RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER
>NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

MUSLIMISCHE MIGRANTEN IN DER SCHWEIZ
UND DIE EINBETTUNG IN DEN
OFFENTLICHEN RAuMm

SAMUEL M. BEHLOUL

Einleitende Uberlegungen

Die Wissenschaftsgeschichte der Religionswissenschaft lehrt uns, dass
Religion wissenschaftstheoretisch kein leicht erfassbares Phinomen
darstellt. Die Schwierigkeit beginnt schon beim Versuch den Satz, der
mit »Religion ist ...« beginnt, fortzusetzen und fir alle religitsen Tradi-
tionen bindend zum Abschluss zu bringen, ohne sich dabei dem Vor-
wurf eines Euro- oder Christozentrismus auszusetzen. Die Liste mit
Definitionen von Religion ist im Laufe der Wissenschaftsgeschichte
der Religions- und Sozialwissenschaft immer linger geworden, parallel
dazu — oder vielleicht auch gerade deswegen — wuchs die Skepsis
gegeniiber der heuristischen Leistungskraft eines allgemeinen Reli-
gionsbegriffes.

Das Phinomen Religion hat bislang einem dreifachen wissen-
schaftlichen Versuch erfolgreich Widerstand geleistet: dem Versuch,
die Frage nach dem >Wesen<, dem >Ursprung« und der >Zukunft« der
Religion zu beantworten. Wihrend in den letzten Jahrzehnten inner-
halb der Sozial- und Religionswissenschaft die Frage nach dem >Ur-
sprung< und dem >Wesen« der Religion zunehmend in den Hinter-
grund trat, hat sich im Gefolge der Sakularisierungsprozesse das Inte-
resse der Sozial- und Religionswissenschaftler zunehmend auf die
Frage nach der »Zukunft<, bzw. der zukiinftigen Gestalt von Religion
konzentriert.

Mit Blick auf die Theorieansitze, die in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts in Amerika und Europa aufgestellt wurden, um das Phi-
nomen Religion prognostisch zu erfassen, lassen sich zwei Hauptposi-
tionen ausmachen: a) die These vom Riickgang der Religionen und
neuerdings b) die These von der Riickkehr der Religionen. Wihrend
die Vertreter der ersten Position davon ausgegangen waren, dass Reli-
gion durch die im Zuge der Modernisierung ausgelosten Sikularisie-
rungsprozesse unaufhaltsam in die Privatsphire des Individuums
verdriangt (vgl. Luckmann 1991) und letztendlich durch nationale Ideo-
logien oder Zivilreligionen funktional ersetzt werde (vgl. Bellah 1970),
sehen sich die Vertreter der zweiten Position unter dem Eindruck der

145

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

jungsten Entwicklung auf religiosem Feld in und auflerhalb der westli-
chen Welt veranlasst, paradigmatisch eine Riickkehr der Religion an-
zukiindigen (Riesebrodt 2000).

Die Errichtung der Islamischen Republik Iran im Jahre 1979 l6ste
im Westen zunichst blof§ grofse Verwunderung dariiber aus, dass eine
scheinbar riickwirtsgewandte religiose Ideologie nicht nur unter irani-
schen Intellektuellen groflen Anklang fand, sondern sogar zum Ex-
portgut in der gesamten islamischen Welt wurde. Dieses und zahlrei-
che andere darauf folgende Anzeichen einer Revitalisierung der islami-
schen Religion wurden zunichst als ein blof lokal begrenztes, durch
Mangel an Modernisierung ausgeldstes Phianomen gedeutet (vgl. Gell-
ner 1981).

Ungefihr zur gleichen Zeit begann man jedoch verschiedene,
innerhalb und auferhalb institutionalisierter Religionen auftretende
Phanomene und Bewegungen unter dem Titel Wiederkehr von Religi-
on zu diskutieren (vgl. Oelmiiller 1984).

Neuerdings geht man jedoch von einer scheinbar eindeutigen
weltweiten dramatischen >Riickkehr« der Religionen aus. Als konkrete
Beispiele werden »das Auftrumpfen der religiosen Rechten in der ame-
rikanischen Politik, die andauernde identititsbildende Kraft von Katho-
lizismus und Protestantismus in Irland, die Rolle der katholischen
Kirche in Polen, des Islam im Iran und Sudan, in Algerien, Agypten,
im paldstinensischen Widerstand und selbst in der so weitgehend
sikularisierten Tiirkei, des Hinduismus in Indien, des Buddhismus in
Sri Lanka [...]J« genannt (Riesebrodt 2000: 11).

Vergleicht man beide Thesen, die von dem dramatischen Riick-
gang und die von einer dramatischen >Riickkehr« der Religion, mitein-
ander, so ergibt sich folgendes Problem. Wihrend bei der These eines
Riickgangs der Religion klar ist, dass sie vor allem das Christentum vor
Augen hatte und dessen Riickgang in seiner organisatorischen Gestalt
der Groflkirchen voraussagte, d.h. konkret den »Riickzug der christli-
chen Kirchen aus Bereichen, die vorher unter ihrer Kontrolle oder
ihrem Einfluss gestanden haben« (Berger 1973: 103), scheint dieselbe
Eindeutigkeit bei der These von einer >Riickkehr< der Religion nicht
mehr gegeben zu sein.

Ist mit dem Begriff der >Riickkehr« die Wiederkehr einer von der
Sakularisierung urspriinglich >tot< (vorher-)gesagten institutionellen
Religion als eines erneut unabhingigen und autarken religiés-politi-
schen Machtfaktors gemeint?

Die gegenwirtig gefithrten Debatten, sei es iiber die fundamenta-
listischen Tendenzen innerhalb verschiedener Religionstraditionen, sei
es tber die zunehmende o&ffentliche Artikulation nicht-christlicher

146

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Migrantengemeinschaften — insbesondere der muslimischen — im
Westen, scheinen diese irrefithrende Implikation der These von der
>Riickkehr« der Religion zu bestitigen. Dass Religion an Aktualitit und
vor allem an Medialitit in unerwartetem Masse gewonnen hat, ist un-
bestritten. Dass sie eine neue gesellschaftspolitische Herausforderung
darstellt, ist ebenfalls unbestritten. Umstritten ist jedoch, ob sich dieses
Phinomen mit dem Begriff und letztendlich auch mit der Annahme
einer faktischen >Riickkehr« der Religion angemessen erfassen lisst.
Wollen wir die gegenwirtigen Prozesse und Zusammenhinge in
Bezug auf die Religion innerhalb eines pluralen Kontextes besser
verstehen, so scheint mir eine antagonistische Gegeniiberstellung der
Thesen von einem >Riickgangs, bzw. einer >Riickkehr<« der Religion
wenig hilfreich’. Weil beide Annahmen, sowohl die von dem >Riick-
gang< als auch die von der >Riickkehr< der Religion, einerseits von
faktischen gesellschaftspolitischen Prozessen ausgehen, andererseits
jedoch bei der Betrachtung des Phinomens Religion ein und dieselbe
Vogelperspektive einnehmen, ist eine abstrakte Entscheidung fiir die
eine und gegen die andere Position nicht viel versprechend. Da sich
jedoch beide Ansitze auf die gleichzeitig zu beobachtenden gesell-
schaftspolitischen Entwicklungen — der Sikularisierung auf der einen
und den Relevanzgewinn der Religion auf der anderen Seite — stiitzen,
ist es sinnvoll zu priifen, wie sie fiir eine angemessene Erfassung der
sich gegenwirtig manifestierenden Entwicklungstendenzen des Phi-
nomens Religion Gewinn bringend eingesetzt werden kénnten.

Der vorliegende Beitrag geht von der Hypothese aus, dass beide syn-
chron verlaufenden und sich augenscheinlich asymmetrisch zueinan-
der verhaltenden Tendenzen des »>Riickgangss, resp. der >Riickkehr< der
Religion zwei im Grunde kohirente Manifestationsweisen der Sikula-
risierung darstellen. Um das implizit postulierte Widerspruchsver-
hiltnis beider Prozesse zu tiberwinden und deren Kohirenz zu unter-
streichen, werde ich fiir die Uberpriifung der Hypothese die Begriffe
>Riickgang« und >Riickkehr« jeweils durch Begriffe Reaktivierung und
Rekonzipierung ersetzen.

Empirisch getestet werden soll diese Hypothese am Beispiel der
infrastrukturellen Verortung muslimisch geprigter Migranten in der
Zentralschweiz. Dabei soll es nicht darum gehen, Prognosen aufzustel-
len, sondern den gegenwirtig zu beobachtenden Trend aufzuzeigen.

1 Diese Gegeniiberstellung ist bereits implizit vorhanden in der immer

hiufiger gestellten Frage danach, wie viele Religionen eine Gesellschaft ver-
tragt. Gemeint ist natiirlich eine sikulare Gesellschaft.

147

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

1. Die (>Ab-)Normalitit< des europiischen
Religionspluralismus

In der beginnenden Auseinandersetzung und dem Umgang mit dem
Religionspluralismus in Westeuropa sind gegenwirtig zwei diametral-
entgegengesetzte Hauptpositionen auszumachen: a) Religiése Plura-
lisierung erschiittere die religiés-kulturellen Fundamente des so be-
zeichneten christlichen Abendlandes und fithre zu gesellschaftlich
desintegrativen Tendenzen und b) Das christliche Abendland als ho-
mogenen Block habe es nie gegeben. Religioser Pluralismus sei viel-
mebhr ein europiischer Normalfall gewesen, dieses seit der Antike.

Wihrend die erste Position angesichts der in der Tat pluralen Reli-
gionsgeschichte Europas nicht haltbar ist (vgl. Clemen 1926/1937;
Elsas 2002), jedoch als reaktiviertes und neukonzipiertes Gut als zu-
treffend kategorisiert wird®, iibersieht die zweite Position die empi-
risch-historische Komplexitit des Phinomens des Religionspluralis-
mus und die damit gegebene Pluralitit des Religionspluralismus
selbst.

In seiner kiirzlich erschienenen Einfiihrung in die Religionswissen-
schaft hebt Kippenberg mit Blick auf die europiische Religionsge-
schichte und nicht zuletzt vor dem Hintergrund der aktuellen Debatte
iiber die zunehmende religi6s-kulturelle Segmentierung europaischer
Gesellschaften hervor, dass religiéser Pluralismus schon immer ein
europdischer Normalfall gewesen sei. »Eine Situation religiéser Plurali-
tit gab es bereits in der Antike, [...] [und] auch nach der Antike endete
diese Situation keineswegs. Judentum, Christentum und Islam sind
aus den Kulturen des vorderasiatischen Raumes nach Europa gewan-
dert und hier heimisch geworden [...]. Will man die Rolle der Religion
in Europa verstehen, so muss man bei dieser Vielfalt ansetzen.« (Kip-
penberg/von Stuckrad 2003: 131)

Pluralismus und Migration sind unbestritten ein Kontinuum

2 Unter der nachhaltigen Wirkung von Huntington’s Thesen (Huntington
1996) und der Ereignisse des 11. Septembers o1, die diese Thesen geradezu
zu bestitigen scheinen, wird immer wieder die Befiirchtung gedufert, reli-
gioser Pluralismus gefihrde die religiés-kulturelle Homogenitit und Stabili-
tit des so bezeichneten christlichen Abendlandes und fithre zu gesellschaft-
lich desintegrativen Tendenzen. Gerade die These von der Homogenitit des
christlichen Abendlandes kann — wie unten noch dargestellt werden soll —
als ein Beispiel fiir die Reaktivierbarkeit und Neukonzipierung religiéser
Deutungsmuster dienen.

148

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

europdischer Religions- und Kulturgeschichte. Ein Blick auf die Ge-
schichte anderer auflereuropdischer Riume zeigt aber schnell, dass
religiéser Pluralismus letztendlich nicht nur ein européischer >Normal-
fall< war. Alle islamischen Reiche, um ein Beispiel anzufiihren, ange-
fangen bei der Umayyadendynastie (zweite Hilfte des 7. Jh. bis Mitte 8.
Jh. n.Chr.) iiber die Abbasidendynastie (Mitte 8. Jh. bis Mitte 13. Jh. n.
Chr.) bis hin zum Osmanischen Reich (2. Hilfte 13. Jh. bis 1924.)
waren religios-kulturell gesehen plurale und durch Migrationsstrome
geprigte Herrschaftsbereiche (vgl. Hourani 1992). Bei allen jeweils
historisch und religiés-kulturell bedingten quantitativen und qualitati-
ven Detailunterschieden bestand das wesentliche Charakteristikum
dieses sei es europiischen oder orientalischen >Normalfalls< in seiner
grundsitzlichen Bipolaritit: Neben der vom Konig, Kaiser oder Kalifen,
bzw. Sultanen ausdriicklich geforderten Reichsreligion bzw. -konfes-
sion, existierten noch andere, von der Obrigkeit mehr oder weniger
geduldete religids-kultische Traditionen.?

Bei der These vom Religionspluralismus als europiischem >Nor-
malfall« wird iibersehen, dass neben der pluralen Religionsgeschichte
eines bestimmten geographischen Raums auch der religiése Pluralis-
mus selbst ein plurales und prozesshaftes, von den jeweiligen gesell-
schafts-kulturellen und politischen Rahmenbedingungen abhingiges
Phinomen darstellt. Er bildet dementsprechend weder ein selbststin-
diges, noch ein im Widerspruch zu den ihn bestimmenden Rahmen-
bedingungen stehendes Phinomen, sondern ist deren Produkt. Als
historisches Phinomen bleibt er zweifelsohne eine Konstante. Was
sich jedoch idndert, sind seine Determinanten.

Was die externen Rahmenbedingungen der eigenen Religionsplu-
ralitit angeht, so lassen sich mit Blick auf die konstant plurale europii-
sche Religionsgeschichte zwei Hauptphasen unterscheiden. Bis in die
Neuzeit hinein war die Religionslandschaft durch die Konzeption er-
laubte/nicht erlaubte Religion(en) geprigt. Der Staat legte klar fest,
welche Religionsgemeinschaften erlaubt und welche nicht erlaubt
waren. Im Gefolge der Aufklirungs- und Sikularisierungsablaufe wur-
de dieses Prinzip durch die Konzeption der vollen Glaubens-, Kultus-
und Gewissensfreiheit als das Menschenrecht jedes Individuums abge-
16st (vgl. Elsas 2002).

Mit Hilfe eines kurzen historischen Uberblicks iiber die Entwick-
lung der Religionslandschaft in der Schweiz der letzten 100 Jahren

3 Vgl. dazu strukturell den Fall des Mongolenreiches im 13. Jahrhundert,
dargestellt im Beitrag von Karénina Kollmar-Paulenz in diesem Band.

149

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

sollen im Folgenden tiberblicksmiRig die verschiedenen Determinan-
ten und die daraus sich ergebenden Manifestationsweisen des Plura-
lismus skizziert werden.

2. Die Schweiz und die Determinanten
der Religionspluralitit

Um die neue Qualitit, welche der Prozess der infrastrukturellen Eta-
blierung der nicht-christlich geprigten Migranten — allen voran der
Muslime — in den religios-kulturell pluralen >Normalfall< der Schweiz
brachte, begrifflich und differenzierend zu erfassen, wird hier zwi-
schen der Religionspluralitit auf der einen und dem Religionspluralismus
auf der anderen Seite unterschieden. Wihrend Religionspluralitit als
Beschreibungskategorie fiir den Zustand des tolerierten Nebeneinan-
ders unterschiedlicher Religionstraditionen und Kultpraktiken verwen-
det wird, sollen mit dem Begriff Religionspluralismus vielfiltige und
nicht selten widerspriichliche Formen von religionsinternen und reli-
gionsexternen Interaktionsprozessen erfasst werden.

Konfessionelle Pluralitit: aktive intrareligiose Bipolaritit

Im direkten Vergleich mit ihren Nachbarn war die Schweiz aufgrund
ihrer féderalen Struktur und konfessionsgeschichtlichen Entwicklung
seit Jahrhunderten von einer grundsitzlichen kulturellen und in reli-
gioser Hinsicht konfessionellen Heterogenitit geprigt. Auf kultureller
Ebene waren es drei bedeutende europiische Kulturelemente — das
Deutsche, Italienische und Franzosische — die das Land kulturell ent-
scheidend geprigt haben. Auf religiosem Feld fiithrte die infolge der
Reformation ausgeloste Glaubenszweiheit durch staatskirchenrechtli-
che Regelungen zu einer konfessionellen Homogenisierung der meis-
ten Kantone, sei es in rémisch-katholischer oder protestantisch-refor-
mierter Ausrichtung. Die einzige nicht-christliche Minderheit stellten
lange Zeit die Juden dar. Thnen wurde per Revision der Bundesverfas-
sung von 1874 volle Glaubens-, Gewissens- und Kultusfreiheit gewihrt
(vgl. Pahud de Mortanges 1998).

Bis ins 19. Jahrhundert herrschte in der Schweiz das Staatskir-
chenrecht vor. Fiir das Verhiltnis der Kirche zum Staat bedeutete dies,
dass die Kirchen, vor allem in den protestantischen Kantonen, organi-
satorisch in den Staatsapparat integriert waren. Ab der Mitte des 19.
Jahrhunderts beginnt ein von den Kirchen selbst angestrebter Prozess
der allmihlichen Distanzierung der Kirche vom Staat. Der Prozess
wurde in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts vollzogen mit der

150

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Konsequenz, dass den Kirchen dadurch mehr Autonomie eingerdumt
und der konfessionellen Heterogenitit der Schweiz mehr Rechnung
getragen wurde (vgl. Famos 1999; Grotefeld 2000). Bis in die erste
Hilfte des 20. Jahrhunderts war die konfessionelle Pluralitit der
Schweiz generell durch eine intrareligidse Bipolaritit zwischen der
katholischen und reformierten Kirche gekennzeichnet. Je nach Mehr-
heitsverhiltnissen im jeweiligen Kanton war entweder die eine oder die
andere Konfession vom Staat, bzw. Kanton deutlich privilegiert.

Rituelle Pluralitit: passive intra- und interreligiése Bipolaritit
Zum wesentlichen Merkmal der religiésen Pluralitit in der Schweiz
gehoren heute die Nicht-Einmischung des Staates in die individuelle
religiose Wahl- und Praxisfreiheit seiner Biirger. Der Staat garantiert
jedem Biirger und Biirgerin die Freiheit, seine resp. thre Welt- und
Religionsanschauung selber auszuwihlen und sie entsprechend auch
rituell zu praktizieren. Diese Form der religiosen Pluralitit, die hier
rituelle Pluralitdt genannt wird, hat sich tibrigens sowohl in demokrati-
schen wie auch in den ehemals totalitiren Gesellschaften Europas
entwickelt. In den Verfassungen der ehemaligen DDR oder des ehema-
ligen Jugoslawiens war jedem Biirger volle Religions- und Glaubens-
freiheit sowie das Recht auf Griindung religioser Organisationen ga-
rantiert, sofern diese Freiheiten nicht politisch missbraucht wurden
zwecks Destabilisierung der sozialistischen Gesellschaftsordnung.#
Die rituelle Pluralitdt in der Schweiz lasst nicht nur der einheimi-
schen, resp. der Mehrheitsbevolkerung die volle Freiheit der Reli-
gionswahl und der damit zusammenhingenden rituellen Praxis zu,
sondern gestattet — gemifl den Grundsitzen der Neutralitit, Toleranz
und Paritit — auch den christlichen und nicht-christlichen Minder-
heiten ihre Religionsbriuche zu pflegen (vgl. Friedrich 1993).> Neben
den offentlich-rechtlich anerkannten Kirchen gab und gibt es gegen-
wirtig in der Schweiz eine Anzahl von christlichen Konfessionen (evan-
gelisch-lutherische, evangelisch-methodistische, christkatholische, or-
thodoxe und anglikanische Kirche), die dhnlich wie nicht-christliche Re-
ligionstraditionen lediglich iiber einen privatrechtlichen Status verfii-
gen (vgl. Pahud de Mortanges 1998). Die intrareligiose und durch die
Anwesenheit jiidischer Traditionen — mit ebenso privatrechtlichem
Charakter — auch interreligiose Bipolaritit blieb also auch nach der

4 Dies bedeutet selbstredend nicht, dass das Kirche-Staat-Verhiltnis in de-
mokratischen und totalitiren Systemen ein und dasselbe sei resp. war.

5 Adrian Loretans Beitrag in diesem Buch bietet eine zusammenfassende
Ubersicht iiber das gegenwirtige religionsrechtliche System der Schweiz.

151

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

Gleichstellung der katholischen und reformierten Kirche auf der Ebene
der rituellen Pluralitit passiv bestehen.

3. Der >neue< Pluralismus.
Was ist neu am neuen Religionspluralismus?

Der grofde Umbruch, der in der schweizerischen Religionslandschaft in
den vergangenen Jahrzehnten stattfand und sich kontinuierlich fort-
setzt, war — wie es die Daten der letzten Eidgendssischen Volkszahlung
2000 (Bundesamt fiir Statistik 2003) belegen — im Wesentlichen durch
drei Faktoren bedingt:

(1) Die abnehmende Bedeutung christlicher Konfessionszugeho-
rigkeit hat zum Aufbruch der iber Jahrhunderte existenten religios-
konfessionellen Homogenitit der Kantone gefiihrt — sowohl auf r6-
misch-katholischer wie protestantisch-reformierter Seite (vgl. Campi-
che/Dubach 1992; Dubach/Campiche 1993; Gibler 1999). (2) Einen
weiteren Faktor des Umbruchs, und mit Blick auf die neue Qualitit im
Pluralisierungsprozess entscheidend, bildet der Zuzug von nicht-christ-
lich geprigten Arbeitsmigranten und politischen Fluchtlingen aus
dem europiischen und auflereuropiischen Raum. Insbesondere nach
dem Abnehmen der Zuwanderung aus siid- und westeuropiischen
Lindern und der vermehrten Aufnahme von Migranten und Fliichtlin-
gen aus stidosteuropidischen und auflereuropiischen Staaten kamen
Angehorige, die keiner christlichen Tradition angehorten bzw. angeho-
ren. Von den Zahlen her am umfangreichsten kam es zur Bildung
muslimischer, hinduistischer und buddhistischer Minderheiten®. (3)
Der Umbruch ist zum dritten auf gegenlidufige demographische Ent-
wicklungen zuriickzufithren. Wihrend im Falle langansissiger Schwei-
zer — zumeist Angehoriger einer christlichen Tradition — die Genera-
tion der Kinder quantitativ nur noch 50 % der Elterngeneration betrigt,
ist die Kinderzahl in den Migrantenfamilien — insbesondere bei mus-
limischen Zuwanderern — hoch und die Generationen der Kinder der
jeweiligen Volksgruppen sind beinahe ebenso umfangreich wie jene
der Eltern (Bundesamt fiir Statistik 2003: 2).

Zuwanderung als mehrstufiger Prozess
Der Zuzug von nicht-christlich geprigten Migranten in die Schweiz ist
ein Prozess, der seit mehreren Jahrzehnten andauert. So kamen bei-

6 Weiterfithrend dazu siehe unter www.religionenschweiz.ch

152

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

spielsweise die ersten muslimisch geprigten Migranten aus der Tiirkei
bereits ab den 50er Jahren des 20. Jh. in die Schweiz.

Zusammenfassend lisst sich dieser Einwanderungsprozess in zwei
Hauptphasen einteilen.

In der ersten Einwanderungsphase waren die Einwanderer haupt-
sachlich Manner. Von der Schweizer Wirtschaft angeworben, war
deren und im gleichem Masse des anwerbenden Gastlandes Ziel, nach
einem voriibergehenden Arbeitsaufenthalt in ihre jeweilige Heimat
zuriickzukehren. Die religios-kultischen Bediirfnisse, sofern sie unter
der Erwartung und dem Gefiihl eines voriibergehenden Arbeitsaufent-
haltes iiberhaupt vorhanden waren, waren auf ein Minimum redu-
ziert. Dementsprechend wurden in dieser ersten Phase nur vereinzelt
einfache Gebetsriume errichtet mit dem Ziel der Verrichtung des
gemeinsamen Gebets. Der Einbezug in die Gastgesellschaft war fast
ausschliellich auf das Arbeitsverhiltnis beschrinkt. Wir kénnen ihn
als Minimaleinbezug beschreiben.

Zum entscheidenden Wendepunkt im Migrationsprozess kam es,
als aus dem Gastarbeiteraufenthalt zunehmend ein Daueraufenthalt
wurde. Mit dem dadurch ausgelosten Familiennachzug begann die
zweite Migrationsphase. Die bislang fast ausschlieRlich auf das Ar-
beitswesen beschrinkten Kontakte zu der Gastgesellschaft wurden
durch die Prisenz von Frauen und Kindern qualitativ erheblich erwei-
tert. Auf den urspriinglichen Minimaleinbezug der Gastarbeiter in das
Gastland folgte der Prozess eines stufenweise Maximaleinbezugs der
(>Gast«)Arbeiterfamilie in das Aufnahmeland. Aus dem klassischen
Gastarbeiter-Gastgesellschaft-Verhiltnis wurde das Migranten-Diaspora-
Verhiltnis.

Realisiert wird dieser Prozess des Maximaleinbezugs in die Auf-
nahmegesellschaft durch zwei Etappen. Die unmittelbare Konsequenz
des Familiennachzugs bestand darin, dass Frauen ebenso wie die
Minner in das Berufsleben und die Kinder in das Schulsystem des
Aufenthaltslandes einbezogen wurden. Bereits in dieser ersten Inkor-
porationsetappe der Migrantenfamilien in verschiedene Gesellschafts-
bereiche des Aufnahmelandes, sei es das Arbeitssystem, Schul- und
Erziehungswesen sowie soziale Fiuirsorge, wurden die aus dem Heimat-
land mitgebrachten Vorstellungen iiber Rollenverteilung, Erziehung
und weiteres mehr zusehends in Frage gestellt.

Neuerdings findet die zweite Phase des Maximaleinbezugs in das
Aufnahmeland statt. Ich nenne sie religios-kulturelle Verortung. Mit
Blick auf die bisherige Form und die Manifestationsweise der Reli-
gionspluralitit markiert sie faktisch das Ende der rituellen Pluralitdt
und den Beginn des neuen Religionspluralismus.

153

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

Abbildung 1: Muslimische Vereine im Kanton Luzern, Stand: August 2004

Quelle: Behloul 2004

Diese zweite Inkorporationsphase sieht sich auf der wahrnehmungs-
bezogener Ebene einem doppelten Verdacht seitens der Mehrheitsge-
sellschaft ausgesetzt. Sie wird paradigmatisch entweder als eine der
Sakularisierung entgegengesetzte >Riickkehr< der Religion oder als
Entkernung des christlichen Abendlandes wahrgenommen. Entgegen
diesem allgemeinen Wahrnehmungshorizont soll hier am Beispiel
einer lokalen Entwicklung dargelegt werden, dass die gegenwirtig zu
beobachtende zweite Etappe des Maximaleinbezugs muslimisch ge-

154

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

prigter Migranten in die westlichen Gesellschaften sich nicht im Sinne
einer dramatischen und unerwarteten >Riickkehr« der Religion gegen
die Sakularisierung richtet, sondern aus dieser geradezu konstitutiv
hervorgeht. Im Folgenden soll dies milieuspezifisch am Beispiel der
infrastrukturellen Etablierung muslimisch geprigter Migranten im
Grofiraum Luzern exemplifiziert werden. Als Schliisselbegriffe fiir die
analytische Erfassung dieser zweiten Etappe des Maximaleinbezugs
sollen — wie oben bereits erwidhnt — die Begriffe Reaktivierung und Re-
konzipierung verwendet werden.

4. Vergemeinschaftungsprozess als Medium
der Einbettung in den 6ffentlichen Raum

Wie unbegriindet und Wirklichkeit verzerrend eine homogene und
ent-pluralisierende Wahrnehmung muslimisch geprigter Migranten
seitens der Mehrheitsgesellschaft ist, zeigt schon die Entwicklung auf
einem so begrenzten Raum, wie die nihere Umgebung der Stadt Lu-
zern. Abgesehen von der unterschiedlichen nationalen Herkunft der
hier lebenden muslimischen Migranten, ist die Komplexitit und die
innere Dynamik des muslimischen Lebens noch zusitzlich durch die
sich paralle] manifestierenden unterschiedlichen Migrationsphasen
geprigt: von der Phase des Gastarbeiterseins tiber den Familiennach-
zug bis hin zu der religiés-kulturellen Verortung. Dies hingt im We-
sentlichen mit der Kontinuitit der Migration aus muslimisch geprig-
ten Lindern in die Schweiz ab. Wihrend erste Muslime bereits ab
Ende der soer Jahre vornehmlich aus der Tiirkei und ab den Goer
Jahren aus Ex-Jugoslawien als Gastarbeiter in die Schweiz kamen,
kamen in den ausgehenden goer Jahren Muslime gréfitenteils aus
dem auflereuropdischen Raum (Schwarzafrika, Mittlerer Osten, Stid-
ostasien) als Fliichtlinge und Asylsuchende. Dementsprechend ist eine
unterschiedliche Intensitit des Einbezogenseins in die Gast-, bzw.
Aufnahmegesellschaft zu beobachten. Die Mehrheit der muslimischen
Migranten im Grofraum Luzern sind entgegen offentlicher Wahr-
nehmung >alteingesessene< Muslime. Dies nicht nur im Hinblick auf
den mittlerweile zwei oder mehrere Jahrzehnte dauernden Aufenthalt,
sondern auch und vor allem hinsichtlich ihrer relativen kulturellen
Nihe zu der Aufnahmegesellschaft. Der Grofdteil dieser Migranten
stammt aus einer binneneuropiischen Migration — aus dem Gebiet des
fritheren Jugoslawiens.

155

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

Vergemeinschaftungsprozess auf national-sprachlicher Basis

Wie in anderen Teilen der Schweiz, bilden die insgesamt 25.000 statis-
tisch erfassten Personen muslimisch geprigter Migranten in der Zen-
tralschweiz keine homogene Gruppe. Sie sind vielmehr entsprechend
ihrer Herkunft, Sprache und Kultur in einzelnen Heimat-Vereinen
organisiert. Im Grofraum Luzern gab es im Frithjahr 2005 fiinf mus-
limische, auf der Basis nationaler Herkunft gegriindete Vereine: zwei
tuirkische und jeweils ein bosnischer, albanischer und arabischer Ver-
ein. Hinzu kam noch der Islamische Frauenverein, dessen Mitglied-
schaft auf supranationaler, d.h. sprach- und kulturiibergreifender Ebe-
ne organisiert war. Alle sechs Vereine waren Mitglied in der 2002
gegriindeten Dachorganisation VIOKL (Vereinigung islamischer Orga-
nisationen des Kantons Luzern).”

Obwohl der erste muslimische Verein im Kanton Luzern bereits
1974 von turkischen Migranten gegriindet wurde und bis Anfang der
goer Jahre die einzige Gebetsstitte muslimischer Migranten im Grof-
raum Luzern blieb, kam es zum eigentlichen, nicht mehr auf einen
voriibergehenden Aufenthalt, sondern auf Dauerhaftigkeit ausgerichte-
ten Prozess der Vergemeinschaftung erst ab den goer Jahren. Musli-
mische Migranten, die bislang auf den tiirkischen Verein als Gebets-
und Versammlungsstitte konzentriert waren, begannen von nun an,
sich entlang sprach- und kulturbezogener Kriterien zu organisieren. So
entstanden zwischen 1991 und 1998 vier neue muslimische Vereine
mit klarem Bezug auf die jeweilige kulturelle Prigung ihrer Mitglieder.
In diesem Zusammenhang ist es wichtig darauf hinzuweisen, dass
muslimische Migranten mit dieser Art von auf den Daueraufenthalt
ausgerichteter Vergemeinschaftung dem allgemeinen >Migrantenmus-
ter< folgen. Ahnliche Prozesse waren und sind neuerdings auch bei
anderen Migrantengruppen in der Schweiz zu beobachten, seien es
katholische Italiener und Kroaten, buddhistische Viethamesen oder
tamilische Hindus.®> Wihrend jedoch christlich geprigte Migranten-
gruppen auf bereits bestehende religiose Infrastruktur der christlichen
Mehrheitsgesellschaft zuriickgreifen konnen, integrierten muslimische
Migranten ihre Gebetsstitten innerhalb eigener >Heimat-Vereinex.

7 Fur ausfithrlichere Informationen iiber einzelne Vereine vgl. Behloul
2004.

8 Diesbeziiglich betont Baumann zurecht, dass »die Errichtung religioser
Andachtsstitten, seien es christliche Kirchen, hinduistische Tempel oder
buddhistische Kléster, [...] nicht erklarungsbediirftig [ist]. Vielmehr scheint
das Fehlen solcher religiés motivierten Institutionalisierung und Etablie-
rung die Ausnahme von der Regel zu sein« (Baumann 2000: 10f.).

156

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Auch wenn die >Urzelle« dieser Vereine eine >Hinterhof-Moschee«
bildet, entwickeln sich diese Lokalititen zunehmend zu polyfunktio-
nalen Dienstleistungszentren. Der religiose Aspekt ist darin schon
lingst zu einem unter vielen geworden.

Kontextabhingige Reaktivierung und Rekonzipierung
religios-kultureller Symbolsysteme
Obwohl die Frage nach dem Wechselverhiltnis von Migration und
Religion bereits in den Goer Jahren thematisiert wurde (vgl. Mol 1961;
Breton 1964), in sozial- und migrationswissenschaftlichen Studien der
7oer und der 8oer Jahre liest man kaum etwas von religiésen Orientie-
rungen der Migranten. Eine Eigenwahrnehmung von Religion in dem
Sinne, dass Religion als symboltrichtiges Lebensorientierungs- und
Sinngebungssystem Migranten nach Innen und nach Auflen stabili-
siert und folglich »eine herausragende identititsstiftende und gruppen-
wie gesellschaftsintegrative Funktion« (Baumann 2000: 192; Baumann
et al. 2003) spielen kann, findet sich nicht. Neuerdings — und insbe-
sondere mit Blick auf muslimisch geprigte Migranten — kommt es zu
einer negativen Umkehrung dieser Wahrnehmung. Keiner anderen
nicht-christlichen Migrantengruppe wird trotz der vor Ort sich mani-
festierenden religi6s-kulturellen Heterogenitit dermaflen eine kollekti-
ve und homogene religise Identitit implantiert, wie den Muslimen.
Neben medialer Prisenz ist der seit Anfang der goer Jahre einset-
zende Prozess der nachhaltigen Etablierung religios-kultureller Infra-
struktur und der dadurch gewagte Schritt in den 6ffentlichen Raum®
als ausschlaggebender Faktor hinsichtlich dieses plotzlichen Perspekti-
venwechsels zu nennen. Der rasche und gut organisierte Ausbau einer
eigenen Migranteninfrastruktur', begleitet durch den statistischen

9 Der offentliche Raum wird hier im Sinne von Rex als ein normativer,
durch die seitens der Mehrheitsgesellschaft klar festgelegten Verhaltens-
und Spielregeln konzipierter Raum verstanden. (Rex 1996) Die konfliktive
Seite des (versuchten) Gangs einer religiosen Minderheit in den 6ffentli-
chen Raum hat Martin Baumann am Beispiel der Auseinandersetzung um
die Errichtung des tamilischen Hindutempels in Hamm/Westfalen aufge-
zeigt. (Baumann 2000: 179f.) Siehe dazu allgemein Rex 1996; Vertovec
1998; Baumann 1999.

10 Mit Blick auf die diesbeziigliche Entwicklung in der Schweiz sind beson-
ders muslimisch geprigte Migranten aus Bosnien zu erwihnen. Innerhalb
weniger Jahren (ab 1989) errichteten sie {iber zwanzig eigene Moschee-
Vereine, vornehmlich in der deutschsprachigen Schweiz.

157

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

>Boomc« >der« Muslime", hat muslimisch geprigten Migranten in der
Schweiz seitens einzelner politischer Akteure der Mehrheitsgesell-
schaft den Verdacht eingebracht, Parallelgesellschaften errichten zu
wollen. Diese fithrten — so der Vorwurf — zu einer Abschottung und
Verhinderung der Integration in die Aufnahmegesellschaft. Der Ver-
dacht wird zusitzlich erhirtet mit dem >Argument« einer islamimma-
nenten Inkompatibilitit mit den Gesellschaftsstrukturen eines sikula-
ren und demokratischen Rechtsstaates. Gewiss, medial vermittelte und
nicht selten medial gut inszenierte Extremereignisse im Zusammen-
hang mit Islam und Muslimen — vom 11. September o1 iiber den Bom-
benanschlag in Madrid bis hin zu der Ermordung des hollindischen
Regisseurs Theo van Gogh — verleihen diesem Verdacht vordergriindig
einen Plausibilitdtscharakter. Diese Art von essentialisierender Auen-
Wahrnehmung muslimischer Migranten geht jedoch implizit von
einer Kontextunabhingigkeit der Entwicklung des Islam und der Mus-
lime aus, was letztendlich zu dem Eindruck fithrt, man miisste ledig-
lich im Koran nachschlagen, um festzustellen, wie integrations(un-)
fahig muslimisch geprigte Migranten seien.

Die in den Jahren 2000-2004 zu beobachtenden Entwicklungs-
tendenzen im Vergemeinschaftungsprozess muslimischer Zuwande-
rergruppen im Groflraum Luzern zeigen, dass die zweite Stufe des
Maximaleinbezugs in den offentlichen Raum der Mehrheitsgesell-
schaft keine dem soziokulturellen und politischen Koordinatensystem
(Sakularisierung, Demokratie) des 6ffentlichen Raumes entgegenlau-
fende Parallelentwicklung darstellt. Vielmehr vollzieht sich dieser
Prozess in Abhingigkeit von diesem und stellt letztendlich dessen
Produkt dar (vgl. Behloul 2004). Die zeitlich-6rtliche Kontextabhingig-
keit dieses Prozesses lisst sich, wie oben angedeutet, am genauesten
mit den Begriffen Reaktivierung und Rekonzipierung erfassen.”

11 In diesem Zusammenhang wird immer wieder auf die dramatisch anstei-
gende Zahl der Muslime in der Schweiz hingewiesen mit besonderer Be-
tonung des statistischen Faktums, dass sich die Zahl der Muslime in der
Schweiz zwischen 1970 und 2000 verzwanzigfacht habe. Die Zahlen stie-
gen von 16.350 (1970) auf 311.000 (2000).

12 Das bedeutet selbstredend nicht, dass alle Gruppen innerhalb einer Reli-
gionsgemeinschaft genau gleich auf die verinderte Situation reagieren
miissen. Die Vielfalt der Reaktionsmuster kann sehr grof sein und zu Ra-
dikalisierungstendenzen fithren. Selbst dann, wenn sich einige Gruppen
innerhalb einer Religionsgemeinschaft den externen Rahmenbedingungen
verweigern, verweigern sie sich zugleich der Geschichte ihrer eigenen Re-
ligionstradition. Das aus solcher Verweigerung hervorgehende >kontext-<

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Die Reaktivierung des eigenen religios-kulturellen Symbol- und
Deutungssystems ist eine Folgeentwicklung der zweiten Migrations-
phase, des Familiennachzugs. Schon aus dem Begriff Reaktivierung
wird deutlich, dass dieses Deutungssystem anfinglich kein selbstver-
stindlicher Teil des Migrantenlebens in der Fremde war. Unabhingig
davon, ob es bei einem Teil der Migranten >mit im Gepack« gewesen
sein mag, bei anderen blof} in passiver Erinnerung vorhanden war,
reaktiviert wurde es erst nach dem Einbezug der gesamten Familie in
die 6ffentlichen Strukturen des Aufnahmelandes. Aus der Einbettung
in die offentliche Struktur erwuchs das Bediirfnis nach Einbettung in
eine innere religiés-kulturelle Symbolstruktur.

Sichtbaren und inhaltlichen Ausdruck findet dieser Reaktivie-
rungsprozess in der Konzentration religioser und ethnisch-nationaler
Symbolik im jeweiligen Verein. In dieser Hinsicht ist beispielsweise
hiufig eine Nebeneinanderaufstellung nationaler Symbole (Staatswap-
pen und Nationalfahne, Portrait des Prisidenten u.d.) auf der einen
und sakraler, fiir alle Muslime unabhingig von ihrer jeweiligen Her-
kunft, verbindlicher (panislamischer) Symbolik auf der anderen Seite
zu beobachten. So hingen das Bild des Heiligtums von Mekka, kalli-
graphische Darstellungen der Namen Allah und Muhammad sowie
Koranzitate unvermittelt neben den nationalen Symbolen an den Win-
den der Vereinsraumlichkeiten.

Von Auflen her nach wie vor vereinfacht als Moscheen wahrge-
nommen, entpuppt sich die Mehrheit dieser Lokalititen beim niheren
Hinsehen als ethnospezifisches Dienstleistungszentrum. Dazu einige
vor Ort beobachtete Beispiele; auf kleinstem Raum wird hier das religi-
6s-kulturelle Erbe des Herkunftslandes konzentriert: vom Gebetstep-
pich und Waschbecken iiber Speiseprodukte und Zeitschriften aus der
Heimat bis hin zu der breiten Auswahl an Musikkassetten der Popstars
aus der heimatlichen Musikszene. In den Kellerriumen der bosni-
schen >Moschee« wurde sogar ein Boxclub errichtet.

und >kulturunabhingige« >Selbstverstindnis< ist ebenso ein Produkt der
Reaktivierung und Rekonzipierung der eigenen religiés-kulturellen Sym-
bolressource. Mit einer >Riickkehr« der Religion haben solche Prozesse
wenig zu tun. Aufgrund der vorgenommenen Rekonzipierung sind sie
vielmehr als eine Abkehr von der religios-kulturellen Heterogenitit der
eigenen Religionstradition zu qualifizieren. Mit Blick auf radikale Tenden-
zen innerhalb einiger muslimischer Gruppierungen in Westeuropa be-
zeichnet Roy dieses Verhaltensmuster zu Recht als »de-culturalisation of
religion« (Roy 2005: 6).

159

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

Abbildung 2: Das Portrait des verstorbenen bosn. Prisidenten A. Izetbegovic
als Unabhdngigkeitskdmpfer neben einem Moscheebild, Bosnischer Moschee-
Verein, Emmenbriicke, Luzern.

Quelle: Behloul 2004

Auch das urspriinglich auf das Vorbeten und Predigen beschrinkte
Amt des Imams erfuhr im Zuge der Diaspora bedingten Reaktivie-
rungsprozesse eine erhebliche Kompetenzerweiterung. Diese reicht
von der Organisierung der Computerkurse fir Jugendliche tiber Ehe-
beratung bis hin zum Sammeln von Finanzspenden fiir sportliche
Aktivititen der >Moschee«. Fiir eine Moschee im jeweiligen Heimat-
land ebenso uniiblich sind Konzertplakate und Hinweise auf Fufiball-
turniere, welche die Moscheeeinginge gelegentlich schmiicken.

Diese einzelnen Beispiele aus dem Feld zeigen deutlich den wirkli-
chen Charakter des infrastrukturellen Verortungsprozesses musli-
misch geprigter Migranten in der Schweiz.

Wihrend offizielle Statistiken den nachhaltigen Eindruck von
einem Vormarsch >des< Islam hinterlassen und Diskussionen — oft
polemischer Art — iiber die (In-)Kompatibilitit >des< Islam mit einer
demokratischen und sikularen Gesellschaftsordnung auf den Plan
rufen, wird die konkrete Entwicklung vor Ort kaum wahrgenommen.

Es handelt sich nicht um eine unvermittelte Verpflanzung religi6s-
kultureller Orientierungsmuster aus der Heimat — schon gar nicht
irgendwelcher Gebote und Verbote aus dem Koran oder Scharia —,
sondern um eine kontextabhingige Re- und teilweise sogar Neukonzi-
pierung des eigenen reaktivierten religiés-kulturellen Erbes.

160

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Abbildung 3: Konzertplakat am Eingang des bosnischen Moschee-Vereins,
Emmenbriicke, Luzern.

Quelle: Behloul 2004

Individualisierung der Religiositit

In den infrastrukturelle Verortung begleitenden Prozessen der Reakti-
vierung und Rekonzipierung manifestiert sich die doppelte Kontextbezo-
genheit des >Maximaleinbezugs«< in die Aufnahmegesellschaft: im reli-
giosen und insbesondere ethno-kulturellen Bezug auf das Ursprungs-
land auf der einen und in der von den soziopolitischen Rahmenbedin-
gungen der sikular und demokratisch geprigten Mehrheitsgesellschaft
abhingigen organisationellen und inhaltlichen Rekonzipierung des
eigenen religios-kulturellen Symbol- und Deutungssystems auf der
anderen Seite. Diese Form »>transnationaler Sozialisation< in den 6f-
fentlichen Raum hat auch direkte Auswirkungen auf die (Ein-)Stellung
des einzelnen Migranten sowohl gegeniiber dem eigenen Migranten-
milieu, als auch gegeniiber dem &ffentlichen Raum der Mehrheitsge-
sellschaft. Konkret bedeutet dies, dass ein Migrant, resp. Migrantin
weder restlos auf das eigene religiose und ethno-kulturelle Milieu
angewiesen bleibt, noch ein gegeniiber dem o6ffentlichen Raum vollig
unabhingiges, quasi subkulturelles Dasein fiihren muss. Der transna-
tionale Charakter der infrastrukturellen Inkorporation seiner Gruppe
in den offentlichen Raum und die sich dadurch ergebende doppelte
Kontextbezogenheit bedeuten fiir den Einzelnen auf der Ebene der
Ausgestaltung des individuellen Lebensvollzugs eine doppelte Auto-

161

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

nomie. Soziodkonomisch eingebettet in den 6ffentlichen Raum ist er,
bzw. sie gegeniiber dem zunehmend versierten religiés-kulturellen
Dienstleistungsangebot des eigenen Vereins autonom. Die persénliche
Wahlautonomie kann bereits bei der Frage der aktiven Mitgliedschaft
im eigenen religios-kulturellen Verein beginnen. Wihrend eine Mi-
grantengruppe mehrere Tausend statistisch registrierte Mitglieder
zihlen mag, sind es auf der anderen Seite blofl wenige Hundert, die im
Verein der eigenen ethnischen Gruppe aktiv beteiligt sind und Mit-
gliedschaftsbeitrige bezahlen.?

Aber auch die Ebene religioser Rationalisierung des tiglichen
Lebens kann durch eine grundsitzliche Wahlautonomie geprigt sein.
Fiir eine muslimische Familie kann es beispielsweise ginzlich ausge-
schlossen sein, dass die Tochter am Schwimmunterricht teilnimmt™,
wihrend eine andere muslimische Familie aus derselben Ethnie im
Sinne der »Anpassung« des Kindes an die Rahmenbedingungen der
Mehrheitsgesellschaft kein Problem darin sieht.

Ahnlich verhilt es sich mit dem Tatbestand des Tragens des Kopf-
tuches. Die im Einwanderungsland geborene Tochter einer den Islam
kaum praktizierenden Familie legt auf einmal das Kopftuch als Zei-
chen ihrer religios-kulturellen Autonomie gegeniiber dem sikularisier-
ten offentlichen Raum bewusst an, wihrend die im Heimatland gebo-
rene Tochter eines vor knapp zehn Jahren zugewanderten Imamen im
Sinne der >Anpassung< an die Gepflogenheiten der Aufnahmegesell-
schaft und somit als Zeichen ihrer Autonomie gegentiiber der eigenen
Gemeinschaft — und nicht zuletzt der Autonomie den Vorstellungen
der eigenen Familie gegeniiber — bewusst kein Kopftuch trigt. Den-
noch versteht sich die junge Frau als fromme und praktizierende Mus-
lima.

Ein weiteres Indiz fuir die Individualisierung der Religiositit ist der
Besuch des eigenen Vereins. Dieser speist sich aus sehr unterschiedli-
chen personlichen Bediirfnissen der Besucher und stellt keinen reinen
Moscheebesuch dar. Wihrend die einen die Ruhe des Moscheeraumes

13 Diesen Tatbestand kann man im Grofiraum Luzern sehr gut am Beispiel
der Kosovo-albanischen oder etwa bosnischen Muslime beobachten. Wih-
rend Kosovo-Albaner hier mit ca. 4.000 Personen die zahlenmifig stirks-
te Migrantengruppe muslimischer Herkunft darstellen, variiert die Zahl
der aktiven Mitglieder im eigenen Verein zwischen 200 und 300 Perso-
nen.

14 Die Hiufigkeit solcher Fille ist in der Schweiz bislang sehr gering. Zur
bundesdeutschen Situation siehe Bielefeldt 2003.

162

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

aufsuchen, dient der tigliche -Moschee-Besuchx« fiir die anderen dem
Zweck der Freizeitgestaltung oder dem schnellen Einkauf einer Hei-
matspezialitit.

Der Bezug zum eigenen Verein und die Teilnahme am religits-
kulturellen Geschehen verschaffen dem Einzelnen auf der anderen
Seite die identititsstiftende Unabhingigkeit vom 6ffentlichen Raum.

An den hier dargelegten Beispielen wird deutlich, dass die infra-
strukturelle Verortung von Migranten muslimischer Herkunft im 6f-
fentlichen Raum und die mit ihr einhergehenden Prozesse der Reakti-
vierung und der kontextabhingigen Rekonzipierung des eigenen reli-
gios-kulturellen Erbes nicht — wie vorschnell und sehr vereinfachend
angenommen - eine allen Sikularisierungstrends zuwiderlaufende
>Riickkehr« der Religion darstellen. Die strukturelle Anpassung an die
Rahmenbedingungen einer rechtlich sikularen Gesellschaft auf der
einen und die Ausrichtung des inhaltlichen Angebotes an die unter-
schiedlichen individuellen Bediirfnisse der eigenen >Kundschaft< auf
der anderen Seite, zeigen, dass diese Prozesse vielmehr erst aus den
Rahmenbedingungen und Herausforderungen einer rechtlich sikula-
ren Gesellschaft hervorgehen und durch diese entscheidend geprigt
werden. Die sikularen Rahmenbedingungen des 6ffentlichen Raumes
stellen hier fiir die Migranten kein abzulésendes und zu bekimpfendes
Hindernis, sondern das konstitutive Element dar.

Die vermeintliche >Riickkehr« der Religion, fiir welche paradigma-
tisch immer wieder die 6ffentliche religios-kulturelle Verortung mus-
limisch geprigter Migranten genannt wird — entpuppt sich beim nihe-
ren Hinsehen als Rekonzipierung der eigenen religis-kulturellen Sym-
bolressource zu einem innerweltlichen (Er-)Lésungskonzept und nicht
etwa als Riickkehr zu einem zeit- und ortunabhingigen religiésen
Dogmensystem. Der Gang in den 6ffentlichen Raum fiithrt zur Bildung
eines >Islam en masse< — en masse sowohl gegeniiber dem &ffentlichen
Raum, wie auch gegeniiber seinen Anhingern.

Durch die Kontrastierung des statistisch >bewiesenen« Riickgangs
des Christentums auf der einen und des ebenso statistisch >bewiese-
nen< Vormarsches >des< Islam auf der anderen Seite, wird nicht nur
immer wieder aufs Neue iiber eine juristische, gesellschaftspolitische
und kulturelle Integrations(un-)fihigkeit >des< Islam in die schweizeri-
sche Gesellschaft debattiert, sondern sogar eine Gefahr religiés-kultu-
reller Entkernung der Gesellschaft heraufbeschworen. Die dabei im-
mer wieder geduflerte These — oder zumindest der starke Verdacht —
wonach >der< Islam das Paradigma einer sikularisierungs- und demo-
kratieresistenten Religion darstelle, tibersieht ginzlich den sikularen
Charakter des religiés-kulturellen Inkorporationsprozesses muslimisch

163

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

geprigter Migranten in den offentlichen Raum und letztendlich auch
das sikularisierte Ergebnis dieser Prozesse.

Die entgegengesetzte Reaktivierung und Rekonzipierung

Vor dem Hintergrund der ersten schweizerischen aber auch europa-
weiten Reaktionen auf die durch den Gang in den 6ffentlichen Raum
herbeigefithrte Wende innerhalb der rituellen Religionspluralitit wird
klar, dass religiése Pluralitit im Sinne einer friedlichen Koexistenz
unterschiedlicher Weltanschauungen und religiéser Gruppen nur eine
Variante dessen darstellt, was man allgemein deskriptiv Religionsplura-
lismus nennt.

Eine Einengung des religiésen Pluralismus auf die volle Wahl- und
Praxisfreiheit des Individuums ist so lange unproblematisch, als unter
religiéser Praxis blof die Verrichtung von Ritualen und die damit
verbundene Kommunikation zu einem als transzendent kategorisier-
ten Sakralen im klar umgrenzten Rahmen einer religiosen Andachts-
oder Verehrungsstitte verstanden wird. Diese Variante des Religions-
pluralismus, die ich oben rituelle Pluralitit genannt habe, gewihrt —
als Errungenschaft des Sikularisierungs- und Demokratisierungspro-
zesses — jedem Individuum volle religiose Wahl- und Praxisfreiheit,
d.h. ein im wahrsten Sinne des Wortes »religion a la carte« (Bibby
1987) oder eine Arte religiosen »bricolage« (Luckmann 1967).

Erst mit Blick auf die Wahrnehmung und die daraus resultieren-
den Reaktionen der (sikularisierten) Mehrheitsgesellschaft auf den
Offentlichkeitsanspruch muslimischer Migranten offenbart sich das
»Neue« am neuen Religionspluralismus. Die in den letzten Jahrzehnten
stetig gestiegene Zahl der Muslime in der Schweiz und im Westen hat
die ohnehin vorhandene rituelle Pluralitit rein deskriptiv betrachtet um
eine weitere rituelle Komponente bereichert. Als statistisches Faktum
stellten Muslime bereits vor zwei Jahrzehnten die stirkste nicht-christ-
liche Religionsgemeinschaft in der Schweiz dar. Wahrgenommen
wurden sie jedoch — wie auch andere nichtmuslimische Migranten —
bloR als Gastarbeiter oder Auslinder. Ihr Einbezug in den 6ffentlichen
Raum war fast ausschliefRlich auf das Arbeitsverhiltnis und die damit
verbundenen sozialen Anspriiche beschrinkt. Erst der Prozess des
religios-kulturellen Maximaleinbezugs in die Aufnahmegesellschaft
und der damit einhergehende Anspruch auf den 6ffentlichen Raum als
geteilten Raum hat sie als islamisches Kollektivum »sichtbar< werden
lassen, und deren Fremdheitsgrad um eine allgemein als Bedrohung
wahrgenommene religios-kulturelle Komponente erheblich erhéht.

Wurden oben zur angemessenen Beschreibung der religiés-kultu-

164

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

rellen Verortung muslimisch geprigter Migranten im offentlichen
Raum die Begriffe Reaktivierung und Rekonzipierung ins Feld gefiihrt,
so lassen sich beide Begriffe ebenso fiir die Beschreibung gegenwirti-
ger Reaktionen eines Teils der Mehrheitsgesellschaft auf diese Veror-
tung verwenden.

Dies erweist sich als sinnvoll, wirft man einen Blick auf das in
diesem Zusammenhang zu beobachtende Phinomen einer auf klare
Grenzziehung und letztendlich Ausgrenzung zielende Reaktivierung
solcher Begrifflichkeit wie »christlich<, >Abendlands, »>christliches
Abendland«< u.A. in einer sich sonst als rechtlich sikularisiert selbstver-
standenen und selbstdefinierenden Mehrheitsgesellschaft.

Dieser entgegengesetzte Vorgang der Reaktivierung und Rekonzi-
pierung ist zu beobachten, wenn beispielsweise politische Parteien
entgegen der eigenen Praxis intentional ein christlich-religiés geprag-
tes Vokabular einfithren, um vor den Gefahren der >Unterwanderung<
des >christlichen Abendlandes< und vor der >Uberfremdung« der eige-
nen Nation und Kultur durch Muslime zu warnen. So z.B. war im
Zusammenhang mit der Einfithrung des islamischen Religionsunter-
richtes an zwei Schulen in der Nihe von Luzern auf einem in den
Tageszeitungen gedruckten und an viele Haushalte verteilten Flyer der
Schweizerischen Volkspartei (SVP) von 2002 zu lesen:

»Schluss mit der Unterwanderung unserer Kultur und Tradition! Unsere
abendlindische Kultur auf der Basis des Christentums hat sich bewihrt, also
halten wir daran fest!«

Dieselbe Partei hat im Herbst 2004 im Vorfeld der Abstimmung iiber
die erleichterte Einbiirgerung der Migranten der zweiten und dritten
Generation in verschiedenen Zeitungen ein Inserat mit der warnenden
Frage »Dank automatischer Einbtirgerung: Muslime bald in der Mehr-
heit?« verbreitet. In ihrem letzten Inserat vom November 2004 prisen-
tierte die Partei eine effektvoll wirkende Fotomontage, auf der zu sehen
war, wie der Luzerner »Wasserturm« — das kulturelle Wahrzeichen der
Stadt — im Wasser liegt und an seinem Platz ein hoch in den Himmel
ragendes Minarett steht. Die Fotomontage trigt die Uberschrift »Wird
Luzern islamisiert?«

Vom geteilten zum verteidigten 6ffentlichen Raum

Trotz der strukturellen und inhaltlichen Anpassung an die Rahmenbe-
dingungen der sich als sikularisiert und religionsneutral selbstdefinie-
renden Mehrheitsgesellschaft wird der Prozess der infrastrukturellen

165

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

Einbettung in den offentlichen Raum, wie die vorher genannten Bei-
spiele zeigen, als doppelte Bedrohung wahrgenommen: sowohl fiir das
religivse, als auch fur das kulturelle Erbe der Mehrheitsgesellschaft.

Die oben erwihnte und als passiv bezeichnete Bipolaritit zwischen
der privilegierten Religionstradition auf der einen und den tolerierten
Religionstraditionen auf der anderen Seite wird trotz der bereits lang
andauernden Phase der Sikularisierung reaktiviert. Die sikularisierte
und religionsneutrale Mehrheitsgesellschaft legt sich auf einmal eine
reaktive nationale und >christlich abendlindische« (Neu-)Identitit zu.
Diese wird in praskriptiver Weise (re-)konstruiert und auf eine assimi-
latorische Endperspektive hin (re-)konzipiert. Den >genuinen< Werten
des christlichen Abendlandes (Demokratie, Menschenrechte, Religi-
onsfreiheit) wird beispielsweise das vermeintlich genuin islamische
Gegenteil dieser Werte (Demokratie- und Sakularisierungsresistenz)
emphatisch gegentibergestellt.

Das Phinomen der Reaktivierung und Rekonzipierung ist sowohl
auf der Seite der Migranten, wie auch der Mehrheitsgesellschaft zu
beobachten.

Wihrend fiir muslimisch geprigte Migranten die kontextabhingi-
ge Rekonzipierung und Reaktivierung des eigenen religios-kulturellen
Erbes zum Medium der strukturell und inhaltlich angepassten Einbet-
tung in den offentlichen Raum wird, scheint dasselbe Prinzip einem
Teil der Mehrheitsgesellschaft als Medium zur Verteidigung des 6ffent-
lichen Raums und letztendlich zur Ausgrenzung aus demselben zu
dienen. Mit Blick auf die jeweilige Stossrichtung, gewinnt man gegen-
wirtig den Eindruck, als wiirde der Prozess der Reaktivierung und
Rekonzipierung im ersten Fall eher einen progressiven und im zweiten
Fall einen retrospektiv-reduktiven Charakter annehmen.

Fazit

Als Ergebnis der hier dargelegten Entwicklungstendenzen im Prozess
der religiés-kulturellen Verortung muslimisch geprigter Migranten,
dargestellt am Beispiel eines lokalen Raums, scheint mir Folgendes fiir
eine religionswissenschaftliche und nicht zuletzt auch eine politische
Auseinandersetzung mit den gesellschaftspolitischen Implikationen
der gegenwirtigen Form des Religionspluralismus wichtig zu sein:

— Am Beispiel des Vergemeinschaftungsprozesses muslimischer
Migranten in einem lokalen Raum wird sichtbar, dass Religions-

gemeinschaften grofle Anpassungsfihigkeiten entwickeln kénnen.

166

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Mit abstrakten und vorentscheidenden Begriffen wie >Riickgangs,
bzw. >Ruickkehr« der Religion lisst sich die innere Dynamik dieser
Prozesse nicht angemessen erfassen.

— Religionspluralismus im Sinne der Existenz einer Vielzahl religio-
ser Traditionen zur gleichen Zeit und am gleichen Ort gehort zwar
zu den Konstanten der europdischen Religionsgeschichte. In dieser
Form stellt sie aber kein genuin europiisches Phinomen dar, son-
dern war und ist nach wie vor integraler Bestandteil auch vieler au-
Rereuropiischer Gesellschaften. Als soziokulturelles Phinomen ist
der Religionspluralismus immer auch ein Produkt der in der jewei-
ligen Gesellschaft herrschenden und vom Staat diktierten Rahmen-
bedingungen des offentlichen Raumes. Wenn sich die Rahmenbe-
dingungen indern, so dndert sich auch die Form des Religionsplu-
ralismus. So gesehen stellt die gegenwirtige Form des Religions-
pluralismus nicht — wie vielfach angenommen — einen Gegentrend
zur Sikularisierung, sondern vielmehr deren Symptom dar.

— Die nachhaltigen Auswirkungen der Modernisierungs- und Sakula-
risierungsablidufe auf das Christentum und das europiische Juden-
tum spiegeln sich gegenwirtig auch im Prozess der Vergemein-
schaftung muslimischer Migranten — sowohl auf der strukturellen
Ebene religioser Gemeinschaften, als auch auf der Ebene individu-
eller Religiositit wieder. Vor dem Hintergrund dieser Entwicklung
wird deutlich, wie problematisch und Wirklichkeit verzerrend die
essentialistische Fixierung auf den Koran und die Scharia im ge-
genwirtigen Islamdiskurs in der Schweiz ist.

— Die gegenwirtig zu beobachtenden Konflikte um die infrastruktu-
relle Verortung nicht-christlicher — in erster Linie muslimischer —
Gemeinschaften im 6ffentlichen Raum, die oben am Beispiel des
entgegengesetzten Reaktivierungsmuster dargelegt wurden, zeigen,
dass dieser Raum - trotz sikularer und religionsneutraler Nor-
miertheit — implizit wertbesetzt und monoreligios geblieben ist und
neuerdings als solcher reaktiviert wird. Das Phanomen der reaktio-
niren Identitit, die sich die Mehrheitsgesellschaft angesichts des
Gangs muslimischer Migranten in den 6ffentlichen Raum zulegt,
diirfte letztendlich die Frage aufwerfen, ob fiir sie die religiése Plu-
ralisierung der Gesellschaft ein Problem darstellt oder eher die si-
kulare und religionsneutrale Konzeption des 6ffentlichen Raums.

Vor diesem Hintergrund miisste vielleicht eher die Frage, wie viel Sa-

kularisierung eine Gesellschaft ertrigt, gestellt werden, anstatt danach
zu fragen, wie viele Religionen sie ertrigt.

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SAMUEL M. BEH1IOUL

Literatur

Baumann, Martin (1999): »Religion und umstrittener offentlicher
Raum. Gesellschaftspolitische Konflikte um religiése Symbole und
Stitten im gegenwirtigen Europax, in: Zeitschrift fiir Religionswissen-
schaft 7, S. 187-204.

Baumann, Martin (2000): Migration, Religion, Integration. Vietnamesi-
sche Buddhisten und tamilische Hindus in Deutschland, Marburg: dia-
gonal.

Baumann, Martin et al. (Hg.) (2003): Tempel und Tamilen in zweiter
Heimat : Hindus aus Sri Lanka im deutschsprachigen und skandinavi-
schen Raum, Wirzburg: Ergon-Verlag.

Behloul, Samuel M. (2004): Muslime in der Zentralschweiz. Von Migran-
ten zu den Muslimen in der Diaspora. Ein Forschungsbericht, Reli-
gionswissenschaftliches Seminar Luzern, online: hitp://www.plura
lism.org/affiliates/baumann [report.pdf

Bellah, Robert (1970): Beyond Belief, New York: Harper and Row.

Berger, Peter L. (1973): Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft (Engl.
1967), Frankfurt a.M.: Fischer.

Bibby, R.W. (1987): Fragmented Gods: The Poverty and Potential of Religi-
on in Canada, Toronto: Irwin Publications.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integration-
schancen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Breton, Raymond (1964): »Institutional Completeness of Ethnic Com-
munities and the Personal Relations of Immigrants«, in: American
Journal of Sociology 70, S. 193-205.

Campiche, Roland/Dubach, Alfred (1992): Croire en Suisse(s), Lau-
sanne: éditions I’Age d’'Homme.

Clemen, Carl (1926/1931): Religionsgeschichte Europas, 2 Bde., Heidel-
berg: Winter.

Dubach, Alfred/Campiche, Roland (1993): Jede/r ein Sonderfall? Religi-
on in der Schweiz. Ergebnisse einer Reprisentativbefragung, Zirich:
NZN Buchverlag AG.

Elsas, Christoph (2002): Religionsgeschichte Europas. Religidses Leben von
der Vorgeschichte bis zur Gegenwart, Darmstadt: Primus.

Famos, Cla Reto (1999): »Die offentlichrechtliche Anerkennung von
Religionsgemeinschaften im Lichte des Rechtsgleichheitsprinzips«,
in: FVRR Bd. 6, Fribourg.

Friederich, Ueli (1993): Kirchen und Glaubensgemeinschafien im pluralis-
tischen Staat. Zur Bedeutung der Religionsfreiheit im schweizerischen
Staatskirchenrecht, Bern: Stampfli.

168

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1. iy - |



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIONSPLURALISMUS: EUROPAISCHER > NORMAL-< ODER >NOTFALL<?

Gibler, Ulrich (1999): »Schweiz, in: Theologische Realenzyklopidie, Bd.
30, Berlin: Walter de Gryter, S. 682-712.

Gellner, Ernest (1981): Muslim Society, Cambridge: University Press.

Grotefeld, Stefan (2000): »Politische Integration und rechtliche Aner-
kennung von Religionsgemeinschaften. Uberlegungen aus sozial-
ethischer Sicht, in: Schweizerisches Jahrbuch fiir Kirchenrecht (SJKR)
1999, Bern, S.107-143.

Hourani, Albert (1992): Geschichte der arabischen Vilker, Frankfurt a.M.:
S. Fischer.

Huntington, Samuel (1996): Kampf der Kulturen: die Neugestaltung der
Weltpolitik im 21. Jahrhundert, Miinchen: Europa-Fachpresse.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (2003): Einfithrung in die
Religionswissenschaft, Miinchen: C.H. Beck.

Luckmann, Thomas (1967): The Invisible Religion, New York: Macmil-
lan.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M.:
S. Fischer.

Mol, Hans (1961): Churches of Immigrants. A Sociological Study of the
Mutual Effect of Religion and Immigrant Adjustment, Den Haag: Re-
search Group for European Migration Problem Bulletin, Supple-
ment §5.

Oelmiiller, Willi (Hg.) (1984): Wiederkehr von Religion? Perspektiven, Ar-
gumente, Fragen, Paderborn: Schéningh.

Pahud De Mortanges, René (Hg.) (1998): Religiése Minderheiten und
Recht. Minorités religieuses et droit, Fribourg : Eigenverlag der Uni-
versitit.

Rex, John (1996): Ethnic Minorities in the Modern Nation State, London:
Routledge.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamenta-
lismus und der »Kampf der Kulturen«, Miinchen: C.H. Beck.

Roy, Oliver (2005): »A Clash of Cultures or a Debate on Europe’s Va-
lues?«, in: ISIM 15, S. 6-7.

Vertovec, Steven (1998): »Accomodating Religious Pluralism in Britain.
South Asian Religions, in: Martinello, M. (Hg.), Multicultural Poli-
cies and the State. A Comparison of two European Societies, Utrecht:
European Research Centre on Migration and Ethnic Relations, S.

163-177.

hitpe://dol.org/1014361/9783838403501-007 - am 14.02.2028, 21:37:1. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitpe://dol.org/1014361/07838309403501-007 - am 14.02.2026, 21:37:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403501-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

