4. ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLLAM UND DEN MUSLIMEN

Nicht nur wegen des spezifischen Charakters der Befragungssituation, die im Grun-
de eine wichtige Erfahrung der jugendlichen Muslime reproduziert, insofern sie sich
auch in ihr einem gewissen Legitimationsdruck ausgesetzt sehen, wurde in allen Ge-
sprichen deutlich, dass dem Selbstbild immer ein Reflex auf die Bilder, die Urteile
und Vorurteile der gesellschaftlichen Mehrheit, hier reprisentiert durch die Person
des Interviewers, zugesellt ist. Sicherlich ist der Verweis auf Goffman!® eine wichti-
ge, aber fir sich allein noch keine hinreichende Erklirung fiir dieses Phinomen:
Dass manche der befragten Jugendlichen sich explizit auf Religion als Grundlage
ihrer alltdglichen Lebensentscheidungen berufen, bringt sie in eine Position, die dem
gesellschaftlichen Mainstream erklirungsbediirftig, wenn nicht vollstindig suspekt
und anachronistisch erscheint. Die Jugendlichen wissen offensichtlich um diese Me-
chanismen; wenn auch nicht jeder einzelne auf eine solche Weise reflektiert tber die
Folgen der religiosen (und kulturellen) Implikationen seines Handelns nachdenkt,
scheint es sich doch, das legen jedenfalls die AuBerungen nahe, um eine Art von
allen geteiltes selbstverstindliches Ristzeug zu handeln, dass es eine wichtige Aufga-
be nicht nur, aber eben gerade der jungen Muslime sei, tber den richtigen Islam auf-
zukliren. Dieser Impuls ist oftmals so tibermichtig, dass noch die geringste Aktivitit
innerhalb einer Moscheegemeinde einen demonstrativen Charakter bekommt. So
heiB3t es in einem Interview zur Beschreibung von gemeindlichen, aber gerade nicht
eigentlich religiosen Aktivititen, dass sie (auch) unternommen wiirden, um Angeh6-
rigen der Aufnahmegesellschaft zu beweisen, dass Muslime nicht nur still zu Hause
sdBen und beteten, sondern ausgesprochene Freude am Leben haben kénnten. Das
jugendspezifische Angebot einer Gemeinde steht so deutlich nicht nur fiir sich: Die
Organisation von Fuflballturnieren genauso wie die Anmietung ganzer Schwimmbi-
der durch (vernetzte) Jugendabteilungen der Gemeinden haben so stets auch eine
beabsichtigte AuBenwirkung.

113 Bei Goffman (1998: 85f.) ist Einschatzung und Umgang ,Stigmatisierter* mit dem Wissen oder
Nicht-Wissen der ,Normalen‘ bestimmend dafiir, die ,,soziale und personliche Identitit zu ma-
nagen®. Die Antizipation méglicher Reaktionen des anderen Interaktionspartners bestimmt das
Ausmal} der ,Informationskontrolle” (vgl. ebd.: 56) durch Angehorige diskriminierter Grup-

pen.

81

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Gleichzeitig — und das verwundert angesichts der Breite und des Gewichts solcher
Einstellungen — sagen viele Gesprichspartner, dass Religion in den Gesprichen ihrer
Freundeskreise kaum eine Rolle spielt. Erkldrbar ist das nur, wenn eine Unterschei-
dung zwischen einer Art privater Sphire von der 6ffentlichen der Gemeinden vor-
ausgesetzt wird.!# Den Gemeinden fiele dann deutlich, obwohl genau das in vielen
Interviews zunichst bestritten wurde, die Rolle einer 6ffentlichen Reprisentanz zu,
die sie stellvertretend fiir die organisierten Muslime und perspektivisch auch fiir die
tbrigen tirkischen Einwanderer ausfillten, und die Jugendlichen hitten daran dann
einen partiellen Anteil: Wenn sie am Angebot der Gemeinde teilhaben, bekommt das
Freude haben eine Bedeutung, die sich vollstindig von der Freude unterscheidet, die
sie etwa bei samstiglichen Besuchen einer Discothek erleben. Wobei es natiirlich
unter den Jugendlichen heftig umstritten ist, ob der Besuch solcher Einrichtungen
fiir Muslime tberhaupt statthaft ist.

4.1 Das Bild von Familie und Freundschaft

Die Familie und der — nicht notwendig ausschlieBlich ,tirkische’ — Freundeskreis
bilden in den Interviewaussagen neben, vielleicht sogar vor dem Islam den zentralen
Wert fir das Selbstverstindnis der interviewten Jugendlichen.!'s Immer dann, wenn
im Verlauf der Interviews danach gefragt wurde, ob die muslimischen Einwanderer,
deren Kinder oder Enkel positiv zur Entwicklung der (deutschen) Gesellschaft bei-
tragen kénnten, wurde auf diesen Wert verwiesen, wurden oftmals direkte Verglei-
che mit Familienstrukturen der Aufnahmegesellschaft gezogen, die gegeniiber den
Jturkischen® als defizitir beurteilt wurden.!1

Ab.: Man sieht oft genug, wie sich [deutsche; HLF] Familien — auch bei Freunden von mir — wie
sie sich mit ihren Eltern anlegen, wie sie sich mit ihren Eltern streiten, nur wegen Kleinigkeiten,
und dann halt ausziehen. Oder auch, wie die Eltern die Kinder rausschmeiflen und solche Sa-
chen. Und da bin ich der Meinung, wie das bei uns ist, das ist schon irgendwie besser. Auch
wenn die Eltern ein bisschen mehr Autoritdt haben, gehen sie immer noch auf die Kinder ein.
Bei uns in der Religion ist das meistens so, also was heif3t, in der Religion ist es so — bei uns in
der Veranlagung, weil3 ich nicht genau —, dass die Eltern meistens nur fiir die Kinder da sind.

114 Im Sinne Simmels (s. S. 49f.)) wird Gemeinde und religiése Zugehorigkeit hier als ezner der sich
im Einzelnen kreuzenden Kreise deutlich; das zeigt zugleich, wie die Zugehérigkeit zum Islam
einen Identitatsaspeks bildet. Von einer islamischen Identitit® kann demgegeniiber nicht gespro-
chen werden.

115 In seiner ,Ethnographie einer Jugendbande® kommt auch Tertilt (1996: 162) fiir eine wesentlich
anders struktutierte Gruppe delinguenter Jugendlicher tirkischer Herkunft zu dem Schluss, dass
,,die Familie jeweils der wichtigste Bezugspunkt fiir die Jugendlichen (ist)*.

116 Die Jugendlichen sehen den familidren und freundschaftlichen Zusammenbhalt tatsichlich nicht
in erster Linie als Qualitdt der muslimischen, sondern vor allem als eine der turkischen, auslin-
dischen, sidlindischen Einwanderer gegeniiber der deutschen Mehrheitsgesellschaft (s. dazu den
Interviewausschnitt S. 117), die tiber weniger ausgeprigte verbindende und verbindliche soziale
Strukturen verflige.

82

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Sozusagen alles fiir die Kinder machen, arbeiten und so. Und so scheint es mir bei deutschen
Freunden nicht zu sein. Okay, die kriegen gentigend Taschengeld, kriegen alles, was sie wollen,
aber vielleicht nicht gentigend Liebe oder Zuneigung oder solche Sachen. (Hicret 1L, S. 24£.)

Diese Wertschitzung von Wesen und Struktur der Herkunftsfamilien schlieBt nicht
jede Kritik an ihnen grundsitzlich aus; ob aber trotz mancher innerfamilidrer Auf-
lehnung das Klima als liebevoll, firsorglich und beschiitzend erfahren und beschrie-
ben wird, scheint entscheidend fiir einen positiven Integrationsverlauf zu sein, und
zwar, im Fall der befragten Jugendlichen, sowohl in die islamischen Gemeinden als
auch in die Aufnahmegesellschaft.

Sa.: Das fehlt, glaub’ ich, bei den Deutschen so ziemlich. Der Zusammenhalt unter tiirkischen
Freunden und turkischen Familien ist ganz anders als zwischen den Deutschen. Ich sag’ mal,
wenn irgendjemand bei uns ein Problem hat, sei es psychisch oder sei es materiell, da wird jeder
’n bisschen seinen Beitrag dazu leisten, dass der wieder zu sich kommt. Und bei den Deutschen
ist es doch vollig egal. Da sagt jedet, ,,egal, das ist dein Problem* — (Mevlana II., S. 51)

M.: — dann gibt’s 'ne Freikarte ab achtzehn fiir die eigene Wohnung bei den Deutschen. Bei uns
ist man immer noch der kleine Sohn, egal wie alt man ist, dreiBlig oder vierzig, und verheiratet
und so, da ist man immer noch der kleine Sohn. Und das fehlt halt bei den Deutschen. Bei den
meisten Deutschen jetzt. Ich wiirde nicht sagen, alle, aber bei den meisten. (Mevlana I1., S. 51)

Dem Freundeskreis kommt neben der Herkunftsfamilie eine wesentliche Bedeutung
zu. Nicht zuletzt hier entscheidet sich, ob die in der Beziehung von Eltern und Kin-
dern angelegten positiven Impulse tragfihig sind, ob die Jugendlichen, um mit ihren
Worten zu sprechen, auf dem richtigen Pfad geben. Dieser haufig benutzte Terminus
umschreibt das Risiko, das auch religiés gebundene minnliche Jugendliche fiir sich
sehen, nidmlich sich in sozial auffilliges, unter Umstinden kriminelles Verhalten, in
legalen oder illegalen Drogenkonsum und ein seblechtes Leben zu fliichten. Einige der
befragten Jugendlichen kennen solche biografischen Episoden aus eigener Erfah-
rung. Ob dann eine Neu- bzw. Umorientierung méglich ist, hingt nach ihrer Ein-
schitzung stark mit dem Freundeskreis, d. h. eben mit der Fahigkeit, zwischen guten

und schlechten Freunden zu unterscheiden, zusammen.

4.1.1 Die Migration der Eltern

In den Interviews wird deutlich, dass die Jugendlichen ein ausgeprigtes Wissen um
die spezifischen MigrationskostenV ihrer Eltern haben. Die Eltern, oder im Fall der

117 Diese Kosten hat Mihgiyazgan (1986: 340f.) spezifiziert: ,,Alle Migrantensprecher stellen nach
einigen Jahren in der Fremde mehr oder weniger erschrocken fest, dass sie nun, da sie der
Riickkehr nahe sind, durch die Migration Verluste haben, die sie wiederum langfristig belasten.
Nicht die Tatsache, dass dies festgestellt wird, nicht die Bilanz an sich, sondern die Erschro-
ckenheit tber die Kostenseite scheint mir interessant zu sein. Ich habe die Vermutung, dass
zwar vorher eine Kostenseite in der Weise einkalkuliert wurde, dass man Heimweh, schlechtes

83

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Jungeren: die Grof3eltern, aller Befragten haben lindlich-bauerliche Wurzeln. In eini-
gen Fillen gab es vor der Migration nach Deutschland eine vorausgegangene Land-
Stadt-Migration in der Turkei. Fur diese Jugendlichen stellen sich die Migrations-
grinde der Eltern bzw. Viter als besonders triftig dar.

0.D.: Und natiirlich war es fiir die Menschen duBerst schwer. Nicht nur, dass sie die Sprache
nicht konnten. Das waten Menschen — also mein Vater, der kam vom Dorf. Er hat ein paar
Jahre in Istanbul gelebt. Das ist unvorstellbar fiir mich. Der ist mit elf nach Istanbul gekommen
und hat da allein gelebt. Wenn ich mir eine Parallele tiberlege — zum Beispiel: ich bewerbe mich
fir ein Auslandsstudium beziehungsweise ein Auslandspraktikum. Wenn ich sehe, wie intensiv
ich mich darauf vorbereite, dann frage ich mich natiirlich, wie es meine Eltern gemacht haben.
Wobei ich sagen muss, ich habe jetzt mittlerweile sechzehn Jahre schulische Ausbildung hinter
mir, wenn ich nach England oder Amerika beispielsweise gehe, dann gehe ich in ein Land, des-
sen Sprache ich einigermafBlen beherrsche [...]. Und die Parallele zu meinen Eltern: da war gar
nichts. Klar, im Vergleich zu heute lag vor 25 Jahren die Tirkei entwicklungsmiBig weit zurtck,
sei es in der Infrastruktur oder vom Wirtschaftssystem her — egal. Und dann kamen sie plétzlich
hier rein. Man sagt auch, das war ein Sprung ins kalte Wasser. Aber ich bewundere dafiir meine
Eltern, das muss ich persénlich sagen. Ich &ann jetzt auch nicht sagen, ,,ich hab ’ne viel héhere
Erwartung an euch®. Also die haben das geschafft, was eigentlich méglich ist. (Eytup-Sultan, S.
P

Der Vater dieses Jugendlichen war schon als Kind auf sich allein gestellt nach Istan-
bul gekommen, in der Hoffnung, dort bessere Lebensbedingungen vorzufinden. Er
hatte dort unter hirtesten Umstidnden und in schwierigen sozialen Verhiltnissen nur
ein armseliges Leben fristen kénnen. Auch wenn hier ein besonderer Hirtefall ange-
sprochen ist, scheint vieles an ihm, jedenfalls was die Sicht der Jugendlichen auf den
Lebensweg ihrer Eltern angeht, typisch: Die Eltern verlieBen ihre Heimat nicht ohne
Not, hatten oft nur in geringstem Umfang schulische Ausbildung genossen, sie wa-
ren zum weitaus grofiten Teil nicht besonders qualifiziert und wagten dennoch den
Sprung ins kalte Wasser.

T.: Also, ich rede manchmal mit meinem Vater Uber die alten Zeiten, als er damals hierher ge-
kommen ist. Er meint, wir [die zweite/dritte Generation; HLF] sind aufgewachsen wie im Para-
dies. Wir haben alles gehabt, die deutsche Schule zuerst, da konnten wir natitlich sofort
Deutsch, deutsche Freunde, was weil3 ich. Zu Hause: Geld, Essen, alles hatten wir parat. Aber

Essen, wenig Freunde etc. voraussah, dass aber Kosten wie frihzeitiges Altern und andere ,Ne-
benkosten‘ von biographischer Relevanz nicht vorausgeahnt wurden. [...] Enttduschung entsteht
also vor allem dartiber, dass die Migranten am eigenen Leibe psychisch und physisch erfahren,
dass sich ihre Lebensqualitit nicht deutlich verbessert hat, im Gegenteil, dass die Anstrengun-
gen in der Migration ihre Krifte soweit aufgezehrt haben, dass selbst eine Kompensation durch
den erreichten Wohlstand in der Zukunft fraglich erscheint. Besonders, wenn Aufwendungen
und Opfer fiir die Kinder noch notwendig sind, weil diese in der Migration keinen (schulischen)
Erfolg haben, ist es nicht verwunderlich, wenn einige Migranten, die ihre materiellen Ziele er-
reicht haben, inzwischen in Frage stellen, ob es tiberhaupt richtig war, dass sie in die (externe)
Migration gegangen sind. Fir Mandel (1990: 160) wirft soziale Stigmatisierung einen weiteren
schwerwiegenden Schatten auf das Leben der tiirkischen Migranten.

84

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

unsere Eltern? Mein Vater ist *73 nach Deutschland gekommen, erstmal alleine. Da ist er im
Heim gewesen mit insgesamt drei Leuten. Mein Onkel war auch noch dabei. Und dann, die
konnten kein Deutsch, die wussten nicht, wo vielleicht eine Moschee ist, die wussten nicht, wo
cin tiirkischer Laden ist. Es gab gar nichts. Und die wussten nicht, ob sie was essen kénnen,
wenn die zum Beispiel zu Comet oder Aldi gegangen sind, ob da vielleicht irgendwo Schweine-
fleisch drin ist. (Fatih L; S. 2f.)

In Deutschland angekommen, war das nichst liegende Ziel naturgemil3 die mate-
rielle Absicherung der eigenen Existenz. Der Plan noch der ersten Einwandererge-
neration, groBBere Rucklagen zu bilden, um sich in der Tiirkei ein zukinftiges besse-
res Leben zu ermdglichen, war spitestens mit der Ermdéglichung des Familiennach-
zugs fir einen groBen Teil der tirkischen Migranten obsolet geworden. Allerdings
scheint es keine bewusste Auseinandersetzung mit den sich kontinuierlich wandeln-
den Migrationsvoraussetzungen gegeben zu haben. Dass sich aus einem nur mittel-
fristig geplanten Aufenthalt in Deutschland eine langfristige Perspektive entwickelt
hat, fihrte in der Regel nicht zu einer Revision der urspringlichen Migrationsziele,
sondern zu ihrer Verlagerung in eine fernere Zukunft. Auch dafir ist nach Einschit-
zung der Jugendlichen die defizitire Bildung der Eltern die Ursache.

O.A.: Ich stell’s mir fiir die [Eltern; HLF] ziemlich schwierig vor, also eigentlich kann ich’s mir
gar nicht vorstellen. Die kamen hier her, die hatten die Sprache nicht drauf, und das erste Ziel
ist, dass du mdglichst erst Mal was zu essen auf den Tisch bringst, dann vielleicht was zusam-
men sparen und dann schnell wieder zurtick. Das ist ja die Absicht gewesen. Deswegen hat sich
wahrscheinlich keine Familie den Kopf dartiber zerbrochen, lerne ich die Gesellschaft kennen,
in was fiir einer Gesellschaft bin ich — (Eyiip-Sultan, S. 3)

Dass die erste(n) Generation(en) infolge ihrer Riickkehrhoffnung wenig Energie auf
den Spracherwerb verwandten, wird unterschiedlich beurteilt, teilweise auch offen
und deutlich kritisiert. Einige Jugendliche und wohl auch die Eltern machen dafar
die nur in begrenztem Umfang genossene Schulausbildung in der Turkei verant-
wortlich.

O.D.: Es ist aber eine Utopie, das von meinem Vater zu verlangen. Vor fiinfundzwanzig Jahren
wollte man die Kriftigsten haben und die Gestindesten — und die eben kamen aus dem Dotf.
Nur: leider hatten die nicht mal 'ne Grundschulausbildung. Das muss man einfach sagen. Und
jetzt von meinem Vater zu verlangen, ,lern” Deutsch!®, das ist nur “ne Ausrede fiir mich — (Ey-

tp-Sultan, S. 101)

> 3>

H.: — der hatte gar keine Zeit, Deutsch zu lernen, der hat zwolf bis vierzehn Stunden am Tag
gearbeitet. (Eytip-Sultan, S. 101)

In dieser Sicht stellt sich das niedrige Bildungsniveau der Zuwanderer als ein von der

Aufnahmegesellschaft gewolltes heraus: Die ,Gastarbeiter® waren schlieBllich fiir ein
begrenztes Segment des Arbeitsmarktes und eigentlich auch nur fiir einen begrenz-

85

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ten Zeitraum angeworben worden. Manche Jugendliche sehen ihre Eltern aber doch
fur die eigene — wie sie meinen — unbefriedigende Situation mit verantwortlich und
kritisieren sie u.a. dafiir, dass sie sich in fiinfundzwanzig oder dreiig Jahren nicht
um den Erwerb von wenigstens minimalen Sprachkenntnissen bemiiht haben.
Sprachkenntnisse und die — eher kulturell verstandene — Fahigkeit, mit der Aufnah-
megesellschaft in Kontakt zu treten, werden aber von den Jugendlichen als absolut
notwendig betrachtet, um den Einwanderern tiirkischer Herkunft wenigstens zu-
kiinftig einen gleichberechtigten Anteil an den immateriellen gesellschaftlichen G-
tern zu sichern. Dass sich diese zukunftsorientierte Perspektive der ersten Generati-
on zunichst nicht stellte, ist in den Augen der Jugendlichen Ursache der relativen
Isolation der ,tiirkischen community® in Deutschland.

I7.: Das ist wahrscheinlich auch unser eigener Fehler gewesen, dass wir damals zu wenig ge-
macht haben, zu passiv waren. Wahrscheinlich hatten unsere Eltern damals auch Angst. Die
wussten jetzt nicht, wie man sich gegentiber einem Deutschen verhalten soll. Die meisten haben
auch irgendwelche Rollen gespielt, und haben gesagt, ,,0ah, wir sind immer schén und gut™.
Aber: was haben die denn gemacht? Ich frage meine Eltern, ,,was habt ihr denn damals ge-
macht? Hast du deinem Nachbarn was tber den Islam beigebracht, hast du deinem Nachbarn
gesagt, wie ein Tirke lebt? Bist du zu ihm hingegangen und hast gesagt, hey Junge, jetzt méchte
ich mich mal mit dir unterhalten“? Oder: dass die damals tiberhaupt kein Deutsch gelernt haben,
das werfe ich meinen Eltern zum Beispiel vor. Also, wenn du in Deutschland lebst, dann musst
du natiitlich Deutsch kénnen. (Fatih 1., S. 26f.)

M.: Wenn ich mich mit dir [HLF] zum Beispiel unterhalten will, muss ich deine Sprache spre-
chen kénnen. Ich kann dir mein Problem sonst nicht erzihlen. Wenn ich in einen Laden gehe,
muss ich doch sagen kénnen, was ich will. Viele der Eltern kénnen nicht ohne Dolmetscher
zum Arzt. Deshalb: unsere Eltern haben sich seit eh und je zu Hause eingekapselt. Die sind von
der Arbeit nach Hause gekommen. Auf der Arbeit brauchten die nicht viel zu reden, das haben
die sich jedenfalls eingeredet, und manche behaupten das immer noch. Die gingen ab und zu in
ihre Moschee, aber die sind, wie gesagt, nicht offen gewesen. (Fatih I., S. 27)

Aber trotz der hdufiger gedullerten Kritik an der selbstverschuldeten Isolation der
Eltern iberwiegt die Anerkennung der befragten Jugendlichen fur das von der ersten
Generation Erreichte. Die Bewertung, die [Eltern| baben das geschafft, was eigentlich niog-
lich ist, wird von fast allen Jugendlichen geteilt; keiner der Befragten hilt die Migrati-
onsentscheidung der Eltern im Nachhinein fiir falsch.

Ublicherweise werden die ersten Jahre im fremden Land als iiberaus hart be-
schrieben. Es existierte zunichst keine migrantenspezifische Infrastruktur, und dar-
aus ergaben sich unerwartete Hirden, die das alltdgliche Leben schwer machten.
Allein die Frage, was von den reichlich angebotenen Lebensmitteln fiir Einwanderer
aus einem islamisch geprigten Land verzehrbar sei, stellte die erste Generation vor
unlésbar scheinende Aufgaben.!18

118 Wie in vielen AuBerungen zeichnet sich auch hier in Form von Legendenbildung iiber die An-
finge der Migration ein entstehendes Geschichtsbild ab. Tatsichlich gab es relativ frith ferwas

86

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

B.: Meine Eltern sollen sich ungefihr ein Jahr lang nur von Reis und Spaghetti — also Teigwaren
im Prinzip — erndhrt haben, weil sie auch nicht wussten, wo nun was drin war [lacht]. Und But-
ter haben sie im Prinzip auch nur von irgendeinem Bauern gekauft, weil sie selber nicht wussten,
ist da nun Schweinefleisch drin oder nicht. Also [lacht] das hort sich manchmal komisch an, nur,
wenn man nicht weil3, was da nun drin ist, wie gesagt, was ich vorhin schon sagte, wenn da ein
Zweifel aufkommt, dann auf jeden Fall erst mal nicht essen. Und das ist es halt auch, was die
iltere Generation, bezichungsweise die erste Generation, die hierther gekommen ist, halt ge-
macht hat. Sie wussten nicht, was da drin ist — dann lieber erst mal nicht essen: auf die sichere
Seite gehen. (Mevlana 1., S. 28f))

Aber nicht nur das Noétigste zum tiglichen Leben war ohne eine entsprechende Inf-
rastruktur schwer zu haben. Neben der wichtigsten Versorgung mit erlaubten Nah-
rungsmitteln'’® — manche Jugendliche erzihlen, ihre Viter oder GroBviter hitten
sich zunichst bevorzugt von Schokolade ernihrt, weil sie die Inhaltsangaben auf
verpackten Lebensmitteln nicht zu lesen in der I.age waren — stellte sich aber auch
bald heraus, dass auch die eher sozialen Bedirfnisse kaum zu befriedigen war, ohne
die erst spiter entstandenen Teehiuser und die frithen Gebetsriume, von den heuti-
gen Moscheegemeinden mit ihrem vielfiltigen Angebot ganz zu schweigen. Soziale
Mechanismen wie die in der einschlidgigen sozialwissenschaftlichen Literatur seit den
80er Jahren diskutierte Binnenintegration? konnten also in den Anfingen der Migrati-
on noch nicht greifen. In gewisser Hinsicht haben sich aber gerade die islamischen
Speisevorschriften als ein konstituierendes Element der Einwanderer als Gruppe
erwiesen. Dass Moglichkeiten, mit Angehdrigen und Institutionen der Mehrheitsge-
sellschaft in Kontakt zu treten, fast undenkbar schienen und dass zusitzlich ,eigen-
ethnische® Einrichtungen noch nicht geschaffen waren, hat diejenigen unter den
Einwanderern, die wenigstens tiber eine gewisse sprachliche Kompetenz verfiugten,
zusitzlich privilegiert.

B.: Also, ich denke, dass die das extrem schwer hatten. Wir haben’s da, das ist meine Meinung,
mindestens drei bis vierhundert Prozent leichter als die damals. Erstens: es gab Probleme mit
der Verstindigung, sowohl bei den Amtern als auch, wenn sie was essen wollten — egal, was die
machen, sie hatten immer Probleme dabei. Wenn sie ausgehen wollten — sie verstanden die
Sprache nicht. Und wenn sie dann irgendwo hingegangen sind, dann waren das meistens so drei,
vier Familien, und nur einer davon kannte sich einigermaBlen mit der Deutschen Sprache aus.

(religiése Rechtsgutachten) der Behorde fiir religiose Angelegenheiten, die klare (und grof3ziigi-
gel) Vorgaben tiber Méglichkeiten zur Befolgung der Speisegebote machten (vgl. Seufert 1999:
270; Spuler-Stegemann 1998: 161-168). Erst in jlingerer Zeit beauftragen hiesige islamische Or-
ganisationen, so z.B. der Islamrat, Theologen mit der Erstellung eigener ferwas, die etwa den
Verzehr von Speisegelatine betreffen.

119 Im Sinne von helil/ (Erlaubtes; Gegenteil von haram: Verwehrtes); beide Kategorien beziehen
sich besonders aber nicht ausschliefllich auf Speisegebote (vgl. auch S.: 110f,, 211f.).

120 Wurde zunichst hiufig eine Ghettobildung unter den ,Gastarbeitern® befiirchtet, so formulierte
Elwert (1982: 718) eine bis heute jedoch nicht unumstrittene These: ,,Fine stirkere Integration
der fremdkulturellen Einwanderer in ihre eigenen sozialen Zusammenhinge innerhalb der auf-
nehmenden Gesellschaft — eine Binnenintegration also — ist unter bestimmten Bedingungen ein
positiver Faktor fiir ihre Integration in eine aufnchmende Gesellschaft.

87

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Und dann haben sich halt alle zehn an den einen gehalten. Was der gesagt hat, das haben sie
dann auch direkt gemacht. Und diese Probleme haben wir jetzt nicht mehr. (Mevlana 1., S. 29)

Hier wird deutlich, dass Bildung, in diesem Fall Sprachkenntnisse, in konkreten All-
tagssituationen auch Machtzuwichse fir die Gebildeteren bedeuten und zur Her-
ausbildung von speziellen sozialen wie 6konomischen Hierarchien — aufgeteilt in
eigenethnische Mittler und solche, die ihrer bedurften — unter den turkischen
Migranten beigetragen hat. Diese Ausprigungen sind, wenn man die heutige perso-
nelle Struktur migrantenspezifischer Institutionen betrachtet, jedenfalls fiir die erste
Generation, immer noch sichtbar. Wenn es im Interviewauszug heil3t, diese Probleme
baben wir jetzt nicht, verweist das eben auf diese Machtstruktur, und die aktuellen Kon-
flikte, die es in den Moscheegemeinden und in den Dachverbidnden gibt, hingen
eben nicht nur am natiirlichen® Generationswechsel, sondern auch daran, dass diese
frithen Machtstrukturen ausgedient haben, insofern die groe Mehrzahl der Jugend-
lichen tiirkischer Herkunft inzwischen Bildungsinlinder sind — und daher weitgehend
ohne solche Mittler auskommt.

T.: Wir kennen die Deutsche Sprache sehr gut, wir kennen uns mit dem Sozialleben hier aus, wir
besuchen deutsche Schulen. Das ist fiir uns ein Pluspunkt gegentiber unseren Eltern. Als unsere
Eltern kamen, wussten sie nicht, was sie erwartet. Die haben nur gehort, ,,aha, Deutschland,
Industriestaat, wir finden dort Arbeit“, oder so. Die sind hierher gekommen, da mussten sie erst
mal schwer Deutsch lernen. Die konnten vielleicht ein bisschen Deutsch. Und sind dann sofort
arbeiten gegangen und haben sich dann erst ’n bisschen oder vielleicht gar nicht eingepasst. Es
gibt auch Leute, die sich dann sehr doll eingepasst haben. Aber wir haben auf jeden Fall einen
Pluspunkt gegentiber unseren Eltern. (Hicret I, S. 28)

Auch hier wird von Vorteilen, die die Jugendlichen ihren Eltern oder Grofeltern
gegeniiber haben, gesprochen. Diese Vorteile sind einerseits — dann ist von cher
konsumtiven Gutern die Rede — materiell fassbar, andererseits sind sie an untet-
schiedliche Integrationsgrade gebunden: Hiesige Schulbildung ist als erstes zu nen-
nen, aber auch die der ersten Generation fehlenden Moglichkeiten, mit der Aufnah-
megesellschaft in Kontakt zu treten und dabei auch die eigenen Interessen zu artiku-
lieren und zu vertreten.

M.: Ich bin der Ansicht, man muss mit den Leuten hier mitleben und deren Kultur ein bisschen
lernen, damit die Leute auch versuchen, unsere Kultur, unsere Religion ein bisschen zu verste-
hen oder — den Menschen zu verstehen. Wenn ich aber nur zu Hause sitze und sage, ich will mit
den Deutschen nichts zu tun haben, kann da auch keine Freundschaft entstehen oder ’ne Be-
kanntschaft. Wenn ich mich nur mit Tirken aufhalte oder nur mit meinen Eltern, dann geht das
cinfach nicht. Viele [aus der zweiten, dritten Generation; HLF] haben jetzt deutsche Freunde,
und wie gesagt, ich bin mit einer Deutschen verheiratet. (Fatih L., S. 28)

88

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM
4.1.2 Die Erziebung der Kinder

In weiten Teilen speisen sich Erziechungsideale tirkischer Eltern in Deutschland aus
der Quelle einer dorflichen Lebenswelt, unabhingig davon, ob diese Welt so noch
existiert oder so jemals existiert hat.!2! In der Migration werden andere Einflisse
witksam, die in gewisser Weise die hermetische Struktur des tirkischen Dorfes!2
individualisieren. In der Wahl ihrer Erzichungsziele und in deren praktischer Umset-
zung bestimmen die Eltern — unbewusst — stindig aufs Neue ihr Verhiltnis zur idea-
lisierten Welt des Dorfes, der sie doch den Ricken gekehrt haben. Dass sie ihre
Kinder heute nur noch selten, wie in fritheren Migrationsphasen, fir jeweils lingere
Zeitriume zwischen der Tirkei und Deutschland pendeln lassen, sondern hiesige
Ausbildungsméglichkeiten in Anspruch nehmen, verdeutlicht einmal mehr, wie sich
die Perspektive der Migranten verschoben hat.

Ob es in tirkischen Familien einen Wandel der Erziehung als Folge gesell-
schaftlicher Verinderungen, vergleichbar mit den Entwicklungen in deutschen Fa-
milien, gegeben hat, ist nicht hinreichend erforscht.’> Generell muss jedoch fest-
gehalten werden, dass die tiirkische Vorstellung vom Begriff der Erziechung sich von
westlichen unterscheidet. Tturkische Eltern betrachten ,,die bewusste Einflussnahme
und Verinderung des Kindes nach den Erkenntnissen der Psychologie und Pidago-
gik [...] als schidlich fiir die kindliche Entwicklung, weil sie sein Wachsen und Reifen
behindern wiirde.” (Mihgiyazgan 1994: 355). Mihgiyazgan fiihrt weiter aus, dass die
Eltern vor allem als ihre Aufgabe gegeniiber den Kindern sehen, sie grofl werden zu
lassen, reifen zu lassen, ihnen Anstand zu vermitteln (vgl. ebd. 355). Die eigentliche
Erzichung ist demgegeniiber dem Elternhaus ausgegliedert: sie findet in der Schule

121 Wenn einer der Befragten (s.0.) von seinem Vater berichtet, der 11-jahrig auf sich allein gestellt
nach Istanbul ging, um dort ein erhofftes besseres Leben zu fristen, deutet das darauf hin, dass
auch die der tiirkischen Vergangenheit zugeschriecbenen Idealvorstellungen von ,der* Familie
immer schon eine eher brichige Realitit haben. Tatsichlich beschreiben Even et. al. (1984: 96-
115) mit Bezug auf Literatur aus den 60er- und 70er-Jahren (u.a. Suzuki 1964; Stirling 1965;
Kudat 1975) die ,,Auflésung der erweiterten Familienhaushalte* als Folge von ,,Integration der
lindlichen Gebiete der Ttrkei in die Marktokonomie und den Mechanismus der Arbeitsmigra-
tion“ (ebd. 107). Das Bild, das viele befragte Jugendliche von den Familienstrukturen in der
Turkei haben, blendet offensichtlich diese Verdnderungen aus, wenn sie ihnen denn tiberhaupt
bewusst sind. So sagt ein Jugendlicher: B.: Also, ich denke mal, dass sich im privaten Bereich,
jetzt in den eigenen vier Winden im Unterschied zur Tirkei doch sebr viel gedndert hat. Da
wird hier im Prinzip doch sehr verschieden gelebt. Also das kann ich schon sagen. Jetzt zum
Beispiel die Sache, dass jeder, der heiratet sofort auszicht. Das gibt’s in der Turkei eigentlich
schr selten. Da ist das so, dass man einen Hof von meinetwegen ecintausend Quadratmetern hat,
und dann wird da noch ’n Haus und noch ’n Haus und daneben eben noch ’n Haus errichtet,
und dann sind da irgendwann vier, finf Héuser, und wenn die GroBeltern dann sterben, dann
zieht der Juingste dort wieder ein. Aber das gibt es hier im Grunde nicht. Hier zieht dann jeder
sofort aus. Also, da gibt’s doch sehr grof3e Unterschiede. Denk’ ich mir mal. (Mevlana I, S. 13)

122 Vgl. Schiffauer (1990: 152).

123 Eine differenzierte Darstellung liegt, allerdings fiir tiirkisch-alevitische Familien, vor (vgl. Pflii-
ger-Schindlbeck 1989).

89

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

statt. Vielleicht liegt hier ein Schlussel fir das starke Misstrauen, dass tlrkische
Migranten in Deutschland hdufig gegen die schulische Ausbildung ihrer Kinder he-
gen. Was aber an den Erziehungsidealen tiirkisch und islamisch ist, fallt immer mehr
in den Zustindigkeitsbereich der Moscheen, die in gewisser Hinsicht auch als ein
Korrektiv zur schulischen Ausbildung begriffen werden. Das ,,Anstand-Vermitteln®
hingegen bezeichnet Mih¢tyazgan ausdricklich nicht als Erziehung, weil es nicht auf
eine Verhaltensinderung des kindlichen Verhaltens abziele. Stattdessen handele es
sich, in den Augen der Eltern, um eine ,,Formgebung® (ebd. 356). ,,Dabei tber-
nimmt das Kind die Formen, die es bei den Alteren sicht. [...] ,Anstand geben® be-
deutet fiir die Alteren vor allem, sich selbst vorbildlich und ,anstindig® — auch ge-
genitber dem Kind — zu verhalten. Diese Reziprozitit ist von Bedeutung, denn es
wird nicht nur fir notwendig gehalten, dass die Kinder saygz ,Respekt® zeigen, son-
dern auch, dass die Alteren sich dieses Respekts ,wert® erweisen® (ebd. 356). So rela-
tiviert sich auch, was gemeinhin der Erziehung tiirkischer Eltern nachgesagt wird:
dass sie autoritir sei. Dazu Mihgiyazgan: ,,Wenn aus der Sicht der Alteren der Aspekt
des Wachsen- und Werden-Lassens, die Permissivitit, Vorrang hat, wenn ich die
Einflussnahme als ein Laissez-faire charakterisiert habe, so widerspricht dies der
allgemeinen Charakterisierung des Erzichungsstils tirkischer Eltern. [...] Ich m6chte
deshalb nochmals betonen, dass ich es fiir eine falsche Interpretation halte, von der
Autoritit des Vaters (der strenge Vater?) generell auf eine autoritire Erziehung zu
schlieBen, zumal die Viter weitgehend abwesend sind und die alltdgliche ,Erziechung*
den Mittern obliegt, die als ,weich‘ charakterisiert werden. Turkische Kinder werden
auBerordentlich haufig gelobt und bestirkt, ganz abgesehen davon, dass Hilfe als
selbstverstindlich gilt, weil das Kind immer schon als ,hilfsbediirftiges Wesen® gese-
hen wird“ (ebd. 356).

Die von mir befragten Jugendlichen zeigten sich im Groflen und Ganzen mit
den Erzichungszielen und -stilen ihrer Eltern einverstanden. Wenn auch in Einzel-
fillen konkrete Kritik an den Eltern geduBert wurde, scheint die Aussage, die baben
gemacht, was sie konnten, einen allgemeinen Konsens zu bezeichnen. Zu dhnlichen Er-
gebnissen kommen unabhingig Alacacioglu (1999) und Heitmeyer et al. (1997). —
Auf die Frage, ob sie mit den Erzichungsstilen der Eltern Ubereinstimmten, antwor-
teten deutsche wie turkische Jugendliche, die im Rahmen der Untersuchung von
Heitmeyer, Miller und Schréder (1997) befragt wurden, zu zwei Dritteln, dass sie
ihre Kinder ,,genauso®, wenigstens aber ,,ungefihr so erziehen wiirden. Ein Drittel
wirde ,,anders® oder ,,ganz anders® verfahren (vgl. ebd. 94f.). Allerdings ist die Zahl
derjenigen tiirkischen Jugendlichen, die entweder vollig tibereinstimmten oder sich
vollig distanzierten, beide Male anndhernd doppelt so grof3 wie bei den gleich alten
Deutschen. Turkische Midchen, so heben die Autoren hervor, stimmten weit weni-
ger mit dem Erzichungsstil der Eltern tiberein als die Jungen; bei den deutschen Ju-
gendlichen gebe es dagegen keine signifikanten geschlechtsspezifischen Unterschie-
de. Hier zeige sich ein fir tirkische Midchen schr relevanter und bedringender

90

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Konflikt (vgl. ebd. 95). Beschrinkungen in der persénlichen Entwicklung, die im
dorflichen Kontext noch fraglos hingenommen wurden, sind unter den Bedingun-
gen der Migration weniger leicht durchzusetzen. Schiffauer schreibt (1983: 93ff.),
dass insbesondere tirkischen Midchen schon im Kleinkindalter psychisch schmerz-
hafte Einschrinkungen auferlegt werden. ,,Die Zeit vom dritten bis sechsten Le-
bensjahr dirfte im Lebenslauf der tiirkischen Frauen eine der schwierigsten, mit
vielen Traumen verbunden sein. [...] Mit sechs Jahren ist der unterschiedliche Habi-
tus in seinen Grundlinien fertig. Man kann es an tirkischen Schulkindern beobach-
ten: Auf dem Heimweg tollen die Jungen herum, sind zutraulich zu Fremden, laut,
balgen sich; die Midchen dagegen bleiben auf dem FuBlweg, gehen oft Hand in
Hand, sind ruhig und diszipliniert. Zu Haus schweigen sie, stehen an der Tir, warten
auf Anordnungen der Miitter.” Hinsichtlich der Erziehungsziele, also der Werte und
Normen, die intergenerativ weitergegeben werden sollen, unterschieden sich laut
Heitmeyer et al. deutsche und turkische Jugendliche deutlich. Wihrend in deutschen
Familien das ,,Aushandeln alltiglicher Arrangements” immer Ublicher werde, was
eine Folge der Durchsetzung ,,neuer Werte™ (Selbstindigkeit, Unabhingigkeit, Soli-
daritit etc.) sei, finden sich bei tiirkischen Jugendlichen die ,,alten Werte® (Ordent-
lichkeit, Flei3, Gehorsam, Achtung vor den Eltern etc.) als ,,wesentliches Merkmal
des familidgren Zusammenlebens [...]. Damit zeichneten sich tiirkische Jugendliche
insgesamt durch eine deutlich andere Wertorientierung aus als deutsche Jugendliche,
und sie stimmen mehr mit den Normen und Werten der Eltern Gberein als mit de-
nen ihrer deutschen Altersgenossen® (Heitmeyer et al. 1997: 97). Den Autoren zu-
folge orientieren sich tiirkische Jugendliche eher an den oben genannten ,alten
Werten®“. Das kann natlrlich an den traditionellen Familienstrukturen, denen sie
nach Heitmeyers Einschitzung verhaftet sind, liegen, ist nach meinen Ergebnissen
aber cher ein Ausdruck dafir, dass tirkische Jugendliche den Leistungsgedanken der
deutschen Gesellschaft aufnehmen und in dem Bemiihen, die eigene Integration zu
forcieren, héher bewerten, dass sie sozusagen versuchen, die besseren Deutschen zu
sein. So schreiben auch Heitmeyer et al., nachdem sie die so genannten ,alten Werte
quasi als Quintessenz der traditionellen Familienstrukturen herausstellen, in der ge-
nannten Untersuchung: ,,Obwohl das Moment der Leistungsbezogenheit gerade
unter dem zunehmenden Druck von Konkurrenz, Massenarbeitslosigkeit etc. auch
unter deutschen Jugendlichen (und Erwachsenen) weiterhin zentral zu sein scheint,
findet sich gerade in vielen Migrantenfamilien eine herausragende Stellung von
Leistungsbezogenheit und Fleil — wenn auch um den Preis teilweise groB3er psychi-
scher ,Kosten® —, um die 6konomische Lage der Familie durch Wanderung erheblich
zu verbessern. Gleichzeitig ist aber die Leistungsbereitschaft in modernen Industrie-
gesellschaften hochgradig anschlussfihig, um mittels Bildung gesellschaftlichen Auf-
stieg zu erreichen. Der von beiden Geschlechtern zu verzeichnende hohe Stellenwert
von Leistungsbereitschaft macht einen intergenerativen Wandel der Erzichungsvor-
stellungen zwischen der ersten und der zweiten Einwanderergeneration unter den

91

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Bedingungen der kulturellen Einflisse der Aufnahmegesellschaft deutlich.” (ebd. 98)
Der ,alte’, als familial bezeichnete Wert ,Leistungsbereitschaft® entpuppt sich so als
einer, der sich aus der Sichtweise tatsichlich traditionaler tlirkischer Familienstruktur
im oben genannten Sinne als neu erweist. Denn im Kontext subsistenter Wirt-
schaftsweise ist Leistungsbereitschaft eine unbekannte Gréfe, insofern man sich zu
ihr nicht entschlieBen kann. Stattdessen ist die Rolle eines jeden Familienmitglieds,
auch und gerade in der Existenzsicherung, vorgeschrieben. Was hier als traditionale
Wertorientierung bezeichnet wird, und unter anderem daraus leiten die Autoren
schliefllich eine Affinitdt zum islamischen Fundamentalismus her, ist also ein ,mo-
derner® Gedanke, der (so wenig wie der Fundamentalismus selber) eine ,,Rickwen-
dung® (ebd. 76) darstellt. Dass sich dennoch die Generation der Eltern als Bewahrer
der ,heimatlichen® Kultur versteht, dass sie meinen, dieser Aufgabe dann besonders
gut nachzukommen, wenn sie ihren Kindern die religiésen Traditionen vermitteln
und sie — weil denen die entsprechende Kompetenz zugesprochen wird — den ent-
sprechenden religiésen Vereinen zufithren, liegt daran, dass islamischen Verhal-
tensweisen mehr und mehr ein symbolischer Wert zugesprochen wird, der defensiv der
im Alltag ibermichtigen westlich-deutschen Lebensart entgegengestellt wird.

Die dem westlich-deutschen Einfluss ausgesetzten tiirkischen Jugendlichen wer-
den von den Alteren hiufig als vetloren angesehen. Und nach jedenfalls unter den
,praktizierenden Muslimen‘ verbreiteter Meinung haben die Jugendlichen im Grunde
auch keine andere Moglichkeit, als diesem Einfluss nachzugeben, weil neben der
Umwelt hiufig auch staatliche Erzichung gegen die Interessen der Tirken ausge-
richtet erscheint. Darin wird die Ursache fiir die vielfach erlebte Entfremdung von
Eltern und Kindern gesehen, und diese Entfremdung wird bisweilen exzessiv und
kollektiv betrauert.’2* Die Erscheinungen der westlich-kapitalistischen Moderne und
Postmoderne und deren scheinbar unmittelbare Folgen — Kriminalitdt, Drogenmiss-
brauch, sexuelle Freiztgigkeit — werden kritisiert, die traditionellen Familienstruktu-
ren sollen demgegentiber verteidigt werden; darin bestehe die Aufgabe eines jeden
Muslimen (vgl. Sag 1996: 458).

Die Migrationserfahrung der Eltern wirkt sich ganz unterschiedlich auf deren
Lebensplanung und, abhingig davon, sowohl auf ihren Erziehungsstil als auch die
Erziehungsziele aus. Wenn die Eltern auch nach jahrzehntelangem Aufenthalt in
Deutschland eine spitere Ruckkehr in die Tirkei planen, wenn sie dort ihren Le-
bensmittelpunkt imaginieren und sich nicht nur den eigenen Lebensabend, sondern
auch die Zukunft ihrer Kinder in einer dann erst zu rekonstruierenden ,traditionel-

124 Sag (1996: 455f.) berichtet vom Kongress ,,einer islamisch-fundamentalistischen Organisation®
und zitiert einen Redner, der beklagt, dass die Migranten im Verlauf ihrer Migration ihre Kinder
vetloren hitten und dass dieser Verlust offenbar werde, indem die Kinder den Eltern, insbe-
sondere dem Vater, den Respekt verweigerten. Laut Sag war wihrend der emotionalen Rede
aus der Menge der ca. 2000 Zuhérer lautes Schluchzen zu vernehmen und einige der Anwesen-
den wurden gar ohnmichtig.

92

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

len® Familie vorstellen, hat das nattrlich Folgen fiir den Erziehungsprozess, fiir die
Wahl von schulischer und beruflicher Ausbildung. So wurden zwei der neunund-
zwanzig befragten Jugendlichen, beide in Bremen geboren, mit dem Erreichen des
schulpflichtigen Alters zu Verwandten in die Tirkei zuriickgeschickt, weil sie dort
die Schule besuchen sollten. Beide sind nach acht Jahren tarkischer Regelschule nach
Bremen zurlickgekehrt und haben hier im Rahmen spezieller behordlicher Qualifi-
zierungsprogramme unter groflen Schwierigkeiten ihren Hauptschulabschluss er-
worben. Wenn die Absichten der Eltern sicher auch in diesen Fillen den — ver-
meintlichen — Vorteil der Kinder im Auge hatten, so muss man doch feststellen, dass
eben diese Jugendlichen unter besonders hohen Migrationskosten zu leiden haben:
Nicht nur, dass sie unter einer verschirften Trennung der Familie zum Teil jahrelang
zu leiden hatten — sie kamen, was wohl anfangs so nicht geplant war, als Jugendliche
nach Bremen zuriick und hatten, obwohl altersmiBig zur zweiten Einwanderergene-
ration gehérend, Startschwierigkeiten, die denen der ersten Generation zwar ver-
gleichbar, aber letztlich doch ungleich gréBer waren; neben der fehlenden sprachli-
chen Kompetenz waren sie auch deshalb innerhalb der Minderheit zusitzlich stig-
matisiert, weil sie die leistungsbereiten und aufstiegsorientierten und inzwischen hiu-
fig auch etablierten Altersgenossen mit Moglichkeiten ausgestattet etlebten, von de-
nen sie — wie die erste Generation — nur trdumen kénnen.

Aber auch die familidre Sozialisation der durchgingig in Bremen aufgewachse-
nen und lebenden Jugendlichen ist individuell unterschiedlich. Einige Familien, heif3t
es in einer oben im Zusammenhang zitierten Interviewpassage, baben sich dann erst 'n
bisschen oder vielleicht gar nicht eingepasst. Es gibt anch Leute, die sich dann sebr doll eingepasst
haben (Hicret I1., S. 28). Wiirde man dieses ,sich Einpassen® mit unterschiedlichen
Graden struktureller Assimilation Gbersetzen, lieBe sich auch hier die Wahl der jeweili-
gen Erzichungsziele und Erziehungsstile zuordnen und, als mégliche Folge dieser

Wahl, ein beginnender Kulturkonflikt zwischen den Generationen ausmachen.

O.D.: Ich finde, dass, was aus einem tiirkischen Kind zweiter Generation wird, das ist so stark
vom Elternhaus geprigt, das kénnen sich vielleicht Deutsche gar nicht vorstellen. Ich muss
sagen, mein Vater hat mich genau zur richtigen Zeit so einigermallen in die richtige Bahn ge-
lenkt. Ich hitte auch meine Krifte woanders verwalten kénnen. Wobei ich heute sagen muss,
ich bin gliicklich dariiber, dass ich diese Laufbahn genommen habe, weil es einem bewusst ist,
man ist ein Auslinder und man hat auch cine andere Religion, also es ist nicht so, dass man in
der Schule sitzt und Weihnachten das Gefiihl hat. Aber man sitzt da und es ist einem bewusst:
das ist hier eine religiése Veranstaltung, und man kann nicht mitfiihlen mit den anderen. Und
deshalb kann es sein, dass man sich in der Kindheit anfingt zu isolieren. Ich glaube, dass i
durch den schulischen Werdegang und besonders durch das Abitur viel stirker in Kontakt mit
deutschen Schiilern gekommen bin und mich da so eingelebt hab’ und ich bin auch gliicklich,
dass ich diese Laufbahn angenommen habe, aber ich muss auch sagen, dass, in der Kindheit
jedenfalls, die Eltern ausschlaggebend sind. Die kénnen eigentlich, abgesehen von Einzelfallen,
vorher schon sagen, wie sich ’n Kind entwickeln wird. Man sieht das an dem Verhalten der El-
tern, wie sie sich um das Kind kimmern. (Eyiip-Sultan, S. 5)

93

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

0.A.: Ich wiirde da auch eigentlich im GroRen zustimmen. Wie du gesagt hast, den Grundstein
legen die Eltern, die Familie, aber das gilt im Positiven wie im Negativen. Das Problem der Fa-
milien ist, dass die in einer Gesellschaft sind, die sie nicht kennen. Die haben cine eigene Vor-
stellung von richtig und falsch, und die ist eigentlich ziemlich anders als die der tbrigen Gesell-
schaft. Und in dem Konflikt versuchen die jetzt, Kinder aufzuziehen. Alle Eltern wollen ihre
Kinder mdéglichst gut aufziehen, aber jedes Elternteil hat seine eigene Vorstellung und Definiti-
on von gut und richtig. Also ich habe frither immer Probleme damit gehabt, warum ich einiges
nicht machen durfte. Und wenn ich dann nachgefragt habe, und ich habe keine klare und gute,
zufrieden stellende Antwort gekriegt, dann fragt man sich natiirlich, ja, warum soll ich das dann
machen? Und wenn die Eltern dann nicht diese Antworten geben konnten? — Ich habe viele
Freunde, deren Elternhaus eigentlich ziemlich religiés ist, die sind auch in den Moscheen aufge-
wachsen, aber die kommen damit tiberhaupt nicht klar, weil das ihnen anscheinend nicht so
erklart wurde. (Eyup-Sultan, S. 5£.)

Offensichtlich nicht in allen Fillen kénnen Eltern ihre Ideale an die Kinder erfolg-
reich weitergeben. Wichtig in diesem Zusammenhang scheint zu sein, ob und inwie-
fern es schon den Eltern gelingt, in ihrer erzieherischen Praxis die Unterschiede und
Widerspriiche zwischen ihren eigenen, sich aus tirkischen Traditionen herleitenden,
und den familidren wie institutionellen Erziechungszielen der Mehrheitsgesellschaft
zu reflektieren. Wird diese Reflexion schlicht verweigert, potenziert sich die oben im
Interviewausschnitt angesprochene Isolation der Kinder und Jugendlichen.

Zu diskutieren sind an dieser Stelle auch die Erziehungsmittel. Einige der Ju-
gendlichen berichten, dass Schlidge — sie sprechen von Prijge/ — sowohl in ihrer famili-
drer als auch in der religiésen Erziehung in der Moschee eine Rolle gespielt haben.
Sie unterscheiden dabei zwischen verdienten Schligen (die sie selber bekommen ha-
ben) und solchen, die unangemessen entweder in Heftigkeit oder Anlass sind. Diese
Art von erzieherischer Praxis der Eltern erscheint hier beinahe als eine kulturelle®
Eigenart der Tirken bzw. der tiirkischen Einwanderer, und die Jugendlichen schen
eher die Gefahr kultureller® Missverstindnisse zwischen den Einwanderern und
Aufnahmegesellschaft, als dass sie diese Form der Gewalt grundsitzlich verurteilen.

0.A.: Wenn wir jetzt zum Beispiel dariiber lachen, wie wir Priigel gekriegt haben sozusagen,
weillt du, ein Deutscher, der ist voll empért: ,,was?* — (Eytip-Sultan, S. 15)

H.: [ironisch] — ,,Priigel?!“ — (Eyiip-Sultan, S. 15)

0.A.: — , Kinderschlagen!?* [alle drei lachen] Weilit du, und ich lach’ dariiber. [Lachen] Das st
so fiir uns — weilt du, es gibt wirklich extreme Familien, wo ich dann auch sage, ey, das kannst
du doch nicht machen, das ist doch nicht mehr Erziehung, sondern — (Eyiip-Sultan, S. 15)

O.D.: — das ist Sklaverei — [lacht] (Eyiip-Sultan, S. 15)

HILF.: — aber, das gibt’s doch in deutschen Familien auch, dass Kinder miss — (Eytip-Sultan, S.
16)

94

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

0O.A.: — nein, nein, es geht nur einfach um diese Intensitit — [alle lachen] ich meine, ich hab’
Prigel gekriegt, aber ich muss auch sagen, ich war dullerst frech. Also ich war der Gefihrlichste
in der Familie. (Eytip-Sultan, S. 16)

H.: [deutlich ironisch] Das mit Priigel, das bringt schon was. — Also ich hab’ zu Hause keine
Prigel gekriegt — (Eytip-Sultan, S. 16)

O.D.: — nee, Moment mal, ich sag’ nur, diese krassen Familien [Lachen]|, die die Hand schon in
der Tasche haben und ausstrecken, und der Sohn braucht nur noch was zu sagen — dies Beispiel,
aber sonst, “ne gesunde Tracht Prigel — (Eyiip-Sultan, S. 16)

H.: [lacht] — pass auf, pass auf, zu Hause habe ich nie Priigel gekriegt. Ich nicht und meine
Schwester nicht. Das gab’s bei uns tiberhaupt nicht. (Eyiip-Sultan, S. 16)

O0.A.: [ironisch] Dann warst du ’n ziemlich feiner Junge! (Eyiip-Sultan, S. 16)

O.D.: Fine ganz wichtige Sache in diesem Zusammenhang ist, dass man das von deutscher Seite
aus nicht versteht: Also, wenn man jetzt von deutscher Seite aus sieht, das Kind wird geschla-
gen, jetzt muss sofort das Erzichungsamt oder irgendwelche Behérden mussen einschreiten, ja?
Und, das ist eigentlich die Gefahr, weil diese Beh6rden aufgrund deutscher Kultur entstanden
sind, und das ist ja auch richtig so. Die sind ja auch in Deutschland entstanden, auch fiir Deut-
sche. Aber das Problem ist, dass diese Leute in den eigenen Reihen meistens keinen Tirken
haben, der sich einigermaBlen auskennt. Ein Eingriff [der Behdrden; HLF] wiirde lingerfristig
viel gravierendere und schwierigere Folgen haben, als wenn sie’s nicht tun wiirden. Gut, es gibt
witklich harte Fille. Aber trotzdem: ein Eingtiff in zehn Fillen, denn neun sind lingerfristig
daneben. Wenn nicht wirklich vorher in dieser Richtung ne Beratung stattgefunden hat. — Mei-
ne Eltern kommen aus der Tirkei, erste Generation, die sind viel spiter hergekommen. Ich
verstehe sie manchmal auch nicht und ich bin nun mal dazwischen, aber letztendlich, ein Ein-
griff in die Familie — ich bin noch jung, und ich sche, ,.ey, die [Behérden; HLF] befreien mich
von irgendwelchen Schligen® — oder so in der Art, dann ziehe ich in meiner kindlichen Naivitit
in die Richtung. Aber lingerfristig wiirde das schwerwiegende Folgen haben. (Eyiip-Sultan, S.
17)

Der Versuch, erzicherische Gewalt als strukturelles Problem auch deutscher Famili-
en zu generalisieren und damit die spirbare Spannung der Gesprichssequenz zu
entschirfen, scheint die von den Jugendlichen beabsichtigten Aussagen nicht zu tref-
fen. Sie insistieren deutlich darauf, dass eben korperliche Gewalt Teil der familidren
Sozialisation in tirkischen Einwandererfamilien ist (oder sein kann: schliefSlich gibt
einer der Befragten dieses Interviews an, nie, weder von den Eltern noch vom hoca
seiner Gemeinde, geschlagen worden zu sein). Wenn dieser Gewalt auch Grenzen
gesetzt sind (diese krassen Familien), so sehen die beiden anderen Interviewteilnehmer
das eigentliche Problem nicht in der Praxis der Gewalt selber, sondern cher darin,
ihr Vorkommen vermittelnd zu erkliren: Behérdliche Eingtiffe (Jugendamt, Schule),
wenn ihnen die Notwendigkeit auch nicht vollends abgesprochen wird, seien kont-
raproduktiv, so lange nicht #irkische Sozialarbeiter, die das Problem aus einem anderen
Blickwinkel beraus betrachten, hinzugezogen werden. Ansonsten wiirde ein Eingriff die
Konfliktlage in der Familie eher verschirfen, weil die Gefahr bestehe, dass die

95

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

betreffenden Kinder oder Jugendlichen durch die unterschiedlichen Wertevorgaben
in der Erziechung existenziell erschittert wirden.

HILF.: Ich denke auch, dass es ein groies Problem ist, dass da, wo dann unter Umstinden Be-
ratung gemacht wird, in den Beratungsstellen, oder seien es Lehrer, Sozialarbeiter, Therapeuten
und so weiter, dass die Leute eigentlich keine Ahnung haben — (Eytip-Sultan, S. 17)

0.D.: — genau, das ist das Problem. Ich m&chte jetzt nicht sagen, das ist schlecht, also nein, es ist
okay, weil diese Leute das ja kennen, die beurteilen das aus der deutschen Familie heraus. Das ist
auch richtig so! Aber man muss witklich in diesem Moment, von dieser Person, da muss man
doch ein bisschen einen Uberblick erwarten, dass die wirklich sich ein bisschen drauf einstellen
und sich sagen, ,,ich muss das vielleicht aus einem anderen Blickwinkel heraus betrachten® —
(Eytip-Sultan, S. 17)

O.A.: — das ist ja auch wirklich gut gemeint, wie du [HLF] schon sagst, nur: das Kind selber
kommt irgendwann dazu, und definiert seinen eigenen Weg anders. Ich persénlich ja auch —
iber viele Sachen, die ich friher gemacht hab’, drgere ich mich so dermallen, dass ich sage,
,»man, wie konnte ich nur so bléd’ sein?*. Aber damals war ich so tiberzeugt davon, dass ich das
Richtige mache. Und das sind solche Sachen. Wenn, zum Beispiel, ein Kind aus purer Naivitit
oder aus Sensationsdrang dann von diesen ganzen Bestimmungen befreit wird und in ein Ju-
gendheim kommt, wo es viel mehr Freiheiten hat als zu Hause, dann muss es sich irgendwann
entscheiden. Entweder ich lebe so ganz wie ein Deutscher, in Anfithrungsstrichen, oder wie ein
Tirke. Weil im Endeffekt sizd da Unterschiede. Und — der Weg zuriick, der ist dann nicht mehr
so cinfach. Wenn man dann, ich sag mal, die ganze Zeit in dieser Art, auf diese Art und Weise
gelebt hat, und man will plétzlich wieder zurtck, dann kriegt man richtig Probleme. Und das sche
ich zum Beispiel an meinen Freunden, dass die den Weg nicht mehr kriegen und dann sind die
mitten drinne. Also: die haben nun mal schwarze Haare, die haben gewisse Bediirfnisse danach,
so zu leben, wie sie halt aussehen, sag’ ich mal, halt auslindisch, aber auf der anderen Seite sind
die auch ganz zufrieden damit, wie die leben — als nicht-auslindisch. Nur — die kénnen das nicht
einordnen. Und das ist dann dieser lingerfristige Nebeneffekt. (Eytip-Sultan, S. 171f.)

So wird indirekt doch deutlich Kritik gegeniiber den von staatlicher Seite mit Erzie-
hung Beauftragten geduBlert, die hdufig universalistische pidagogische Konzepte in
manchmal fragwiirdiger Art und Weise applizieren. Das eigentliche Problem der
abweichenden Erziehungsziele wird also im bedrohlich empfundenen Identititsver-
lust gesehen. Das was als vermeintlich leichterer Weg fiir die Kinder beschrieben
wird, die engeren Grenzen zumal in einer re/gigsen Familie turkischer Herkunft zu
verlassen, kénnte sich, so die Gesprichsteilnehmer, langfristig als Verlust heraus-
stellen. Zur Auflésung des Dilemmas aber, in dem sich Jugendliche zwischen sich
scheinbar gegenseitig ausschlieBenden erzieherischen Konzepten wiederfinden, favo-
risieren die Befragten Erfolgserlebnisse, hier indirekt spezifiziert durch die Anerken-
nung, dass auch differente Lebensformen einen produktiven Beitrag fur die ganze
Gesellschaft leisten kénnen, als probates Mittel:

96

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

O.D.: Ich glaube einfach, auslindische Kinder brauchen in irgendwelchen Bereichen einfach ein
paar Erfolge, damit man hoért, dass sie einfach da sind und dass sie auch einfach was Gutes leis-
ten kénnen. Auch Beitrige zur Gesellschaft. (Eytup-Sultan, S. 18)

Aber auch unabhingig von den titlichen Erziehungsversuchen, die iibrigens nicht
von allen Jugendlichen thematisiert wurden und demzufolge auch nicht fiir alle Fa-
milien vorausgesetzt werden kénnen, stoBen unterschiedliche Erziehungsziele hiufig
aufeinander. Sie miissen und wollen wohl auch integriert werden. Die Jugendlichen,
wahrscheinlich auch ihre Eltern, wissen durchaus um die komplizierten Anforderun-

gen, die sich in der Migrationssituation an die Familien stellen.

HILF.: Und wenn jetzt die Eltern versuchen, den Jugendlichen Regeln zu geben, die sie selber
auch als Kinder gehabt haben? (Fatih I, S. 19)

7.2 Ja, das verstehen die meisten Jugendlichen nicht. Wenn Eltern hier sagen wiirden, ,,Junge,
dies und das datfst du nicht®, dann fragt der, ,,warum?“. Und die Eltern haben nicht das Zeug,
das so riiberzubringen, weil die selber so sehr mit der Arbeit und Geld verdienen beschiftigt
sind, mit Kinderaufziehen und blablabla, dass die den Kindern eigentlich gar nicht richtig helfen
kénnen. Die meisten Eltern kénnen kein Deutsch. Die Kinder gehen in die Schule, lernen da die
deutsche Kultur, reden nur Deutsch, und dann kommen die nach Hause und reden nur noch
Turkisch, und dann ist das so ein Mischmasch. Und die Eltern konnen das auch nicht so ruber-
bringen, wie das eigentlich sein sollte, und dann entwickelt sich das ganz anders als in der tiirki-
schen Kultur. (Fatih 1., S. 19)

Viele Eltern unternehmen denn auch einen Spagat zwischen den — wie auch immer —
kulturell, traditionell und religics hergeleiteten erzieherischen Konzepten. Es ist ih-
nen wichtig, religi6se und — tatsichlich nur bedingt'® — traditionelle Werte in ange-
messenen Formen weiterzugeben, sie lassen dabei aber die definitionsmichtige Rea-
litit des gesellschaftlichen Umfelds nicht aufler Betracht. Die Jugendlichen bezeich-
nen das entweder als moderne Erziehung oder, differenzierter, als den Versuch, ihre

Erziehung hier ein bisschen anzupassen:

Sa.: Mein Vater ist, von der Art her, von der Erzichung her, ziemlich locker. Nicht streng. Ich
kann zum Beispiel raus, ich kann auf Parties gehen, wenn ich will, ich kann zum Beispiel 'ne
Freundin haben. "Ne moderne Erzichung. Die Chance hat der [sein Vater; HLF] friher nicht
gehabt, ich mein’, die hat der heute immer noch nicht. Wenn der vor seinem Vater steht —
(Mevlana I1., S. 40)

Diese als modern bezeichnete Erziehung bildet das andere Ende des Spektrums. Sie
ist bei den befragten Jugendlichen nicht unumstritten.!? Allein das Adjektiv ,mo-
dern® ruft, wenn es auf Werte, Tradition oder gar den Islam bezogen wird, mitunter

125 Da die religiésen Werte hiufig erst durch Neuinterpretationen modifiziert werden, kénnen sie
nicht eigentlich zugleich als traditionelle gelten.

126 Tatsichlich wirden auch diese mannlichen Jugendlichen das Konzept einer modernen Erzichung
fir ihre Schwestern nur mit deutlichen Einschrinkungen akzeptieren.

97

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

starke Ablehnung hervor. Und auch die Jugendlichen, die den Erziehungsstil ihrer
Eltern als modern bezeichnen, wiirden sich, wenn sie denn zukiinftig eigene Kinder
erziehen sollten, verpflichtet fithlen, ,tiirkische Traditionen® an sie weiterzugeben.

HLF.: Wenn ihr euch vorstellt, ihr habt spiter Kinder, gleicht sich dann da mehr an zwischen
den deutschen und euren Kindern? (Hicret I1., S. 27)

T.: Ich wiird’ mal sagen, das wiirde sich dann hier ein bisschen mehr angleichen, weil unsere
Eltern kamen aus der Tiirkei und haben uns das dann direkt beigebracht. Und weil wir die per-
sonlichen Erfahrungen in der Tiirkei nicht gemacht haben, kénnen wir das nicht so gut — dh —
sagen und fithlen, aber wir werden das natiirlich unseren Kindern auch beibringen und lehren.
Und ich hoffe, sie werden das Beste daraus machen. (Hicret I1., S. 27)

Abh.: Ja, das ist jetzt aus seiner Sicht. Aber meine Eltern, zum Beispiel, die sind zwar nicht hier
geboren, aber waren schon als Kinder hier, im Kindergarten und dann auch in der Grundschule
und so weiter. Das ist ja sozusagen schon die zweite Generation, wenn man hier im Kindergar-
ten war. Ich bin dann sozusagen die dritte Generation, und ich wurde auch reingeboren. Aber
meine Eltern passen das so ’n bisschen an, aber ich bin ’n Tirke, ich hab’ mein Ego, ich hab’
mein Verhalten. Jeder hat sein Verhalten. Bei den Tiirken ist das halt ein bisschen anders, oder
bei den Moslems ist es halt ein bisschen anders als bei den Deutschen oder bei den Christen,
weil da mehr Druck hinter ist. Und ich wiirde meinen Kindern das genauso beibringen, wie
meine Eltern das mir beigebracht haben und ich wiirde der Meinung sein, dass er [der zukunfti-
ge Sohn; HLF] dann suchen soll, welchen Weg er gehen will. Also, was hei3t welchen Weg? Ob
er jetzt in die Gesellschaft eingehen will, oder in eine andere Gesellschaft eingehen will — er soll
sich seinen Weg dann aussuchen. (Hicret IL., S. 27f.)

Im Gegensatz zu solchen Jugendlichen, die jede Form der Relativitit in Bezug auf
Erziehung ablehnen — ob sie diese Ablehnung nun mit ihren Eltern teilen, oder viel-
leicht sogar deutlich gréBeren Wert auf die substantielle Bewahrung von, wie es in

diesem Fall wohl heilen muss, so genannter Tradition legen —, scheint den Kindern

>
hier eine gewisse Wahlfreiheit zugestanden zu werden. Daraus ist zu schlieBen, dass
Jugendliche, die solche Aussagen machen, selber schon im Besitz dieser Méglich-
keiten sind. Die anderen, deutlich eine Minderheit unter den Befragten, lehnen alle
Einfliisse ab, die ihnen nicht aus dem Islam, aus turkischer Tradition und Kultur
herleitbar scheinen. Interessanterweise berichten gerade diese Jugendlichen wenig
Substantielles tGber ihre eigene familidre Situation: Die Eltern kommen selten vor,
Miitter und Viter bzw. deren Ro/fe werden allenfalls formelhaft generalisierend the-

matisiert, der Vater zum Beispiel als Haupt der Familie:

S.: Man freut sich, wenn man einen Sohn bekommen hat. Weil der Sohn eine wichtige Rolle
spielt. Der Mann. Des Mannes Wesen reprisentiert die Familie, als Hauptmann oder als Fithrer
oder als Gruppenleiter oder als Ehefiihrer. Der Vater spielt *ne wichtige Rolle. (Yunus-Emre, S.
37)

98

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Fir die Erziehung, heil3t es zwar im selben Interview, sei der Vater erst verantwort-
lich, nachdem das Kind sein siebtes Lebensjahr vollendet habe:

S.: Die ersten sieben Jahre sind hauptsichlich die Lernjahre von der Mutter. Erst dann hat cin
Mann, so viel ich weil, ich mdchte mich ganz vorsichtig ausdriicken, erst dann hat der Vater das
Recht oder die Pflicht, sag’ ich mal dazu, das Kind weiter zu erzichen. Eben dass man nach
sicben Jahren langsam anfingt, zu beten, dass man die islamischen Regeln kennen lernt. Die
Gebote, alles, was verwehrt ist, was genehmigt ist. Das ist ein Spiellauf, sag” ich mal, was mit der
Zeit alles eingefithrt wird. (Yunus-Emre, S. 5f.)

Aber wie in dieser Sequenz wurden in dem gesamten Interview (Yunus-Emre-Camii)
grundsitzlich Fragen nach der eigenen Familie und der individuellen Familienge-
schichte mit eher allgemeinen Formeln beantwortet. Ob es ein Zufall ist, dass zwei
der drei Interviewteilnehmer in genau dem hier genannten Alter zur Schulausbildung
in die Turkei geschickt wurden, dass sie Uber Jahre ihre Familie wenn tberhaupt,
dann im Utrlaub vollstindig beisammen erleben konnten? Alle Fragen nach den El-
tern, ihrer Geschichte, deren eigener Erzichung und der Erziehung ihrer Kinder
wurden entweder gar nicht oder aber mit politischen Erklirungen zur aktuellen Situ-
ation in der Turkei beantwortet. Dass, wie es in Zusammenhang mit der zitierten
Sequenz, weiter heil3t, die Tiirkei nach dem enropdischen System strebt, wird ablehnend
kommentiert und erklirt aus der Sicht der Befragten auch die Schwierigkeiten, die in
Deutschland lebende tiirkische Eltern mit ihren heranwachsenden Kindern haben
(kénnen). Die tiirkischen Migranten in Deutschland werden ausschlielich als be-
nachteiligte, wenn nicht verfolgte Minderheit begriffen, wobei die Verfolgung ihrer
Meinung nach Religionszugehorigkeit und Staatsangehorigkeit gleichermallen als
Waurzel haben. Diese Befragten sehen denn auch als Lésung nur einen tibersteigerten
tirkischen Nationalismus, gleichzeitig aus dem Osmanischen Reich #7d kemalisti-
scher Ideologie hergeleitet, und einer religiés verbrimten Deutung ihres Alltagsle-
bens in Deutschland, die sowohl die tatsichlich oder nur vermeintlich erlittenen
Diskriminierungen und alle Widerspriche zur Mehrheitsgesellschaft als Kampf mit
dem Satan bewerten kann. Beide Aspekte, Nation und Religion, verkniipfen sich,
wenn auf (angebliche) VerheiBungen Muhammads zuriickgegriffen wird, die ,den
Turken® die Vorherrschaft iber Europa verkiinden. Wenn andere Jugendliche ihre
Erziehung als modern oder auch nur hier eingepasst beschreiben, konnen diese Befrag-
ten das nur inakzeptablen als Abfall von tiirkischer Kultur, Tradition und dem Islam
sehen.127

Die Mehtheit der Befragten versteht entsprechende Sachverhalte eher als pro-
zesshafte: Auch die Erziehung ist von Generation zu Generation einem ,natiirlichen’
Wandel unterlegen, der allerdings zu hinterfragen ist. Deutlich wird das beispielhaft

127 So formuliert von T. (Hicret II, S. 23) oder M. (Mevlana II, S. 40).

99

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

an der Beurteilung des Respekts, der allgemein Alteren, speziell aber auch den Eltern
zu erweisen ist.

Al: Unsere Religion ist eben so: Respekt vor den Groflen haben. Das ist das GréBte bei uns.
(Hicret I1., S. 5)

In allen Interviews wurde Respekt allgemein als eine Art Grundlage fiir das Famili-
enleben und dariiber hinaus fir ein halbwegs funktionierendes Gemeinwesen darge-
stellt. Umgekehrt wurden offensichtliche oder subjektiv empfundene Mingel der
hiesigen Gesellschaft (auch) dem Wandel der familidgren Bezichungen, vor allem
fehlendem Respekt zugeschrieben:

O.D.: Bei den deutschen Familien habe ich beobachtet, dass Kinder, die in einem katholischen
Haus aufgewachsen sind, die Familie so dhnlich definieren wie wir und auch relativ intakte Fa-
milien haben. Das trifft man da hiufiger als jetzt bei Nicht-Christen, bei Familien, die nicht so
christlich sind. Das muss ich einfach so sagen. Das sche ich besonders bei Katholischen. Bei
Evangelischen auch so, aber bei Katholischen sehe ich das eher mehr, dieses intakte Familienle-
ben und den Respekt zum Vater. Als ich in der Schule zum ersten Mal gehért hab, da redet
jemand tber Bernd — Bernd — Bernd. Und ich frag ihn, ,,wer ist denn Bernd?® — ,,das ist mein
Vater — ,,was, dein Vater, Bernd? Sag’ mal, hast du’s noch?* — und dann alle so, ,,wieso?*. (Ey-
tip-Sultan, S. 79)

0.A.: Ja! (Byiip-Sultan, S. 79)

0.D.: Das sind diese Sachen — also es ist letztendlich *ne Fehlentwicklung gewesen. Man dachte,
es ist 'ne gute Entwicklung. Die Eltern dachten, ,,wer ist der Beste fiir mein Kind? — der Freund.
Ich méchte ein Freund fiir mein Kind sein®. Was haben sie gesagt, ,,ey, sag’ nicht Papa zu mir,
sag” Bernd®. [...] Aber in dem Zusammenhang ist auch der Respekt zu ihm geschmolzen. Und
dann, wenn ’s irgendwann Streit gab, dann hat er ihn auch als Arschloch bezeichnet. Und dann
sieht’s natirlich wieder anders aus: man hat keinen Respekt. Den Vater, den sicht man nicht
mehr als Vater — (Eyiip-Sultan, S. 79)

0.A.: — die Respektsperson fehlt dann — (Eyiip-Sultan, S. 80)
O.D.: —ja die fehlt. (Eyiip-Sultan, S. 80)

0.A.: Weil, er muss 'n Freund in ihm sehen, aber anch *ne Respektsperson, so seh’ ich das. (Ey-
ip-Sultan, S. 80)

Und doch wandelt sich die Form, wie dieser Respekt erwiesen wird. Ursache dieses
Wandels witd nicht zuletzt die Tatsache sein, dass Jugendliche der zweiten/dritten
Generation durch ihre weitergehenden Erfahrungen mit den Realititen der Meht-
heitsgesellschaft, im Vergleich zu ihren Eltern, zu ,Spezialisten fiir das Leben in der
Migration® geworden sind. Heute geht es zwischen Eltern und Kindern nicht mehr

nur um folgsamen Gehorsam: es wird diskutiert, geprift und abgewogen.

100

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

0.A.: Ich merke, fiir uns ist vicles witklich selbstverstindlich geworden, eben weil’s uns ziemlich
gut ging, und ich merke, mein Vater hat eben dieses Verstindnis von richtig und falsch, wo ich
manchmal jetzt noch sage, ,,nein daddy, das wiirde ich aber so machen®. Und da diskutieren wir
dartiber. Manchmal gibt er nach, manchmal gebe ich nach, manchmal gibt keiner nach, aber
auch dann mochte ich aber nicht unbedingt sagen, dass ich Recht hab’, weil es immer noch pas-
siert, dass ich die Erfahrung mache, der hat doch Recht gehabt. Aber da ist halt ’n grof3er Unter-
schied, und ob wir nun Recht haben, oder ob die Recht haben, weil3 ich nicht. Aber wir haben
irgendwie mehr Erfahrungen gemacht, in dieser Gesellschaft, mit dieser Gesellschaft, als die.
Deswegen kennen wir vielleicht auch die Problematik ein bisschen besser. (Eyiip-Sultan, S. 47f.)

Respekt bildet immer noch — nun allerdings eine revidierte — ,Geschiftsgrundlage’,
auf deren Basis das Verhiltnis von Eltern und Kindern, Alteren und Jiingeren neu
ausgelotet wird. Allen Beteiligten ist dabei bewusst, dass sich die Art und Weise, wie
dieser Respekt erwiesen wird, im Laufe der Zeit verindert hat. Man kénnte schlie-
Ben, dass sich innerfamilidre intergenerative Bezichungen neu strukturieren, dass
deren Wesen wichtiger als die Form geworden ist und sich mehr iber die individu-
ellen Funktionen und Bedirfnisse der aufeinander Bezogenen als tiber ihren formal
festgelegten Status herstellt.

O.D.: Fin anderes Beispiel: Also, ich bin mit seiner [H.’s; HLF] Schwester verlobt. Wenn ich
jetzt mit meinem Schwiegervater zusammensitze, dann kann ich da ruhig sitzen, ich &azn mich
mit dem #nterbalten. Aber mein Vater konnte das nicht seinerzeit. Mein Vater hat auf den Knien
neben seinem Schwiegervater gesessen — (Eytip-Sultan, S. 48)

H.: — oder sich da gar nicht erst schen gelassen — aus Respekt — (Eytip-Sultan, S. 48)

O.D.: — ja, und sein [H.’s; HLF] Vater sagt’s ja auch, ,,ich hab’ neben meinem Schwiegervater so
[macht eine dngstlich Geste] gesessen®. Aber jetzt — ich setze mich hin, wir lachen, wir unter-
halten uns, ich sag’ auch meine Meinung, wenn’s drauf ankommt. Natiirlich hab’ ich ’n Respekt.
Aber der beruht eher darauf, dass wir uns noch nicht kennen, dass ich noch nicht sagen kann,
wann regt der sich auf. Oder wann rege ich mich auf, wann bin ich jetzt bei ihm an ’ner Grenze.
Weil wir uns noch antasten. Aber spiter kann ich mir auch vorstellen, dass ich ihm auch knall-
hart meine Meinung sage. (Eytp-Sultan, S. 48)

HILF.: Und frither bei euren Vitern oder GroBvitern, da wire das so gewesen, dass dieses Re-
spektsverhaltnis, auch wenn man sich besser kennen wiirde, so geblieben wire? (Eytip-Sultan, S.
48)

H.: Das bleibt immer gleich! (Eyiip-Sultan, S. 48)

O.D.: Also ich muss sagen, mein Vater ist, als noch mein Opa gelebt hat, vor fiinf Jahren, wo
mein Vater knapp unter fiinfzig war: Mein Vater hat nicht neben dem geraucht und hat sich

auch nicht cwo/ hingesetzt, oder so, die Beine tibereinander geschlagen — (Eyiip-Sultan, S. 48)

O.A.: — aber das machst du ja bestimmt heute auch nicht — (Eyiip-Sultan, S. 48)

101

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.D.: — nein, aber ich sitz’ ’n bisschen ruhiger, lissiger, ich wiird’ auch nicht rauchen, klat, aber
dieser Respekt, der war so [zeigt in die Héhe], und heute ist er so vielleicht [zeigt deutlich tiefer]
in dem Bereich — (Eyiip-Sultan, S. 48)

0.A.: — ich glaube auch, dass die das friher tbertrieben haben, irgendwie, also das sagt daddy
auch, teilweise. Dass er sagt, ,,ich weill auch nicht, so im Nachhinein® — es war damals so, man
hat das so gemacht, und ein gewisser Respekt muss auch in meinen Augen sein, das wiirde ich
auch meinen Kindern versuchen beizubringen, weil ich sage, gewisse Entscheidungen muss ich far
mein Kind treffen. (Eytip-Sultan, S. 48f.)

Hier wird deutlich, wie die Beziehung zwischen Schwiegervater und Schwiegersohn
das frithere nicht hinterfragbare und traditionell-statische Moment verliert. Der be-
fragte Jugendliche sicht den Respekt eher darin begriindet, dass beide sich noch nicht
kennen, dass er (noch) nicht um die Grenzen seines Schwiegervaters wisse und sie
sich noch antasten wirden, ihre Standpunkte noch ausloten miissten. Spiter sei dann
auch ein eher konfrontativer Kommunikationsverlauf méglich. Jedoch kann die in
diskursiven Auseinandersetzungen mitunter gemachte Erfahrung, dass der Vater
tatsdchlich einmal nicht im Recht ist (wird mit den Mittern Gberhaupt diskutiert?),
sich auch als eine schmerzhafte herausstellen.

O.D.: Ich muss sagen, wenn mein Vater ‘nen Fehler macht oder ein anderer — muss ich ehrlich
sagen, det von meinem Vater, der fillt mir irgendwie — da bin ich itgendwie betroffener. Das
trifft mich viel hirter, als wenn’s ’n anderer macht. (Eyiip-Sultan, S. 80)

Respekt wandelt sich zu Hoflichkeit. Die friher allein dem Vater zugesprochene
Entscheidungskompetenz wird nicht mehr zwangsliufig akzeptiert, sondern zuneh-
mend kritisch beurteilt. Dadurch verindert sich nicht zuletzt das Verstindnis viterli-
cher Autoritit, indem individuelles Wissen — d.h. die ausgeprigtere Fihigkeit, in und
mit den Verhiltnissen der Aufnahmegesellschaft angemessener zu agieren — ihr zu-
nehmend gleichwertig gegentiber stehen.

4.1.3 Das Bild von Freundschaft und Freundeskreis

Eltern und — tlrkischer — Freundeskreis haben ecinen entscheidenden Einfluss auf
die Verbundenheit zut islamischen Gemeinde. Der Qur'an-Unterricht wird in der
Regel in der Moscheegemeinde genommen, die zuerst den Priferenzen der Eltern
entspricht. Die Anwesenheit von Freunden spielt eine weitere wichtige Rolle bei der
Wahl einer Moschee neben dem, was tatsichlich an Informationen oder an bloflen
Vorurteilen iber den speziellen Unterrichtsstil, der in der jeweiligen Gemeinde tb-
lich ist, verfiigbar ist. Beides, sowohl der Wunsch der Eltern, dass ihre Kinder an
einem solchen Unterricht teilnehmen, als auch das — wenn man es denn so nennen
will — pidagogische Konzept mancher Gemeinden kommt oder kam nicht immer
ohne hinsichtlich der Intensitit stark variierende Zwangsmittel aus. Die Jugendlichen

102

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

unterscheiden dabei sehr wohl zwischen notwendiger Disziplin und unangemesse-
nem Druck, der, bei allem guten Willen der hocas und der Eltern, deren Bemiihungen
zwangsldufig zum Scheitern verurteile, und betonen die Wichtigkeit einer freiwilligen
Teilnahme. Wenn die Kinder und/oder Jugendlichen nicht auch von sich aus den
Wunsch danach dullerten, kénne religiése Sozialisation nicht erfolgreich sein. Im
Gegenteil: Viele Jugendliche sehen die mangelnde Bereitschaft unter des gréBeren
Teils der Gleichaltrigen tiirkischer Herkunft, sich das inzwischen recht vielfiltige
Angebot der Moscheegemeinden iberhaupt einmal anzuschauen, in dem frither
vorherrschenden, eher rigiden Gebaren der Moscheevertreter begrindet.

HLF.: Seid ihr damals von curen Eltern gerade, also absichtlich in die Mevlana-Moschee ge-
bracht worden? Wie seid ihr ausgerechnet hier hergekommen? (Mevlana II., S. 60)

M.: Die ganzen Freunde waren hier. Da hat man sich auch so angezogen gefiihlt. Und, ich weil3
nicht, ich hatte nie das Bediirfnis, von der Mevlana in die Fatih-Moschee zu gehen. Ich hatte
aber meine Freunde immer nur hier. Ich hab nicht gesagt, das ist die Mevlana-Moschee, und nur
da geh’ ich hin und Fatih-Moschee nicht, weil die Fatih-Moschee heil3t — wie gesagt, meine gan-
zen Freunde waren hier. Und ich hab’ mich hier wohlgefiihlt. (Mevlana II., S.61)

HLEF.: Es ist also nicht so, dass es da cine richtige Entscheidung gibt, warum man in die eine
oder die andere Moschee geht? (Mevlana I1., S. 61)

M.: Fir einige vielleicht. (Mevlana II., S. 61)
HLF. [zu §a] Dein Vater ist bei beiden Mitglied — aber du bist hier. (Mevlana II., S. 61)

Sa.: Ja, ich bin hier. Ich hab’ auch frither hier in der Nihe gewohnt. Deswegen. Mein Vater ist
auch immer hier hergekommen. Und von driiben [die Nachbargemeinde geh6rt dem Dachver-
band Milli Gériis an; HLF] hab’ ich eigentlich mehr so Negatives gehort gehabt. Da hat man
gesagt, ,,ja, da ist das voll streng, da kriegst du gleich Priigel, wenn du was nicht kannst und hier
und da“. Und das hat mich vielleicht dann auch abgeschreckt, dass ich da nicht hingegangen bin.
(Mevlana 11., S. 61)

HLF.: Meint ihr denn, dass das wirklich so war? Oder ist das eher so ein Vorurteil? (Mevlana II.,
S. 61)

Sa.: Wenn man ein kleines Kind ist, wenn man zehn Jahre alt ist, oder neun oder acht, dann
schreckt einen das schon ab. Dann will man auch nicht — (Mevlana IL,, S. 61)

M.: — das ist falsch gewesen, das Schlagen! Das ist falsch! Das gibt’s im Islam nicht: im Islam
gibt’s keinen Zwang! Deswegen hat man auch ein falsches Bild tiber den Islam. Das mit dem
Schlagen gab’s aber. Das kommt nicht vom Islam, das kommt von dem hoca selber. Und das
bringt halt falsche Bilder zutage. (Mevlana IL., S. 62)

Sa.: Und genau das sind halt einige Nachteile, warum heute manche Jugendliche tiberhaupt nicht
zur Moschee kommen. (Mevlana II., S. 62)

103

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Zwang markiert hier eine Grenze, die auch durch strenge Erzichungsmethoden nicht
Uberschritten werden darf, weder von den Eltern noch durch die Gemeinden. So
unterschiedlich auch seine Interpretation im Einzelfall ausfallen mag, den so oft zi-
tierten Qur'anvers ,,Es sei kein Zwang im Glauben128 haben alle Befragten — wenigs-
tens oberflichlich — verinnerlicht.1?

M.: Man muss die Religion natitlich auch wollen! Ich kann nicht sagen, ,,0ah, mein Vater hat
mich gezwungen, meine Mutter hat mich gezwungen, dass ich bete” — das ist der gréf3te Fehler.

(Fatih 1., S. 39)

Das Klima in den Gemeinden, in Unterricht und Jugendabteilungen hat sich nach
Beobachtung der Jugendlichen deutlich gedndert, und die Aufforderungen der El-
tern, den Qur'an-Unterricht oder andere Angebote der Gemeinden zu besuchen, ha-
ben heute eher appellierenden Charakter. Weil aber kérperliche Sanktionen im
Qur'an-Unterricht so hdufig angesprochen worden sind, kann man davon ausgehen,
dass zumindest die Alteren unter der Befragten solche Methoden nicht nur aus Er-
zihlungen kennen. Dennoch sind Freundeskreise gerade hier auch als Korrektiv
J[falscher® Methoden und Ziele der Gemeindevertreter wichtig. Durch ihre stadtweite
Vernetzung wissen die Jugendlichen um die unterschiedlichen ,Klimata“ in den Ge-
meinden und vertreten ihre Interessen als — teilweise autonome — Jugendabteilungen
gegeniiber den Gemeindevorstinden.

Die Art zu leben, die jemand fiir sich wihlt, oder — im Fall der negativen Vari-
ante — in die man hineinrutscht, wird immer auch als abhingig von den Freunden ge-
schen, mit denen man sich umgibt. Nicht nur, dass die erzieherischen Bemithungen
der Eltern ins Leere laufen, wenn man sich auf schlechte Freunde verldsst, umgekehrt

128 Qur'an 2,256, zit. n. d. Ubersetzung von Henning (1991: 61).

129 Auf den ersten Blick konnte man hier eine defensive Strategie vermuten, schlieBllich haben sich
die meisten Jugendlichen in verschiedenen Situationen mit kritischen Positionen, die dem Islam
generell ein repressives Potential unterstellen, auseinandersetzen missen. Auf meine Fragen, ob
und wie der Islam z.B. im Schulunterricht thematisiert worden sei, wurde hiufig geantwortet,
dass dort insbesondere die ,Stellung der Frau® diskutiert worden sei, dass sie LehrerInnen wie
MitschiilerInnen jedoch tber die tatsichliche Situation hitten aufkliren kénnen. Ein Beispiel:
Y.: Also vorher, als die unsere Religion noch nicht kannten, da meinten die auch, ,,ach, ihr seid
doch voll streng®, und ,,ihr lasst die [Frauen; HLF] doch gar nicht so raus, die miissen doch
immer Kopftuch tragen, diirfen nie ihre Schonheit zeigen®, und so weiter. Und dann, als ich er-
klirt habe, wieso das so ist, und so weiter, da haben die keine solche AuBerungen mehr ge-
macht. Die wussten dann auch, dass wir an was glauben, was fiir uns richtig ist. Und dass das
gar nicht so ist, dass wir unsere Frauen unterdriicken. Dass die auch zbre Freiheit haben. —
HLF.: Und kann man da so diskutieren, wenn man verschiedene Weltanschauungen hat und
verschiedenen Religionen angeh6rt? Kann man diskutieren, oder bleibt es dabei, dass man sich
eben gegenseitig mitteilt, was man glaubt und was man denkt, und kann im Grunde nicht rich-
tig dartiber reden? Was sind eure Erfahrungen? — Y.: Ich denke mal, man kann schon dariiber
diskutieren. In unserer Klasse haben wir das schon gemacht, und das lief auch ganz gut. (Mev-
lana I, S. 11f)

104

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

relativieren sich auch die Gefahren, die Altere hiufig per se dem Aufwachsen in
Deutschland zuschreiben, durch den Einfluss der Freunde.

HILF.: Glaubt ihr, dass iht irgendwie anders wirt, als ihr jetzt seid, wenn ihr in der Turkei leben
wiirdet? In einem islamischem Land? (Mevlana L., S. 26)

S.: Ich wiirde sagen, dass das abhingig von den Freundeskreisen wire, und dass ist auch hier so.
Weil wenn man mit ehtlichen Leuten zusammenlebt, und mit Leuten, die tolerant sind, und mit
cinem auch umgehen kénnen, da hat man bessere Chancen, was aus seinem Leben zu machen,
als wenn man in Cliquen lebt, wo, was weil3 ich, nichts so Gutes getan wird [lacht, wohl tber
seine Umschreibung des ,Schlechten‘; HLF]. (Mevlana 1., S. 26)

Y.: Die Generation unserer Eltern, die wurde ja noch anders erzogen als wir. Ich denke schon,
von Generation zu Generation verdndert sich die Exrwartung der Jugendlichen. Vielleicht wird
der cine sehr streng erzogen und — was weil} ich — das kommt vielleicht auch auf die Familie an,
und auf den Freundeskreis, wie S. gerade meinte, wenn man jetzt in einer schlechten Umgebung
aufwichst, dann hat man keine guten Lebenserwartungen. Dann wichst man eben schlecht auf.
(Mevlana 1., S. 26f.)

Und so, wie sich die erzieherischen Ziele der Eltern auf Religion und Tradition beru-
fen, begreifen auch die Jugendlichen ihren Freundeskreis als Garanten fiir das Pfle-
gen und Bewahren von Tradition. Der folgende Abschnitt zeigt, wie die Jugendli-
chen die peergroup als Instanz des Sich-Vergewisserns nutzen, sich aber dennoch mit
ihren Kontakten nicht auf die eigene Gruppe beschrinken mégen. Die Tradition
aber erfihrt durch die Einschrinkung, dass man das fiir sich selbst macht, en passant eine
unerwartete Bewertung. Darauf wird noch einzugehen sein.

Abh.: Die Tradition, die wiirde ich auf jeden Fall bewahren. Wenn wir die Tradition abwerfen
wiirden, dann wire eine jahrhundertelange Geschichte sozusagen verworfen. Aber das heif3t
nicht, dass man dann auch nach dieser Geschichte dann leben muss. Die Traditionen, wiirde ich
sagen, bleiben erhalten, aber in einem anderen Sinn: dass man das fiir sich selbst macht und
dann rausgeht und halt auch auf die Gesellschaft, die da ist, jetzt zum Beispiel in Deutschland,
die Deutschen, eingeht. Und so ist das, glaub’ ich, bei uns auch. Wir leben unsere Traditionen zu
Hause und — (Hicret I1., S. 28)

Al: —unter Freunden — (Hicret 11, S. 29)

Ab.: — auBerhalb auch, aber wir gehen auch auf unsere deutschen Freunde ein und erkliren de-
nen das dann, zum Beispiel. Und so wird das auch hoffentlich weitergehen. Also, ich hoffe
nicht, dass unsetre Tradition dann irgendwann verworfen wird. (Hicret I1., S. 29)

Freunde zu haben, seine Freundschaften zu pflegen stellen fiir alle Befragten hohe
Werte dar. Dass diese Freundeskreise ethnisch wie religids vielfiltig zusammenge-
setzt sind, wird von den meisten Jugendlichen betont, nicht zuletzt wohl als Folge
ihrer bewussten Wahrnehmung der relativ starken Isolation ihrer Eltern. So sind
ihnen denn auch deutsche Freunde wichtig; sie vermitteln nimlich die wichtige Er-

105

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

fahrung, dass die oftmals erlebte Ablehnung der Mehrheitsgesellschaft insbesondere
,Auslindern® tiirkischer Herkunft gegentiber nicht total ist, dass nicht alle Deutschen
so — will sagen: auslinderfeindlich, arrogant und verichtlich — sind.

IV.: Es gibt 6fters Situationen, wo man merkt, dass man in der Minderheit ist. Bei der Arbeit, in
der Schule, tberall. Es gibt Situationen, wo du eben merkst, eigentlich geh6rst du doch nicht
dazu. Oder du merkst, dass die andere Seite dich nicht dazuzihlt. Es gibt viele solche Situatio-
nen. Damit ist man aufgewachsen. Manche lernen das schnell und verarbeiten das schnell und
leben damit, die anderen kommen damit nicht klar. Ich habe das Glick, dass ich mit einem
deutschen Freund aufgewachsen bin, seit meiner Kindheit, und da hab ich das frith genug ver-
arbeiten konnen, weil seine Eltern mir immer beigebracht haben, dass nicht alle so sind. Wenn
man was erlebt hat, haben die gesagt, ,,nicht dass du denkst, alle Deutschen sind so®,
Sachen. Und da konnte ich das eben gut verarbeiten. Das war mir frith klar. (Fatih L., S. 23)

solche

Ahnlich dem Bild von der ,tiirkischen® Familie wird auch das der Freundschaft unter
gleichaltrigen Jugendlichen tirkischer Herkunft als eines geschen, dass sich ebenso
von Freundschaften zu deutschen Jugendlichen wie von Freundschaften unter deut-
schen Jugendlichen unterscheidet.

0.A.: Ich hab’ zum Beispiel ein Problem mit Deutschen. Freundschaft ist anders definiert bei
denen — das ist Freundschaft — und weiter nicht — bei uns entwickelt sich Freundschaft. Und
Freundschaft — das ist so wie Bridderschaft.13 Das kommt auch daher, weil die tiitkische Kultur
ja eigentlich durch den Islam geprigt worden ist. Vieles stimmt mit dem Islam tberein. Und das
fehlt den Deutschen, was, wenn ich das personlich bewerten darf, denen zum Nachteil wird.
Dartiber beschweren sich auch viele Deutsche. (Eytip-Sultan, S. 78)

Wenn nahezu alle Befragten auf entsprechende Fragen von sich sagen, dass sie auch
deutsche Freunde hitten, scheint die Freundschaft zu Gleichaltrigen ttrkischer Her-
kunft doch hohere Priferenz zu haben. Das erweist sich nicht zuletzt darin, dass
Schilderungen von freundschaftlichen Beziehungen zu Deutschen stets weniger In-
timitdt und Tiefe ausdricken. Religionszugehérigkeit, speziell die Zugehé6rigkeit zum
Islam scheint dabei allerdings nicht das entscheidende Kriterium zu sein.

HIF.: Habt ihr Freunde, die andete Religionen haben, zum Beispiel Christen? (Fatih II., S. 16)
A.: Es gibt alle: Atheisten, Christen, was weil3 ich noch. (Fatih IL, S. 106)

HLF.: Und ist das ein Unterschied? Merkst du das im Umgang, ob da jemand Christ ist oder
Atheist? (Fatih II., S. 16)

130 Hier klingt nur vermeintlich das alevitische Konzept einer rituellen bestitigten Wablbruderschaft
bzw. -verwandtschaft (musabiplik) an, mit dem weitreichende gegenseitige Verpflichtungen ver-
bunden sind, die sich auch und gerade in der Migrationssituation erweisen. Tatsdchlich gibt es
dieses Konzept aber ausschlieBlich unter Aleviten. Vgl. dazu Kehl-Bodrogi 1996, 187-209. S. a.
S. 107f.

106

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

A.: N6. Das ist eigentlich freundschaftlich. In meinem Umkreis ist das nicht so, dass das it-
gendwie auf die Religion ankommt. Das ist einfach Freundschaft. (Fatih 11, S. 16)

HIF.: Also, das kommt mehr drauf an, ob die Leute in Ordnung sind? (Fatih I, S. 16)
A.:Ja. (Fatih 1L, S. 16)

HIF.: Also, wenn ich jetzt fragen wurde, , konnt ihr ’nem Atheisten tibern Weg trauen?*, dann
5 ) 2 5 g s

wiirdest du mir ’n Vogel zeigen und sagen, ,,warum nicht?, oder was? (Fatih II., S. 16)

3>

A.: Ja. Ja. Also, wenn ich den lange kenne — ich kenn’ zum Beispiel einen schon tiber fiinf Jahre
und dem kénnte ich ruhig vertrauen. (Fatih 1L, S. 106)

Es gibt etliche Interviewaussagen, die darauf hinweisen, dass aus der Sicht der Be-
fragten ,tirkische Kultur® und ,tirkische Tradition® insgesamt eine besondere Wert-
schitzung der Freundschaft und der Solidaritdt unter Freunden haben. So wurde
hiufiger beklagt, dass deutsche Freunde sich zwar gern einladen lassen wiirden,
wenn es aber darum ginge, sich bei Gelegenheit zu revanchieren, bevorzugten sie es,
,nach deutschem Brauch® zu bezahlen. Diese Kritik wurde mehrfach und gern in
ironischen Spitzen geduBlert; sie steht fiir ein Unverstindnis angesichts mancher Ge-
pflogenheiten der Mehrheitsgesellschaft, das mit unterschiedlichen Konzepten von
Freundschaft in der turkischen und der deutschen Kultur zu tun hat. In der Tturkei,
besonders im lindlich struktutrierten Raum, unterscheidet sich ,der Freund‘ von Fa-
milienangehorigen und Nachbarn dadurch, dass die Beziehung zu ihm frei gewihlt
werden kann.'3 | Die Freundschaft gilt als die persénlichste Bezichung nach auf3en,
die ein Mann eingehen kann, sie ist wesentlich vertrauter und offener als die Bezie-
hung zur Ehefrau® (Schiffauer 1983: 122f). Gabe und Gegengabe sind wichtige
Voraussetzungen, um diese Freundschaft zu erhalten. ,,Der Gabentausch [wird] von
den Jugendlichen besonders ernstgenommen: Ebenso streng wie in der Tirkei ach-
ten sie darauf, dass jeweils einer die Gastgeberrolle ibernimmt und die anderen ein-
ladt. Bezahlt man nach Alman usiillii, nach ,deutschem Brauch® jeder flr sich, wird
keine Beziehung gestiftet; ist einer dagegen Gastgeber, so stehen die anderen in sei-
ner Schuld, eine Gegengabe wird erbracht werden und die Bezichung wird andau-
ern“ (ebd. 114f).

131 Vgl. Schiffauer (1983: 122f). Er spricht in diesem Zusammenhang von arkadasiik Minnet-
freundschaft’. Laut Schiffauer (ebd. 108-114) sind Gleichheit und Gegenseitigkeit die zentralen
Prinzipien so verstandener Freundschaft. Beide entstehen und erhalten sich in zwei miteinander
reziprok verbundenen Strukturen: Herausfordernng und Erwiderung sichern bzw. die Positionen
des Einzelnen in und gegeniiber der (Freundes-)Gruppe; Gabe und Gegengabe konstituieren eine
wechselseitig bestehende Verpflichtung. — Mit dost bzw. dostluk verfigt das Tiirkische allerdings
noch iiber einen deutlich intimeren Ausdruck fiir Freundschaft, der auch eine religiése Konno-
tation haben kann (vgl. Mertek 1997: 53).

107

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Ich hab’ ja auch ’n paar deutsche Freunde. Ich hab’ einiges von denen tibernommen, und
einiges tibernehmen die von mir. Also da gibt’s ’n kulturellen Austausch, eigentlich. (Mevlana
1L, S. 18)

HLEF.: Also wenn du mit denen ausgehst, dann zahlen die auch mal fiir dich, heil3t das? [Lachen)]
(Mevlana I1., S. 18)

Sa.: [lacht] Ja, das auch. Aber Geld ist nicht so ’ne ausschlaggebende Bewertung fiir mich.
(Mevlana I1., S. 18)

HLEF.: Aber viele tiirkische Jugendliche sagen, was weil3 ich, wenn sie mit ’nem Deutschen aus-
gehen, dann zahlen sie einmal und beim zweiten Mal zahlen sie auch noch, aber wenn der sich
beim dritten Mal wieder einladen lassen will, oder sogar sagt, ,,0h, ich hab’ ausnahmsweise kein
Geld dabei* [Lachen]|, dann ist es langsam schwierig. Und das kommt ja wohl vor, oder? (Mev-
lana IL, S. 18)

Sa.: Ja, gut, aber das lernen die dann auch mit der Zeit. Zum Beispiel, wenn ich ihm [M.; HLF]
zehn Mark gebe, dann will ich die zehn Mark nicht unbedingt zurtick haben. Das ist okgy. Wenn
er das braucht, dann kriegt er das. Aber irgendwann brauch’ ich sichetlich auch mal zehn Mark,
dann frag’ ich ihn, ,hast du zehn Mark?*, und die gibt er mir dann auch. Das ist kein Thema.
Aber zum Beispiel bei einem Deutschen ist es nicht so. Ich hab’ das 6fter gesehen, dass Deut-
sche um zehn Pfennig hinter jemandem hergelaufen sind. Da fragt der mich, ,,du schuldest mir
noch dreiBig Pfennig®, oder der sagt, ,,vierzig Pfennig, die bringst du mir morgen mit* [Lachen]
— 50 was hab’ ich gehért. (Mevlana I1., S. 18f))

Se.: [lachend] Auch erlebt! (Mevlana I1., S. 19)

HILF. Ja, das kenn’ ich auch noch. Als ich Kind war, wenn man sich da mal zwanzig Pfennig
gelichen hat, und dann fingen die Leute an und wollten Zinsen haben. (Mevlana II., S. 19)

M.: Nicht als Kind. Als Jugendliche machen die das immer noch so. (Mevlana II., S. 19)

Sa.: Oder wenn man raucht. Speziell da erleb’ ich das. Ich rauch’ auch, und wenn ich zum Bei-
spiel so’n Deutschen frage, dann sagt der, ,,ja, tut mir Leid und so, ich hab’ nur noch vierzehn®
— [Lachen] — das ist seine Antwort. Und das ist nicht im Spal} gemeint, sondern das meint der
ernst. Was soll ich da machen? Wenn jemand von mir ne Zigarette haben will, der muss mich
nicht unbedingt kennen, der kann mich ruhig fragen, und der kriegt sofort seine Zigarette. Das
ist kein Thema. Aber so was lernen die dann mit der Zeit auch. Also n Deutscher zum Beispiel,
’n deutscher Freund, dann sag’ ich ihm, ,,gib mir zehn Mark®. Dann gibt der mir die zehn Mark,
aber fragt mich dann nicht spiter danach, ,,wo sind meine zehn Mark®, oder so. Solche Sachen
lernen die dann auch. Oder ich bin zum Beispiel bei einem Deutschen zu Hause gewesen, da
war so’n Apfeltopf, da waren vier, fiinf Apfel drinne. Da hab’ ich gefragt, ,,kann ich mir mal
cinen nechmen?®, meint er, ,,ja, der eine gehért meinem Bruder, der eine geh6rt meinem Vater
[Lachen], hier und da®“. Da waren die Apfel schon weg. Da meinte er dann, ,,tut mir Leid. Aber
wenn er dann zu mir kommt, bei mir kann er ruhig essen. Bei mir sicht er das dann alles. Wir
konnen alles teilen. Das ist kein Problem. (Mevlana I1., S. 19)

HLF.: Das ist dann schon so was, das wat’ dann so’n Punkt, wo der von dir was lernen kann.
(Mevlana I1., S. 19)

108

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Sa.: Ja, genau, und der sieht das auch und der packt das dann auch mit der Zeit. (Mevlana II., S.
19)

Die mangelhaft ausgeprigte Fihigkeit zu teilen steht, gerade wenn es die Qualititen
von Freundschaft angeht, aus der Sicht der Befragten fiir tbersteigerten Materialis-
mus und Egoismus in der Gesellschaft!®2. Diese nicht nur deutschen Jugendlichen
zugeschriebenen Eigenschaften wirken sich aber weiter aus, etwa wenn es darum
geht, fir einen Freund bedingungslos einzustehen, ihn nicht bei der ersten sich bie-
tenden Gelegenheit zu verraten oder zu hintergehen. Solche negativen Erfahrungen
haben jedoch einige der Jugendlichen gemacht.

A.: Aber das Turkentum, das zihlt bei uns halt auch sehr viel. Ich bin halt — eigentlich bin ich
stolz, ein Tirke zu sein. Ich bin stolz, meine Freunde zu haben, die mir auch bei jeder Sache
helfen wiirden, wenn mir irgendwas passieren wiirde. Aber ich bin nicht der Meinung, dass man
dann einfach durch diese Freundschaften anderen Leuten etwas zu fiigen muss oder die bedngsti-
gen muss, wei/ man Tirke ist #zd Freunde hat sozusagen. Ich helf auch genauso gut meinen
deutschen Freunden. Aber das vermiss’ ich halt bei den deutschen Freunden, dass die o6fters
diese Hilfe nicht erwidern — (Hicret I, S. 21)

H.: — die Zusammengehdrigkeit — (Hicret L., S. 21)

A.: — in den meisten Fillen. Bei denen ist das eher so ab und zu mal ganz nett, und dann kommt
das denn auf ein Mal so, wenn man kein’ Bock hat, [abfillig] ,,du bist so und so“ — und dann
versucht man, einen nieder zu machen, fertig zu machen. Das merk’ ich auch oft an den Schulen
und so. (Hicret I, S. 21)

Die AuBerung, du bist so und so, steht in diesem Gesprichszusammenhang fiir die
Abschottung deutscher Freundeskreise gegeniiber Mitschilern tirkischer Herkunft,
zum Beispiel wenn es um Parties geht. Ein anderer Befragter war hiufiger nicht zu
solchen Festen eingeladen worden, weil von Gastgebern und anderen Gisten be-
firchtet worden war, er kénne sich als ,Spielverderber” erweisen, weil er keinen Al-
kohol trinken, nicht tanzen, sich nicht nur an den tblichen Partyexaltiertheiten nicht
beteiligen, sondern, im Gegenteil, sie auch noch offen anprangern kénnte.

Ab.: Im Freundeskreis, da passiert das schon mal ab und zu, aber dann redet man dariiber. Zum
Beispiel solche Sachen: ,,der soll nicht mitkommen, der macht da doch sowieso nichts“ — (Hic-
ret IL,, S. 14)

HLF.: Wenn’s auf Parties geht? (Hicret II., S. 14)

Ab.: Ja. ,,Wenn wir da trinken, dann wird der da nur rumsitzen, und wenn wir dann reden, wird
der sich aufregen, weil wir getrunken haben®. (Hicret I1., S. 14)

132 Dass sich daran eine umfassende Gesellschaftskritik anschlieBt, soll auf den S. 262-272 eigens
dargestellt werden.

109

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Zu den eher unangenehmen Erfahrungen mit deutschen Gleichaltrigen gehért auch,
wenn diese sich félschlich fir so gut informiert halten und meinen, ihren muslimi-
schen Freunden oder Schulkameraden sagen zu mussen, was diese essen diirften und
was nicht.13

A.: Wenn man dann ab und zu mal so mit Deutschen zusammen ist, mit deutschen Freunden
rumgeht, die dann nicht so viel Ahnung davon haben, dann heil3t es dann, ,,ja, wieso isst du das
denn nicht, das kannst du doch ruhig essen, das ist doch nicht so schlimm® — zum Beispiel bei
Schweinefleisch, oder bei Rinderfleisch ist es ja noch cher so, weil es kommt ja auf die Art an,
wie man das schlachtet. Und da verstehen die das Uberhaupt nicht! Dann heil3t es, ,,ja, das ist
doch nicht so schlimm, kannst doch eben einmal abbeilen, dann hast du keinen Hunger, und
dann antworte ich meistens darauf, ,,nein, ich kann mir auch selber was kaufen, wenn ich Hun-

ger habe®, und so weiter. (Hicret I, S. 12)

Hat dieser Jugendliche offensichtlich Schwierigkeiten damit, eine ausgesprochene
Einladung zurtckzuweisen und sicht sich nicht immer in der Lage oder in der Stim-
mung, seine Ablehnung angemessen zu begriinden, fassen andere — allerdings weni-
ge — der befragten Jugendlichen dhnliche Einladungen fast schon als einen respektlo-
sen Affront auf, etwa wenn in der Berufsschule belegte Brétchen und Sekt spendiert
werden und dabei Brétchenhilften mit Kise unmittelbar neben solchen mit Schwei-
nefleisch auf einem Tablett liegen. Dabei geht es auch um nur scheinbar absurd an-
mutende Vorstellungen davon, wie die Unreinheit bestimmter Lebensmittel auf reine
,2iberspringen‘ kann.13

8. Sag’ ich, ,,ich trinke keinen Alkohol®. Und jedes Mal fragen siel ,,Willst du auch ’n Glas ha-
benr* Sag’ ich, ,,nee, danke®. Und die wissen, dass ich kein Schweinefleisch esse und keinen
Alkohol trinke. Da haben die Tabletts serviert, wo Schweinefleisch und Kiase nebeneinander ist!
"N Milligtamm vom Schweinefleisch — wenn sich das beriihrt, da gehen die Viren raufl Kann ich
schon nicht essen! Also sag’ ich, ,,ich hab’ heute Morgen schon viel gegessen®. Muss ich mir so

133 S. S. 83ff.

134 Tatsichlich folgen solche Reinheitsvorstellungen einer iwmanenten 1ogik: Bereits 1913 stellte
Freud in Totem und Tabu Klar, dass ,,diesen Verboten etwas wie eine Theorie zugrunde zu liegen
(scheint), als ob gewissen Personen und Dingen ecine gefihrliche Kraft zu eigen ist, die sich
durch Berithrung mit dem so geladenen Objekt tbertrigt, fast wie eine Ansteckung® (Ders.:
1986: 314). Dass sowohl ,westliche* Vorstellungen von Schmutz als auch rituelle Verunreini-
gungen Ausdruck von kulturellen Systemen sind, die Heiliges von Profanem frennen, zeigt Douglas
(1985: 45-59). Sie interpretiert folglich die mosaischen Speisegesetze als ,,Zeichen, die in jedem
Moment zum Nachdenken tiber die Einheit, Reinheit und Vollkommenheit Gottes anregten.
Die Meidungsvorschriften verlichen der Heiligkeit bei jeder Begegnung mit dem Tierreich und
bei jeder Mahlzeit einen physischen Ausdruck. So gesehen erscheint die Einhaltung der Speise-
gesetze als bedeutungsvoller Teil des groBen liturgischen Aktes der Anerkennung und Anbe-
tung® (ebd. 78). Die Vorstellungen von Kontamination, die in der oben wiedergegebenen In-
terviewpassage zum Ausdruck kommen, erscheinen verstindlich, wenn man sie vor diesem Hin-
tergrund liest (zur Unterscheidung von werniinflig und verstiandlich vgl. Kippenberg 1996: 230).
Dessen ungeachtet sind dem (gesellschaftlichen) Umgang von Muslimen und Nicht-Muslimen
(ebenso wie von Juden und Nicht-Juden) Grenzen gesetzt, die beachtet und respektiert werden
wollen (s. u.a. Spuler-Stegemann 1998, 167f.; Heine 1997, 276-285).

110

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

was einfallen lassen. Und ich trink kein’ Alkohol. Boah, wieso kann man keinen Alkohol trinken!
Das hab’ ich von einem Kollegen gehért. Da haben sie tiber mich schlecht geredet. Was kann
ich dazu sagen? Trauriger Mensch, tut mir Leid, Armleuchter! Der keinen Respekt hat — tut mir
Leid! (Yunus-Emre, S. 33)

Der hier zitierte Jugendliche ist tibrigens der einzige, der angab, Gberhaupt keine
deutschen Freunde zu haben. Er unterstellt im Interviewverlauf hiufiger jedem
Jkulturellen Fauxpas® von nicht nur gleichaltrigen Deutschen béswillige Absicht und
hat wohl auch deshalb wenig Zugang zu Angehérigen der Aufnahmegesellschaft.

Das Engagement der Befragten in den Gemeinden, u.U. schon deren bloe Fre-
quentierung, ist aber auch solchen Jugendlichen tirkischer Herkunft, die keine Mo-
scheen besuchen — also der deutlichen Mehrheit unter der zweiten/dritten Generati-
on tirkischer Migranten —, die sich aber dennoch irgendwie als Muslime definieren,
schwer zu vermitteln.

A.: Das ist aber auch unter Freunden so. Auch wenn man tiirkische Freunde hat, die sagen, dass
sie Moslems sind, aber sich nicht unbedingt an alles halten, zum Beispiel Beten, ab und zu mal
in die Moschee gehen, das Sich-Weiterbilden, und so weiter. Das ist auch schwer, mit denen zu
reden. Weil wenn man dann sagt, ,,ja, ich geh’ heute in die Moschee®, —,,was willst du da denn,
was machst du da denn? Was gehst du denn da hin? Komm doch, lass uns Basketball spielen!
Scheil3’ doch drauf’, sozusagen. (Hicret L., S. 22f))

Und dennoch sagen viele Befragte, dass wie ihre familidren auch die freundschaftli-
chen Beziehungen zu gleichaltrigen Tiurken enger sind und intensiver gepflegt wet-
den. Die Fahigkeit und die Bereitschaft zu emotionaler und solidarischer Nahe wird
offenbar als eine Art besonderer sozialer Qualitit von Tirken begriffen, die sich
durch gemeinschaftliche religiose Haltungen sogar noch steigern kann, ihrer aber
nicht unbedingt als Voraussetzung bedarf.

A.: Ich hab’ auch ’n paar tiirkische Freunde an der Schule, und mit denen geht das cigentlich.
Das sind dann mehr so Cliquen. Ich kann von mir sagen, ich hab’ in fast jeden Teil von Bremen
Freunde und die habe ich zum Teil iiber die Moschee kennen gelernt und auch so in der Stadt,
tber andere Freunde kennen gelernt. Nicht nur unbedingt Moslems, sondern auch tirkische —
dh — armenische Christen. Da habe ich zwei, drei Freunde in Huchting [Bremer Stadtteil; HLF],
zum Beispiel. Wir haben uns eigentlich richtig gut verstanden. Wir haben uns einen Tag ge-
kannt, am nichsten Tag haben wir uns getroffen, die waren bei uns. Da sind wir spazieren ge-
gangen, zu dritt, zu viert. Dann haben wir ihnen erst mal was ausgegeben. Dann sind wir ein
bisschen rumgefahren, dann sallen wir bei denen, dann haben die uns was ausgegeben. Also, das
war von einen Tag auf den anderen Tag so: kennen gelernt und dann eigentlich sofort verstan-
den, sofort Vertrauen gehabt, und sofort hatte man Hilfe, dass man weil, wenn man in Schwie-
rigkeiten steckt, dass einem sofort einer helfen kénnte. Und das ist halt das Gute unter den tiir-
kischen Freunden und Bezichungen, weil man da auch mehr auf die Bezichung, auf die Freund-
schaft eingeht als bei Bezichungen und Freundschaften zu Deutschen. (Hicret 1, S. 21f))

111

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Ahnlich unterhalten die meisten Befragten in den Gemeinden und iiber sie hinaus
enge freundschaftliche Beziehungen zu anderen, sich dhnlich verstehenden muslimi-
schen Jugendlichen, aber sie schotten sich — wenigstens nicht willentlich — gegeniiber
Nicht-Muslimen oder Kultur-Muslimen ab. Religionszugehérigkeit ist deutlich kein
entscheidendes Kriterium zur Beurteilung eines Menschen und seines Verhaltens.
Tatsdchlich kommt es auf den Charakter an, auf die Gedanken ecines potentiellen
Freundes. In einem Interview heil3t es: ,,Das [Verhalten eines Menschen; HLF] muss
nicht unbedingt durch den Glauben kommen. Zum Beispiel jetzt, wenn man in der Kindbeit das
beigebracht kriegt, dass Steblen nicht gut ist, dass das auch ‘ne Siinde ist — okay, man muss ja
nicht wissen, dass das ‘ne Siinde ist, man weif§ dass das was Schiechtes ist. Und ich denk’ mal,
Jemand, der anch nicht an Gott glanbt, der weifs bestimmt anch, dass das nicht so was Gutes ist,
und dass man jemandem schadet durch Steblen. Und man muss nicht einer Religion angebiren, um
das zu wissen.” (Y., Mevlana 1., S. 23). Zu glauben ist keine notwendige Voraussetzung
fiir ein rechtschaffenes Leben.

Sich willentlich abzusondern, sich ausschlieBlich unter Muslimen aufzuhalten
und nur mit ihnen freundschaftlichen Kontakt zu pflegen, wird von den meisten
Befragten abgelehnt. Gettoisierung, Segregation und Isolation haben in den Augen
der befragten Jugendlichen als mégliche Modelle des Lebens in der Migration ausge-
dient, selbst die Bildung von Cliquen wird argwohnisch kommentiert. Das Leben
der Eltern dient dafiir als beredter Beweis.

Y.: Also, ich finde es besser, wenn sich jeder mit jedem gut verstindigen wiirde. Nicht nur so in
Cliquen, die Muslime, die Auslinder, die Deutschen, das finde ich nicht gut. (Mevlana 1., S. 12)

HILF.: Sind eure Freundeskreise gemischt, Turken und Deutsche? (Mevlana 1., S. 12)

Y.: Ja, die sind gemischt. (Mevlana 1., S. 12)

HLF.: Und das geht auch gut? (Mevlana L, S. 12)

S.: Man hat keine Probleme damit. (Mevlana 1., S. 12)

Ab.: Von meiner Sicht aus, ist meine Nihe zu einem, der gliubig ist, gréfer als zu einem, der
nicht gliubig ist. Aber das macht meine Freunde nicht aus. Also, ich hab’ genauso viele Freunde,
die gliubig sind, wie Freunde, die nicht gliubig sind. Das heif3t nicht, das ich mit einem gldubi-
gen Freund mehr mache als mit einem unglaubigen. (Hicret 1L, S. 9f.)

HLF.: Also Vertrauen hat nicht unbedingt damit zu tun? (Hicret II., S. 10)

Abh.: Nein, nein. (Hicret I1., S. 10)
Vertrauen, heil3t es, muss sich mit der Zeit entwickeln und bewihren. Sicher ist das

einfacher unter Jugendlichen, die die gleichen Werthaltungen teilen — sie sind aber
keinesfalls notwendige Bedingung. Denn die Verlisslichkeit eines Freundes ist letzt-

112

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

lich eine Frage nach dessen Charakter. Allerdings haben die Befragten Jugendlichen
dem Augenschein nach beurteilt tatsichlich nur wenige engere nicht-tirkische
Freunde!?s; die oben wiedergegebenen Aussagen konstruieren insofern vielleicht eher
ein gedachtes als ein gelebtes Modell von Freundschaft.

4.2 Das Bild von der Tiirkei, den Tiirken und dem Turkentum

Alle befragten Jugendlichen pflegen eine anhaltende Affinitdt zur Tirkei und den
Turken. Allerdings trigt diese Affinitdt im Einzelfall héchst unterschiedliche Ak-
zente, gemeinsam ist den Befragten allenfalls ein in gewisser Weise relatives Be-
wusstsein fir ihre tiitkischen Wurzeln. Schon die Frage, welche Bedeutung diese
Wurzeln fir das Leben von Jugendlichen tiirkischer Herkunft in Deutschland haben,
wird individuell unterschiedlich beantwortet. Dabei ist das Alter der Befragten ent-
scheidend, der familidre Migrations- und Integrationsverlauf und auch, von den bei-
den genannten Faktoren sicher abhingig, ihre Bildungsaspiration. Grob gesagt gilt: je
junger der Befragte, desto lockerer ist seine Bindung an die Turkei, umso héher der
Bildungsgrad, desto reflektierter ist sein Bild von der Tirkei und den Tirken. Dar-
tber hinaus durchaus vorhandene Differenzen stehen offenkundig — von den Be-
fragten der ATIB-Gemeinde'* abgesehen — nicht in erster Linie in Zusammenhang
mit der Zugehorigkeit zu einem der Gemeinde-Dachverbinde und damit verbunde-
nen innenpolitischen tiitkischen Interessen, sondern bestehen quer durch alle Grup-
pen.

4.2.1 Tiirke-Sein in Deutschland

Fir die befragten Jugendlichen ist die Frage nach dew Tiirkischen ihrer 1dentitit stets
verbunden mit der Lebenserfahrung, dass sie — wie auch immer — als Tirken in
Deutschland leben, dass die Ttirken zusammen mit Asylbewerbern fir Deutsche fast
zu Synonymen fir die Auslinder geworden sind.'¥” Nicht zuletzt deshalb sind Jugend-
liche tiirkischer Herkunft immer wieder gezwungen, sich mit dem tiirkischen Anteil

ihrer Identitit auseinanderzusetzen. Ob das eher gelassen oder aber vehementer und

135 Bei etlichen Besuchen von Gemeinden tber einen Zeitraum von mehreren Jahren habe ich nur
ein einziges Mal einen tiirkischen Jugendlichen angetroffen, der sich mit seinem deutschen
Freund im Jugendraum einer Gemeinde aufhielt.

136 Die ATIB ist eine seit 1988 bestehende Abspaltung der ADUTDF, des religiésen Dachver-
bands der ,Grauen Wolfe® bzw. der (faschistischen) tiirkischen MHP. Beide Organisationen
vertreten die so genannte Tirkisch-Islamische Synthese. Insgesamt erscheint die ATIB vom
Grundsatz her offener, wenn auch ideologisch der ADUTDF nahestehend (vgl. Feindt-
Riggers/Steinbach 1997:25f; Spuler-Stegemann 1998: 124).

137 Das ist ein wichtiger Grund dafir, dass die meisten Jugendlichen in den Interviews angaben,
sich eher als Tirken rspt. Auslinder denn als Muslime diskriminiert fithlen. Auf den Seiten 139-
143 sowie 143-145 soll gezeigt werden, wie Religionszugehérigkeit als positive Identifikations-
moglichkeit zugunsten der tiirkischen Herkunft bevorzugt wird.

113

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

auch aggressiv geschieht, ist wiederum abhingig von Migrationsverlauf und Integra-
tionsgrad.

A.: Wir sind in Deutschland geboren, ich bin jetzt schon achtzehn Jahre hier, und in die Ttrkei
fahre ich alle zwei, drei Jahre einmal. Die Tiirkei ist fiir mich eigentlich — abgehakt. [schmun-
zelnd] Ich kann auch nicht so gut Tirkisch. (Fatih I1., S. 2)

Dieser Jugendliche, ein 18-jihriger Gymnasiast, bringt zum Ausdruck, wie grof3 der
Abstand zur Tirkei fir die jingeren Jugendlichen tiirkischer Herkunft inzwischen
geworden ist: Die Ttrkei ist abgehakt und es fehlen nuanciertere Sprachkenntnisse.!
Diese Position ist typisch fir die Jungeren; aber auch sie halten es, danach gefragt,
geradezu fiir ihre Aufgabe, tirkische Traditionen fiir nachfolgende Generationen zu
bewahren. Allerdings gehen sie diese Aufgabe aus einer cher pessimistischen
Grundhaltung an.

HILF.: Seht ihr es als eure Aufgabe an, titkische Traditionen zu bewahren? (Fatih I1., S. 33)

A.: Ich finde schon, ja. Man kann das ja nicht einfach vergessen, dass man Turke ist. Man
kommt ja daher. Und die Herkunft ist ja — du bist eben Tirke. Und so’n bisschen Tradition
sollte schon sein. Aber ich glaub’, mit der Zeit wird sich das — wenn hier erst die zehnte Gene-
ration ist, dann gibt’s das, glaub’ ich, gar nicht mehr. (Fatih I, S. 33)

Diese Einschitzung geht wohl mit der Erfahrung einher, dass sich im eigenen Leben
und Etleben tatsdchlich schon Deutsches und Tiirkisches mischen, dass die Jugendli-
chen eine Identitit nicht zwischen, sondern tatsichlich aus beiden Kulturen entwickeln
und — vielfach — bewusst auswihlen kénnen, welche Lebensweise ihnen angemesse-

ner scheint — gerade weil sie die Unterschiede wahrnehmen.

0.A.: Die Frage, was bist du, Deutscher oder Tiirke? Diese Frage ist eigentlich so daneben. Ich
glaube, ich wiirde immer nur ausweichend darauf antworten. Ich mach’ es teilweise so: Wenn
ich unter turkischen Freunden bin, nicht weil ich Angst vor Ausgrenzung habe oder so, son-
dern nur, um einen gewissen Standpunkt deutlicher zu machen, sage ich, ,ich bin Tirke®, ja?
Unter Deutschen sage ich, ,,ich fiithl’ mich deutsch®. Im Endeffekt, wenn man mich dann mal
betrachtet, was bin ich denn dann, von meinen Charaktereigenschaften her? Ich wiirde einfach
sagen, ,,ich bin Moslem, meine Eltern kommen urspriinglich aus der Ttrkei, ich hab’ nen tiirki-
schen Pass, mich verbindet die Art, wie ich erzogen wurde, mit der Tirkei, aber die Art, wie ich
lebe — ich habe vieles von der deutschen Gesellschaft einfach tibernommen®, und ich sage, dass
der tirkischen Gesellschaft genau das fehlt. Was fiir die aber ein Vorteil wire. Aber dann
kommt ja wieder die Frage, ,,gibt’s denn ‘ne tirkische Gesellschaft?®, oder, ,,was typisch Tirki-
sches oder was typisch Deutsches hast du denn tbernommen?. Aber, ich glaube auch, es gibt
Unterschiede. (Eytip-Sultan, S. 77f.)

138 Andere Jugendliche berichten, dass in der Tirkei lebende Verwandte sich anldsslich von Besu-
chen wunderten, dass die in Deutschland aufgewachsenen Jugendlichen tberhaupt noch Tir-
kisch sprichen.

114

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Zunichst fillt auf, dass Deutscher-Sein oder Turke-Sein diesen Gesprichspartnern
gar nicht (mehr) so wichtig ist. Nationale Identitit scheint zu Gunsten des Hier-
Lebens zurtickzutreten. Die Option aber, in unterschiedlichen Kommunikationssitu-
ationen verschiedene Haltungen — Standpunkte — einnehmen zu kénnen, verweist
darauf, dass es fir die Jugendlichen tatsichlich Wahlméglichkeiten gibt und dass die
— wenigstens teilweise — auch genutzt werden.!®

Die Befragten unterhalten im Einzelfall stark variierende Bilder von Tturkei,
Tirken und Tarkentum. Auffillig an diesen Bildern ist, dass sie hiufig in Span-
nungsverhiltnissen bestehen, defensive und offensive Komponenten haben, eben
weil sie individuell ausgeprigt stets auch die Vorstellungen der deutschen Aufnah-
megesellschaft von den eingewanderten Turken einerseits, einen imaginiren comumon
sense der tirkischen Migranten und der tiirkischen Herkunftsgesellschaft andererseits
rekonstruieren. So wird, wenn es um mehrheitsgesellschaftliche Vorstellungen von
tiirkischen Migranten in Deutschland geht, Kritik etwa der Aufnahmegesellschaft an
den Einwanderern nicht einfach negiert, sondern im Gegenteil, ihr wird eine gewisse
Berechtigung zugesprochen, die sich dann allerdings relativiert, indem die ,schlech-
ten Erfahrungen® mit der Aufnahmegesellschaft der tirkischen Migranten ins Spiel
gebracht werden.

O.D.: Aber ich muss einfach sagen, wenn das Thema ,Auslinder aufgeworfen wird, das Thema
,Tirken®, dann heif3t es — ach, sehen Sie einfach in die Medien. Zu 80 % geht es um Kriminalitit,
Betrug und so weiter. Gut, ich versteh’s auch, man sicht auch Kriminalitit. Ich mécht’ das auch
nicht verleugnen. Es ist ja da. Aber andererseits: Wenn ich jetzt mal meinen Vater sche, mein
Vater hat siebenundzwanzig Jahre [Migration; HLF] auf dem Buckel. Und die Anzahl der Be-
nachteiligungen, weil er Tirke ist, die kann man gar nicht aufzihlen. Sie kénnen auch vielleicht
mal ’n paar Tirken zusammentrommeln, die hinsetzen und sagen, ,,schreibt mal die Beleidigun-
gen auf, die ihr so an den Kopf geworfen gekriegt habt™ — Sie kénnten die Sitze aneinander
reihen, da haben Sie einen Roman zusammen. (Eyiip-Sultan, S. 18f.)

Beleidigungen werden hier als — ein — Ausléser und zugleich Ursache fiir abweichendes
sozial auffilliges Verhalten mancher tirkischer Jugendlicher gedeutet. Ein Teil der
Verantwortung wird damit der Aufnahmegesellschaft zuriickgewiesen. Trotzdem
und gerade deshalb bestimmt die ,deutsche® Vorurteilsstruktur das Selbstbild der

139 Goffman (1998: 132-155) weist darauf hin, dass Angehérige von stigmatisierten (Minderhei-
ten)Gruppen innerhalb und auBerhalb ihrer Minoritit je unterschiedliche Diskurse fihren und
dass diese Diskurse bestimmten GesetzmaBigkeiten strategisch-taktischer aber auch psychologi-
scher Natur folgen. Goffmans Darstellung ist mit dem Begriff Stigmamanagement® um vieles
tberzeugender als die Vermutungen, die Spuler-Stegemann (1998: 65ff.) an zentraler Stelle tber
wlagha: das Gebot der Verstellung im Feindesland® anstellt. In einigen Intetviews wurde mutig
nach Bedeutung und Praxis von fagiya gefragt; die Jugendlichen reagieren derart zuriickwei-
send, dass spiter darauf verzichtet wurde, Spuler-Stegemanns Vorwurf der ,,Doppelbodigkeit™
(ebd. 68; zitiert aus einem Manuskript H. Beckers) zu tiberpriifen. Diejenigen Jugendlichen, die
mit einer aus den Auﬁerungen Spuler-Stegemanns abgeleiteten Frage konfrontiert wurden,
machten jedenfalls fir ,Liige’ und ,Verstellung® enge Grenzen geltend: Ein Muslim misste
schon real an Leib und Leben bedroht sein, um ihren Einsatz zu rechtfertigen.

115

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

tirkischen Jugendlichen zu weiten Teilen. Wenn z.B. tiirkische Einwanderer den im
Verlauf der Migration erworbenen materiellen Wohlstand sichtbar werden lassen,

reagieren nicht nur Deutsche, sondern eben auch Ttrken mit Misstrauen.

O.D.: Wenn ich ’n unbekannten Tiirken sche, der ’n aufgemotzten Wagen fihrt und [zeigt auf
die herumliegenden Mobiltelefone der drei Gesprichspartner| mit ’'m Handy rumlauft — na jetzt
nicht mehr, der jer-set ist ja entsetzt — [Lachen| das hat ja jetzt jeder — aber noch vor ’n paar Jah-
ren hitte ich gesagt, ,,ah, der ist halt im illegalen Bereich“. Und ich glaube auch, wenn man ein
bisschen mit den deutschen Kommilitonen redet, dann 6ffnen die sich auch, wenn man so ’n
bisschen Einverstindnis zeigt, dann sie sagen auch, ,,ich kann’s nicht verstehen, wie schaffen die
das dberhaupt, so 'n Auto zu fahren®. Ich sag’s auch, von finf sind vielleicht, hast Recht, drei
sind so vielleicht. Aber es gibt auch andere — es ist so: ich kann nun mal Papas Wagen fahren,
wie et ihn selbst fihrt, als ob es meiner wir’. Es ist so. Es ist auch so, dass [lachend] die Ttrken
wirklich gerne ’nen Daimler fahren und BMW [Lachen]. Und die geben auch gerne was dafiir.
Die sind auch bereit, dafiir mehr auszugeben. Aber es ist nun halt — es ist eigentlich traurig,
wenn man wirklich jemand ist, der auch arbeitet, der am Wochenende witklich Drecksatbeit tut,
um diesen Wagen zu fahren, und dann nachher muss man sich das anhéren. Das ist es. Dass
man da witklich tber einen Kamm schert und sagt: a/e. (Eytp-Sultan, S. 20)

Dieser Jugendliche bringt zum Ausdruck, dass die tirkischen Einwanderer tatsdch-
lich einen hohen Preis fir ihren Lebensstandard zu entrichten haben: Sie mussen die
Drecksarbeit verrichten. Deshalb scheint es fiir ihn doppelt ungerecht, wenn dem mit
Miihe erreichten Lebensstandard von der Aufnahmegesellschaft mit Misstrauen und
Neid begegnet wird. Und er ist wie die anderen Teilnehmer dieses Interviews ver-
blifft, dass die erste Generation offensichtlich viel weniger unter der Haltung der
Bevolkerungsmehrheit leidet.

0.A.: Mein Vater geht mit solchen Sachen viel aooler um als ich! Also, mich trifft das viel mehr
als ihn. Obwohl er mehr durchgemacht hat. Also, mein Vater kann iiber so was lachen, weilit
du, aber mich kann das richtig aufregen. Wenn ich so was hore. Ich kenne zum Beispiel einen,
der wird in Bremen zum Unternehmer des Jahres gewihlt, fihrt natirlich die neue S-Klasse, das
ist auch ’n Tirke, durch Immobiliengeschifte. Aber ich persénlich habe auch iiber den gehért,
dass er illegale Geschifte treiben soll. Das muss doch fir den echt beschissen sein, wenn er
aufgrund seines unternehmerischen Kénnens zum Unternechmer des Jahres gewiéhlt wird, und
dann sich noch anhéren muss, dass er sozusagen dealt, weiBt du. Aber die Alteren kénnen an-
scheinend dariiber lachen, eyl Mich regt das chrlich gesagt auf. Weil ich sage, mein Vater hat
hart gearbeitet und nicht verdient, sich so was anhéren zu mussen! (Eyiip-Sultan, S. 20)

Provokationen von Angehérigen der Aufnahmegesellschaft, die der in diesem Fall
genannte Vater'% gelassen — will sagen: wahrscheinlich gar nicht — pariert, werden
von manchen Jugendlichen offensiver beantwortet. Dabei werden zuweilen genau

140 Die Gelassenheit dieses und anderer Viter hingt sicherlich auch mit der Isolation der ersten
Einwanderergeneration zusammen, die ich im Kapitel ,Familie‘ beschrieben habe: weil die El-
tern im Gegensatz zu ihren Kindern gar nicht auf einen engeren Kontakt zu Mitgliedern der
Aufnahmegesellschaft bedacht sind, treffen sie deren verichtliche Aulerungen weniger.

116

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

die Klischees tber Tturken bewusst bedient, die den eigentlichen Anlass der Provo-
kationen bilden.

0.A.: Manchmal hat man einfach keine Lust, den Braven zu spielen. Und wir sind ja zum Bei-
spiel dafiir bekannt, dass wir das netteste Volk auf der Welt sind, weil wir immer mit zwanzig
Leuten auf einen gehen und fragen, ,,hast du Probleme?* [wechselt deutlich den Tonfall; alle
lachen]. Nein, im Endeffekt, wir haben einen Zusammenhalt in der Clique, allgemein wit, die
Tirken, oder die Auslinder. Siidlinder wiirde ich sogar noch dazu sagen. Und ich hab’ das er-
lebt, wenn mich zum Beispiel ’n paar breite Deutsche — also ich bin nicht gerade breit — ange-
macht haben, dann habe ich einfach so getan, als wire ich so’n Typ, der gleich seine zwanzig
Leute zusammentrommelt, und habe dann auch wirklich meinen Mund aufgemacht, weil ich mir
das nicht gefallen lassen wollte, nur weil ich eventuell schwicher oder alleine bin, mich da
dumm anmachen zu lassen. Da hab’ ich auch so den Obercoolen gespielt: ,,ey Mann, weillt du
was, wir kdnnen uns gleich treffen, und dann komm? ich mit meinen Freunden, dann gibt’s aber
machtig Schlige®. Es hat echt gereicht, dass ich so dann so [verstellt sich], ,,Mann!®, , Alter!”, so
diese Art dann einfach gespielt hab’, obwohl ich sonst cher selten so rede. Ich mag es gar nicht,
wenn Leute so reden, weil das wieder das Image driickt und vielleicht nicht immer richtig ist.'4!
Aber manchmal sagt man sich dann eben, ,,jetzt reicht’s, ey!* [lacht]. Wenn ich schon als so einer
abgestempelt werde, dann bin ich es halt auch. Und irgendwo macht es ja auch SpaB3, ich will mir
ja nichts vormachen. Es macht Spa3, dann einfach so den Coolen zu spielen. Ich sage ja, es muss
nicht unbedingt richtig sein, aber in der Situation sagt man sich dann, so jetzt hab’ ich meinen
Spal3 und tu’ einfach mal so. (Eytp-Sultan, S. 21f.)

5 5

Die Attitiide des Obercoolen wird von diesem Gesprachspartner auch deshalb — ejgens-
lich — abgelehnt, weil sie das Image driickt, weil sie negative Vorannahmen der deut-
schen Bevolkerungsmehrheit nur noch verstirkt. Deutlicher noch als das Ziel, eine
personlich etlittene Beleidigung zu parieren, wird hier der Wunsch nach einem
grundsitzlich verbesserten Ansehen des tirkischen Bevolkerungsteils zum Ausdruck
gebracht. Es ist aber festzuhalten, dass die genannte Attitiide in einer ritualisierten
Form — wahrscheinlich handelt es sich dabei um eine Analogie zur Struktur von Her-
ausforderung und Erwiderung in der Freundschaftsgruppe (vgl. S. 103) —, in der Art ei-
ner rhetorischen Figur, insbesondere fiir verbale Auseinandersetzungen zu Verfigung
steht und wohl auch genutzt wird.

Und doch zeigt das Bestreben, das Ansehen tiirkischer Einwanderer zu verbes-
sern, deutlich, dass fir die meisten Jugendlichen eine soziale Integration ihrer Min-
derheit ohne Alternative ist. Dabei wird die Mehrheitsgesellschaft durchaus kritisch

141 Der Befragte bezieht sich hier auf eine Sprache, unter gleichaltrigen hiesigen Tirken sehr ver-
breitet, die zugleich ein Klischee erfiillt #nd kreative Neuschopfung ist. Zaimoglu (1997) hat ihr
in ,,Kanak Sprak® ein /terarisches Denkmal gesetzt. Im Vorwort heif3t es: ,,Lingst haben sie ei-
nen Untergrund-Kodex entwickelt und sprechen einen eigenen Jargon: die ,Kanak-Sprak’, eine
Art Creol oder Rotwelsch mit geheimen Codes und Zeichen. Ihr Reden ist dem Free-Style-
Sermon im Rap verwandt, dort wie hier spricht man aus einer Pose heraus. Diese Sprache ent-
scheidet tber die Existenz: man gibt eine ganz und gar private Vorstellung in Worten® (ebd.:
13).

117

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

geschen, aber dennoch bieten die vielen Entfaltungsméglichkeiten der Individuen
den befragten Jugendlichen auch Ankntpfungspunkte.

0O.A.: Seitdem ich den Islam besser kenne und versuche, den auszuleben, bin ich automatisch
verpflichtet, um ein guter Moslem zu sein, mich praktisch in diese Gesellschaft zu integrieren.
Aber integrieren in dem Sinne, dass ich gucke, was fiir Rechte habe ich — ich laufe hinter meinen
Rechten her — was fiir Pflichten habe ich — ich habe meine Pflichten der Gesellschaft gegeniiber
zu erfiillen, so lange sie nicht den Gesetzen unserer Religion entgegentreten. [...] Ich kann eini-
ges nicht so machen, wie die Nicht-Muslime. Weil ich dann mit mir nicht klar komme. Dann
muss ich entweder meine Sachen packen — das will ich aber auch nicht, weil das irgendwo meine
Heimat geworden ist. Deswegen finde ich, dass man dureh die Religion wirklich hier leben kann
in Deutschland, wenn man die Religion verstanden hat. Die Religion bedeutet halt auch: arbei-
ten, dass man an gewissen Problemen arbeitet. Mal nein sagen kénnen, mal auf sein Recht po-
chen, aber immer im Verhiltnis zu dem, was bringt mir das und was verliere ich dadurch. (Ey-
tip-Sultan, S. 46f.)

Deutschland, heif3t es, sei Heimat geworden. Die Entwicklung der Gesellschaft wird
folgerichtig auch als die eigene Aufgabe angenommen. Dass diese Entwicklung auch
ein Prozess des Aushandelns ist, an dem die unterschiedlichsten Gesellschaftsteile
beteiligt sind, steht auBer Frage. Religion ist dabei eine Art Fundament, eine Aus-
gangsbasis, durch die, so beschreibt es der Befragte, er erst hier leben kénne. Auch
deshalb ist die Kritik an der hiesigen Gesellschaft in der Mehrzahl der Interviews
moderat und bezieht sich eher auf einzelne Aspekte, etwa das Familienleben, dass
durch den Bedeutungsverlust von Religion allgemein seiner Werte beraubt sei. Aber
diese Entwicklungen werden nicht nur fiir deutsche, sondern eben auch fiir tirki-
sche Familien beschrieben; nur ganz allgemein, so wird hiufig behauptet, haben die-
se Werte bei ,sudlindischen® Familien eher Bestand, bei katholischen eher als bei
protestantischen. Ausdruck des Wertverfalls ist immer wieder der Verlust von Re-
spekt!®2, der Drang nach Freibeit, die hier oft auf sexuelle Freiziigigkeit reduziert ist,
und der kurzsichtige Verzicht auf Wezsheit der Alten, der mit dem Bedeutungsverlust
der Religion einhergeht — dass mit dem letzten Punkt ein ganz anderer Bildungsbeg-
riff als bisher anklingt, sei nur am Rande erwihnt. Als Ergebnis all dieser Entwick-
lungen wird eine Gesellschaft gesehen, deren Mitglieder sich durch Verantwor-
tungslosigkeit gegen tiber den anderen auszeichnen.

0.A.: Der Drang nach Freiheit, der ist so extrem geworden in der heutigen Gesellschaft, merke
ich zumindest — (Eyip-Sultan, S. 49)

0.D.: — das kommt drauf an, wie man Freiheit definiert — (Eyiip-Sultan, S. 49)

142 Dass sich aber auch der Respekt selber — wie er erwiesen wird und wem — gewandelt hat, wird
auch in dem Interviewauszug deutlich: die Definition von Respekt habe sich gedndert, heifit es,
und diese Entwicklung wird ausdriicklich begriif3t.

118

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

0.A.: — ja: Verantwortungslosigkeit gleich Freiheit. Und ich merke wirklich an vielen Deutschen,
dass die diese Verantwortung tiberhaupt nicht mehr tragen wollen. Zum Beispiel habe ich mal
’ne Freundin gefragt, warum sie denn tberhaupt Abitur macht? Und da sagte sie, ,,ja, so lange
ich zur Schule gehe, wird meine Wohnung bezahlt“. So geht sie mit dem Geld ihrer Eltern um.
Fir mich ist das so: Ich sehe, dass mein Vater wirklich hart dafiir gearbeitet hat, und daftr im-
mer noch arbeitet, das heift, ich kénnte nie so leichtfertig mit dem Geld von meinem Vater
umgehen. Und jetzt sage ich mal nicht, dass das durch die Religion gekommen ist, sondern das
hat meiner Meinung nach auch mit Respekt zu tun, dass man das respektiert, was die Eltern
gemacht haben, geschafft haben, und nicht einfach sagt, ,,ja, ihr habt’s gemacht, toll, schon, aber
jetzt leben wir in dieser Zeit®. Frither wurde der Aspekt des Respekts ein bisschen weiter defi-
niert, heute hat man sich ein bisschen mehr beschrinkt, meiner Meinung nach auch zum Guten
[lacht], aber ein Teil sollte schon bestechen und der kommt aber wiedetum durch die Religion.
Weil in der Religion soll man die Alteren achten, auch aufgrund der Weisheit, die sie teilweise
mitbringen kénnen. (Eyiip-Sultan, S. 50)

So betonen die Befragten, dass sie sich vielfiltig und gegeniiber den verschiedensten
Gesellschaftsteilen verantwortlich fithlen: verantwortlich der Gesamtgesellschaft ein
positives Bild von den Muslimen zu prisentieren, verantwortlich aber auch, als Teil
dieser Gesellschaft zu ihrer Entwicklung beizutragen. Mitunter wird diese Verant-
wortung, gerade wenn sie sich auf die 6ffentliche Reprisentanz der eingewanderten
Muslime bezieht als Minderheit, dann auch als Druck empfunden.

O.A.: Mich belastet das immer, wenn ich sehe, dass ich *ne groBe Verantwortung trage, dass ich
immer Nicht-Muslimen gegeniiber versuchen muss, perfekt zu handeln. Ich ouze mich 6fter —
oder, ich werde schr leicht als Moslem geoutes, ja? Und das heilt, mein Fehlverhalten, was eigent-
lich menschlich ist, trigt oft dazu bei, dass man das dann auf den Islam schiebt, ,,na, ihr Mos-
lems!“ — weilit du? Das ist eben so. Du bist ’ne Minderheit. Ich sag’ mal, wenn ich mich nicht als
Minderheit fithlen wiirde, dann wire mir das ’n bisschen mehr egal. Es wit’ dann fiir die Leute
einfacher, zu sagen, ,,dass ist halt einer von den Moslems, der’s nicht ganz drauf hat”. (Eyup-
Sultan, S. 81)

HLF.: Aber jetzt ist es immer so, dass die Leute, die dich kennen lernen, sagen, ,,ah, die Mos-
lems sind so, wie O. ist“. (Eyiip-Sultan, S. 81)

0.A.: Ja, das ist so [lachend]. Weil’s nun mal so wenig von uns gibt. Und darum méchte ich
auch keinen schlechten Eindruck hinterlassen, weil das ist dann nicht wegen mir, weil ich O.
heily’, sondern auch, weil’s dann auf meiner Religion haftet. (Eytp-Sultan, S. 81)

Im Detail heilt das dann auch, dass gerade die Jugendlichen, die Angehérigen der
zweiten und dritten Generation, die gegeniiber ihren Eltern den Vorteil haben, die
dentsche Gesellschaft zu kennen, in der Lage und in der Pflicht sind, zwischen unter-
schiedlichen Welt- und Lebensbildern zu vermitteln, vielleicht sogar eine Synthese
zu schaffen. Diese Weltbilder zeichnen sich in den Augen der Jugendlichen dadurch
aus, dass sie einerseits wissenschaftsglinbig, rationalistisch und hinterfragend sind,
andererseits auf Glauben und absoluten Wahrheiten beruhend.

119

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.D.: Auf der einen Seite muss klar sein: Moslems kommen in eine Gesellschaft rein. Natiitlich
tragen die Moslems eine Riesenverantwortung. Man muss schen, diese Gesellschaft ist nun mal
auf gewisse wissenschaftliche Erkenntnisse aufgebaut. Es ist nun mal so. Und es muss ja nicht
so sein, dass es negativ oder positiv ist, darum geht’s gar nicht, sondern die Menschen haben
eine gewisse Einstellung. Du fihrst nach Afrika, du kannst denen sagen, ,,ich hab’ das und das
geschen® — die glauben dir das und sind viel positiver gegeniiber dem Islam eingestellt. Wenn du
die gleiche story hier erzihlst — die drehen sich um und lachen dariber. (Eyiip-Sultan, S. 82)

0.A.: Aber womit verbindest du das jetzt? Mit dem wissenschaftlichen Fortschritt? (Eyiip-
Sultan, S. 82)

O.D.: Nein, [...] du willst ja von den Menschen gewissermaBen anerkannt werden. Du willst eine
Anerkennung und du willst, dass sie dir einen gewissen Freiraum geben. Und du méchtest auch
sagen, diese Menschen haben aufgrund von Medien oder irgendwas, haben sie ein gewisses
Vorurteil — (Eyiip-Sultan, S. 82)

0.A.: — ich will mich einfach nur wohl fithlen — (Eyiip-Sultan, S. 82)

O0.D.: — das ist gut, aber um dich wohl zu fiihlen, miissen dir die Menschen einen gewissen Frei-
raum geben oder die Bereitschaft dazu haben. Was ist, wenn die Menschen in Deutschland sa-
gen, ,,wir sind generell bereit, einer fremden Kultur in Deutschland einen gewissen Freiraum
einzurdumen, unter der Bedingung, diese Kultur ist nicht irgendwie terroristisch oder was weil3
ich veranlagt — (Eyiip-Sultan, S. 83)

0.A.: — [vehement] das ist ja auch deren eigenstes Recht, dagegen spricht doch auch nichts — (Ey-
ip-Sultan, S. 83)

0.D.: — gut, gut, ist ja okay. Das heiBt aber, du musst mit diesen Menschen in eine gewisse Kom-
munikation eintreten, und dich erkliren. Und sie werden dich auch fragen, wie der Islam ist. Die
werden ganz andere Fragen stellen als jemand, der beispielsweise in den Tropen lebt. Und das
heilt, dass du dann die Verantwortung tragst, nicht irgendwelche szories zu erzihlen, sondern das
gewissermallen auf wissenschaftliche Weise zu erzihlen, weil sie das nur so verstehen. (Eyiip-
Sultan, S. 83) 143

0.A.: Darum geht’s mir eigentlich gar nicht. Es ging ja um die Minderheiten, ob ich mich als
Minderheit fithle. Ich méchte nur sagen, wir sind eine Minderheit und wir haben diese Proble-
me. Ich mein’, ein Deutscher kann zu mir kommen und sagen, ,,ey, ihr seid ‘ne Minderheit und
das ist euer Problem und du musst damit klarkommen und wenn’s dir nicht passt, gehst dul®
Der hat Recht, weiBit du? Ich bin auch nicht hier her gekommen, um aus Deutschen Moslems

143 Dieser Interviewteilnehmer war — als Ubersetzer — in den interreligiésen Dialog mit einer evan-
gelisch-reformierten Kirchengemeinde aus der Nachbarschaft involviert. Dort waren seiner
Schilderung nach unterschiedliche Schépfungsbilder aufeinander geprallt: Wahrend die christli-
chen Teilnehmer darwinistische Vorstellungen in ihre religiosen Vorstellungen integrieren
konnten, waren viele unter den Moscheevertretern auf diese Diskussion schlecht vorbereitet.
Ein alterer tirkischer Gesprichsteilnehmer verstand das ganze Aufhebens um diese Fragen
nicht und bat den Jugendlichen zu tibersetzen, dass man sich doch nur eine Kuh anschauen
miisste, um zu erkennen, dass ihre Erschaffung nur durch eine Absolutheit erfolgt sein kénne.
Die Evolutionstheorie ging an seinem Weltverstindnis vollig vorbei. Der Jugendliche hingegen
sieht sich selber in der Lage, dieser Theorie, eben weil er sie kennt, ihre immanenten Schwach-
stellen entgegenzuhalten und ihre Widerspriiche aufzudecken.

120

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

zu machen, damit’s mir gut geht. Es ist nur so: Man wiinscht sich einfach so was Utopisches.
Dass man sagt, ,,ich bin zwar ‘ne Minderheit, aber die akzeptieren das®. Ich wollt’ nur sagen, das
ich da manchmal wirklich hart dran zu beilen hab’, dass ich mich da immer wieder zusammen-
reilen muss, wenn ich dann immer wieder gegen diese Fronten laufen muss. (Eyiip-Sultan, S.
83)

Diese Fronten stehen fir Erwartungen der Mehrheitsgesellschaft, die oft aus Unver-
stindnis an die Jugendlichen herangetragen werden, denen gegentiber sie ihren Le-
bensstil rechtfertigen mussen. Interessanterweise — aber das scheint tatsichlich der
Hauptkritikpunkt zu sein — wird das in der folgenden Sequenz wiederum am Beispiel
von Frauen bzw. Midchen erldutert: Es geht um (selbst-)auferlegte Einschrinkun-
gen, die Gegenstand der Vorurteilsstruktur der Mehrheitsgesellschaft sind.

0O.A.: Also, wenn ich heute zalkshows sehe, dann muss ich dariiber immer lachen. Also das spie-
gelt wirklich so’n bisschen die Vorurteile in der Gesellschaft wider. Die Fragen, ,,
denn nun ihre Tochter nicht in ‘ne Discothek?“ und ,,warum darf sie keinen Freund haben, sie
leben doch hier in Deutschland, sie mussen sich doch der Gesellschaft anpassen?”, sprich: sie
miissen sich doch integrieren. Ich verstehe jetzt nicht, warum zur Integration die Wertvorstel-
lungen der deutschen Gesellschaft, wenn es einheitliche Wertvorstellungen geben wiirde, unbe-
dingt iibernommen werden miissen. Ob das nun unbedingt dies Integrieren sein soll? Und damit
hat man selber lange Zeit Probleme, seinen deutschen Freunden zu erzahlen, warum man gewis-
se Sachen macht oder nicht macht, darf oder nicht darf. Aber wenn man dann alter wird, steht
man wirklich auch selber dahinter. Man macht das nicht, weil die Eltern das wollen, sondern
weil man das selber machen will. Dann hat man echt keine Probleme mehr damit, zu sagen, ich
bin anders und ich bin auch bewusst anders, ich will anders sein, und dann klappt’s auch. Aber
das ist ein schwieriger Weg, den viele nicht ganz hinkriegen. Ich kenne viele, die sich fast dafir
schiamen, die wollen sich einfach nur so anpassen, um nicht aufzufallen. Also vieles von dem,
was die Freunde machen, obwohl sie das selber vielleicht gar nicht wollen. Man fillt halt zumin-
dest nicht auf, wenn man das mitmacht. Das ist so’n bisschen das Hauptproblem. (Eytip-Sultan,
S. 7f)

warum darf

Dass aber eine Gesellschaft zu einem Mindestmal3 individualisiert sein muss, dass
eine ,,freiheitliche Atmosphire“#4 herrschen muss, um die hier formulierten Forde-
rungen iberhaupt einlésen zu kénnen, bleibt angesichts der Gesellschaftskritik vieler
Befragter ein ungeldster Widerspruch. Die Bezugnahme auf Religion kann (auch) in
den Augen der Befragten soziale Minderheiten stabilisieren, jedoch ist die Verbind-

144 Walzer (1998: 86f.) beschreibt, dass im US-amerikanischen Modell von religiosem Pluralismus
und religiéser Toleranz Religionsgemeinschaften innerhalb gewisser Grenzen das Recht zuge-
standen wird, die Freiheit ihrer Mitglieder zu beschrinken. ,,Dennoch wird aber immer ein
Druck in Richtung des individualistischen Modells spurbar sein |[...]: Die Tendenz geht zu einer
als freie Vereinigung begriffenen Gemeinschaft mit freiem Ein- und Austritt und nur geringem
Anspruch und geringer Fahigkeit das Alltagsleben ihrer Angehérigen zu bestimmen.* Bezeich-
nenderweise richten (christliche) Gruppen, denen diese Entwicklung suspekt ist, ,,ihre Feindse-
ligkeit nicht unmittelbar gegen bestimmte minoritire Religionsgemeinschaften |...], sondern ge-
gen die freiheitliche Atmosphire, die das System als Ganzes schafft*.

121

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

lichkeit des Glaubens lingst keine sichere mehr, wenn, wie es im folgenden Ab-
schnitt heil3t, jeder fiir sich selber entscheidet, ob er die 1V orschriften einhalt.

Sa.: Nein, die Identifizierung [mit dem Islam; HLF] liegt dann daran, dass man hier *ne Minder-
heit ist, dass man dann einen Glauben hat, dass man sagt, ich bin Moslem und ich halt auch
dazu. Das ist vielleicht das Standbein fiir einige Leute hier, die sich in dieser Gesellschaft nicht
integtieren kénnen und die sich da fest gebunden schen. Da hab ich zumindest irgend’ne Ge-
meinde — (Mevlana 11., S. 56)

M.: — aber in der Turkei ist das auch der Fall, dass die Leute halt irgendwann nichts mehr mit
der Religion zu tun haben wollen. (Mevlana II., S. 56)

Sa: Wenn man zum Beispiel Istanbul anguckt, da ist das auch so, die Orthodoxen, die gehen
auch in ihre Kirche und die sind verdammt fest daran gebunden. Das ist fiir sie auch ’ne Identi-
fizierung. (Mevlana II., S. 56)

HLF.: Aber was bedeutet das denn fiir *ne Gesellschaft, wenn immer mehr Leute ihre Religion
vetlassen? Wie beurteilt ihr das? (Mevlana I1., S. 506)

Sa.: Ich seh’ das irgendwo als Verlust. Ein Glaube ist ja eine Lebensphilosophie, 'ne Lebenswei-
se. Vorschriften gibt’s. Die muss man vielleicht einhalten. Aber man kann dann fiir sich selber
entscheiden, ob man das auch witklich macht. Da gibt’s dann die Freiheit. Und wenn man psy-
chisch nicht daran glaubt, dann ist es okay, wenn man austritt. Aber wenn man sagt, ,,ich geh’
nicht in die Kirche, das ist mir scheilegal” — das ist schade eigentlich. Wenn es dein Glaube ist,
dann musst du dich da vielleicht auch mal ’n bisschen fiir interessieren. Da was lernen. (Mevlana

I, S. 56)

HIF.: Ich versuch’ mir manchmal vorzustellen, wie eine Gesellschaft, in der Religion im 6ffent-
lichen Leben keine Rolle mehr spielt — (Mevlana I1., S. 506)

M.: — Anarchie — auf jeden Fall. Materialismus. Und daraus folgt Anarchie. (Mevlana II., S. 56f.)

Drastische Bilder entwerfen hier eine Gesellschaft ohne religiése Verbindlichkeiten.
Zwischen den Religionen wird in dieser Frage nicht differenziert, d.h. wenn (chema-
lige) Christen in Scharen den Kirchen den Riicken kehren, gilt das zunichst als ge-
nauso bedrohlich wie eine entsprechende Entwicklung unter Muslimen. Nicht weni-
ge Befragte beschreiben eine pessimistische Zukunftsvision des Islam in Deutsch-
land; das verwundert zunichst umso mehr, weil gleichzeitig ausgesagt wird, dass
erstens immer mehr Muslime in Deutschland lebten und zweitens von denen auch
immer mehr praktizierten.'+s Eine Erklirung dieses Widerspruchs scheint mir darin
zu liegen, dass der eigenen Minorititserfahrung der Wunsch nach quantitativem
Wachstum innewohnt, dass die Befragten aber zusitzlich die Erfahrung machen,

145 So heilit es in einem Interview: Wir sind ja schon iiber vier Millionen. — Dass davon abgesehen die
Zahl der jugendlichen Besucher in den Gemeinden steigt, hat seine Ursache wohl nicht zuletzt
darin, dass diese Angebote relativ neu sind und in Bremen generell seit dem Neubau der Fatih-
Moschee IGMG) forciert werden.

122

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

innerhalb der Minoritit der tiirkischen Migranten wiederum eine zahlenmifig kleine
Gruppe ausmachen.

HLF.: Wenn ihr in die Zukunft gucken kénntet, was glaubt ihr, wie der Islam in Deutschland in
fiinfzig Jahren aussehen wird? (Fatih 11., S. 37)

M.: Oh, schlecht. (Fatih IL., S. 37)

A.: Also, wenn man jetzt die Tradition nicht einhilt, und was dagegen tut, dann wird das so sein,
wie beim Christentum, dass man dann auch ein- oder zweimal im Jahr in die Moschee geht.
(Fatih 1L, S. 37)

HIF.: Das gibt’s doch sowieso. Ich kenn’ schon viele Leute — (Fatih II., S. 37)

A.: —ia, das gibt’s — (Fatih IL., S. 37)

HLF.: — die nur zu ramazan und kurban in die Moschee gehen und sonst gar nicht. Die gibt’s
doch. (Fatih I1., S. 37)

K.: Spiter werden alle so denken. (Fatih IL, S. 37)

Der Wertewandel innerhalb der Gesellschaft, der durchgingig unterstellt und kriti-
siert wird, betrifft, so wird hier noch einmal deutlich, eben nicht nur Angehérige der
Aufnahmegesellschaft, sondern auch muslimische Einwanderer. Um differenzierter
Aufschluss tiber die Bewertung solcher Entwicklungen zu bekommen, wurde in den
Interviews bewusst polarisierend gefragt, ob denn Begriffe wie Reinheit bzw. Un-
reinheit Kategorien einer solchen Bewertung sein kénnten, die nicht (nur) die Indi-
viduen, sondern jeweils die ganze Gesellschaft betrifen.46

HLF.: Findest du, dass man Vorstellungen von Reinheit und Unreinheit — also fiir Menschen
kann man das ja sagen: der ist rein und der ist untrein — (Yunus-Emre, S. 42)

S.:—ja. (Yunus-Emre, S. 42)

HLF.: Kann man so was auch auf 'ne ganze Gesellschaft iibertragen oder auf ein Land und eine
Gesellschaft, kann man sagen, ein Land ist unrein? (Yunus-Emre, S. 42)

S.: Ja klar geht das, denk’ ich mal. Von meiner Persénlichkeit aus wiird’ ich sagen: wir leben in
Deutschland — Zs# Schweinefleisch verboten? Isz das verboten in Deutschland? (Yunus-Emre, S.

43)
HLF.: Nein. (Yunus-Emre, S. 43)

§.: Alkohol? (Yunus-Emre, S. 43)

146 Analog zu Walzers These (s. Anm. 144) richtet sich auch hier die Kritik eher gegen eine ,,frei-
heitliche Atmosphire®.

123

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HLF.: Auch nicht. (Yunus-Emre, S. 43)

S.: Strich? Strich ist okay? Pornos? Kannst du dir iiberall holen? Ja? Zum Beispiel. (Yunus-Emre,
S. 43)

HLF.: Also du wiirdest dann sagen, die Gesellschaft ist unrein? (Yunus-Emre, S. 43)
S.: Zum — ih — gréBten Teil. (Yunus-Emre, S. 43)
HILF.: Und wie geht das dann, dass du in so 'ner Gesellschaft lebst? (Yunus-Emre, S. 43)

S.: Das ist schwer, sehr schwet! Man lebt mit dem einen Bein hier und man lebt mit dem einen
Bein da. Wenn man einen Fehler macht, dann hei3t das, du konntest vielleicht in die falsche
Fahrtrichtung gehen. (Yunus-Emre, S. 43)

HLF.: Aber was heiB3t das fur deine Kontakte, wenn du mit mir zusammen bist und du weilt,
das ich vielleicht vor’n paar Tagen Schweinefleisch gegessen habe? Was heilt das dann? (Yunus-
Emre, S. 43)

S.: Also, das dndert bei mir nichts. Es ist fur mich eine Ehre, dir den Islam zu erzihlen, mein
Interesse daran weiterzugeben.!#” Mit der Voraussicht, dass ein nicht-muslimischer Mensch
cinmal im Leben eine Gelegenheit bekommt, im ganzen Leben einmal eine Gelegenheit be-
kommt, ein Moslem zu werden. Wenn man diese Gelegenheit einmal verpasst hat, das bedeutet:
keine Chance mehr. Die bekommt jeder Mensch, egal, auch wenn ein Mensch auf einer einsa-
men Insel lebt — der sucht nach irgendetwas. Der versucht, an etwas zu glauben. Denn der sagt,
ich bin nicht alleine. Der kommt schon auf den Gedanken, innerlich ist das schon angeboren.
(Yunus-Emre, S. 43)

HLF.: Aber wenn du jetzt hier lebst und auch sagst, du bleibst hier — nach deinem Tod gehst du
vielleicht zutiick — (Yunus-Emre, S. 43)

§.: — vielleicht auch vorher — (Yunus-Emre, S. 43)

HILF.: — vielleicht auch vorher, kann sich was ergeben — aber kann man sich tberhaupt auf das
Leben hier einlassen, wenn man sagt, die Gesellschaft ist unrein, kann man dann hier zurecht-
kommen, oder isoliert man sich damit auch? (Yunus-Emre, S. 43)

8.2 Ich weil3 nicht, auf welche Art und Weise du das jetzt gezielt fragst. Wie soll ich das jetzt
verstehen? (Yunus-Emre, S. 43)

HLF.: Also meine Vorstellung ist, dass es eines Tages so sein wird, dass Christen, Muslime,
Juden, Leute turkischer Herkunft und woher auch immer, dass die hier alle zusammen in einer
Gesellschaft leben, und zwar so, dass niemand das Gefiihl hat, er wiitde betrogen oder kime zu
kurz oder wiirde in seinen Rechten eingeschrinkt. (Yunus-Emre, S. 44)

S.: Ich sag’ mal, das Gute und das Bose wird bis zum Tag des jingsten Gerichts auf der Welt
sein und herrschen. (Yunus-Emre, S. 44)

147 Hier erschlieBt sich en passant die Motivation vieler, sich dem Interview zu stellen: Einem
Nicht-Muslimen dexn Isian zu erziblen, wird als Ebre aufgefasst.

124

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HLF.: Aber das doch dann iiberall, odet? (Yunus-Emre, S. 44)
S.: Auf der ganzen Welt. (Yunus-Emre, S. 44)

HILF.: Ich meine, Alkohol gibt’s auch in der Tirkei, Prostitution gibt’s da auch — (Yunus-Emre,
S. 44)

§.:—sag’ ich ja, das mein’ ich ja! Genau das mein’ ich ja! (Yunus-Emre, S. 44)

HIF.: Also wiirdest du sagen, die tiitkische Gesellschaft ist genauso unrein oder sie ist auch
unrein? (Yunus-Emre, S. 44)

8. Hm. Teilweise untein, ja. Also, ich sag’ mal, die Leute, die danach streben, modernisierter zu
leben — unter dem Begriff ;,modern‘ kann ich nur eines verstehen: ungliubig zu sein! (Yunus-
Emre, S. 44)

Auf eine Gesellschaft, die auch in ihren religidsen Vorstellungen pluralistisch ist,
besteht fiir diesen Jugendlichen offensichtlich nicht allzu viel Hoffnung. Das kann
daran liegen, dass sich fur diesen Jugendlichen Religionszugehérigkeit im Unferschied
gu den Anderen ausdriickt. Er erlebt den Kontakt mit Anders- und Nichtgliubigen
vielfach als Affront, sicht sich etwa durch Einladungen, die er aus religiésen Grin-
den meint ausschlagen zu missen, personlich angegriffen, beleidigt und in seiner
Integritit und Wiirde verletzt. Alle () anderen Jugendlichen betonen aber weit weni-
ger die Differenz, sondern sind gerade um Kontakt zur Gesellschaft bemtht, auch,
wie zu lesen war, um ihre Position zu vermitteln. Diese Jugendlichen weisen Rein-
heit/Unteinheit als Kategorien zuriick, zumindest wenn es um mehr geht, als indivi-
duelles Verhalten zu beschreiben.

HLF.: Kann man Vorstellungen von Reinheit und Unreinheit auf Gesellschaften oder Staaten
tbertragen? (Eyiip-Sultan, S. 74)

0.A.: Ob eine ganze Gesellschaft rein ist oder nicht — (Eyiip-Sultan, S. 74)
HILF.: — oder auch ein Land — zum Beispiel Pakistan'*s, die sich so nennen. (Eyiip-Sultan, S. 74)

O.D.: Also ich sehe in der Praxis kein Land [lacht]. Das vorweg. Das ist theoretisch, aber letzt-
endlich — (Eyiip-Sultan, S. 74)

0.A.: — nein, man kann auch — das heiBt doch auch, dass das dann voll der pure Egoismus —
,wir sind die Reinen!” [Lachen] — (Eyiip-Sultan, S. 74)

148 Bezug auf die Vorstellungen eines ,muslimischen Nationalismus’. In denen gilt Pakistan als
reiner Boden, alles andere, insbesondere natlirlich das benachbarte Indien als unrein. Khalid
und Ahmed sehen darin das ”gebrochene Verhiltnis” pakistanischer Muslime zu Indern, Ara-
bern und Iranetn begrindet. (Khalid/Ahmed 1996: 334£.).

125

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

H.: Ich meine, man kann sich auch die muslimischen Linder betrachten: Algerien. Man kann
nicht sagen, dass Algerien alles richtig macht. Oder Iran, oder so — (Eyiip-Sultan, S. 74)

0.A.: — aber ich wiirde doch sagen kénnen, aufgrund dessen, was du [H.] iiber deinen har erzihlt
hast: Die aus Indonesien kommen, die konnte ich als reine Leute bezeichnen. Also ich kénnte
das Gber andere so sagen, ,,die sind rein®. Aber, unrein, konnte ich nicht sagen. Oder tber mich, ,,7ch
bin rein®, kénnte ich auch nicht sagen. Da einzige, was ich machen kénnte ist, aufgrund von
dem, was ich hore zu, zu sagen, ,,diese Leute scheinen wirklich rein zu sein®, Gber die hért man
witklich immer nur positive Sachen: Wie feir die denken. (Eyiip-Sultan, S. 74)

O.D.: Man muss erst mal diesen Begtiff, rein, definieren. Wenn du den als Oberbegriff von vie-
len positiven Eigenschaften — also die du [0.4.] als positiv empfindest — definierst, und er [F.]
sicht dann viele dieser Eigenschaften innerhalb dieses Monats [des bag, HLEF] bei denen, und du
sagst dann nachher: ,,das sind reine Menschen®. Und das ist doch die Frage — is7 es denn allge-
mein so? (Eyiip-Sultan, S. 74)

H.: Vielleicht sind das ja auch nur die Personen, die ich da kennen gelernt hab’ — (Eytp-Sultan,
S. 75)

0.A.: — vielleicht haben sie sich in Mekka — du weil3t, was da alles abgeht — (Eyiip-Sultan, S. 75)

O.D.: — vielleicht haben die sich in diesem Monat so verhalten, aber das ist es halt: Du be-
schrinkst sie auf diesen Monat. Aber wenn du das jetzt allgemein betrachtest — das geht nicht.
Fiir mich personlich ist das reine Theorie. (Eyiip-Sultan, S. 75)

H.: Man kann nicht sagen, dass alle Indonesier so sind. — Die ich da kennen gelernt habe, die
waren wirklich hundertprozentig. Wenn da kein Platz war zum Sitzen, dann sind die aufgestan-
den und haben dir Platz gemacht. Und trotzdem wiitde ich das indonesische Volk nicht als rein
bezeichnen, weil — vielleicht sind das nur die Indonesier, die nach Mekka kommen. Die wurden
ausgewihlt. Die werden ausgewihlt. Die machen sechs Monate so ’n Training — die werden
getrimmt, nein, nicht getrimmt, die machen ’ne Prifung. (Eylip-Sultan, S. 75)

Diesen Jugendlichen kommt allein die Frage nach der Reinheit eines Landes oder
einer Gesellschaft aberwitzig vor: Sie sehen in der Praxis kein Land, dem man diese
Eigenschaften zusprechen kénnte. Auch fir islamische Linder kann dieser An-
spruch nur theoretisch erhoben werden. Der Befragte H., noch beeindruckt von
seiner Pilgerfahrt und dem Verhalten indonesische Mekkapilger, hatte seinen Freun-
den von deren auffallend héflichen briiderlichen und ,gesitteten® Verhalten in Mekka
erzihlt, was einen der Befragten dazu verleitete, die Vermutung zu wagen, dass viel-
leicht die ,Indonesier® rein seien. Aber sogleich heif3t es, dass Pilger aus diesem Land
nach besonderen Kriterien fir den har ausgewihlt wiirden und vorher ein monate-
langes qualifizierendes Training zu absolvieren hitten, dass man also kaum von de-
ren Verhalten auf die indonesische Gesellschaft schlieen kénne. Wohl auch deshalb
verlagert sich die oben dargestellte Diskussion schnell von Lindern rspt. Gesell-
schaften auf einzelne Individuen. Und selbst fiir diese wird eine solche Bewertung

126

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

deutlich zurtickgewiesen. Entsprechende Spekulationen, so ein Teilnehmer (und die
anderen formulieren keinen Widerspruch), blieben in jedem Fall rezne Theorie.

4.2.2 Die Tiirkei und der Islam — Politik, Geschichte, Tradition und Kultur

Zentral finden sich im Interviewleitfaden Fragen zum Verhiltnis von Tirkentum
und Islam. Wenn die einzelnen Interviews auch mitunter sehr unterschiedliche Ver-
laufe nahmen, kam dieser Fragenkomplex doch durchgingig und in verschiedenen
Zusammenhingen zur Sprache. Beide Begriffe bilden ein wichtiges Paar, weil an
ihnen deutlich wird, wie sich die Jugendlichen jeweils héer positionieren, ob und wie
dabei auf tiirkische Vergangenheit und Gegenwart zuriickgegriffen wird. Im Fall der
in diesem Untersuchungsrahmen befragten Jugendlichen ist das Tiirkeibild immer
auch gekoppelt mit bestimmten Einschitzungen tber die Stellung des Islam in der
Turkei. Auf die Frage, was Turkentum und Islam miteinander verbinde, wie und ob
beides tatsichlich verbunden sei, gibt es ein sehr breites Spektrum von Antworten.
Die Positionen reichen von das hat gar nichts damit zu tun (A., Fatih 1L, S.: 41.) bis hin
zu Tiirkentum und Islam sind wie Nagel und Fleisch (S., Yunus-Emre, S.: 27f), d.h. sie
sind nur unter Schmetzen zu trennen.

Viele Befragte sind aber in der Lage, ihre eigene wie auch die Positionen anders-
denkender Jugendlicher zu reflektieren und zu relativieren; sie wissen um das Heikle
dieser Frage und bringen die Schwierigkeiten zum Ausdruck, angesichts derer sie
und ihre Altersgenossen eine muslimische Identitit unter Diaspora-Bedingungen

ausbilden mussen.

0.A.: Viele Tiirken verstehen das nicht, wenn ich sage, ,,mir ist der Islam wichtiger®. Die dann
sagen, ,,was ist mit den ganzen Tirken, die fir den Islam gestorben sind?“. Ich sag’, ,,was ist mit
denen dann? Mit denen ist doch nichts®. Wenn die fiir den Islam gestorben sind, dann sind die
sowieso im Himmel. Damit brauch’ ich mich nicht zu befassen. Die jetzigen Tiirken leben nicht
nach dem Islam! Da muss man nur mal in die Tirkei gucken. Aber viele verbinden mit Tiirken
die Moslems, die fast perfekt nach dem Islam gelebt haben — frither, Osmanisches Reich — und
deswegen, wenn du die dann fragst, ,,was ist dir wichtiger?*, kommen die davon nicht los. (Ey-
p-Sultan, S. 87)

Deutlich zeigt sich, wie widerspriichlich die Verhiltnisse in der Tirkei von Jugendli-
chen tiirkischer Herkunft in Deutschland eingeschitzt werden: Einerseits gilt die
Turkei als islamisches Land, gelten die Tirken als islamisches Volk, andererseits
verweisen viele Befragte darauf, dass lingst nicht alle Tirken Muslime seien, dass
politische Interessen den Islam behinderten und dass das Streben nach der Moderne
und nach Europa die Religion gefdhrde. Und hier zugespitzt: Die jetzigen Tiirken leben
nicht nach dem Islam.

M.: Die Tirkei ist halt kein islamischer Staat, sondern ein islamisches Volk. Von daher gibt’s
alles, was es hier gibt, das gibt’s auch da. Wenn nicht sogar viel schlimmer. (Mevlana IL., S. 44)

127

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Die Beurteilung tiitkischer Verhiltnisse, ob sie nun explizit kritisiert werden
und/oder trotzdem (auch) eine Identifikationsfolie darstellen, haben entscheidende
Bedeutung fiir das Bewusstsein der Jugendlichen als Migranten mit tirkischen Wur-

zeln.

0.A.: Das ist 'ne heikle Diskussion. Sogar mit meinem besten Freund diskutiere ich dariiber. Ich
sag” mal, wenn wir fromme Moslems sind, der ist genauso fromm wie ich. Und es geht wirklich,
dass man an beides [Tirkentum und Islam, HLF] glaubt. Dass man sich wirklich so stark emoti-
onal mit dem Land Tirkei verbindet. Es gibt Nicht-Ttrken, die Moslems sind, die das ankotzt,
dass viele Tiitken so nationalbewusst sind, die sich dadurch benachteiligt fihlen. Aber genauso
gibt es Nicht-Moslems, die die Tiirkei genauso licben. Aufgrund der Osmanen. Und es gibt
Moslems, die aufgrund der Osmanen die Tiirken fast hassen. Das ist echt ’n politisches Thema,
dass mit Vorsicht zu genieen ist. (Eyiip-Sultan, S. 88)

Insgesamt neigen die Jugendlichen dazu, ein gleichermaBlen undurchschaubar wie
beliebig scheinendes Konglomerat aus Tradition, Kultur und Religion zu bilden. Alle
drei Begriffe sind dabei fihig, je wechselweise die anderen zu tiberlagern. Solche U-
berlagerungen werden insbesondere dann heftig kritisiert, wenn Tradition oder
Kultur die Religion dominieren. Dabei wird dann der wahre Islam, der Islam der Ge-
bildeten, gegen bestimmte tiirkische Traditionen oder Kultur(en) in Stellung gebracht,
hier: der Blutrache.

Sa.: Das gibt’s heute noch. Das wird alles noch gemacht. Die ganzen Traditionen dauern heute
noch an. Wo sich Leute erschieBen wegen ’ner Kleinigkeit, oder riesige Familien aufgel6st wer-
den, durch solche SchieBlereien. Das gibt’s ja heute noch. Das ist auch unislamisch, dass man
einen einfach so erschief3t. (Mevlana 11., S. 45)

Se.: Diese ganzen Racheakte — (Mevlana I, S. 45)
M.: — Rache gibt’s ja im Islam nicht — solche Traditionen. (Mevlana I1., S. 45)

Sa.: Aber je mehr sich die Bevélkerung bildet, werden diese Traditionen tiberholt, oder tiberrollt.
(Mevlana I1., S. 45)

M.: Genau. Das hat auch was mit Bildung zu tun. Diese ganzen Traditionen da, diese Rache-
scheifle da. (Mevlana IL., S. 45)

HLF.: Und gibt es so was wie islamische Traditionen, die in der Tiirkei in Vergessenheit geraten
sind, von denen ihr meint, die muss man wieder neu entwickeln, beleben? (Mevlana I, S. 46)

M.: Islamische Traditionen — ich — (Mevlana 11., S. 46)
HILF.: —in der Tirkei hat’s ja, ich meine unter Atatiirk sind bestimmte Sachen abgeschafft wor-

den, sind verboten worden, und jetzt gibt’s ja offensichtlich Leute, die das wieder neu beleben
wollen. So Sachen wie, dass der ezan'# nicht auf Arabisch gemacht werden dutfte, oder dass es

149 Ezan: Gebetsruf, s.a. Anm. 154 und 177.

128

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

’ne Zeit lang gar keine Qur'an-Kurse gab. Konnte das so was wie Re-Islamisierung sein? Oder ist
das einfach nur unterdriickt worden und hat sich sozusagen unter dieser Unterdriickung immer
weiter erhalten? Und jetzt wird’s nur wieder sichtbar? (Mevlana I1., S. 46)

Se.: Sie meinen jetzt mit der Re-Islamisierung den Islam wieder aufbauen? (Mevlana 11., S. 46)
HLF: Ja. (Mevlana 11., S. 46)

Se.: Ich denk’ mal, da gibt’s schon Aktivititen in der Tirkei. Aber denen wird meistens ein Stein
in den Weg gelegt [lacht]. (Mevlana I1., S. 46)

Solche Kritik an der tiirkischen Gegenwart, an der politischen Lage in der Turkei,
wird von Befragten aus allen Dachverbianden getibt. Im Zentrum stehen dabei die
spezifisch tirkische Form des Lazzismus und, damit verbunden, die vermeintliche
Beschrinkung der Religionsfreiheit. Der Laizismus fordert eine strikte Trennung
von Religion und Staat. Die tlrkische Variante des Laizismus geht zurtck auf die
Republikgrindung durch Mustafa Kemal Pascha (,Atatiirk®), der nach dem Unter-
gang des Osmanischen Reichs die Turkei zu einer sikularen Republik europiischen
Zuschnitts entwickeln wollte. Waren seit Mitte des 19. Jahrhunderts schon einzelne
europiische Rechtstopoi tibernommen worden, wurden nun nacheinander und sys-
tematisch alle islamischen Formen von politischer Herrschaft abgeschafft, das Jus-
tizwesen von der islamischen Gerichtsbarkeit gelést, und schlieBlich auch das islami-
sche Bildungswesen aufgeldst. Viele Moscheen wurden geschlossen, die islamischen
Otrden verboten und die Ausbildung von Geistlichen unter staatliche Kontrolle ge-
stellt. Die letzten wichtigen Einschnitte betrafen das (Privat-)Leben der Birger: Is-
lamische (geistliche) Kleidung und Barttracht wurden verboten, Ehrentitel abge-
schafft, und eine ,Zivilehe® gesetzlich vorgeschrieben. SchlieSlich wurde der gregori-
anische Kalender (und mit ihm der Sonntag als arbeitsfreier Tag) und die lateinische
anstelle der osmanisch-arabischen Schrift eingefithrt. Diese Reformschritte dringten
den Islam bis in die 50er-Jahre hinein in die Defensive; erst danach konnte er sich,
unter allerdings verinderten Bedingungen, wieder zu einem bedeutenden, auch
machtpolitischen Faktor entwickeln. Trotzdem bleibt der Laizismus weiterhin Ver-
fassungsziel, das nicht zuletzt durch das Militdr durchgesetzt wird (zwischen 1960
und 1980 gab es drei Militirregierungen, die jeweils politische Machtzuwichse religi-
6ser Krifte verhindern wollten). Inzwischen duflern sich aber viele Parteien pro-
islamisch. Die Tiirkisch-Islamische-Synthese wird von einem groflen Teil des politischen
Spektrums propagiert; dass sie auch in die Einstellungen der interviewten Jugendli-
chen eingegangen ist, wird an zahlreichen Stellen deutlich. Seit 1961 ist ein Prdsidium
[fiir religidse Angelegenbeiten (kurz: Diyanel) dem Ministerprisidenten unterstellt; ohne
eigenes Recht auf politische Stellungnahmen ist es im Laufe der Jahre als Kontroll-
organ islamischer Religion in Erscheinung getreten und hat sich erst in jiingerer Zeit

zu einem zumindest fallweise auch pro-islamisch agierenden Apparat gewandelt. So

129

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

wird die Tirkisch-Islamische Synthese nicht zuletzt von Beamten dieser Behérde propa-
giert. Im europiischen Ausland ist die Dzyaner mit AulBlenstellen vertreten, deren
wichtigste Aufgabe wohl darin besteht, die migrierten muslimischen Tirken tber
den Islam an den Nationalstaat zu binden.!s Zugrunde liegender MaB3stab fiir Religi-
onsfreiheit ist fiir alle Befragten die deutsche Praxis, die durchweg positiv bewertet
wird. Religionsfreiheit ist deshalb fiir viele ein zentraler Grund, dass sie lieber® oder
,besser® in Deutschland als in der Ttrkei leben wollen und kénnen. Was die Jugend-
lichen als alltigliche Einschrinkungen in der Turkei beschreiben, geht jedoch tat-
sachlich weit Uber die tlirkische Realitidt hinaus; z.B. ist es durchaus nicht so, wie
vielfach vermutet und sogar behauptet wurde, dass Qw'an-Kurse verboten wiren.
Auffillig daran ist vor allem, dass Jugendliche aller Dachverbidnde — auch des quasi
staatlichen — solche Vermutungen hegen.

T.: Und die Tirkei ist ja eigentlich kein islamischer Staat. Da ist ja Demokratie, sag ich mal, aber
vielleicht 70 % sind ja irgendwie gegen den Islam; also dass der Islam was mit der Regierung zu
tun hat. Und deshalb kénnen die bocas da nicht so frei reden. Das ist eben der Unterschied zwi-
schen der Ttrkei und hier. (Fatih L, S. 5)

HIF.: Also kann man sagen, die politischen Probleme in der Turkei, die rithren sozusagen bis in
die — (Fatih 1., S. 5)

T.: — die springen auf die Religion tiber. Deshalb ist das hier in Deutschland besser. Das man
das hier lernen kann, weil die hocas besser rauskommen, mit dem. (Fatih 1., S. 5)

HLF.: Die missen kein Blatt vor den Mund nehmen? (Fatih 1., S. 5)
T.: Genau das. (Fatih L, S. 5)

V' Das ist diberhaupt ein sehr wichtiges Thema, die Unterscheidung zwischen Tradition und
Religion. Zum Thema Politik und Qur'an, Politik und Islam — das, sag” ich mal, ist ein Problem
in der Tirkei, das uns hier nichts angeht. Die Jugendlichen, die hier aufgewachsen sind, denen
ist das meistens scheiBBegal, was in der Tiirkei passiert, auf gut Deutsch. Die meisten interessiert
das gar nicht, was da abgeht in der Politik. Okay, es gibt hier viele Jugendliche, die sich dafir
interessieren, die dazu auch ein bisschen was machen wollen, aber, wie 1. schon gesagt hat, in
der Tirkei gibt es Laizismus, da wird unterschieden zwischen Laizismus und Islam. Religion und
Staat gehéren nicht zusammen. Das muss getrennt werden und das wird auch getrennt. Und
deswegen kénnen die hocas in der Tirkei — denen wird vorgeschrieben, was sie zu sagen haben.
Die dirfen den Staat zum Beispiel niemals kritisieren. Aber das ist ein anderes Thema. Da
mochten wir gar nicht drauf eingehen. (Fatih 1., S. 5f)

Aktuellen politischen Themen, das wird noch zu vertiefen sein, ist nach Meinung
aller Jugendlichen zmmer eine gewisse Brisanz eigen. Die Aussage, da michten wir gar
nicht dranf eingeben, wird in vielen Gesprichen und fast stereotyp wiederholt. Dagegen

150 Vgl. zu Gegenwart und Geschichte: Spuler-Stegemann (1996: 232-246). Zur Auslandsorganisa-
tion: Seufert (1999: 283).

130

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

wird das vergangene Osmanische Reich hiufig und mit unterschiedlichen Absichten
ins Spiel gebracht. So sind idealisierte Vorstellungen von der Turkei zu beobachten,
insbesondere von der Zeit des Osmanischen Reichs, die flugs zu der tiirkischen Ver-
gangenheit erklirt wird. Im Allgemeinen steht es dabei als positive — weil islamische
— politische Ordnung der tiirkischen Gegenwart gegentiber. Einige Jugendliche er-
kennen in ihm auch ein fir die Gegenwart taugliches Modell.’s* Hiufiger schwingt
jedoch wie in dem oben zitierten Interviewausschnitt eine gewisse Ambivalenz mit,
wenn die Befragten am Beispiel des Osmanischen Reichs die tirkische Tagespolitik
kritisieren, gerade wenn es um die europdische Orientierung und die Bezugnahme
auf die Moderne geht, weil sie natiirlich wissen, dass die Vorenthaltung umfassender
demokratischer politischer wie sozialer Rechte in der Turkei eben auch Ergebnis
einer vormodernen Gesellschaftsstruktur ist.

H.: — ich versteh’ auch nicht warum, aber die Turken in der Turkei, die schimen sich mittler-
weile dafiir, wie die Osmanen damals regiert haben — weil die halt versucht haben, nach dem
Qur'an zu regieren — (Eytip-Sultan, S. 90)

O.D.: — ja, das ist einfach in deren Natur, das ist ein Extrem: Entweder ist etwas im gesamten
System gut oder schlecht. Sie kénnen nicht sagen — man kann doch ruhig sagen, ,,im Osmani-
schen Reich, im System des Osmanischen Reiches war dies gut und das war schlecht®. Das ist
cin Problem der Turken, oder in der Veranlagung der Tiirken. Diese extreme Haltung, dass man
in Bezug auf eine Sache sich extrem verhilt. Du findest kaum in der Tiirkei eine Lésung oder
irgendwas, wo sic die goldene Mitte suchen, in Anniherung getroffen haben. Und man sicht,
was fiir Folgen das in der Turkei hat. (Eytip-Sultan, S. 90)

O.A.: Fortschritte versuchen die immer durch Unterdriickung voranzutreiben, um gar nichts
erst aufkommen zu lassen, um eine negative Tendenz gar nicht erst aufkommen zu lassen. Nur:
das lauft irgendwie mist. (Eyiip-Sultan, S. 90)

Es gibt daher durchaus auch eine Wertschitzung moderner, pluralistischer Gesell-
schaften, die dem Einzelnen groBere Entfaltungsméglichkeiten bieten, auch und
gerade im Bereich von Religion.

17 Diese Muslime, die hier leben, die kriegen viele Kulturen auf ein Mal mit, und das ist sechr
positiv. In der Tirkei kann ein Moslem wahrscheinlich seine Religion nicht so gut ausleben wie
die, die hier leben. Weil die hier alles sehen. Sie kennen die Unterschiede und konnen besser
beurteilen, kénnen besser auf die anderen Kulturen zugehen, kénnen besser auf die christliche
Religion zugehen, besser auf die anderen Religionen zugehen. Die Moslems, die hier in
Deutschland, Belgien oder was weil3 ich wo leben, jedenfalls nicht in einem muslimischen Land
leben, die leben ihre Religion viel intensiver aus. (Fatih L., S. 32)

151 Auf die Frage, ob man heute einen Staat und insbesondere seine Rechtsprechung nach den
Prinzipien des Osmanischen Reichs gestalten kénnte: 1. Also, es hat jedenfalls 700 Jahre lang
im Osmanischen Reich geklappt. (Fatih 1, S. 11). Ahnliche Auffassungen sind weit verbreitet —
und falsch! Der Irrtum beruht auf den 700-Jahtfeiern der Grindung des Osmanischen Reichs,
die kiirzlich auch in Deutschland begangen wurden.

131

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Viele Kulturen zu kennen wird hier deutlich als ein Vorteil begriffen. Dagegen steht
,die tirkische Kultur hiufig als eine eindimensionale, reduzierte, die man allenfalls
wegen ihrer eurozentrischen Fixierung belichelt.

0.A.: Wenn du tiirkische Traditionen auf TRT!52 sichst, unser Land, so wie das da vorgestellt
witd — das ist doch kein Unterschied mehr zu einem europidischen Land. Ich mein’, [ironisch]
wit wollen ja auch unbedingt ’n europiisches Land sein, davon ganz abgeschen — wobei nichts
dagegen spricht — [alle lachen| (Eytip-Sultan, S. 89)

Hier offenbart sich die kritische Haltung gegentber (inner-)tiirkischen Modernisie-
rungsprozessen und gugleich, dass fiir die Mehrzahl der Befragten die Europdisierung
der Turkei tatsdchlich ohne Alternative ist. Gleichzeitig ist gegeniiber der Kultur,
dem sonst oft so hoch gehaltenen Wert ,der Tturken, eine ironische Distanz nicht zu
tberhéren:

O.D.: — [ironisch] die Ku/tun [alle lachen anhaltend, einer verschluckt sich, muss husten] (Eyiip-
Sultan, S. 89)

0.A.: — nein, was ich sagen wollte ist, die Deutschen kommen in die Tiirkei, und wollen die
Tirken von frither sehen. Und die Tiirken, [ironisierend, emphatisch] die prisentieren sich so
modern, wit wollen modern sein. Wir wollen dazu gehéren, koste es was es wolle, egal ob die Reli-
gion dabei draufgeht, ob die Kultur dabei draufgeht, Hauptsache wir Tirken, wit zeigen, wie
modern wir sind. Also der Begriff modern, der hat uns als Land so viel gekostet. Und das ist nichts,
was ich meinen Kindern weitergeben méchte. Das ist mittlerweile auch Kultur geworden. (Ey-
tip-Sultan, S. 89)

Bei den wenigen ausgeprigter nationalistisch gesinnten Befragten heillt es zuge-
spitzter, das Verhaltnis von Tirkentum und Islam sei ,,wie Nagel und Fleisch — wenn
man das trennen will, tut das web* (S.: Yunus-Emre, S. 27f.). Die Folgen der kemalisti-
schen Reformen und das anhaltende tiirkische Streben nach Europa werden von
ihnen kritischer betrachtet. Deutlicher und vor allem hdufiger zu héren sind aber
eben jene Stimmen, die die sikulare Bundesrepublik verteidigen und den eigentlich
islamischen Charakter's der deutschen Gesetzgebung, und hier speziell der sozialen
Absicherung, betonen. Dann wird die garantierte Religionsfreiheit gewtirdigt, und
zugleich kritisiert, dass es diese Freiheiten in der Tirkei nicht gebe.

I7.: Also, ich liebe mein Vaterland, ich bin Tirke, ich bin hier als Tiirke geboren und hier aufge-
wachsen. Man ist immer noch irgendwie Tiirke. Also ich bin so. Vielleicht fiihlen sich andere
anders. Man ist auch ein bisschen stolz, dass man Tirke ist. Vielleicht liegt das an der Erzie-
hung, weil ich auch nicht. Auf jeden Fall ist man trotzdem traurig, dass man hier in Deutsch-

152 Staatlicher tiirkischer Fernsehsender, der in Deutschland im Kabel zu empfangen ist; die meis-
ten Befragten priferieren allerdings andere, tber Satellit zu empfangende TV-Sender.

153 Im Interview mit Jugendlichen der Eyiip-Sultan-Moschee wurde dem Grundgesetz wegen sei-
ner sozialen Ausgewogenheit diese Qualitit zugesprochen.

132

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

land seine Religion viel besser ausleben kann als in der Tirkei. Wenn man so sicht, was zum
Beispiel in der letzten Woche in der Ttrkei passiert ist, dass eine junge Frau, die bedeckt ist, die
von der Bevolkerung gewihlt worden ist, in den Bundestag, als Abgeordnete, dass die nicht in den
Bundestag reinkommen konnte, in den #irkischen Bundestag jetzt, weil sie bedeckt war — wenn
man daran denkt, dann versteht man das nicht, wieso hier und wieso da nicht. In Deutschland
ist es nicht so! (Fatih 1., S. 30)

Wie auch immer der Islam in der Turkei beschrieben wird, stets wird er als ein Be-
reich begriffen, dessen Grenzen — zu Unrecht — von der jeweils aktuellen Politik
bestimmt werden. Und tatsichlich sehen die meisten Befragten die politische und die
religiése Sphire in Konkurrenz zueinander. Der Religion sind aus ihrer Sicht dabei
regelmiBig Beschrinkungen auferlegt. Politik wird deshalb, auch wenn tatsdchlich
nicht alle befragten Jugendlichen im eigentlichen Sinn wnpolitisch sind, sondern auch
noch dann, wenn sie parteipolitisch organisiert sind oder entsprechende Sympathien
hegen, als Ursache allen Ubels in der gegenwirtigen Tiirkei betrachtet. So beschrei-
ben Jugendliche in fast allen Interviews zunichst solche Hindernisse, die ihnen in
Deutschland bei der Ausiibung ihrer Religion vermeintlich entgegenstehen. Kon-
kreter Ausdruck dieser Hindernisse ist etwa die ablehnende Haltung von Offentlich-
keit und Behorden gegentiber dem ezan'st. Da heiB3t es dann, dass es in der Tirkei
schlieBlich auch Christen nicht verwehrt wiirde, mit Glockengeldut zum Gottes-
dienst zu rufen. Bei genauerer Nachfrage wird jedoch von vielen — auch — ausgesagt,
dass sich auch in der Tirkei, vielleicht sogar gerade dort, der Islam nicht frei entfal-
ten kénne. Die Rechte Einzelner, etwa der tolerantere Umgang mit der Bedeckung
der Frauen in der staatlich-6ffentlichen Sphire, werden dann héher bewertet als ein
erzwungener Verzicht auf den Gebetsruf.

HILF.: Ist es hier in Deutschland, also in einer Umgebung, wo es relativ wenige Muslime gibt,
schwieriger, Muslim zu sein als in der Ttrkei? (Hicret IL., S. 29)

T.: Ich wiird’ mal sagen, hier ist das ein bisschen schwerer, weil dort, die ganze Gesellschaft,
jeder ist dort Moslem. Aber hier: man geht in die Moschee und danach geht man wieder in die
Allgemeingesellschaft von Deutschland rein und redet dann wieder und danach wieder in die
Moschee und so. Ich wiird’ mal sagen, ein bisschen schwerer ist das hier schon. (Hicret II., S.

29)

154 Der Gebetsruf, mit dem der Muezzin vom Minarett fiinfmal tiglich zum Gebet auffordert; vie-
lerorts gibt es — bisher meist vergebliche — Bestrebungen seitens der Moscheegemeinden, die
Etlaubnis zu erhalten, mindestens an Freitagen den ezan tber Lautsprecher in die Umgebung
der Moscheen zu tbertragen. In Duisburg war der ezan zwischenzeitlich einer Gemeinde zuge-
standen worden. Darauthin entziindeten sich heftige Auseinandersetzungen mit der deutschen
Wohnbevolkerung, die sich beldstigt fithlte. Eine evangelische Duisburger Kirchengemeinde
sah das Erbe des Abendlands bedroht und entfesselte einen Kulturkampf mit groBer Publizitit.
Der verantwortliche Pastor wurde wegen seiner extremen Positionen auch innerhalb der Kirche
scharf kritisiert (vgl. Dietzsch et al. 1997 und Anm. 177).

133

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Mzt.: Ich finde, hier ist das sogar leichter als in der Tirkei. Ich weill nicht — Turkei? Hier kann
man im Sportunterricht, wenn man jetzt 'n Kopftuch trigt, also dann muss man nicht mitma-
chen. Wegen der Regierung. In der Tirkei musst du das abnehmen, da darfst du nicht mit dem
Kopftuch da rein, obwohl das *n Land ist, wo der Islam ist. (Hicret I1., S. 29)

HILF.: Das war ja auch im letzten Jahr, glaube ich, in Ankara, dass Frauen mit Kopftiichern sich
gar nicht einschreiben konnten an der Uni? (Hicret I1., S. 31)

T.: Und Minner mit Bérten. Also, die Regierung ist auch ’n bisschen, will ich mal sagen — (Hic-
ret IL, S. 31)

M.: — kommunistisch — (Hicret 1L, S. 31)
T.: — die Personen, die da gerade an der Macht sind, sind echt ’n bisschen — (Hicret IL., S. 32)
Ab.: — das ist das Militdr — (Hicret I1., S. 32)

T.: — Militdr, auch, aber dadurch kommen auch diese Parteien an die Macht, die solche Gesetze
schaffen. (Hicret I1., S. 32)

HILF.: Ist Fazilet jetzt eigentlich verboten? (Hicret I1., S. 32)

T.: Fazilet, wei3 ich nicht, Refah wurde ja verboten. Und Fagilet — (Hicret 11., S. 32)
M.: — Fagilet noch nicht. (Hicret 11., S. 32)

HILF.: Aber das wollten sie auch schon, glaube ich. (Hicret 1L, S. 32)

M.: Die wollen das — (Hicret 11., S. 32)

Ab.: —ja, das dauert nicht mehr lange. (Hicret I1., S. 32)155

Immer werden solche Einschrinkungen oder, um in der Sprache der Jugendlichen
zu bleiben, Restriktionen gegeniiber der richtigen Praktizierung des Islam der Politik
und ihren Interessengruppen (hier: wechselweise ,dem Militdr® oder ,den Kommu-
nisten®) zugeschrieben. Allenfalls die jeweilige Motivation dieser Interessengruppen
wird unterschiedlich begriffen: Manche Befragte, insbesondere die eher nationalis-
tisch gesinnt sind — im Fall des der Untersuchung zugrunde liegenden Samples

155 Im Sommer 2001 wurde das Verbot gegen die Fazilet-Partei ausgesprochen. Kurz darauf kam
es zur Neugrindung zweier islamischer/islamistischer Parteien, deren programmatische Aus-
richtung noch nicht genau abzuschitzen ist. Der designierte Vorsitzende einer der Parteien, der
ehemalige Istanbuler Biirgermeister Erdogan gab im August 2001 der tiirkischen Presse zahlrei-
che Interviews, in denen er sich deutlich gewandelt zeigt: die geriat kénne kein Modell moderner
Rechtssprechung sein, Laizismus sei zwingende Grundlage des Staates, und die Glaubensfrei-
heit des Einzelnen unverzichtbares Menschentrecht. Wie schon so hdufig in der Vergangenheit
fragen die Kommentatoren auch dieses Mal, ob die Verwandlung eine duBere, nur taktische, o-
der eine tatsichliche und glaubhafte sei.

134

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

nachdriicklich die Mitglieder der ATIB-Gemeinde —, sehen diese Motivationen eben
als von auflen, von nicht-tirkischen Interessen tiberlagert.1se

Sa.: Ich finde eigentlich, wir sind hier freiziigiger als in der Trkei. (Mevlana II., S. 8)
HILF.: Was Religion angeht? (Mevlana II., S. 8)

Sa.: Ja genau. Abgesehen von diesem Gebetsruf sind wir hier eigentlich freiziigiger als in der
Tirkei. (Mevlana II., S. 8)

Das zentrale Symbol, an dem sich far die — mdnnlichen — Jugendlichen praktizierter
Islam ausweist, ist auch hier das Kopftuch, die Bedeckung der Frauen. Wenn, von
welcher Seite auch immer, das Tragen des Kopftuches eingeschrinkt oder gar ver-
wehrt wird, nehmen die Jugendlichen dies viel stirker wahr als etwa solche Vor-
schriften, die die méinnliche Kleidung oder Barttracht reglementieren.!s”

M.: Das Problem in der Tirkei ist, dass Frauen, junge Midchen, die lernen wollen, egal ob die
Anwalt oder Arztin werden wollen, dass die daran gehindert werden, nur weil sie ein Kopftuch
tragen. Also, das muss man sich erstmal vorstellen. Dass man den Beruf nicht ausiiben kann,
dass man nicht mal ’ne Méglichkeit kriegt, irgendetwas zu lernen, weil man ein Kopftuch trigt.
So etwas gibt es hier gar nicht. Es gibt so viele tirkische Madchen, die sind Arzthelferin mit
Kopftuch, die arbeiten an der Kasse mit Kopftuch, alle méglichen Sachen. Das muss man sich
erstmal vorstellen, dass man das in Deutschland machen kann und dass das im eigenen Land per
Gesetz vetboten wird. (Fatih 1., S. 30)

Die Jugendlichen stellen aber auch fest, dass Gefihrdungen, mit denen sie in
Deutschland konfrontiert werden — Alkoholkonsum, Prostitution und die Kommer-
zialisierung von Sexualitit, Gliicksspiel, der Genuss von Nahrung, die nicht be/i/ ist —
in der Tirkei auch, teilweise sogar in stirkerem Maf3e (Glicksspiel!), zur Lebensrea-
litit gehoren.

HLF.: Im Grunde genommen ist es aber doch auch so, dass es hier fast noch besonders schwer
ist, seine Religion zu erhalten, weil man eben eine Umgebung hat, in der alles ganz anders ist.
Und hier wird eben Alkohol getrunken, und es gibt Spiclhéllen, und — (Mevlana II, S. 43)

M.: — das gibt’s in der Turkei auch. (Mevlana II, S. 43)

HLF.: Auch diese Zockerbuden, die gibt’s auch? (Mevlana 11, S. 43)

156 In einem Gedichtnisprotokoll, das Teile des Interviews mit Jugendlichen der Yunus-Emre-
Moschee wiedergibt, die nicht per Tonband aufgezeichnet werden konnten, ist die Rede von
verschiedenen Geheimdiensten, unter anderem CIA und Mossad, deren erfolgreiche Arbeit als
Ursache der Schwierigkeiten von Tirken in der Tirkei aber auch in der Migration, it einer
Stimme zu sprechen, verstanden wird. Zu den Tirken gehorten in diesem Gesprich ausdricklich
auch die ,Turkvolker® der Anrainerstaaten.

157 Gole (1997: 33-54) zeigt, wie zentral die Stellung der Frau in zeitgendssischen islamistischen
Diskursen in der Ttrkei diskutiert wird.

135

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

M.: Auf jeden Fall. Sogar viel schlimmer als hier. (Mevlana II, S. 43)

Se.: Hier wurden ja welche zugemacht, oder? (Mevlana II, S. 43)

Dass in Bremen mehrere tiirkische Lokale, in denen illegales Gliicksspiel betrieben
wurde, geschlossen wurden, geht auf die Initiative von muslimischen Organisationen
zuriick. Wenn die Motivation fiir dieses Handeln auch eher moralisch-religits sein
mag, so ist der Effekt wohl doch auch ein gesellschaftspolitischer. Diese Dimension
wird jedoch von den Jugendlichen zurtickgewiesen: Fragen des Interviewleitfadens,
die offen politische Einschitzungen oder politisches Handeln betrafen, gleichgtltig
ob auf die Turkei oder Deutschland bezogen, wurden zunichst zuriickgewiesen.
Also, ich denke, das hat viel mit Politik u tun — und — iiber so was u reden — ich weif§ nicht.
(T: Fatih 1, S. 8), hie3 es dann etwa.

HLF.: Uber Politik [ironisch] wird ja in den Moscheen immer nicht so gerne gesprochen, aber
wenn man sich die politische Situation in Deutschland oder in der Turkei anguckt, da gibt’s ja
’ne Menge Unterschiede. Habt ihr, auf diese beiden Linder bezogen, andere politische Interes-
sen. Oder sagt ihr, was in der Tirkei passiert, das geht euch gar nicht mehr richtig an? (Fatih 11,
S. 45)

A.: Das geht mich — ich mein’, ich bin nicht so davon betroffen. (Fatih 11., S. 45)

K.: Wir leben hier. Wir sind hier aufgewachsen. Wir kennen das ja da auch nicht. Das geht uns
eigentlich auch nichts an. (Fatih IL, S. 45)

Die suggestive Vorgabe der Frage wird hier nur bedingt aufgenommen. Der Befragte
A. prizisiert vielmehr, er sei davon nicht so betroffen. Tatsichlich haben die meisten Ju-
gendlichen eine deutliche Meinung iiber das politische Geschehen in der Tirkei und
die fillt in aller Regel negativ aus. Auffillig weil unerwartet ist dabei, dass Jugendli-
che aus DITIB-Gemeinden sich in ihren Einschitzungen nicht sonderlich von denen
aus Milli-Girii-Gemeinden unterscheiden. Fir die Einschitzung der politischen
Verhiltnisse in der Tirkei scheint es der IGMG durch ihre stirker auf Migration
und die in Europa lebenden Tiirken ausgerichtete inhaltlichen Positionen gelungen
zu sein, unter den religids gebundenen Jugendlichen tirkischer Herkunft in
Deutschland eine Art Meinungsfihrerschaft zu erringen.

HLF.: Zum Beispiel durfte tber Jahre der ezan nicht auf Arabisch gerufen werden, sondern
musste auf Tirkisch gerufen werden. Oder was Kleidung angeht. Es war ’ne Zeit lang proble-
matisch, islamische Kleidung zu tragen, oder Beamte durften keinen Vollbart haben. Das hat’s
doch gegeben. (Fatih II., S. 33)

A.: Das ist sowieso, ich mein’, wenn dort die Grundgesetze gelten, dann ist das sowieso Unsinn,
dass man das nicht datf. (Fatih I1., S. 33)

136

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Offensichtlich wird hier eine deutsche Verfassungsrealitit — wenn dort die Grundgesetze
gelten — auf die Tirkei Gbertragen. Daran ldsst sich ablesen, wie weit die Jugendlichen
demokratische Normen und Standards schon verinnerlicht haben und dass sie in
Bezug auf ein Zusammenleben von Menschen verschiedener Weltanschauungen Teil

am westlichen Diskurs haben.

F.: AuBlerdem méchte doch die Tirkei — hat doch das Bestreben, in der Entwicklung so wie die
Linder hier in Europa zu sein, mit den Grundsitzen und mit den Menschenrechten. Das halten
die doch auch wieder nicht ein, wenn die das mit den Kopftiichern — das geht ja nicht mit den
Menschenrechten. (Fatih I1., S. 36)

Das insgesamt in der islamischen Welt umstrittene Konzept ,Menschenrechte® wird
hier fir die Tirkei eingeklagt. Das Kopftuch gilt als selbstverstindlicher Teil religio-
ser Praxis.’8 Alle Befragten lehnen so das tirkische Verbot der Bedeckung im 6f-
fentlich-staatlichen Raum ab. Das Verbot fiir kopftuchtragende muslimische Stu-
dentinnen, sich fir ein Universititsstudium zu immatrikulieren, wird hiufig als Bei-
spiel genannt, ebenso dass, so wurde es jedenfalls in einem Fall behauptet, Frauen
nicht ,bedeckt’ in einem Krankenhaus behandelt wiirden. Uberhaupt gibt es, was die
Behinderung der freien Religionsausiibung in der Ttiirkei angeht, viele offensichtlich
falsche Annahmen. So wurde beispielsweise von einigen Jugendlichen (auch von
solchen, die einer DITIB-Gemeinde angehéren) die Ansicht vertreten, dass Qur'an-
Kurse in der Tturkei verboten seien.!s

HILF.: Im Qur'an-Unterricht, gibt’s da Unterschiede zu dem in der Tirkei? Oder ist das hier und
da dasselbe? (Mevlana 1., S. 3)

Se: Der darf dort zur Zeit, glaub’ ich, gar nicht gegeben werden, in der Tirkei. (Mevlana 1., S. 3)

Sa.: — das ist ja auch in der Ttrkei ein bisschen — politisch bedingt, die ganzen Sachen, wie man
den Islam auslebt, wie man den ausleben kann. Zum Beispiel wiirde ich natitlich eines machen,
dass mit der Kopftuchsache, das miisste in der Tirkei so freiziigig sein, wie sonst auch. Und
auch das mit den ganzen Qur'an-Kursen: die miisste man wieder einfithren. Die sind ja zur Zeit
vetboten. (Mevlana 11, S. 46)

Weitere Jugendliche berichten, und das scheint eher realistisch, dass ihre Eltern oder
GroBeltern den Qur'an aufgrund friherer politischen Verhiltnisse in der Turkei
wenn iiberhaupt, dann nur im Verborgenen hitten lernen kénnen. Dass die religicse
Unterweisung dann nicht in den Hinden der Gemeinden, sondern oftmals in denen
von Familienmitgliedern gelegen habe, ist in ihren Augen der Grund fiir ein Islam-
verstindnis, dass stirker auf Tradition und Kultur zuriickgreife als auf Qwr'an-
Lektire.

158 Zur Bedeckung der Frauens. S. 177-191.
159 Vel. Kap. 5, Anm. 347.

137

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

I7.: Es gab Zeiten in der Tiirkei, in den 40er-, 50et-, 60et-Jahren, wo das Leben der Religion viel
schwieriger war. Es gab sogar eine Zeit, wo Religion auch in der Tiirkei verboten war: In einem
islamischen Land war die Religion Islam verboten! Das muss man sich mal vorstellen! Und viele
unserer Eltern, die sind in den Dérfern aufgewachsen, wo die von der Kindheit an angefangen
haben zu arbeiten, die mussten dem Vater auf dem Feld helfen und dies und das machen — die
hatten tberhaupt keine Zeit, die Religion zu lernen. Die haben nur die Kultur gelernt. Die haben
geschen, der Papa, der biickt sich, legt sich auf den Boden und steht wieder auf und geht freitags
irgendwie beten in die Moschee. Die kannten das, aber gelernt haben die das nicht. Die haben
nur zugeguckt, und das wat’s. Die meisten hatten das Gluck, sag’ ich mal, dass die Eltern ein
bisschen mehr Ahnung hatten und haben das wahrscheinlich von den Eltern gelernt, weil es
damals auch verboten war, in die Moscheen zu gehen und Unterricht zu nehmen. Das war nicht
immer alles so positiv, wie das dargestellt wird. (Fatih I, S. 29£.)1¢0

Wohl weil die politische Lage in der Turkei durchgingig als brisant empfunden wird,
waren in allen Fillen, wenn ich gefragt habe, ob es eines Tages turkische und/oder
islamische Parteien in Dentschland geben konne, die Reaktionen zuriickhaltend oder
deutlich ablehnend. Selbst die wenigen offenen Aard/iner hielten das bestehende hiesi-
ge Parteienspektrum fiir ausreichend. Sogar dann, wenn ich die Argumente noch
vorgab — sinngemal etwa: es gibt ja schliefflich anch eine Christlich Demofkratische Union —,
blieben die meisten Gesprichspartner skeptisch und verwiesen stattdessen auf Bei-
spiele von tirkischen Einwanderern, auch solchen aus jeweils ihren Gemeinden, die
auf kommunalen oder auf Ebenen des Bundes innerhalb verschiedener Parteien ak-
tiv seien. Und auch das nicht, ohne zu betonen, dass grundsitzlich zwischen Politik
und Religion unterschieden werden miisse. Wiederum klingt eine diffuse Abneigung
gegen Politik durch, die nicht zuletzt deshalb paradoxe Ziige trigt, weil die konkur-
rierenden Dachorganisationen sich gerne gegenseitig vorwerfen, in der Zielsetzung
cher politisch als religiés zu sein. In jedem Fall scheint die Wahrnehmung der Ttrkei
generell durch Moscheegemeinden und ihre Gbergeordneten Organisationen ver-
mittelt und beruht nicht auf eigener Anschauung der Jugendlichen. Die Turkei wird
so zu einer negativen Folie, auf der ,unislamische Politik® abgebildet wird. Dass aber
Kemalismus genauso wie Laizismus von Angehérigen aller Dachverbinde glezcherma-
fen kritisiert wird, deutet darauf hin, dass es unter den Jugendlichen durchlissige
Informationsstrukturen zur Weitergabe der ideologischen Wertvorgaben ihrer Ge-
meinden gibt.16!

160 Diese Einschitzung hat weitreichende Auswirkungen auf das Islamverstindnis der Jugendli-
chen und ihre religiése Praxis. Sie soll darum ausfihrlicher in Abschnitt 4.3 (S. 147-215) darge-
stellt werden.

161 Gleiches zeigt sich auch in den kursierenden Vorstellungen von der idealen Moschee, die viele
Jugendliche cher in der typischen Migrantenmoschee verwirklicht sehen als etwa in ihren turki-
schen Vorbildern. Vgl. dazu Abschnitt 4.4, S. 225 ff.

138

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM
4.2.3 Tiirkentum und tiirkischer Nationalismus — Das Osmanische Reich als Bezugspunkt

Auffallig ist, dass dem Begtiff Tiirkentum per se offenbar keine negative Konnotation
anhaftet (Hingegen wird das Aquivalent Deutschtum unter Angehérigen der Aufnah-
megesellschaft mehrheitlich selten positiv benutzt, ihm hingen vielmehr Adjektive
wie ewiggestrig, borniert, deutschtiimelnd, kleinkariert und nationalistisch an). Far
die befragten Jugendlichen scheint dagegen Tiurkentum ein Sammelbegriff fiir posi-
tiv und zuweilen gleichzeitig als problematisch bewertete &ulturelle Eigenschaften der
Turken wie der Einwanderer tiirkischer Herkunft zu sein.’2 Zumindest leiten die
meisten von ihnen aus ihrer Wertschitzung des Turkentums keine politischen
Handlungsmaximen her. Sie distanzieren sich sogar von nationalistischen Einstel-
lungen, etwa jenen der ,Grauen Wélfe'.

H.: Zu den ,Grauen Wolfen!, das hat ja cigentlich — mit dem Islam hat das eigentlich wenig zu
tun, ,Graue Wolfe® hat irgendwas mit Politik und Nationalbewusstsein vielleicht — (Hicret L, S.
18f.)

A.: — also die meisten Jugendlichen, so weit ich weil3, tragen diese Zeichen von den ,Grauen
Wolfen auch nur, weil sie 7/kiicii'%3 sind, Vaterlandstreue. Das heil3t so viel, wie dass die ihr Va-
terland lieben und ihre Religion lieben, diese ziksici. Die meisten schitzen das dann immer
falsch ein und sagen dann hier, ,,das sind die, die in der Turkei die Kurden umbringen® und ,,das
ist die rechte Szene®. Aber die meisten tragen das [Emblem der ,Grauen Wolfe; HLE] nar, weil
das halt die Partei ist, wo die meisten Vaterlandstreuen angehérig sind. Hier in Deutschland ist
halt auch die Beziehung zur Tiirkei sehr grof3 ist. Weil man halt sein Vaterland mag. (Hicret I, S.
20)

H.: Ich glaube, das ist der einzige Grund, warum sie das hier tragen — also die Verbindung zur
Ttrkei als etwas, womit sie sich identifizieren kénnen. Frither waren’s die Flaggen. Also ich hab’
so ’'n Halbmond mit *nem Stern als Kettchen getragen, und das war halt die Identifikation, weil
man ja weil, dass man hier fremd ist, dass man hier eigentlich nicht hingehért. Warum macht
man das? Wir haben’s alle gemacht. Auch viele Tiirken, die weniger Bezug dazu haben, haben’s
gemacht. (Hicret L, S. 21)

HLF.: Und was ist heute, worliber identifiziert iht euch mehr, ibet’s Tirkentum oder tber die
Religion? (Hicret L, S. 21)

A.: Zum meisten Teil iiber’s Tiirkentum eigentlich. Nicht iiber die Religion. (Hicret 1., S. 21)

H.: Das [lacht mit der gelassenen Distanz des Alteren] sollte eigentlich sein: iiber die Religion.
(Hicret L., S. 21)

Der Befragte A., der deutlich jiingere Teilnehmer dieses Interviews, wird hier vom

Befragten H. lachend zurechtgewiesen, Religion sei das vor dem Tirkentum wichti-

162 Vgl. die Interviewausziige Seite 128ff.
163 Ulkiici, wortl. Idealistisch®; auch ,Vaterlandstreue® — eine der Selbstbezeichungen der ,Grauen
Wolfet.

139

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

gere Identifikationsmerkmal. Insgesamt schwingt bei allen Befragten nur in Einzel-
fillen, namentlich bei den Besuchern der ATIB-Gemeinde, tatsichlich eine nationa-
listische Komponente mit. Dabei stehen Verklirungen des friheren Osmanischen
Reichs in cher seltsam anmutender Verbindung mit aktuellen tiirkischen Nationalis-
men, wie sie von vielen tirkischen Parteien und insbesondere der MHP unterhalten
werden. Die Islamisierung der Tirken, hei3t es in einem Interview, sei zwangsliufig
gewesen. Ohne den Islam zu kennen, hitten die Turken schon vorher ,,unbewusst®
das Richtige geglaubt. Die nationalistische Uberhéhung der Tiirken wird so iiber

eine religiose Konnotation eingefthrt.

S.: Bevor die Tirken in den Islam eingetreten sind, haben sie schon die meisten Sachen, wie
zum Beispiel, Opfer, Gebet, Glaube und was he/d/ und baran'%* ist, die meisten Sachen, nicht
stehlen, nicht jemanden ohne Grund t6ten, oder Sauberkeit, dass man eize Frau hat, die ganzen
Kulturverhiltnisse oder der Lebensablauf, das war ja alles gleich. Fast gleich. Die haben ja nur
an einen Gott geglaubt, der irgendwo im Himmel schwebt. Der im Himmel ist, sag’ ich mal. Die
haben gesagt: Himmelgott. |...| Das ist unser Ursprungspunkt, sag” ich mal. Na ja, auf jeden Fall,
das tirkische Volk ist das erste Volk, was ohne Schwierigkeiten, oder ohne Probleme sich damit
abgefunden hat, den Islam zu akzeptieren. Ohne Kampf. Und die anderen Staaten oder die an-
deren Vélker danach oder davor, die sind meist durch Kriege entstanden, weil der Islam auch
immer mehr Macht gehabt hat. Warum? Weil der Islam fiir Recht kimpft. (Yunus-Emre, S. 26)

Dieser Kampf fiir das Recht sei auf besonders glorreiche und beispielhafte Weise im
Osmanischen Reich gefithrt worden. Menschen unterschiedlicher Herkunft und Re-
ligionen hitten hier geschiitzt und geachtet leben kénnen. Den Grausamkeiten der
christlichen Herrscher sei die Barmherzigkeit der Kalifen entgegengestellt worden:
Frauen hitten erstmals rechtlichen Schutz bekommen, Gefangene wiren erstmals
menschlich behandelt worden, in Spanien verfolgte Juden hitten in der Ttrkei eine
neue Heimat erhalten.

S.: Fur mich ist eben der Islam und Tirkentum wie Nagel und Fleisch [zeigt auf Nagel und Na-
gelbett am Zeigefinger; HLF]. Nagel und Fleisch — wenn man daran zieht, wenn man das tren-
nen will, dann tut das ja weh. Dann tut das auch mir weh. Unsere Urviter haben ja versucht,
den Islam zu verbreiten, oder ihn zu beschitzen, die haben viele gute Taten gemacht. Die hatten
sechsunddreiBig Herrscher. Der erste war Jarus Sultan Selimha. Der war der erste tirkische,
sozusagen, osmanische halife, nicht, der Kalif, und der Islam wurde dann von den Tturken repri-
sentiert. Deswegen méchte ich das auch als Punkt hier erwihnen. (Yunus-Emre, S. 27f.)

Der Untergang des Osmanischen Reichs wird als Folge von Po/itik begriffen. Politik,
verstanden als Feld, auf dem allein die Liige herrscht, erscheint in dieser Sicht grund-

sitzlich gefdhtlich. Thre Folgen kénne man bis heute sehen.

S.: Auf jeden Fall ist es meiner Ansicht nach traurig, dass, weil die tiirkische Regierung, oder
bestimmte Gruppen in der Tirkei, darauf zielen, europiisch zu werden, sie ihre eigene Kultur

164 Erlaubtes und Verwehrtes.

140

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

vergessen. Die betrachten das Osmanische Imperium, oder Uberhaupt die ganzen guten Taten,
nicht mehr so aktuell, oder haben ’ne Abneigung dagegen. Es gibt ja viele Menschen, die denken
anders, und jeder hat ja Glaubensfreiheit, 'ne andere Meinung, die er vertreten kann — Demo-
kratie, sag” ich mal. Und da sind eben halt die Qur'an-Schulen meistens benachteiligt in der Tiir-
kei. [...] Siebzehn Jahre war zum Beispiel in der Tiirkei so’ne Herrschaft. Ja, das waren tible Zei-
ten in der Turkei, wo dann immer gegen den Glauben gehandelt wurde, von bestimmten Grup-
pen, die versucht haben den Kommunismus, in die tiirkische Regierung hereinzufithren. Das ist
ja auch alles Politik, und da leidet leider natiitlich der Glaube. (Yunus-Emre, S. 6)

Alles was an der heutigen Tirkei als negativ wahrgenommen und beschrieben wird,
gilt als Folge von Politik, wobei die Turken gegenwirtig als die Opfer internationaler
politischer Interessen gelten.!65 Dass unter allen Ttrken, gemeint sind hier neben
denjenigen, die im Gebiet der Tirkei leben, ausdriicklich auch die Turkwvilker der
Anrainerstaaten, keine Einigkeit herrsche, wird diesen infernationalen Interessen zuge-
schrieben, vor allem aber dem Einfluss Amerikas und seiner Geheimdienste sowie
den dort so erfolgreich titigen judischen und griechischen /lobbies, die eben geschick-
ter agierten als die Ttrken.

Um wiederum dem komplizierten Verhiltnis von Tirkentum — einem Begriff,
der weit mehr meint als nur Herkunft und Staatsangehérigkeit — und Islam auf die
Spur zu kommen, sind Fragen danach in verschiedenen Gesprichssituationen ge-
stellt worden. Abhingig von den Kontexten sind diese an sich dhnlichen Fragen je-
weils unterschiedlich und auch widerspriichlich beantwortet worden. So wurde, wie-
derum von den Befragten, die fur sich Islam und Turkentum nicht trennen wollten,
behauptet, dass die in Deutschland erlittene Diskriminierung Herkunft und Religi-
onszugehorigkeit gleichermallen als Ursache habe. In einem so angelegten Waht-
nehmungsraster kann folgerichtig nicht unterschieden werden, ob die Vorbehalte der
Aufnahmegesellschaft und deren negative Auswirkungen fir die tirkischen Migran-
ten an Nationalitit oder Religion ankniipfen. Diese scheinbar unauflésbare Ver-
kntpfung der Vorurteile, unter denen diese Jugendlichen besonders zu leiden hitten,
wird sogar noch den historischen Verdiensten der Turken zugeschrieben.

Doch im Gesprichsverlauf stellte sich dann hiufig heraus, dass, wenn es um
personlich erlittene Benachteiligungen, etwa in der Schule, ging, der Auslinderstatus
als deren Anlass aufgefasst wurde. Tatsichlich wird dann auch in dem Interview, aus
dem diese Passagen stammen, unmittelbar persénlich erlittene Benachteiligung doch

165 Die aktuelle tirkische Tagespolitik vetlangt den Trigern solcher Ideologien mitunter mithsame
Rechtfertigungsbemithungen ab. Am Beispiel der Bewertung der tiirkischen Auseinanderset-
zungen im Fall des PKK-Vorsitzenden Ocalan kann nachvollzogen werden, wie Anhinger der
,Grauen Wolfe‘ aufgrund von politischem Druck ihre Position modifizieren miissen. Zunichst
hatten sie nimlich wie auch viele andere von mir befragte Jugendliche ein grofles Interesse an
einem kurzen Prozess und einem umgehend zu vollstreckenden (Todes-)Urteil gegen Ocalan.
Nachdem aber die MHP, ,Mutterpartei des hiesigen Ablegers ,Graue Wolfe und immerhin Teil
der gegenwirtig die Turkei regierenden Koalition wie die ganze Regierung auf internationalen
Druck, die Todesstrafe auszusetzen, reagieren musste, nahmen auch hiesige Jugendliche eine
andere Position in dem Fall ein.

141

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

auf den Auslinderstatus zuriickgefithrt. Zwar leiden diese Jugendlichen unter der
Darstellung des Islam in hiesigen Medien, doch individuell erfahrbare und erfahrene
Stigmatisierung wird schlieBlich in Sitzen wie, Awuslinder bleibt Auslinder, zasammen-
gefasst. Uberhaupt lautet so in vielen Interviews das pessimistische Fazit aus sozialen
Konflikten mit Deutschen: Aw Ende bist du doch immer der Auslinder. Tirken wiirden
in der 6ffentlichen Meinung negativ als Abgieber, Schlager, Hitzkipfe'ss abgestempelt.
Benachteiligungen in der Schule, bei der Suche nach Ausbildungs- und Prakti-
kumsplitzen, im Beruf und schlief8lich in den Rechten haben auf den zweiten, den
genaueren Blick Nationalitit und Herkunft als Ursache.

Dass die Diskriminierungsursachen tatsichlich komplex sind, ist den meisten
Jugendlichen bewusst und sie sind durchaus in der Lage, sie zu unterscheiden. So
wissen sie aus eigenem Eirleben, dass Islam fiir groB3e Teile der Aufnahmegesellschaft
ein angstbesetztes Thema darstellt, und sehen deutlich, welches Islambild (der Me-
dien) die 6ffentliche Meinung bestimmt.

HLF.: Wenn es Diskriminierungen gibt, haben die eher mit dem Tirkentum oder eher mit dem
Islam zu tun? (Eyiip-Sultan, S. 84)

O.D.: Ich wiirde sagen, bei Diskriminierungen mit dem Tiirkentum, bei Angst geht es aber eher
um den Islam. Wenn’s um Angst geht, wiirde ich sagen, geht’s vorwiegend um den Islam. Also,
da geht’s dann um so Begriffe, wie Fundamentalismus und Terror. Und wenn’s um Diskriminie-
rung geht, dann geht’s eher darum, Tirke zu sein. (Eyip-Sultan, S. 84f.)

0.A.: Ich glaube auch, den Islam kriegen die [Deutschen; HLF] nicht dazu, sich zu assimilieren.
Ich glaube, das ist das Problem. Ich hét” manchmal, ,,0ah, wir haben ’n Nachbarn, der ist Tiirke,
der ist perfekt, sehr in Ordnung. Wir trinken zusammen Bier®. Da definiert man das so: Ein
guter Tirke ist der, der sich angepasst hat. Nicht angepasst hat im Sinne von, er achtet die Men-
schenrechte, oder die Rechtslage in dem jeweiligen Land, sondern der ist so wie’n Deutscher,
der heiit nur noch Ahmet oder Mehmet und der hat nur noch schwarze Haare und der isst
vielleicht kein Schweinefleisch, das wat’s dann aber auch schon. Oder: ,,wieso, wir tolerieren
doch, wenn iht kein Schweinefleisch esst, ihr kénnt ja auch Rind essen®. Das ist aber keine Tole-
ranz. Es geht viel weiter. — Ich stell’ mir das ziemlich schwer vor, wenn man als Moslem jeman-
den zu sich nach Hause einlddt, wo die Regeln dann wirklich so’n bisschen, ich sag’ mal, krasser
sind oder wo er dann die Regeln so’n bisschen krasser etlebt — da kriegt der hundertprozentig ‘n
Schock. Vor allem, wenn der nichts Gber die Religion weil3, wieso das und wieso dies. Und da-
vor haben die Angst. Ich sag’ mal, mit einem Moslem geht das nicht, aber mit einem Tirken
geht das. Nationalitit und Religion, das sind witklich zwei vo6llig verschiedene Paar Schuhe.
(Eytip-Sultan, S. 85)

HLF.: Wenn ihr eure Identitit beschreibt, was ist da wichtiger, Tiirkentum oder — (Eyiip-Sultan,
S. 85)

0.A.: — der Islam, auf jeden Fall. (Eyiip-Sultan, S. 85)

166 U.a. Yunus-Emre, S. 62; Hicret II, S. 11.

142

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Wenn die Jugendlichen dennoch ihren Auslinderstatus als schwerwiegendere Dis-
kriminierungsursache begreifen, erméglicht diese Annahme ihnen gleichzeitig eine
strategische (aber nicht immer bewusste) Option: Indem sie sich auf Religion beru-
fen, kénnen sie einen Teil des Prestiges, das Religion und religi6sen Gemeinschaften
als Folge der bundesdeutschen Rechtspraxis zukommt, fir sich beanspruchen. Hier
liegt ein Schlussel nicht fiir die Bedeutung des Islam fiir die (jugendlichen) Einwan-
derer, sondern auch fur die gravierenden Verschiebungen, die sich bezogen auf den
Religionsbegriff ergeben. Religion, wenn sie denn von ihrem Selbstverstindnis her in
der Lage ist, an hiesige, westliche Konnotationen des Begriffs anzukniipfen, ermog-
licht den muslimischen Einwanderern erst einen Zugriff auf die immateriellen Guter
der Gesellschaft und untermauert ihren Anspruch auf gesellschaftliche Teilhabe.

4.2.4 Islam contra Nationalisnmus

Speziell die Frage, was wichtiger sei, Islam oder Tirkentum, l6ste in vielen Inter-
views Diskussionen unter den Teilnehmern aus. Die Mehrheit, von den Verfechtern
Nagel-und-Fleisch-Variante abgesehen, setzte den Islam an erste Stelle. Das Tur-
kentum, oder abgeschwicht: die Tiirkei als Land, sei wichtig als etwas, mit dem man
sich identifiziere, aber nicht das Wichtigste. Ein 15-jahriger Gymnasiast, Mitglied

einer Milli-Goriis-Gemeinde, und durchaus nicht allein mit seiner Meinung, sagt:

Al: Wenn ich sage, ,,ich bin Tirke®, ist das irgendwie so rassistisch. Das kommt so rassistisch
an, irgendwie. Aber wenn man Moslem ist, ist das ja &en Rassismus, so. Im Islam ist sowieso
Rassismus streng verboten! Weil es ja auch andere Moslems gibt, zum Beispiel deutsche, arabi-
sche, amerikanische, also von allen Arten. Da kann man nicht sagen, Ttrken sind nur Moslems,
also nur Turken kénnen Moslems sein, oder nur Araber — das ist Rassismus.” (Hicret II., S. 10)

Dieser Gedanke ist durchgingig und erscheint, wenn es denn tiberhaupt eine linger-
fristige Perspektive fiir die Jugendlichen in Deutschland geben soll, zwingend. Wiir-
de Turkentum und Islam nimlich in dieser engen Verbindung stehen bleiben, verls-
re der Islam seine Anschlussfihigkeit.!” In diesem Sinne ist es hdchst bedeutend,
dass die Gewichtung des Begriffspaars Tirkentum und Islam in vielen Gesprichen
zugunsten des Islams entschieden wird.

167 An dieser Stelle sei noch einmal auf Georg Simmel verwiesen, der von der Religionszugehdrig-
keit schreibt, sie sei ,,das bedeutendste und zugleich charakteristischste Beispiel (fiir die M6g-
lichkeiten von Individualisierung; erg. HLF) [...], seit die fir die Weltgeschichte unermesslich
wichtige Losung der Religion von der stammesmiBigen, nationalen oder lokalen Bindung ge-
schehen ist.“ In beiden Fillen nimlich — der Ubereinstimmung von Religion, Gemeinschaft
und Nation oder ihrer Trennung — ,,spricht sich das Wesen der Religion gleich vollstandig aus,
nur jedesmal in einer anderen Sprache oder auf einer anderen Entwicklungsstufe (Simmel
1995: 480). Erst wenn sich die religidse von der politischen, staatlichen, lokalen Sphire 16st,
kénnen sich die politischen Interessen unterschiedlicher Konfessionen und Religionen verbin-
den (vgl. ebd.: 482).

143

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

T.: Das ist ja jetzt auch nicht meht so wichtig, ob man Deutscher oder Tirke ist, sondern die
Religion zihlt ja heutzutage auch. Das ist auch ein wichtiger Bestandteil einer Person, eines
Menschen. (Hicret I, S. 10)

Die Trennung von Tirkentum und Islam, ob bewusst oder unbewusst sei dahinge-
stellt, stellt eine operative Strategie dar. Wahrend auf der einen Seite, wenn Tirken-
tum und Islam tatsdchlich als unauflésbare Einheit aufgefasst werden, bestenfalls die
— auch wenn man sich dabei auf ein prophetisches Wort Muhammads verlisst —
doch eher unrealistische Islamisierung Europas Perspektive sein kann, bietet die Ge-
genposition ein realistisches Modell: die Integration des Islam und datiiber der mus-
limischen tiirkischen Migranten in europiische Gesellschaften. Dabei hat jeder ein-
zelne die Méglichkeit, fir sich zu prifen, welche Traditionen, welche kulturellen
Eigenheiten fir ihn notwendig und erhaltenswert sind. Nattrlich gibt es dariber
heftige Diskussionen unter Tirken jeden Alters, und beileibe nicht nur unter denen,
die in Deutschland leben. Die historisierende Perspektive, die der Nagel-und-
Fleisch-Fraktion eigen ist, wird von den meisten deutlich zuriickgewiesen. Allerdings
ist es vielen Jugendlichen wichtig, zu differenzieren: So wie es mdglich sein muss,
sich vom Turkentum innerlich zu 16sen, so soll nicht denen der Boden unter den

FiBlen weggezogen werden, die dem nicht folgen mégen.

Im vorausgegangenen Abschnitt 4.1 konnte gezeigt werden, wie die Moscheege-
meinde im Zusammenspiel mit den Einfliissen von Familie und Freundeskreis bzw.
als deren Erginzung fiir ein wohlgefilliges muslimisches Leben der Jugendlichen
Sorge trigt. Das Aufwachsen in einer intakten Familie mit verantwortungsbewussten
Eltern und die Zugehérigkeit zu einem rechtschaffenen Freundeskreis wird als Vor-
aussetzung flir ein weiteres, vertiefendes positives Einwirken der Gemeinden, etwa
mit dem Qur'an-Unterricht oder — spiter — ihrem Angebot fir dltere Jugendliche und
junge Erwachsene, verstanden. Die Gemeinde bietet dabei Alternativen zu den als
zweifelhaft empfundenen Freizeitgestaltungsmoglichkeiten, die Jugendlichen ge-
meinhin offen stehen. Abschnitt 4.2 zeigt dariiber hinaus, welche Bedeutung die
nationale Herkunft fir die Selbstbilder der Jugendlichen hat. Deutlich gezeigt hat
sich dabei, dass vor allem das Bewusstsein fiir die eigenen tiirkischen Wurzeln grofie
Verinderungen erfihrt; wenn diesen Wurzeln auch nicht jede Bedeutung abgespro-
chen wird, so zeigt sich an der mitunter heftigen Kritik an der Turkei doch, dass
nationale Zugehérigkeit allein nicht mehr in erster Linie identititsstiftend empfun-
den wird. Wenn sich viele der befragten Jugendlichen auch noch wechselweise auf
Kultur, Tradition und Religion als #ypisch tiirkische und deshalb zu bewahrende Werte
berufen, deutet allein schon das unreflektierte Nebeneinander dieser Begriffe darauf

hin, dass sie cher ritualisiert und nicht linger mit tatsichlichem Leben erftllt ge-

144

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

braucht werden.!® Hiufiger bezichen die Jugendlichen sich auf so genannte westli-
che Werte, etwa auf ,Demokratie?, ,das Grundgesetz® und ,Menschenrechte’. Als dis-
kriminierend empfundene tirkische Politik, zum Beispiel die Regelung, dass ttrki-
sche Studentinnen sich nicht bedeckt an tirkischen Universititen immatrikulieren
koénnen, werden so mit der Replik bedacht, dass solches Ansinnen undemokratisch
sei und nicht mit den Grundgesetzen, deren Geltungsbereich sich hier flugs ausdehnt,
vereinbar sei. Allerdings sind nur wenige der befragten Jugendlichen willens
und/oder bildungsmiBig in der Lage, solche Fragen tatsichlich umfassend zu etot-
tern. Aber immerhin, es gibt sie: Jugendliche, die iiber eine islamische Okonomie,
eine islamische Gesellschaftsordnung oder rechtsphilosophische Fragen nachden-
ken. Diese Jugendlichen, auch das soll in diesem Abschnitt gezeigt werden, bezeich-
nen weite Teile der bundesdeutschen Verfassungsrealitit und der sozialen Ordnung
als ezgentlich islamisch'® Sie Gberpriifen kritisch sowohl Tradition als auch Kultur und
konstatieren, dass eben auch der Islam innerhalb gewisser Grenzen einem kulturel-
len Wandel unterworfen sei. Auf der anderen Seite dullern Befragte, dass der Islam
heute genauso wie vor 1400 Jahren sei und sich auch niemals dndern werde. Zwi-
schen diesen Polen entfaltet sich ein vielfarbiges Bild vom Islam und von den Mus-
limen!

4.3 Das Bild vom ,richtigen® Muslim

Die Uberschrift rekurriert auf zweietlei: Zum einen haben viele der Befragten offen-
sichtlich mit dem westlichen Diskurs zber den Islam eines gemeinsam, ndmlich die
Sehnsucht nach einem wonolithischen Bild des Islam, einem Islam, der mit dem be-
stimmten Artikel versehen, greifbar und vielleicht auch erst real wird. Hiufig wer-
den, wenn die Rede auf den Islam kommt, Attribute wie richtig, wahr und wirklich
verwandt. Solche Attribute sind immer verbunden mit der Erwartung einer be-
stimmten Praxis des Islam. Zum anderen hat der richtige, wahre, wirkliche Islam die
erstaunliche Eigenschaft, dass er — in diesem Aggregatzustand des Bestimmten —
AuBenstehenden gleichzeitig leichter ##d schwieriger zu vermitteln ist. Leichter, weil
der Islam klar, rational und verninftig dargestellt wird, und schwieriger, weil er in

168 Diese Entwicklung ist auch zu beobachten, wenn man in den Vereinregistern die Geschichte
der Moscheegemeinden, die sich ja in aller Regel als eingetragene Vereine gemill dem deut-
schen Vereinsrecht verfassen, nachvollzieht. Vgl. dazu: Frese/Hannemann (1995: 8f) und
Schiffauer (2000: 17£t.).

169 O.D.: Vielleicht noch ein paar Sitze zu ,Umbruch’. Was wir unter Umbruch verstehen, ist, dass
wir einfach gewisse Sachen in der deutschen Kultur sehen, sei es jetzt auch in der deutschen
Wirtschaft, wo wir sagen, das ist eigentlich praktisch die Austibung des Islam. Oder jedenfalls
nah am Islam, dies Soziale eben, das Rentensystem, diese Theorie, die dahinter steckt. (Eyiip-
Sultan, S. 31).

145

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

seiner grenzenlosen Absolutheit dem relativen Denken'™ der Menschen unzuginglich
erscheint.

So wurde in einem Interview darauf verwiesen, dass die Ubersetzung des Islam
in die deutsche Gesellschaft &ulturell problematisch sei, weil die christlich-sikulare
Mehrheitsgesellschaft wegen ihrer vielfiltigen Modernisierungserfahrungen dem
Begriff ,Unterwerfung® kritisch begegne: Die Jugendlichen fithrten die gesellschaftli-
chen Vorbehalte auf nicht ausreichend oder in falscher Weise reflektierte eigene
deutsche Geschichte, namentlich die des Hitlerfaschismus und des III. Reichs, zu-
rick. Deshalb sei die Vorstellung, sich zu unterwerfen, in den Augen der Mehrheitsge-
sellschaft ein unsinniges Unterfangen, deshalb habe in Folge die deutsche Gesell-
schaft ein Problem mit gese/schaftlicher Fiibrung und mithin den islamischen Vorstel-

lungen von einer Gesellschaftsordnung, die durchaus ober und unten kenne.

O.D.: Das ist auch in diesem Begriff ,Islam® Unserwerfung. Dieser Begriff, ,Islam’, ist mir sehr
schwer gefallen zu erkliren, besonders Deutschen, Christen, Mitschiilern in der Schule. Die
kommen mit dem Begriff nicht klar. Letztendlich, wenn man den Qur'an, den Islam im gesamten
System auffasst, dann wird man sagen, ja, das ist ‘ne Schlussfolgerung davon, das ergibt sich
sogar intuitiv daraus. Weil wenn der Mensch als relatives Wesen — und da ist 'ne Absolutheit,
wenn et diese Absolutheit anerkennt, sei es jetzt *ne Annahme — also der Qur'an ist absolut, A/
lah ist absolut — und diese Absolutheit hat einen geschaffen, dann ergibt sich daraus, dass man
sich beim Gebet gewissermal3en unterwirft. (Eyup-Sultan, S. 13f.)

0.A.: Ich wollt’ nur sagen, dass, wie du gesagt hast, die Deutschen nicht mit dem Begriff ,Un-
terwerfung® klarkommen, das sehe ich auch so. Nur in einem Gesprich, da hat mir das mal je-
mand erklirt. Das fand ich eigentlich ziemlich beeindruckend, da wird mir auch einiges klar. Der
sagte, ,,die Deutschen haben geschichtlich bedingt ein gewisses Problem mit dem Wort Fiibrer
ich bin nicht euer Fiihrer, sondern ich bin euer Gruppenleiter, sagt er deswegen, weilit du? Weil
Fiibrer, das ist halt besetzt — (Eytip-Sultan, S. 14)

Im Verlauf des Interviews, wann immer die Sprache auf Fihrungsstrukturen in Ge-
meinde und Gesellschaft kam, duBlerten die Befragten sich ironisch iber die ver-
schiedenen Geschichts- und Gesellschaftsbilder und die Missverstindnisse, die sich
aus ihnen ergeben, machten aber stets Uberzeugend deutlich, dass sich aus den un-
terschiedlichen Aufgaben, die Menschen jeweils in einem oder fiir ein Gemeinwesen
haben, keine Riickschlisse auf ihren Wert und ihr Ansehen vor Gott und den Men-
schen ergiben. Dessen ungeachtet bestehe selbstverstindlich fir jeden Einzelnen die
Pflicht, aus jeweils seinen Moglichkeiten das Beste fiir sich #xd fir das Gemeinwesen
zu machen:

0.A.: Du kriegst von Allab die Méglichkeit dazu, zu lernen. Zum Beispiel: Jeder Mensch wird
sein ejgenes Gericht haben. Mein Vater ist hier als Arbeiter hergekommen, das heif3t, er hat nie
die Méglichkeiten gehabt, irgendwie ’ne schulische Ausbildung zu machen. Sonst wiren seine
Kinder verhungert. Aber das Problem habe ich nicht. Ich kriege von meinem Vater genug Geld,

170 O.D., Byiip-Sultan, S. 56.

146

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

um zu studieren, vom Staat auch, das heil3t, wenn ich nicht studiere, ist das nur aus reiner Be-
quemlichkeit. Aus eigener Faulheit, obwohl ich die Mdglichkeiten hab’, nehme ich sozusagen
ciner Gesellschaft oder meiner Nachbarschaft oder einer Gemeinde die Moglichkeit — (Eytp-
Sultan, S. 53)

O.D.: — den Islam kennen zu lernen — (Eyiip-Sultan, S. 53)

O.A.: — nicht nur, den Islam kennen zu lernen, sondern dass ich ein intaktes Teil der Gesell-
schaft bilde. Vielleicht sogar — [lacht| (Eyiip-Sultan, S. 53)

O.D.: [lacht] — Gruppenleiter — (Eyiip-Sultan, S. 54)

0.A.: — einen Gruppenleiter zu spielen [lacht]. Und zwar [ironisch] einen guten, einen guten! Ich
sage damit nicht unbedingt, nur weil ich studiere, bin ich derjenige, der jetzt die Welt erzichen
kann. Ich weil}, dass ich eigentlich ziemlich wenig erreichen kann, aber wenn ich meine Mog-
lichkeiten nicht voll ausschopfe, werde ich dafiir zur Verantwortung gezogen. (Eytip-Sultan, S.
54)

Was also ein richtiger Muslim ist, ergibt sich nicht zuletzt aus dem, was et oder sie,
wissend um die Instanz des gottlichen Gerichts, aus seinem oder ihrem ILeben
macht. Bildung spielt dabei eine herausragende Rolle.

4.3.1 Das richtige Leben als Praxis des Islam

Das zentrale Verb, das in allen Interviews immer wieder zur Beschreibung islami-
scher religiGser Praxis, besser gesagt, der Praxis des Islam, benutzt wird, ist ausleben.
Ausleben meint in einem umfassenden Sinn nicht nur das Befolgen der Regeln, etwa
der funf Pfeiler, die im Folgenden eingehender, vor allem bezogen auf eventuelle
Veridnderungen zur Sprache kommen sollen, sondern das ganze, das richige Leben.
Herauszufinden, was das denn sei, ist in den Augen der Jugendlichen ihre wichtigste
Aufgabe. Dazu gehort wesentlich die Bereitschaft, sich in Sachen Religion zu bilden,
und zwar, so lautet jedenfalls der Anspruch, unabhingig von den Eltern oder dem
hoca der Gemeinde. Das aber heiB3t nicht zwangsliufig, deren Ratschlige etwa zu
missachten, sondern fordert dariiber hinaus ein eigenstindiges Bemiithen. Dieses
Bemiihen, der Exrwerb von religiéser wie anderer Bildung, wird schlieBlich selber Teil
des religisen Lebens.

17.: Um Islam tberhaupt ausleben zu kénnen oder leben zu kénnen, muss man den Islam gut
verstehen. Islam ist keine einfache Religion. Der Qur'an beinhaltet alles. Alles, was im Qur'an
steht, ist das Richtige. Egal, was du machst: Wie stehst du morgens auf, wie lebst du dein Leben,
wie machst du Sex, alles steht im QOmr’'an drin. Und um das alles zu verstehen, muss man den
Qur'an richtig verstehen und alle Biicher mal durchlesen, auch die nicht unmittelbar mit dem
Qur'an zu tun haben. Es gibt sehr viele Biicher, die zum Qur'an hinweisen und alles beibringen,
was im Qur'an drinsteht, die das besser erkliren. Und wenn man das alles versteht, dann kann
man den Islam eigentlich erst richtig ausleben. Und das kénnen die meisten hier nicht. (Fatih L.,
S.17)

147

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Abgesehen von der Frage, ob denn andernorts mehr Muslime in dieser Lage sind,
fallt bei dieser Aussage ins Auge, dass es offensichtlich neben dem Qur'an eine Lite-
ratur gibt, die ihn erkldrt, auf ihn jhinweist’, dass solche Literatur zu lesen wichtiger
ist, als sich allein auf die Erklirungen etwa der Eltern oder religitser Lehrer zu ver-
lassen.!” In manchen AuBerungen hat diese Form der Bildung ausdriicklich die
Form von farz'72, von religiéser Pflicht. Und doch, so zeigt die folgende Passage aus
einem anderen Gesprich, reicht zu wissen fiir sich nicht aus: Man muss auch ent-
sprechend diesem Wissen handeln.

M.: Man kann den Islam auch am besten tibermitteln, wenn man den selber hundertprozentig
auslebt. So kann man den am besten tibermitteln. "N anderen Weg kenne ich da auch nicht.
Reden und so — das bringt nicht viel. (Mevlana IL, S. 49)

Sa.: Ja, man muss selber schon sehr viel wissen. (Mevlana I, S. 49)

M.: Wissen reicht nicht, du musst das auch ausleben. Wissen reicht nicht. Du weil}t, aber du
lebst es nicht aus. (Mevlana I1., S. 49)

Denken und Handeln scheinen so kongruent. Zu den religidsen Bediirfuissen'™ gehort
Bildung dazu. Dass im Vergleich mit der Elterngeneration eine gewichtige Verschie-
bung stattgefunden hat, wurde in Abschnitt 4.1 gezeigt; die Qualitit, seine Religion
ausleben zu kénnen, entscheidet weiter dartiber, ob die Jugendlichen zufrieden sind
mit dem Ort rspt. dem Land, in dem sie leben. So ist das Auslebenkdénnen entschei-
dend dafur, ob sie lieber in Deutschland oder in der Tirkei leben mochten. Ab-
schnitt 4.2 veranschaulicht, wie und warum diese Frage hiufig zugunsten Deutsch-
lands entschieden wird.

Gegentber diesen neuen Aspekten des religiosen Lebens treten die alten, die ver-
meintlich ibergeordneten, wie das Befolgen der funf Pfeiler, deutlich zuriick. Die
wenigsten der befragten Jugendlichen etwa beten fiinfmal tiglich. Mit dem Fasten im
ramazan verhilt es sich dhnlich. Und diejenigen, die diese Regeln bewusst und voll-

stindig leben, gestehen tiberwiegend den tibrigen fast leutselig zu, dass man in diese

171 Die Jugendlichen erwerben solche Biicher hiufig in den Moscheegemeinden, die je nach ihrer
GroBe ein mehr oder weniger breites Angebot religiéser und theologischer Literatur vorhalten.
Durch den Verkauf in den Gemeinden wird man davon ausgehen miissen, dass die Auswahl
von ihren Dachverbidnden und damit auch von tbergeordneten Zugehorigkeiten bestimmt ist.
Vgl. dazu u.a. Feindt-Riggers/Steinbach (1997); dort wird mit den Gemeinden auch ihr jeweili-
ges literarisches® Angebot vorgestellt. Die jiingeren Befragten beklagen oftmals, dass so wenig
entsprechende Literatur auf Deutsch vorliegt.

172 S. dazu S. 209-215.

173 Ein wichtiger Terminus, der auch benutzt wird, um die Grindung der hiesigen Gemeinden in
den frithen 70er-Jahren zu erkliren: die Menschen wollten zhre religidsen Bediirfuisse befriedigen, vgl.
Frese/Hannemann (1995: 8).

148

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Praxis erst reimwachsen misse. Nur im Einzelfall wird deutliche Kritik an der eher
flichtigen Befolgung der Gebetspflicht durch Jugendliche gedul3ert.

I7.: Fur einen Moslem sind die finf Pfeiler, das was man da machen muss, die wichtigsten Sa-
chen. Zum Beispiel fiinfmal am Tag beten. Aber wenn du dich umguckst unter den ganzen Ju-
gendlichen: Wer betet denn fiinfmal am Tag? Oder Fasten: Wer fastet denn einen Monat lang im
ramazan. Bei den meisten hat sich das eben so entwickelt, dass sie das nicht mehr so wichtig
nehmen. Wie im Christentum. Die meisten Christen leben das Christentum ja auch nicht mehr
richtig. Die sagen, ,,0kay, ich bin Christ“. Aber was tust du denn fir dein Christentum — gar
nichts. Und das ist im Islam genauso. Viele sagen, ,,0kay, ich bin Moslem®, aber die gechen Alko-
hol trinken, was weil3 ich, machen irgendwelche Sachen, die mit dem Islam gar nichts zu tun
, »nee, ich bin Moslem, ich darf das nicht®. Der eine isst vielleicht kein
Schweinefleisch, aber trinkt Alkohol ohne Ende, cinfach so, obwohl eigentlich beides verboten
ist. Oder der sagt, ,ich bin Moslem®, und betet gar nicht. Solche Sachen. Und die fiinf Sdulen
sind die Grundlagen, um die islamische Religion auszuleben. (Fatih L., S. 18)

haben. Aber sie sagen

Die angesprochene Entwicklung, dass die meisten die Gebetspflicht nicht mebr so wichtig
nebmen, wird in anderen Interviews bestritten. Viele der befragten Jugendlichen 4u-
Bern cher, dass die Zahl derjenigen, die regelmiBig den namag beten, ansteige. Wahr-
scheinlich stimmen beide Aussagen: Insgesamt besucht nur ein kleinerer Teil der
eingewanderten Tirken regelmiflig oder auch nur manchmal eine Moschee!’, und
unter den Jugendlichen ist dieser Trend noch verstirkt. Trotzdem steigen in man-
chen Bremer Moscheegemeinden die Besucherzahlen, gerade Jugendlicher, kontinu-
ietlich an. Fur die Jugendlichen, die sich iberhaupt gemeindlich binden, die wenigs-
tens ab und zu oder aber regelmiBig eine Moschee besuchen, ist es nicht immer ein-
fach, das gegeniiber anderen Jugendlichen tirkischer Herkunft, die sich zwar als
Muslime verstehen, aber niemals oder selten in einer Moschee sind, zu rechtferti-
gen!”s, Das Klima in den Gemeinden wird denen gegentiber als permissiv beschrie-
ben.

A.: Also da hab’ ich auch doch lieber muslimische Freunde, die auch mehr auf den Glauben
cingehen, weil bei denen kann man das auch ein bisschen verbinden. Zum Beispiel in die Mo-
schee zu gehen. Also ich bete nicht alle funf Gebete am Tag. Ich bete eigentlich fast immer nur,
wenn ich hier in der Moschee bin. Ich geh’ halt zur Schule, arbeite noch ’n bisschen nebenbei,
also jobben sozusagen, dann ’n bisschen Stress zu Hause, 'n bisschen da helfen bisschen da hel-
fen, meine Freizeit will ich auch haben. Also in der Freizeit komme ich dann auch ab und zu
hierher, mach’ die anderen Sachen, und da bete ich dann auch. Aber das muss man sich langsam
angewohnen. Das geht nicht so, wenn ich jetzt zur Schule gehe und so weiter, weil da verpasse
ich wirklich zu viele Termine. Und das alles nachzuholen und dann meine Sachen fur die Schule
vorzubereiten, das dauert dann ’n bisschen. (Hicret L., S. 22f.)

174 Vgl. Frese/Hannemann (1995: 9ff.).
175 Vgl. die Interviewsequenz S. 111, Mitte.

149

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

In diesem Fall werden andere, alltigliche Verpflichtungen und Bediirfnisse der Ge-
betspflicht zwar nicht ibergeordnet, aber doch als Entschuldigung herangezogen,
dass man es damit nicht so genau nimmt. Genau das aber gilt auch als Vorrecht der

Jugend.

H.: Ich seh’ das auch nicht als Pflicht, zum Beispiel, Jugendliche in seinem [A4.’s] Alter darauf zu
ertiichtigen [zu beten], mit allen Mitteln. Es ist natiitlich besser, wenn man frith genug anfingt,
aber ich habe gesehen, dass man als Jugendlicher, als Kind sozusagen, bevor man erwachsen
witd, wenn man da die islamische Erziechung beigebracht bekommen hat, oder die islamische
Lehte beigebracht bekommen hat, dann besinnt man sich irgendwann. Eher als Leute, die das
verpasst haben. Und irgendwann kommt das von alleine. Ich seh’ das bei den anderen von mei-
nen Freunden. Ich kann ja unterscheiden, ich weil3 ja, wie sie ihre Kindheit verbracht haben, ob
sie zur Moschee gegangen sind oder nicht. Und bei denen, die zur Moschee gegangen sind, bei
ein paar von denen, da kam das von ganz allein. (Hicret I, S. 23)

Der Kontakt zur Gemeinde ist demnach zunichst wichtiger, als das strenge Befol-
gen der Regeln. Wohl auch deshalb halten die Gemeinden, der Natur ihrer Moglich-
keiten entsprechend vor allem die gré3eren, zunehmend ein niedrigschwelliges offe-
nes Angebot fir Jugendliche vor. Bei den befragten Jugendlichen war es denn auch
so, dass sie, sofern sie nicht ohnehin regelmilBig beteten, freitags und mitunter zu-
sitzlich an anderen Tagen beteten, wenn sie wihrend einer Gebetszeit gerade die
Jugendriume besuchten, auch wenn der eigentliche Anlass dafiir ein anderer war.

HILF.: Seid ihr denn regelmiBig hier zum Gebet? (Hicret 11, S. 5)

Al: Nee, regelmifig kann man nicht sagen. (Hicret 1L, S. 5)

HILF.: Zumindest freitags regelmiBig, oder auch sonst? (Hicret II., S. 5)
S.: Freitags sowieso. (Hicret II., S. 5)

Ab.: Also zu unseren Treffs. Und zu der Zeit beten wir dann auch. Wenn wir unsere Versamm-
lungen haben und zwischenzeitlich, wenn man ein bisschen Zeit hat, kommt man dann auch
hierher, zum Beispiel Billardspielen und dann mit Freunden treffen. Und dann betet man auch
zwischenzeitlich. Aber ich glaub’ nicht, dass alle von uns, tiberhaupt einer von uns jetzt hier, die
regelmiBigen finf — okay, vielleicht er [zu T.] — also, wir miissen uns langsam daran gewShnen,
das ist die Sache. Das ist ja auch schwer hier, wegen Schule und anderen Sachen, man kann ja im
Nachhinein das dann beten. Aber das macht man halt auch nicht immer, und dann kommen
halt noch andere Sachen dazu: Hausaufgaben, Freizeit, dies und jenes. Aber man versucht halt,
so viel wie moglich zu machen. (Hicret IL, S. 6)

Es heil3t nicht mehr, wie frither, dass man als Lebensleistung eine bestimmte Anzahl
von Gebeten verrichten musse und deshalb im fortgeschrittenen Alter Gebete nach-
holen kénne.7¢ Stattdessen wird den Jugendlichen zugestanden, dass sie sich in diese

176 Vgl. Mihgtyazgan (1990: 9).

150

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Praxis des regelmifBigen Betens erst einfinden miissten und sich das altersabhingig
von selber ergebe.

HIF.: Ich hab’ mal gelesen, dass man in seinem Leben eine bestimmte Anzahl von Gebeten
verrichten muss und dass man deshalb, wenn man ilter wird, sich bemithen muss, meht zu be-
ten, weil man das in der Jugend noch nicht so richtig oder so oft gemacht hat, wie man’s eigent-
lich sollte. (Hicret II., S. 6)

T.: Also, das kommt darauf an, wie viel man in der Jugend betet. Wenn man in seiner Jugend
schon den festen Glauben in sich hat und wenn man das dann immer betet, dann muss man
nicht sagen, also, ,,ich muss spiter mehr beten. Die meisten Jugendlichen die beten ja nicht so
viel. Dafiir beten die das dann spiter. (Hicret I1., S. 6)

Ab.: Man muss aber eigentlich wissen, was man #icht gebetet hat — (Hicret I1., S. 6)

HIF.: Na, aber wenn das so ist, dann kann man aber trotzdem im Alter ganz schén unter
Druck kommen. Wenn man irgendwann merkt, ,,0h, oh, als junger Mann hab’ ich geschlurt®.
(Hicret 11., S. 6)

T': Ja, natiirlich. (Hicret I1., S. 6)

Al: Ja, wenn man als junger Mann betet, wenn man jung ist und anfingt zu beten, wenn man
fest an Gott glaubt, dann hat das mehr Wert, als wenn man alt ist. Dann hat man viel mehr
Wert. Das bedeutet noch viel mehr. Weil man in der Jugend eben so in der Zeit ist, wo man die
Welt entdeckt, und wenn man alt ist, dann sagt man sich, ,,ich hab’ ja auch nichts mehr zu tun®,
aber wenn man in der Jugend so betet, dann hat man ja viel zu tun. Und wenn man dann noch
Zeit fiir Gott hat, das ist eine grofie Sache. (Hicret I1., S. 6f.)

Schon in der Jugend die Pflichten zu erfiillen, gilt als eine ,groBe Sache’, gerade weil
allenthalben davon ausgegangen wird, dass Jugendliche — jedenfalls wird das zumin-
dest den minnlichen zugestanden — auch noch andere Bedtrfnisse haben. Eben die-
se Bedirfnisse sind es denn auch, die bei manchen Befragten wohl aus eigenem Er-
leben zu eher skeptischen AuBerungen iiber die FEinhaltung der Pflichten fiihren:

A.: Aber das mit den speziellen Sachen, zum Beispiel beten und andere, wie heilen die, Fasten
und so, das ist dann jedem seine eigene Sache. Ich mein’, wenn sie’s nicht machen, dann ist es
natitlich nicht richtig, vom Islam her gesehen, aber da kann man dann auch nichts dran dndern.
(Fatih 1L, S. 38)

HIF.: Und hat es da so einen Zeitpunkt gegeben, wo ihr im ramazan, gesagt habt, ,,s0, jetzt faste
ich auch“? (Fatih IL, S. 38)

A.: Also das Fasten, das hat auch seinen Reiz, finde ich. Ja, das mache ich eigentlich jedes Mal —
(Fatih 11, S. 39)

F.: — von klein auf hat man dann angefangen, paar Tage, dann immer so abwechselnd — (Fatih
1L, S. 39)

151

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

A.: — da tastet man sich dann so rein. Und vom Beten her ist das jedermanns eigene Sache. Ob
man betet oder nicht. (Fatih 11., S. 39)

HILF.: Ja, aber ich kenne manche, die sagen dann eines Tages, ,,50, ab jetzt bete ich eben wirk-
lich jeden Tag fiinfmal®. (Fatih IL, S. 39)

A.: Das ist dann gut [Lachen]. (Fatih 1L, S. 39)

Das auf dem Tonbandprotokoll festgehaltene Lachen weist die Befolgung der
Pflichten durch einen gréBeren Teil der Jugendlichen wohl als frommen Wunsch
aus. Eine wichtige Veridnderung deutet sich jedoch an, wenn ein Befragter die Ein-
haltung der Gebetspflicht, neben dem Bekenntnis der zentrale unter den finf Pfei-
lern, und das Fasten im ramazan zur Sache des einzelnen Glaubigen erklirt. Nur eine
Minderheit der Jugendlichen tbt daran scharfe Kritik; mehrheitlich wird dagegen
gedulert, dass das Verhiltnis zu den Regeln sich prozesshaft dndere. Dieser Prozess
wird auch in den Gemeinden und aus den Gemeinden heraus begleitet: Die Einhal-
tung der Regeln wird nicht verabsolutiert eingefordert. Wichtiger ist zunichst, die
Jugendlichen tGberhaupt in die Gemeinden zu bekommen, ihnen das spezielle Ange-
bot fiir Jugendliche schmackhaft zu machen.

M.: Das Ziel von unserer Gemeinde oder von unserer Jugendabteilung ist nicht hauptsichlich,
Jugendliche an die Moschee zu binden, sondern den Leuten die Moschee, den Islam niher zu
bringen, die Leute von der Stralle zu holen, dass sie nicht kriminell werden oder auf die schiefe
Bahn kommen, dass sie davon abgehalten werden. Dass die hierher kommen, mit uns Tee trin-
ken — die brauchen ja nicht tagtiglich zu kommen oder von morgens bis abends. (Fatih L., S. 35)

7.2 Die brauchen ja auch nicht zu beten. (Fatih L, S. 35)

M.: Das ist ja nicht der Sinn der Sache, von morgens bis abends auf dem Stuhl zu sitzen und
Tee zu trinken. Man soll sich nur niher kommen. Man soll die eigene Kultur nicht vergessen,
die Religion soll man nebenbei lernen, nebenbei in Anfithrungsstrichen, und man soll vor allem
nicht draullen auf die schiefe Bahn kommen. Das ist das hauptsichliche Thema fiir unsere Ju-
gendarbeit. Das ist unsere Aufgabe: Die Jugendlichen von der Stral3e abzuhalten, schlechte Sa-
chen zu tun, kriminell zu werden, was weil3 ich. (Fatih 1., S. 35f.)

Dann kann auf eine allmihliche Veridnderung der Einstellungen gehofft werden.
Dabei hat das Erlebnis von Gemeinschaft und Zugehérigkeit eine grof3e Bedeutung;
gerade hierin vermittelt sich eine Erfahrung, die sich deutlich von jener einer Religi-
ositit im Privaten unterscheidet.

H.: Dass man dazu gehort, dass man sich dartber freuen kann, ab und zu. Weil ich nicht, zu
Hause hért man keinen ezan!”, zum Beispiel. Und kein &amer'™ oder kein gemeinschaftliches

177 Ezan: Gebetsruf (,Allab ist der GroBte! Es gibt keinen Gott auBler A/ah! Muhammad ist sein
Prophet! Auf zum Gebet! Auf zum Heill); wird (in islamischen Lindern) zum Zeitpunkt der

152

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Beten. In der Moschee gibt’s das. Die Anfangszeit, wo ich mich daran erinnern kann, da war mir
das schon sondetbar. Dieses in einem Glied zu stehen, und zu beten, in einer Reihe. Oder der
ezan. (Hicret 1., S. 10£)

In der Gemeinde wird dann auch der hoca, der imam wichtig: Ob der in der Lage ist,
die Jugendlichen in ihrer Sprache anzusprechen, in ihrer Welt abzuholen,'™ ist ent-
scheidend fiir das Verhiltnis zu den grundlegenden Regeln.

B.: Finfmal am Tag beten tu’ ich seit Jahren. Aber jetzt nicht, weil meine Eltern mich dahin
gedringt haben, sondern die Art und Weise, wie die #wams an mich ran getreten sind, das war
der Grund, warum ich das gemacht habe. Auch meine Tirkischlehrer, die ich damals hatte. Wie
soll man sagen, ich hatte Gliick, dass das auch gleichzeitig imams waren, die von der Tirkei hier-
her gesendet wurden. Alle meine tiitkischen Lehter im Prinzip, die haben mich halt zum Islam
irgendwie, nicht hingedringt, sondern hingezogen, auf eine sanfte Art und Weise. Und irgend-
wann kommt es dann von innen. Als ich siebzehn, achtzehn war, hab’ ich dann von allein ange-
fangen, finfmal am Tag zu beten. (Mevlana 1., S. 30f.)

Unter den Gesprichspartnern sind die Einschitzungen, wie es die Altersgenossen in
der Tirkei mit dem Befolgen der Regeln halten, héchst widerspriichlich. So vermu-
ten einige, dass in der Tirkei mehr Jugendliche fiinfmal tiglich beten, wihrend ande-
re aus einiger Erfahrung berichten, dass die Religion dort viel beildufiger als etwa in
Deutschland ausgelebt werde.

B.: Und der einzige Unterschied bei den Gebeten, den sehe ich halt darin, dass in der Tiirkei halt
mebr Jugendliche finfmal am Tag beten als hier. Also hier, sag’ ich so, dass die meisten erst,
wenn sie heiraten, ein, zwei Kinder haben, danach fangen sie erst so richtig an zu beten. Also,
von den Jugendlichen hier, gehe ich mal davon aus, das hchstens drei, vier Prozent fiinfmal am
Tag beten. In der Tirkei sind das zwar auch nicht gerade fiinfzig Prozent, aber doch fiinfzehn
oder zwanzig Prozent schon fast. (Mevlana 1., S. 18)

Wenn dann gefragt wird, ob die Migrationserfahrung fiir diese — angenommenen —
Unterschiede ursichlich sind, heillt es zunichst, dass es in der Tirkei dhnliche
Probleme gibe.

I7.: In der Tirkei haben die meisten bestimmt die gleichen Probleme. Die Tirkei ist ja kein
reines islamisches Land. Da gibt es Gesetze, und die unterscheiden sich vom Islam. Staat und
Religion sind zwei verschiedene Sachen in der Tirkei und deswegen gibt es die gleichen Prob-
leme in der Tirkei auch. Okay, die Menschen hier, die haben vielleicht viel mehr Probleme als in
der Tirkei. In der Tirkei wachsen die vielleicht in der Religion auf oder in der Tirkischen Spra-
che. Die sagen, ,.ich bin Tirke, ich bin in der Tirkei aufgewachsen und hab keine Probleme®,

funf tdglichen Pflichtgebete durch den miiezzin vom Minarett der Moschee gerufen. In Deutsch-
land gibt es in vielen Stidten Streit um die gffentliche Austibung des ezan.

178  Kamet: Wiederholung des Gebetsrufs als Einleitung des rituellen Gebets.

179 Dass sich das Personal der DITIB-Gemeinden immer unter den Diyanet-Beamten aus der Tiirkei,
das der ,freien* Gemeinden Adufig noch unter deren Pensioniten rekrutiert, macht dies nicht e-
ben einfach.

153

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

und wer moéchte, kann die Religion ausleben. Wenn nicht, dann nicht. In Deutschland ist es so:
Du musst erstmal die Deutsche Sprache lernen und die deutsche Kultur kennen lernen und dich
integrieren. Da gibt es so viele andere Sachen, ich will die jetzt nicht Probleme nennen, es gibt
so viel Sachen zu lernen, die ganzen Kulturunterschiede und so. Da fillt es den Meisten schwer,
den Islam auch noch zu lernen. Die deutsche Kultur ist ja ganz anders als die tiirkische, deswegen
ist es meistens schwer. (Fatih L., S. 18)

Dann wird aber doch die Migrationssituation als besondere Schwierigkeit begriffen:
Man muss hier so viel lernen, sich integrieren, und dann noch die Religion auch noch
lernen. Damit ist nicht nur der ,Arbeitsaufwand® des gemeindlichen Quwr'an-
Unterrichts angesprochen, den manche Jugendliche als sehr belastend empfunden
haben, sondern auch das Sich-Zurechtfinden in einem kulturellen Diskursfeld!s0, das
auch nach drei Generationen Einwanderungsgeschichte lingst nicht selbstverstind-
lich geworden ist.

Wie in Abschnitt 4.1.3 gezeigt wurde, ist der Glaube und/oder seine Praktiziernng
nicht das erste Kriterium fiir Freundschaft. Dennoch gibt es zwischen Jugendlichen,
die in ihrer Auffassung des ,wahren® Islam Ubereinstimmen, eine Nihe, die um vieles
selbstverstindlicher ist als die Nihe zu weniger frommen Jugendlichen. Ein Jugend-
licher sagte so zum Beispiel, dass das Wissen um die Frommigkeit seiner Verlobten
den Umgang mit ihr erleichtere, dass er viel vertrauensvoller sein kénne, weil die
Vetlobte Gottesfurcht in sich trage:

0.D.: Nehmen wir das Beispiel meiner Verlobten. Ich weiB, dass sie Gottesfurcht hat. Ich den-
ke, weil sie diese Selbstjustiz hat, brauche ich mir keine Gedanken zu machen, dass sic was aus-
heckt. Ich weil, sie kontrolliert sich selbst, sie ist bewusst, sie hat ungefihr die Wertvorstellun-
gen wie ich. Wir bezeichnen ungefihr das gleiche als wahr oder falsch. Weil ich das weil3, bin ich
iht gegeniiber gelassener. "Ne Nachkontrolle oder so, das brauch’ ich nicht, sondern ich weil3
einfach, sie trigt in sich diese Furcht und diese Justiz. Und das macht es angenchmer, das muss
ich personlich einfach sagen, es ist so. Vielleicht regt sich jetzt 'n Atheist driber auf, ,,wie kannst
du mir nicht vertrauen?. Aber ich muss sagen, hitte ich zum Beispiel *ne andere Verlobte, also
auch ’ne Muslima, die nicht so diese Gottesfurcht hat, dann wire ich in gewissen Situationen ein
bisschen misstrauisch. Wobei ich bei ihr, egal ob mir das jetzt ’n bisschen utopisch vorkommt,
was sie gesagt hat, ich wiirde gelassener sein. Sie hat diese Gottesfurcht und sie hat das gewis-
sermaf3en mit sich vereint. und dann ist es letztendlich okay. (Eyiip-Sultan, S. 73f.)

Nicht zuletzt wegen ihrer inneren Justiz erscheint die Verlobte ihrem Verlobten bere-
chenbarer. Ahnliches gilt auch fiir Freundschaften: Der gemeinsame Glaube ist per
se noch kein Freibrief, er erspart nicht das genaue Hinschauen, aber erméglicht doch

eine tiefere, verldsslichere und vertrautere Verbindung.

0.A.: Wenn ich einen Moslem oder wenn ich einen Tiirken kennen lerne und ich merke, dass er
betet, dass er finfmal am Tag betet, dann verbindet mich irgendwie voll viel mit ihm, automa-

180 Vgl. Schiffauer (2000: 148).

154

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

tisch. Aber #rotzdem guck’ ich nach: Was ist das fur'n Mensch. Aber es etleichtert mir den Weg,
muss ich ehrlich sagen. Aber die meisten Freunde von mir beten #icht. Und mit denen verstehe
ich mich auch hundertprozentig, aber das braucht linger. Um eine Freundschaft mit jemandem
aufzubauen, so auf Vertrauensbasis, der nicht betet, dafiir brauche ich mehr Zeit, als mit jeman-
dem, der betet, weil ich weil3, dass der in vielem so denkt wie ich, sonst wurde er nicht beten.
(Eytip-Sultan, S. 73)

Spannend ist dann schon die Aussage, dass die meisten der Freunde eben nicht re-
gelmiBig beten. Hier wird zweierlei deutlich: Erstens ist praktizierter Glaube offen-
sichtlich nicht das Kriterium, nach dem Freunde ausgesucht werden, und zweitens
bestitigt sich hier die Annahme, dass eben doch nur eine Minderheit der Jugendli-
chen tirkischer Herkunft in Deutschland so lebt, wie es dem Ideal vieler Gesprichs-
partner entspricht. Nur wird diese Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit
sehr unterschiedlich bewertet und ertragen. Manche Jugendliche duflern derart rigide
Kritik an vermeintlich zweifelhaftem oder gar fehlerhaftem Verhalten, dass sie sich
dadurch in der eigenen Gruppe isolieren. Die Mehrheit der von mir befragten Ju-
gendlichen geht dagegen tolerant und optimistisch mit dieser Spannung um.

Im Grundsatz werden solche Widerspriiche auch fiir die tiirkischen Verhiltnisse
ausgemacht: Kritik etwa an den tlirkischen Moscheen und an der Praxis der Glaubi-
gen duflert sich gegen die den dortigen Besuchern unterstellte Haltung, die Religion
auf das Gebet in der Moschee zu beschrinken. Der Islam, so wird dagegen formu-
liert, durfe sich nicht auf die Moschee und auf das Beten beschrinken. Diese Forde-
rungen an Moscheegemeinden und ihre Besucher sehen die Jugendlichen in den
Migrantengemeinden viel eher verwirklicht.!8! Die Gemeinden hier sind in ihren Au-
gen soziale Zentren, zu verbessern allemal durch ein breiteres Angebot, aber immer-
hin auf dem richtigen Weg. Natiirlich gibt es dartiber in den hiesigen Gemeinden
heftige Meinungsunterschiede, aber die Jugendlichen reduzieren die Ursachen sol-
cher Dissonanzen auf Generationsprobleme. Jugendliche seien viel eher bereit zu
prifen, was von den Anspriichen der Religion in den Alltag getragen werden kénnte
und wie das lebenspraktisch umzusetzen sei. Ein Beispiel hierfir ist der Umgang mit
privatem Vermégen und den bankiblichen Zinsen.'®2 Die Jugendlichen sehen hier
einen deutlichen Unterschied zwischen ihrem und dem Bewusstsein ihrer Eltern und
konstatieren nicht zuletzt deswegen einen ,gewaltigen Umbruch® fiir den Islam. Und
der spielt sich eben auch und gerade in der Migration ab; die verinderten Anforde-
rungen an die Funktionalitit der Gemeinden sind dafiir Ausgangspunkt und Motor
zugleich.

181 S. auch Abschn. 4.4, S. 223-276.

182 Dass cinige Befragte Betriebs- oder Wirtschaftswissenschaften studieren, im Fall des Eyiip-
Sultan-Interviews zwei von dreien, legt natiirlich die Beschiftigung mit solchen Fragen nahe.
Zinslose Kapitalgeschifte scheinen aber trotzdem Marktchancen zu haben. Nicht umsonst le-
gen seit einiger Zeit hiesige Banken spezielle ,islamische Fonds® auf und erméglichen muslimi-
schen Kunden ,zinslose Kontofiihrung* (vgl. u.a. Weser-Kurier Nr. 243 16.10.99:11).

155

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.D.: Wenn ihr irgendwo ein System einfiihrt, dann miissen die Alten gehen, heiBt es, weil die
das neue System nicht verstehen. Natiirlich sagen die, ,,das System ist falsch®, statt zu sagen,
,»wit verstehen das nicht* [Lachen]. Ja, das ist ja immer das Problem. Und daher finde ich schon,
dass ein vielleicht leiser, aber eigentlich, im Grunde genommen, cin gewaltiger Umbruch statt-
findet, nach meiner Ansicht. Im Denken, in der Ausfihrung, dass wirklich der Islam nicht nur
auf die Moschee beschrinkt ist, dass der Islam nicht aufs Beten beschrinkt ist. (Eytup-Sultan, S.
31)

Deutlich wird eine Islamvorstellung zuriickgewiesen, die sich nur an den klassischen
Aufgaben einer (Freitags-)Moschee orientiert; der Islam wird Maf3stab fir das ganze
Leben. Das Zinsverbot ist hier nur ein Beispiel, wie sich nach Ansicht der Befragten
fromme Wiinsche und erbauliche Vorstellungen im ,richtigen Leben® beweisen miis-
sef.

O.D.: — der hoca sagt immer, ,,Zinsen sind verboten®, ja, und dann, ,.ja, ist 0kay™, in der Moschee ist
alles okay, und dranflen machst du deine Zinsgeschifte. Man hat das auch mittlerweile so gelernt,
dass man das trennt. Aber mittlerweile haben Jugendliche sehr bewusst angefangen, auch bei
ihren Spareinlagen, Zinsen soweit es geht zu vermeiden. Die sagen jetzt nicht, ,,Verbot!®, schlie-
Ben alles, sondern sie versuchen, es zu vermeiden. Also, ich personlich, ich vermeide soweit es
geht, aber wenn’s nicht geht, tue ich’s. Dann mach ich’s halt. Weil ich sehe, es ist klar, wir leben
in der deutschen Gesellschaft, so ist die Kultur, und kein Problem ist das — (Eytip-Sultan, S. 32)

0.A.: — das ist die Welt, die Welt ist das — (Eyiip-Sultan, S. 32)

O.D.: — okay, jetzt nehmen wir aber mal Deutschland, und dann ist das okay. Aber im Verhiltnis
zu meinen Eltern lebe ich damit bewusster, weil ich auch vieles verstehe und auch vieles nach-
vollzichen kann. Und in der Hinsicht — das hat natiirlich die Folge, dass der Islam in die Gesell-
schaft eingefiihrt wird, statt jetzt nur auf die Moschee beschrinkt zu sein, und damit muss man
ja auch erstmal klarkommen, jetzt beide Seiten. In diesem Sinne findet nach meiner Ansicht ein
gewaltiger Umbruch statt. Weil es werden vielleicht auch andere kleine Theorien entstehen, auch
andere kleine Nischen, wo man anfingt, wo man sich vielleicht wundert: Wo kommt das denn
jetzt her? (Eytip-Sultan, S. 32)

Der Einwand eines Gesprichspartners, ,das ist die Welt, die Welt ist das‘, der auch
christlichen Zeitgenossen bekannt vorkommen diirfte, wird zwar eingerdumt, aber
nicht soweit akzeptiert, dass sich die Suche nach neuen, erst noch zu entwickelnden
Mboglichkeiten, den Islam ins eigene und gesellschaftliche Leben zu integtieren eriib-
rigt, und, man wundert sich: ,wo kommt das denn jetzt her.

Die Verhiltnisse in der Turkei entsprichen diesen Idealen von Flexibilitit weit
weniger. Nach Meinung der Gesprichspartner haben sich die Aufgaben der tirki-
schen Moscheen ,im Laufe der Jahre® verdndert; wenn auch nicht explizit gesagt
wird, wann, von wem und mit welchem Ziel diese Veridnderungen initiiert worden
sind, richtet sich die Kritik doch an die — jetzt — Regierenden, die den Aocas allenfalls
erlaubten, sich Uber die Blumen und andere Schonheiten der Schépfung, nicht aber zu
den tatsichlichen Bedurfnissen der Zuhorerschaft zu dullern — ob deren Bedirfnisse

156

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

tatsidchlich so offenkundig und leicht zu ermitteln wiren, muss an dieser Stelle da-
hingestellt bleiben. Das blo3e Beten jedenfalls — hier wie in der Tiirkei — bleibt den
Befragten suspekt.

0.A.: Und in der Tiirkei ist es wahrscheinlich so, dass dieses tigliche Geschift, wenn man da so
reingeht [in die Moschee; HLF] und wieder rausgeht, seine Ubungen macht [deutlich ironisch; die
anderen lachen], und neben einem sind andere, die mitturnen — weilt du, aber hier — vielleicht ist
es jetzt auch nur fir mich so — weil ich mich auch wirklich gerne mit den Leuten unterhalte.
Aber in der Tirkei, wird man gar nicht beachtet. (Eyiip-Sultan, S. 35)

O.D.: Ich weiB nicht. Nach dem Freitagsgebet, wisst ihr doch, 7s$ih1% und dann dua'®t. Meist ist
das aber in der Turkei so, dass bei fegbib und dua keiner mehr da bleibt. Die Frage ist nur, gehen
die jetzt raus, weil sie arbeiten miissen? — In der Tlrkei ist das ja flexibler gestaltet, die arbeiten
eben in kleinen Unternehmen, und da kann ich mir gut vorstellen, dass die mal fiir *ne Stunde
freikriegen und dann kommen die sofort. Aber das ist jetzt die Frage, machen die das jetzt als
Ubung und dann raus, von wegen: ,,ich war lange genug da*, oder haben die wirklich keine Zeit?
Hier [in Deutschland; HLF] ist es ja so, dass von den Leuten, die gebetet haben, 80 Prozent
noch dasitzen. (Eyiip-Sultan, S. 35f.)

H.: Obwohl das eigentlich jeder fiir sich machen sollte. Das hat sich bei den Tirken, sag’ ich
mal, in der tiirkischen Kultur so eingebiirgert, dass alle zusammen dieses #esbih machen, aber in
Arabien habe ich zum Beispiel gesechen: das gibt’s gar nicht. Das gibt’s gar nicht. Wenn das Ge-
bet fertig ist, steht jeder auf, und das wat’s, jeder geht, und die Tirken bleiben sitzen, um dieses
tesbih zu machen. (Eytip-Sultan, S. 36)

O.A.: Bs gibt ja auch diesen dyes1%5, wo der sagt, nach dem Freitagsgebet sollt ihr raus, sozusa-
gen, stirmen, um fiir diese Welt zu arbeiten.!8¢ Und, ich glaube, in Deutschland ist es so: Wenn
mein Vater arbeitet, dann kann er nicht von der Arbeit weg, und wenn er frei hat, dann hat er
frei, das heil3t, er bleibt dann bis zum Ende und dann setzt er sich noch mit seinen Freunden hin
und schnackt noch ’ne Runde. Und in der Tirkei ist das, glaube ich, wirklich so, dass die von
der Arbeit raus, wie du gesagt hast, vielleicht fiir 'ne halbe Stunde, und dann beten und dann
wieder weiter. Viele stellen ja auch den Wagen ab, ich weil nicht, ob ihr das auch gesehen habt,
und dann geht’s wieder weiter, ,,Tomaten* und ,,Gurken“ und so weiter. Und die gehen dann
witklich firs Geschift wieder raus. Sozusagen, wie’s sein muss. Aber es ist ja auch immer so:
Wie es sein muss, wie die Religion es vorschldgt, und wie man’s macht, das sind auch immer
zwei verschiedene Dinge. (Eytip-Sultan, S. 36)

H.: Mir ist auch aufgefallen, die in der Ttirkei, die haben auch fast keine Freizeit. Entweder ar-
beiten sie, das kommt mir wirklich so vor — entweder arbeiten sie, oder — dh — [Lachen] schla-
fen. (Eytip-Sultan, S. 36)

183 Tegbih, turkisch, wortlich: Verherrlichung,.

184 Dua, tirkisch: individuelles Bittgebet, in den hiesigen Gemeinden nach dem namaz gebetet.

185 A}/el, wortlich.: Zeichen, Beweis, Wunder; Bezeichnung fir Qur'an-Vers.

186 Bezicht sich offensichtlich auf die Sure 62: 9f. ,,Thr Glaubigen! Wenn am Freitag (w. am Tag der
Versammlung) zum Gebet gerufen wird, dann wendet euch mit Eifer dem Gedenken Gottes zu
und lasst das Kaufgeschift (so lange ruhen)! [...] Doch wenn das Gebet zu Ende ist, dann geht
eurer Wege (w. breitet euch im Land aus) und strebt danach, dass Gott euch Gunst erweist (in-
dem ihr eurem Erwerb nachgeht)! ( zit. n. Paret 1996).

157

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

0.A.: Stimmt, die arbeiten wirklich viel, die arbeiten echt viel. (Eyiip-Sultan, S. 36)

H.: Und wenn sie mal in der Moschee sind, da haben sie wirklich Zeitdruck. Jeder beeilt sich
und geht sofort los. Und hier, wenn man hier aus der Moschee kommt, dann hat man noch
Zeit, jeder ldsst sich Zeit, entweder hat man schon gearbeitet, oder man wird noch arbeiten,
nach Mittag oder was. (Eytip-Sultan, S. 30)

Das markiert einen deutlichen Unterschied zum religiosen Leben hier. Die in
Deutschland lebenden tiirkischen Muslime gehen eben dann in die Moschee, wenn
sie Zeit haben. So ist die Besucherzahl zu den einzelnen Gebetszeiten abhingig von
den Schichtdiensten der umliegenden Industriebetriebe. Mit dem Zeitpunkt fiir den
Beginn des Freitagsgebets orientiert man sich in Deutschland innerhalb des etlaub-
ten zeitlichen Spielraums an den Schichtwechseln der Industriearbeiter, um einer
méglichst groBen Anzahl von ihnen eine Méglichkeit zur Teilnahme zu geben. Da-
nach bleiben viele der Besucher noch fiir lingere Zeit in den Riumen der Gemeinde,
besuchen die Teestuben, von denen manche inzwischen durchaus professionell be-
triecben werden, kaufen in den angeschlossenen Lebensmittelgeschiften oder den
Buchliden ein. Dass sich wegen der Arbeitsorganisation iiberhaupt Freizeit bietet,
trigt deutlich zu dem verdnderten Charakter der Gemeinden im Vergleich zur Tir-
kei bei.

Zusitzlich wird der Einfluss der (staatlichen) Politik auf die islamischen Ge-
meinden in Deutschland als zwar nicht unbedeutend, aber doch sehr viel geringer
eingeschitzt. Die bocas hitten, nach Meinung der Jugendlichen hier viel gréBere Frei-
heiten der Offentlichen Rede. — Interessanterweise sagen dies hier Jugendliche in
einer DITIB-Moschee; bekanntlich gibt es Direktiven vom tiirkischen Prisidium fir
religiose Angelegenheiten (Diyaned), die die Inhalte der Freitagsansprachen vorgeben.

O.A.: Das ist aber ja auch durch die tiirkische Politik ’n bisschen bedingt. Dass zum Beispiel der
Imam gar nicht, ich sag’ mal, frei reden darf — (Eytip-Sultan, S. 36)

H.: — genau, das ist mir auch aufgefallen. Hier kannst du dir das Thema aussuchen — (Eyiip-
Sultan, S. 36)

O.A.: — ob richtig oder nicht, brauchen wir ja nicht zu diskutieren. Ich hab’ zum Beispiel gehért,
dass die Moscheen [in der Tiirkei; HLF] nur noch zum Beten gedffnet werden und danach wie-
der geschlossen werden. (Eyiip-Sultan, S. 36)

H.: Zu dem Unterschied noch, also zu den Gefithlen, wenn ich da in *ner Moschee bin und zum
Freitagsgebet hier: Wenn ich hier beim Freitagsgebet bin, dann ist die Moschee relativ klein, sag’
ich mal, und ist nicht voll. Und in der Tirkei beim Freitagsgebet: cine Riesenmoschee, wirklich
alle sind dort, alle sind in der Moschee, £einer ist mehr draullen, oben, unten, alles voll, draulen
voll. Und dann sitzt da ’n hoca, der erzdhlt von — ah — Blumen und, okay, von Wildern, die wir schiit-
zen miissen. Aber es gibt andere Themen, die man ansprechen kann, vor so vielen Leuten [die
anderen lachen]. Man freut sich, dass man in so ’ner Menge sitzt, aber man kriegt nichts gelehrt,
oder so. (Eyiip-Sultan, S. 37)

158

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

O.D.: Also, der Islam wurde von den hocas, genauer gesagt, von den Leuten, die die Aocas unter
ihren Fittichen haben, sehr stark beeinflusst und sehr in gewisse Bahnen gelenkt. Das muss ich
witklich sagen, das ist — die haben’s eigentlich in die Richtung gelenkt, und, ob’s richtig oder
falsch ist, dazu nichts. Aber eigentlich ist die Moschee, wie er schon sagt, eine mescid und die ist
zum Beten da. Aber es gibt auch noch andere Rdume, beziehungsweise, man kann auch Veran-
staltungen machen. Das ist ’n sozialer Treffpunkt — (Eyiip-Sultan, S. 37)

0.A.: — genau! Das macht es erst zur Moschee. (Eyiip-Sultan, S. 37)

In den Augen der Gesprichspartner bringt so der Unterschied zwischen den hiesi-
gen und den tiirkischen Moscheen — dass die hiesigen ,soziale Treffpunkte® sind —
die Gemeinden in Deutschland einer hypostasierten ,Urform* niher. Der Umstand,
dass man die Gemeinde nur im Zustand der rituellen Reinheit aufsucht, also abdest's?

ist, fihrt zu einer im folgenden Abschnitt beschriebenen Verhaltensinderung.

O.D.: Das ist ein sozialer Treffpunkt, in dem Gesichtspunkt, weil man, wenn man in der Mo-
schee ist, dann hat man meistens abdesz, diese religiése Waschung. Und einem ist ja auch be-
wusst, in der Moschee zu sein. Man ist viel bedachter und man iberlegt sich genau, was man
sagt, weil man weil3, man ist in ~4/ahs Haus. Man ist dann viel vorsichtiger. Man ist freundlicher,
und dementsprechend ist man — also wenn jemand verirgert ist, ist er ruhiger als drauflen, jetzt
im Verhaltnis. Und das wurde im Laufe der Jahre in der Tirkei abgeschafft, muss man einfach
sagen. Das hat man so bewusst gemacht, nicht unbewusst. Dartber bin ich mir auch im Klaren.
Und das hat dann auch natiirlich, wie gesagt, der Moschee eine neue Definition gegeben. (Eyiip-
Sultan, S. 37)

Hier wird unterstellt, dass ein Moscheebesuch in der Tirkei eine absichtlich — aus
politischem Kalkil — reduzierte Bedeutung hat. Demgegentiber ist die wahre Defini-
tion von Moschee fiir die befragten Jugendlichen offensichtlich eher hier als in der
Thrkei praktisch umgesetzt. Sie nimmt Bezug auf (rekonstruierte) klassische Vorbil-
der'ss, kniipft aber andererseits auch an Bestrebungen etwa der dgyptischen Muslim-
briider an, die den karitativen und sozialen Traditionen des Islam neue Deutungen
hinzufiigten.®* Einzig dass auch hiesige Gliubige mit individuellen Problemen zu-
nichst beim hoca Rat suchen, scheint der tiirkischen Tradition zu folgen. Aber auch
hier deutet sich eine Kritik an: Wer von den Muslimen hier wie dort, so fragen die
Jugendlichen, wiirde denn auf die Idee kommen, im Qwr'an Hilfe zu suchen und sich
so unmittelbar an A/ah zu wenden?

H.: Wenn jemand Probleme hat, grof3e Probleme, geht er erst mal in die Moschee und fragt mal
den imam. Also, mit psychischen Problemen geht fast jeder erst mal in die Moschee — (Eyiip-
Sultan, S. 37)

187 Abdest: tituelle Reinigung; ohne die Reinigung ist es verboten den namaz zu verrichten, den
Qunr'an zu berthren oder zu rezitieren, das Totengebet zu verrichten und die Ka'ba zu um-
schreiten.

188 Vgl. S. 225ff.

189 Vgl. u.a. Marty/Appleby (1996: 148).

159

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.A.: — aber eigentlich ist der Schritt ja so, als Moslem, wenn du ’n Problem hast, das hat letz-
tens ein zmam bei so ‘m Freitagsgebet gesagt, wenn ein Moslem ein Problem hat, geht er erst,
sozusagen, zu Gott personlich, also dem Qur'an, wenn er daraus nicht schlau wird, dann geht er
zu, sozusagen, dem Propheten, den hadis'®, wenn er daraus nicht schlau wird, dann geht er zu
den Gelehrten, und versucht da, seine Probleme zu 16sen. Und, ich sag’ mal so, welcher Mensch
oder welcher Moslem mit einem Problem, guckt nach, was der Qur'an ihm dazu sagt? (Eyiip-
Sultan, S. 38)

H.: Ich da wiird’ ja sowieso nicht draus schlau werden. (Eytp-Sultan, S. 38)

0.A.: Ja. Ich wiirde dann eher zum hoca gehen, weiBt du. Dass ich, sozusagen, zum Aoca gehe, zu
dem dritten, dem Gelehrten gehe, weillt du. Nur, zur Zeit ist das ja so, dass eigentlich keiner auf
die Idee kommt, sich an den Qur'an zu wenden, in der Turkei. Dass man sagt, man (1) /ebt (1) doch
eure Religion aus, das verbietet euch doch keiner. Aber, vermischt das nicht mit anderen Prob-
lemen. — Aber das ist es eben: Die Religion ist nicht Beten. Ein Teil, ein Teil davon ist Beten.
(Eytip-Sultan, S. 38)

O.D.: Das ist es auch, was man eigentlich nicht versteht. Da st6Bt man an Winde halt. Da stoB3t
man immer noch an Winde — (Eyiip-Sultan, S. 38)

Diese Winde, das zeigt die anschlieBende Nachfrage, begrenzen die Entfaltungs-
méglichkeiten nicht nur in der Turkei, sondern auch in den hiesigen Gemeinden.
Vor allem in dem Interview mit Jugendlichen der Eytip-Sultan-Gemeinde wird an
der politischen Ortientierung der Dachverbinde!! und deren Auswirkung auf das Ge-
meindeleben — von offener Konkurrenz bis hin zu Spaltungen und Unvereinbar-
keitsbeschliissen — deutlich kritisiert.

Schon verschiedentlich wurde angesprochen, dass die Jugendlichen sich im All-
gemeinen nicht in ihrer Religionsaustibung behindert fithlen. Auf die Frage, wie es
sich denn verhalte, wenn Religion, ihre Ausiibung etwa im Gebet, im unmittelbaren
Kontakt mit Deutschen thematisiert werde, verdndert sich das Bild. Von allen Be-
fragten wird kritisiert, dass den Gemeinden nicht erlaubt werde — wenigstens am
Freitag, so lautet die Minimalforderung — den ezan auszurufen. Einige wissen um die
Auseinandersetzungen, die sich dariiber in der Offentlichkeit entziindet haben, ande-
re haben im Gesprich mit Kollegen, oder, in einem Fall anlisslich einer &irchlichen
Diskussionsveranstaltung!?2, die Vorbehalte der Bevolkerungsmehrheit kennen ge-
lernt. Tenor der Kommentare solcher Standpunkte ist generell, dass man sein ei-

190 Hadis: Bericht, Uberlieferung von Ausspriichen und Taten Muhammads; wichtige (Rechts-)
Quelle neben Qur'an und Sunna (tirk.: sinnet., Gewohnheit, Brauch des Propheten) mit diffe-
renzierten Kriterien zum Beweis ihrer Echtheit und/oder Relevanz. Thr Inhalt datf nicht im
Widerspruch zum Qur'an stehen, sie missen ,eine Liickenlose Kette von Gewihrsminnern
aufweisen®, diirfen ,,nicht historischen Tatsachen zuwiderlaufen®. Hadisler werden in verschie-
denen Sammlungen tbetliefert (vgl. Mertek (1997: 90f.).

191 S.S. 243ff.

192 Der ,Islambeauftragte® der Bremischen Evangelischen Kirche hatte zu einer zentralen Diskussi-
onsveranstaltung geladen, auf der ein Justiziar der Hannéverschen Landeskirche tber Islam
und Grundgesetz* referierte.

160

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

gentlich verbrieftes Recht auf den Gebetsruf nicht gegen die Mehtheit durchsetzen
wolle, dass man auf Provokationen verzichte, dass man als Kliigerer nachgebe. Eine
Aufgabe des ,Rechtsanspruchs® ist damit aber nicht verbunden. Als Begriindung da-
fur wird angefiihrt, dass in der Tirkei zu jeder Zeit christliche Gemeinden mit Glo-
ckengeldut zum Gottesdienst rufen dirften, oder aber, vor allem von den hier be-
fragten Teilnehmern der oben erwihnten kirchlichen Diskussionsveranstaltung, dass
die grundgesetzliche Religionsfreiheit den ezan einschlieBen misse. Im ersten Fall
heif3t es dann etwa:

T.: Zum Beispiel mit diesem Gebetsruf, dass man das hier nicht 6ffentlich darf. Ich wird” mal
sagen, es wir’ besser, dass, wenn die Moslems es nicht diirfen, die anderen das dann auch nicht
durfen. (Hicret II., S. 20)

HLEF.: Dass die Kirchen nicht ihre Glocken lduten diirfen? (Hicret II., S. 20)
T.: Oder so. Oder nicht so laut, vielleicht. (Hicret I1., S. 20)

Al: Zum Beispiel in der Tiirkei lduten auch die Glocken. Man sagt auch nichts dagegen, gegen
die Kirchen. Das wird doch gemacht. Unser Land sagt auch gar nichts dagegen. (Hicret IL, S.
20)

M.: Man respektiert sowieso andere Religionen. (Hicret II., S. 20)

Die indirekte Forderung eines der Befragten, dass, wenn den Muslimen der Gebets-
ruf verwehrt wiirde, die Kirchen auch nicht die Glocken lduten durften, wird, als sie
in der Rickfrage konkretisiert wurde, schnell eingeschrinkt: oder nicht so laut — und
eine weitere Einschrinkung — vielleichs. Deutlich ist jedoch der — an dieser Stelle nicht
verifizierte — Hinweis auf die Rechte turkischer Christen, die als selbstverstindlich zu
gelten scheinen. Andere Gespriche ergaben differenziertere Stellungnahmen, na-
mentlich von den Jugendlichen, die anldsslich der erwihnten Veranstaltung mit
Christen tiber Religionsfreiheit und Islam in der deutschen Verfassungsrealitit dis-
kutiert haben.

O.D.: Es ging auch an diesem Tag auch um Demokratie und Verfassung. Also es hat jemand
gefragt, darf der miiegzin jetzt ausrufen? Da hat der [Referent; HLF] gesagt, ,,ja, theoretisch wire
das méglich“. Es ging mir aber nicht darum, dass die Verfassung sagt, ich darf das. Ich hab’
nimlich gesehen, die Leute in dem Raum waren enttinscht, dass die VVerfassung das zulisst. Die
waren enfserzt dariiber, oh, die waren echt traurig. Und dann mdchte ich das auch nicht! Dann
denk’ ich mir, hey, lieber nicht, ey, dann lass’ ich’s bleiben! Ich hab’s geschen, die Leute wollen
das nicht. Und das Witzige war, fiinf Minuten spiter haben sie gesagt, ,,Leute, die den Doppel-
pass wollen, sollen sich nach Demokratie und Verfassung richten. Aber wenn mir die Verfas-
sung ein Recht zugesteht, und wenn dz demokratisch bist, dann musst du, wenn du ein Demo-
krat bist, sagen, ,,die ditfen®. Und wenn du ein guter Demokrat bist, dann darfst du, wenn du
den miiezzin horst, nicht mal den Mundwinkel verziehen. Weil du aus deinem Demokratiever-
stindnis sagen musst: Das ist seine Freiheit. Und die kriegt der. Das ist es halt. Dass manche

161

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Anspriiche an andere Leute stellen, die sie selber gar nicht selbst gewihrleisten kénnen. (Eyiip-
Sultan, S. 45)

Anspruch und Wirklichkeit des Demokratieverstindnisses werden hier aufmerksam
wahrgenommen und treffend eingeklagt; trotzdem lautet das eher resignative Fazit,
ey, dann lass’ ich’s lieber bleiben. Das steht deutlich daftr, dass die Mehrheit der Befrag-
ten sich in letzter Konsequenz nicht einer Konfrontation der verschiedenen
Rechtsauffassungen und -anspriiche stellen will. Immerhin wird die Position des
vortragenden Juristen als beispielhaft gewtrdigt und steht wiederum als ein Beispiel
fur die positiven Moglichkeiten, die die bundesrepublikanische Verfassung gerade
hinsichtlich religiser Freiheit den reflektierenden Muslimen!% — nominell — bietet:

O.D..: Man muss sich mit an den Tisch setzen. Aber letztendlich, dieser Herr [Justiziar; HLF],
der hat mich so begeistert. Also wie er das riibergebracht hat an dem Tag in der Kirche, wirk-
lich, der hat das richtig objektiv riibergebracht, der hat sich dazu nicht als Christ, sondern wirk-
lich [geduBert; HLF]|. Er hat gesagt, in der Verfassung steht dies und das drin, und wenn dies
und das so ist, dann muss man das auch einfihren, und dann muss man damit auch zurecht-
kommen. — Es ist so: Das ist unsere Verfassung, die garantiert einem Menschen dies und das,
aber sie miissen auch wissen, es gibt die und die Nachteile, die und die Vorteile — das ist wirklich
das Optimale, was man fiir eine Gesellschaft anstreben kann — (Eyiip-Sultan, S. 43)

H.: — der [Justiziar] hatte aber auch *ne eigene Meinung — (Eytup-Sultan, S. 43)

O.D.: — ja, aber an dem Tag hat er gesagt: ,,Heute bin ich der Referent und bin jemand, der aus
dem Rechtlichen, aus der Verfassung heraus argumentiert”. Und er hat sich strikt daran gehal-
ten. Und an solchen Lenten fehlt’s. (Eytp-Sultan, S. 43)

Ahnlich dem ezan verhilt es sich auch mit anderen religiésen Verrichtungen, zum
Beispiel dem Gebet wihrend der Arbeitszeit oder an Schule und Hochschule. Viele
Befragte haben, sei es, dass sie schon berufstitig sind, oder dass sie anlisslich von
Ferienjobs mit der Arbeitswelt in Berithrung gekommen sind, Erfahrungen mit dem
namaz am Arbeitsplatz gemacht. Und sie berichten, von wenigen Ausnahmen abge-
sehen, dass sie damit keine oder nur wenige Schwierigkeiten gehabt hitten. Es
scheint so zu sein, dass die erwarteten Schwierigkeiten, wenn es dann zu einem di-
rekten Kontakt kommt, auszurdumen sind. So berichtet ein Befragter zunichst, dass
es negative Reaktionen von Kollegen auf das Gebet eines weiteren am Arbeitsplatz
gegeben habe. Die Nachfrage allerdings ergibt:

HLEF.: Also du sagtest eben, dass manche Leute auf deiner Arbeit sich da tibers Beten mokieren.
Hast du schon Mal versucht, denen das zu erkliren? (Fatih 1., S. 14)

193 Die Fabigkeit zur Reflexion macht fiir viele Jugendliche gerade die ,richtige® Praxis des Glaubens
aus und stellt zugleich einen stichhaltigen Hinweis auf die Bedeutung von religiéser Praxis als
einen méglichen Aspekt von Individualisierung.

162

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

T': Naturlich. Okay, nicht alle sind so, aber — da sind zum Beispiel zwei, drei Kollegen, mit de-
nen verstehe ich mich super, und mit denen rede ich auch iber so was, die haben mich natiirlich
gefragt, ,,was macht der da“, und so. Und da habe ich gesagt, in unserem Qur'an da steht, dass
wit fiinfmal am Tag beten missen, und der macht da gerade sein Abendgebet. Und die haben da
interessiert zugehért. Die Leute interessiert so was. Aber die meisten wollen irgendwie doch
nichts davon wissen und winken ab. (Fatih L., S. 14f.)

Gegeniiber der Erfahrung des Desinteresses von Arbeitskollegen, die hier eher blass
beschrieben wird, erscheint eben auch, und nicht zufillig detaillierter, dass es Kolle-
gen gibt, mit denen der Befragte sich ech? super versteht. Ahnlich duBern sich auch die
meisten anderen Jugendlichen. Zumindest wird es nicht als Ausrede akzeptiert, wenn
jemand behauptet, das er an seinem Arbeitsplatz nicht beten kénne.

HLEF.: Ist das mit dem Beten so eine Einschrinkung, die mit der Arbeit oder mit den Kollegen
zu tun hat? (Fatih 1., S. 22)

I7:: Nein, nein. Also eines muss ich echt sagen: In Deutschland wird es, wenn man den Islam
ausleben will oder siberhanpt eine Religion ausleben will, sehr tolerant angesehen. In den Firmen,
wo ich in den Semesterferien gearbeitet habe, war das tberall so, dass die damit tolerant umge-
gangen sind. Wenn einer seine Religion ausleben wollte, dann konnte der das auch machen. Ich
habe zum Beispiel in einer Firma gearbeitet, da war ein Pausenraum und da konnte man eben
fur finf Minuten verschwinden. Der eine macht eben seine Zigarettenpause, und der andere
geht finf Minuten beten. Linger dauert das nicht. Das wire 'ne Ausrede, wenn einer sagen wiir-
de, ich kann wegen meinem Beruf nicht beten. (Fatih 1., S. 22)

Hiufiger beklagt wird allenfalls, dass es an Schulen, Hoch- und Fachhochschulen
keine eigens fiir muslimische SchiilerInnen und Studentlnnen eingerichtete Gebets-
rdiume gibt. In Bremen haben islamische Studentenorganisationen wohl einen sol-
chen Antrag gestellt; inwieweit daran hier Befragte tatsichlich beteiligt waren, bleibt
offen:

HLF.: Gibt es von Schule abgesehen noch Lebensbereiche, wo ihr sagt, man miisste euch mit
meht Respekt entgegentreten? (Mevlana I1., S. 81)

Sa: Zum Beispiel an der Uni. Unserer Religion miisste man schon freien Lauf geben. Wir
miissten eigentlich beten kénnen, wenn es Zeit ist. Zum Beispiel an der Uni war jetzt so ne
Diskussion, ob wir jetzt einen Gebetsraum haben kénnen oder nicht. Den gibt’s immer noch
nicht. Und da haben wir uns da ein bisschen stark dafiir gemacht, dass das mal gemacht werden
sollte. Aber ich weil3 nicht, wie das ausgegangen ist, weil ich gerade zweicinhalb Monate in der
Tirkei war. (Mevlana II., S. 81)

So sehr grof3 scheint da das Engagement nicht zu sein.’* Auch hier gilt: Die Forde-

rung scheint breit von vielen Jugendlichen getragen zu werden, aber nur wenige ha-

194 Der Strategic mancher islamischer Gruppen kénnte es entsprechen, anldsslich einer tatsich-
lichen oder vermeintlichen Diskriminierung Offentlichkeit herstellen, wobei der publikums-

163

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ben tatsdchlich entsprechende Antrige gestellt oder auf informellerer Ebene einen
solchen Raum zu erhalten versucht. So weist auch in der folgenden Sequenz der Be-
fragte daraufhin, dass er zumindest keinen entsprechenden Versuch unternommen

habe.

HLF.: Kennst du noch andere Hindernisse, auBler jetzt den Gebetsruf, irgendwas, wo du  dich
eingeschrinkt fithlst? (Mevlana 1L, S. 6)

M.: Eingeschrinkt eigentlich nicht. (Mevlana II., S. 7)

Se.: Vielleicht nicht direkt in der Moschee, aber es gibt — zum Beispiel, fiinfmal am Tag beten —
kénnte man das auch in der Schule machen, oder am Arbeitsplatz, dass man eben einen kleinen
Raum dafiir kriegt. (Mevlana II., S. 7)

HLF.: Habt ihr das schon mal probiert an der Schule? Oder an der Uni? (Mevlana I1., S. 7)

Se: In der Uni nicht, aber am Arbeitsplatz. Ich hab als Ferienjob gearbeitet, und da waren wir
drei Freunde, auch Muslime, da haben wir da auf dem Flur richtig gebetet. Als wir gerade Pause
hatten. (Mevlana II., S. 7)

HILF.: Und es ist kein deutscher Kollege gekommen und hat gesagt, ,,ey, was macht ihr denn
hier?*. (Mevlana IL., S. 7)

Se: Na, einer hat schon mal nachgefragt, was wir da machen und wieso wir das machen und
wieso wir das nicht nach der Arbeit machen. (Mevlana I1., S. 7)

HILF.: Und was habt ihr ihm erkldrt, dem Kollegen, der da nachgefragt hat? (Mevlana IL., S. 7)

Se.: Ja, das ist unser — wie soll ich das jetzt erkliren — dass das unser Glaube daran ist. Dass wir
das fiinfmal am Tag praktizieren miissen. Und da haben wir die Einzelheiten halt erklirt. Er war
natiirlich sehr dran interessiert, wie wir das machen. Wie das abliauft und so. Und ob wir das auch
dort machen diirfen. Weil ein bisschen Ahnung hatte der schon. Ob wir das so am Arbeitsplatz
oder auf dem Boden machen durfen. (Mevlana II, S. 7)

HLF.: Also, der hatte eher ein wohlwollendes Interesse? Der hat nicht gesagt, ,,was macht ihr
denn da fiir'n Quatsch*? (Mevlana II., S. 8)

Se.: Nein, der hatte schon wohlwollendes Interesse. (Mevlana II., S. 8)

Der Arbeitsplatz scheint gegeniiber Schule und Hochschule eher ein Ort zu sein, an
dem ohne groBeren Aufwand der Gebetspflicht nachgekommen werden kann.19s

wirtksame Effekt héher bewertet wird als das eigentliche Ziel — hier: die Einrichtung eines isla-
mischen Gebetsraums an der Universitit.

195 Allerdings horte ich von einer Mitarbeiterin des Studiengangs Religionswissenschaft an der
Universitit Bremen, dass sie gelegentlich von muslimischen Studentinnen gefragt worden sei,
ob diese in ihrem Biiro beten dirften. Aus eigenem Etleben weif3 ich, dass einzelne muslimi-
sche Studenten sich wihrend der Gebetszeiten in weniger frequentierte Gebédudeteile der Uni-

164

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Und auch dieser Ausschnitt zeigt, dass im direkten Dialog positive Erfahrungen ge-
macht werden. Dem entspricht auch, dass viele Befragte aus der Familie oder dem
Bekanntenkreis von eintriglichen Losungen berichten, die in groBen hiesigen In-
dustrieunternehmen im Allgemeinen Usus sind. Dass trotzdem so viele Muslime
nicht an Arbeitsplatz und Ausbildungsstitte den #amaz beten, hat nach Einschitzung
der Befragten zum einen die Faulbeit der Betroffenen als Grund, ist aber andererseits
dutch islamisches Recht geregelt, denn das islamische Recht kenne fiir Lebensum-
stinde, wie sie durch die Migration in ein nichtislamisches Land gegeben sind, vie-
lerlei Ausnahmeregelungen.

I7.: Wenn du berufstitig bist, wenn du an einem Band arbeitest, wo du keine geregelten Pausen
hast, wo du Schichtarbeiter bist, da brauchst du nicht fiinf Mal am Tag zu beten. Wenn du da
morgens bei der Arbeit bist, da brauchst du kein Morgengebet zu machen. Dann gehst du hin,
arbeitest deine Schicht, kommst nach Hause, und da betest du nach, was du verpasst hast. (Fatih
1,S.51)

HLEF.: Und das steht auch so im Qur'an? (Fatih 1., S. 51)

Iz Ja. Wenn du die Moglichkeit nicht hast, wenn du in einem Land lebst, wo deine Religion
nicht die nationale Religion ist, zum Beispiel in Deutschland, wo der Islam ja keine anerkannte
Religion ist, wo du nicht die Méglichkeit hast, sagen wir mal, manche Sachen hundertprozentig
zu etfiillen, hundertprozentig deine Regeln auszuleben, dann branchst du das nicht zu machen.
(Fatih I, S. 51)

Wie das rituelle Gebet wird auch das Fasten im Monat ramazan allmihlich in der
Familie gelernt. Den Aussagen der Befragten nach zu urteilen, sind es doch viele
Familien, die zumindest einen Teil dieser Zeit das Fastengebot einhalten, d.h. auch
diejenigen, die lingst nicht alle Pflichtgebete absolvieren, fasten regelmalBig fiir kiir-
zere oder lingere Zeit, und sie entdecken dabei durchaus einen gewissen Reiz. Anderer-
seits sind auch in Bezug auf das Fasten durch die Teilhabe an Arbeits- und Ausbil-
dungsprozessen den Befragten gewisse Grenzen gesetzt: Wer beispielsweise in den
gro3en Bremer Industrieunternehmen Schichtarbeit leistet, hat weit groBere Schwie-
rigkeiten, in der Zeit zwischen Sonnenaufgang und Sonnenuntergang auf Essen,
Trinken und Rauchen zu verzichten.

HILF.: Wie ist das im ramazan? Das kann ich mir schon schwierig vorstellen, wenn du bei den
Stahlwerken arbeitest und du sollst fasten, das stelle ich mir schon heftig vor. (Fatih I, S. 22)

7.2 Ich sag’ mal so [lachend], Gott hilft dabei, das durchzuhalten. Man gewdhnt sich daran. Die
ersten zwel, drei Tage sind immer schwer, aber danach merkt man das nicht meht, man geht
arbeiten, fastet und merkt das nicht. Okay, bei manchen Firmen ist das natiirlich so, dass man
bestimmte Pausenzeiten hat, in denen man nur essen so/, eine halbe Stunde Pause hat. Dann ist

versitit zuriickzichen. Ein Student, Befragter eines der Interviews, kam zu einer Verabredung in
die Cafeteria und sagte, er miisse zal kurg Beten, ob es mir etwas ausmache, so lange zu warten.

165

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

es cin bisschen blod, auf gut Deutsch, da muss man versuchen, die Pausenzeiten so zu regeln,
dass sie ab dem Zeitpunkt liegen, wo man essen kann. Wenn man das in einer Firma hinkriegt,
ist es natiitlich ein bisschen einfacher. Aber in der Turkei lduft das nicht viel anders ab. Das ist
fast genauso. Da sind auch bestimmte Pausenzeiten, und in denen isst man. Okay, im ramazan ist
es da ein bisschen einfacher, weil in der Turkei 98 % Moslems leben. Da hat man eben einheitli-
che Pausenzeiten, in denen man essen darf, und dann verschiebt man das im ramazan. Aber auch
in der Tirkei, einem muslimischen Land, muss man freitags arbeiten, obwohl da eigentlich Ge-
betszeit ist, obwohl das ein heiliger Tag ist. Was fiir die Deutschen der Sonntag ist, ist eigentlich
fir die Turken, fir die Moslems der Freitag. Aber trotzdem muss ein Burger in der Tirkei am
Freitag arbeiten.!0 (Fatih L., S. 22f.)

Laut Aussage dieses Befragten ist es also auch in der Tirkei nicht so einfach, die
Regeln einzuhalten, weil die Arbeitsorganisation ihnen entgegensteht. Allenfalls im
ramagan sei es leichter, weil in der Tiirkei 98 %o Moslems leben. Als eigentlich bedrohlich
wird aber dennoch nicht die gesellschaftliche Organisation von (Arbeits-)Zeit ange-
sehen, sondern wiederum ein Mangel an religioser Bildung.

M.: Also das hauptsichliche Problem der zweiten oder dritten Generation, also nicht unserer
Eltern oder der Alteren, sondern in unserem Alter, ist, dass wir selber unsere Religion nicht
hundertprozentig wissen und nicht leben. Okay, wir wissen vieles, wir haben frither Unterricht
gehabt, aber je dlter man wird, und zur Schule geht, zur Uni geht, desto mehr distanziert man
sich davon von dem, was man gelernt hat. Man fithrt das zwar aus, aber eben nicht hundertprozentig.
Man betet zum Beispiel nicht oder — Fasten und solche Sachen, das macht man —, aber man
betet nicht oder man kommt nicht regelmifBig zur Moschee. Das passiert automatisch. Und das
ist das Problem, weil wir auch nicht das Wissen haben, sag ich mal so, wie die Christen. Die
haben das Wissen — manche gehen regelmiBig zur Kirche — um die eigene Religion zu verteidigen
oder dartiber Sachen zu erzihlen. Viele von uns, die wissen das nicht. Zum Beispiel ich: Wenn
du mir ’ne Frage stellst, weil ich das nicht, was ich darauf antworten soll. Wenn man ’ne falsche
Antwort gibt, dann kann das auch negative Folgen haben. Deshalb haben viele auch Angst. Auf
der Arbeit auch. Da geht man immer die gleichen Themen an. Meinetwegen, warum kein
Schweinefleisch essen oder, wenn wit, zum Beispiel, im ramazan fasten, wieso musst ihr fasten
oder solche Sachen. Richtig intensiv geht man eigentlich iiberhaupt nicht in das Thema rein. Ich
personlich habe zwar auch alles gelernt, aber so ganz das Wissen zum Erzihlen, das hat man
eigentlich nicht. Jedenfalls viele nicht. Das Hauptproblem ist, in so einer Diskussion auch was
sagen zu kénnen. (Fatih L, S. 16f.)

Die Unterweisung im Qur’an-Unterricht reicht demzufolge nicht aus, um Jugendliche
und junge Erwachsene der zweiten und dritten Generation mit einem stabilen Fun-
dament an religiGsem Wissen zu versorgen. Darin sicht der Befragte M. eine Gefahr,

die sich im Gegentiber mit Christen als eine Konkurrenzsituation!?’ erweist: Dze

196 Hier irrt der Befragte. Zwar ist der Freitag ein Feiertag, aber ,,im Gegensatz zum christlichen
Sonntag oder zum judischen Sabbat kein Ruhetag, da die Vorstellung, dass Gott am siebten Tag
von seinem Schopfungswerk ausruhte, mit der islamischen Allmachtsvorstellung Gottes nicht
in Ubereinstimmung zu bringen ist* (Khoury et al. Bd. 1 1999: 258f.). In der Tiirkei ist der
Sonntag seit den kemalistischen Reformen arbeitsfreier Tag (vgl. Spuler-Stegemann 1996: 2306).

197 Diese Haltung begegnet in den Interviews mehtfach. Fir viele Befragte scheinen Christentum
und Islam tatsichlich zu konkurrieren, und zwar auf dem Feld der ,\Wahrheit’. An anderer Stelle

166

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Christen haben das Wissen, um ibre Religion u verteidigen. Wenn auch viele jugendliche
Muslime um die tatsidchlich sinkende Bedeutung der Kirchen fiir das 6ffentliche Le-
ben und ihre schwindende Bindungskraft fiir ihre (nominellen) Mitglieder wissen,
scheint doch eine Erfahrung zugrunde zu liegen, in der die eigene Diskussionsfihig-
keit im Dialog mit christlichen Gemeinden als defizitir erlebt wurde. Die Forderung,
die Pflichten einzuhalten, bekommt deshalb einen strategisch-defensiven Charakter
— um sich gegen die Christen behaupten zu kénnen — und gibt gerade dadurch fast
den eigenen, den Regeln innewohnenden Wert an sich, auf. Wenn nidmlich die Re-
geln nicht mehr zuerst zbrer Selbst wegen, sondern gegen die Dominanz, der Christen befolgt
werden, wiren sie bald iiberfliissig. Die AuBerung, dass ein wirklich intensives Ge-
sprich iber den Islam erst jenseits der apologetischen Diskussion von Ge- und Ver-
boten beginne, zeigt an, dass die Bedeutung der Religionszugehorigkeit sich fiir die-
sen Befragten lingst nicht in der Befolgung der Regeln erschépft. — Wie sehr sich
der Islam der tirkischen Einwanderer eben auch durch den Erklirungsanspruch der
Aufnahmegesellschaft verdndert, indem die individuell-persénliche Bedeutung durch
sich stindig wiederholendes Abfragen des vermeintlich Befremdenden am Islam,
kann wohl erst zukiinftig ermittelt werden. Fiir den Befragten M. jedenfalls scheint
bereits alles vorbez, wenn nur eine der Grundlagen in Zweifel gezogen wird. Im Zu-
sammenhang mit dem Befolgen des rituellen Gebets wie des Fastens sagt er:

M.: Ein richtiger Moslem, der nach dem Qur'an lebt, der akzeptiert das und weil3 das und der
glaubt auch daran, was im Qnr'an steht. Und der misste eigentlich keine Zweifel haben. Zum
Beispiel im Qur'an steht, ich muss beten, und wenn ein Moslem daran Zweifel hat, ,,normaler-
weise miisste ich nicht beten®, wenn er das sagt, dann ist schon alles vorbei. Dann ist man kein
richtiger Moslem. Man ist gar nicht mehr in der Religion. Das wird von klein auf jedem riibet-
gebracht, dass du beten musst, dass du fasten musst, dass du an Gott glauben musst, dass du an
den Propheten glauben musst — an die Sachen musst du glauben. Was heiit musst du? Wenn du
cin Moslem bist, und das steht im Qur'an, und du glaubst auch an die Religion, dann ist das au-
tomatisch, dann sollte keiner Zweifel daran haben. (Fatih 1., S. 21)

Im unmittelbaren Anschluss wird dann jedoch deutlich, wie er diese Forderung fiir
sich selber als jemand, der auch nicht ,richtig® betet und fastet, integriert. Er sieht
sein und das Leben anderer Muslime als eine Priifung, die er ,am Ende‘ zu bestehen
hat. Damit aber wird das Gebot der auferen Befolgung der Regeln zu einer Frage von
innerer Verantwortlichkeit.

M.: Also bei uns, wenn man zum Beispiel nicht — also ich persénlich bete auch nicht — wenn
man das nicht macht —: jeder Moslem hat ein Buch fiir gute Taten und eins fiir schlechte Taten
— dann zdhlt das eben zu den schlechten Taten. Und am Ende gibt’s “ne Abrechnung, und dann
wird es sich zeigen, ob man mehr gute Taten hat oder mehr schlechte. Wenn man mehr

witd berichtet werden, wie tiber unterschiedliche Jesusbilder gestritten wurde; die Jugendlichen
sahen, jenseits von theologisch-dogmatischen Erwigungen, das christliche Jesus-Bild zuerst als
einen Angriff auf die Einzigartigkeit Muhammads.

167

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

schlechte Taten hat, wird man dafiir bestraft, in der Hélle schmoren, und wenn man mehr gute
Taten hat, kommt man direkt ins Paradies. Daran glaubt jeder Moslem. Daran arbeiten die.
Wenn man natiitlich nicht betet, wenn man so viele Sachen nicht macht, ist das fiir jeden selber
die eigene Last, die er spiter tragen muss. Wo er sich selber spiter verantworten muss. Fir uns
ist das Leben, wie soll ich sagen, wie eine Priffung. Wir werden jetzt gepriift von Gott, wie wir
uns verhalten, wie wir leben. Wir sollten méglichst nach dem Islam leben. Es gibt natiitlich auch
Situationen, da kannst du nicht danach leben. Ich arbeite zum Beispiel bei den Stahlwerken
Bremen, da gibt es Situationen, da kann ich natiirlich nicht beten. (Fatih L., S. 21)

Von dort aus ist es allerdings nicht weit zu der Position, wie sie sich im folgenden
Interviewausschnitt darstellt: Beten und Fasten gehéren zu den spegiellen Sachen, de-
ren Befolgung im Grunde genommen jedem persénlich anheim gestellt sind.

A.: Aber das mit den speziellen Sachen, zum Beispiel Beten und andere, wie heilen die, Fasten
und so, das ist dann jedem seine eigene Sache. Ich mein’, wenn sie’s nicht machen, dann ist es
natttlich nicht richtig, vom Islam her gesehen, aber da kann man dann auch nichts dran dndern.
(Fath IL, S. 38)

Die tbrigen Regeln, also hac und gekdr®s, sind fir die Altersgruppe der Befragten
groftenteils von untergeordneter Bedeutung, aber auch hier deutet sich ein Wandel
an, der durch die Migration zu erkliren ist. Im Zeitraum der Befragung hatte ein
Jugendlicher bereits die Pilgerreise unternommen, zwei weitere planten sie fiir das
laufende Jahr, auch sie sind inzwischen Aacz.!? Die Almosensteuer ist fiir die meisten
Befragten (noch) nicht relevant, weil sie iiber kein nennenswertes eigenstindiges
Einkommen verfiigen. Dieser Status wiirde sie eigentlich auch vom Aac ausschlieBen:
Friher galt, dass wer die Pilgerreise unternehmen wollte, iber gentigend Vermogen
verfiigen musste, um den Unterhalt seiner Familie fiir diesen Zeitraum sicherzustel-
len. Fur Pilgerreisende in islamischen Lindern ist diese Vorraussetzung nicht selten
schwer zu erfillen. Weil aber trotzdem die Zahl der ,Bewerber® grof3 ist, werden in
der Tiurkei Wartelisten2 fiir zukiinftige Pilger gefthrt, d.h. lingst nicht jeder kann
zum gewlinschten Zeitpunkt seinen Wunsch zu pilgern erfiillen. Von Deutschland
aus, so die Befragten, sei es leichter, nach Mekka zu kommen.2!

198 Hae: Pilgerreise nach Mekka; zekdt: Almosensteuer.

199 Hacr: Ehrentitel, Anrede fiir Mekkapilger.

200 Grund fur diese Wartelisten sind vor allem ,logistische’ Probleme: Zum einen hat beispielsweise
die Tirkei kaum die ,touristische® Infrastruktur, um alle potentiellen Pilger zu transportieren,
zum anderen teilt auch Saudi Arabien den einzelnen islamischen Lindern bestimmte Kontin-
gente zu, weil die Pilgermassen in Mekka und den anderen heiligen Orten ohnehin kaum noch
zu bewiltigen sind. In den letzten Jahren ist es immer wieder zu Ungliicksfillen mit katastro-
phalem Ausgang gekommen, von Massenpanik oder etwa unvorsichtigem Umgehen mit offe-
nem Feuer ausgelost.

201 Aber auch das — die niedrigeren Hiirden fiir die Pilgerreise — zieht mitunter Kritik nach sich.
So stellten etwa Vertreter der Bremer Islamischen Kulturzentren in einem Interview, das fur die
bereits genannte Studie von Frese/Hannemann gefihrt wurden, einen Vergleich zwischen dem
Wandel des hac und Erscheinungen des gegenwirtigen Massentourismus an, vgl. Fre-

168

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

S.: Hier ist das relativ einfach, also dort hin zu fahren, weil hier jetzt nicht solche langen Listen
sind und so, wie in der Tirkei. Dort muss man schon sich irgendwie eintragen und dann warten.
Es ist eine bestimmte Grenze angelegt, wie viele hinfliegen kénnen. Und hier ist das so, dass
jeder, der hinfliegen will, der sich eintrigt und so, das auch kann. (Mevlana I, S. 16)

B.: Also, das grofite Problem sehe ich eigentlich bei den finanziellen Mitteln. Also, da ist es béer
doch relativ einfach, denn das Einkommen — (Mevlana 1., S. 16)

HLF.: — weil die Leute hier mehr Geld haben? (Mevlana I, S. 16)

B.: Richtig. Genau das ist der Punkt. Also, in der Tiirkei, da mdchte auch jeder, genauso wie hier,
aber da fehlt 6fters mal das Geld. (Mevlana L., S. 106)

HLF.: Inzwischen kenne ich auch 20-Jdhrige, die da hingefahren sind. (Mevlana L, S. 16)

B.: Also ich wollte dies’ Jaht auch hin, nur konnte ich nicht, weil ich Priifungen hatte. Mein Va-
ter ist dies’ Jahr hingeflogen. (Mevlana 1., S. 16)

HILF.: Friher waren das nur dltere Leute, das machte man cher gegen Ende seines Lebens.
(Mevlana 1, S. 17)

B.: Ja, bei den Jugendlichen, da geht man davon aus, dass sie sowieso noch fiinfzig Jahre leben
und dass sie dann noch Zeit genug haben. [lacht] (Mevlana 1., S. 17)

Detjenige unter den Jugendlichen, der zum Zeitpunkt der Befragung den hac bereits
absolviert hat, nutzte die fur ihn giinstige Gelegenheit, dass sowohl seine Eltern als
auch seine Schwester zu pilgern planten. Allein, dass die Pilgerreise so zu einem Fa-
milienunternehmen wurde, stellt eine deutliche Akzentverschiebung zu tiirkischen
Verhiltnissen dar. In den Interviews ging es vor allem darum, herauszufinden, ob
sich durch die Absolvierung der Pilgerreise Statusverinderungen ergiben, und, falls
ja, was das fir jungere Pilger bedeute. Der folgende Ausschnitt zeigt, welche Er-
wartungen innerhalb der community an einen Pilger gerichtet werden und wie die
(hier) Befragten demgegentiber z/re Realitdt beschreiben.

O.D.: Vielleicht kann er [H.] dazu was sagen. Er hat ja dieses Jahr die Wallfahrt gemacht. Und er
, »betest du funf fiinfmal am Tagr*, und er antworte-
te, ,,ja, ich bete fiinfmal am Tag*, — ,,was, du sichst so o/ aus und betest fiinfmal am Tagp Das
gibt’s?* [Lachen] Das kommt sogar cher von den Tiirken als von den Deutschen: Alle denken,
wenn jemand pilgern fahrt, was weil3 ich, der hat zwei Meter Bart — (Eytip-Sultan, S. 24)

wurde irgendwie angesprochen, irgendwie

0.A.: — also, ich muss sagen, vor zehn Jahren dachte ich das auch — (Eyiip-Sultan, S. 24)
H.: —ja, dachte ich auch, wir kannten ja keine Jiingeren, die — (Eytp-Sultan, S. 24)

O.D.: —und die Alteren taten so coo/, dass sie da endlich waren — (Eyiip-Sultan, S. 24)

se/Hannemann (1995: 27, Anm. 82). Demzufolge wiirden Bedeutung und Wert des bac ent-
scheidend gemindert.

169

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

H.: — ich hab’ wirklich noch bis vor Kurzem noch gedacht, alle Leute, die pilgern fahren, das
sind alles 50-, 60-Jdhrige. (Eytip-Sultan, S. 24)

0.A.: — und das muss so sein, du musst erst mal ’n bestimmtes Alter haben, das sagen ja viele.
(Eytp-Sultan, S. 24)

H.: Ja genau. ,,Bist du schon reif genug, fithlst du dich schon rejf genug?, das fragen ja viele.
(Eytip-Sultan, S. 24)

0.A.: Ja und diese Vorurteile, die erschweren eigentlich immer nur den Weg dahin. (Eyiip-
Sultan, S. 24)

H.: Die tun so als ob du, wenn du pilgern warst und zuriickgekommen bist — vieles datfst du
auch so nicht, bevor du hin gefahr’n bist.202 Nur als ich da gewesen bin, habe ich gesehen, dass
witklich fast hauptsichlich Jugendliche dort sind. Und ich hab’ gedacht, ey, ich bin zwar erst
zweiundzwanzig, aber es ist fast schon zu spit. Darum mochte ich da auch mit so ’ner Jugend-
gruppe noch mal hinfahren und denen das auch zeigen, dass es nicht so ist, wie wir das hier
gehért haben, dass man da erst hinfahrt, wenn man schon fiinfzig, sechzig, am Ende des Lebens
ist. Ich hatte das Gliick, dass meine Eltern dieses Jahr gefahren sind. Ich habe eigentlich nicht
vorgehabt, zu fahren, aber meine Schwester wollte unbedingt mit, und da habe ich gedacht, das
ist jetzt die Chance, wenn du jetzt mitfahrst, dann hast du’s wenigstens hinter dir. Jeder Moslem
muss einmal in seinem Leben gefahren sein, geflogen sein. Und jetzt habe ich es hinter mir. Und
ich kann da, wenn ich will, noch mal hin gehen. Und jetzt fahr’ ich da aus Spaf hin. Ich habe
gesehen wie schon das dort ist, wie aufregend das alles dort ist, wie freundlich die Menschen alle
sind. Man sagt ja, Moslems sind alle Briider oder Christen sind alle Briider. Und da sicht man
das, dass sie wirklich Brider sind. Die Leute kommen von anderen Lindern, Indonesien, Malay-
sia, Schwarze kommen an, und die griien dich, setzen sich zu dir und unterhalten sich mir dir,
obwohl man den nicht versteht. Aber die Gestik — man versteht schon einigermallen was von
der Gestik, also, man weil3, dass er sagt, ,,wie geht’s dir?*, und du sagst, ,,0ah, astrein®, aber der
versteht das nicht, beide lachen. (Eyiip-Sultan, S. 25f.)

Die Erwartungen, die fromme und weniger fromme Muslime an einen Mekkareisen-
den stellen, leiten sich unter anderem aus ,volksreligidsen® Vorstellungen her: Der
Pilger habe geldutert aus Mekka zurtickzukehren, die Regeln vorbildlich zu leben und
sich jeder Stinde zu enthalten. In einigen Interviews hief3 es, dass eventuelle Siinden
nach dem hac mehr, stirker zihlten. Diese Annahme wurde umgehend von anderen
Gesprichsteilnehmern wenn nicht bestritten, so doch relativiert:

HLF.: Neulich sagte mir jemand, dass es eigentlich bedeutender ist, wenn man den hac schon als
junger Mann macht und nicht erst im Alter. Friher hab’ ich immer gedacht, dass die Leute das
machen, wenn sie einen grof3en Teil ihres Lebens gelebt haben. (Hicret 1L, S. 7)

Ab.: Ja, aber ich glaub’, das wird auch nur so gemacht, weil wenn man in Mekka gewesen ist,
und da halt gebetet hat, das Ritual also sozusagen da gemacht hat, wenn man dann cine Siinde
begeht, dann zihlt die viel mehr, als wenn man noch nicht in Mekka war und eine Stinde begeht.

202 Bezieht sich auf die weit verbreitete Vorstellung, dass an die Lebensfithrung eines hacz weit
héhere Anspriiche gestellt werden als an diejenigen, die (noch) nicht gepilgert sind.

170

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Wenn man das wissentlich macht, dann ist es ja eine Siinde, aber man ist deswegen nicht gleich
kein Moslem mehr. Wenn man aber auch noch in Mekka war und dieses Gebet gemacht hat,
sich richtig an Gott sozusagen gewendet hat, dann ist das viel schlimmer, zu sindigen. Und
deshalb machen viele das vielleicht auch erst im spiten Alter, weil dann die Stinden auch nicht
unbedingt nullifiziert werden, aber doch verringert werden. (Hicret IL., S. 7)

T.: Aber ich mein’ mal, das muss nicht unbedingt so sein, weil bevor du in Mekka warst, zum
Beispiel, weiit du ja, dass im Islam Alkohol verboten ist, ’ne Sinde ist, und man weil} es ja,
wenn man dann nach Mekka fihrt, dann weill man das ja auch noch. Und wenn man dann wie-
der kommt, dann weil3 man das ja auch. (Hicret I1., S. 7)

Ab.: Ja, aber es ist immer noch schlimmer, wenn du in Mekka gewesen bist und dann Alkohol
trinkst, als wenn man normal Alkohol trinkt. (Hicret IL., S. 7)

T.: [deutlich] Das weil man nicht! (Hicret I1., S. 7)

Ab.: Doch, das ist so! (Hicret 1L, S. 7)

T.: Nein, nein, das weils man nicht. (Hicret I1., S. 7)

HLF.: Also, die Stinden zihlen stirker, wenn du in Mekka warst? (Hicret I, S. 7)

Ab.: Also soweit ich weil3, zihlen die Stinden stirker, nachdem man in Mekka gewesen ist. Weil
man dort ja direkt, sozusagen, an Gott betet. Was heillt direkt? Da ist man ja gleich an dem
Hauptpunkt. (Hicret IL., S. 7)

Al: Ja, in Gottes Haus also. (Hicret I1., S. 7)

S.: Aber das kann man nicht wissen. Ob man das vorher macht und nachher auch — man kann
nicht wissen, ob das schlimmer ist. (Hicret I, S. 8)

Ab.: Aber es wird so gesagt. Es wird so gesagt. (Hicret I1., S. 8)

Der Befragte 4., aufgrund seines Alters und seiner Eloquenz mit groBerer Verant-
wortung innerhalb von Jugendabteilung und Gemeinde, aber — und das wissen die
anderen — weniger ,gebildet in Sachen Islam, vertritt hier die Auffassung, dass ers-
tens vorber begangene Siinden nach der Pilgerreise weniger zihlten, zweitens aber
anschlieffend begangene Stinde umso mehr ins Gewicht fielen. Zwei andere Ge-
sprachsteilnehmer weisen sofort darauf hin, dass Stinde gleich Siinde sei, dass jeder
Muslim um das Alkoholverbot wisse. Und dieses Wissen habe man vor wie nach der
Pilgerfahrt. Ob — vor Gott — solche Stinden dann unterschiedlich gewichtet wirden,
koénne man nicht sagen. Dass die beiden ihre Positionen nicht vehementer vertraten,
hat sicher auch mit der Position .44.’s in der Gemeindehierarchie zu tun. — Ahnliche
Diskussionen fanden auch in anderen Interviews statt. Auch hier war der Bezugs-
punkt zunichst das Alter der Pilger. Hatte es oben geheifen, dass in der Jugend zu
pilgern kiinftige Stinden anders gewichte, dass es deshalb, so wire zu schlieBen, bei-
nahe ,taktisch® unklug sei, als junger Mensch zu pilgern, so wird hier eine Verinde-

171

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

rung der Personlichkeit angenommen. Dann lautet die Frage: Kann ein junger Mus-
lim das wollen, verantworten und vor allem durchhalten, diese Anderung schon in
der Jugend anzustreben, ist der Glaube in der Jugend dafiir stark genug?

Se.: Ich glaube, das hingt nicht von Alter ab, sondern von der Stirke des Glaubens. Ich meine,
ich kenne sogar noch einige 20-J4hrige, die glauben besser an ihren Glauben, die stehen mehr zu
ihrer Religion, als ein 60-J4hriger, der auch sagt, ,,ich bin Moslem®. Ich meine, der Unterschied
liegt nicht in dem Alter, sondern in dem festen Glauben. (Mevlana IL, S. 22)

Sa.: Da ist dann erstmal die Stirke des Glaubens ausschlaggebend. Aber zweitens: okay, will man
tberhaupt seine eigene Lebensweise verindern, weil, wenn man da hinfihrt, da passiert was mit
einem. Schon von der Atmosphire her wird man total ’n ganz anderer Mensch, wenn man wie-
der hier ist. Da denkt man ganz anders. Und will man das tiberhaupt wahrhaben. Will man -
berhaupt ne Veridnderung in seinem Leben schon in frithen Jahren haben oder will man das erst
spater, diese Verinderung wahrnehmen. Das ist die Frage dann, das ist dann ein bisschen psy-
chisch bedingt. (Mevlana I1., S. 22)

HILF.: Mir haben andere Jugendliche gesagt, wenn man in Mekka war, dann zihlen die Siinden
hinterher stirker. Ist das so? (Mevlana IL., S. 22)

Sa.: Nein — gut — das stimmt eigentlich. So wie ich das kenne, passiert da irgendwas mit einem
Menschen, dann ist man praktisch n Aacz, wenn man wieder hier ist. Da hat man bestimmte
Verpflichtungen zu erfiillen. Du kannst dann nicht mehr so leben, wie du frither gelebt hast.
Einiges muss sich da dndern. Und wenn du vom Herzen da hingefahren bist, und du glaubst
jetzt von Herzen daran, ja, ich werd’ jetzt ein bacz, und wenn du hier bist, dann denk’ ich mal,
dass das dann ’n bisschen anders aussicht. (Mevlana 11, S. 22)

M.: Die Stnden zihlen nicht stitker, sondern man sollte dann keine Stinden mehr begehen,
wenn man im hac war. (Mevlana IL., S. 22)

Se.: Man soll was draus gelernt haben. (Mevlana I, S. 22)
M.: Dann sollte man keine Siinden begehen. Aber die zidhlen nicht stirker. (Mevlana I1., S. 23)

Je.. Ob man vorher Alkohol getrunken hat oder nachher Alkohol getrunken hat — Stnde ist
Stinde. (Mevlana II, S. 23)

M.: Man sollte es danach nicht tun, keine Stinden begehen. (Mevlana I1., S. 23)

Die Annahme, dass der hac hinterher nicht mehr so wie vorher leben konne, bezieht
sich wohl auf den Status, den er wihrend seiner rituellen Handlungen als Teil der
Pilgerfahrt innehat: Vom ersten Umschreiten der Ka'ba (tirk.: Kabe) iber die Wande-
rung zum Berg Arafat und die symbolische Steinigung des Teufels in Mina, dem
Tieropfer und dem erneuten Umschreiten der Ka'ba nimlich befindet sich der Pilger
in einem ,,Weihezustand”, der allerdings mit dem anschlieBenden Scheren oder Stut-

172

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

zen des Haares abgeschlossen ist.2> Wenn (aus Deutschland) offensichtlich zuneh-
mend junge Muslime die Pilgerreise unternehmen, fithrt das zu einer neuen Sicht-
weise des Pilgers. Wer pilgern war hat nicht mehr gwe/ Meter Bart zu tragen, er muss
auch nicht linger besonders oo/ auftreten; selbst eine wie auch immer verstandene
Reife wird weder vor noch nach der Pilgerfahrt verlangt, stattdessen gilt der Aufent-
halt in Mekka und den anderen heiligen Orten als bedeutendes Erlebnis, als etwas,
wobei man auch Spaf haben kann, das man wiederholen kann, im Falle des Befrag-
ten H. nach Méglichkeit zusammen mit einer Jugendgruppe, die den Aac eben vor-
rangig als Méglichkeit, Bruderlichkeit und Gemeinschaft — #zmet — zu etleben, be-
greift. Der Ehrentitel bacz wird dabei sicherlich ,entzaubert’. Zusammen mit der Tat-
sache, dass die Mekkareisen der Jingeren aus dem Familienvermégen, will sagen:
von den Eltern finanziert werden, zeigen sich hier wichtige Verinderungen der ehe-
dem traditionellen Muster.

HILF.: Glaubt ihr, dass sich an den Grundlagen des Islam, an den fiinf Pfeilern, das sich da was
dran dndert, dadurch dass man hier in so ’ner christlichen Umgebung lebt? (Fatih II., S. 17)

[Einbellig, durcheinander: Ablehnung] A.: Das ist festgeschrieben im Qur'an, und das kann man
auch nicht dndern. (Fatih IL,, S. 17)

HLF.: Mir hat mal jemand gesagt, wenn man heutzutage den bar macht, das ist ja wie Massen-
tourismus, manche Leute machten das nur um anzugeben — (Fatih 11, S. 17)

[Unruhe, Ablehnung]| A.: Nein! (Fatih 11., S. 17)
F.: Um anzugeben nicht, nein! (Fatih II., S. 17)

HIF.: Das hat mir jemand gesagt. Das ist nicht meine Meinung. Der hat gesagt, dass es nicht
mehr so wichtig ist, dass man das heutzutage macht — (Fatih 11., S. 17)

A.: — nein, nein, ezz Mal. Einmal muss jeder. (Fatih 11., S. 17)
F.: Einmal ist Pflicht. (Fatih II., S. 17)
A.: Es gibt viele, die drei, vier, finf, sechsmal — (Fatih I1., S. 17)

HIF.: — aber da kénnte man ja auch sagen: wenn sie das Bediirfnis danach haben — warum
nicht? Kann ja jeder — (Fatth 11, S. 17)

A.: Einmal ist Pflicht. Und beim ersten Mal, glaub’ ich, da sind auch alle richtig dabei. (Fatih I1.,
S.17)

F.: Es gibt auch welche, die da hinfahren, nur um, was weil3 ich jetzt, was zu kaufen und dann
hier wieder zu verkaufen. Das hab’ ich auch schon mal gehért. (Fatih 11., S. 17)

203 Vgl. Mertek (1997: 87f.).

173

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HIF.: Wie, was, so Souvenirs? (Fatih II., S. 17)

F.: Ja. Irgend so was bringen die da mit. (Fatih 11., S. 18)

Der Vergleich mit dem westlichen Massentourismus wird vehement zuriickgewiesen.
Bleibt die Frage, was Menschen dazu bringt, die Pilgerreise, die mit nicht wenigen
Strapazen verbunden ist, wiederholt zu unternehmen. Der ,Souvenierhandel, von
dem die Befragten hier berichten, kann ja wohl kaum eine Erklirung bieten. Eher
schon stellt er eine Nihe zur christlichen Wallfahrt her, die in Vergangenheit und
Gegenwart stets auch einen nicht zu unterschitzenden 6konomischen Aspekt nicht
zuletzt fir die betreffenden Regionen hat(te).2* Zusammen mit der oben zitierten
AuBerung, ich kann da, wenn ich will, noch mal hingehen, und jetxt fabr’ ich da ans Spaf hin,
mit der Méglichkeit, in jungen Jahren zu pilgern und mit dem sich dartber verin-
dernden Status des Pilgers in Gemeinde und Gemeinschaft, deutet sich doch ein
wesentlicher Wandel des Pfeilers der dac an: Das einmalige, fast schon das Leben
beschlieBende Erlebnis der Pilgerreise wird wiederholbar und ist nicht linger der
Lebenshohepunkt, das zentrale Ziel der Gliubigen. Trotzdem wird diese Entwick-
lung, genau wie entsprechende der anderen vier Siulen des Islam, nur selten als eine
tatsdchliche 1 erdnderung begriffen. Die Verpflichtung an sich bleibt in ihrem Charakter
unverindert, auch wenn sich die Praxis, ihre Verrichtung, unter anderen Bedingun-
gen abspielt.

Se.: Ich mein’, wichtig ist es schon, aber es gibt bestimmt Leute, die, was weil3 ich, vielleicht als
Urlaub da hin gehen, oder irgendwas anderes. Es muss aber im Innern sein. Ja, ich weil3 ja nicht,
mit welchem Hintergedanken die da hingehen, aber es gibt bestimmt solche Leute, die da nur als
show hingehen, aber es gibt bestimmt auch Leute, die das wegen ihrem Glauben, wegen ihrer
Religion tun. (Mevlana IL, S. 21)

M.: Das muss dann auch die ganze Mehrzahl sein. (Mevlana 11., S. 21)

Hinzuzufligen ist noch, dass sich, wie in vielen Interviewabschnitten, auch am Bei-
spiel des hac immer wieder Méglichkeiten fiir die Befragten fanden, den Interviewer
zum Islam ,einzuladen®. Solche ,Einladungen® wurden immer wieder, teils cher ritu-
ell-formelhaft, mit weniger groBen Erwartungen an mégliche Folgen, teils auch ve-
hementer ausgesprochen. Die folgende Sequenz gibt eine Variante wieder:

HILF.: Eine Frage hab’ ich noch an dich: Bist du ein bac? (Yunus-Emre, S. 36)
H.: Ah — ich glaub’ dieses Jahr. (Yunus-Emre, S. 36)

HLF.: Dieses Jahr? Dann trigst du deinen Bart schon im voraus? (Yunus-Emre, S. 36)

204 Stellvertretend fiir etliche Belege: R. Habermas (1991: 99).

174

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

H.: Nein, das ist jetzt nicht wegen hac;, sondern dass ist, weil unser Prophet auch ecinen Bart
hatte. Deswegen trag’ ich den. Sinnef’’> nennt man das. — Der war linger, aber ich hab’ den ab-
geschnitten, weil bei der Arbeit wird der immer sehr dreckig — (Yunus-Emre, S. 36)

HLF.: —ja, bei den Stahlwerken ist das schwierig — (Yunus-Emre, S. 36)

H.: —ja. Und, ich sag’ mal, den werd’ ich auch immer lassen — ingdallah — (Yunus-Emre, S. 36)
HLEF.: [zu H.] — aber du planst das fir nichstes Jahr? (Yunus-Emre, S. 36)

H.: Ja. (Yunus-Emre, S. 36)

HIF.: Fihrst du von hier aus? Ich hab’ im Café ’n Aushang geschen. (Yunus-Emre, S. 36)

H.: Nee, nicht von hier, sondern von Dortmund aus. Da ist so’n Verein206, und der wird fahren.
Das ist auch giinstiger und besser, glaub’ ich. (Yunus-Emre, S. 37)

HLF.: Viel Glick und gutes Gelingen! (Yunus-Emre, S. 37)

H.: Danke. Hoffentlich kommst du auch irgendwann noch mal! (Yunus-Emre, S. 37)
HIF.: Nach Mekka? (Yunus-Emre, S. 37)

H.: Ja? Oder nicht? (Yunus-Emre, S. 37)

HLF: [lachend] Das darf ich ja nicht als Christ. (Yunus-Emre, S. 37)

H.: Aber als Moslem! (Yunus-Emre, S. 37)

Die charmante Einladung, Mekka zu besuchen, ist dennoch mehr als ein beildufiger
Bekehrungsversuch: Nicht-Muslimen ist der Besuch der heiligen Stitten untersagt.2””

Analog zu den Verinderungen, die fiir den bac beschrieben wurden, zeigen sich auch
Anderungen, die den gekdt, die Almosensteuer, betreffen.2s NaturgemiB sind Ju-
gendliche von dieser Pflicht ausgenommen, so lange sie iiber kein anderes Einkom-
men verfiigen. Immerhin wissen sie aber, dass sich die Praxis des zekd’ in der Migra-

205 Siinner:: Sunna; Weg, Gewohnheit des Propheten, zweitwichtigste (Rechts-) Quelle des Islam.

206 Spiter wurde mir von anderer Seite zugetragen, dass der Befragte Mitglied eines in Dortmund
residierenden islamischen Ordens sei. Ob er seine Pilgerreise darliber organisiert, wurde nicht
deutlich. Auch sonst hat sich der Befragte an keiner Stelle tiber seine Ordensmitgliedschaft ge-
aulert.

207 Ahnliche, eher rhetorische Einladungen zum Islam wurden auch in anderen Zusammenhingen
ausgesprochen. So hief3 es am Rande eines Interviews, wenn der Interviewer mehr tber den Is-
lam erfahren wolle, moge er doch eine Muslima heiraten. Fiir sich genommen stellt das noch
keinen Bekehrungsversuch dar; wenn man sich aber vergegenwirtigt, dass es muslimischen
Frauen untersagt ist, einen Nicht-Muslimen zu heiraten, deutet sich der eigentliche Kern einer
solchen Aufforderung an.

208 Siehe auch: Frese/Hannemann (1995: 28f.).

175

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

tion verindert hat: zunehmend spenden Muslime an spezielle Hilfsorganisationen.
Die IGMG bringt dariiber hinaus jedes Jahr stattliche Betrige fiir ihrer Meinung
nach wegen ihres Glaubens bedrohte und bedringte Muslime auf, in den vergange-
nen Jahren beispielsweise fir bosnische, albanische oder tschetschenische Muslime —
auch fir deren organisierten, militirischen ,Widerstand". Ahnliche Veridnderungen
zeigten sich in den letzten Jahren fir die Praxis des &#rban.2”

HLF.: Und bei den anderen Pfeilern — das Gebet ist das Gebet, und das Bekenntnis ist das Be-
kenntnis. Da kann man nix dran andern. Aber wie ist das mit der Almosensteuer? Das ist doch
hier anders als in einem islamischen Land? (Fatih II., S. 18)

AL.: [lacht] Ich bezahl’ keine Almosensteuer. (Fatih 1L, S. 18)

HLF:: [lachend] Ja, du nicht. In der Turkei, hab’ ich zumindest gehért, ist es hdufig so, dass man
erst mal in seiner Umgebung guckt, ob da jemand Not leidet, in der Verwandtschaft oder im
Dotf — (Fatih 1L, S. 18)

A.: —ach so, ja. Das ist so. (Fatih I1., S. 18)

HLF.: Und hier? Wer hat denn jemand in seiner Umgebung, der Not leidet? (Fatih 11., S. 18)

A.: In Deutschland nicht. Das Geld, was hier gesammelt wird, wird hier gesammelt in der Mo-
schee, ih, ich weil} jetzt nicht, wie das jetzt ist, in den Gemeinden, ob die das einzeln machen,
oder alle zusammen. Und dann wird das Geld dann eben nach Athiopien, wenn dort Hungerlei-
dende sind, oder nach Bosnien [geschickt; HLF]. Das gibt’s auch. Wo eben die Leidenden sind.
(Fatdh I, S. 18)

HILF.: Das ist aber ein Unterschied, ob man das jemandem gibt, mit dem man in ’ner direkten
Beziehung steht — (Fatih 1L, S. 18)

A.: [zweifelnd] — ja — (Fatih IL, S. 18)
HLF.: — oder ob du das eben einer Organisation gibst. (Fatih IL, S. 18)

A.: Das ist eigentlich egal. Also fiir mich ist das egal. (Fatih 11., S. 18)

Wiederum wird die eingetretene Verdnderung nicht als eine solche bewertet, obwohl
die neue Praxis doch deutlich von der fritheren abweicht. Dahinter scheint insgesamt
eine unausgesprochene Abneigung zu stehen, der Verdnderung von Religion, des

scheinbar seiner Natur nach Unverinderlichen, einen Ausdruck zu geben, selbst

209  Kurban: Opfer, kurban bayramr: Opferfest am 10. Tag des Monats Zilbicce. Einer der wichtigsten
islamischen Festtage. Die Praxis, dass das Familienoberhaupt personlich das Opfer, die
Schichtung des Opfertieres vollzieht und, wie es in der Tirkei durchaus noch iblich ist, an
(drmere) Verwandte und Nachbarn verteilt, ist nicht zuletzt wegen deutscher Tierschutzbe-
stimmungen in den Hintergrund getreten. Stattdessen gibt es gegenwirtig grof3e, z.T. zentral
organisierte Spendenkampagnen wie die oben beschriebene der IGMG.

176

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

wenn, wie in der folgenden Sequenz, die neue Praxis von den Jugendlichen selbst

getragen und auch begrif3t wird.

HILEF.: Zu kurban — in diesem Jaht hat ja die Fatih Camsii mit der islamischen Féderation das Op-
ter in Bremen unter Bedirftigen verteilt. Ich habe in der Zeitung gelesen, dass es da so ’ne
Sammlung gegeben hat fiir bedirftige Familien in Bremen — (Fatih II., S. 19)

A.: —ach ja, da war ich dabei. Also, wir hatten eine Tonne Fleisch, da hatten wir 'n Lastwagen,
und dann sind wir mit, ich weil3 jetzt nicht, der Senatorin fiir irgendwas, sind wir dann losgefah-
ren und dann haben wir fur das Frauenhaus und andere Hauser fir die Armen, da haben wir
dann immer Fleisch gespendet. Das lief ganz gut ab. Die Senatorin?!® war auch in dem Wagen,
wo ich war, und das war ganz gut [lachend]. Und da haben wir den ganzen Tag gefragt, um das
Ganze zu verteilen. (Fatih 1L, S. 19)

Wie bei den Verdnderungen, die fiir den Aac beschrieben wurden, handelt es sich
auch hier um neue, den sozialen und 6konomischen Bedingungen der Migration
angepasste Formen von religiéser Praxis; wiederum wird die Verinderung anschei-
nend nicht zur Kenntnis genommen, weil vom Islam, in der Migrationssituation zu-

mal, erwartet wird, dass er sich gerade nicht dndere.2!!

4.3.1.1 Ein mdannlicher Blick anf das richtige Leben der Franen

Ein anderes Feld fir das Rechttun, fir das neue Ausleben des Islam, ist die réch-
tige Bekleidung insbesondere der Frauen. Zwar gehort sie threm Wesen nach nicht zu
den unmittelbaren Pflichten des Islam und in der Tat zeigen sich in der Praxis sehr
unterschiedliche Auffassungen dessen, was als geboten verstanden wird, aber den

interviewten mdnnlichen Jugendlichen bzw. jungen Mdnnern war das Bedecktsein2 der

210 In Bremen war die Aktion mit der Sozialsenatorin abgesprochen. In Zusammenarbeit mit der
entsprechenden Behorde hat die Islamische Foderation Bremen (IFB) 1000 Kilogramm Fleisch
an Bediirftige verteilt. Dartiber war es innerhalb der regierenden grolen Koalition zu Unstim-
migkeiten gekommen, weil das Innenressort die IFB, anders als Sozialbehérde und Auslinder-
beauftragte, als ,fundamentalistische’ und ,extremistische’ Organisation begreift, die ,sich mit
karitativen Aktionen nur salonfihig® machen wolle. (Weser-Kurier Nr. 76, 31.03.99: 22) Wie
auch immer man die IFB bewerten mag — sicher ist, dass derlei medien- und 6ffentlichkeits-
wirksame Aktionen ihr hochwillkommen sind.

211 ,,Die Auffassung, dass Religionen sich verdndern, ist an sich bereits fast eine Hiresie. Denn was
ist Glaube anderes als ein Festhalten am Ewigen, Gottesverehrung anderes als eine Verherrli-
chung des Immerwihrenden? Gab es jemals irgendeine Religion [...], die ihre Anliegen als vorii-
bergehende, ihre Wahrheiten als vergingliche, ihre Forderungen als bedingte ansah? Dennoch
besteht kein Zweifel, dass Religionen sich verindern, und ein jeder, der auch nur ein paar Ge-
schichtskenntnisse oder ein Gespiir fiir die Weltldufe besitzt — sei er nun religiés oder nicht —,
weil3, dass sie sich verindert haben, und geht davon aus, dass sie sich verindern werden. [...]
wieso ist eine Institution, die ihrem Wesen nach den bestindigen Momenten im Leben gewid-
met ist, ein solch herausragendes Beispiel fiir alles Unbestindige in ihm? Nichts verdndert sich
offenbar so wie das Unverindetliche® (Geertz 1991: 88).

212 Die interviewten Jugendlichen benutzen nur selten die Begriffe ,verschleiert® oder ,Schleier; sie
sprechen in aller Regel von ,bedeckt’ oder dem ,Kopftuch®. Oriinmek ist wohl angemessener mit
,sich bedecken® als ,sich verschleiern® zu tibersetzen. Vgl. dazu Pusch (1999: 147, Anm. 2): Die
Autorin weist den Begriff ,verschleiern® aus zwei Griinden zurtick: Erstens handele es sich bei

177

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Frauen hdufig hoch willkommen, um das richtige Ausleben, den richtigen Lebensstil
zu etldutern und zu demonstrieren. Das zeigt einmal mehr, dass die Debatte um das
Tragen des Kopftuchs lingst nicht nur Frauen und Midchen betrifft, sondern auch
fir minnliche Muslime zu einem zentralen (politischen) Symbol fiir das ,richtige
Leben® als Praxis des Islam geworden ist.21> Hiufig, wenn in den Interviews von Re-
ligionsfreiheit, Meinungsfreiheit, aber auch Integration die Rede war, wurde das
Kopftuch thematisiert, wurde es geradezu als Barometer fiir (religiése) Freiheit und
Toleranz angefithrt. Der Mut der Frauen und Midchen, sich hier, in einer nicht-
islamischen, sdkularen und oftmals religionskritischen Umgebung zu bedecken, wird

als ein Beweis fiir erfolgreiche Integration muslimischer Zuwanderer bewertet.

H.: Wenn es eine Akzeptanz [der gesellschaftlichen Mehrheit; HLF] gibt, wenn es eine Tendenz
gibt, dass Middchen mehr Kopfticher tragen, dann ist es cher — fiir mich als Moslem sag’ ich das
sowieso — aber wenn man seinen gesunden Menschenverstand einschaltet, dann ist das ja eher
positiv zu bewerten. Der Grund, warum die Médchen frither kein Kopftuch in den Schulen
getragen haben, dem muss man auf den Grund gehen, warum haben sie’s denn nicht getan? Sie
mussten das jal?'* Von den Eltern wurden sie sogar dazu ermutigt. Wie zum Beispiel meine
, »nein, ich mach’ das nicht®. Das
waren mehr die Hemmungen vor der Gesellschaft und vor den Freunden in der Schule, vor den
Lehrern, als tiberhaupt ihr Eigenes — als ihr Wunsch, den Glauben auszuleben. Wenn man wirk-
lich an etwas glaubt — man méchte es ausleben, aber man hat Hemmungen, man schimt sich.
Da tut die Gesellschaft einem nicht gut. Oder da geht die Gesellschaft mit der Person nicht
richtig um. Wenn aber jetzt die Akzeptanz, wenn die Tendenz dazu da ist, dass die Madchen
tatsdchlich, wie sie es auch wollen, das Kopftuch tragen, dann heif3t das ja nur, dass sie sich von
der Gesellschaft nicht mehr so bedroht, abgestoBlen oder verfolgt fihlen. Ich kenn’ das zum
Beispiel von meiner Schwester. Sie hat’s mit neunzehn oder so aufgelegt. Das war nur die eine
Frage: die Schule. ,,Wie soll ich denn da hin? Wie soll ich mich denn da zeigen? Das geht gar
nicht®. (Hicret L., S. 19)

Schwester. Aber sie haben sich gestriubt und haben gesagt

HLF.: Obwohl mir auffillt, dass ich in letzter Zeit immer mehr Schiilerinnen sehe, die das ma-
chen. (Hicret I, S. 19)

H.: So! Und meine Schwester, ich habe eine jiingere Schwester, die hat das viel friher gemacht.
Einfach darum, weil sie sich freier fuhlt wahrscheinlich, weil sie sich nicht von ihren Freundin-
nen — 4h — bedringen lisst. Sie kann argumentieren. Oder sie kann — das ist gang wichtig — sie
kann die Sprache. Sie kann sich wehren. Sie kann erzihlen, ,,
Grunde®. Und, ich weil nicht, ich hab’ schon gehért, dass Miadchen von den Lehtrern ermutigt
werden, das Kopftuch abzulegen, bei meiner Schwester auch. Aber ich glaube, dass die Lehrer
sich nicht im Klaren sind, dass sie damit ihren demokratischen Glauben verlassen, wenn sie

ich mach das deswegen, aus diesem

dem besagten Kleidungsstiick um ein Kopftuch und keinen Schleier, zweitens wirden ,,die
Begriffe ,verschleiert® und ,verhillt® eine orientalistische [man mochte korrigieren: orientalisieren-
de; HLF] Vorstellung von den Kopftuchtrigerinnen suggerieren®.

213 Dass es analoge Bekleidungsvorschriften fir Minner gibt und dass ebenso von Minnern ein
bestimmtes Verhalten gegentiber Frauen gefordert wird, kam dagegen kaum zur Sprache. Vgl.
dazu die Kritik Bilgins (2000: 154).

214 Die Aussage, sie mussten das ja!, steht fir eine unmissverstindliche Interpretation der Kleiderre-
gel.

178

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

jemanden ermutigen, etwas zu tun, woran er nicht glaubt. Dieses Kopftuch ist fir eine Frau ibre
Freiheit, auf ihre Weise. Ich hab’ oft gehort, ,,befreit die Frau von ihren Kopftiichern®. Das ist
der Standpunkt eines Deutschen, der vielleicht nichts davon weil3. Aber fiir eine Muslima ist das,
wenn zbr das Kopftuch genommen wird, dann wire sie in ihrer Freiheit zatsichlich eingeschrinkt.
Das wiire gleichbedeutend — das ist nicht, ,,befreit die Frau vom Kopftuch®, sondern ,,verwehrt
ihr das Kopftuch® — mit einem Verbot, etwas frei zu tun. Und das [lacht] ist eher ein Verbot als
Freiheit, wiirde ich sagen. (Hicret I, S. 19f))

Wie sich die Praxis der unmittelbaren Regeln bezogen auf gesellschaftliche und (po-
litisch-)historische Prozesse dndert, so dndert sich gleichfalls die Bedeutung, die dem
Kopftuch zugesprochen wird. Die neue Praxis wird von einer Befragtengruppe unter
den (im Interviewleitfaden vorgegeben) Begriff ,Re-Islamisierung® subsumiert.2!s

O.A.: Zum Beispiel das Kopftuch in der Tiirkei, das ist zur Zeit so: die Frauen haben friiher das
Kopftuch von unten einfach nur so zugeschniirt [zeigt, wie der Knoten unter dem Kinn gebun-
den wurde], ja? Aber Sinn des Kopftuchs ist es ja, sich zu bedecken. Aber so, wie die ihr Kopf-
tuch gebunden haben? Wenn ich zum Beispiel alte Fotos von meinen Eltern seche, waren die
Haare nur bis zur Hilfte bedeckt. Das war ein Kopftuch fiir die. Die dachten dadurch sie leben
den Islam aus. So, und jetzt, die neue Generation, die jungen Midchen, die haben das Kopftuch
nicht so getragen, wie die Eltern das getragen haben, sondern die haben nachgelesen, ,,warum
muss ich denn Kopftuch tragen“? Und dann haben die plétzlich gesehen, da ist sogar eine Be-
schreibung, ,,wie trage ich Kopftuch?“. Also, Kopftuch soll etwas bezwecken, soll gewisse Sa-
chen verdecken, also wenn ich das Kopftuch so trage [zeigt den Knoten unter dem Kinn|, dann
verdeckt es nicht. Also ist es nicht Sinn der Sache, also muss ich das Kopftuch so tragen [zeigt
wie das Tuch angelegt wird, so dass die Haare und der Hals bedeckt sind]. Und das wiirde 7ch
unter Re-Islamisierung verstehen, dass dann wirklich angefangen wird, den Islam wieder zu le-
ben, auszuleben. (Eytup-Sultan, S. 91f))

Wiederum ist es so, dass zur Frage der ,richtigen® Bedeckung auf die Quellen?¢ ver-
wiesen wird. Gegentiber der (tiirkischen) Tradition stellt das einen Bruch da. Und
obwohl das Kopftuch — in Deutschland und erst recht in der Ttirkei2!” — auch Symbol

215 Die Mehrheit der anderen Befragten lehnt diesen Begriff allerdings ab. Diejenigen, die ihn -
berhaupt kannten, bezeichneten ihn hiufiger als Erfindung der (westlichen) Medien.

216 Als gur'anische Quellen werden zur Frage der Bedeckung im Allgemeinen die Suren 24, 31 und
33, 59 angegeben. Beider Suren Inhalt regelt indes nicht genau die Bekleidungsvorschriften.
Wenn etwa Mertek (1997: 200) den tiirkischen Ausdruck sefriavret mit ,,Bedecken der Schamteile
(bei Frauen des ganzen Koérpers auler Gesicht, Hinden und Fiflen, bei Midnnern vom Bauch-
nabel bis zu den Knien)“ Gbersetzt, kann er dabei kaum auf die gur'anischen Quellen zuriickgrei-
fen. Die Jugendlichen nehmen entweder diese Uneindeutigkeiten nicht wahr, oder sie speisen
ihr Wissen aus anderen Quellen. Eine zeitgemifie — weibliche — Erwigung zur Bedeckung lie-
fert die tirkische Theologin Beyza Bilgin (2000) in dem Aufsatz ,Frauen in der islamischen
Kultur®: Sie kritisiert, dass in den Fikih-Biichern [einseitig; HLF] der Mann als Mittelpunkt ge-
sehen wird” und die unreflektierte Ubernahme ,,nicht-islamischer Kulturen® und erkennt den-
noch im Kopftuch ein zum Teil richtiges ,,politisches Mittel”. Den ganzen Fragenkomplex er-
klirt sie zur Sache der einzelnen Muslime, keinesfalls aber zu der des Staates (vgl. Bilgin, 2000:
151£E).

217 Die Kritik an gegenwirtigen innertiirkischen Auseinandersetzungen wurde in Abschnitt 4.2 dar-
gestellt.

179

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

eines politischen Kampfes ist, hei3t es im Verlauf der Sequenz, dass die gangen politi-
schen Ausnutzungen vom Islam durch die neue Praxis, bei der es erneut um das ,richtige
Leben® geht, zuriickgewiesen werden.

0.A.: Also in der Tiirkei ist das zur Zeit so, wenn du das Kopftuch so trigst, wie frither, dann
ist das ’n normales Kopftuch — das ist erlaubt — und wenn du so trigst, wie es eigentlich getragen
werden sollte, dann ist es ein politisches Symbol. Eigentlich so schwachsinnig. Und wenn das
mit Re-Islamisierung gemeint ist, dass man wieder anfingt, den Islam wirklich so zu leben, wie
er sein sollte, dann glaube ich auch, dass diese ganzen politischen Ausnutzungen vom Islam,
nicht mehr méglich sind. Weil ich lauf’ doch nicht jemandem hinterher, der mir den Himmel auf
Erden verspricht, wenn das gar nicht so im Qur'an steht. (Eyiip-Sultan, S. 92)

Einziger akzeptierter MaBstab ist auch hier der Qur'an. Natitlich handelt es sich um
ein Paradoxon, wenn politische Perspektiven — hier: eznem den Himmel auf Erden ver-
sprechen — von einem (nur vermeintlich) gur'anischen Standpunkt aus tatsichlich poli-
tisch kritisiert werden. Wenn, wie in der Turkei, die Bedeckung der Frauen tiberaus
hoch politisiert ist, kann man kaum fiir sich in Anspruch nehmen, sich frei von die-
sem Kontext dafiir oder dagegen zu entscheiden!

Keiner der befragten Jugendlichen lehnt es grundsitzlich ab, dass Midchen und
Frauen sich bedecken, im Gegenteil, sie befiirworten dies durchweg und bestitigen
ausdriicklich die gemeinhin fir die Bedeckung angefiihrten Griinde. Unterschiede
zeigen sich jedoch in der Art und Weise, wie den Frauen die Bedeckung angetragen
wird bzw. wie auf die Entscheidung einer Frau oder eines Midchen, sich nicht zu
bedecken, reagiert und u.U. Einfluss genommen wird. Die meisten wiinschen sich
so, dass ihre Schwestern, ihre Verlobten oder Ehefrauen?8 und — zukiinftigen —
Tochter sich bedecken, lehnen aber Zwangsmittel aus den gleichen Griinden ab, wie

218 So gab es im Anschluss an ein Interview, nach dem Ende des Tonbandmitschnitts, eine heftige
Diskussion unter den Teilnehmern. Einer von ihnen hatte, als insgesamt meine Fragen und der
Interviewverlauf besprochen wurde, zu mir gesagt: ,,Du hittest die mal fragen sollen, warum sie
alle davon triumen, sich spiter ein Midchen aus der Tirkei zu holen!” Meine Riickfrage vor-
wegnehmend sagte er weiter: ,,Die traumen a/le von einem reinen Middchen aus der Ttrkei.* Und
dann, an die anderen Teilnehmer gewandt: ,,Haltet ihr etwa eure Schwestern nicht fir rein, weil
sie hier aufgewachsen sind? Wollt ihr etwa sagen, dass meine Schwester nicht rein ist?* Dariiber
entspann sich eine lingere Diskussion. Von den anderen Jugendlichen wurden u.a. schidigende
Einfliisse des Lebens in Deutschland auf Madchen genannt. Doch der erste warf den anderen,
aber auch verallgemeinert: vielen Jugendlichen vor, ihnen wiirde es nur darum gehen, cine
mdglichst bequeme Frau zu heiraten, die wenig Widerworte gibt, frag- und klaglos Haus und
Kinder versorgt, und die Dominanz ihres Mannes fir selbstverstindlich hilt. — Eine Befragung
tirkischer Jugendlicher in Berlin (Auslinderbeauftragte des Senats 1997: 8) ergab, dass 50,9 %
der jungen Minner, aber nur 19,6 % der gleichaltrigen Frauen mit Partnern verheiratet sind, die
vor der Ehe in der Tirkei gelebt hatten. ,,Auffillig ist der Unterschied zwischen Minnern und
Frauen. Die Ehepartner der tirkischen Frauen lebten zu 80 % vor der Ehe in Deutschland,
wihrend sich die Ehepartner der tiirkischen Manner nur zu 46 % vor der Ehe in Deutschland
authielten” (ebd.). Daraus ist zu schlieBen, dass die Sozialisation in Deutschland im Hinblick
auf potentielle Ehepartner von Frauen und Minnern je unterschiedlich als bei der Partnerwahl
zu beriicksichtigender Vor- bzw. Nachteil bewertet wird.

180

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

sie insgesamt fir die religiése Sphire abgelehnt werden. Nur in einem Fall hat es
eine lingere Auseinandersetzung zwischen einem Interviewpartner und seiner Ehe-
frau gegeben, die fiir die Untersuchung deshalb so aufschlussreich ist, weil ich einer-
seits die Aussagen des jungen Mannes dokumentieren konnte und andererseits iiber
(vertrauliche) Informationen aus dem engeren Freundeskreis verfiige, die von einer
Bezichungskrise, die fast zur Trennung gefithrt hitte, berichten. Dass diese ,Infor-
manten® die Zwangsmittel des Ehemannes ablehnten und sich dennoch als Schlich-
ter zur Verfiigung stellten, weist auf die Komplexitit des Konflikts. Die Ehe konnte
(vorerst?) gerettet werden, und die an der ,Rettung® beteiligten Freunde des Paares
zeigen dartiber auch Genugtuung; trotzdem heil3t es einhellig: soweit hitte er nicht gehen
diirfen. Im Interview wurde der Konflikt um das Kopftuch von dem Betroffenen —
das interessiert dich vielleicht — bereitwillig dargestellt. Vorausschickend muss gesagt
werden, dass der Befragte seine heutige Frau kennen lernte, als beide noch ein ande-
res Leben fithrten. Fir ihn bedeutete dieses andere Leben zum Beispiel (sexuellen)
Kontakt zu Frauen, Genuss von Alkohol, Besuch von ,zweifelhaften Orten‘ wie
Discotheken etc. Lachend erzihlte er mir, dass er seine Frau auf dem Bremer Frei-
markt?!? kennen gelernt habe. Sein Bewusstseinswandel hin zu einem islamischen
Lebensstil vollzog sich erst nach diesem Kennenlernen. Und auch seine spitere Frau
pflegte zu dieser Zeit einen Lebensstil, der es ihr erlaubte, aus heutiger Sicht Orte,
wie den besagten Freimarkt aufzusuchen. Der Befragte??0 beschreibt das mit den

Worten, bevor wir geheiratet haben, war sie offen.
HLEF.: Ist deine Frau strenggldubige Muslima?

Befragter: Die betet fiinfmal am Tag. Wie ich. Bevor wir geheiratet haben, war sie offen. Das
interessiert dich vielleicht? Ich hab’ gesagt, hor’ mal zu, du bist jetzt meine Ehre, du bist meine
Frau, du lebst mit mir zusammen, bedeck’ dich bitte. Sie: ah, dies und das, ich arbeite und so.
Ich hab’ gesagt: nimm das nicht als Grund. Du sollst das zuerst fur A/abh tun und dann fur
mich, weil ich da ein Recht drauf habe. Warum, wieso, weshalb? Weil du deine schone Seite nur
mir zeigen sollst. Ich hab’ das nicht gerne, wenn deine Schonheit jemand anderes betrachtet.
Ansonsten kann ich niemals eine Schénheit an dir finden.

Dass die Frau sich nicht wirklich freiwillig fiir das Kopftuch entscheidet, wird hier
schon deutlich; ihre Vorbehalte stehen, so stellt es jedenfalls der Befragte dar, we-
sentlich im Zusammenhang mit ihrer Berufstitigkeit: Als Helferin einer Arztpraxis
war es ihr unangenehm, von einen Tag zum anderen plétzlich bedeckt zu arbeiten.
Die Aussage des Befragten, er konne keine Schénheit an seiner Frau finden, wenn
auch andere (Mdnner) die betrachteten, zeigt die Brisanz des Konflikts, und mit wel-
chen Mitteln er ausgetragen wurde. Der Befragte sah, neben dem Durchsetzen sei-

219 Volksfest, vielleicht mit dem Miinchener Oktoberfest zu vergleichen.

220 Um dessen Privatsphire zu schiitzen, ist dieser Interviewauszug ausnahmsweise konsequenter
anonymisiert. Zusitzlich wurde auf die Nennung der Gemeinde und der Seitenzahlen des
Transkripts verzichtet.

181

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

nes Interesses und seines — wie auch immer verstandenen — Rechts, seine Aufgabe
vor allem darin, der Ehefrau an ihrer Arbeitsstelle die Bahnen zu ebnen, d.h. poten-
tiellen Widerspruch, etwa des Arbeitgebers, zu beschwichtigen. Dass der betreffende
Arzt zwar an den Darwinismus glaubte, aber doch kein voéllig Unglaubiger war, sondern
auch an Gott, an ezne Macht glaubte, erleichterte aus der Sicht des Befragten die Aus-
einandersetzung mit ihm.

HILF.: Hat sie Probleme auf der Arbeit gehabt damit?

Befragter: Ich bin fiir sie zu dem Arzt hingegangen, und der glaubt an Gott, der glaubt an eine
Macht, der glaubt aber auch, dass die Menschen vom Affen abstammen [Es folgt ein lingerer
Exkurs tber die scheinbare Widerspriichlichkeit der Evolutionstheorie Darwins].

HLF.: Nee, sag’ mal, das mit dem Chef deiner Frau war kein Problem?

Befragter: Ja, der sagt, wir leben in Deutschland. Das war ein junger Kerl, also dreiBig, dreiund-
dreiBig. Und der hat Verstindnis. Wir haben auch einen guten Dialog gehabt, sind auch ab und
zu mal ausgegangen, zu uns, zusammen Freimarkt oder was auch immer, bei uns gegessen. Wir
haben zusammen woanders gegessen, beim Griechen gegessen oder beim Italiener gegessen,
nicht? Solche Kontakte hatten wir gehabt. Momentan haben wir die Zeit leider nicht dazu. Er
arbeitet auch hart. Und mit dem Arzt hab ich gelabert, ,,hér’n Sie mal zul“ — ich hab’ auch
reichlich an Gott gebetet, ich hab’ wirklich sehr viel gebetet, und Gott hat mir meinen Wunsch
in Erfillung gebracht — ich hab’ gesagt in einer schonen Stimme, im freundlichen Ton, so und
so, ,,wir heiraten bald, ich bin Moslem, Sie wissen ja*“ — wir haben auch viel tiber den Islam ge-
redet. Und er hat auch viele Vorteile selber anerkannt. Dass wir die Propheten akzeptieren und
auch Jesus und so weiter und so fort. Er hat an Affenabstammung und so weiter und so fort
geglaubt, nicht, so was. Aber er hat gesagt, ,,ich habe einen Respekt, es herrscht in Deutschland
Glaubensfteiheit, ich kann nichts dazu sagen®. Er hat mich nur gefragt, ,,zwingst du deine Frau
dazur“ — Ich: , Nein! Sie mochte das, ich weil3 das. Ich weil3 das®.

HILF.: Und wie geht’s ihr jetzt damit, dass sie bedeckt ist?

Befragter: Sie sagt, ,,wieso hab’ ich mich nicht frither bedeckt?”. Die erste Zeit war sehr schwer
fir sie, denn sie hat sich immer so beobachtet gefiihlt. Das ist ja schwer. Und nach ’ner Zeit hat
sie wirklich gesehen, wer die wahren Freunde von ihr sind und wer nicht. In ihrem cigenen
Freundeskreis. Und sie hat dann vieles, was man durch diese Augen nicht sehen kann, wenn
man offenhaarig ist, hat sie ganz anders geschen, mit ihren Augen, als sie zugedeckt worden
ist.221

HLF.: Das glaube ich.

Befragter: So. Und dann hat er [der Arbeitgeber; HLF] gesagt, ,,cigentlich méchte ich sie so sehen,
wie ich sie kennen gelernt habe®. Verstehen Sie, er hatte zwei Meinungen. Er hat Respekt, aber
cigentlich méchte er das so haben, wie er sie kennen gelernt hat. Aber sie dndert sich ja nicht!
, »nein, akzeptier” ich nicht®, dann wir’ ich ja nicht so bléd, dass sie
ihte Ausbildung abbricht. Dann wiirde ich ein Jahr warten und sagen, ,,mach’ deine Ausbildung,
und wenn du deine Ausbildung hast, wirst du nicht mehr arbeiten, das mocht’ ich nicht“. Aber

Aber hitte er zu mir gesagt.

221 Beachte den Gebrauch des Passivs!

182

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

so hab’ ich gesagt, er hat was Gutes fiir mich getan, er respektiert mich, und ich respektier’ ihn,
weil meine Frau eine wirkliche Hilfskraft fiir ihn ist. Die organisiert alles da fast alleine. Ohne sie
wiirde da, sag’ ich mal, etwas fehlen. Die bringt auch gute Stimmung und so weiter und so fort,
cin gutes Arbeitsklima, Arbeitsverhiltnis. Dann war das so, dann wiirde ich sagen, ,,h6t” mal zu,
ich mdéchte nicht mehr, dass du arbeitest®. Da hitte ich ja das Recht dazu. Dann habe ich gesagt,
,ich bin ja nicht so, nicht, okay, arbeite, bis wir ein Kind bekommen oder bis eine Zeit kommt,
wo du sagst, ich méchte nicht mehr arbeiten. Ieh habe das zu bestimmen als Mann, ob meine
Frau arbeitet oder nicht. Denn es beruht ja auf Gegenseitigkeit. Der Mann ist meistens fiir die
AuBenseite, auler Haus, zustindig, das Geld, das Essen zu besorgen, weil der Mann eben halt
kraftvoller ist, und die Frau ist eben halt mehr hauslicher, um sich um die Hauswirtschaft zu
kiimmern, sag’ ich mal.

Das Recht des Mannes, so wie es hier begriffen wird, umfasst schlieBlich viel meht:
Nicht mehr nur die Bedeckung der Ehefrau steht zur Disposition, sondern auch ihre
Handlungsméglichkeiten und daraus sich herleitenden Statusfragen. Berufstitigkeit
wird so zu einer Angelegenheit, die der Zustimmung des Mannes bedarf. Ein so
konstruiertes Frauenbild, reduziert auf den Bereich des Hauses und Mutterschaft,
scheint seinem Charakter nach aber eher traditionell als islamisch zu sein.222 Erstaun-
lich ist angesichts dieser Einstellungen nur, dass iiberhaupt so viel Miihe aufgewen-
det wurde, um bei dem Arbeitgeber der Frau fiir Verstindnis und Akzeptanz fiir die
neuen Bedingungen zu werben.

Die oben genannten ,Informanten® dulern an dieser Haltung deutliche Kritik.
Zwar waren sie (erfolgreich) bemiiht, den Ehefrieden zu erhalten und eine im Raum
stehende Trennung zu verhindern, hegten aber, bezogen auf die ganze Auseinander-
setzung, erhebliche Zweifel, insbesondere hinsichtlich des Verhaltens des Eheman-
nes, der Ernsthaftigkeit und Redlichkeit seiner Bemithungen um ,das richtige® islami-
sche Leben. So wurden seine rigorosen Positionen etwa mit der relativ spiten ,Be-
kehrung® und dem damit einhergegangenen abrupten Wandel des Lebensstils erklirt.
In anderen Interviews wurde dagegen die Berufstitigkeit von Frauen hochgeschitzt
und, angesichts heute héherer Qualifikationen von Frauen und Midchen, auch als
Beleg erfolgreicher Integration gewtirdigt.

0.A.: Ich sag’ mal so, dieses Beispiel, die Frau mit Kopftuch, die macht jetzt nicht mehr den
Tisch sauber, sondern die sitzt am Tisch und ist irgendwo im Biro titig, ja. Und der Islam, das
ist ja auch immer dieses Hauptthema, der Islam wird plétzlich deutlich. Die Moslems, die halten
sich nicht mehr zurtick, und die Gesellschaft muss darauf vorbereitet werden, dass man nicht
nur vom Arbeitsplatz nach Hause und dann in die Moschee und dann wieder zurtick geht und
fir die Deutschen eigentlich nur von auflen betrachtbar ist, sondern dass man plotzlich am Ar-
beitsplatz mit Frauen mit Kopftuch zusammenarbeiten muss, in zeams. (Eytip-Sultan, S. 22)

222 Das (junge) Musliminnen in dieser Frage allenthalben deutlich abweichende Positionen vertre-
ten, soll hier nur angedeutet werden. Verwiesen sei hier wiederum auf Gole (1997) sowie Nokel
(1996; 1999) und Bilgin (2000). Letztere bietet Einblick in innerislamische, theologische De-
batten.

183

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Hier erscheint die ,bedeckte® Frau sogar als Prototyp des integrierten, beruflich er-
folgreichen Muslimen. Den, in diesem Fall: die, zu respektieren ist ein Lernfeld fir
die ganze Gesellschaft. Auch in anderen Interviews kreisen die Fragen nach der an-
gemessenen Bedeckung und damit zusammenhingender Folgen hiufig darum, ob
ein bedecktes Midchen bzw. eine junge Frau hinsichtlich ihrer Bildungsméglichkei-
ten und/oder einer (spiteren) Berufstatigkeit eingeschrinkt wiirde. So wutde bereits
gezeigt, dass die turkische Praxis, bedeckten Frauen die Immatrikulation an Hoch-
schulen zu verwehren, heftig angeprangert wird. Wenn in den Interviews die Frage
darauf kam, ob es auch in Deutschland Nachteile fur bedeckte Frauen und Madchen
gebe, so in der Schule, bei der Berufswahl oder Arbeitsplatzwahl, wurden solche
Nachteile eher bestritten oder wenigstens relativiert: Das Rechtsempfinden vieler
Befragter akzeptiert keine generelle rechtliche Beschrinkung der Bedeckung; wenn
es doch zu Problemen kommt, hingen die aus der Sicht der Befragten an der feh-
lenden Toleranz potentieller Kritiker. Bildung und Berufstitigkeit erscheinen in vie-
len AuBerungen als selbstverstindliche Freiheiten der Frauen. Natiitlich wissen die
Befragten, dass von nicht-muslimischer Seite die Bedeckung, etwa im Schulunter-
richt oder Teilen davon, in Frage gestellt wird. So gibt es Schilderungen von Lehrern
und Lehrerinnen, die muslimische Schiilerinnen fragen, warum sie sich denn (auch)
in Sport- und Schwimmkursen bedecken oder, fiir die Befragten noch unverstindli-
cher, ob sie nicht grundsitzlich lieber unbedeckt wiren. Wenn sich dabei heraus-
stellt, dass diese LehrerInnen bedeckte Schilerinnen kritisieren, heil3t es, das seien
nicht deren Probleme. Damit wird keinesfalls behauptet, dass die Bedeckung an sich
und die Reaktionen darauf immer unproblematisch sei — das Gegenteil wird schlief3-
lich oft berichtet —, nur stellt der Verzicht auf das Kopftuch keine vorstellbare L6-
sung fur die minnlichen Jugendlichen dar: Die Lehrer, die Arbeitgeber und schlief3-
lich die ,deutsche Gesellschaft® miissen lernen, mit bedeckten Frauen als sichtbares

Zeichen islamischen Lebens umzugehen.22

M.: Meine cine kleine Schwester trigt zum Beispiel ein Kopftuch. Sie hat tiberhaupt kein Prob-
lem in der Schule. In manchen Schulklassen, da wird das zum Problem. (Fatih L., S. 31)

Solche Probleme — so sie denn tiberhaupt gesehen werden, tragen die Befragten sie
mit einem gewissen Unverstindnis vor — schreiben die Jugendlichen gemeinhin der
Unkenntnis oder anderweitiger Unzuldnglichkeiten des jeweiligen Gegeniibers zu. In
einem geschilderten Fall etwa hat ein Lehrer zur Schwester eines Befragten, die ihre
Kleidung mit dem Qur'an rechtfertigte, wie der Jugendliche beteuert, wortlich gesagt:
,,Ich scheil3” auf deinen Koran!“. Die Eltern dieser Schulerin haben sich daraufhin

223 Wie von dieser Position aus auch Politik gemacht wird, zeigen Frese/Hannemann (1995: 31f.):
Nicht die bloe Zugehorigkeit, wohl aber ein zslamischer 1ebensstil wurde vom Bundesverwal-
tungsgericht 1993 einer Bremer Schiilerin als Grund zuerkannt, #icht am Sportunterricht teilzu-
nehmen.

184

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

umgehend bei dem betreffenden Schuldirektor beschwert, und der Lehrer wurde

gerligt.

HILF. Ja, ich krieg’ das oft mit, dass Lehrer sich aufregen, wenn Midchen sich bedecken. (Fatih
1L, S. 13)

A.: Aber das finde ich nicht kotrekt. Da sollte jeder Lehrer toleranter sein. Und, ich mein’, das
ist doch ein freies Land, und jeder sollte das machen, was er fiir richtig hilt. (Fatih IL., S. 14)

HIF.: Aber eben weil die Vorurteile haben, sagen die sofort, wenn da ein Midchen mit Kopf-
tuch kommt, ,,Fundamentalisten, oder ,,die werden alle gezwungen — solche Vorurteile gibt es
da eben. (Fatih I, S. 14)

A.: Da ist dann ’ne Liicke in der Bildung der Lehrer. (Fatih I1., S. 14)

HILF.: Kriegt ihr solche Diskussionen in der Schule mit, gibt’s da Konflikte mit Lehrern? (Fatih
IL, S. 14)

A.: Ja, klar. Meine Schwester zum Beispiel. Die wurde vom Lehrer angemacht: ,,Ich schei auf
deinen Qur'an. Das hat der so gesagt. Und dann sind wir eben zum Schulleiter gegangen. Und
dann hat der sich noch schriftlich bei uns entschuldigt. Und die Schule, die Schulen, die kénnen
sich neue Lehrer ja nicht leisten. Und weil der so eingearbeitet ist — ach, [lacht] die Person muss
man nicht beschreiben. Wenn man sein Haus sieht, erklirt das alles. Also, der tut einem schon
Leid. Der schlift im Auto. Sein Auto ist voller Mill. Also nee. Nachdem seine Frau gestorben
ist, ist der leicht ein bisschen gestort gewesen. Das muss man sagen. Ja, solche Konflikte entste-
hen da. Aber dann hat er sich noch schriftlich entschuldigt bei uns, und der Schulleiter — mein
Vater hat mit dem Schulleiter gesprochen, aber was dabei rausgekommen ist, das wei3 ich nicht.
(Fatih I1,, S. 14)

Der Lehrer, der sich laut Erzihlung des Befragten diese Entgleisung zu Schulden
kommen lassen hat, steht am Ende als Bedauernswerter da, als einer, der aus per-
sonlichen Griinden die Zeichen der Zeit nicht verstanden hat. Denn alle Befragten
gehen davon aus, dass die eingewanderten Muslime lingst dauerhaft Teil der Gesell-
schaft geworden sind und also auch Formen der 6ffentlichen Reprisentanz — unter
anderem darin liegt der Schlissel zur symbolischen Bedeutung des Kopftuchs — bil-
den. Die realen Alltagsprobleme werden schlicht als Marginalien aufgefasst. Ange-
sichts tatsichlicher Benachteiligungen bei der Lehrstellensuche verwundert es fast,
wie durchgingig solche Schwierigkeiten relativiert werden. Dass ndmlich ,bedeckte
Midchen und junge Frauen in weit groBerem Ausmal3 von Diskriminierung auf dem
Arbeitsmarkt betroffen sind, dass sie in mancher Hinsicht auch Opfer eines islami-
schen Diskurses sind, den sie in der Tat (auch) stellvertretend fiir die Méanner fihren
(und auf den, wie zu sehen war, die minnlichen Muslime sich ja hiufig bezichen),
bleibt unreflektiert.

HIF.: Miadchen geht es ja manchmal so, dass sie keine Lehrstelle kriegen, wenn sie bedeckt
sind. Das trifft Jungs dann nicht so, oder? (Hicret IL, S. 15)

185

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

T.: Ich wiitd’ mal sagen, in Deutschland ist es nicht so. Also ich kenne Personen, die ein Kopf-
tuch tragen, und trotzdem genauso eine Arbeitsstelle haben, wie andere — (Hicret IL, S. 15)

HIF.: —ich kenn’ auch genug, die keine gekriegt haben — (Hicret I, S. 15)

M.: — zum Beispiel meine Schwester konnte bei der Sparkasse Praktikum machen, obwohl sie n
Kopftuch hatte. (Hicret I1., S. 15)

Auch wenn Teilnehmer dieses Gesprichs tatsidchlich aus eigenem Erleben von (be-
ruflichen) Benachteiligungen gerade (aber lingst nicht nur) fir Middchen und Frauen
berichten kénnen, hei3t es immer: Dann muss man es eben noch einmal versuchen.
Letztlich besteht ein groBes Vertrauen in die Gesellschaft, dass solche Diskriminie-
rungen zu uberwinden, wenigstens aber zu umgehen sind; die Situation der Frauen,
die davon anders betroffen sind, wird nicht eigens problematisiert.22+

T.: Das hingt auch von diesen bestimmten Angestellten ab. Es gibt welche, die dagegen so 'n
Vorurteil haben. Wenn man dann zu dieser bestimmten Sparkasse geht und man da gerade auf
so ’ne Person trifft, die dann sagt, ,,
sollte man das cher noch mal versuchen, wiirde ich sagen. Weil meistens liegt das ja an dieser
Person und nicht an dem Betrieb. Ich kann mir nicht vorstellen, dass alle hohen Personen von
Mercedes was gegen Auslinder haben. Also Mercedes ist ja 'ne weltweite Marke, und das wiirde
deten image schaden, wenn sie was gegen Auslinder hitten. Ich wiird’ mal sagen, das ist vielleicht
eine von zehn Personen. (Hicret 11, S. 15f))

nee, wir nehmen dich nicht, wir nehmen diese andere*, dann

Fir Benachteiligungen ist also nicht ,das System‘, sondern sind allenfalls einzelne
Personen verantwortlich. Und — das unterstreicht einmal mehr das oben Gezeigte —
sie werden weniger sichtbaren Zeichen islamischer Religiositit, also dem #ichtigen
Ausleben des Islam durch das Tragen des Kopftuchs, sondern rechtlichen Aspekten —
im weiteren Gesprichszusammenhang: dem Besitz des deutschen Passes, der deut-
schen Staatsbiirgerschaft — zugeschrieben. Dennoch werden die Befragten anderer-
seits, wenn beispielsweise Mitschiiler sie auf den Islam ansprechen, immer wieder
mit Vorbehalten gegen das Kopftuch und das, wofir es in den Augen vieler Deut-
scher steht, konfrontiert. Genauso wie soziale und berufliche Benachteiligungen als
Randphinomen aufgefasst werden, ist es nach Meinung der Befragten im unmittel-
baren Kontakt moglich, Vorurteile dauerhaft zu entkriften. Richtet man den Blick
auf die gesamte Gruppe der Einwanderer tlirkischer Herkunft??5, scheinen die Mus-

224 Trotzdem wiirde ich in der Interpretation (jedenfalls auf Grund des vorliegenden Materials)
nicht so weit gehen, dass ich aus dieser Ignoranz der realen Situation von Frauen und Madchen
auf eine mannliche Haltung schlésse, die Frauen nicht notwendig als ebenbiirtige Akteurinnen
im Erwerbsleben sicht.

225 Fir die Gesamtgruppe der Einwanderer sind ja durchaus soziale, bildungsmifBige und berufli-
che Benachteiligungen dokumentiert. Die in diesem Rahmen befragten Jugendlichen entspre-
chen der Gesamtgruppe in Bezug auf Bildungsaspiration und beruflichem Etfolg gerade nicht.
S. dazu S. 67-70. Hinzuweisen ist erneut auch auf die Aussagen von Diehl/Urban (1999: 53f.),

186

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

lime unter ihnen tatsichlich weniger Probleme mit Integration bzw. Gesellschaftli-
cher Akzeptanz zu sehen.22

SchlieBilich interessierte noch die Frage, wie denn die persénliche Entscheidung
einer Muslima fiir oder gegen das Kopftuch bewertet wird, und ob diese Bewertung
Aussagen tiber den ,Wert® der betreffenden Frau, ihr Ansehen und ihre Integritit

zulassen.

HLF.: Und wenn eine Frau kein Kopftuch trigt, sich aber dartiber im Klaren ist, dass sie’s ei-
gentlich miisste, wie wird das dann bewertet? (Hicret L., S. 18)

H.: Ja, so lange sie weil3, dass das ein Gebot des Islam ist, — (Hicret L., S. 18)

Ahnlich wie bei der Frage der religidsen Pflichten, etwa des Gebets, fillt auf, dass
auch hier die Entscheidung sich zu bedecken — oder eben nicht — in die individuelle
Zustindigkeit der Frau bzw. des Midchens fillt. Hier heil3t es, aber das wird lingst
nicht von allen so gesehen, die Frauen miissten wissen, dass die Bedeckung islami-
sches Gebot ist. Es wird also unterschieden zwischen dem Anerkennen eines Ge-
bots und seiner Befolgung. Die Konsequenzen der Entscheidung sind dann eben-
falls individuell zu tragen, und: wie auch immer eine Muslima sich entscheidet, es ist
keine Frage von Ehren- oder Unehrenhaftigkeit.

HIF.: Wenn junge Frauen, die Muslimas sind, sagen, ,,ich weil3, dass es eigentlich richtig ist, ein
Kopftuch zu tragen, aber ich will keines tragen®. Ist das okay? (Fatih 1., S. 31)

M.: Das muss jede Frau selber wissen. (Fatih L., S. 31)
HLE.: Ist das dann eine Frage, die mit Ehre zu tun hat? (Fatih 1., S. 31)

M.: Wenn man Kopftuch trigt ist es nicht so, dass man dann mehr Ehre hat, als wenn man kein
Kopftuch trigt. Solche Vorurteile gab’s vielleicht vor zehn, finfzehn, zwanzig Jahren. Aber jetzt
ist das cher so, dass die Mehrheit £ein Kopftuch trigt, und die Leute haben damit kein Problem.
Ich persinlich habe damit auch kein Problem. [...] Da ist man schon etwas toleranter geworden.
Das ist auch das gleinste Problem, Kopftuch tragen oder nicht. (Fatih 1., S. 31f))

I7.: Nicht nur toleranter. Im Qur'an steht das ja ganz klipp und klar: Jeder wird nach seznen Feh-
lern beurteilt. Und nicht danach, was der andere entscheidet. Keiner muss sich vor irgendwel-
chen Leuten verantworten. Das steht im Qur'an Klipp und klat. Jeder macht das fiir sich! Und jeder
wird nach seinen Taten beurteilt. Und deswegen: Frither gab’s das vielleicht mal, aber das hatte
nichts mit der Religion zu tun damals, das hatte mit kulturellen Sachen zu tun. Dass das von der
Kultur her verboten war, dass da gesagt wurde, ,,ah, dessen Tochter, die hat kein Kopftuch, das
is” ’ne Schlampe®, solche Sachen. Mit dem Qur'an hat das nichts zu tun. (Fatih L., S. 32)

dass regelmiBlige Moscheebesucher sich etwas besser integriert und etwas mehr anerkannt fiih-
len als solche Einwanderer tirkischer Herkunft, die nie Moscheen aufsuchen.
226 Vgl. dazu die Aussagen zur Zusammensetzung des Samples in Kap. 3.

187

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Die Aussage, jeder macht das fiir sich, und jeder wird nach seinen Taten beurteilf, stellt wie-
derum eine Individualisierung religioser Normen dar. — Der Befragte M. erzihlt, dass
er mit einer Frau aus einem binationalen deutsch-tirkischen Elternhaus nach dem
Isiam verheiratet sei, und zwar gegen den urspriinglichen Willen seines Vaters. Die
Ehefrau bekenne sich zum Islam, lehne aber die Bedeckung ab. Das stellt die Aussa-
ge, ich personlich habe damit anch kein Problem, vor einen Hintergrund, zu dem ganz
selbstverstindlich Toleranz und wiederum die gur'anische Regel, ,kein Zwang im
Glauben®, geh6rt. Das Bedecken, heif3t es in der folgenden Sequenz, soll man nicht
anf Biegen und Brechen machen. Das gilt gleichermal3en fur die betroffenen Frauen und
Midchen aber auch gegentiber der nicht-islamischen Bevolkerungsmehrheit.

M.: Ist klar, man will’s ja nicht auf Biegen und Brechen machen. Das geht nicht. Das sagt uns
det Qur'an auch: Man soll es nicht auf Biegen und Brechen machen. Wenn es die Moglichkeit
gibt, soll man das machen, nach dem Islam. (Fatih 1., S. 51)

I7.: Zum Beispiel, wo die [Deutschen] Angst haben, ,,0ah, schwarze Kleider, wie Ninja-Kimpfer
laufen die Frauen so voll verschleiert rum® [lacht]. Jal Aber man wird so verglichen, von deut-
schen oder auch tiirkischen Mitbirgern. Aber im Qur'an steht auch, zum Beispiel, du sollst nicht
auffallen, du sollst nicht negativ auffallen, sag’ ich mal. Wenn zum Beispiel in einem Land, wo
alle offen rumlaufen, das kein islamisches Land ist — zum Beispiel am Strand, wo alle halbnackt
rumlaufen, und da kommt ne Frau an, vollverschleiert, da fallt sie auf. Das soll nicht sein. Ent-
weder darf man sich da nicht aufhalten, oder man soll sich da anpassen. Aber nicht so anpassen,
dass du da nackt rumldufst. Es soll natirlich nicht so sein, dass man sagt, ,,ahh, hier in
Deutschland sind alle Frauen offen, da zieh ich mich auch mal aus oder laufe halbnackt durch
die Gegend®, oder was weil ich was. Das soll man auch nicht machen. Okgy, man kann ja
Kopftuch tragen. Aber man braucht doch nicht ganz in schwarz rumlaufen. Man kann ja normale
Kleider anziehen. Dass man eben nicht groBartig auffillt. Also Kopftuch und so — (Fatih L, S.
52)

M.: — auf Deutsch gesagt, der Islam sagt auch, in so ’nem Land soll man auch ein bisschen mit
deren Kultur mitgehen. Also, man muss nicht hundertprozentig die Kultur leben, aber man
sollte auch wissen, was fiir 'ne Kultur die da haben, und man sollte auch dementsprechend in

manchen Situationen die Kultur leben kénnen, miissen. Wie gesagt, unser boca sagt auch, ,,wenn

ich zum Beispiel auf der StraBe ‘ne Frau sche, die véllig verschleiert ist, muss ich mich fast tber-
geben®. Wieso muss die Frau in so einem Land, sag’ ich mal so, wo eh die Leute sagen, ,,0ah, die
Frau ist vollig verschleiert®, sich komplett verschleiern? Normal, was der Islam sagt, normal sich
bekleiden, und Hand in Hand durch die Stadt gehen. Da sagt keiner was, da dreht sich keiner
rum und guckt und sagt, ,,ach, guck dir die mal an, die laufen Hand in Hand und verschleiert®.
Aber wenn eine Person komplett schwarz durch die Stadt geht, da dreht sich jemand um und
sagt, ,,was ist das denn fiir eine?”. Man soll also nicht im negativen Sinne auffallen. Man soll sich
auch ein bisschen anpassen. Das sagt der Islam. (Fatih 1., S. 52)

Deutlich ist der Appell zur MiBigung zu héren. Muslimas, die im hiesigen StraBen-
bild auffallen, weil sie sich mit einem Tschador?” bedecken, werden von den Jugendli-

227 Hiufig schwarzer Korperschleier. Der Tschador kam im Verlauf der iranischen Revolution zu
neuen Ehren und spielte in Biirgerkriegsszenarien eine gro3e Rolle: Er erlaubte den Frauen in

188

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

chen als Ninja-Kampfer ironisiert. Diese Art der Bedeckung erfihrt eine klare Absage.
Nicht (unangenehm) aufzufallen, wird als gur'anisches Gebot aufgefasst, und die Al-
ternative lautet: Man kann ja Kopftuch tragen, aber man kann ja normale Kleider anziehen.
Der hoca der Gemeinde wird zitiert, er habe gesagt, dass er sich fast tibergeben miis-
se, wenn er Frauen mit Kérperschleier sehe; stattdessen sollten sich die Frauen nor-
mal kleiden und Hand in Hand mit ihren Midnnern durch die Stadt gehen. Eine sol-
che Praxis ist nach Einschitzung der Jugendlichen auch der Mehrheitsgesellschaft
leichter zu vermitteln, wird weniger als Provokation empfunden. Das ist gemeint,
wenn gesagt wird, zan soll es nicht auf Biegen und Brechen machen.

Unabhingig von solchen Erwigungen der Minner und minnlichen Jugendli-
chen tber das ,richtige’ Tragen des Kopftuchs hat sich in den vergangen Jahren eine
Gruppe von Midchen und jungen Frauen gebildet, die ganz selbstverstindlich das
Kopftuch trigt, die sich ansonsten aber keinesfalls modischer Kleidung enthilt, son-
dern sehr bewusst einen westlich geprigten #nd ,islamisierenden® Stil bildet.28 Teil-
weise werden dabei auch dezidiert islamische Traditionen vetletzt, etwa was den
Schnitt der Kleidung angeht, der abgesehen vom Kopftuch nicht mehr selbstver-
stindlich weit und verhillend ist.22

seinem Schutz Waffen zu transportieren. Nicht zuletzt deshalb galt und gilt er als revolutionires
Kleidungsstiick. Manche Frauen kniipfen mit dem Tragen des schwarzen Korperschleiers an
die Tradition der islamischen Revolution an.

228 Nokel (1996: 288-293) zeigt, wie ,,Neo-Muslimas®, Frauen und Midchen der zweiten Migran-
tengeneration, eine eigene Asthetik konstruieren, die Inneres und Auferes in einem islamischen
Lebensstil zu verbinden sucht. Kennzeichen dieses Lebensstils sei geradezu, dass seine Prota-
gonistinnen ihn eigenverantwortlich entwiirfen und entwickelten.

229 Zaimoglu (Die Zeit Nr. 23 2.6.99 (Leben): 4) beschreibt in einem satirischen Text tber das
Turken-Bild der Deutschen (und das Wissen der Tirken darum) eine solche Interpretation von
islamischer Kleidung und islamischer Selbstinszenierung: ,,Aynur trigt Kopftuch. Sie geht auf
hohen Absitzen, weil die der letzte Schrei sind und sie einen Kopf groler machen. Schwarze
Pants mit Schlag und ein kérperbetontes Top, dazu eine strallengingige taillierte Lederjacke. Thr
Mund sieht aus, als hitte sie saure Kirschen auf ihre Lippen gedrickt. Alles an ihr ist erste
Wahl. Wire da nur nicht der Fetzen Stoff, diese dullerst kenntlich machende Orientalhaube, auf
die der Blick fallt und von der er nicht loszukommen scheint. Die derart Bedeckte hat jeden
Bonus verspielt, sie braucht sich keine Gedanken mehr zu machen tber ihr Aussehen. Auch die
wenigen Wohlmeinenden winden sich vor Verlegenheit oder wollen dann doch anmerken, dass
ihrer Meinung nach diese Kopfbedeckung nicht unbedingt kleidsam sei. Im Kaufhaus unterbre-
chen die Verkiuferinnen ihren Plausch, schauen streng oder stieren. Sie kennen die Tirken-
muttis von den Winter- oder Sommerschlussverkaufstagen, aber dass diese jungen Dinger sich
genauso fiirchterlich vermummen miissen, geht doch zu weit. Unter den bosen Gaffern sind
tibrigens auch manchmal strenggldubige Muslime, die Orthodoxen und die wahren Gesalbten
Allahs. Sie stellen sich unter zlichtiger Bedeckung etwas ganz anderes vor. Lackierte Fingernigel
und gepuderte Frauenwangen sind Scheitans Lieblingsfarben, so gehen ihre Uberlieferungen.
Sie schnalzen missbilligend mit der Zunge, denn in ihren Augen ist halb bedeckt gleich halb
entbl6Bt. Aynur sieht sich nicht als Exportartikel, sie nennt sich eine Turka auf Abwegen. Sie ist
eine so genannte Deutschlinderin, dritte Generation, was sich anhért wie eine Hausnummer
und nichts anderes bedeuten will, als dass man sich wohl oder Ubel diesen Ausweis ausstellt. Es
sei im Grunde keine Verhiillung und sie beuge sich nicht dem Minnerdiktat. Man bemiihe sich
standig, ein Bild vom ,Tirkenweib in Fesseln® festzufrieren. Sie geht zuweilen in die Disco und
bestellt sich eine Cola on the rocks. Tanzen mdchte sie vor den Augen der irgendwie hormon-

189

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HIF.: Mir fillt seit einigen Jahren auf, dass es 'ne gréere Anzahl von Midchen gibt, die zwar
das Kopftuch tragen, das auch richtig tragen, so dass auch der Hals bedeckt ist, aber meinetwe-
gen enge Hosen oder im Grunde genommen ziemlich erotisch angezogen sind. Das ist doch fir
viele Leute nicht akzeptabel, wie die sich anzichen. Wie ist das, wie muss es eigentlich richtig
sein? (Mevlana IL,, S. 47)

Sa.: 'Ne Frau sollte sich schon so bekleiden, dass man nicht direkt von der Kleidung her als
Lustobjekt dargestellt ist, nicht die Figur betont — (Mevlana IL, S. 47)

HLF.: — und diese Midchen, die das aber machen, wiirdet ihr die dafir kritisieren? Ich meine,
man muss die nicht ansprechen, aber jetzt, wenn wir unter uns jetzt dariiber reden? (Mevlana II.,
S. 47)

Sa.: Ja, klar. Da gibt’s dann ’n Widerspruch in der Kleidung, wenn sich eine Frau so anzieht, wie
du das eben gesagt hast. Entweder sie geht nach dem Islam und bekleidet sich danach, hat ihr
Kopftuch auf und bekleidet sich auch dementsprechend, oder sie lisst es sein, macht das
Kopftuch auf und zieht sich erotischer an. (Mevlana IL., S. 47)

Vielleicht ist es durch die Fragestellung provoziert, aber dennoch fillt auf, dass die
Jugendlichen allein auf die sexuell-erotischen Aspekte der ,richtigen‘ Bekleidung ab-
heben. Die Frau sollte sich nicht figurbetont und nicht so anziehen, dass sie den Min-
nern als Lustobjekt erscheint. Wenn sie ihren Korper aber in dieser Weise prisentiert,
ist das Kopftuch tiberfliissig. Ob sie so gekleidete Maddchen tatsdchlich offen kritisie-
ren wiirden, erscheint mir speziell bei diesen Befragten, die sich selber als moderne
Muslime bezeichnen und sich, was Freundinnen und Freizeitvergniigen angeht, eini-
ges rausnebmen, fraglich. Auch deshalb verwundert es nicht, wenn einer von ihnen
unmittelbar auf die Antwort des anderen: entweder sie geht nach dem Islam |...] oder sie
macht das Kopftuch auf, betont, dass allein die Art der Kleidung nicht darauf schlieBen
lasse, ob das betreffende Midchen, die betreffende Frau Nicht-Islamistin — wohl im
Sinne von: Ungldubige, keine Muslima — ist.

M.: Das heillit denn aber auch nicht, dass die Madchen, die sich so erotisch anziehen, Nicht-
Islamisten sind — (Mevlana IL., S. 47)

Sa.: — da kommt man dann wieder im Gedanken drauf: Wi/ die Frau das cigentlich machen?
Will sie tberhaupt das Kopftuch tragen? Oder nicht? Oder macht sie das durch Zwang? Das
wiirde ich mich dann fragen. (Mevlana IL., S. 47)

getriibten Ménner dann doch nicht, da sei der Anstand davor. ,\Was mir meine Eigenheit neh-
men will, beraubt mich meiner konkreten Situation’, sagt sie, ,und viele Anteile meiner mensch-
lichen Situation bestechen aus Glaubensinhalten. Ich bin gliubig, aber ich bin keine Auskunfts-
stelle fiir Islamangelegenheiten. Sie richten selten das Wort an mich. Sie blicken stumm und
grausen sich bei meinem Anblick. Ich bin in ihren Augen das den anatolischen Schicklichkeits-
gesetzen vorgeworfene Opferwild. Ich bedecke mein Haupthaar, wie es der Allmichtige gehei-
Ben hat. Ich spare meine Unschuld fiir meinen ersten Mann, meinen Ehemann, auf. Und tbri-
gens: Er muss sich auch fiir mich aufbewahrt haben. Wehe ihm, wenn er denkt, er kénne mit
seiner Turkenkalesche vorfahren und wie der Prinz aus dem Morgenland aussteigen.®

190

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

M.: Die da ecin Kopftuch haben und dann irgendwie erotische Kleidung — da tragen die dann
durch Zwang irgendwie ein Kopftuch. Oder was? (Mevlana I1., S. 47)

Als Erkldrung des Widerspruchs zwischen Kopftuch und westlich-modischer
Kleidung vermuten die Befragten, dass die Miadchen (von ihren Eltern) gezwun-
gen wiirden, das Kopftuch zu tragen — die Idee, dass die Art der Kleidung etwas
mit der eigenen islamischen Identitit und dem Selbstbewusstsein, mit einer Neu-
Interpretation von Tradition zu tun haben kénnte, kommt ihnen dabei nicht.
Mein Einwand, dass die besagten Frauen nicht aussihen, als ob sie sich dazu
zwingen lieBen, wird mit Fantasien retourniert, die sich mit der eigenen noch
lingst nicht geborenen Tochter beschiftigen: Entweder Zwang oder /laissez faire
sind scheinbar die Alternativen, aber sofort wird die Méglichkeit, die Tochter zu
zwingen, eingeschrinkt — Zwang gibt’s nicht — zugunsten der Moglichkeit, die
Tochter tiber Tradition, Religion und Familie aufzukliren, in der Hoffnung, dass
die dann schon richtig entscheide.

Sa.: Ich weill nicht, wenn ich ’ne Tochter haben wiirde, ich wiird’ sie sich bestimmt nicht so
anziehen lassen. Entweder ich bin ganz tolerant und demokratisch und wiirde sagen, ,,ja, du
kannst machen, was du willst, das ist mir vollig egal, wie du dich anziehst®, oder, natiirlich im
bestimmten Rahmen, oder sich sage einfach, ,,0kay, Zwang, du musst dein Kopftuch aufthaben®
— aber das mache ich natiirlich nicht! Ich wiirde ihr natiirlich ihre Freiheiten geben. Ich wiird’
ihr erzihlen, wie ist es im Islam? Was sagt der Islam? Was ist unsere Tradition? Und was ist
tiberhaupt meine Familie? Wo stehe ich? Und dementsprechend wird sie sich schon einkleiden,
ohne dass ich mich da irgendwie einmischen muss: ,,was machst du da“, oder, ,,zieh das aus, das
machst du nicht®. Das wird sich schon finden. (Mevlana II., S. 48)

HILF.: Aber kann man das von auflen bewerten, also man sicht zum Beispiel so ’ne Frau, und
kann man dann sagen, 9a, das ist ‘ne richtige Muslima und das cher nicht’» (Mevlana IL, S. 48)

Se: Nee, das kann man nicht. (Mevlana I1., S. 48)

Letztendlich ist die Integritit einer Frau ohnehin nicht am AuBeren festzumachen.
Die Entscheidung gegen die Bedeckung ist nicht gleichbedeutend mit Ungliubigkeit;
sie fuhrt auch nicht zum Ausschluss aus dem Islam. Wiederum handelt es sich um
eine Frage der Eigenverantwortlichkeit. Das Kopftuch sei kein ,Muss‘, sondern ein
Soll.

M.: Kopftuch ist ja auch kein Muss, sondern ein Soll. Das zuss man nicht, sondern das so/lfe man
aufsetzen. (Mevlana IL, S. 48)

HIF.: Und wenn ’ne Frau sich dafiir oder dagegen entscheidet, das Kopftuch zu tragen, ist das
ihre Verantwortung? (Mevlana 11., S. 48)

M.: Ja. Aber wie gesagt, die ist dann auch nicht nichtislamisch. (Mevlana II., S. 48)

191

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

4.3.1.2 Richtiges und falsches Leben: Vom Umgang mit der Siinde und die Bewertung der Siinder
Die Kehrseite des ,richtigen® Lebens, des Auskebens des Islam, bilden zwangsldu-
fig die Verfehlungen, das falsche Leben. Ein Befragter fand dafiir die Formel:

S.: Es gibt ein Sprichwort, von dem zweiten halifi230, Omer, der hat ein gutes Wort, einen hadis,
der sagt, wenn ein Mensch nicht so lebt, wie der Glaube es ihm gebietet, dann bietet sich eine
Gelegenheit, so zu glauben, wie er lebt. Verstehst du? Also da denkt man schon, okay, ich lebe
so, und das ist richtig fiir mich, weil man keine richtige Erfahrung hat, weil man das nicht richtig
Punkt fiir Punkt praktiziert. Dann treten eben halt die Schwierigkeiten auf: Ich trinke — ich bin
Moslem — okay. Hauptsache ich bin Moslem. Fir die einen. Aber das Wahre entscheidet A/ab.
Denn A/lah ist barmherzig. (Yunus-Emre, S. 13)

Die Vorstellung einer umfassenden islamischen Lebensweise korrespondiert mit
einem Idealbild von Gesellschaft. Weil dieses Idealbild aber nirgendwo realisiert ist,
begegnet es uns im Spiegel einer mehr oder weniger vehementen, teilweise rigiden
Gesellschaftskritik. Kategorien dieser kritischen Gesellschaftsreflexion sind Begriffe,
die sich als Abweichungen von den geforderten (religidsen) Pflichten, also als ,Stin-
de‘ — das Gebotene nicht tun — definieren lassen.

H.: Es gibt zum Beispiel auch grofie Stinden und kleine Stiinden. Grof3e Siinde ist zum Beispiel
Alkoholsaufen®! oder jemanden tSten, mit einer Frau, zum Beispiel — (Yunus-Emre, S. 17)

HLF.: — Ehebruch? (Yunus-Emre, S. 17)
H.: Ja. (Yunus-Emre, S. 17)
HIF.: Schweinefleisch, ist das auch ’ne gro3e Siinde? (Yunus-Emre, S. 17)

H.: Ja. (Yunus-Emre, S. 17)

Die Befragen trennen aber in der Regel Siinde sehr sorgfiltig von &iifiir?32 — eine Sin-
de allein, wenn sie denn im Bewusstsein ihrer Siindhaftigkeit begangen wird, fithrt
eben nicht zum Ausschluss aus dem Islam. In den meisten Interviews hie} es auf
entsprechende Nachfragen — sei es in Sachen Alkohol oder bezogen auf das richtige
Tragen des Kopftuchs — die jeweiligen Verfehlungen begriindeten keinen Aus-
schluss, sie erlaubten noch nicht einmal den Schluss, dass bzw. ob jemand gliubig

230 Halife: turk. far Khalif (Nachfolger, Stellvertreter); hier ist die Rede von ‘Umar, dem zweiten
der vier ,rechtgeleiteten Khalifen'.

231 Dass Alkohol hiufig zusammen mit dem Verb ,Saufen’, Schweinefleisch mit dem Verb ,Fres-
sen‘ verbunden wird, deutet auf eine mehr als latent aggressive Haltung hin. Der Verzehr von
Alkohol und Schweinefleisch wird oft auch der Mehrheitsgesellschaft vorgeworfen und gilt
dartiber hinaus einigen wenigen Jugendlichen als Beleg fiir die Unreinheit der ganzen Gesell-
schaft.

232 Kifiir: die Leugnung Gottes, des Islam, der religiosen Wahrheiten; &/fiir fihrt zum Ausschluss
aus dem Islam.

192

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

oder ungliubig sei, weil niemand auBler Gott in die Herzen der Menschen schauen
koénne und deshalb niemand wisse, ob jemand, der nach Auflen rechtschaffen lebe,
auch in seinem Herzen glaube, und umgekehrt, ob nicht mancher offensichtliche
Stinder im Herzen fromm sei. Wirklich kritisch wird es erst dann, wenn der Stinder
oder die Stunderin ihrer Verfehlung den siindhaften Charakter absprechen wiirde,
wenn etwa gesagt werde, der Islam verbiete den Alkoholgenuss nicht, obwohl der
oder die Betreffende es besser hitte wissen konnen und mussen.233

H.: Man kann vieles falsch machen, ist klar, man kann auch vieles wissentlich falsch machen, aber
das ist sozusagen nicht gleichbedeutend mit dem Rausschmiss aus dem Islam. Zum Moslemsein
gehért das Glaubensbekenntnis. Und das reicht! Bevor man iiberhaupt angefangen hat, zu be-
ten, oder irgendein Gebot zu verrichten, ist man schon Moslem, allein mit dem Glaubensbe-
kenntnis. Und man bleibt das so lange, wie man es nicht abstreitet. Alkohol trinken oder
Schweinefleisch essen hei3t nicht unbedingt abstreiten. ,,Ich weil} es, dass es ‘ne Siinde ist, ich
weil}, dass ich das nicht machen darf, aber ich mach’s trotzdem, das nehm’ ich in Kauf* — so
lange das in dieser Richtung ist, mit diesem Wissen, mit dem Hintergrund, ist es sozusagen nicht
in Ordnung, nein, das will ich nicht gutheiflen, aber — man muss sich irgendwann dafiir verant-
worten. Und viele von uns haben sicher eine Siinde begangen, wo sie gewusst haben, das darf
ich nicht, aber ich mach’s trotzdem jetzt. Falsch wire es dann, das zu rechtfertigen. Das wiirde
einen aus dem Islam ausgrenzen. Wenn jemand sagt, ,,nee, der Islam befiehlt so was #icht, im
Islam gibt es kein einziges Gebot dariiber, dann sagt er nicht die Wahrheit. Aber wenn’s unwis-
sentlich ist, dann hat et’s nicht gelernt. Und deswegen ist es auch wichtig, tagtiglich zu beten,
weil da spricht man das Glaubensbekenntnis immer wieder. In dem Gebet steckt es ja fiinfmal
am Tag. Und das ist ja — selbst einen Tag zu verpassen ohne dieses Glaubensbekenntnis, mit
dem Wissen, ,,ich bin kein Moslem, ich hab’ irgendwas getan, was mich eigentlich aus der Reli-
gion genommen hat®, was &ifiir ist. Kiifiir, das sind die Aussagen, oder die Taten eines Moslems,
die ihn aus der Religion nehmen, wo er kein Moslem mehr ist. Wenn zum Beispiel jemand sagt,
wenn man sich tber Gott lustig macht oder tiber seine Propheten. Auch iiber Jesus zum Bei-
spiel, nicht? Und wenn man sich tiber Jesus zum Beispiel lustig macht, dann ist das sozusagen
ein Verstoll gegen den ganzen Islam. Man darf halt nicht ein paar Sachen fiir sich aussuchen,
man darf das nicht selektieren nach eigenem Ermessen. Man kann nicht sagen, ,,ach, das ist fur
mich Islam, das ist fur mich #zcht Islam, das schmei3’ ich raus, das akzeptier’ ich nicht“. Ich hab’
schon Leute kennen gelernt, die haben gesagt, ,,Kopftuch — kenne ich nicht. Islam — gibt’s fiir
mich kein Kopftuch. Aber ich bin Moslem*. Da hab’ ich auch schon Leute kennen gelernt. Nur,
das darf man nicht. Wenn man’s weil, ,,ja, das gibt es und ich #’s nicht, oder das nehme ich in
Kanf*, das geht in Ordnung. Nur wenn man das abstreitet, das ist dann &zfir. (Hicret 1., S. 17£))

Trotzdem heif3t es, dass nicht der gliubige Mensch, sondern allein Gott die Bewer-
tung eines anderen vorzunehmen habe. Entsprechend war es vielen Jugendlichen
wichtig zu sagen, dass s in ihrem Handeln dem eigenen Gewissen und schliefSlich
Gott gegentiber verantwortlich wiren. Fir die Rolle der Eltern, insbesondere der
Viiter, bedeutet das, dass sie den Séhnen allenfalls Ratgeber seien; umgekehrt sind
die Séhne den Eltern nicht Rechenschaft schuldig — wenigstens so lange sie nach
ihren eigenen Mal3stiben rechtschaffen handeln. Diese Maf3stibe sind wiederum

233 Unausgesprochen bezichen sich sie Befragten auch im Folgenden offenbar immer wieder auf
den Qur'an, 5:90-93.

193

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

eine Frage des Wissens und der (islamischen) Bildung, sie setzen nicht nur deshalb
auch ein bestimmtes Alter voraus. Sich nicht tiber seine Religion zu informieren, sagt
einer der Teilnehmer, allerdings sogleich abgeschwicht durch die anderen Beteilig-

ten, sei bereits eine Stinde.

HLF.: Wie ist das tiberhaupt mit Stinden? Ist das so, dass ihr es in eurer Verantwortung scht,
wenn ihr etwas macht, was gegen das Gebot ist? (Hicret I1., S. 8)

Al: Bis zu einem gewissen Alter ist man nicht verantwortlich, weil man das Gute und das
Schlechte nicht unterscheiden kann. Bis zwolf Jahre etwa. Und danach fingt man an, gut und
falsch zu unterscheiden. Und dann muss man wissen, wenn ich sage, ,,Alkohol trinken — das ist
falsch!®. Und wenn ich das bewusst mache, dann muss ich die Verantwortung auch tragen. (Hic-
ret I1., S. 8)

T.: Aber wenn man zum Beispiel die Stinde nicht weil3, wenn ein Moslem zum Beispiel nicht
weil3, dass Alkohol trinken verboten ist, und er macht das, dann wird das nicht als Stinde ge-
zihlt. Weil — man trinkt das, aber man weil ja nicht, dass das Stinde ist. Und wenn man das
, »,das ist ja Stnde,
ich mach’ das ab jetzt nicht mehr*. Dann wird das nicht mehr als Siinde gezihlt, weil man das
vorher gemacht hat. Aber wenn man ab dem Punkt dann wieder Alkohol trinkt, bewusst trinkt,
dann wird das dann als Stinde gezihlt. (Hicret IL, S. 8)

dann spiter erfihrt, dann sagt man, ,,aha®, dann stellt sich das sozusagen ein.

Ab.: Aber eigentlich zihlt das sozusagen auch schon als Siinde, weil dann derjenige sich ja nicht
iber seine Religion erkundigt hat. Normalerweise ist das ja so: man muss sich tber seine Religi-
on erkundigen, und wir sollen eigentlich auch tber die anderen Religionen etwas wissen und die
akzeptieren. Das ist ja die Sache. Wenn man sich dann halt nicht informiert, dann ist das auch
eigentlich schon eine Siinde. (Hicret I1., S. 8)

Fir die Jugendlichen stellt sich die Palette ihrer Handlungsmoglichkeiten sehr breit
dar. So gibt es einige unter ihnen, die regelmaBig Discotheken besuchen — wenn sie
denn hinein gelassen werden —, die wenigstens manchmal Alkohol trinken, die
Freundinnen haben. Fir andere ist an genau diesen Punkten die Grenze des Er-
laubten eindeutig Gberschritten. Die Erstgenannten bezeichnen sich als woderne Mus-
lime, die zweite, kleinere Gruppe lehnt, wie bereits zu lesen war, alles ab, was wodern
adjektivisch vorangestellt hat. Die sich selbst als modern bezeichnenden jungen Mus-
lime sind dagegen eher der Meinung, dass jeder Mensch fur sich entscheiden muss,
wie er géttliches Gebot mit seiner Lebensfithrung in Ubereinstimmung bringt.

HLF.: Wie ist es iberhaupt mit Stinden? Wenn ihr zum Beispiel vor der Frage steht, trink ich
Alkohol oder trinke ich keinen Alkohol, ist das ’ne Sache, die man mit seinem Gewissen ab-
macht? Wenn man jetzt Alkohol trinken wiirde, ich will euch das jetzt nicht unterstellen, aber
angenommen, ihr titet das, hittet ihr dann ein schlechtes Gewissen, oder hitte das unmittelbar
mit Gott, mit A/ah zu tun, dass man da in der Schuld ist? (Mevlana I, S. 23)

Se:: Ich denk’ mal, das sicht jeder Mensch anders. Jeder Mensch fiir sich. Fir mich personlich
wiirde ich natiirlich Schuldgefiihle haben. Aber nachher — ich wurd’s vielleicht tun, aber danach

194

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

wiird” ich bestimmt sagen, ja, wieso hast du das getan? Was hast du jetzt davon? Das hingt ja
von der Persénlichkeit ab. (Mevlana I1., S. 23)

Alkoholgenuss, der Verzehr von Schweinefleisch und der Besuch von Discotheken
waren in den Interviews die Parameter, anhand derer die Begriffe Siinde und Siinder,
ihre Bewertung und der Umgang mit ihnen dargestellt wurden. Alkoholgenuss ge-
hért zu den Verfehlungen, die vom islamischen Recht mit hadd-Strafen?+ sanktio-
niert werden. Fiir die Befragten ist es jedoch eher eine Frage, die sie mit ihrem Ge-
wissen oder unmittelbar in Gedanken an Gott oder ,die Religion® ausmachen, als
dass sie ,irdische® Sanktionen furchten. Die Sanktionen des Islamisches Rechts je-
denfalls sind fiir die meisten Befragten keine Kategorie, der sie sich (bewusst) un-
terstellen (wiirden). Und selbst die wenigen, die Giberhaupt iiber Islamisches Recht
im Allgemeinen nachdenken, kénnen sich nicht vorstellen, wie es sich — in Deutsch-
land zumal — einfordern und durchsetzen lassen sollte, geschweige wie und von wem
eine islamische Gerichtsbarkeit vertreten werden kénnte. Sicher wird es in allen Pha-
sen der islamischen Geschichte und unter allen jeweiligen Formen von Herrschaft
Spannungen zwischen Anspruch und Wirklichkeit gegeben haben. Dem Anspruch
nach steht ,Stinde® (tiirk: ginah) fur die Gesetzesethik des Islam. Und so wird in einer
oben zitierten Interviewpassage deutlich, dass der Befragte keine selektive Bewer-
tung des (kodifizierten) Bestands der Verfehlungen zulassen will. Wenn hier aber so
viele der befragten Jugendlichen die Sanktionierung der Stinde verinnerlichen, wenn sie
sie zu einer Sache des Einzelnen wnd oder mit Gott erkliren, deutet sich eine folgen-
reiche Akzentverschiebung von einer Gesetzes- hin zu einer Gesinnungsethik an.
Wenn auch in erst vorsichtigen Ansitzen, so wird hier dennoch deutlich, dass ein
entscheidendes Sondergut des Islam, nimlich die ,,gehorsame Befolgung des gottli-
chen Gesetzes® als Quintessenz der spezifischen Beziehung .4/ah-Mensch doch ver-
dnderlich und verinderbar erscheint: Die ,,gesinnungsethische Bewihrung in der
Gesamtlebensfithrung®, die Max Weber als Kern einer calvinistischen Ethik heraus-
stellt, scheint auch fiir etliche der befragten Jugendlichen eine wenn auch selten be-
wusste Option darzustellen.23s Fir eine solche Entwicklung kénnen vielfiltige Ursa-
chen vermutet werden. Sicher ist das gestiegene Bildungsniveau eine davon; dieses
Bildungsniveau kann einerseits nicht unabhingig von der Migrationsgeschichte und
dem in ihr angelegten Bildungsanspruch verstanden werden, andererseits zeigt es mit

234 Hadd, (pl. hudnd): Grenze, Stufe, Grad (vgl. Mertek 1997: 89). Die hadd-Strafen sind die so ge-
nannten Korperstrafen des islamischen Rechts, zum Beispiel durch Geilelung (Unzucht, Alko-
holgenuss) oder Amputation (Diebstahl). Verhingung und zumal Vollzug sind jedoch duf3erst
kompliziert, weil ,,ihre praktische Anwendung schon von jeher durch das Prozessrecht ganz
wesentlich eingeschrinkt worden (ist)“. So bedarf es zu einer Verurteilung zwei bzw. vier ,voll-
wertiger® Zeugen oder ecines Gestindnisses des Delinquenten; der Richter muss im Prozess-
verlauf dem Delinquenten den Widerruf seines Gestindnisses nahe legen (vgl. Dilger, 1984:
204£).

235 Vgl. die Darstellung der Religions- und Herrschaftssoziologie Webers bei Schluchter (1991b:
303).

195

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Uberraschender Klarheit, wie sehr die tiirkischen Migranten der zweiten und dritten
Generation Elemente des bundesdeutschen Diskurses tiber sinnvolles Handeln und
,richtiges® Leben ibernommen haben. — Wenn von Assimuilation bisher geflissentlich
noch #icht die Rede war — weil allein eine solche Idee dem Selbstverstindnis der Be-
fragten ganz offensichtlich zuwiderlduft —, dann ist hier doch, wenn auch unter Vor-
behalt, ein Assimilierungsprozess auszumachen. So wie der Islam anscheinend zu-
nehmend unter einen westlichen Begriff von Religion subsummiert werden kann, so
bildet sich auch eine islamische Lebensfiihrung, die jenseits eines ,,Utilitarismus®,
wie ihn wiederum Weber fiir den Islam bei ,,zunehmender Veralltiglichung* aus-
macht, Gewissen und Gesinnung als legitimierende Instanzen erkennt.23

O.D.: Ich finde heutzutage, besonders auch in Deutschland, die Bestrafung, die sollte jedem
selbst iiberlassen sein, ob er sich bestraft oder nicht. Wobei die Bestrafung ganz unterschiedlich
ausschen kann. Also, das heil3t ich sollte nicht iiber jemanden sagen, der ist Moslem oder Nicht-
Moslem, und wenn ich ein Vergehen gegen den Islam, aber nicht gegen die deutsche Verfassung
begehe, wenn mir kein Gefingnis oder irgendeine Strafe droht, und wenn ich nach ein paar
Jahren religiéser geworden bin, wenn ich merke, dass ich das wieder gutmachen méchte, dann
wiirde ich sagen, ich gehe zum hoca und frag’ ihn, was das ist, und dann tberlege ich’s mir. Aber,
ich wiirde mal sagen, wir sollten jetzt nicht, weil jetzt jemand sagt — oder spiter in der Verfas-
sung, von wegen du bist Moslem — das sche ich im Pass, da steht ja bei uns Tiirken immer, Reli-
glon: Islam — du bist 'n Moslem, jetzt machen wir Verfassung, Teil drei, auf und da steht, du
hast das getan und weil du Moslem bist, wirst du nach islamischem Recht, nach diesem Recht
bestraft. Nee, ich finde, in Deutschland gibt es eine Verfassung, ich mein’ ich hab’ sie nicht
komplett durchgelesen, oder so, aber so wie ich sie sche, finde ich sie relativ okay. Natiirlich
kann man die entwickeln, nur ich finde, wenn die deutsche Verfassung dies und das sagt, dann
werde ich danach bestraft, und das andere bleibt mir tiberlassen. Wenn ich der Meinung bin, ich
bin Moslem, wie ich damit umgehe, letztendlich — gut, ich sage immer, 7ch handele nach dem
Qur'an, ich befolge die Regeln des Qur'an — aber was soll ich mit jemandem machen, der das
nicht tut? Soll ich jetzt sagen, du musst jetzt gesteinigt werden, oder was? Und wenn der sich
nicht steinigen lassen méchte [alle lachen]? In diesem Fall jetzt, ein ganz harter Fall — wir leben
letztendlich in Deutschland — das ist doch #zur im Theoretischen méglich! Und praktisch — du
kannst in “ner Ortschaft — stell’ dir mal 'ne Moschee vor: In der Moschee sind ’n paar Leute,

wenn jetzt det hoca sagt, ,,das war ‘n Fehler®, ja, sagen wir mal, in einer islamischen Gemeinde.

Und jemand macht was, und der boca sagt, ,,ey das, das was du gesagt hast, ist jetzt gegen den
Islam!*. Der [Betreffende; HLF] wiirde sich aber aufregen! Schon in der Moschee, in der islami-

schen Gemeinde! Wie willst du das in einem Staat machen? (Eyiip-Sultan, S. 62)

HLF.: Aufregen? (Eytp-Sultan, S. 62)

236 Zit. n. Schluchter (1991b: 307). Die Weber-These, ,,der heraufzichende Kapitalismus habe der
Unterstitzung durch eine innere Macht, einfes| Ethos, bedurft®, um den ,, Traditionalismus* zu
tiberwinden (Kippenberg 1997: 222), erweitert nicht zuletzt die Erklirungsméglichkeiten fiir die
Konflikte zwischen der ersten und den folgenden Generationen muslimischer Migranten. Der
Aufstiegsorientierung, ein zentrales Motiv vieler Befragter (und allgemein der zweiten/dritten
Einwanderergeneration) hat eben auch mit der Umwertung religidser Motive zu tun. ,,Nur wo
Erlosungsreligiositit zur Gesinnungsethik wurde, sprengte sie die Geltung von Einzelnormen
und revolutionierte die alltigliche Lebensfihrung® (Kippenberg, 1997: 230).

196

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

O.D.: Ja, er regt sich driiber auf. Er ist damit nicht einverstanden. Und sagt, ,,0ah, das gibt’s ja
nicht!*. Wie willst du das denn in einem Staat machen? (Eyiip-Sultan, S. 62)

H.: Aber das sich der hoca das Recht nimmt, ihm was zu sagen, das ist falsch! (Eyiip-Sultan, S.
62)

Allein die Aussage, es solle jedens selbst iiberlassen werden, ob er sich bestraft oder nicht kann
nur aufgrund eines vollstindig verinderten Rechtsverstindnisses gemacht werden.2s’
Wenn es denn kein ,duBleres® Gericht geben kann, muss es also ein ‘inneres’ sein.
Fromme Muslime haben dieses innere Gericht als Gottesfurcht verinnerlicht.2 Diese
,Gottesfurcht’, das Wissen, einem zukiinfligen gottlichen Gericht unterstellt zu sein,
prigt dann das Handeln, das sich zuerst dadurch auszeichnet, dass jeder und jede
wichtige Entscheidungen fir sich treffen muss. Ob das gelingt, ist fiir die Befragten
wiederum eine Frage der ,Bildung".

0.A.: Du kriegst von Allab die Méglichkeit dazu, zu lernen. Zum Beispiel: Jeder Mensch wird
sein eigenes Gericht haben. (Eytp-Sultan, S. 53)

Trotzdem geht es in der Frage, ,wie Leben’, nicht nur um das Tun, sondern auch um
das Wollen, d.h. letztlich das Handeln nach bestem Wissen und Gewissen. In der
folgenden Sequenz wird deutlich, wie Wissen und Gewissen — bezogen auf das rich-
tige Tun — zu einer Ermessensfrage werden, die aber einer zusitzlichen (theologi-
schen, rechtswissenschaftlichen) Uberpriifung bedarf.

HILF.: Angenommen man kommt hier in eine Situation, in der man sich fiir oder gegen etwas
entscheiden muss, und nicht genau weill — man sieht, so und so ist das hier tblich in der deut-
schen Gesellschaft, so und so wird gehandelt, aber man weil} nicht so genau, ob das islamischem
Recht entspricht oder nicht. Fragt man dann sein Gewissen — wie geht man dann vor, um sich
zu verhalten? (Eyiip-Sultan, S. 68f.)

0.A.: Also, ich handle nach dem Gewissen. Aber insofern: Das Gewissen, das hingt ja auch
wieder von meinem Wissen ab, dem Wissen vom Qur'an. Wenn ich zum Beispiel in so einer Situ-
ation bin, dann handele ich aus dem Bauch heraus, aber ich werd’ auf jeden Fall danach zu ei-
nem Gelehrten gehen, erzihl” ihm die Situation und frag’ dann nach. Und ich hab insofern mei-
ne Absicherung durch A/ab, dass er sagt, ,,wir stellen euch keine Priifung, die ihr nicht bewilti-
gen koénnt“. Und alles wird nach unserem Ermessensstand gerichtet. Nicht ob das letztendlich
richtig war, sondern ob du nach dem Islam handeln wollfest. Darum geht’s: Mach’ ich das wirk-
lich, weil ich es spiter vor Alah verantworten mdéchte, verantworten kénnen méchte? Und
wenn ich danach hinlaufe und merke, das war falsch, dann muss ich sehen, ob ich das riickgin-
gig machen kann oder irgendwie hinbiegen. Das Problem ist halt, auf der ecinen Seite ist der

237 Vergegenwirtigt man sich, dass im islamischen Recht grundsitzlich zwischen den Rechten
Gottes und denen der Menschen unterschieden wird, und dass durch hadd-Strafen geahndete
Delikte, von Verleumdung und Unzucht abgesehen, die Rechte Gottes verletzten (vgl. Dilger
1996: 2006), dann stellt die Auffassung dieser Jugendlichen Positionen der islamischen Theolygie
deutlich in Frage.

238 S. dazu die Interviewpassage S. 154.

197

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Islam, hat der Islam bestimmt Vorschriften, aber bei einigen Sachen mzss man halt so 'ne Gren-
ze ziehen. Und, ich hab’ gemerkt, jeder Mensch muss die Grenze fiir sich selber zichen. Auf der
einen Seite darfst du Menschen nicht enttiuschen, auf der anderen Seite musst du deine Rechte
wahren, aber auch keine anderen Rechte zertreten. (Eytp-Sultan, S. 69)

Einerseits schildert der Befragte, wie er sich gegebenenfalls bei einem Rechtsgeleht-
ten absichert, andererseits macht er deutlich, dass letztendlich eben doch er allein zu
entscheiden hat und dass er auf diese Entscheidung vorbereitet ist, insofern er sich
keiner (gottlichen) Priifung ausgesetzt sieht, die er nicht zu bestehen in der Lage
wire. Er hat sich die Forderungen der Religion zu vergegenwirtigen, aber auch seine
aktuelle Lebenssituation, die gerade durch die Migrationssituation eine besondere ist;
er muss sich seiner Rechte gewiss sein, darf aber auch &eine anderen Rechte Zertreten. In
dieser Lage kann es nur eine individuelle Entscheidung geben. Sich dabei auf Gott
zu berufen, dient der inneren Klirung — nach auflen ist eine Begriindung des eigenen
Handelns durch die Berufung auf Gott eine schwierige Angelegenheit, wie seine fol-
gende Aussage zeigt.

0.A.: Ich hab’ mal von einem Freund so’n Spruch gehért, wenn ich den iibersetze, hort sich das
so an: ,,Rede ziber Gott, aber rede nie fiir Gott“. Das ist sehr wichtig. Also: Rede tiber A/ah, aber
rede nicht fiir ihn. Dann begehst du ndmlich eine sehr grole Siinde. Weil du dich dann schon
fast mit ihm gleich stellst. (Eytip-Sultan, S. 63)

Die Gewissensentscheidung, also das Abwigen des Fiar und Wider nach den ureige-
nen Moglichkeiten, letztlich auch nach dem eigenen Verstindnis des Islam, zieht sich
durchgingig durch fast alle Interviewpassagen. Alle schwierigen Entscheidungen, die
méglichen Stolpersteine des Lebens als Muslim in einem nicht-muslimischen Land,
werden so entschieden — mitunter in einer groen Spannung zwischen dem Wiin-
schenswerten und dem tatsichlich Gelebten. Insbesondere diejenigen, die sich ange-
sichts solcher tagtiglich neu zu treffenden Entscheidungen als woderne Muskime be-
zeichnen, prifen sich und ihr Gewissen stindig aufs Neue, unternehmen dabei wohl
auch manche Gratwanderung, manchmal mit einem Augenzwinkern, manchmal in
groB3er Entschiedenheit angesichts auch von ihnen als unverriickbar erachteter
Grenzen.

HLF.: Wenn es darum geht, ob ihr euch an die Regeln haltet, oder nicht, wenn man weil3, dass
man vielleicht gerade eine Stinde begeht, wie entscheidet ihr, wem seid ihr verantwortlich? Eu-
rem Gewissen? (Fatih II., S. 24)

A.: [lacht] Unserem Gewissen. (Fatih 1L, S. 24)

HLF.: Wenn man vor so ’ner Entscheidung steht: mach ist das jetzt, oder mach ich das nicht,
denkt man an Gott, oder denkt man an sein Gewissen? (Fatih 11., S. 24)

198

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

F.: — nee, ich denke auch noch an meine Religion und dann — nee, und dann bin ich mir der
Konsequenzen, die daraus folgen, auch noch bewusst, und dann vielleicht — (Fatih II., S. 25)

A.: — wenn ich jetzt zum Beispiel sage, ich trinke, dann weil3 ich sofort, ich werde bestraft wer-
den. Aber wenn ich jetzt sage, ich mach’s trotzdem, das ist schlimm. Aber ich bin mir der Kon-
sequenzen bewusst. Ja. Wenn du dann — (Fatih I, S. 25)

F.: — es gibt Dinge, die ich auf keinen Fall mach’, auch wenn ich jetzt so am Ubetlegen bin, da
kommt mit schon wieder der Gedanke: das machst du nicht. (Fatih II., S. 25)

HLEF.: Die Frage ist nur, ob man dann sozusagen im Kopf oder meinetwegen im Herzen hat, so
, »tu das nicht!“, oder denkt ihr dann an A/ah? [A.: lacht] Das wirde
ich gerne wissen. Ist es dann das Gewissen, oder denkt man dann sofort, ,,ah, das gibt Arger,
das lass ich lieber“? (Fatih IL., S. 25)

’ne innere Stimme, die sagt

A.: Das ist individuelll Manche sagen, ja, gut, ich weil3 was mir da bevorsteht, wenn ich das ma-
che, aber ich mach’s trotzdem, weil ich’s einfach gut finde, so, weil ich da besser drauf bin und
das einfach nétig habe, und es gibt andere, die sagen, nein, das kommt nicht in Frage. (Fatih II.,
S. 25)

F.: Das hat auch damit viel zu tun, wie fest man an den Glauben eben glaubt, mein’ ich. Wer ’n
festen Glauben hat, der kommt gar nicht in die Situation, zu Ubetlegen, ja, mach’ ich das oder
mach’ ich das nicht. (Fatih IL, S. 25)

Nicht zuletzt durch sein Lachen driickt einer der Befragten aus, dass es (ihm) wohl
nicht immer gelingt, sich in solchen Fillen fiir die Religion und gegen den Alkohol-
genuss zu entscheiden; fur ihn ist diese Frage sndividuell zu entscheiden. Oberstes
Kriterium ist daftr das Wissen um die Konsequenzen, die Folgen des verbotenen Tuns.
Auch hier wire aber der absolute Tabubruch erst darin zu sehen, das Alkoholverbot
an sich nicht zu akzeptieren oder gar zu leugnen. Einer zukinftigen Strafe ins Auge
zu sehen, gehort also zu einer Grenziiberschreitung dazu.

Eine Gruppe mit jingeren Gesprichspartnern unterhilt in der Alkoholfrage ei-
ne andere Sicht; hier wird das religiés gebotene Alkoholverbot zusitzlich mit der
gesundheitsschidlichen Wirkung des Alkohols begriindet.

HLF.: Wie ist das mit dem Gewissen? Wenn es zum Beispiel um Fragen geht, wie keinen Alko-
hol zu trinken, verbietet euch das euer Gewissen, oder macht ihr das nicht, weil es die Religion
sagt? (Mevlana 1., S. 21)

E.: Beides. Das ist ja auch wirklich schidlich fir den Korper. Biologisch ist das nachweisbar. Und —
warum sollte man etwas tun, was einem selber schadet, sag’ ich mal. 29 (Mevlana 1., S. 21)

239 1In anderen Interviews wurde dhnliches auch iber den Verzehr von Schweinefleisch gesagt: H.:
Ich hab’ zum Beispiel iiber Schwein was gelesen, ich hab das jetzt nicht im Kopf, aber iber
Schwein hab ich gelesen, dass das wirklich nicht gesund ist. Da sollen diese kleinen, wie heif3t
das — HLLF.: Trichinen? §.: — Viren, Bakterien, Trichinen — H.: — ja, genau, und die sind ganz ge-
fahtlich — da gibt’s auch noch andere Sachen — HLF.: — okay, Zigaretten sind auch ungesund —
also, wenn’s nur das ist? S.: Ich sag’ mal — (blittert in dem von der friiheren AMGT herausge-

199

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Y.: Nachdem man das gelernt hat, dass das schidlich ist und dass das religiés auch nicht gut
angeschen ist, sag’ ich mal, kann ich jetzt nicht erkliren — wenn das schidlich ist, wieso sollte
man das denn machen? (Mevlana 1., S. 21)

Diese Haltung begegnet in den Interviews, wenn es um die Bedeutung des Qwur'an
und des Islam im Allgemeinen geht, hiufiger: dass versucht wird, religiése Gebote
zu rationalisieren, indem (pseudo-)wissenschaftliche Aspekte zur Erklirung und
Rechtfertigung herangezogen werden.2* Trotzdem wird, jedenfalls von den meisten
der Jugendlichen, der Siinder nicht verbannt. Er wird nicht wegen seiner Siinde aus
der Gemeinschaft der Muslime ausgeschlossen, und man bricht auch nicht leichtfer-
tig den Kontakt zu ihm ab. Die folgende Sequenz zeigt, wie ein weniger stromlinien-
férmiger Muslim, in diesem Fall auch noch ein Kurde, was das Konfliktpotential
eher noch verschirft, trotzdem als Teil der Gemeinschaft akzeptiert wird.

Ab.: Also, ’n Vater von ’ner Freundin von mir, der ist Kurde. Der geht da auch hin [in die Mo-
schee; HLF] und der ist auch mit den Leuten da gut befreundet. Der trinkt ab und zu auch mal
was. Also der ist nicht ganz streng religids, aber er geht auch zur Moschee, um zu beten und um
seine Sachen zu machen und der ist da auch angesehen. Also der wird nicht irgendwie rausge-
schmissen oder was weil3 ich, weil er Kurde ist, oder weil er trinkt, weil er seine Religion nicht
hundertprozentig auslebt. (Hicret IL, S. 42)

T.: Ich wird’” mal sagen, ein Moslem, also es ist auch bei uns so, wenn ein Moslem Moslem ist,
dann ist er einer, und dann ist es egal, ob er trinkt, ob er raucht, oder ob er Gold trigt, oder ob
er was weil3 ich macht — das ist auch im Islam so: wenn ein Moslem sagt, ,,ich glaube an den
Islam, ich glaube an den Quwr'an, ich respektiere, ich glaube an die Regeln, aber ich kann sie
manchmal eben nicht halten®, dann kriegt er zwar die Stinden dafiir, aber er ist immer noch

gebenen Buch Der Islam. Geschichte, Religion, Kultur.) — hier: Schweinefleisch, 544 — jal (zitiert)
-Schweinefleisch, einschlieBllich des Fettes, ist verboten! Ebenso wie alkoholhaltiges Getrink.
Was das Fleisch angeht, so darf der Muslim nur solches von Tieren und Végeln verbrauchen,
die nach ritueller Vorschrift geschlachtet worden sind. Der Qur'an sagt, untersagt sind fir euch
das tote Tier und das Blut und das Schweinefleisch und das, tiber dem ein anderer Name als der
Name Gottes angerufen worden ist.“ — Wir schlachten ja im Namen Gottes. (Yunus-Emre, S.
17f)) — Ausdrtcklich in der Art eines ,,medizinischen Materialismus® (vgl. Douglas 1988: 45-59)
witd zunichst als Erlduterung des Schweinefleischverbotes angefiihrt; als ich dann eine (thetori-
sche) Analogie zum Tabakkonsum herstellen will, schldgt 5. sicherheitshalber doch in einem
zum Interview mitgebrachten Buch nach und zitiert die Reinheitsvorschriften. Die medizini-
schen Einwinde gegen Alkohol und Schweinefleisch scheinen den Befragten zwar plausibler, a-
ber erst durch die Berufung auf die eigentlichen Gebote wihnen sie sich auf der sicheren Seite.
S.a. Anm. 134.

240 So sagte etwa cin Jugendlicher, er habe die Sunna des Propheten, der zu Folge die Gliubigen
auf der rechten Korperseite (ein-)schlafen sollten, lange nicht verstanden, ihm habe nicht ein-
geleuchtet, warum es von Bedeutung sei, auf welcher Seite er schlafe. Kurz vor dem Interview
habe er dann aber in der 6rtlichen Tageszeitung gelesen, dass Schlafen auf der linken Kérper-
seite Herz und Kreislauf nachhaltig belaste. So wird in seinen Augen eine Notiz im medizini-
schen Teil einer Tageszeitung unversehens zu einer rationalen Begriindung fiir eine propheti-
sche Weisung. — Weiter unten soll so gezeigt werden, wie die Vollkommenheit, die ,Absolutheit*
um es mit den Worten der Jugendlichen zu sagen, des Qur'an auch mathematisch bzw. mit
Mitteln der Informatik bewiesen werden soll.

200

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Moslem, sozusagen. Er ist ein Moslem, der Siinden begeht. Aber er ist ein Moslem. Und das
wird auch von der Gesellschaft so gesehen. (Hicret I1., S. 42f.)

Insgesamt zeigen sich bei den befragten Jugendlichen deutliche Unterschiede in der
Bewertung und im Umgang mit den Verfehlungen anderer. Manche, das soll weiter
unten gezeigt werden, sehen sich selber frei von jeder Art solcher Verfehlungen; sie
duBlern Kritik in einer besonders rigiden Form. Andere wissen, wie sich bereits ge-
zeigt hat, um die Relativitit der Forderungen nach dem richtigen Leben, und wieder
andere entscheiden sich spontan und situationsbezogen, welches Verhalten — ihnen
— angemessen, gerade noch gestattet oder aber ausgeschlossen erscheint. So gestat-
ten sich einige Jugendliche, die modernen Muslime, von denen bereits mehrfach die
Rede war, regelmiBig Discothekenbesuche. Bezeichnenderweise waren diese im Ge-
sprichsverlauf nicht als ein Aspekt von sindhaftem Verhalten besprochen worden,
sondern als Beispiel fur die Diskriminierung von Auslindern und wegen der Frage,
ob es den Jugendlichen auch in der Tiirkei moglich sei, solche Einrichtungen zu be-
suchen.

HILF.: Viele Leute sagen ja, dass sie nicht in Discos kommen? (Fatih 11., S. 30)

A.: Ja, natiirlich. Es ist sehr schwer, hier in Bremen als Turke, oder allgemein, als Auslidnder, als
Sudlidnder, bisschen braungebrannt, ’n bisschen breit?*!, kérperlich aggressives Verhalten, dann
hat man eigentlich keine Chance in die meisten Discos zu kommen. (Fatih II., S. 30)

HLEF.: Ich versteh’ nicht, warum die Jugendlichen in solche Liden iiberhaupt noch gehen. Also,
ich wire nie in ’ne Disco gegangen, wenn ich gewusst hitte, dass da jemand nicht reinkommt,
weil er dunkle Haare hat. (Fatih 11, S. 30)

A.: Das kommt auf den Namen an. Wie die Disco ist. Wenn das ’ne ganz gute ist, wie zum Bei-
spiel das Capitol?*? Da will man gerne rein. Weil das da von allem her sehr gut ist. Und dann will
man da eben hin. Und weil das dann auch Spaf macht, wenn man einmal drinne ist [lacht] —
(Fatih I1., S. 30)

241 ,Breitsein® steht in der Sprache vieler Jugendlicher fiir Rauschzustinde, seien sie durch Alkohol
oder Haschisch bzw. Marihuana herbeigefiihrt.

242 Discothek am Bremer Stadtrand mit einigem Renommee; eingelassen zu werden bedeutet Pres-
tigegewinn. In Bremen und im Bremer Umland sind in Vergangenheit immer wieder Disco-
theken aufgefallen, die auslindisch anssebende Jugendliche grundsitzlich abweisen; genannt werden
von Jugendlichen immer wieder das S#bu in der Bremer Innenstadt, das Capito/ in Oyten und
die Fun Factory in Wildeshausen. In den Eingangsbereichen der genannten Gastronomien kam
es in Zusammenhang damit haufiger zu korperlichen Auseinandersetzungen, die teils in der lo-
kalen Presse berichtet wurden, insbesondere, wenn Auslinder mit abweichendem Aufenthalts-
grund, z.B. AustauschschilerInnen, Gaststudentlnnen etc. betroffen waren. Vgl. u.a. Wiegand
(Weser-Kurier 1996: 37): ,,Die Situation junger Tirken in Deutschland beschiftigt lingst die
Sozialwissenschaft. Hier geboren, hier zur Schule gegangen, hier geprigt; die Sprache erlernt,
mit Deutschen Sport getrieben, an der Universitit studiert — aber an der Disco-Tiir abgewiesen,
oft arbeitslos, mit eingeschrinkten politischen Rechten.*

201

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HLF.: [lacht] — du gehst also manchmal in Discos? [Lachen] Glaubt iht, dass ihr anders wirt,
wenn ihr in der Tiirkei lebtet, in einem islamischem Land? (Fatih IL., S. 30)

F.: Bestimmt. Wir hitten nicht so viel Freiheit in der Turkei, das an erster Stelle. (Fatih I1., S. 30)

A.: Nein! In der Tirkei ist das genauso. Wenn man in Istanbul ist — da gibt’s an jeder Ecke ’ne
Disco. (Fatih II., S. 30)

Ein Teil der Jugendlichen besucht also haufiger Discotheken und sieht auch kein
besonderes Problem darin. Anderen geht das schon zu weit, selbst wenn sich die
Jugendlichen des Alkohols und aus ihrer Sicht ungebiihtlicher Kontakte mit Besuche-
rinnen enthalten. Fur sie ist allein der Aufenthalt an Orten, an denen andere Alkohol
trinken, an denen — in ihren Augen — anfreizend getanzt wird, verwerflich. Die Atmo-
sphire dort sei generell verderbt und tibe einen schlechten Einfluss aus.

H.: Also, viele Freunde von mir, die gehen zum Beispiel in die Disco, die trinken nicht und die
kiffen nicht. Aber die sind irgendwie brutal, sag’ ich mal, die haben ’ne ganz andere Finstellung.
Wenn du mal Zeit hast, dann kénnen wir mal einen Termin abmachen hier, mit Jugendlichen,
die richtig den Islam leben wollen. Dann kannst du auch selber sehen, wie geduldjg die sind. Also
ich finde das wirklich schén. Deswegen: wenn einer zur Disco geht, der hat bestimmt was vor —
ja — der will da irgendwelche Leute provozieren, oder irgendwas. Weil, ich hab’ das auch etlebt.
Da sind wir nicht zum Tanzen hin, wir wollten da irgendjemanden provozieren und, ,,ey, mach’
mich mal an, ich schlag’ dich®, und so. Das ist so. Aber das war alles falsch. (Yunus-Emre, S. 13)

Der Befragte S., der im Verlauf desselben Interviews immer wieder auffillig rigide
Positionen gegentiber anderen Lebensformen und -duflerungen vertritt, erliutert im
Folgenden, wie und auf welche Weise sich der Besuch nicht statthafter Orte sich auf
das Verhalten der Jugendlichen seiner Meinung nach auswirke. Die Verlockungen
seien zu grof3 und zu viele, als dass Jugendliche ihnen widerstehen kénnten. Der
Grund aber, weshalb Jugendliche so leicht zu verfithren seien, lautet: sie seien eben-
so wie Kinder und — an anderer Stelle zusitzlich erwidhnt — Frauen — der beste Freund
vom Satan. Dass er, wenn er sich gegen unislamische Lebensweisen richtet, zugleich
gegen den Satan kdmpft, verleiht seinem Engagement eine tiefere Dramatik und Eh-
renhaftigkeit zugleich.

S.: Der beste Freund vom Satan sind die kleinen Kinder und die Jugendlichen, weil er niher an
die rankommt, weil die junges Blut haben, sag’ ich mal, weil die viele ausgeflippte Sachen ma-
chen und noch nicht erfahrungsvoll sind. Die begehen ja meistens mehrere Fehler. Die kénnen
ja ungewollt oder unwissend jemandem wehtun, sag’ ich mal, in dem sie ’ne Priigelei anstiften.
Das ist auch ’ne Siinde, dass man jemanden verletzt, sag’ ich mal. Und heutzutage ist es ja in der
Jugend — Brutalitit, Kriminalitit — alles hiuft sich ja. Und das passiert in den Gesellschaften, sag’
ich mal, wie in den Discos, in den Lokalen, in den Bars. (Yunus-Emre, S. 11)

Glédubigkeit kann man aus dieser Sicht nur durch eines demonstrieren: Durch eine
richtige Lebensfithrung, die — einzig — richtige Praxis des Islam, die ausdriicklich

202

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

nicht nur MaB3stab des eigenen, sondern des Lebens aller ist. Wer sich als Muslim
versteht, aber nicht die richtige Praxis lebt, steht fiir diesen Befragten schon aufler-
halb der Gemeinschaft der Muslime, weil, wie sich im Folgenden zeigt, zwischen
ihm und den Nicht-Muslimen &ein Unterschied bestehe.

8.2 Also, ich sag’ mal, es geht hier um die Praktik. Jeder Mensch, wie gesagt, versteht das ganz
anders. Ich sag’ mal so, der cine praktiziert das, der andere nicht. Der eine nennt sich Moslem,
der andere nennt sich auch Moslem. Aber wer jetzt den richtigen Weg geht, das weill nur A/ab.
Und wenn man sich, sag’ ich mal, sehr eng mit dem Islam beschiftigt, dann wird der schon
wissen, welchen Full er wohin setzen muss. Also wenn jetzt jemand, der sich Moslem nennt,
aber der das nicht praktiziert, der keine Ahnung hat, sag’ ich mal, was erlaubt ist und was nicht
etlaubt ist. Die Offentlichkeit, die Gesellschaft ist auch wichtig, wo man sich aufhilt. Denn, ich
sag” mal, Disco ist ‘ne Gesellschaft, wo jeder ausgeflippt tanzt, wo jeder ansgeflippte Sachen macht,
sich unterschiedlich zum Islam bekleidet, verhalt — #rinken — siindigen — das ist ja in unseren Augen
stindigen. Man kann auch mit den Augen stindigen, sag’ ich mal. Man kann ja schlecht denken.
Man kommt leichter von dem richtigen Pfad ab, sag’ ich mal. (Yunus-Emre, S. 9)

HLE.: Also, wenn man in der Disco ist und man sicht beispielsweise eine Frau oder ein Mid-
chen — wenn man das reizvoll findet, das ist schon Stinde? (Yunus-Emre, S. 9)

§.: Genau. Siinde in dem Sinn, dass man vielleicht weitergehen kénnte, dass man dahin kommt,

zu denken, ,,ah, wie sieht die denn nackt aus* — , wie wir’ das denn, wenn ich mit der ins Bett

> 9

gehen kénnte — solche Gedanken sind dann eben im Menschen drin. (Yunus-Emre, S. 9)

Der richtige Weg ist hier deutlich schmaler als bei den anderen Befragten. Wohl nicht
nur, weil dieser Jugendliche besonders lange und besonders heftig um seinen islami-
schen Lebensstil gerungen hat, ist die Kritik an anderen, weniger ,strenggldubigen’
Altersgenossen so vehement. Er beruft sich erneut auf den Kalifen ‘Umar, und pri-
sentiert, im Interview mit den anderen Lebensweisen konfrontiert, ein drastisches
Beispiel fir die Strafen, die den Frevlern und Abweichlern, den Uneindeutigen seiner
Meinung nach bevorstehen.

§.: Wenn man so lebt, wie man glaubt, ist man auf dem richtigen Pfad, wenn man so glaubt, wie
man lebt, dann ist man auf der falschen Seite. Und wenn er denkt, ich bin ein modernisierter
Moslem — erzahl’ mir mal, was ist ein modernisierter Moslem? Dann bin ich ein asbachuralter
Moslem fiir dich! Dann sind dann die Interessen oder Gegenmeinungen, die jeder Mensch hat,
sag’ ich mal. Der Mensch sagt, ich bin Moslem — ich trinke Alkohol. Das ist Siinde! Man soll
nicht trinken. Wenn ich trinke, dann verstof3” ich doch gegen den Islam, oder nicht? Das wider-
spricht sich. Da gibt es keine Logik! Wieso soll ich dann noch Moslem sein? Dann habe ich ja
keinen Unfterschied (Yunus-Emre, S. 44)

Seine Haltung zu Siinde und Stndern offenbart tiberraschend ein fiir diesen Jugend-
lichen wichtiges Motiv, vielleicht das zentrale Motiv seiner Religiositit: Es geht dar-
um, sich zu unterscheiden! Wenn ein bekennender Muslim eine Stiinde begeht, warum
soll er denn tberhaupt Muslim sein? Was so oft und in vielen Interviewaussagen

203

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

mitschwingt, ist hier auf die Spitze getrieben: Die eigene Identitit als Muslim in einer
nicht mehrheitlich islamisch geprigten Lebenswelt wird tber Differeny modelliert,
und nichts gefihrdet eine so konstruierte Identitit mehr als andere Muslime, die zwi-
schen scheinbar einander entgegengesetzten Wegen verschlungenere Pfade be-
schreiten, die sich auf vorgegebene polare Alternativen nicht einlassen, sondern nach
neuen Formen suchen, deren Leben im Grunde Ausdruck solcher neuen Formen ist.

HLEF.: Weilit du, ich habe mit Leuten gesprochen, die sagen, zu siindigen ist schlecht, natiirlich,
aber wenn sie das tun, dann haben sie selber die Verantwortung. (Yunus-Emre, S. 44)

8.2 Ja, klar, auf jeden Fall. Das kénnen wir jetzt nicht auf dem Gerit [dem Tonband; HLF] auf-
zeichnen oder zeigen. Halt mal iibers Feuer [entziindet sein Feuerzeug|, wie lange du das aus-
halten kannst! (Yunus-Emre, S. 45)

HILF.: Wenn ich den Finger tiber die Flamme halte? (Yunus-Emre, S. 45)

S.: Ja. Du weil3t, es tut weh! Zwei Sekunden, drei Sekunden haltst du das aus. Du weilit das hier
drinne: Das sagt der Islam — es gib# das Feuer! Wenn du siindigst, dann kommst du ins Feuer.
Diese Welt hat dieses Feuer hier [die Flamme des Feuerzeugs]. Das ist nichts gegen die Holle.
Denn wenn wir jetzt unsere Hand darauf halten wiirden, zwei Sekunden, drei Sekunden, vier
Sekunden — nach der vierten Sekunde wiirdest du wegziehen! Es tut weh! Warum? Zwei, drei
Wochen hast du ’ne Blase oder Schmerz, kannst nichts richtig anfassen. Und wenn jemand dann
noch zu mir sagt, ,ja, okay, ich akzeptiere meine Strafe dann®. Okay, wenn er seine Hand ins
Feuer legen kann — dann soll et’s tun! Es kommt auf den persénlichen Charakter an. Es kommt
auf den Menschen an, der das praktiziert oder nicht. Wie der das versteht. Das Vorstellungs-
vermbgen muss ren sein, verstehst du? Und wenn er sich vorstellen kann, wie die Hélle ist, wo
er dann keine Méglichkeit mehr hat, seine Hand wegzuzichen, wenn er keine Méglichkeit hat,
auch nur eine Chance zu bekommen, denn diese Chance hast du ja auf dieser Welt, das ist ja
cine Priifung, das ist ein Test, das ist ein Stoppschild. Diese Welt ist — (Yunus-Emre, S. 45)

HLF.: — aber trotzdem: man hat doch die Méglichkeit, umzukehren, oder? Wenn du mit sechzig
merkst, mein Leben war — (Yunus-Emre, S. 45)

S.: — ja, okay, das entscheidet nur Gott. Das kénnen wir ja nicht beurteilen. Ich kann ja kein
Urtteil Giber jemanden sagen, der sduft und sduft und sduft, weillt du, und sagt, ich bin Moslem,
aber tu ich vielleicht was ganz anderes. Der kann ja in seinem ganzen Leben nur Schlechtes
getan haben, und durch einen kleinen Punkt — er kann, zum Beispiel, er hat fur A/ab geheult in
seinem Gebet, und diese eine kleine Wimper, die durch einen Augentropfen nass wurde, wird
dann als Zeuge da stehen und sagen, lieber Gott, tu’s fiir mich. So wird seine Wimper zu Gott
sprechen und sagen, bitte vergib ihm. Vielleicht — Gott ist barmherzig, allmichtig. Und das kann
nur Gott entscheiden. Und Gott vergibt gern, er bestraft nicht. .4/ab bestraft nicht. Und, ich
sag’ mal, ich kann jeden Tag beten, aber ich vernachlissige vielleicht meine Familie oder ich tue
vielleicht, ohne es zu wissen, unbewusst, etwas Schlechtes. Da kann es sein, dass ich meine Stra-
fe absitzen muss. Das kann nur Gott entscheiden. Aber der Qur'an sagt, du darfst nicht trinken,
du darfst nicht siindigen, du darfst dich nicht gegen deine Eltern wehren oder ’n Aufstand ma-
chen, du datfst nicht ligen. Das sagt ja det Qur'an. Der Qur'an ist ja, wie die Bibel sozusagen —
Bibel, Tora — hat ja ’ne Gemeinsamkeit: die versuchen, das Rechte vom Unrechten zu unter-

204

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

scheiden, damit ein Mensch profitvoller leben kann, damit ein Mensch bequemvoller leben
kann, damit ein Mensch den richtigen Weg finden kann. (Yunus-Emre, S. 45)

Auch dieser Jugendliche maB3t sich also nicht an, um im Bild eines oben zitierten
Jugendlichen zu bleiben, fiir Gott zu sprechen. So drastisch er auch die zu erwarten-
den Hoéllenqualen schildert, bleibt zu richten letztlich auch fir ihn Sache Gottes.
Vergebung ist auch Teil seiner Vorstellung, und die gewissenhaft verrichteten religi-
Osen Pflichten allein garantiert ihm keinen Platz im Paradies; er kann seine Familie
vernachldssigen oder #nbewusst das Schlechte tun. Letzte Sicherheit kann es so auch
fir ithn nicht geben. Das Leben wird so zu einer Prufung, auf die er sich durch eine
klar definierte Lebensweise vorbereiten kann, deren Ergebnis sich aber nicht vorweg
nehmen lasst — das Ende bleibt, aller Gewissheitssehnsucht zum Trotz, offen:

§.: Damit testet Gott uns. Ich kann das als guter Moslem nur als Information geben: Er testet
dich, mich und andere Leute. Alle Menschen. Und nur die, die Wahrheit kennen, werden das
erfahren, was richtig ist, was schlecht ist. (Yunus-Emre, S. 59)

HLEF.: Ja. Und viele Leute werden sich wundern [Lachen]. — Wenn’s denn so weit ist. Die
Christen glauben, du kannst tun was du willst, letztlich ist man immer abhingig von der Gnade
Gottes. (Yunus-Emre, S. 59)

S.: Klar. Aber wenn Gott im l#zzen Buch, das er verkindet hat, im Qur'an, wenn er da sagt, bringt
mich nicht in eine Gestalt?, versucht nicht, mich in eurem Vorstellungsvermégen in eine Ges-
talt zu versetzen. Denn erstens reicht euer Ideenreichtum und euer Vorstellungsvermégen nicht
dazu aus und zweitens sche ich das als Stinde, und wer stndigt, der bekommt das Feuer zu spii-
ren. Das sagt Gott. Das sagt A/lah. Der Allah, an den du glaubst und der A/ab, an den ich glau-
be. Das ist der Punkt. (Yunus-Emre, S. 59)

So wie dieses ganze Gesprich mehr oder weniger unterschwellig den Charakter einer
teilweise heftig ausgesprochen Einladung zum Islam an mich hat, wird mir in dieser
Sequenz mein Gericht angekiindigt, das schon deshalb nichts Gutes verspricht, weil
ich der christlichen Irrlehre der Trinitit?* anhidnge und mich allein schon dadurch
schuldig mache.

Allerdings sind die Aussagen dieses Befragten in ihrer Drastik ein Ausnahmefall.
Niemand hat zudem so dezidiert seine Jenseitserwartungen und -fantasien beschrie-
ben wie eben dieser Befragte (auch wenn das ,Jenseits® zugleich MaB3stab und Legi-
timation fast aller Befragten ist). Wenn er nimlich den richtigen Weg geht, stechen
ihm im Paradies Glickseligkeiten bevor, die alles irdische Gliick in den Schatten
stellen, die ihn insbesondere fiir die einschrinkende Kontrolle seiner sexuellen und

243 Hier klingt eine Kiritik an christlicher Tradition und Theologie an, die im Abschn. 4.4.6 eigen-
stindig dargestellt wird.

244 Nach muslimischer Vorstellung ist die Vorstellung von Gottvater, Sohn und heiligem Geist sirk
(Beigesellung, Vielgotterei, Abkehr vom Monotheismus).

205

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

aller anderen friebbaften Energien im irdischen Leben mit immerwihrendem sexuellen
Genuss im Paradies belohnen.

S.: Man hat immer versucht, eine Bezichung aufzubauen, man ist ausgegangen, man hat was
spendiert und dann hat man geheiratet. Man hat zusammengelebt, man hat Kinder bekommen.
Dann wurde man wieder glicklich. Man hat einen job gefunden, man hat einen job verloren.
Diese Welt ist so. Aber, in der wahren Welt, im Paradies, ich will hoffen, dass jeder Mensch da
reinkommen kann, ingdallah, nicht, ich wiinsche es jedem. Und ich habe das Ziel, ins Paradies zu
kommen. Da wird dieses kurze glickliche Gefiihl unendlich und hundert- oder so gar mehrfach
stiarker sein. Stell Dir vor, ein unendliches Leben — das hat der Islam, das Paradies, du kannst
siebzig, so viel ich weil3, Frauen haben, buris, nicht, Paradiesfrauen, Jungfrauen haben — (Yunus-
Emre, S. 74)

HLF.: — [lacht] brauch’ ich gar nicht, [lacht] zu meinem Gliick brauch’ ich die nicht — (Yunus-
Emre, S. 74)

8.t — okay, ich verzichte nicht darauf — (Yunus-Emre, S. 74)
HILF.: —ich glaub’ siebzig wit’ cher Stress — (Yunus-Emre, S. 74)

8.t — nee, du wiirdest — ich sag’ ja, der Islam ist offen, du wiirdest die Kraft haben. Wenn wir
mal vom Orgasmus reden, Geschlechtsverkehr. Man schlift mit seiner Frau. Man schlift viel-
leicht einmal mit ihr, erlebt einen Orgasmus. Man schlift zweimal mit ihr, etlebt einen schwa-
chen Orgasmus. Das dritte Mal noch weniger. Je nach der Ausdauer und der Stabilitit des Man-
nes, nicht? Aber da bist du, sag” ich mal, wenn du hundertmal da mit deinem Eigentum, mit deinen
Frauen, mit deinen Juris Geschlechtsverkehr hast — das Orgasmusgefiihl ist ja ganz kurz, aber
sehr schén — das wird, wie gesagt, hundertfach stirker sein, dieses Gefiithl. Und du wirst die
Moglichkeit haben, hundertmal Geschlechtsverkehr auszuiiben. Das sind so die schénen Sa-
chen. Aber das sind Tatsachen, die Gott uns durch den Qwur'an auch riiberbringt. Und wenn wir
das Feuer angucken [entziindet sein Feuerzeug|, das Feuer, das ist Qual, das ist brutal, das ist
erniedrigend, das ist so furchterregend — da mochte ich niemals reingehen. Also versuch’ ich immer,
diese Gedanken in mir hervorzurufen, wenn ich kurz vor einer Stinde stehe. Ey, was machst du?
Wenn ich jetzt stindige, wenn ich mal mit jemandem ausgehe, fremdgehe, mit ihm schlafe, mit
iht schlafe, dann hab’ ich gestindigt. Ey, du witst dafiir bestraft. Halt doch mal deine Hand tibers
Feuer! Wie lange hiltst du das aus. Das sag’ ich mir dann so. Das ist eine gute Abschreckung fiir
mich. Denn das gehért sich nicht. Das ist nicht oay. Verstehst du, was ich meine? Und so kann
ich auch meine Geduld und mein 7efis?*5 — Allah hat einem Menschen, auBer dieser Sprachbega-
bung, wo der Mensch tiberlegener wurde durch diese Namenserkennung, was die Engel nicht
wussten — hat A/ah noch ein nefis gegeben. Und dieser nefis — sein bester Freund ist der Satan.
Die sind eng befreundet — (Yunus-Emre, S. 74£.)

HLF.: — das Beduitfnis, das Triebhafte? — (Yunus-Emre, S. 75)
S.: — das Bedurfnis, nicht, ,,ha, ist egal Mann!®, dieses Siindige, dieser Trieb ist so schmackhaft,
der Satan macht dir das so schmackhaft, du kannst nicht widerstehen. Und das ist der Punkt, wo
sich ein wahrer Glaubiger von dem ungliubigen Menschen trennt oder von dem Menschen, der
das nicht richtig praktiziert. Wie gesagt, wenn man richtig danach lebt, dann sicht man die Welt

245 Nefis: das Selbst, Ich; (kérperliche) Begierde.

206

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

ganz anders. Und Islam ist so was Schoénes! Wenn man da richtig versucht, sich auch in das
islamische Leben einzupassen, einzuleben, dann wird man das nach ’ner Zeit merken. Wenn
man betet — zum Beispiel, als ich nur ab und zu mal gebetet habe, da hab’ ich schon so ’n Ge-
fiihl gehabt. Das ist ein ganz anderes Gefithl. Das Gefiihl kann man nicht mit dem Wortschatz
erkliren. Ich habe so dieses 7424, dieses Licht gespiirt in mir drin. Ich hab’ irgendwas gespiirt in
mir, das war sehr schén. Ich hab’ gebetet, konzentriert. Der Satan versucht, sich auch in dein
Gebet einzumischen, und bringt so Gedanken — ,,ah, wo hast du noch eingekauft und hast du
das noch vergessen und deine Arbeit, dann deine Frau, deine Kinder, dein Auto® — was auch
immer — der versucht, die Konzentration in dem Dialog zwischen A/akh und dir zu brechen.
Aber da gibt es islamische Methoden, wie man das natiitlich beseitigen kann. Das brauch’ ich
jetzt nicht zu erzihlen. Auf jeden Fall gibt es fiir jede Sache eine interessante, eine vorteilhafte,
profithafte und intelligente und logische Antwort auf jede Frage. Und das bewundere ich am
Islam. Da kann ich gar nicht schlecht sein. Da kann ich keinem anderen Menschen Schlechtes
wiinschen. Und das kann ich bei anderen Glauben [Religionen; HLF] so nicht finden. Ich kann
das nicht finden, dieses Gefithl. (Yunus-Emre, S. 75)

Wenn auch viele andere Jugendliche sagen, dass sie sich auf das Jenseits vorbereiteten,
finden sie die Plausibilitit fir ihre Lebensfragen und — vor allem — ihre Antworten
auf diese Fragen eher im Diesseits. So tolerant tiblicherweise mit den Siindern um-
gegangen wird, so niedrigschwellig auch ihre Angebote an weniger fromme Jugendli-
che (tirkischer Herkunft) sind, so deutlich sehen sie mogliche Gefahren als einen
Teil ihrer Lebenswelt. Und hier kommt denn auch die Aufgabe der islamischen Ge-
meinden ins Spiel: Alle sehen sich, zumindest was das Motiv ihrer Jugendarbeit an-
geht, berufen, Jugendliche von der StraB3e zu holen und damit vor den Gefahren des
Hier-Lebens zu bewahren. In der folgenden Sequenz sind solche Gefahren und ihre
Folgen beschrieben. Die Moscheegemeinde wird darin zu einer Art ,Gegenwelt’, zu
einer Zuflucht, die den Jugendlichen sozialen Schutz bietet.

HLF.: Manche Muslime sagen, dass die Gefahren hier so grof3 sind — iiberall gibt’s Drogen,
tberall gibt’s Sex, ich weil3 nicht was — die Gefahr ist so groB3, dass die Leute entweder hier her
[in die Moschee; HLF] kommen oder sie stranden — (Fatih 1. S., 59)

M.: — die Gefahr ist natiirlich ziemlich grof3, das stimmt. Also, wenn man in der Moschee ist, ist
die Gefahr natirlich niedriger, ist klar. Weil hier hat man Freunde, hier kriegt man was mit, hier
wird dir das jeden Tag eingebldut, dass du zum Beispiel draulen auf die schiefe Bahn kommen
kannst. Aber wenn du drauBen bist, immer zum [tiirkischen| Café gehst, zockst oder Bier
trinkst, dann kommt auch die Zeit, da willst du viel mehr, was viel GroBeres machen. Da hast
du dein ganzes Geld verzockt, hast Schulden, da musst du deine Schulden einholen. Und wenn
du nicht arbeitest? Musst mal sechen, die ganzen Leute in den Cafés, die sind alle Arbeitslose, die
haben Langeweile, die sitzen von morgens bis abends im Café. Und irgendwann ist das Geld a/.
Du hast Schulden von 20, 30tausend Mark. Ich kann dir ein Beispiel geben. Ein Kumpel?7 von
ihm (1), der hat Versicherungen gemacht, pipapo gemacht, hat 50tausend Mark Schulden ge-
habt, hat *ne Bank tberfallen, ist in” Knast gekommen und danach hat er seinen Vater erschos-
sen, letztens, vor zwei Wochen. (Fatih L. S., 59)

246 Nur: Licht. Bezeichnung der 24 Sure des Qur'an.
247 Der Fall wurde in der lokalen Tagespresse ausfiihrlich berichtet.

207

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

I7.: Das ist ein Klassenfreund von mir gewesen — (Fatih 1. S., 59)

M.: —’n Klassenfreund von ihm, der ist auf so eine schiefe Bahn, dass er zum Schluss ausgeras-
tet ist. Hat seinen Vater erschossen! (Fatih I. S., 59)

7. Ja, und das ist eine Person, der hat sein Abi gemacht, er war kein Bléder, er war kein Durch-
gedrehter, kein Vollidiot, sondern ein normaler Schiler, der perfekt Deutsch konnte, der hier in
der Umgebung keine Probleme hatte, der #ur auf die schiefe Bahn geraten ist. Und das geht
schnell! (Fatih 1. S., 59)

M.: Ich sag’ mal, dass er zwei, drei Freunde hatte, die ihn auf die schiefe Bahn gelockt haben.
Einfach funfzigtausend Mark Schulden gehabt. Er musste *ne Bank tiberfallen. Hat Bankiiberfall
gemacht, ist in” Knast gekommen, ist wieder rausgekommen — da ist schon alles eh’ vorbei. Na,
vorbei nicht — aber ich sag’ mal, viele die aus dem Knast wieder rauskommen, nehmen automa-
tisch die andere Seite wieder ein. (Fatih L. S., 59f.)

I”.: Und davon wollen wir die Leute hier abhalten. Oder das mindestens versuchen. (Fatih 1. S,,
60)

M.: Man kann das nur versuchen, man kann niemanden zwingen. Also, wir zwingen niemanden.
Wir ketten hier keinen an oder sagen, ,,du musst hier bleiben, du musst das und das machen®.
Es gibt Leute, die kommen hier her und die gehen anch in die Cafés. (Fatih 1. S., 60)

Diese Gefahren, vor denen es die muslimischen Jugendlichen zu bewahren gilt, wer-
den zuvorderst im gesellschaftlichen Kontext gesehen, wobei es nicht, wie bereits
gezeigt werden konnte, darum geht, sie ausschliefilich in den westeuropdischen Lin-
dern zu lokalisieren — auch die Turkei wird angesichts mancher Entwicklungen kriti-
siert, die als Teil bzw. Begleiterscheinung von Modernisierung verstanden werden.
Gesellschaftliche Modernisierung, wenn sie denn als Wertewandel, Bedeutungsver-
lust der Religion und Neubewertung von Familie zu begreifen ist, wird immer und
pauschal kritisiert — unabhingig davon, dass viele der AuBerungen der befragten
Jugendlichen sie gerade nicht als Traditionalisten im herkémmlichen Sinn ausweisen.
Stattdessen sind die Befragten — mit allerdings unterschiedlichem Erfolg — durchweg
aufstiegsorientiert und bemtht, ihre Eltern bildungs-, status- und vor allem ein-
kommensmiBig zu tiberfligeln. So wie die meisten religidse Bildung als farz2% anse-
hen, fithlen sie sich ebenso berufen, ihre Entwicklungsméglichkeiten innerhalb des
deutschen Schul- und Ausbildungssystems auszuschopfen und einen so angesehenen
wie eintriglichen Beruf zu ergreifen, offenbar auch um damit die Migration der El-
terngeneration nachtriglich mit einem Sinn zu versehen, der deutlich tGber deren
urspringliche Migrationsziele hinausgeht. Dass das alles nicht ohne eine wenigstens
partielle Assimilation zu erreichen ist, scheint den meisten Befragten allzu bewusst.

248 Farz: ,,Verrichtungen, die von Gott eindeutig geboten worden sind“. Unterschieden werden
diejenigen, die Verpflichtungen des Einzelnen sind (die fiinf Pfeiler) und solche, die die Ge-
meinde betreffen. Vgl. Mertek (1997: 75).

208

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

4.3.2 Glanben und Wissen — Bildung als farz

Den Schltssel zu ,richtigem® Verhalten bildet, wie schon vielfach angedeutet, Bil-
dung, und zwar unabhingig von einem prizise definierten Bildungsbegriff — schlie3-
lich umfassen die diesbeztiglichen Vorstellungen sehr unterschiedliche Gegenstinde
und Formen des Bildungserwerbs. So konnte gezeigt werden, dass etwa eine mog-
lichst hohe berufliche Qualifikation bzw. deren Option bei allen Befragten einen
hohen Stellenwert hat, nicht zuletzt wohl weil die Elterngeneration migrationsge-
schichtlich begriindet cher auf solche Segmente des Arbeitsmarkts beschrinkt sind,
die zwar wenige Qualifikationen voraussetzen, aber eben auch nur miflig bis
schlecht entlohnt werden. Die zitierten Interviewpassagen konnten ferner zeigen,
dass der demgegentiber vergleichsweise hohen Bildungsaspiration der Befragten kei-
nesfalls nur egoistische Motive zugrunde liegen, sondern auch ein Verantwortungs-
bewusstsein, das durchaus den Blick auf die ganze Gesellschaft richtet. Fir den Be-
reich Religion ist ebenso eine umfassende Bildung Pflicht. Fir deren Vermittlung
sind zundchst die Eltern, und darauf folgend, die Moscheegemeinden zustindig. Im
Anschluss an den Quwr'an-Unterricht sehen sich aber viele Jugendliche aufgerufen,
ihre Kenntnisse durch eigenstindiges Bemithen zu vervollstindigen, ja, sie sehen
dies sogar als religidse Pflicht, im Sinne von farg an. Oben konnte schon gezeigt wer-
den, dass e¢ne Erwartung an so verstandene Bildung die Versdhnung, wenigstens aber
der Versuch von gegenseitigem Verstindnis zwischen unterschiedlichen Weltbildern
ist. Auch das Bildungsgebot bezieht so einen Teil seiner Legitimation und seiner
Begrindung aus dem gesellschaftlichen Gegenitber. Wiahrend Angehoérigen der Aufnah-
megesellschaft ein eher wissenschaftlich geprigtes Weltbild unterstellt wird, ist dieses
den Muslimen, jedenfalls aus der ersten Einwanderergeneration, hiufig fremd. Dar-
aus ergeben sich nach Meinung der Jugendlichen nicht nur etliche statusmiBige
Nachteile, sondern die Angehdrigen der ersten Generation sind auch in ihren
Kommunikationsméglichkeiten erheblich eingeschrinkt. So hiel3 es in einem bereits
zitierten Bericht tiber den Dialog zwischen je einer benachbarten Moschee- und Kitr-
chengemeinde, dass die christlichen Teilnehmer sich ber die Denkweise eines ilte-

ren Muslimen &aputtiachen wirden.

HLF.: Kann man ’n Konzept haben, wie Leute unterschiedlicher Religionen oder Weltanschau-
ungen sich einigen kénnen, wie sie zusammen leben? (Eyiip-Sultan, S. 51)

O.D.: Es ist ja mit den Atheisten so, dass sie der Meinung sind, sie argumentieren wissenschaft-
lich, das was sie aus der Schule oder Uni gelernt haben. Sie halten sich fiir wissenschaftlich und
modern. Ein sehr bekanntes Beispiel: Die Evolutionstheorie, Darwinismus und die ganzen
Technologie-Geschichten. Das Problem ist dann, denen das klarzumachen, was heute ist. Das
Problem ist eigentlich, dass der Moslem nicht die wissenschaftlichen Erkenntnisse hat, bezie-
hungsweise die wissenschaftlichen Kenntnisse des Islam hat, und dass er das nicht zusammen-
bringen kann. Das ist das Problem, das ein élterer Moslem jedenfalls mit sich trigt. Um einem
Atheisten zu sagen, um einem Atheisten klarzumachen, dass das, was er da als wissenschaftlich

209

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

bewiesen hat, geklirt hat, gesehen hat und auch akzeptiert hat, dass das mit dem Islam vereinbar
ist. Das ist das Problem, das Kinder haben. Beispiel: In der Selimiye-Moschee war ein Treffen,
kirchliche Gemeinde, islamische Gemeinde, da hat sich ein alterer Moslem aufgeregt. Die Frage,
die gestellt war: die Existenz A/abs, kénnt ihr sie beweisen? Und da hat ein élterer Tiirke gesagt,
[emphatisch] ,,wie kann das denn angehen, wie blind und bldd ist der?®, und ich frag’ ihn, ,,ja,
wieso? — ,,der soll sich mal *ne Kuh angucken, man sicht’s doch, da kann doch nur eine Abso-
lutheit hinterstehen!* Sein Problem ist nun: Weil sein Glaube so stark ist, auch aufgrund seines
Lebens, sucht er nicht nach ’ner wissenschaftlichen Beweisfithrung oder Erklirung. Und ihm ist
die Genetik, beispielsweise, unbekannt. Er hat keine Ahnung davon, er weil3 gar nicht, wie ’ne
Kuh aufgebaut ist. Aber der Typ, der ihm gegentiber sitzt, dem ist die Genetik bekannt. Der
weil3, dass es jetzt vier Basen gibt, et cetera, et cetera. Und er [der dltere Moslem]| versucht, nur
mit seinen Kenntnissen, seiner Lebenshaltung entsprechend, dem Gegentiber den Islam klar zu
machen. Aber der lacht sich natiitlich innerlich dariiber tot. Das ist das Problem. Und ich hab’
das Gefiihl, sobald ich das [,wissenschaftliches® Denken und Islam; HLF] fusioniere, in Verbin-
dung bringe — auch in der Schule habe ich mich immer eingemischt — kann ich sagen, dass es
letztendlich kein endgtiltiger Beweis ist, den Darwin gestellt hat. Das konnt ihr nicht als richtig
ansehen, das beweist nicht, dass die Kirche und die Moscheen was Falsches gesagt haben. Und
dann fangen auch die andetren an, dariiber nachzudenken. Man hat Verantwortung, wenn man
sagt, ,,ich bin Moslem, ich bin Christ, ich gehére dieser Religion an®. Und wenn die Religion
kritisiert wird, dann ist man als Moslem, als Christ dafur verantwortlich, das zu lernen, weil ich fest
in mir die Meinung trage, dass ich, wenn ich danach suchen wiirde, im Islam wirklich die L6-
sung finden wiirde, die dem dann auch wissenschaftlich entspricht. Und das ist meine Aufgabe,
denke ich. Ich glaube auch, dass ich in der Gesellschaft eine sehr hohe Verantwortung trage,
weil es heif3t, der Umkreis wird dich nach dem Tode, am Tag des jiingsten Gerichts, dafiir zur
Verantwortung zichen, weil du ihm das nicht erklirt hast, bezichungsweise nicht in der Lage
warst, nicht fihig warst, ihm zu erkldren, dass er auf dem falschen Weg ist. (Eytup-Sultan, S. 52f.)

Ganz selbstverstindlich wird in diesem Beitrag davon ausgegangen, dass es eine Le-
gitimation fiir den Islam gibt, die wissenschaftlichen Ansprichen geniigt, dass der
Islam, wenn er nur selber wissenschaftlich betrachtet wird, zu allen nur denkbaren
Fragen eine Antwort parat hat. Illustriert wurde diese Haltung nicht nur in diesem
Interview mit Belegen, die sich zwar selten unmittelbar Gberpriifen lieBen, aber
nichtsdestotrotz mit einigem Nachdruck vorgetragen wurden. Hiufig bezogen sich
solche Beispicle auf Beweise, in denen mittels moderner Computertechnologie die
absolute V ollkommenbeit des Qur'an nachgewiesen werden sollte. Zunichst aber geht es
darum, die eigenen Glaubensgewissheiten Nicht- und Andersgldubigen auf eine Art
und Weise verstindlich zu machen, die jenen nicht erlaubt, den Islam als vorwissen-
schaftliche, im Grunde genommen defizitire Denkweise zu diskreditieren.

0.A.: Ein Freund, ein Atheist, hat mich mal gefragt, ,,sag’ mal, das muss doch voll das dumme
Gefiihl sein, wie gehst du denn damit um, immer in Verantwortung und ’n schlechtes Gewissen,
was ist das denn fiir'n Leben?. Die Frage, die haut erst mal rein. Da habe ich tberlegt, wie
meint der das? [ironisch] Weil, eigentlich komme ich mit der Verantwortung ganz gut klar [die
anderen lachen]. Aber es war echt schwer, ihm das beizubringen. Und da meinte er, ,,wenn ich
jetzt einem Menschen helfe, und du hilfst einem Menschen — und du hast ja gesagt, wenn ich
nicht als Moslem stetbe, komme ich nicht in den Himmel, und du kommst aber in den Himmel,
obwohl wir beide das gleiche gemacht haben, wieso kommst du in den Himmel und ich nicht?*.

210

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Das sind solche Fragen, auf die man so vielleicht nicht unbedingt — man hat zwar ’ne Antwort
parat, aber ich weil3 nicht, ob es unbedingt die richtige Frage ist? Das heift, ich komme ins Stru-
deln. Ich habe gesagt, ,,wenn ich es fiir Gott mache, dann werde ich dafiir belohnt, aber du
machst es fir dein reines Gewissen, du gehst an einem Bettler vorbei, und gibst ihm Geld, nur
damit du kein schlechtes Gewissen hast. Du legst dich ins Bett, hast ’n gutes Gewissen, hast es
sozusagen damit erfallt“. Aber ist das denn wirklich die richtige Antworf? Weillt du, vielleicht
habe ich ihm etwas erzihlt, was ihn in seinen Theorien nur bestitigt hat, dass es die Absolutheit
nicht gibt? Das sind all solche Sachen, wo ich in Gesprichen mit Atheisten vor allem ins Stru-
deln komme, aufgrund der Tatsache, dass ich nicht viel wei3. Vor allem nicht viel wissenschaft-
liches. — Meine Schwester hat mal zu jemandem gesagt, ,,die Kinder werden von Gott bestimmt,
ob das 'n Junge ist oder ‘n Midchen®. Und da sagte der, ,,nein, das kommt von den Genen®.
Und dann hab’ ich ihn gefragt, ,,
Ende — hitte er sozusagen das notige Wissen gehabt, hitte er mir eins auswischen kénnen. Und
dann wire mein Wissen zu Ende. Ich sag’ mal, wenn er mit den Chromosomen gekommen wir’.
Ja? Und das sind alles solche Sachen, wo ich aus Gesprichen mit Atheisten, [lacht] wissen-
schaftlich geprigten Atheisten, die Erfahrung gemacht hab’, dass b ziemlich wenig wei3. Und
dass ich da wirklich viel aufarbeiten muss. Der Islam bieter auch wissenschaftliche Beweise. (Eyiip-
Sultan, S. 54)

und woher kommen die Gene?*, und dann war sein Wissen zu

Solche wissenschaftlichen Beweise denn auch eigenstindig fithren zu kénnen, sehen
diese Befragten hier als ihre Aufgabe an. Warum Bildung farz sei, erschlieB3t sich hier
auf unerwartete Art und Weise: Es geht eben auch darum, sich in die Lage zu verset-
zen, kritische Anmerkungen von Nicht-Muslimen zum Islam parieren zu koénnen.
Das aber ist nur moglich, wenn die Jugendlichen einerseits die entsprechenden
sprachlichen Codes beherrschen und andererseits mit bzw. durch Wissenschaft selber
islamisches Ideengut legitimieren und untermauern. Dazu gehort eben auch die Pra-
xis eines ,medizinischen Materialismus?® als Begriindung dessen, was baran? ist
oder eine nachtrigliche Medikalisierung prophetischer Traditionen, hier, des hadis,
der gebietet, sich [zum Schlafen] auf die rechte Seite 3u legen:

O.A.: Bin Beispiel ist, dass es zum Beispiel siinnet ist, sich im Bett auf die rechte Seite zu legen.
Wenn man schlift, sollte man sich auf die rechte Seite legen. Es ist nicht Pflicht. Es ist nur, weil
unser Prophet es gemacht hat. Und ich hab’s einfach so hingenommen. Ich hab’s lange Zeit
gemacht. Und dann hab ich irgendwie das Bediitfnis gehabt, mich auf die linke Seite zu legen.
Hab’ mich dann auch auf die linke Seite gelegt. Ein paar Tage danach habe ich in ’ner Zeitschrift
gelesen, dass ein Wissenschaftler bewiesen hat, dass es fiir den menschlichen Kérper gestinder
ist, sich auf die rechte Seite zu legen. Und das ist die Antwort. Wenn jetzt jemand gekommen
wiit” und hitte gesagt, ,,ey, Mann, so was Didmliches, ob ich mich nun rechts hinlege oder links
hinlege, das ist doch nun witklich scheiBegal, oder auf’'m Bauch, was ist daran denn Religion?
Was ist der Vorteil?, dann hitte ich nur mit dieser Antwort kommen miissen. (Eyiip-Sultan, S.
55)

HLF.: Aber man dreht sich doch unwillktrlich im Schlaf, selbst wenn du auf der rechten Seite
einschlifst, dann kann es ja sein, dass du auf der linken aufwachst. (Eytip-Sultan, S. 55)

249 Vgl. Douglas 1988: 45-59.
250 Haram: alles Verbotene, u.a. der Verzehr von Schweinefleisch, Blut und Alkohol (vgl. Mertek
1997: 95).

211

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

0.A.: Das ist klar. Aber genau das ist jetzt wieder *ne Antwort, da ist mein Wissen zu Ende.
Weilit du? (Eyiip-Sultan, S. 55)

HILF.: Aber da weil3 ich nicht so genau, ob das nicht cher ein Argument dafiir ist, dass man da
mit Wissen und Wissenschaft gar nicht so richtig weiterkommt. Dass es in der Religion und im
Glauben um was anderes geht als, in Anfithrungsstrichen, um Wissen. (Eyiip-Sultan, S. 55)

0.A.: Ich habe das mittlerweile so eingesehen: Wenz ich daran glauben will, dass es einen Gott
gibt, der uns erschaffen hat, dann weil3 er doch wirklich besser als wir, was fiir uns gut ist und
was schlecht ist. Genauso wie ein Vater sein Kind erzicht. (Eyip-Sultan, S. 55)

O.D.: — viel exctremer — (Eyiip-Sultan, S. 55)

O.A. — natiitlich ist das extremer. Das kann man natiitlich nicht vergleichen. Aber er weil3 doch,
was gut ist und was schlecht ist. Genauso weil3 Allah, was gut ist und was schlecht ist. Und er
sagt zu uns nicht, ,macht das, wenn ihr betet, geht es mir besser, sondern er sagt, ,,mach das,
dann wird es dir besser gehen®. Das heil}t alles, was unser Gott uns vorgeschrieben hat, ich
wiirde eigentlich nicht vorgeschrieben sagen, sondern was er uns empfohlen hat, was unser
Prophet gemacht hat, dient uns. Und wenn wir das nicht sehen, dann heiBt das, uns fehlt Wis-
sen. Und da sollte man die Wissenschaft gebrauchen. Um zum Beispiel solche Sachen verstind-
lich zu machen. Aber ein gliubiger Mensch braucht die Wissenschaft eigentlich nicht. Weil er
daran glaubt. Das ist genau wie mit der Kuh, er braucht die nur anzugucken, und sagt, ,,das ist
der Bewetis fiir mich, dass es Gott gibt®. (Eyiip-Sultan, S. 55£.)

Der Verweis auf den dlteren Muslim und seine Betrachtung der Kuh (s.0.) zeigt, dass
auch fir die Jugendlichen der Islam eigentlich keiner zusitzliche Legitimation be-
darf; die Vollkommenbheit der Schépfung wie des Qwr'an sind als Gottesbeweise hin-
reichend. Allein um die eigene Religiositit — dass eben der Islam als Basis fiir alltdgli-
che Lebensfragen und -entscheidungen taugt — hier, in einer westlichen, weitgehend
sakularisierten Lebenswelt vermitteln zu konnen, ist der Verweis auf ,Wissenschaft®
nétig. Typisch fir eine solche Vorgehensweise ist das Beispiel der folgenden Inter-
viewpassage.

O.D.: In dem Zusammenhang mit Wissenschaft vielleicht: Also der islamische Bofschafter, was
auch immer, der in Hannover sitzt, der die ocas unter sich hat, der Attaché [der tiirkischen Re-
glerung fiir Islamangelegenheiten; HLF], mit dem haben wir uns mal mit dem unterhalten, und
er meinte halt, wenn man die su#res nacheinander, wenn man so ’ne Matrix aufbaut, wo oben die
sures, oder unten halt, und dann die gyets nebeneinander schreibt, die Anzahl der ayets. Also man
guckt sure drei, wie viele ayers hat, sagen wir mal drei, dann macht man dort ’n Punkt, dass halt so
’ne Matrix entsteht. Wie so’n Schachbrett. Und er meint, wenn man das alles zusammenbindet,
dann steht da nachher A/ah. Wenn ich das jetzt einem Atheisten erzihlen wiirde, dann wiirde
der sagen [lacht], ,,ey, der hat da .4//ah hingeschrieben®, der hat .4//ab hingeschrieben, und dann
hat der die gyets und sures zugeordnet Und natiitlich, der kann das sagen. Er sagt danach, ,,ey, der
hat A/lab hingeschrieben®, so, ganz klar, weil es 'n relatives Denken ist. Wenn man aber in ’ner
ganz anderen Dimension dartber nachdenkt — man muss ja sagen, ich stell’ die Annahme, das
ist “ne Absolutheit —, dann hat auch diese Absolutheit diese Fihigkeit, etwas zu konstruieren,
und da kommt eben das dabei raus. Es ist ganz normal. Was fiir uns irrational ist, was wir tiber-
also, ich muss jetzt erst mal ~4/ah hin-

ERE)

haupt nicht begreifen koénnen, wo wir sagen miissen

> 9

212

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

schreiben und diese Matrix aufbauen, und danach kommt dieses Buch, und dann werde ich im
Buch die ayets und sures so ordnen, dieses komplexe System, dass da nachher A/ah rauskommt*.
Das ist dieses relative Denken. Aber wenn man wirklich tiber eine Absolutheit nachdenkt — das
sind diese Probleme, die man auch hat, wenn man diese Bezichung aufstellt, Sohn-Vater,
Mensch-A/lah. Ja? Das ist ein Problem. Man kann diese Bezichung [diesen Vergleich; HLF]
kaum aufstellen. Es ist wirklich unfair, wenn jemand jetzt mit dieser Vater-Sohn-Bezichung
versucht, eine Antwort zu geben, dann da wirklich nachzuhaken, rumzunérgeln, zu sagen, ,,das
geht doch nicht®, weil der einfach versucht, diese Absolutheitsbeziehung, die ist nun mal abso-
lut, die gibt’s nicht anders, die ist einzigartig, diese Einzigartigkeit mit relativen Dingen zu erkla-
ren. Rein vom Begriff her gibt es einfach keinen Vergleich. Das ist halt das Problem. (Eyiip-
Sultan, S. 56f.)

Die Méglichkeiten moderner Computertechnologie wurden insgesamt hiufiger als
Beleg gottlicher bzw. gur'anischer Vollkommenbheit dargestellt. Aber, wie auch in der
folgenden Sequenz, geht es immer darum, diese Vollkommenheit nur mehr zu bes-
titigen, denn eigentlich, heilt es weiter, reiche ja der normale Verstand vollig aus, um
daran zu glauben.

S.: Mein Wissen iiber den Islam, das ist vielleicht wie die Spitze einer Nadel. Aber der Islam ist
so vollkommen, der Islam ist so mathematisch aufgebaut. Sie kénnen den Qwr'an in den PC
cintippen und das Wort Satan herausfiltern, sie haben eine bestimmte Zahl. Sie konnen, das ist
bewiesen, das Wort Engel herausfiltern, es entsteht eine Zahl. Sie kénnen ein Wort — cennet —
sprich: Paradies — herausfiltern. Sie kénnen das Wort — for example — Hélle herausfiltern, Sie ha-
ben eine bestimmte Zahl. Und diese ganzen Zahlen sind durch neunzehn teilbar. Es ist bewiesen!
Und im Namen _A//abs, des Barmherzigen, des Erbarmers, oder besser gesagt, im Namen A/abs,
diese Buchstaben ergeben die Zahl Neunzehn. Also man hat so ’ne Theorie dargestellt, neun-
zehn ist so 'ne Schlisselzahl im Qur'an. Stell’ dir vor, es ist ein Buch! Das kénnte nur jemand
machen, der so grole Macht hat, die nur 4/ah hat. Und kein anderer. [...] Sie haben den Qwr'an
einigermafen durchgelesen? Verstanden oder nicht verstanden, das ist ja 'ne andere Geschich-
te.?>! Aber ich sag’ mal, Sie haben bestimmt Thre Vorteile da entdeckt. Und wenn man dieses
Wissen schon hat, dann glaubt man ja, dass dieses Buch ein geheimnisvolles Wissen hat, das
auch wirklich von A/ah kommt. Und dass das auch der Wahrheit entspricht. Viele Sachen, wie
gesagt, einige Menschen verstehen das so, wie sie’s haben méchten, einige verstehen das, was sie
nicht erwartet haben. Verstehen Sie, was ich meine? Es gibt da Unterschiede, mit dem Verstand.
Und so ist der Qur'an. das ist schon etwas Geheimnisvolles. Qur'an ist nicht jedermanns Sache,
aber er #st anch jedermanns Sache. Und in dieser Hinsicht reicht der normale Verstand vollig aus,
daran zu glauben. (Yunus-Emre, S. 60)

Weitere Beweise werden aber auch in der Natur gefunden. So zeigten mir die Teil-
nehmer eines Interviews eine in meinen Augen cher undeutliche Fotokopie, die den
baumbewachsenen Rand einer nordrhein-westfilischen Bundesstral3e abbildete. Die
Kopie war in der Teestube einer Moschee am schwarzen Brett ausgehdngt; das Be-
sondere an der Darstellung war ihre Interpretation durch die Jugendlichen: dass die

251 Eine andere Geschichte insofern, als dass ich ihn — aus muslimischer Sicht — tatsichlich nur
bezeugen kénnte, wenn ich ihn denn verstanden hitte.

213

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

abgebildeten Biume in der Form der arabischen Schriftzeichen fiir /a ilaha illallal?s?,
das islamische Glaubensbekenntnis, den ersten (und wichtigsten) der funf Pfeiler,
gewachsen wiren. Dass dieses Naturschauspiel sich ausgerechnet in einem nicht
mehrheitlich islamischen Land ereignete, galt als ein umso deutlicheres Zeichen
gottlicher Allmacht. Far die befragten Jugendlichen sind diese Beispiele durchweg
ein vielleicht unnétiger, aber zusitzlicher Beleg fir die Vollkommenheit von Schép-
fung und gottlicher Offenbarung; in der Diskussion mit Angehdrigen der Aufnah-
megesellschaft sind sie Teil einer breit angelegten Apologie.

Unabhingig von solchen apologetischen Fragen, die nur allzu oft mit wieder-
kehrenden rhetorischen Phrasen variiert werden, unterstellen alle Befragten ein weit-
gehendes Bildungsgebot, verbunden mit einem Bildungsauftrag an die Gemeinden
und ihre (nicht nur jugendlichen) Mitglieder.253 Grundsitzlich gilt der Islam als etwas,
das zu etlernen ist. Dass die Jugendlichen sich den Islam durch Lernen aneignen,
fihrt in ihren Augen dazu, dass er eben ein selbstverstindlicher und immer gegen-
wirtiger Teil ihres Lebens ist. Der Islam, so konnte gezeigt werden, verldsst dabei
die Grenzen der Moschee; islamische Grundsitze werden gerade auch auf das Hier-
Leben angewandt, etwa in sozialen und 6konomischen Fragen. Die — gebildeten —
Muslime beschrinken ihre Frommigkeit nicht auf das Beten, sondern der Islam wird
MaBstab fir das ganze Leben. Fast alle Jugendliche lehnten den Begriff Re-
Islamisierung als Bezeichnung dieses Prozesses ab und verwiesen stattdessen immer
wieder auf die Unverinderlichkeit ihrer Religion seit 1400 Jahren; einige wenige aber
bewerteten solche Entwicklungen immerhin als einen gewaltigen Unibruch?>, fir dessen
Beschreibung sie die Kategorien Volksislanz und Hochislan5 als durchaus angemes-
sen bezeichneten; sie fanden in ihnen eine treffende Unterscheidung zwischen ihrer

und der Religiositit ihrer Eltern bzw. Angehoérigen der ersten Einwanderergenerati-

252 La ilaha illallab: es gibt keinen Gott, auller Alah.

253 Nicht zufillig hebt eine vom Islamrat fiir die Bundesrepublik Deutschland geférderte quantita-
tive Studie aus Minster (Alacagioglu 1999) u.a. auf mangelhaftes religioses Wissen ab. Nur die
Hilfte der Befragten (n=30) konnte etwa die finf Siulen des Islam richtig nennen, sieben er-
kannten in einem multiple-choice-Frageverfahren gur'anische Prophetennamen richtig, 16 Be-
fragte konnten keinen einzigen islamischen Glaubensgrundsatz nennen usw. (vgl. Alacacioglu
1999: 771.).

254 Vgl. S. 156.

255 Wie den Begriff JRe-Islamisierung’, der in Publikationen iiber den Islam allgegenwirtig ist,
wollte ich auch die Kategorien ,Volks-* bzw. ,Hochislam® tiberpriifen. Letztere tibernehme ich
von Mihgiyazgan (1994: 197f): ,,Far unser Thema ist auf die unterschiedliche Bedeutung des
religiésen Rituals im Hochislam einzugehen. Die meisten Vorschriften fiir die religidsen Rituale
sind koranisch verankert. Da der Koran als unverindert und unverinderbar gilt, wird im
Hochislam die Ausfiihrung der Rituale als conditio sine qua non angesehen. Aus demselben
Grund ist aber im Volksislam eine relativ liberale Haltung zum religisen Ritual zu finden: Da
die Glidubigen sich in ihrer Praxis nach den Hadisen richten, ist die strikte Einhaltung der kora-
nischen Vorschriften sozusagen nicht ihr Thema. Im Gegenteil, ihre religiosen Geschichten
enthalten offensichtlich Relativierungen dieser Vorschriften. So ist fiir die ,einfachen Muslime*
nicht die Ausfithrung, sondern die Bekundung ihrer Absicht, das Ritual ausfithren zu wollen,
die zentrale Basis ihres Glaubens.*

214

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

on. ,Wissenschaft’, wenn auch allenthalben hochgeschitzt, wird tatsichlich doch nur
apologetisch und deshalb selektiv angewandt; die Antwort auf die Frage, wie mit den
Gegensitzen zwischen wissenschaftlichen und herkémmlichem religiésen Positionen
umgegangen wird, bleibt undeutlich. Allenfalls in dem Anspruch, dass Bildungs- und
Wissenserwerb nie abgeschlossen seien, zeigt sich eine Perspektive, die verspricht,
dass diese Gegensitze ausgerdumt werden kénnten, wenn man nur genug lernte.
Dahinter steht eine unerschiitterte Gewissheit, dass der Qur'an fir alles eine Losung
biete — es gilt nur, danach zu suchen.

4.3.3 Religidse Erzgiehung in Elternbans und Moscheegemeinde

Von allen Befragten hat nur ein einziger angegeben, dass er eine Art Bekehrungser-
lebnis gehabt habe. Auch er hatte, wenn auch eher widerwillig, im Kindesalter den
QOur'an-Unterricht einer Gemeinde besucht. Er beschrieb deutlicher als die anderen
Befragten, wie hoch die Belastung solcher Unterrichte fir die Kinder sei, weil sie
neben den schulischen Pflichten u.U. stundenlang an Wochenenden in der Moschee
lernen mussten. Nicht nur aus seiner, sondern auch aus der Sicht seiner Eltern und
der Verantwortlichen in der Gemeinde konnte dieser Unterricht, der ja, das muss
man sich vergegenwirtigen, eine wichtige Grundlage fiir gelebte islamische Religio-
sitit bedeutet, nur als gescheitert angesehen werden. Der betreffende Jugendliche
fihrte spiter ein eher ,wildes® Leben; er war sozial auffillig, renitent in der Schule
sowie Alkohol und anderen Drogen nicht abgeneigt. Angesichts der divergierenden
Wertvorstellungen von Elternhaus, islamischer Gemeinde und Aufnahmegesell-
schaft entschied er sich, offensichtlich vollig tiberfordert, fiir ein Leben jenseits aller
Limitierungen. Erst gegen Ende des zweiten Lebensjahrzehnts lernte er den hoca
ciner (DITIB-)Gemeinde kennen, der ihn nicht nur auf die Fragwiirdigkeit seines
Lebenswandels ansprach, sondern ihm auch Fragen stellte, die ihn tiber den Sinn
seiner Existenz nachdenken lieBen. Dieser Jugendliche verkérperte eben den Le-
bensstil, der genau das ausdriickte, was in vielen Interviews als den schlechten Plad geben
angesprochen wurde. Nun haben, wenn auch in anderer Intensitit, einige der inter-
viewten Jugendlichen persénliche Erfahrungen mit diesem Lebensstil gemacht — der
Unterschied zu diesem Einzelfall besteht vielmehr darin, dass sie, auf die Frage, wie
sie zum Islam gekommen sind, kein Erlebnis und keinen konkreten Zeitpunkt angeben

kénnen: Sie sprechen vielmehr davon, dass sie in den Islam reingewachsen sind:

M.: Da ist man reingewachsen von klein auf, wenn die Eltern der Religion angehéren. Und
wenn man von klein auf ein bisschen am Unterricht teilgenommen hat, zum hoca gegangen ist,
wenn man ab sieben, acht, neun Jahren ab und zu von seinem Vater mit in die Moschee ge-
nommen wurde, dann wichst man einfach da rein. Und wenn man das so langsam mitgekriegt
hat, dann ist man in der Religion mit drinne. Das ist nicht so, dass einen mit 15 der Vater fragt,
,»willst du jetzt als Christ oder willst du jetzt als Moslem leben®. Man ist da reingeboren und geht

215

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

den Weg halt. Ob man den Weg genauso geht wie sein Vater es will, das ist eine andere Frage.
(Fatih 1., S. 36)

So wird fast stereotyp die religiése Sozialisation beschrieben. Die Kinder lernen die
Grundlagen der Religion von ihren Eltern durch Nachleben. Der Qur'an-Unterricht
in den Gemeinden kann auf diese Grundlagen aufbauen; er wird von den meisten
Befragten zwar als wichtige, aber im Vergleich zu Eltern und Familie oft weniger
wichtige Quelle religiéser Erfahrungen angesehen.

H.: Ich hab’ vom Elternhaus viel mitbekommen. Mein Vater ist seht belesen, obwohl er selber
wenig zur Schule gegangen ist, aber von ihm hab’ ich viel vermittelt bekommen, islamische Ge-
schichte und so weiter. In der Moschee weniger. So zur islamischen Geschichte, so zur islami-
schen Allgemeinbildung. Dazu gehért ja nicht nur, die Gebote und Verbote des Islam tatsich-
lich zu lernen, sondern auch die islamische Geschichte, und die Vergangenheit, was damit ge-
macht wurde, was damit passiert ist. Diese Dinge hab’ ich von Zuhause vermittelt bekommen,
die Geschichte. Und die Moschee war halt eine Lehtstitte fir Qur'an, fur die Rezitation, aber
auch, um das Gefiihl dafiir bekommen zu haben. (Hicret L., S. 10)

HLF.: Wenn ihr guckt, was ihr von der Religion wisst, was ihr so gelernt habt, kénnt ihr sagen,
wie viel von den Eltern kommt und wie viel von der Moschee kommt? (Mevlana II., S. 63)

M.: Bei mir ist sehr viel von den Eltern gekommen, weil — das kann man so sagen: ich hab’ nicht
viel von der Moschee mitgekriegt, was Religion angeht. (Mevlana IL., S. 63)

HIF.: Aber, was hast du gesagt, wie viele Jahre bist du im Qur'an-Unterricht gewesen? (Mevlana
1L, S. 63)

M.: Ich selber — nicht lange. Das war ’n Jahr oder so. Und da bin ich echt nur zum Spaf3 hinge-
gangen und nicht zum Lernen. Ich hab’ sehr viel von meinen Eltern gelernt, weil die auch selber
streng religios sind. Aber modern religiés und tolerant. (Mevlana I, S. 63)

Sa.: [ironisch] Keine Fundamentalisten — [Lachen] (Mevlana IL., S. 63)

Vielen Befragten war es wichtig zu sagen, dass die entsprechenden Kenntnisse al-
tersgerecht vermittelt werden missten. Zum Beispiel sei zu bertcksichtigen, dass
Kinder nicht Gberfordert, sondern nur ihrer Reife entsprechend unterwiesen werden
dirften.

B.: Also bei uns ist es so, wenn man aku/bdlig?>s ist, wenn man in die Pubertit kommt, erst ab
dann gelten dann die Regeln. Also wenn da vorher irgendwas gemacht wurde, was verboten ist —
man war ja noch ein Kind, man wusste nicht, was man tat — Stiinde ist nicht Stinde. Das ist wirk-
lich anerkannt. Erst danach gilt eigentlich das, was man macht. Und so gesechen kénnte man
cigentlich auch sagen, bis man in die Pubertit kommit, ist es eigentlich véllig wurscht, welcher
Religion man angehort, [lacht] kénnte man schon fast sagen, aber das ist jetzt meine Interpreta-
tion: Man weil ja selbst noch nicht, was man macht. Man tut ja nur das, was man vorgesagt

256 Woértlich etwa: verntinftig geworden.

216

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

bekommt, von den Eltern oder vom Umfeld. Erst wenn man selbst in der Lage ist, nachzuden-
ken, erst ab da wird eine Stunde auch als Stunde bewertet. Also der Mensch muss erst selbst
nachdenken kénnen, selbst wissen Adnnen, was richtig und was falsch ist. Er muss die Unter-
schiede selbst erkennen. Erst danach wird eine Stinde zu einer Siinde. (Mevlana 1., S. 42)

Vorher mussen die Kinder erst lernen, was erlaubt und was verboten ist, eine Siinde
kann noch nicht als Siinde bewertet werden. Aber nicht bei allen Befragten wird wiin-
schens- oder ablehnenswertes Verhalten in religiéser Terminologie bezeichnet. Was
der oben zitierte Jugendliche fiir jingere Kinder sagt, dass es nimlich vor der Pu-
bertit noch nicht wirklich wichtig ist, sich in religiéser Hinsicht korrekt zu verhalten,
wird relevant, wenn man sich in Erinnerung ruft, dass fiir genau diese Kindheitspha-
se beinahe ausschlieflich der Mutter die Erziechung obliegt. Miitter sind zustindig fiir
Wirme, Nihe, emotionalen Schutz und liebevolle Zuwendung, Viter dagegen fiir
Respekt, aber auch Rivalitit, fiir Regeln und Gesetz — gerade insofern sie sich im
Bereich der Religion manifestieren.

Der erste Kontakt zur Moscheegemeinde wird deshalb wohl nicht zufillig iber
den Vater hergestellt. Vom Qur'an-Unterricht heil3t es stets: Dann bat mein 1 ater mich
da angemeldet. Das Reinwachsen in den Islam ist immer damit verbunden, dass der Vater
das heranwachsende Kind, seinem Alter entsprechend, zunichst manchmal und
schlieBlich regelmiBig mit in die Moschee — in der Regel zum Freitagsgebet —
nimmt. Vorher, bevor das Kind am Qur'an-Unterricht teilnimmt, findet eine allge-
meine religiése Erziehung in der Familie statt, die unterschiedlich in der Intensitit
und wohl auch Qualitit ist, je nach dem, wie religiés versiert die Eltern oder andere
Verwandte (GroBeltern, Onkel oder Tanten) im niheren Umfeld sind. Die Kinder
lernen dabei einerseits durch familidre Vorbilder — ,,man weifs ja selbst noch nicht, was
man macht. Man tut ja nur das, was man vorgesagt bekommt, von den Eltern oder vom Umfeld*
(Mevlana 1., S. 42) —, andererseits werden ihnen mehr oder weniger kindgerecht reli-
gi6se Inhalte vermittelt.

HILF.: Wie ist es uberhaupt, in der Erziehung, welche Vorstellungen haben islamische Kinder
von Allah? Was kriegen die in ihren Familien gesagt? (Mevlana II. S., 59)

Sa.: Also: Allab ist allmichtig, er ist tberall, er kann alles sehen, was wir machen, was wir tun,
was wir denken, er ist iiberall. Vor ihm kann man nichts verbergen. Er weil alles. (Mevlana II.

S., 59)

M.: Bei uns ist das so: Alles ahnelt Gott, aber Gott ahnelt nichts. Oder ahnelt niemandem. So 257
kann ich mir Gott nicht vorstellen. (Mevlana 11. S., 59)

HIF.: Aber wenn man da mit Kindern driiber spricht, wie etklirt man denen Gott? (Mevlana II.
S., 59)

257 Unmittelbar vorher war das Tonband zu Ende; wihrend des Bandwechsels wurde tiber christ-
liche Gott-Vater-Bilder gesprochen.

217

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Da sagt man vielleicht: er ist riesig, et ist groB, er ist Giberall — (Mevlana II. S., 59)
M.: — er hat keine Gestalt! (Mevlana II. S., 59)

Se: Da geht man auf das Kinderniveau runter: Wie verhilt man sich als Kind mit ihm — (Mevla-
na II. S., 59)

HLF.: — aber ich glaube, die Vorstellung, die man als Kind hat, die hat man im Grunde sein
ganzes Leben lang. Die trigt man dann mit sich rum — (Mevlana II. S., 59)

Se.: — ich mein’ mit ,auf sein Niveau runtergehen® nicht, dass man ihm was Falsches erzihlt.
Nur in seiner Sprache. (Mevlana II. S., 59)

Die frithe Vermittlung von religiésen Inhalten geschieht also in einer altersgemif3en
Sprache. Trotzdem liegt das groBere Gewicht auf ,Vorleben® durch die Eltern und
JImitation® durch die Kindetr. Nur in seltenen Fillen wnterrichten Eltern oder andere
Verwandte die Kinder ausdricklich im familidgren Rahmen; die Vermittlung von ritu-
eller Kompetenz findet in aller Regel in den Moscheegemeinden statt. Ein Jugendli-
cher, der in seiner Kindheit keine Moschee im unmittelbaren Einzugsbeteich hatte
und nur mit grolem organisatorischen Aufwand den Qwur'an-Unterricht in einer Ge-
meinde hitte besuchen konnen, beschreibt, dass in seinem Fall auf Betreiben der
Eltern ein religiés gebildeter Onkel ihn und die Nachbarskinder unterrichtet habe.

0.A.: Also ich war da nur ganz kurz [im Qur'an-Unterricht; HLF]. Aber ich habe das Gliick
gehabt, sag” ich mal, dass ich das ziemlich frith von meinen Eltern beigebracht gekriegt hab.
Und ein Onkel von mir, der hat das ziemlich gut drauf. Der hat in der Ttrkei diese Imam-Hatip-
Schulen?® besucht und der hat mir dann auch so das richtig gute Lesen beigebracht. Ich hab’s
also cher, sozusagen, in der Familie gelernt. Auch deshalb, weil es in der Gegend, wo ich her-
komme, keine Moscheen gab. Da haben wir das dann so gemacht, dass meine Mutter [!] am
Wochenende die Kinder aus dem ganzen Bereich zusammengetrommelt hat, und dann haben
wir zusammen Qur'an gelernt. (Eytip-Sultan, S. 11)

Neben der Information, dass hier auBlerhalb eines gemeindlichen Rahmens eine
Form der religiésen Unterweisung gefunden wurde, fillt wiederum auf, dass die Art
und Weise der Wissensvermittlung als beibringen®® bezeichnet wird. Dieses Verb wird
hiufig benutzt, wenn es um familidre Erziehung, und insbesondere um die Vermitt-
lung von Religion, Tradition und Kultur in den Moscheegemeinden geht. Niemals

258 Imam-Hatijp-Schulen sind héhere Schulen in der Tirkei (,Predigergymnasien?), die auf eine wei-
tergehende Ausbildung, vorzugsweise auf ein theologisches Amt vorbereiten.

259 Beachte auch den Unterschied, den Mannheim zwischen ,,Hineinwachsen® und bewusst Erzie-
hen markiert (s. S. 50f.). Ein belletristisches Zitat vermag einen Hinweis auf die Bedeutung von
beibringen zu geben: ,,Alles, was einem beigebracht wird, ist etwas, wozu man die Fihigkeit be-
reits besitzt, sonst wiirde es einem nicht beigebracht werden kénnen. Und wenn man die Fi-
higkeit dazu besitzt, kann man strenggenommen nicht von Lernen sprechen; es entsteht nichts
Neues, man entwickelt nur etwas, das schon vorhanden ist (Maarten ’t Hart. Die schwarzen 176-
2e. 1999: 201£.).

218

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

dagegen wurde mit ,beibringen® die Vermittlung von schulischer Bildung umschrie-
ben. ,Beibringen® scheint, auch angesichts der Feststellungen Mihgiyazgans2® zur
Erziehung in Familien tirkischer Herkunft, eher auf einen imitativen Erziehungs-
prozess zu verweisen; dass auch die Wissensvermittlung in den Gemeinden nicht
,padagogisiert® ist, soll an anderer Stelle vertieft werden.

Problematisch aus der Sicht der Jugendlichen wird es mit den in der religiésen
Erziehung vermittelten Werzen, wenn die Pubertitsphase beginnt. Einerseits tut sich
dann eine Kluft auf zwischen dem, was deutsche Gleichaltrige dirfen, und den Re-
geln, elterlichen Forderungen und Beftrchtungen, denen sich Jugendliche tiirkischer
Herkunft ausgesetzt sehen, wenn sie denn aus einer religiésen Familie kommen. An-
dererseits sind diese Regeln von den Jugendlichen nicht immer leicht nachzuvollzie-
hen und akzeptabel. Zwischen den minnlichen Kindern und ihren Eltern ergeben
sich so teilweise heftige Auseinandersetzungen, die, jedenfalls im Fall der religios
gebundenen Jugendlichen, hiufig dazu fithren, dass elterlichen Vorgaben, welches
Verhalten gut oder schlecht, richtig oder falsch sei, von den Jugendlichen auf den
Grund gegangen wird. Die Regeln, so wurde hiufiger gesagt, seien in jedem Fall zu
tberpriifen, zu hinterfragen, um ihren eigentlichen, islamischen Sinngehalt, jenseits der
Anspriiche der Eltern, zu ergriinden.

0.A.: Also ich habe friiher immer Probleme damit gehabt, warum ich einiges nicht machen
durfte. Und wenn ich dann nachgefragt habe, und ich habe keine klare und gute, zufrieden stel-
lende Antwort gekriegt, dann fragt man sich naturlich, ja, warum soll ich das dann machen?
(Eytip-Sultan, S. 5)

O.D.: Anscheinend hat das Niveau an Bildung bei den Eltern gefehlt, um diese Information bei
den Kindern so weiterzugeben, dass die Fragen der Kinder beantwortet werden konnten, jeden-
falls zufrieden stellend, und andererseits wird — im Verhaltnis zu den deutschen Familien — in
den titkischen Familien vielleicht mehr handgteiflich?! erzogen. (Eyip-Sultan, S. 6)

Hier kommt ein entscheidendes Unterscheidungsmerkmal zur Sprache, das nicht nur
in der Migrationsbiografie der Eltern, sondern auch in deren Méglichkeiten, wie sie
sich — u.U. noch in der Tirkei — die Religion angeeignet haben, begriindet ist. Alle
befragten Jugendlichen bezeichnen es als ihre Pflicht, im islamischen Sinne als farg,
sich in religiéser Hinsicht zu bilden, die Religion zu lernen, und zwar unabhingig
von dem, was sowohl Eltern als auch Jocas vorgeben. Dabei werden durchaus auch
kritische Positionen bezogen, die im Fall der Eltern auf deren ,Bildungsniveau‘ und
im Fall der Geistlichen auf deren mangelhafte Kenntnis der spezifischen Lebenstrea-
litit Jugendlicher tirkischer Herkunft in der deutschen Migration verweisen. Deren
Erfahrungshorizont ist nimlich ein ganz anderer: Weil ihnen die Lebensweise der

260 S.S. 89f.
261 Vgl. S. 94fF.

219

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

hiesigen Gleichaltrigen um ein vielfaches niher steht, suchen die muslimischen Ju-
gendlichen ihre Lebenshaltungen im direkten Vergleich.

0.D.: In der Kindheit, da gab es immer mehr Verbote als Freiheiten. Und man hat die natiitlich
nicht verstanden. Man hat immer Auswege versucht. Es war so, ich durfte samstags nicht in die
Disco, aber wenn mein Vater auf Nachtschicht war, dann war ich halt weg. Und die Mutter,
also, ich hab’ gewartet bis die Mutter schlafen ging, und dann war ich weg. Bevor er morgens
um sechs nach Hause kam, war ich wieder im Bett. Und, ich hab’ das damals nicht verstanden.
Ich wusste auch nicht, was meine Eltern von mir wollten. Meine Freunde gingen alle in die Dis-
co. Ich war vielleicht der einzige, der keinen Alkohol getrunken hat. Aber trotzdem ging ich da
gerne hin. Aber bei mir ist es dann auch sehr durch die Schule beeinflusst worden. Dadurch dass
ich immer lernen wollte und was tun wollte und aus mir was machen wollte, hat sich dieses Ver-
gniigen, sagen wir mal, dieser Vergntigungsbereich immer mehr eingeengt. Dann hab’ ich auch
angefangen, da irgendwann driiber nachzudenken, was das eigentlich sollte, die ganzen Veran-
staltungen, wo ich immer hin wollte. Also, die Begierde einfach. Wo das her kam. Und ich hab’
das irgendwann als sinnlos empfunden, so dass ich mit zwanzig cigentlich schon keine Lust
mehr hatte, da hin zu gehen. [...] Irgendwann kommt der springende Punkt, man versteht’s und
dann sagt man, ,,0kg)!“. (Eyup-Sultan, S. 7)

Der springende Punkt meint in diesem Fall genau den Moment, in dem sich Jugendli-
che um eigenes, als authentisch begriffenes Wissen um den Islam bemiithen. Nattir-
lich erwitbt niemand dieses Wissen in einem intellektuellen Vakuum, sondern in
einem prozesshaften Sich-Abgrenzen, Zustimmen und Weiterentwickeln von Mei-
nungen, die seitens der Eltern, aber auch seitens der Aocas und der religiésen Dach-
verbinde in der Bundesrepublik vertreten und z.B. durch eigene Lektiire tiberpruft
werden. Der Bildungsauftrag ist deshalb individuell.

Al: Man muss lesen! Man darf nicht nur seinen Eltern zuhéren, wenn die sagen, ,,ja, du musst das
und dies machen®. Also man muss das selber machen. (Hicret I, S. 23)

T.: Aber ich mein’ mal, wenn man was selber rausfindet, bleibt das linger hier drinne [zeigt auf
den Kopf] als wenn meinetwegen die Mutter sagt, ,,ja, du musst fiinfmal am Tag beten” — ,ja,
wieso? — ,ja, weil das der Islam sagt”. Aber wenn man das liest, dann sicht man ja, ,,
muss fiinfmal am Tag beten®. Wenn man das liest, dann versteht man das erstens besser und
zweitens bleibt das auch linger hier drinne [zeigt wiederum auf den Kopf], als wenn man das
hort. Man kann das natirlich auch von den Eltern horen. Aber es ist immer besser, wenn man
eigene, persénliche Erfahrungen macht. (Hicret I, S. 23)

ja man

Kultur, Tradition und Religion, Begriffe, die oftmals fast synonym von den Ge-
spriachspartnern verwandt werden, erweisen sich in diesem Prozess endlich als diffe-
renzierbar. Auch ohne dass traditionelle und kulturelle Bindungen ginzlich aufgege-
ben werden, 16st sich die Religion, ihre Praxis und insbesondere ihr intellektuelles
Fundament, aus der Umklammerung von Tradition und Kultur, zumindest insofern
tiberkommene Hierarchien nicht mehr unhinterfragt akzeptiert werden. Viele der

220

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Jugendlichen emanzipieren sich dabei tatsichlich von den Vorstellungen ihrer El-
tern, und auch die anderen erheben wenigstens theoretisch diesen Anspruch fir sich.

0.A.: Die neue Generation, die jungen Midchen, die haben das Kopftuch nicht so getragen, wie
die Eltern das getragen haben, sondern die haben nachgelesen, ,,warum muss ich denn Kopf-
tuch tragen“? Und dann haben die pl6tzlich geschen, da ist sogar eine Beschreibung, ,,wie trage
ich Kopftuch?“. Also, Kopftuch soll etwas bezwecken, soll gewisse Sachen verdecken, also
wenn ich das Kopftuch so trage [zeigt den Knoten unter dem Kinn], dann verdeckt es nicht,
also ist es nicht Sinn der Sache, also muss ich das Kopftuch so tragen [zeigt wie das Tuch ange-
legt wird, so dass die Haare und der Hals bedeckt sind]. (Eyiip-Sultan, S. 90f.)

H.: Das kommt durch die Bildung. Unsere Eltern, unsere Miitter sind auch auf ’'m Hof grofige-
worden. Wie man’s nimmt, die waren halt nicht so sehr gebildet, die wussten nicht, wie man sich
hundertprozentig bedecken muss. Sie haben sich so bedeckt, wie ihre Eltern auch, und das, was
sie gemacht haben, entsprach der Kultur, die sie von den Eltern beigebracht gekriegt haben. Die
hatten ja keinen Religionsunterticht. Die haben das von den Eltern gelernt. Und das merken wir
auch jetzt zu Hause, wenn zum Beispiel meine Mutter etwas sagt, was sie von ihren Eltern bei-
gebracht bekommen hat, dass das leider nicht dem Islam entspricht. Das muss man denen auch
sagen. Es gibt ab und zu mal Sachen, die halt falsch sind. Das kommt von der tiirkischen Kul-
tur. (Eytip-Sultan, S. 91)

Hier kommen verschiedene Einflisse zusammen: Es zeigt sich, dass die Vermittlung
von Religion mindestens ab einem bestimmten Alter nicht linger ausschlieB3lich den
Eltern und Moscheegemeinden obliegt. Die Jugendlichen sind offensichtlich auf der
Suche nach einem ,authentischen® Islam und reflektieren dabei gleichermalBlen kri-
tisch sowohl die tiirkische als auch die deutsche Lebensrealitit.

HLF.: Seid ihr auf ’ne andere Art und Weise Muslime als eure Eltern das sind, oder GroBeltern?
(Eytp-Sultan, S. 906)

O.A.: Ich wiird’ einfach sagen [iiberlegt angestrengt] — wir miissen aufgrund gewisser Gegeben-
heiten den Islam anders ausleben als die. Aber sonst, im Wesentlichen, finde ich gar nicht, dass
wir anders sind. Ist ein deutscher Moslem ein anderer Moslem als ein tiirkischer Moslem? Wenn
er nicht Tirkisch spricht? (Eyiip-Sultan, S. 96)

Die Gegebenheiten stehen fiir die spezifischen Lebensbedingungen dieser Jugendli-
chen, die durch die sich verstetigende Migration signifikant von denen ihrer Eltern
abweichen. Bedeutsam scheint nicht nur, dass Bildung als farg aufgefasst wird, son-
dern dass sich die Bildungsmoglichkeiten fir die Jugendlichen der zweiten und drit-
ten Einwanderergeneration im Vergleich zu ihren Eltern und GrofBeltern potenziert
haben.

O.D.: Ein gebildeter Moslem ist ein anderer Moslem als ein — gewdhnlicher Moslem. (Eyiip-
Sultan, S. 96)

221

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.A.: — das liuft doch aufs gleiche hinaus: du sprichst Deutsch, deine Eltern nicht — (Eyiip-
Sultan, S. 96)

H.: — die haben ja auch alles von ihren Eltern gelernt, die Bildung kam nicht von der Schule,
vom Religionsunterricht, alles kam von deren Eltern. Tradition und Religion waren sehr ver-
mischt, sag’ ich mal, da war ziemlich viel Tradition drin. (Eyiip-Sultan, S. 96)

O.D.: Also frither war das einfach so intuitiv — man hat’s gewacht — bei den Alteren auch. Man
sicht’s ja, wenn man dem Vater mal ne Frage stellt, dann sagt der einfach, ,,das macht man so*.
Und die hocas wussten das damals auch nicht. Als unsere Generation dann kam — die haben an-
gefangen Fragen zu stellen, erst waren sie [die Alteren] sauer und nachher mussten sie einsehen,
dass diese Fragen beantwortet werden miissen. (Eytip-Sultan, S. 96)

H.: Denn du hast hier die Méglichkeit in zehn Biichern nachzuschlagen. (Eyiip-Sultan, S. 96)
0.D.: Das heif}t natiirlich: man lebt bewusster. (Eyiip-Sultan, S. 96)

0.A.: Wiirdest du das als anders bezeichnen? (Eyiip-Sultan, S. 96)

H.: Das ist doch anders! Natiirlich ist das anders! (Eytip-Sultan, S. 96)

0.D.: Als Moslem bin ich nicht anders — (Eyiip-Sultan, S. 97)

0.A.: — sagen wir mal: einer der betet nur und liest nicht, bildet sich nicht weiter. Leb der auch
anders als du? Ein Jugendlicher? Verstehst du, wie ich das meine? Also, nach wekhen Kriterien
definieren wir ,anders®? (Eyiip-Sultan, S. 97)

0.D.: Es geht um das Bewusstsein. Es geht auch um den eigenen Horizont. (Eyiip-Sultan, S. 97)
0.A.: Bewusster* hast du gesagt? (Eyiip-Sultan, S. 97)

O.D.: Es geht auch um den eigenen Horizont. Es ist ein riesiger Unterschied, ob du etwas intui-
tiv machst, bezichungsweise, weil man es dir sagt, oder ob man es dir sagt, du forscht nach und
kommst dann auf das gleiche Ergebnis. Das ist so, wie wenn du den Qur'an nur liest und nicht
verstehst, was da drin steht, weil du kein Arabisch verstehst, du kannst nur lesen, und der Un-
terschied zu jemandem, der Arabisch lesen kann und es auch versteht. Das ist in etwa zu ver-
gleichen. [Lingere Gesprichspause; HLF| Gefillt dir das nicht? (Eytp-Sultan, S. 97)

0.A.: Nein, das hat mit gefallen nichts zu tun. Ich definier’ das nur ’n bisschen anders. Ich sage,
wenn die Frage ist, ,,lebt ihr anders als eure Eltern?”, heiB3t das ja, die erste Generation anders als
die zweite und die zweite anders als die dritte. Wenn die Frage darauf hinaus liuft, wiirde ich
sagen, dass die prozentualen Anteile der Generationen, die den Islam viel bewusster ausleben,
vielleicht zugenommen haben. Da wiirde ich dir zustimmen. Aber es hat auch in der Generation
unserer Eltern Leute gegeben, die versucht haben, den Islam zu erforschen. Sehr wenige viel-
leicht, also sind nur die Anteile gewachsen. (Eyiip-Sultan, S. 97)

222

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Die Jugendlichen begreifen also Bildung als das entscheidende Kriterium zur Untet-
scheidung ihrer Religiositit von der ihrer Eltern. Diese Bildung hat neben Eltern-
haus und Moscheegemeinde als weiteren und wichtigen Ort den Freundeskreis. Sol-
che Freundeskreise existieren tber die jeweiligen Wohngebiete hinaus stadtweit und
sind ausdriicklich nicht auf Jugendliche jeweils eines bestimmten Dachverbandes
begrenzt. Gerade unter den Jugendlichen sind diese Grenzen der Dachverbinde
hiufig aufgehoben — wie suspekt dies deren Funktiondren auch immer sein mag.
Zusammen mit der Tatsache, dass auch unter den Eltern, respektive Vitern, hiufig
Doppelmitgliedschaften vorkommen, ergeben sich daraus spannende Fragen fir die
Zukunft der — heute noch — konkurrierenden Dachverbinde.

4.4 Das Bild von der islamischen Gemeinde

Die Gemeinden haben sich seit ihren Anfingen sehr stark verindert. Diese Ande-
rungen betreffen nicht allein die Prozesse von Griindung, Spaltung, Neugriindung
und Namensinderung??, die es allenthalben gegeben hat und noch gibt, sondern
auch das dullere Erscheinungsbild und die Funktion der Gemeinden. Dass es die
tber lange Jahre fast klassische Keler- oder Hinterhofmoschee kaum mehr gibt, hat of-
fensichtlich viel mit der Entwicklung der tirkischen Bevélkerungsgruppe zu tun.
Diese Entwicklungen, die hier nur angedeutet werden kénnen, sind auch den be-
fragten Jugendlichen bewusst; sie gehen sogar von einer Wachstumsprognose aus,
und zwar sowohl was den zahlenmifBligen Anteil von tiirkischen Einwanderern an
der Wohnbevoélkerung angeht, als auch die islamischen Gemeinden betreffend.

I7.: Ich denke, am Anfang war das ja so: Damals haben wir in kleinen Rdumen gebetet. In Zim-
mern mit fiinf Leuten, was weil3 ich, haben die gebetet, und da war Freitagsgebet. Aber jetzt
langsam, in den letzten fiinfzehn Jahren, haben die Menschen kapiert, ,,Leute, das ist vorbei, wir
bleiben hier. Wir werden hier sterben, und das war’s®. Und den Jugendlichen geht das genauso.
Deswegen investiert man jetzt auch das Geld nicht mehr in der Tirkei, sondern die meisten
kaufen jetzt hier ein Haus oder kaufen hier ihre Wohnung oder sagen, ,,ich investier’ mein Geld
in die Moschee, da tu’ ich was Gutes*. Die bauen hier Moscheen. Wie zum Beispiel unsere Mo-
schee hier — das ist alles von Privatgeldern, von Spenden aufgebaut. Da haben die Leute gezeigt,
,-€y, wit bleiben hier, wir brauchen nicht in der Tirkei irgendwo was zu spenden, wir kénnen
hier unsere Moschee aufbauen, wenn wir was spenden, dann kénnen wir ja hier den Leuten
helfen. Und ich sag’ mal so: die Investitionen, die wir hier gemacht haben, die haben sich alle
gelohnt. Also, jetzt sind so viele Angebote da, dass man viel mehr jetzt aus den Moscheen ma-
chen kann, dass man viel mehr Unterrichte machen kann, dass man viel mehr Freizeiten gestal-

ten kann. Und deswegen bin ich mir ganz sicher, dass die Leute sagen, ,,tzz, was haben wir die

> 5
letzten 25 Jahre gemacht, wieso haben wir so lange gewartet, bis wir die Moschee gebaut ha-
ben. Und, ich sag’ mal so, es werden wahrscheinlich noch andere Moscheen gebaut werden.
Irgendwann wird die Zeit kommen, sag’ ich mal so, dass diese Moschee auch fir uns zu klein

sein wird. Dann wird man eine gréBere Moschee bauen mussen. (Fatih 1., S. 41)

262 Vgl. u.a. Schiffauer (2000: 18), Mih¢iyazgan (1994: 28). Frese/Hannemann (1995: 7ff.), Feindt-
Riggers/Steinbach (1997: 16-26).

223

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Als sich die urspringlichen Migrationsziele offenkundig nicht mehr kurzfristig errei-
chen lieBen, als sie die reduzierte Welt der Minnerwohnheime und die Unzuging-
lichkeit der Aufnahmegesellschaft eine Zeit lang erfahren hatten, begannen die so
genannten Gastarbeiter, ihre Lebensumstinde zu verdndern. Die Perspektive ver-
schob sich von einer baldigen zu einer mittel- bis langfristigen Riickkehr. Bestand die
,Gastarbeitergesellschaft® zunichst ausschlielich aus Minnern, die zudem gleichalt-
rig und dhnlich (un-)qualifiziert fiir ein bestimmtes unteres Segment des Arbeits-
marktes ausersehen waren, dnderte sich die Zusammensetzung der tirkischen
Wohnbevélkerung in Deutschland durch Familiennachzug, Partizipation an Bil-
dungs- und Qualifizierungsangeboten und nicht zuletzt durch das Entstehen einer
speziell auf tarkische Migranten bezogene Infrastruktur aus kleineren und mittleren
Gewerbebetrieben. Allmdhlich verlagerte sich so der Lebensmittelpunkt der
Migranten nach Deutschland. Dadurch wurde die wachsende Heterogenisierung der
urspriinglich homogenen Bevolkerungsgruppe angestoflen und iiberhaupt erst mog-
lich. Frauen wurden in die Arbeitswelt einbezogen, Kinder in das deutsche Bildungs-
system, und es etablierte sich allmihlich eine ,Migrantenkultur® mit einem entspre-
chenden Angebot.

Neben den konsumtiven Bediirfnissen, die von einer , Nischentkonomie®“263 be-
friedigt wurden, spielten auch soziale eine gewichtige Rolle und zwar sowohl bei der
Heterogenisierung der tiirkischen Minderheit als auch bei ihrer Etablierung als eine
gesellschaftlich relevante Gruppe. Es entstand ein groB3flichiges Netzwerk von Initi-
ativen, die neben spezifischen, wie Arbeitnehmerinteressen (z.B. Lohnsteuerselbst-
hilfe), Freizeitaktivititen (Sport, Kleingirtner, Folklore)2, auch allgemeineren Zielen
dienten. Dariiber hinaus sind flichendeckend tirkische Medien in Deutschland er-
hiltlich. Sechs verschiedene tiitkische Tageszeitungen sind am Markt, und seit Be-
ginn der Sateliteniibertragung bzw. des Kabelfernsehens sind auch diverse tiirkische
TV- und Rundfunkprogramme zu empfangen.2s Fir den Zusammenhang dieser
Arbeit ist natiirlich der ,Bereich® Religion besonders wichtig, insofern Religion und
religiéses Leben nicht mehr selbstverstindlicher Teil des allgemeinen sozialen Le-
bens sind, sondern analog zu den oben genannten Spezialinteressen einer Initiative
bediirfen und organisiert werden wollen, und zwar — das ist das eigentlich Bedeuten-
de — nach Jiesigen Vorgaben: die Gber den eindeutig privaten Rahmen hinausgehen-
den religiosen Aktivititen sind nach Mal3gabe des deutschen Vereinsrechts verfasst.
Diese Struktur aber ist dem Islam im Grunde fremd.26¢ Damit ist ein zusitzlicher
Impuls zur Diversifikation gegeben, der zwangsliufig und auf ganz neue Art zu einer
Verrechtlichung im Sinne einer formellen Organisierung des Islam fihren wird.

263 Sen (1996: 263).

264 Detaillierte Darstellung bei: Fijalkowski/Gillmeister (1997).
265 Vgl. Zentrum fir Turkeistudien (1994: 110).

266 Vgl. Frese/Hannemann (1995: 8).

224

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

O.D.: Ich finde, aus den Moscheen sind gewisse Einrichtungen entstanden, und die vertreten
jetzt in verschiedenen Bereichen den Islam. Sei es jetzt, zum Beispiel, das Islamarchiv?$7 in Bre-
men, das ist ja letztendlich aus der Moschee [entstanden; HLF] — aber jetzt haben sie sich so
mittlerweile getrennt, dass sie selbst ’ne Einrichtung sind. Die denken sogar tiber ’ne Stiftung
nach. Aber es nimmt, gewisse Sachen nehmen einfach einen natitlichen Lauf. Es trennen sich
gewisse Sachen von der Moschee — rein rechtlich — das passt sich ja an. Frither, nach dem isla-
mischen Recht wiitde es ja heilen, die sind in der Moschee wirklich involviert. Also, die hitten
einen Raum, also rein 6rtlich jetzt, und sie wiirden unter den Fittichen der Moschee arbeiten.
Aber weil sie sich jetzt dem deutschen Recht angepasst haben, sozusagen, sie haben gesehen, in
Deutschland, rein rechtlich ist das so und so. Na gut, haben sie gesagt, dann trennen wir uns.
Und sie haben sich wirklich auch getrennt. Und nun haben sie wirklich ’ne unabhingige Instanz,
’ne Einrichtung fur sich. (Eyiip-Sultan, S. 45)

Interessanterweise werden nun die sich in der Migration bildenden Gemeinden von
vielen Jugendlichen als ein Idealbild einer Moscheegemeinde bezeichnet, einer Ge-
meinde, die nicht, wie die Befragten es fiir die Tturkei annehmen, ausschlieflich zum
Beten aufgesucht wird und ansonsten in der Regel leer und oft sogar verschlossen
bleibt; die Gemeinden wiirden hier wieder zu sozialen Zentren, und kimen damit
den ,klassischen® Moscheen der Vergangenheit sehr nahe.

HLF.: Koénnt ihr sagen, welche Unterschiede ihr zu tiirkischen Gemeinden seht, was die Orga-
nisation des religiésen Lebens angeht? Kann man das konkret sagen, welche Unterschiede es zur
Tirkei gibt? Oder ist das alles identisch, hiether verpflanzt sozusagen? (Eyiip-Sultan, S. 26)

O.D.: Ich wiirde sagen: Das ist im Umbruch, gerade durch die zweite Generation. Also, ich
find’s auf alle Fille anders. Und ich finde, dass da ein Umbruch stattfindet durch die zweite
Generation. (Eyiip-Sultan, S. 26)

O.A.: Aber auch durch die gegebenen Probleme. Die Problematik ist ja auch ziemlich anders.
Ich denke mal, in der Tirkei in den Gemeinden und hier in Deutschland. (Eytip-Sultan, S. 26)

H.: Das sind ganz andere Anforderungen in der Tiirkei. Da ist eine Moschee halt nur eine Mo-
schee, wo die meisten von der Arbeit direkt hingehen, beten, und dann wieder zur Arbeit fah-
ren. Der Laden wird kurz geschlossen, fiir zehn Minuten, hingehen und zuriick, das war’s. Mo-
schee ist Moschee. Und hier ist die Aufgabe der Moschee nicht nur, dass man drin betet, son-
dern es ist 'n Versammlungsort, wo sich Jugendliche eigentlich auch treffen sollten, wo be-
stimmte Sachen diskutiert werden #zd gebetet wird. Ein Raum sollte hier sein, wie gesagt, sozial,
damit hier Jugendliche zusammen spielen kénnen, und was weil3 ich. Was sie halt machen wol-
len. (Eyiip-Sultan, S. 206)

O.D.: Fiir die frommen Familien bleibt eigentlich nur die Moschee fiir die Freizeitgestaltung.268
Das ist es. Und dann gibt’s fur den Begriff ,Moschee’ eine neue Definition in dem Zusammen-
hang, wie es vielleicht schon mal vor hundert Jahren auch war — (Eytup-Sultan, S. 27)

267 In Bremen befindet sich eine AuBenstelle der in Soest ansissigen Hauptstelle des Zentralinstituts
Islamarchiv-Dentschland.

268 An anderer Stelle im selben Interview wird tber die Tirken in der Tirkei ausgesagt, dass die
sich von den hier lebenden vor allem dadurch unterschieden, dass sie tberhaupt keine Freizeit

225

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

0.A.: — genau, wollt’ ich gerade sagen: das ist ja keine nese Definition, sondern die wahre Defini-
tion. [...] Im Begriff ,Moschee® ist noch mal mescid. Mescid ist eigentlich nur der Ort, wo man
betet. Die Moschee bedeutet aber nicht [nut; HLF] ,,det Ort, wo man betet®. Ich hab’ dir doch
von diesem .4.26% erzihlt, der hat mir mal erzihlt, er hat im Internet mal so *ne Zeichnung, oder
einen Plan von einer Stadt, von einer frithen Stadt gesehen, und da war im Zentrum der Stadt ist
’ne ganz grole Moschee und um die Moscheen rum sind diese Einkaufshallen und dann Treffs
fir Frauen, weil in unserer Religion sitzt man ja separat, fiir die Frauen extra, fiir die Minner
extra, und da ist sozusagen die Moschee halt, die das soziale Zusammenleben plant. Ja, die Mo-
schee stellt sozusagen, fiir die Religion abgestimmt, Méglichkeiten zum Heiraten, wie man zum
Beispiel auf islamische Art, sozusagen, heiratet. [...] Das heif3t, der Islam bedeutet ja nicht nur
Beten. Sondern auf islamische Art heiraten, auf islamische Art verheiratet zu sein. Das bedeutet
halt wiederum, dass man mit der Frau zusammen was unternimmt — auf den Islam abgestimmt.
Das gibt’s hier in Deutschland nicht. Ein Biergarten ist zum Beispiel nicht ein Ort, wo man mit
der Frau zusammen hingehen kann, und sozusagen sich vergniigen kann. Und jetzt muss man sich
diese Orte selber schaffen. Und natiirlich versucht man dann automatisch an die Moschee anzu-
knipfen, und da ist immer fiir mich dieses Paradebeispiel Fatih-Moschee. Also wenn’s mehr
solcher Moglichkeiten geben wiirde, wiirde es auch viel cooler werden, wirde ich sagen. (Eytp-
Sultan, S. 30)

Die Anforderungen, die nicht nur von den Jugendlichen an die Gemeinden gestellt
werden, sind im Laufe der Zeit héher geworden. Zwar steht nach wie vor das ge-
meinschaftliche Gebet im Vordergrund, aber heute mussen die Gemeinden, wenn
sie denn von jiingeren Muslimen anerkannt werden wollen, auch weitergehende so-
ziale Funktionen erfiillen.?0 Dazu geh6ren umfassende Angebote — z.B. auch eine
,offene Tur", ein niedrigschwelliges Angebot fiir Jugendliche, das nicht zuletzt dazu
dient, sich in den Jahren nach dem Quwr'an-Unterricht nicht ans den Augen u verlieren.
Dazu kommt, als vollig neue Aufgabe einer Moscheegemeinde, Freizeitgestaltung,
wenn moglich fir die ganze Familie bzw. fir alle Altersgruppen. Die Moschee als
Ort, an den man auch mit seiner Frau zusammen hingeben fann, stellt eine neue Qualitit
dar. Es geht also um soziale Kohidsion, die durch das (Freitags-)Gebet allein nicht
(mehr) herzustellen sei. Die Moschee als Gebetsraum ist so gesehen die Grundvor-
aussetzung, die sich unter den Bedingungen der Migration erweitern muss.

H.: Also, das allerwichtigste ist ja zuerst, das Gebet zu verrichten. Irgendeine Stelle, wo man das
Gebet verrichten kann. Das Freitagsgebet ist sowieso Pflicht, und dafiir muss man eigentlich
eine Moschee haben. Frither war das so, dass die Leute ihre Gebete in Wohnungen und in Kel-
lern absolviert haben. Und fiir mich ist das wichtigste, das Gebet zu verrichten. Und das ist ja

hitten, sondern immerzu arbeiten mussten. Fin Unterschied zwischen hiesigem und tiirkischem
Gemeindeleben erklirt sich demnach aus der abweichenden Organisation von Arbeitszeit.

269 Die Rede ist vom jungen Pressesprecher der Islamischen Foderation Bremen (IFB), der im
Laufe der Zeit, vor allem auch durch seine Mitarbeit in interreligiosen und interkulturellen (po-
litischen) Arbeitsgruppen, iiber muslimische Zusammenhinge hinaus einen innerstidtischen
Bekanntheitsgrad erlangt hat, der weit iiber den seiner Vorginger hinausgeht.

270 Was das dann tber die Bedeutung und die Stellung des Gebets im Gemeindeleben aussagt,
miisste eigens uberpriift werden; eigentlich konstituiert sich ja die Gemeinschaft gerade in der
gemeinschaftlichen NV errichtung des namaz. Vgl. dazu al-Buhari (1997: 140ff.).

226

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

wohl tiberall méglich, in allen Moscheen, und zweitens, ein Treffpunkt fiir Jugendliche. Das ist
gar nicht lange her: Ich weil3, dass es das vor ein paar Jahren nirgendwo gegeben hat. Da musste
man bei den Alteren halt mit ins Café. Es war so. Gut, da war ich noch ziemlich jung und hab’
das nicht so gesucht, dieses Zusammensein mit Jugendlichen. Vielleicht lag es daran, dass ich in
meiner Gegend in ein Jugendheim gegangen bin, in ein staatliches Jugendheim gegangen bin, da
wo sich die Freunde und Kumpels getroffen haben. Jetzt, wiirde ich sagen, wenn es jetzt dieses
Jugendcafé [in der Gemeinde; HLF] nicht geben wiitde, wirde ich es sehr vermissen. Man
braucht einen Platz, wo man sich mit Freunden trifft. Das ist so wie bei den anderen die Gast-
stitte oder so. Da ist man halt Samstagabend und da trifft man sich. Da braucht man sich nicht
zu verabreden. Weil wenn man berufstitig ist, ist es ungemein schwierig, sich zu verabreden und
irgendwas zu unternehmen mit Freunden. Oder besser gesagt, es ist ganz einfach, sich mit guten
Freunden aus den Augen zu verlieren. Und dann trifft man sich erst ein Jahr spiter, und man
hat sich dann irgendwie nichts mehr zu sagen. Und das finde ich an der Moschee wichtig, dass
das Jugendcafé mit integriert ist. Die Moschee ist in ihrer urspriinglichen Form eigentlich nicht
nur eine Gebetsstitte, sondern ein Aufenthaltsraum tber alle sozialen Belange. Zum Beispiel,
die Ausgabe von Essen ist eigentlich inbegriffen. Sollte so sein in einer Moschee. Reisende soll-
ten beherbergt werden. Reisende sollten dort bewirtet werden. Die Méglichkeit sollte einem
gegeben sein. Dort zu schlafen sollte méglich sein. Dort zu lernen. Nicht nur Lernen, wie wir es
hier machen, als Qwur'an-Schule, sondern mehr diese akademische Bildung zu etlangen. Das war
ja frither so. (Hicret L, S. 25)

HLF.: Also, eine medrese?”? (Hicret 1., S. 25)

H.: Genau. Das war ja der Ursprung. Der kommt ja daher. Alles in eins zu vereinbaren. Eine
soziale Einrichtung, die es sich leisten kann, so was zu finanzieren. Moscheen darf man nicht
missen, die Sachen macht sonst keiner. Also ist das in der Moschee strukturiert. Heute ist das
nicht mehr so. Heute in der Tirkei ist das eher mehr 'ne Gebetsstitte. Da ist kein Café mehr.
Da gibt’s nicht die Moglichkeit, Tee zu trinken, sich hinzusetzen, Sachen zu erledigen, einkau-
fen, zum Friseur gehen und solche Sachen. Aber das ist ja der eigentliche Gedanke: Die Mo-
schee als das Zentrum des sozialen Lebens darzustellen. Also alles, was man eigentlich im Alltag
macht, sollte man auch in der Moschee unterbringen kénnen. Also, die Wege sollten sich 6fter
kreuzen. In der Tirkei wird das eher als Gebetsstitte gehandelt. Mehr nicht. Dort ist kein Fri-
seur, dort kann man nicht einkaufen, dort kann man nicht andere Sachen etledigen, dort kann
man nicht Leute treffen. (Hicret I, S. 25f.)

Die Darstellung der idealen Moschee als Zentrum des sozialen Lebens, die ein Jugendli-
cher im Internet gefunden hat, scheint tiber die Dachverbands- und Gemeindegren-
zen hinaus zu kursieren; jedenfalls haben sich etliche Befragte offensichtlich darauf
bezogen, wenn sie zbre Idealvorstellungen schilderten. Viele Jugendliche begrilen
solche Vorginge nicht nur als Belege fiir erfolgte Integration, manche schreiben den
Gemeinden eine integrative Wirkung zu. Wobei die Vorstellung von Integration hier
zunichst andere Inhalte hat, als sie etwa in der Offentlichkeit gemeinhin diskutiert
werden. Integration bedeutet fiir die Jugendlichen zu allererst Binnenintegration,
eine Selbsthilfestruktur: Die Moscheen sollen (und sind es wohl auch) eine Anlauf-
stelle fir solche Muslime sein, die Hilfe fir Umgang mit den Institutionen der Auf-

271 Medrese; turk. fur arab. madrasa: klassische islamische Lehranstalt, frither an die Zentralmoscheen
angegliedert, vermittelt(e) eine eher theologisch-akademische islamische Bildung.

227

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

nahmegesellschaft benétigen. Voraussetzung fiir diese Form der Selbsthilfe ist aller-
dings, wie der folgende Interviewabschnitt zeigt, dass die ,Betreiber® der Gemeinden
sich selber zurecht finden. Das Integrationsverstindnis der Jugendlichen, so wird an
dieser Aussage deutlich, unterscheidet sich wesentlich von den Erwartungen der
Aufnahmegesellschaft: Deren Vorstellungen, die oftmals kulturelle Assimilation
meinen, gehen an denen der befragten Jugendlichen vorbei.

HLF.: Haben die Moscheegemeinden hier ’ne Aufgabe dabei, die Muslime zu integrieren? (Hic-
ret I, S. 20)

H.: Ach, also, seit Kurzem — also das soziale Leben in Deutschland etwas zu etleichtern, oder
behilflich zu sein, wiirde ich sagen. Vor Kurzem, also vor nicht allzu langer Zeit, waren ja die
Leute, die die Moscheen hier betriecben haben, selbst ja noch nicht integriert. Die konnten sich ja
selbst nicht mal zurecht finden. Geschweige, dass sie anderen Hilfestellung geben konnten. Frii-
her war das nicht so. Aber jetzt, wo jetzt meine Generation erwachsen ist, diese Aufgaben tber-
nimmt, geben wir Hilfestellung. Wir sind immer da, wenn Fragen da sind. Das ist tiberhaupt das
Wichtigste, dass man weil3, wen man fragen soll. Da kommt einer an mit ’nem Brief, Finanzamt,
Stadtamt, Polizeiamt, je nach dem, ,,was ist'n das?* — und dann macht man das schnell fertig.
(Hicret L., S. 26f.)

Eher auf das Verhalten der muslimischen Einwanderer hebt die folgende Sequenz
ab. Die Gemeinden, hei3t es, wiirden insbesondere die Jugendlichen zu freundli-
chem Auftreten gegentiber den deutschen Mitbiirgern anhalten und sich um deren Bil-
dung kiimmern. Der letzte Aspekt — sicherlich in Zusammenhang mit der bereits
beschriebenen Wertschitzung von Bildung an sich — deckt sich endlich mit landldu-
figen Integrationserwartungen.

HIF.: Haben die Gemeinden einen Anteil an der Integration der tirkischen Einwanderer. (Fa-
tih I, S. 14)

I7.: Also, was unsere Moschee angeht, was ich hier so hore und sche, da hat das nazirlich einen
positiven Einfluss. Zum Beispiel bringt unser boca uns immer bei, dass wir zu unseren deutschen
Mitbtirgern immer freundlich sein sollen, dass wir uns um die kimmern sollen, dass alle Men-
schen gleich sind. Solche Sachen. Und Integration genauso. Es wird hier sehr viel geholfen. Hier
wird Nachhilfeunterricht angeboten, und solche Sachen férdern die Integration. Und hier wer-
den auch Seminare angeboten. Zum Beispiel Computerkurse. Das sind Sachen, die die Integra-
tion fordern. (Fatih 1., S. 14)

Es gibt aber auch Jugendliche, die Integration nicht zu den gemeindlichen Aufgaben
zihlen. Im folgenden Abschnitt ist ein Jugendlicher offenkundig sogar von der Frage
tberrascht — das deutet jedenfalls seine Riickfrage an.

HLF.: Wenn ihr tiber so was wie Eingliederung oder Integration nachdenkt, helfen dabei die
Moscheegemeinden? (Fatih II., S. 12)

228

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

A.: Noch mal? (Fatih 1L, S. 12)

HLF.: Wenn ihr iber Integration der tiirkischen Biirger hier nachdenkt, helfen die Moscheen
dabei — (Fatih I, S. 12)

A.: —ich denk’ mal, das sollte individuell sein — (Fatih II., S. 12)

Derselbe Befragte, das méchte ich an dieser Stelle anfigen, hat mehrfach auch Fra-
gen nach dem richtigen Leben der Religion als individuell zu beantwortende bezeichnet;
dass et selber recht aktiv in einer Mili-Giris-Gemeinde mitatbeitet, wird manchen
Leser tiberraschen. Integration ist, zumindest in Zusammenhang mit den Gemein-
den, offensichtlich nicht das grole Thema fiir die Jugendlichen, was vielleicht daran
liegen mag, dass ihnen der Begriff Integration selber mit all seinen Implikationen
eher suspekt ist. Wenn er in anderen Interviewzusammenhingen thematisiert wurde,

war die Gegenfrage, was denn unter Integration zu verstehen sei, hiufige Replik.

4.4.1 Moscheegemeinden als V'ereine: Mitgliedschaft im vereinsrechtlichen Sinn

Die oben angedeutete rechtliche Anpassung der Gemeindestrukturen erfordert neue
Formen zum Beispiel der Zugehorigkeit, namlich Mitgliedschaft im vereinsrechtlichen
Sinn. Ob eine solche Mitgliedschaft sinnvoll oder gar notwendig ist, dariiber sind die
Befragten uneins. Auffillig an diesen Meinungsunterschieden ist, dass die Positionen
der Jugendlichen offenbar abhingig davon sind, ob ihre Eltern, in diesem Fall in der
Regel die Viter, selber Mitglieder einer Gemeinde sind und u.U. im Vereinsgeflige
Funktionen und Verantwortung iibernechmen.

HILF.: Sind eure Eltern — ja, irgendjemand hat gesagt, seine Eltern sind hier auch im Vorstand —
ja, dein Vater ist hier im Vorstand — und eure, sind die Mitglieder hier? (Mevlana II., S. 60)

Sa.: Mitglieder, ja. (Mevlana II., S. 60)

HLF.: Auch richtig eingetragen? (Mevlana I1., S. 60)

Sa.: Ja, natiirlich. (Mevlana II., S. 60)

HLEF.: Ist das wichtig, dass man eingetragen ist? (Mevlana IL., S. 60)
M.: Wichtig nicht, aber gut. (Mevlana IL., S. 60)

Sa.: Man sollte schon ’ne Gemeinde unterstiitzen und irgendwo schon Mitglied sein. Okay, mein
Vater ist bei Milli Gariis Mitglied und hier auch. (Mevlana I1., S. 60)

M.: Damit stirkt man den Zusammenhalt. (Mevlana II., S. 60)

229

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Wichtig nicht, aber gut, heilit in diesem Zusammenhang, dass die Jugendlichen Mit-
gliedschaft nicht als conditio sine gua non fir die Zugehérigkeit zum Islam behaupten.
Hier geht es noch um die Stirkung des Zusammenhalts, also cher eine immaterielle
Kategorie. Im Sinne der Befragten wire ein starker Zusammenbhalt sicher Baustein
von Integration.2’2 Die vielen Doppelmitgliedschaften in gonkurrierenden Dachver-
binden — die hier zitierte Aussage eines Jugendlichen hat ganz und gar keinen sin-
guliren Charakter — stellt fir den Zusammenhalt eine weitere Dimension dar und
zugleich sowohl die eigentlichen (politischen) Intentionen der Verbinde als auch
deren dichotomische Zuspitzung in der gesellschaftlichen Diskussion, die die DI-
TIBGemeinden als vergleichsweise liberal, Mi//i-Goriis-Gemeinden als eher ,funda-
mentalistisch® betrachtet, in Frage. Dass eine groflere Zahl von Mitgliedschaften
auch Beitrdge bedeutet, die den Gemeinden sicherere Kalkulationen ihrer finanziel-
len Moglichkeiten erst ermdglichen, wissen so vor allem Jugendliche, deren Viter im
Vereinsvorstand Verantwortung tragen. Der Befragte H., Sohn eines Gemeindevor-
sitzenden, fasst in der folgenden Sequenz die Bedeutung der Mitgliedschaft deutlich
weiter als die anderen Gesprichspartner: Die integrierende Funktion der Gemeinde-
zugehorigkeit, Engagement und aktive Mitarbeit allein halten die Gemeinde nimlich
nicht am Leben.

HLEF.: Ist es wichtig, in einem Moscheeverein Mitglied zu sein? (Eyiip-Sultan, S. 96)
0.A.: Man sollte in der Moschee #itig sein. (Eyiip-Sultan, S. 96)
HILF.: Mitgliedschaft spielt nicht so *ne Rolle? (Eytip-Sultan, S. 96)

H.: Das spielt schon eine Rolle. Nur so kann die Moschee erhalten bleiben. Die Moschee wird
finanziert durch die Mitglieder. (Eyiip-Sultan, S. 96)

HLF.: Wiirdest du (H.) sagen, wenn jemand sich als Moslem bezeichnet, dann wire das nur fair,
wenn er irgendwo ’n Beitrag zahlen — (Eytip-Sultan, S. 96)

H.: — nein, sicherlich nicht s0 — (Eytip-Sultan, S. 96)

HILF.: — ich mein’, nicht als ,Muss‘, sondern einfach als eine faire Geste, sich irgendwo zu betei-
ligen — (Eytip-Sultan, S. 96)

H.: —also, das denke ich schon cher. (Eyiip-Sultan, S. 96)

0.A.: Also, ich persénlich finde die Mitgliedschaft nicht so wichtig, weil ich finde, jeder sollte
mit dem, was er hat, der Gemeinde helfen, einer Gemeinde. Das heil3t, fir die alteren Leute, die
eben das Kapital dazu haben, bietet sich ’ne Mitgliedschaft an in Form von Mitgliedsbeitrigen,
in ihrem Rahmen. Aber ich persénlich finde es wichtiger, dass mein Engagement, sag’ ich mal,
in die ganzen Moscheen mit einbringe — da muss ich nicht unbedingt Mitglied sein. Also wenn
hier zum Beispiel 'ne Veranstaltung ist, die muss organisiert werden, und ich hab’ gerade mal

272 Wiederum im Sinne von Binnenintegration; siche dazu S. 26 und Anm. 120.

230

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Zeit, dann komm’ ich her und organisiere und hau’ dann auch wieder ab. Also, ich halt’ mich
nicht linger auf. Einfach halt nur fiir'n guten Zweck. (Eyiip-Sultan, S. 96)

H.: Natutlich. Aber wenn jeder so denkt — (Eyiip-Sultan, S. 96)

Auch die Jugendabteilungen werden nach diesem Prinzip organisiert. Zumindest in
den gréBeren Moscheegemeinden sind die Jugendabteilungen als eigenstindige Ver-
eine verfasst, die selber Mitglieder und damit auch Mitgliedsbeitrige einwerben und
dem Gemeindevorstand gegentiber verantwortlich und zur Rechenschaft verpflichtet
sind.z3 Zwar gibt der Gemeindevorstand hin und wieder Zuschusse, aber ein grof3er
Teil der Kosten wird von den Jugendlichen selber aufgebracht. Dazu gehéren u.a.
Mieten und Telefongebtihren, aber auch Anschaffungen von Spielen, Sportausris-
tungen und die Kosten fiir Freizeiten. Ohne diese Form der Selbstverwaltung, wenn
sie auch angesichts der eingreifenden Kontrolle der Gemeindevorstinde?’ nur eine
relative ist, wiren viele der jugendspezifischen Aktivititen innerhalb der Gemeinden
nicht moglich. Andere Jugendliche lehnen — fiir sich — eine Mitgliedschaft véllig ab;
sie akzeptieren auch nicht das wirtschaftliche Argument, sondern finden, dass die
Gemeinden sich ausschlieBlich durch Spenden und Einnahmen?” finanzieren miss-
ten.

HLF.: Sind eure Eltern in irgendeiner Moscheegemeinde hier in Bremen eingetragene Mitglie-
der? (Fatih IL, S. 39)

273 Die Jugendabteilungen haben dementsprechend auch eigene Vorstinde.

274 Kontrolle* heiit in diesem Fall: Die Wahl etwa der Jugendfunktionire wird in solchen Ge-
meinden, die eine nennenswerte Jugendabteilung unterhalten — das gilt zumal fiir die Mevlana-
und die Fatih-Moschee — vom Gemeindevorstand zwar nicht manipuliert, aber doch durch ein
Vorschlagsrecht des Vorstands in gewisser Weise gesteuert; auch sind solche Wahlen nicht
durchgingig geheim. Jugendliche Mitglieder der Fatih-Moschee kénnen zwar ihre Stimme fre/
abgeben, nur geschicht das unter den Augen von je zwei Angehérigen des Gemeindevorstands
sowie der Jugendabteilung. Die Jugendlichen werden einzeln in einen Raum gebeten und geben
dann ihre Stimme mundlich und hinter verschlossenen Tutren ab. Trotz dieses ausgeprigten
Kontrollmoments durch den Vorstand kénnen die Wahlen m.E. nicht als eigentlich undemo-
kratisch gelten, weil in ihrem Vorfeld ein differenzierter Meinungsbildungsprozess unter den
Jugendlichen stattfindet, der wiederum den Vorstand nicht unbeeindruckt lisst, insofern er
Kandidaten nicht abgekoppelt von diesen Prozessen vorschlagen wiirde (und wohl auch kénn-
te). Der so gewihlte Vorsitzende der Jugendabteilung beruft dann, nun in Absprachen mit den
Jugendlichen, ,Beauftragte® fir die einzelnen Abteilungen, z.B. Finanzen, Sport, Kultur, Folklo-
re, offene Arbeit usw. usf. Diesen ,Beauftragten® wird wiederum ein meist jingerer ,Helfer* zur
Seite gestellt, sodass eine Durchlissigkeit beziiglich der Altersstruktur gegeben scheint. Unter
den Beauftragten und ihren Helfern gibt es hiufiger Fluktuationen innerhalb einer Wahlperio-
de. Auch deshalb kann man kaum von einer ,Kaderstruktur® sprechen. — Einzelne Jugendliche
aus der Mevlana-Moschee nennen diese Strukturen ihrer Nachbargemeinde trotzdem ,militd-
risch®, was aber durchaus nicht abwertend gemeint ist, im Gegenteil: Sie wiirden gerne selber
solche Strukturen ausbilden.

275 Zumindest die gréBeren Gemeinden verfiigen tiber Einnahmen aus Buch- und Devotionalien-
verkauf, angeschlossene Lebensmittelgeschifte und Teestuben bzw. Cafés. In letzter Zeit for-
dern die Gemeinen auch fiir weiterfithrende Bildungsangebote, z.B. die Computerkurse, deren
Teilnahme zertifiziert wird, Teilnehmerbeitrige.

231

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

F.: Ja, hier in der Moschee. (Fatih II., S. 39)

A.: Ich finde, das ist die eigene Sache, also das ist individuell, und hingt ab vom Wohnort. (Fa-
tih IL,, S. 39)

HLF.: Und grundsitzlich: ist es wichtig, dass man Mitglied ist in einer Gemeinde? (Fatih I, S.
39)

A.: Nee, das ist nicht wichtig. Es kommt drauf an, wo man beten kann. Also, dort geht man hin.
Man muss auch kein Mitglied sein. Das muss man sagen. Und man kann tberall beten. (Fatih
1L, S. 40)

HLF.: Aber irgendwie miissen sich die Gemeinden ja auch finanzieren. (Fatih IL., S. 40)

A.: Die Gemeinden? Ja, wenn eben Freitagsgebet ist, dann werden Spenden gesammelt. Wenn
man zum Beispiel sagt, wir brauchen noch fiir dies Geld, fiir einen Gegenstand oder so, dann
wird Geld gesammelt. Also, da wird gespendet, da ist jeder nicht verpflichtet, aber er kann
spenden. (Fatih IL., S. 40)

HLF.: Das hei63t, die Gemeinden sind nicht unbedingt auf die Mitgliedsbeitrige angewiesen?
(Fatih I1., S. 40)

A.: Nein. Es ist ja nicht aus Spal3, dass man ein paar Liden, einen Kiosk und Imbissstand hat.
Man muss sich ja auch finanziell irgendwie halten kénnen. (Fatih IL., S. 40)

Anlisslich der Freitagsgebete und vor allem zu den Festen wie ramazan oder kurban
werden sicherlich gréBere Betrige, hiufig zweckgebunden fiir besondere Anschaf-
fungen oder bauliche Mainahmen, gesammelt. Und grundsitzlich ist wohl die Spen-
denbereitschaft der Besucher recht grof3. Dass fiir gréere Investitionen Spenderlis-
ten verdffentlicht werden, deutet auf einen Statuszuwachs der Spender und auf einen
gewissen Druck auf solche, die es werden kénnten. Trotzdem sind die regelmilBigen
Ausgaben allein aus diesen Spenden, aus dem Verkauf von Lebensmitteln und Bi-
chern und der Bewirtung der Besucher sicher nicht zu decken. Der Verweis auf die
sonstigen Einnahmemoglichkeiten der Gemeinde kommt hier nicht zufillig von einem
Jugendlichen, dessen Eltern keine Gemeindemitglieder sind. Auch beschreibt er
wiederum die Aufgabe der Gemeinde damit, dass sie einen Ort bieten miisse, wo #an
beten kann. Ob und wie sich der einzelne Muslim dariiber hinaus in der Gemeinde
engagiert, sei individuells.

Aber natirlich hat der Status ,Mitgliedschaft® auch tber den finanziellen Aspekt
hinaus Bedeutung fiir die Gemeinden, und zwar umso groBere, je zahlreicher die
eingetragenen Vereinsmitglieder sind. Zwar ist es unter den Jugendlichen nicht un-

276 Dieser Befragte sagte auffallend hiufig, dass das Verhalten einzelner Muslime individuell be-
trachtet und auch begriindet werden muss, nicht nur die Mitgliedschaft betreffend, sondern
auch den Umgang mit allgemeineren und — ist man versucht anzunehmen — selbstverstindliche-
ren Regeln.

232

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

umstritten — manche reagieren duBerst reserviert, wenn das Wort Politik insbesonde-
re bezogen auf die eine oder andere (islamische) Partei genannt wird —, dennoch
scheinen die meisten die Gemeinden auch als eine zumindest potentielle Interessen-
vertretung zu verstehen, die in manchen Aspekten auch Stellvertreterfunktion fiir die
Muslime und daruber hinaus fiir die Einwanderer aus ,islamischen‘ Lindern haben.
Hiufig im Vordergrund steht dabei die Reprisentanz nach auflen, gegentiber der
Mehrheitsgesellschaft. Letztlich steht dahinter ein mehr oder weniger ausgesproche-
ner Anspruch auf einen der Grof3e der Bevélkerungsgruppe entsprechenden Anteil
an der gesellschaftlichen Definitionsmacht?”7; das Islambild in der Offentlichkeit zu
verindern, ist eine entscheidende Erwartung der Jugendlichen an die Gemeinden
und Element ihres Selbstverstindnisses als Muslime.

Sa.: Ja, das ist ja praktisch die Aufgabe einer Gemeinde, ciner islamischen Gemeinde, den Leu-
ten zu zeigen, die denken, Islam ist gleich Fundamentalismus, Islam ist radikal, da muss 'ne Ge-
meinde sich dafiir einsetzen, den Leuten zu zeigen, dass das eigentlich ganz anders ist. Das ist ja
praktisch die Aufgabe einer Gemeinde. (Mevlana II., S. 15)

4.4.2 Gemeinde und nicht-islamische Unnvelt —
Politisch-kulturelle Interaktion mit dem Ziel Akzeptany

Die neueren Bestrebungen, auf die Umgebung zuzugehen, mit dem Ziel, Akzeptanz
innerhalb der Bevolkerung herzustellen und zu vergréBBern, wird von manchen Ju-
gendlichen, namentlich aus dem Umfeld der Fatih-Moschee, als Offensive bezeichnet.

IV.: Die muslimischen Gemeinden hier in Bremen, die sind ja lingst nicht mehr passiv. Die ge-
hen in die Offensive und machen zum Beispiel die Islamwoche und irgendwelche anderen Veran-
staltungen und beteiligen sich tiberall. Und wenn irgendwelche Einladungen zu Veranstaltungen
kommen, da sind die Moslems jetzt tiberall vertreten. Und die wollen mit entscheiden, mit ge-
stalten, und zum Beispiel hier in Bremen, mithelfen bei irgendwelchen Problemen. Zum Beispiel
wurden beim letzten Schlachtfest?’8 tiber 1000 Kilo Fleisch an Leute verteilt, die in schlechten
Verhiltnissen leben, die irgendwie arm sind und sich kein Fleisch leisten kénnen. (Fatih L, S. 12)

277 Die Auseinandersetzungen zwischen sozialen Bewegungen, zu denen durchaus auch ethnische
und religiése Gruppen, und zwar innerhalb eines staatlichen Gemeinwesens wie in internatio-
nalem Rahmen, gehoren, gewinnen dann an Schirfe, wenn es in ihnen um so genannte ,,Positi-
onsgiiter” geht. Esser (1996: 79f.) bezeichnet als Positionsgliter solche ,,Ressourcen®, die den
Gruppen dazu dienen, sich — kulturell, religids, ethnisch usw. — von anderen zu unterscheiden.
Das heif3t, diese Giter, Esser (1996: 64f.) spricht auch von , kulturellem Kapital®, gewinnen da-
durch an Wert, dass sie grundsitzlich knapp und nicht reproduzierbar sind. Die Auseinander-
setzungen werden vor allem um ,,Definitionsmacht® gefithrt, um die Fihigkeit, Wert und Rele-
vanz der jeweiligen Positionsgiiter, die iiber die Gestaltung des Alltags bestimmen, festzusetzen.
Diese Definitionsmacht bedeute letztlich Herrschaft, und zwar bis hin zur Verfligung tber
staatliche Gewalt (vgl. ebd. 80).

278 Eigenwillige Eindeutschung des kurban bayram: , des ,Opferfests”.

233

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HIF.: Da hat Bortscheller?” sich tbrigens driiber aufgeregt, habt ihr auch gelesen, oder? (Fatih
L,S.12)

I7:: Ja, Bortscheller hat sich dadriiber aufgeregt, aber die islamische Gemeinde versucht jetzt in
die Offensive zu gehen und den deutschen Mitbiirgern [lacht|?80, den Deutschen [alle lachen] —
dass man da, egal welches Fest wir feiern, da machen wir Kinderfeste in den Gemeinden und
irgendwelche anderen Feste, immer laden wir die ganzen Nachbarn hier in Gropelingen, die
ganzen Deutschen ein. Wir versuchen, dass die gucken, wie wir feiern, was fiir Feste wir haben,
und dass die mitfeiern kénnen und dass die sagen konnen, ,,0kay, das sind jetzt die Leute, die
werden wahrscheinlich ihr Leben lang in Deutschland leben und hier sterben. Da sollen die
auch mal sechen, wie wir leben, wie unsere Religion aussieht. All solche Sachen. Das geht natiirlich
nicht von einem Jahr auf’s andere. Das ist ein Prozess, der wird wahrscheinlich noch 50, 60
Jahre dauern. Aber irgendwann wird das so sein, dass ein Deutscher sagt, ,,0ah, Muslime, islami-
sche Religion — kenn’ ich und ich weill was die so machen, warum die beten oder warum die ihr
Schlachtfest machen®. (Fatih I., S. 12f.)

Der Vorgang der Fleischspende hat nicht zuletzt durch die Einwirkung des damali-
gen Innensenators einen politischen Charakter erhalten. Wenn aber direkt nach dem
Politischem dieses Einflusses der Gemeinden gefragt wurde, waren die Jugendlichen in
aller Regel zuriickhaltend bis ablehnend. Den Gemeinden wird das Recht jedweder
politischer Beeinflussung, zumal der Aufruf, bestimmte Parteien zu unterstiitzen,
abgesprochen (und zwar von Jugendlichen aus allen Dachverbidnden bzw. Gemein-
den); es heil3t, das wiirden die nie machen (Fatih 1., S. 45), hier von einem Jugendlichen
aus einer IGMG-Gemeinde.

T.: Das stimmt schon, aber wenn’s jetzt bald Wahlen?! gibt, und sich das nicht dndert. Aber, ich
denke, das hat viel mit Politik zu tun — und — tber so was iberhaupt zu reden — ich weil3 nicht.
(Fatih I, S. 8)

279 Ehemaliger Bremer Innensenator (CDU), der die genannte Aktion kritisierte, weil die Mali
Gariis eine Organisation sei, die auf die ,,weltweite Islamisierung® ziele und ,,Hetze gegen die
Bundesrepublik® betreibe. Sozialbehérde wie Auslinderbeauftragte sollten sich daher zurtick-
halten, ,,statt Extremisten dabei zu helfen, sich mit karitativen Aktionen salonfihig zu machen®
(Weser-Kurier Nr. 76 31.3.99: 22).

280 Das Lachen des Befragten angesichts seines Lapsus” vom ,deutschen Mitburger, verdeutlich
einmal mehr die Absurditit, die der Rede vom ,auslindischen Mitbiirger® auch nach der Reform
des Staatsbiirgerschaftsrechts eigen ist.

281 Bezogen auf die Wahlen zur Bremer Biirgerschaft im Juni 1999. In der zur Zeit der Befragung
laufenden Legislaturperiode war der Innensenator (CDU) wiederholt aufgefallen, weil er die ein-
beziehende Politik des Prisidenten des Senats und ersten Birgermeisters, Scherf, gegeniiber den
Muslimen und ihren Gemeinden kritisiert und mit rechtspopulistischen Mitteln konterkariert
hat (vgl. z.B. Weser-Kurier Nr. 220 20.9.97: 17): Einen Tag vor der Er6ffnung der ersten Bre-
mer Islamwoche konstatiert Bortscheller, offenbar mit Bezug auf die Untersuchung von Heit-
meyer (1997) unter der ,,islamisch orientierten Bevolkerung [...] starke Isolierungstendenzen®,
die ,,vorwiegend bei jungen Auslindern auf Resonanz st6f3t. Damit verbunden ist eine latente
Gewaltbereitschaft [..] und ein Ubetlegenheitsgefiihl gegen iiber dem dekadenten christlichen
Westen®. Zum Ende des Interviews heilit es: ,,Wer es ernst meint mit der deutsch-jiidischen
Verstindigung, sollte sich gut tibetlegen, ob er sich in diesen Dunstkreis begibt.” Der Senator
ist in der jetzigen Legislaturperiode nicht mehr Kabinettsmitglied.

234

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Uber Politik, das lisst sich fiir nahezu alle Interviews sagen, wird nicht gerne gespro-
chen, obgleich die Jugendlichen natirlich politische Priferenzen haben; sicher er-
klarbar aus den ,tirkischen Erfahrungen®, gilt Politik zunidchst immer als schlecht
und gefihrlich.

4.4.3 Die Gemeinden als Interessenvertretungen

Es war nicht einfach, in den Interviews die gese/lschaftspolitische Dimension der Mo-
scheegemeinden zu thematisieren, bzw. auf entsprechende Fragen auch Antworten
zu erhalten. Selbst das Stichwort ,Interessenvertretung® war eher schwierig abzufra-
gen; ob das einen Niederschlag der Heitmeyerschen Untersuchung (1997) darstellt,
wire interessant zu wissen, war jedoch im Rahmen der Interviews nicht eindeutig
festzustellen. Darstellungen ,des® Islam in den Massenmedien, wie die unten bei-
spielhaft berichtete, sind jedenfalls vielen Jugendlichen bekannt22 Die politische

282 In der Studie ,Verlockender Fundamentalismus® (Heitmeyer et al. 1997: 137-142) ist ein Zu-
sammenhang zwischen Bildungsaspiration und der Akzeptanz von ,Grauen Wolfen und Mili
Gariis als ,,Interessenvertretung® hergestellt worden: weniger gebildete junge Muslime, heil3t es,
sihen ihre Interessen von beiden Organisationen besser vertreten als solche mit ,,hohem Aspi-
rationsniveau®. Die Autoren schen in der ,,sich verschlechternden Arbeitsmarktsituation gerade
auch fiir Personen mit niedrigerer Bildungsqualifikation* die Tendenz, dass die Hinwendung zu
,»nationalistische(n) bzw. religiés-fundamentalistische(n) Organisationen zunimmt. Die Basis
dieser Behauptung scheint mehr als fraglich: Auch ohne eine reprisentative Datenbasis meine
ich doch deutliche Hinweise zu haben, dass z.B. bei Jugendlichen aus Milli-Giriis-Gemeinden
das Bildungsniveau vergleichsweise hoch ist. Fragen nach Interessenvertretung bzw. Stellver-
tretung wurden hiufig nur vage beantwortet. Die Jugendlichen schen sich offensichtlich auf
dinnem Fis. Es ist nicht auszuschlieBen, dass hierin ein Reflex auf die Heitmeyersche Untersu-
chung zu sehen ist — wenigstens deren Rezeptionsgeschichte ist vielen Jugendlichen bekannt,
und sie bezichen sich in den Interviews auf einen ihrer Héhepunkte, den der ,,Spiegel® just zum
Veréftfentlichungszeitpunkt der Heitmeyer-Studie im April 1997 lieferte. Auslinder und Deut-
sche seien einander gefdhrlich fremd, heif3t es da, und die multikulturelle Gesellschaft am Ende.
Das Titelbild zeigt blattfillend eine junge Tirkin, die inbriinstig #zd offensiv eine tirkische
Fahne schwingt, in deren Hintergrund sind, rechts unten, junge Minner in ,Bomberjacken und
mit einschligiger Bewaffnung montiert, als ob sie die Fahne als Deckung fiir kriminelle Aktio-
nen nutzten, wihrend am linken unteren Bildrand ,bedeckte’ junge Miadchen tber den Qur'an
gebeugt in einem durch Weichzeichner erzeugten diffusen Nebel sitzen. Die Dramatik des Ti-
telblatts vermittelt sich, wie in solchen Fillen tblich, durch eine Anordnung lings einer diago-
nalen Achse. Den grofBten Bildteil nimmt von rechts oben die tiberwiegend rofe tiirkische Fahne
ein. Darauf steht in groBen gedben Lettern der Titel ,,Gefahrlich fremd”. In der Bildmitte plat-
ziert ist der Kopf der Fahnentrigerin, der durch vor Anstrengung geschwollene Halsvenen auf-
fillt. Uber den linken unteren Bildrand zieht sich ein grimes Band mit dem Text: ,,Mykonos-
Affire. Das Urteil gegen die Mullahs“. Ein Feindbild? (Der Spiegel 14. 04.1997; Titelblatt; eine
Reproduktion fiir diese Veroffentlichung wurde vom Spiegel-Verlag leider abgelehnt.) Im ei-
gentlichen Artikel, der durch Fotos waffenstarrender junger Ménner, verschleierter junger Frau-
en und eines zum ,,Gewaltforscher” mutierten Heitmeyer (ebd. 89) ,aufgelockert® ist, wird eine
Verbindung von der ,,Heitmeyer-Untersuchung tber islamischen Fundamentalismus in
Deutschland® (sic!) zu Huntingtons ,,Clash of Civilisations gezogen (ebd. 88). Die Medien-
kampagne, von der oben die Rede war, bekommt so eine Wirkungsgeschichte, die selber der Un-
tersuchung bedarfl AngestoBen wurde sie sicher durch die Studie Heitmeyers, die zwar Diskri-
minierung junger Turko-Deutscher und die Fremdenfeindlichkeit als Ursachen des in ihr be-

235

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Funktion der Gemeinden wird wie in dem folgenden Ausschnitt zunichst immer
zurickgewiesen. Dass darin eine defensive Strategie zu erkennen ist, mit der die Ju-
gendlichen negative Vorbehalte der 6ffentlichen und verdffentlichten Meinung pa-

rieren, erscheint zumindest vorstellbar.

HILF.: Hat die Mevlana-Moschee im Stadtteil auch ’ne politische Funktion? Als Interessenver-
tretung fiir Muslime? (Mevlana II., S. 69)

Se.: Vielleicht dass sie Iorschliage machen, aber die hat £ein Wort zu sagen. (Mevlana I1., S. 70)
HLF.: Also: Politik ist Sache von Parteien? Oder was heilt das? (Mevlana 11., S. 70)

M.: Ja. (Mevlana 11., S. 70)

Unmittelbar im Anschluss stellt dann jedoch ein Teilnehmer fest, dass es angesichts
der Minderheitenposition der Muslime doch wichtig sei, wenn die Gemeinden sich
fur ihr Klientel einsetzten. Typisch ist, wie diese Aufgabe auf einen eher speziellen
Bereich eingegrenzt wird, hier auf die Unterstiitzung von Neu-Einwanderern. Erst
als ich in der anschlieBenden Frage die offensichtlichen Diskriminierungsfille zweier
Lehrerinnen2s3 unmittelbar anspreche, werden auch solche Fille als sinnvolle Po/itik-
felder der Gemeinden anerkannt, wiederum mit einem Akzent, der Aussagen tber

parteipolitische Priferenzen ausschlieBt.

Sa.: Da wir jetzt mal 'ne Minderheit sind, ist es wichtig, dass man jemanden hat, oder dass man
’ne Gemeinde hat, die sich mal fir dich einsetzt. Das ist schon wichtig. Wenn da zum Beispiel
mal irgend so’n Einwanderer kommt, und der weil3 nicht wohin, und er weil3 nicht, was er jetzt
machen soll. Ja gut, er ist hier, und er hat jetzt sehr viele Sachen zu erledigen, er weil nicht, wo,
wie, und hier und da, und hat niemanden anderen und steht ganz alleine da und plétzlich ist da
so 'ne Gemeinde, und die sagt, ,,herzlich willkommen, komm mal her, was hast du denn auf
dem Herzen®. Und du kiimmerst dich dann um ihn. Das wir’ doch ’ne Aufgabe fir die Ge-
meinde, fiir Minderheiten auch ein bisschen politisch zu wirken. (Mevlana I1., S. 70)

haupteten Riickzugs von der Aufnahmegesellschaft annimmt, aber die davon ausgehende Ge-
faht dem zuspricht, worauf sich die Migranten zurtckzégen: dem Islam.

283 Fereshta Ludin, Iyman Alzayed und weitere Fille. Nachdem Fereshta Ludin in Baden-
Wirttemberg auf Grund einer Entscheidung von Kultusministerin Schavan nicht in den Schul-
dienst ibernommen werden durfte (vgl. u.a. ,,Darf eine Muslimin mit Kopftuch unterrichten?”,
Weser-Kurier Nr. 155 7.7.99: 4; , Mit Kopftuch kein Schuldienst®, Weser-Kurier Nr. 161
14.7.98: 1; ,,Kein Kopftuch-Verbot in Baden-Wiirttemberg®, Weser-Kurier Nr. 163 16.7.98: 4.;
,Der Kopf zihlt, nicht das Tuch®, Die Zeit Nr. 30 16.7.98: 3; ,,Im Glauben eine Heimat fin-
den®, Die Zeit Nr. 31 23.7.98: 7; ,,Die letzte Schlacht®, Der Spiegel Nr. 30 20.7.98: 58f.), wur-
den weitere Fille publik, die allerdings weniger Aufsehen erregten, vielleicht auch, weil es sich
bei ihnen um zwei deutsche Konvertitinnen handelte, von denen eine bereits verbeamtet war,
bevor sie sich fiir das Tragen des Kopftuchs entschloss. Ludin ist dagegen Deutsche afghani-
scher Herkunft. Argumentiert wird von den Landesregierungen in allen Fillen, dass das
,»Kopftuch Kampfinstrument sei (vgl. Weser-Kurier Nr. 166 20.7.98: 4), und dass die Landes-
regierungen ,,durch das Kopftuch die Neutralitit eines Beamten und dessen besonderes Ver-
hiltnis zum Staat beeintrichtigt* sihen (vgl. Weser-Kurier Nr. 216 15.9.99: 6).

236

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

M.: Es wit’ gut, wenn das die Aufgabe der Gemeinde wit’, aber ob das auch so ist? Das ist ne
andere Frage. (Mevlana IL., S. 70)

HILF.: Zwei Beispiele, die mir dazu einfallen: Es gibt ja in Deutschland jetzt schon zwei Lehre-
rinnen, die nicht in den Schuldienst tibernommen wurden, weil sie gesagt haben, sie wollen be-
deckt bleiben, auch wenn sie ihren Beruf austiben. Die eine Frau kommt aus Afghanistan ur-
spriinglich, die andere ist ’ne deutsche Muslima — (Mevlana II., S. 70)

Sa.: — genau, bei den Sachen muss sich *ne Moscheegemeinde dafiir einsetzen kénnen. (Mevlana
1L, S. 70)

HLEF.: Aber das ist ja auch politische Arbeit, wenn man das tut. (Mevlana 11., S. 70)

Sa.: Genau. So ist es recht sinnvoll, Politik zu betreiben. Solche Sachen nachzuverfolgen. Aber
nicht, dass man irgend ’ne Partei unterstiitzt, oder sagt, ,,ja, die Partei ist okgy, oder wir sind die
Unterstiitzer dieser Partei, wir geh6ren dazu, wir sind ein Teil davon®. Gesellschafispolitisch kann
so ‘ne Gemeinde natiirlich so 'ne politische Funktion haben. Miisste sogar, vielleicht. In so ’ner
Gesellschaft. (Mevlana II., S. 70)

Allein aus dem Faktum, Angehdrige einer Minderheit zu sein, ergibt sich fir die Ju-
gendlichen die Notwendigkeit einer Interessenvertretung. Tatsdchlich wird aber, wie
in der folgenden Sequenz, die reale Einflussmoglichkeit der Gemeinden gering ein-
geschitzt.

HILF.: Wenn es um die Frage geht, wie die Gesellschaft insgesamt mit Minderheiten umgeht,
konnt ihr euch vorstellen, dass die Gemeinden einen Einfluss darauf nehmen koénnten, dass die
Gesellschaft toleranter gegeniiber Einwanderern wird? (Mevlana II., S. 12)

M.: Ich weil3 nicht, ob die Gemeinde groBen Einfluss auf die Gesellschaft nehmen kann, oder
hat? Das weil3 ich nicht. Ich glaube nicht. (Mevlana IL., S. 13)

HLF.: Habt ihr eher die Vorstellung, dass die nach innen arbeiten? (Mevlana II., S. 13)
M.: Ja. Leider. Das ist das Problem. (Mevlana II., S. 13)

HLF.: Dann sag’ doch mal, wie du dir das besser vorstellen kénntest. Was du da fiir Ideen hit-
test. (Mevlana II., S. 13)

M.: Ich wei} nicht. Die Gemeinde sollte sich mehr mit der Gesellschaft befassen, also mehr mit
der Gesellschaft zu tun haben als nur mit sich selber. Das wird eben heutzutage nur so gemacht
in den Moscheen, dass die halt, was die machen und die ganzen Gespriche, halt #«r in der Mo-
schee gemacht werden, und auch da bliben, nicht fiir die AuBenwelt zuginglich sind, fiir die
Gesellschaft. Das ist das Problem. (Mevlana II., S. 13)

Sa.: Es wird vielleicht n bisschen zu viel fiir ‘'ne Gemeinde, fiir 'ne islamische Gemeinde, wenn
man sich tberall hin verflechtet. In der Gemeinde gibt es eigentlich so viel zu tun, da ist das
Café, die Jugendarbeit ist da, Qurian-Kurs, Gebetsraum, dies und das — darum muss sich die
Gemeinde eigentlich kimmern, aber es kann natiirlich sein, dass da irgendwas anderes noch,
dass da irgend 'ne andere Gemeinde zu Stande kommt, und die dann speziell noch ’n bisschen

237

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

anders arbeitet, nicht auf islamischer Ebene, sondern so ’n bisschen auf politischer Ebene, dass
die sich dann fiir diese Probleme speziell einsetzen kann. (Mevlana II., S. 13)

Dass die Gemeinden nur nach innen arbeiten wird von einem Jugendlichen beklagt,
und es klingt ganz dhnlich, wie die an anderer Stelle an der ersten Generation kriti-
sierte Haltung, sich zu lange nur mit sich selbst und seinesgleichen beschiftigt zu
haben. Doch dann heif3t es, angesichts der Aufgabenfiille der einzelnen Moscheen,
dass diese Aufgabe im Grunde genommen eine Uberforderung darstellt; vielleicht
misste sich, so vermutet dieser Jugendliche eine eigenstindige Gemeinde (sic!) nicht
auf dslamischer, sondern auf politischer Ebene um solche Fragen kiimmern.2s+

HLF.: Kénnen die Moscheegemeinden helfen, den Respekt der Nicht-Muslime, der Deutschen
gegentiber dem Islam zu erhShen? (Fatih I, S. 12)

F.: Ich glaub’ schon, eben durch Veranstaltungen. Tag der offenen Moschee und so. Das glaub’
ich schon. (Fatih II., S. 12)

A.: Damit man vertrauter wird. Dass man keine Grenzen zieht — keine Vorurteile hat. Dann
wird man auch lockerer. Wenn man sich versteht, dann kann man auch lockerer reden. Und
dann auch irgendwas aufbauen. FreundschaftsmiBig. (Fatih II., S. 12)

Im Vordergrund stehen auch hier Bestrebungen, die auf eine Verinderung der I7or-
urteile der Aufnahmegesellschaft zielen. Im Grunde handelt es sich dabei immer wie-
der um Variationen des Selbsthilfegedankens. Die Gemeinden bilden eine Struktur —
oder sie sollten es tun —, die nicht nur den Mitgliedern Unterstiitzung gewihrt, sei es
bei sprachlichen Barrieren in Zusammenhang mit Behérdengingen, sei es direkte
Flichtlingshilfe, jedoch vor allem, indem sie Vorurteile abbauen helfen. Wenn die
Vorurteile erst tiberwunden seien, heil3t es, dann &ann man lockerer reden und irgendwas
anfbanen.

Perspektivisch geht es fiir die Jugendlichen darum, dass die Gemeinden in eine
Beziechung zur Gesellschaft eintreten, dass sich die einzelnen Muslime klar machen,
welche Stellung sie in dieser Gesellschaft einnehmen und wie sie mit ihren Werten umgehen
kénn(t)en. Die Moscheen werden hier quasi zu Einrichtungen, die personell und von
ihrem eigenen Wertebestand her in der Lage sind (oder in absehbarer Zukunft sein
werden), Muslime durch Erziehung und Bildung auf die Gesellschaft vorzubereiten.

284 1In dhnlichen Zusammenhingen wurde in den Interviews nach denkbaren zuktnftigen islami-
schen Parteien in Deutschland gefragt. Abgesehen von einigen 14-Jdhrigen, die auf forciertere
Nachfrage nur widerstrebend einrdumten, dass man sich so was ja ,vielleicht* vorstellen konnte,
lehnte die Mehrheit der Jugendlichen diese Méglichkeit deutlich ab, und vertrat dagegen, dass
tirkische (muslimische) Einwanderer sich in bestehenden deutschen Parteien engagieren und so
ihre Anliegen in die Parlamente tragen sollten. Es wurden auch durchaus Beispiele genannt, wie
ein solches Engagement ausschen konne: neben einigen Kommunalpolitikern kennen etliche
Jugendliche so Cem Ozdemir, ein prominenteres MdB fiir Biindnis 90/Die Griinen, und be-
griifien im Grundsatz seine Arbeit — mit Einschrinkungen bezogen auf die ,Kurdenfrage*.

238

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

0.A.: Wie viele Muslime soll’s in Deutschland geben? — zwei, drei Millionen? 17 Millionen?
Wenn die wirklich den Islam ausleben wiirden, mich mit einbegriffen, dann wirden sich viele
Probleme von selbst 16sen. Auf der anderen Seite, natiirlich, miissen die auf jeden Fall auch in
der Gesellschaft aktiv werden. Weil, ich glaube, die Moscheen haben das Zeug dazu, die Leute,
die Muslime irgendwie auf die Gesellschaft vorzubereiten. Weil dadurch, dass ich zum Beispiel
vieles iiber meine Religion gelernt habe, habe ich 'n viel besseren Uberblick gekriegt: Was fiir *ne
Stellung nehme ich in dieser Gesellschaft ein. Ich hatte eine lange Zeit, da wusste ich nicht, ob
es richtig ist, wenn ich zum Beispiel anfange, mich deutsch zu fiiblen, dentsch zu verbalten. Und ir-
gendwie merkte ich nach ’ner Zeit, dass da eigentlich ziberhanpt nichts dagegen spricht, dass man
sich irgendwie deutsch #nd turkisch verhilt nach ’ner Zeit, sozusagen, dass man viele Werte
tbernimmt. Und ich merk’ dann so, die Deutschen, die machen das, die 7/ fiir richtig gehalten
hab’. Das will sogar der Islam. Aber das wusste ich vorher gar nicht. Und plétzlich ist das kein
Thema mehr, das ich sage, ich mach’ das gerne und das ist sogar richtig, dass ich das mache.
Und dadurch wird vieles einfacher fiir mich. Und das ist sozusagen dieses optimistische Ziel,
was ich vor Augen habe. Und dafur, finde ich, sollten die Gemeinden halt fiir die Muslime aber
auch fiir die Gesellschaft viel tun. (Eyup-Sultan, S. 39f)

Aber auch diese gemeindlichen Moglichkeiten sind von Bildung abhingig; der nicht-
muslimischen Umgebung wird Unkenntnis des Islam attestiert, die zuerst dadurch zu
tberwinden sei, dass Muslime sich ihrer Religion durch Lernen vergewissern und
dadurch in den Stand versetzt werden, sie nach aulen zu vertreten und gegebenen-
falls zu verteidigen. Sprachliche Schwierigkeiten, die heute noch vielfach den Kon-
takt zwischen Gemeinden und Gesellschaft belasten, sehen die Jugendlichen als —
mit ihrer Generation — erledigt an.2

0.A.: Ich merke, das Problem ist in erster Linie, dass die Information fehlt. Viele Vorurteile
bestehen aufgrund von Unwissenheit, habe ich so den Eindruck. Wenn ich mit einem Deut-
schen ein paar Mal ins Gesprich komme, einem Unwissenden, und wenn wir dann schon eine
gewisse Ebene erreicht haben, wenn er mir wirklich die richtigen Fragen stellen kann, die ihn
witklich driicken, wo er sich sozusagen nicht mehr geniers, da irgendwie zu fragen, ,,ey, sag’ mal,
warum betest du eigentlich? Das ist doch Quatsch, diese Ubungen zu machen!®, weil: das wiirde
ein normaler Nicht-Freund nicht fragen. Und wenn ich dem dann das erzihle, dann geht der ganz
anders damit um. Diese Méglichkeit zu schaffen, sollte versucht werden. Das kénnen Gemein-
den ecigentlich ganz gut ibernehmen, glaube ich. Wenn du zum Beispiel als Deutscher vor zehn
Jahren in eine Gemeinde gekommen wirst, dann hittest du keinen Deutschsprachigen gefun-
den. Und jetzt sind schr viele da, die die Deutsche Sprache beherrschen. Und sogar das Wissen
haben. (Eytip-Sultan, S. 40)

O.D.: Letztendlich, wie du sichst, es miissen immer Dolmetscher da sein. Und natiitlich gibt es
immer beim Dolmetschen die Verluste. Und man kennt auch nicht die Fachbegriffe. Also das

muss man immer einkalkulieren. (Eyiip-Sultan, S. 40)

HIF.: Aber das hort ja mit eurer Generation endgliltig auf. (Eyiip-Sultan, S. 40)

285 Aber auch die Fihigkeit, in der Landessprache zu kommunizieren, ist abhingig von Bildungs-
erwerb. Die Kritik an die Versiumnisse der Elterngeneration wurde oben bereits gezeigt (s.
Abschn. 4.1).

239

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

O.D.: Ja, eben, das Beispiel: Es 16sen sich gewisse Probleme auch auf. Es wird dieses Problem
nicht mehr geben, sondern ihr wiirdet wahrscheinlich in zehn Jahren einen Imam vor euch ha-
ben, der perfekt Deutsch spricht. Das wird zur Rege/ werden, in finf bis zehn Jahren. Und ihr
wetdet dann Leute haben, die den Islam vielleicht gréBtenteils in der Deutschen Sprache gelernt
haben, das heil3t, die die Fachbegriffe auch zibersetzen kénnen. (Eytap-Sultan, S. 40)

Um wiederum nach politischen Wirkungsfeldern der Gemeinden zu fragen, wurde in
der nichsten Sequenz eine Analogie zu den (Grof3-)Kirchen hergestellt — und in die-
sem Rahmen war es méglich, deutsche und tiirkische Umgangsweisen mit dem Ver-
hiltnis von Religion und Staat zu diskutieren. Das deutsche Modell wurde dabei ein-
deutig dem tiirkischen Laizismus?¢ vorgezogen. Und am Beispiel der Kirchen
konnten die Jugendlichen deutlich machen, wie sie tatsichlich politisches Handeln
bzw. politische Stellungnahmen religi6ser Gruppen, also auch der muslimischen,
begreifen und befiirworten.

HIF.: Bei den Kitchengemeinden ist es ja schon so, dass die politischen Einfluss haben, nicht
direkt, die sitzen ja nicht als Kirchengemeinden im Parlament, aber es ist schon so, dass die
Kirchen sich in bestimmte politische Debatten der Gesellschaft einmischen. Sollten das die
Moscheegemeinden auch machen? Zum Beispiel die Frage: Doppelpass? (Eyiip-Sultan, S. 41)

0.D.: Also ich muss sagen, ich bin fiir eine letztendliche Losung im Fall ,Doppelpass®, die wirk-
lich ans der Gesellschaft kommt, und ein Tei/ dieser Gesellschaft ist nun mal eine kirchliche Ge-
meinde, da versammeln sich immerhin Leute. Und ich finde es sehr gut, dass gewisse Diskussi-
onen, Auseinandersetzungen in der Kirche stattfinden. Wieso nicht? Wieso soll man die Kirche
ausgrenzen. Ich finde, man kann sich witklich da hinsetzen und dariiber reden. In der Kirche.
Es sollen halt auch Christliche was dazu sagen. Auch ein Pastor, ein Pfarrer. Wieso soll die Reli-
gion nicht einbezogen werden? Was ist so schlecht an der Religion? (Eytip-Sultan, S. 41)

HLEF.: Das passiert aber ja auch. In bestimmten Fragen melden sich die Kirchen ja zu Wort.
(Eytip-Sultan, S. 41)

O.D.: Ich finde das auch okay. Ich finde, das kommt sogar zu kurz, auch wenn es vielleicht zu
meinem Nachteil ist. Wieso soll man diese strikte Trennung von Staat und Religion [vornehmen;
HLF] — das verstehe ich nicht. Das ist der Staat, und das Religion? Iech habe 'ne Religion und sobald
ich im Dienste des Staates bin, habe ich meine Religion abgelegf? [...] Und ich finde auch, Beispiel,
die CDU hat sich im Paragraph 218 wirklich der Kirche angeschlossen. Es war ja quasi die Aus-
sage der Kirche, die sie formuliert haben, und die sie auch in der Gesetzgebung haben wollten,
das ist kein Problem fiir mich. Auch in diesem Kruzifix-Fall. Das ist okay, ich meine, das ist 'ne
Demokratie, die haben sich zu Wort gemeldet, und wenn wirklich eine CDU, Christlich Demo-
kratische Union, und wenn man sagt, das ist so ’n Riesenanteil einer Bevélkerung, der christlich
ist, und der wirklich eine christliche Partei wihlt, ihr politisches Gehor, dann ist es okagy. Da ist
nun mal ’n Volumen, ’ne Menge da. Und sonst wiirden sie halt die Christlichen nicht wihlen.
Da wiirden sie ’ne andere Partei wihlen. Darum finde ich, es kann ruhig in ’ner Kirche stattfin-
den, ich finde auch, ’n Pfarrer sollte auch dazu was sagen, 6ffentlich, man sollte ihn nicht ein-
schrinken. Wieso nicht. Er hat nun mal seine Grundlagen aus der Kirche und er sagt sie auch.
(Eyiip-Sultan, S. 41f.)

286 S. dazu S. 129f.

240

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HIF.: Na ja, das Schwierige ist, dass die politische Sphite nie unumstritten ist. (Eyiip-Sultan, S.
42)

O.D.: Also, dass es in Deutschland éeire strikte Trennung [von Religion und Staat; HLF] gibt,
das finde ich gut. Man kann ja sogar eine gewisse Finarbeitung [im Sinne von Verflechtung;
HLF] noch vertiefen. Ich wiirde sagen, wenn’s umgekehrt wire — strikte Trennung — dann wiit-
den gewaltige Probleme entstehen. Diese Trennung — zum Beispiel, man macht das ja in der Tur-
kei. Das ist fiir mich, wie wenn man gegen 'ne Wand rennt. Also, ich komm’ damit iberhaupt
nicht klar, wenn die in der Ttrkei dariiber reden. Ein Beispiel: ich habe letztens einen Artikel
gelesen, das ging um den tiirkischen Botschafter in Bonn, und der hat gesagt, sein letzter Satz
wat, also sein statement halt, ,wir sind halt laizistischer als die Deutschen, wir geben halt nicht nach jeder
staatlichen Feier gleich in die Kirche*, oder so. Wieso soll der Mensch das #icht machen? Bezichungs-
weise, ich wurde gewihlt und gehe jetzt in die Kirche. Wieso nich?? Wenn das meine Art ist, mich
zu vergniigen — die Leute kénnen sich ja nicht vorstellen, wenn sie in die Kirche gehen, sich zu
vergniigen — und wenn das meine Art ist, dann gehe ich da eben hin. Ob ich in die Disco gel’,
oder da hin, das ist nicht dez Problem. Und wenn ich in einem demokratischen Staat lebe, dann
gehe ich halt in die Kirche. (Eyiip-Sultan, S. 42)

H.: Der [tirk. Botschafter; HLF] tut so, als hitten die *n 1orzeil, weil sie nicht mehr in die Mo-
schee, nicht mehr in die Kirche gehen — (Eytip-Sultan, S. 42)

O.D.: — sie schen das vielleicht als entwickelt an. Es gibt auch Menschen, die sagen klar, strikte
Trennung [von Religion und Staat; HLF], aber ich verstehe das nicht. Wenn letztendlich eine
Fundamente auf dem Islam gegriindet sind, oder auf dem Christentum, dann bringe ich das
gewissermallen cin. Jeder hat natiirlich zu beachten: Dieser Staat hat eine Verfassung und ein
Grundgesetz. Man muss das immer natiirlich in einem Spiel sehen, also man muss immer sehen,
was passt und was passt nicht. (Eytip-Sultan, S. 42)

Daraus, dass sie den Kirchen das Recht auf politische Positionen selbstverstindlich
zugestehen, auch und gerade solche?’, die Muslimen suspekt erscheinen missen,
leiten diese Jugendlichen analoge Rechte fiir die islamischen Gemeinden und ihre
Verbinde her. Dass der Botschafter der Tirkei anldsslich eines Antrittsbesuchs in
Bremen auf jovial-paternalistische, fast herablassende Art und Weise die hiesige Pra-
xis des Verhiltnisses von Religion und Staat bzw. Religion und Politik kritisiert hat,
konnen die Jugendlichen nur a/bern finden.

Genauso gibt es aber Jugendliche, die an der laizistischen Tradition unbedingt
festhalten (wollen), und Religion und Politik als verschiedene Welten betrachten. Die
Politiker, wie es am Beispiel der Neuordnung des schulischen Religionsunterrichts
deutlich gemacht wird, sollten zwar auf die Bediirfnisse der Gemeinden riicksichts-

287 Der von dem Jugendlichen zitierte ,Kruzifix-Fall‘ stellt insofern ein besonderes Problem dar, als
fir Muslime in der figiirlichen Darstellung Jesu, um von dessen Gottessohnschaft gar nicht erst
zu reden, eine im Grunde genommen noch irgere Blasphemie liegt als etwa in einer bildhaften.
Wenn den Kirchen hier ausdriicklich das Recht auf die politische Betitigung — hier: die po/itische
Mobilisierung der Bevolkerung fiir das Verbleiben von Kruzifixen in Schulen — eingerdumt
witd, zeigt das m.E. auch, dass und wie die Jugendlichen auf eine insgesamt pluralistische Ge-
sellschaft optieren!

241

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

voll eingehen — andererseits missten diese sich jedoch mit Forderungen an die Poli-
tik zurtickhalten.

HILF.: Und wenn man die Gesellschaft nsgesamt anguckt, glaubt ihr, dass die Gemeinden da ’ne
Rolle spielen fiir die Gesellschaft? Wenn man die Kirchen anguckt, da gibt es ja kaum cine ge-
sellschaftspolitische Frage, zu der sie sich nicht duBBern. Es gibt oft in der Politik Probleme und
Auscinandersetzungen, wo die Kirchen sich einmischen. Sollten die Moscheegemeinden das
auch machen? (Mevlana IL, S. 12)

Se.: Das denke ich eher nicht. Da muss man unterscheiden zwischen Politik und Religion. Denn
das sind zwei verschiedene — Welten — oder so. (Mevlana II., S. 12)

HILF.: Aber wenn es zum Beispiel darum geht, meinetwegen islamischen Religionsunterricht in
den Schulen einzufordern, das wire ja auch eine politische Sache, wenn man das macht. (Mevla-
na IL, S. 12)

Se.: Ja, okay, aber die Politiker sollten zumindest im islamischen Gedanken darauf eingehen, aber
nicht dass die Gemeinden jetzt einfach dahingehen und sagen: Ihr misst das machen! Das mei-
ne ich. (Mevlana II., S. 12)

HLF.: Also, sie sollen keine Forderungen stellen? (Mevlana I1., S. 12)

Se.: Keine Forderungen, nein, nur die Politiker sollten natiirlich auch Riicksicht darauf nehmen.
(Mevlana II., S. 12)

Wo aber in den Gemeinen tatsichlich politisch argumentiert wird, und das geschieht
in der Regel abhingig von den jeweiligen Dachverbandszugehérigkeiten und deshalb
hiufig angebunden an innertiirkische politische Auseinandersetzungen, gibt es daran
von den Jugendlichen harsche Kritik. Oberflichlich meint diese Kritik zunichst die
Mitglieder der jeweils anderen Dachverbinde. D.h. Mitglieder von DITIB-Gemein-
den werfen solchen aus Mil/i-Giriis-Gemeinden gern vor, dass sie politisches Interes-
se an Religion hitten, dass sie den Islam fiir (partei-)politische Zwecke instrumenta-
lisierten. Umgekehrt lautet der Vorwurf, gerade in DITIB-Gemeinden wiirde die
Sache des tiirkischen Staates betrieben, die Aocas seien nicht nur Beamte des Staates,
sondern nicht selten auch seine Agenten, die ihre Predigten nach amtlichen Direkti-
ven gestalteten und Dossiers iiber Gemeindeglieder und deren Umfeld verfassten
und an Geheimdienste weitetleiteten. Unter Angehdrigen der ersten Generation gab
es wegen dieser gegenseitigen Einschitzungen bis an Feindschaft reichende Ableh-
nungen; fiir viele Jugendliche aber sind diese Einstellungen nur Relikte der alfen tiir-
kischen Auseinandersetzungsformen, die sie ablehnen und tberwinden wollen. Aus-
geprigter ist diese Tendenz allerdings bei M//i-Goriig-Mitgliedern zu finden; Jugend-
liche in DITIB-Gemeinden halten zwar eine solche Entwicklung fiir wiinschenswert,
sind aber einigermafBien pessimistisch hinsichtlich ihres méglichen Erfolgs.

242

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

4.4.4 Dachverbénde

Im Rahmen dieser Untersuchung wurden Jugendliche aus vier Dachverbidnden be-
fragt, drei aus einer ATIB-Gemeinde, von denen einer jedoch sich eher dem Dach-
verband ADUTDF2$ zuordnet, acht aus DITIB-Gemeinden und 16 Jugendliche aus
Milli-Goriig-Gemeinden. Alle Jugendlichen gaben an, zumindest gelegentlich auch
Gemeinden anderer Dachverbinde aufzusuchen. Manche haben im Laufe ihres Le-
bens u.U. mehrfach Gemeinden und/oder Dachverbinde gewechselt. Ein Jugendli-
cher sagt von sich, er sei tiberall schon gewesen. Hiufig hingen solche Wechsel mit
Umzigen von einem Stadtteil in einen anderen zusammen; in jlingster Zeit, seitdem
das Angebot der gréfieren Gemeinden deutlich an Attraktivitit gewonnen hat, kann
auch darin ein Wechsel begrindet sein. Insgesamt stellen die islamischen Gemeinden
in Bremen ein zwar lockeres, aber doch funktionierendes Netzwerk dar. Viele der
befragten Jugendlichen kennen sich untereinander, pflegen Freundschaften tiber das
ganze Stadtgebiet, wobei Gemeinde- und Dachverbandszugehérigkeiten und auch
politische Orientierungen, seien sie nun durch Gemeinde, Dachverband oder an-
derweitig begriindet, keine absolute Grenze darstellen. Unter Umstinden kénnen
enge Freunde in rivalisierenden Parteien Mitglied bzw. Aktivisten sein, und ihr En-
gagement triagt der Freundschaft keinen Abbruch. Oder Jugendliche engagieren sich
in der Kinder- und Jugendarbeit einer Gemeinde, obwohl sie gerade diese Gemeinde
aus politischen Grinden gerade #icht migen, nur weil sie es fur wichtig halten, dass in
einem Stadtteil, der sonst keine Alternativen bietet, tiberhaupt ein kinder- und ju-
gendspezifisches Angebot besteht.

Eine engere Identifikation mit einer Gemeinde findet sich vor allem in den gro-
Beren Gemeinden jeweils von DITIB und Milli Gariis. Fiir den VIKZ, den Dachver-
band der Islamischen Kulturzentren, steht gleiches zu vermuten, allerdings wurden
aus den bereits erwidhnten Griinden keine Jugendlichen dieses Verbands in die Un-
tersuchung einbezogen. Wahrscheinlich wire die Verbundenheit bei letzteren auch
anders begriindet: Sie lieBe sich kaum, wie bei DITIB und Milli Giriis, aus der Att-
raktivitit der Gemeinden und ihres Angebots erkliren. Deren (heimliche) Zentral-
moscheen haben tber das Stadtgebiet groBle Strahlkraft fiir die Jugendlichen. Die
neue Fatih-Moschee, architektonisch und von der GréBe und der Komplexitit ihres
Angebots die beeindruckendste Bremer Gemeinde, wird von sehr vielen Jugendli-
chen als Prototyp einer Moschee in Deutschland, als Vorbild und Wegweiser in die
Zukunft aufgefasst, selbst wenn politische Vorbehalte geltend gemacht werden.

Die befragten Jugendlichen priferieren verschiedene — hiesige — Parteien. Auch
wenn hier nicht im Sinne einer reprisentativen Umfrage befragt wurde, kann doch
festgestellt werden, dass die allermeisten, wenn sie denn wihlen dirften, ihre Stim-
men solchen Parteien giben, die dem deutschen Spektrum angehéren. Viele haben

288 Religioser Dachverband der ,Grauen Wélfe!, von dem sich ATIB abgespalten hat.

243

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

mit der CDU sympathisiert. Nach der ,,Doppelpass-Debatte” um die Reform des
Staatsburgerschaftsrechts hat die Partei allerdings deutlich, in der Regel zugunsten
der SPD, vetloren. Einige stehen Bundnis 90/den Griinen wegen deren Eintreten
fur Migranten, Auslinder und andere Minderheiten nahe, hegen allerdings auch
Zweifel gegeniiber der Partei, weil sie etwa ihre Haltung zur Kurdenfrage ablehnen.
Fir die FDP hat sich kein Befragter ausgesprochen.

Weit schwieriger war das Verhiltnis zu tlrkischen Parteien abzufragen. Einer-
seits haben insbesondere jingere Teilnehmer gesagt, dass tirkische Politik sie nichts
(mehr) anginge, wihrend von idlteren zu héren war, dass sie die erste Generation
kritisierten, weil fur sie Politik immer noch das sei, was in der Tturkei stattfinde. An-
dererseits waren die Jugendlichen deutlich vorsichtig, offen fiir eine bestimmte tiirki-
sche Partei einzutreten. Ein einziger offenbarte &ritische Sympathie fir die ,Grauen
Wolfe®; zwei Befragte, von denen ich aus anderen Quellen sicher weil3, dass sie junge
Funktionire der zugehorigen MHP2 sind, verschwiegen dies tunlichst. Bei vielen
Jugendlichen aus Mi//i-Giriis-Gemeinden kann von einer Nihe zur fritheren Refab-
und heutigen Fagiler-Partei ausgegangen werden — allerdings wurde sie selten direkt
bekundet, sondern eher tiber Umwege, wenn etwa nach dem drohenden neuerlichen
Verbot dieser Partei gefragt wurde, und es darauf hiel3, Fagiles wiirde doch nur fiir die
Menschenrechte der Muslime kdmpfen. Manchmal hie3 es auch, noch verklausulierter,
man wiirde &ezne Partei wiblen, die sich gegen den Islam wendet. Mit Bezug auf innertirki-
sche Debatten ist das dann doch wieder eine recht deutliche Stellungnahme.

AuBer den Teilnehmern eines Interviews, die insgesamt zu den Jingeren des
Samples gehoren und sich vielleicht durch die Fragen aufs Glatteis haben fithren las-
sen, lehnen aber alle Befragten Neugriindungen islamischer oder migrantenspezifi-
scher Parteien zusitzlich zum deutschen Parteienspektrum ab. Sie befiirworten da-
gegen ein Engagement Einzelner in den bestehenden Parteien.2%

289 ,,MHP — Milliyetei Hareket Partisi — Partei der nationalistischen Bewegung?, rechtsradikale, akti-
vistische Partei, die fir eine Vielzahl der vor 1980 vertbten politischen Morde verantwortlich
gemacht wird. [...] In einer Zeit, da wesentliche Elemente der von ihr vertretenen Politik ver-
witklicht sind, verwundert es nicht, dass heute in den Fihrungskadern aller rechten und kon-
servativen Parteien ehemalige MHP-Funktionire an einflussreichen Stellen zu finden sind“
(Seufert 1997: 85, Anm. 78). An anderer Stelle weist Seufert (1999: 291f.) unter Vorbehalt auf
zumindest eine gewisse Nihe der DITIB-Leitung zur Tiirk Fiderasyon, einem ,,Ableger” der
MHP hin. Deren Mitglieder ,,wiirden in aller Regel die Gebete in den der Dzyanet angeschlosse-
nen Moscheen verrichten®. Das entspricht auch Bremer Verhiltnissen: So gab es, auBerhalb
von ATIB und ADUTDF, nur bei Jugendlichen aus der DITIB Sympathiebekundungen fiir die
MHP; auBerdem war zu horen, dass in mindestens einer der DITIB-Gemeinden Vorstandsmit-
glieder (u.a. der Vater eines Befragten) zugleich der MHP angehoren.

290 Laut einer dpa-Meldung vom 03.09.01 berichtet der bayerische Verfassungsschutz von Partei-
grindungs-Vorbereitungen ,,islamistischer Extremisten®, gemeint sind die Mitglieder der Ma/i
Gariis, die ,,auf Hochtouren® liefen. Die Milli Giriis bemuhe sich um ein ,,rechtlich unangreifba-
res Erscheinungsbild und empfehle ihren Mitgliedern die Annahme der deutschen Staatsbiir-
gerschaft, damit sie die neue Partei auch wihlen konnten. In diesem Zusammenhang fordert
der bayerische Innenminister, ,,das bundesweit alle Einblirgerungsantriige von Islamisten auch
vom Verfassungsschutz iiberpriift werden* (Weser-Kurier Nr. 205 03.09.01: 2).

244

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HIF.: Kénnt ihr euch vorstellen, dass es hier in zwanzig, dreiBlig Jahten Parteien geben witd, in
denen sich Muslime zusammentun, um ihre Interessen zu vertreten? (Fatih 11., S. 12)

A.: Nein, wiirde ich nicht sagen. (Fatih IL, S. 12)

HLF.: Wirdest du nicht sagen, dass es die gibt, oder wiirdest du das nicht gut finden? (Fatih II.,
S. 12)

A.: Wiard” ich nicht gut finden. Ich finde, die [Parteien; HLF], die es jetzt gibt, sind eigentlich
ausreichend. (Fatih 1L, S. 12)

HIF.: Na ja, es gibt ja auch “ne CDU, also ’ne Christlich Demokratische Union — (Fatih II., S.
12)

A.: —ja, na gut, man kénnte vielleicht in *ne Partei reingehen — (Fatih 11., S. 12)
HLF.: — von denen, die’s schon gibt? (Fatih IL, S. 12)

A.: Ja. Und sich dort dann fiir Rechte fiir die Turken einsetzen. Wir leben ja auch hier in
Deutschland. Also miissen wir auch natiirlich unsere Rechte vertreten, sonst [lacht] wirde sich
das ja nicht lhnen. Ich glaub’ nicht, dass die anderen dann fiir uns denken. Da muss man schon
Eigeninitiative zeigen. (Fatih I1., S. 12)

Dieselben Jugendlichen sprechen sogar den Dachverbinden, wie vorher schon den
Gemeinden jedes Recht auf politische Stellungnahme ab, und sei es auch nur auf
Migranten oder gesellschaftliche Prozesse beschrinkt. Die Dachverbidnde, immer
auch Ausdruck fiir Bindungen an bestimmte tirkische Interessen, entweder die der
Regierung (DITIB) oder aber Patteien (Milli Gariis, ATIB und ADUTDF), werden
eben wegen dieser Bindungen kritisiert, politisch mit der Aussage, Politik ist das, was
hier stattfindet, religids mit Stellungnahmen, wie im folgenden Interviewauszug:

HLF.: Meint ihr, dass die Dachverbinde der Gemeinden auch ’ne politische Aufgabe haben?
Zum Beispiel: Fir die Rechte der Einwanderer einzutreten, oder die Rechte der zweiten, dritten
Generation? (Mevlana II., S. 69)

M.: Nee, glaub’ ich nicht. Ich weil nicht, ich hab’ mit den Verbinden weniger zu tun. I¢h bin ein
Muslim fiir mich selber und #icht fiir die Verbiande. (Mevlana 11., S. 69)

Dieser Jugendliche, der an anderer Stelle klar begriindet, warum er genau in dieser
DITIB-Gemeinde verkehrt und aus politischen Griinden #icht in einer benachbarten
Milli-Giriig-Gemeinde, erldutert aber die Priferenz zugunsten seiner Gemeinde eben
nicht politisch, d.h. er lehnt die Milii Giriis wegen ihrer politischen Aussagen ab,
woraus sich aber nicht der Umkehrschluss ziehen ldsst, dass er seine Gemeinde aus
politischen Grinden gewihlt hat.

HLF.: Geht ihr auch in die Fatih-Moschee? (Mevlana I1., S. 53)

245

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Klat, ab und zu. (Mevlana II., S. 53)
HLF.: Und kommen von da auch mal welche hierher? (Mevlana II., S. 53)
M.: Ja, klar. Also, Feznde sind wir ja nicht. [Lachen] (Mevlana IL, S. 53f.)

Sa.: Der Unterschied ist nur darin, dass die politisch ’n bisschen weiter gehen. Also hier wird
tberhaupt keine Politik gemacht in unserer Gemeinde. Aber Milli Giriis ist da ganz anders.
(Mevlana 11, S. 54)

M.: Da verbinden die Politik mit Religion, also, und wir hier nicht. (Mevlana IL., S. 54)

Sa.: Die sind ja praktisch ‘ne Gemeinde, die ne Partei in der Turkei richtig wnterstiitzt. Die sind
vollig in der Politik drinne. Da kommen auch Leute aus der Tirkei hierher und halten irgendwel-
che Reden in der Fatih-Moschee. Das sind Unterstitzer von einer Partei in der Turkei. Und die
Mevlana-Moschee hat damit weniger zu tun. (Mevlana II., S. 54)

Die Aussage, dass der Unterschied zur Milli Goriis nur darin zu sehen sel, dass die poli-
tisch 'n bisschen weiter geben weist genau wie die lachend getroffene Feststellung, Feinde
sind wir ja nicht, auf die trotz aller Divergenzen bestehende Gemeinsamkeit. Jugendli-
che aus DITIB-Gemeinden teilen im Grundsatz die Kritik an der politischen Situati-
on in der Tiirkei mit solchen aus der Milli Giriis. Uberall wird die tiirkische ,Kopf-
tuchpraxis‘, die bedeckten Frauen oder Midchen den Zugang zu Schulen, Universi-
titen oder dem Parlament verwehrt, abgelehnt, und alle Jugendlichen glauben zu
wissen, dass auch heute in der Tirkei der Qur'an-Unterricht nur unter gréferen
Schwierigkeiten erteilt werden kann. Die politische Fraktionierung der tarkischen
Bevélkerung spiegelt sich in den Augen der Jugendlichen zu ihrem groen Verdruss
in der Migration wider, zumal in der ersten Migrantengeneration. Fast alle Jugendli-
chen wiirden dementsprechend die Uberwindung dieser Spaltungen begriien. Al-
lenfalls in der Beurteilung der Aussichten solcher Bemithungen gehen die Meinun-
gen auseinander.

B.: Also eigentlich ist es ja so, dass es in der Tirkei aufgrund der politisch prekiren Situation zu
diesen Ausschreitungen, zu diesen Diskussionen kommt. Wenn man jetzt nach der Grundverfas-
sung geht, dann ist das in der Tirkei auch eigentlich alles erlaubt. Studieren mit Kopftuch — das
ist auch alles erlaubt. Nur aufgrund der Situation zurzeit, gibt’s in der Tirkei ziemlich viele
Probleme. Und da haben es sicherlich die Muslime hier in Deutschland um einiges einfacher.
Weil halt die politische Situation hier nicht so brisant ist wie zur Zeit in der Tirkei. (Mevlana 1.,
S. 36)

HLF.: Und diese politische Situation, stellt die sich auch unter den verschiedenen tiirkischen
Einwanderern dar? Gibt es unter den tiitkischen Einwanderern Konflikte? (Mevlana 1., S. 306)

B.: Ich kann ein sehr einfaches Beispiel sagen, was du vorhin schon angedeutet hattest: frither
gab es zum Beispiel die Moschee in AG Weser [ehemalige Bremer Grofiwerft; HLF], wo sie alle

246

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

zusammen im Wohnheim gebetet haben.?! Und aus dieser einen Moschee sind dann zwei Mo-
scheen entstanden. Einmal die Mevlana-Moschee und die Fatih-Moschee. (Mevlana 1., S. 36)

HIF.: Aber heute versteht ihr euch doch ganz gut, oder? (Mevlana 1., S. 36)

B.: Die ditere Generation nicht, die Jugendlichen ja. Und der Grund, warum es zwei Moscheen gab,
war halt nur reine Politik. Sonst nichts. Aber jetzt ist es so, dass die von der Fatih-Moschee ge-
nauso oft hier sind wie wir dort?? [...]. Also hier, unterhalb der Moscheen gibt es, vor allem bei
den Jugendlichen, keine Probleme. Die Alteren mucken hier und da mal so’n bisschen auf, wegen
der Politik und so, aber das, was die unter Politik versteben, ist inzwischen schon was ganz anderes
als das, was wir unter Politik verstehen. Die [Alteren; HLF], also ein GroBteil von denen, sehen
Politik hier immer noch als die Politik, die in der Tiirkei gemacht wird. Nur kann es uns bier im Prin-
zip eigentlich schon wurscht sein, was in der Turkei gemacht wird, denn wir sind vielleicht mal
alle zweli, drei Jahre fiit’n paar Wochen in der Tirkei, sind dort am Strand oder bei Oma, Opa,
und das war’s. Fir uus ist wichtiger, was bier geschieht. (Mevlana 1., S. 36f.)

Insgesamt werden aber echer von Jugendlichen der Milli Goriis Hoffnungen auf eine
gemeinsame Zukunft aller Dachverbinde als ezze Organisation gehegt. Diejenigen
aus den DITIB-Gemeinden kénnen sich einen Zusammenschluss nur unter staatli-
cher Obhut vorstellen, und gehen — realistisch — davon aus, dass M:/l7 Goriis sich der
nicht unterstellen wirde. Andererseits ldsst das aber eben auch den Schluss zu, dass
sie sich in ihrer Organisation, gefithrt und kontrolliert durch staatliche tirkische Ot-
gane, recht wohl zu fithlen scheinen, dass sie den Staat geradezu als ordnende Kraft
auf dem ansonsten unsicheren Feld von Religion #zd Politik betrachten.23

291 Hinweis auf den gemeinsamen Ursprung der Fatih- und der Mevlana-Moschee in Bremen-
Gropelingen. Beide Gemeinden haben heute die Funktion von Zentral- oder Freitagsmoscheen
im Innenstadtgebiet fiir ihren jeweiligen Dachverband. Uber einige Jahre gab es zwischen bei-
den Gemeinden wenig Kontakt, sondern stattdessen offene Konkurrenz. Erst in den letzten
Jahren scheint sich eine vorsichtige Anndherung anzudeuten, die aber lingst nicht von allen
Gemeindegliedern und anderen Beobachtern der Szene begriifit wird. Auch dringt sich der
Eindruck auf, dass es insbesondere der Kolner Zentrale von DITIB nicht recht sein kann, wenn
beide Gemeinden einander niher riicken. Eigens zu priifen wire, inwieweit die beobachtbaren
Anniherungen — so haben in Bremen Mitglieder der Mevlana-Moschee fiir den Bau der Fatih-
Moschee Spenden gesammelt und begeistert deren Grundsteinlegung mit gefeiert — auf die Epi-
sode der Regierungsbeteiligung der damaligen Refah-Partei zurtick gehen, und ob sich in dieser
Phase das Klima unter den Dachverbinden veridndert hat. Meines Wissens sind diese Fragen
bisher nicht wissenschaftlich bearbeitet worden.

292 Richtig ist, dass manche Gemeindeglieder und Funktionire der Mevlana-Moschee weniger
Beriihrungsingste haben als andere. Fine endgiiltige, verbindliche Position ist aber noch lingst
nicht gefunden. So gibt es bis zu offenen Anfeindungen reichende Auseinandersetzungen in-
nerhalb der Gemeinde, wie mit der Nachbargemeinde verfahren werden soll. — Die oben zi-
tierte Aussage, dass Jugendliche Mitglieder bzw. Besucher sich gleichhiufig gegenseitig besu-
chen, scheint mir zumindest nicht realistisch. Jugendliche aus derselben Gemeinde, die weiter
untern zitiert werden, nehmen denn auch ganz andere Standpunkte zu den verschiedenen
Dachverbinden ein.

293 Dazu passt, dass ein Jugendlicher aus einer DITIB-Gemeinde mir am Rande eines Interviews
erzihlte, er sei schon ein Mal in die Kélner Zentrale des Dachverbands gebeten worden und
dort mit einem Dossier tiber seine Person konfrontiert worden, das nicht nur seinen ,religiésen
Werdegang’, also verschiedene Gemeinde-Zugehorigkeiten und Aktivititen, sondern neben

247

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HILF.: Wirdet ihr das gut finden, wenn die verschiedenen Dachverbinde, die es hier von den
Moscheegemeinden gibt, also DITIB und Milii Griis und die ganzen anderen Vereine auch
noch, wenn die sich irgendwann mal zusammenschlieBen wiirden? (Mevlana I, S. 52)

M.: Ja, natiirlich. (Mevlana IL, S. 52)
HILF.: Und kénnt ihr euch auch vorstellen, dass das auch mal passiert? (Mevlana II., S. 52)
Sa.: Glaub’ ich nicht. (Mevlana I, S. 52)

M.: Bis jetzt ist das nicht passiert und ich glaub’ auch nicht, dass das irgendwann mal passiert —
(Mevlana I1., S. 52)

HLF.: — ja, ich hab’ oft das Gefiihl, ich weil3 nicht, ob das richtig ist, aber mein Eindruck ist,
, »»diese Dachverbandsgeschichten, die sind uns gar nicht so
wichtig®, also die wirden licber einen gemeinsamen Dachverband haben, weil sie die Unter-
schiede nicht so wichtig nehmen. Aber die ilteren Leute sind da viel empfindlicher. Die sagen,
,»nee, die sind politisch oder die sind politisch®. (Mevlana IL, S. 52)

dass die Jugendlichen alle sagen, also

M.: Die Frage stelle ich mir auch selber oft, warum die das so machen. (Mevlana IL, S. 52)

HIF.: Aber es kénnte ja sein, wenn eute Generation mehr Einfluss hat, wenn meinetwegen hier
in der Mevlana-Moschee der komplette Vorstand aus Leuten eurer Generation besteht, sagen
wit in zehn Jahren, finfzehn Jahren, dann kann es ja sein, dass sich da was dndert? (Mevlana II.,

S.52)
M.: Natiirlich. (Mevlana II., S. 52)
HLF.: Oder gibt’s da Konflikte mit dem tiirkischen Staat? (Mevlana I, S. 52)

Sa.: Der tiirkische Staat hat darauf tiberhaupt &einen Einfluss mehr. Auf die Verbinde, die hier
entstanden sind, da werden nur ein paar vom tiirkischen Staat kontrolliert. Also der Verband der
Mevlana-Moschee, der gehért zum Staat. Der wird vom Staat noch unterstitzt. Aber Milli Goriig
und so, das sind Dachverbinde, die hier entstanden sind. Die haben mit dem Staat weniger zu
tun. Und deswegen glaub’ ich nicht, dass die ganzen Dachverbinde sich irgendwann einmal zu
einem Verein zusammenschlieBen, weil das heilt ja dann, dass man zuriick zum Staat kommen
miisste. (Mevlana I1., S. 52f.)

Diese Argumentation wird wohl nur verstindlich, wenn man sich mit der genuin
tiurkischen Form des Laizismus vertraut macht: Einerseits sind Religion und Staat

weiteren Informationen auch seinen schulischen und beruflichen Bildungsverlauf detailliert auf-
fuhrte. Er berichtete ferner, dass der Dachverband keine Bedenken habe, solche Erkenntnisse
tber einzelne Personen auch in etwaigen (politischen) Auseinandersetzungen in seinem Interes-
se einzusetzen. Zum Beispiel sei anlisslich der Wahl eines Gemeindevorsitzenden, dessen bis-
heriges Wirken in den Augen der DITIB gelinde ausgedriickt zweifelhaft war, die Gemeinde
unmittelbar vor der Wahl mit Einzelheiten aus dessen Akte konfrontiert worden, worauf seine
Wiederwahl gescheitert sei. Erstaunt hat mich damals, dass der Jugendliche sich dadurch weni-
ger bespitzelt fiihlte, als dass er die Organisation, die solche Dossiers zu erstellen in der Lage
war, ob ihrer Stirke bewunderte.

248

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

absolut getrennt, andererseits hilt genau dieser Staat verwaltungsmiBige Strukturen
vor, die Gemeinden, Theologen und auch theologische Ausbildungen reglementie-
ren und bezahlen (so sind die Geistlichen der hiesigen DITIB-Moscheen Beamte
bzw. Angestellte des tlrkischen Staates). Aus speziell der bundesdeutschen Praxis
betrachtet sind solche Vorstellungen nicht frei von Paradoxien. Fir den Fall dieser
Jugendlichen ist schwer nachzuvollziehen, dass sie einerseits Mi/li Goriis und andere
Dachverbinde als unabhingig vom Staat betrachten, gerade weil sie bier — in der
Migration — entstanden seien, und es andererseits unvorstellbar finden, dass es zu-
kiinftig einen Zusammenschluss geben konnte, der nicht als ganzes unter staatlicher
Fihrung steht. Die Erkenntnis, der tirkische Staat hat daranf iiberhanpt keinen Einfluss
mebr, scheint nicht dem zu entsprechen, was sie tatsidchlich fiir wiinschenswert hal-
ten. Die Gemeinsamkeit, die so oft von und von so vielen Jugendlichen beschworen
wird, scheint hier, wenigstens fiir DITIB-Mitglieder doch aufgehoben. Die Ideologi-
sierung, die sonst den Alteren unterstellt wird und die die verschiedenen Lager ze-
mentiert, geh6rt im Ernstfall doch auch zum Riistzeug der Jungen, wenn sie auch
sich weniger vehement in ihren Auswirkungen zeigen mag. In der anschlieBenden
Sequenz wurde vor dem Hintergrund der Bemithungen um Kérperschaftsstatus, den
zu erlangen zentrales Anliegen fast aller Dachverbinde ist?4, nach den Méglichkeiten
eines Zusammenschlusses gefragt, und es heif3t, auch die Jugendlichen in der M/
Goriis wirden den Zusammenschluss ablehnen, wenn er wie fiir diese Gesprichs-
partner, nur unter einem staatlichen Dach denkbar ist.

HIF.: Verschiedene islamische Dachverbinde haben diesen Kérperschaftsstatus beantragt, und
da hief3 es aber immer, das sind ja viel zu viele verschiedene Organisationen, das musste schon
eine sein, um diese Rechte auch zu bekommen, um die gleichen Rechte zu haben, wie die Kit-
chen. Dafiir wire es schon wichtig, dass man da irgendwann mal hinkommt. (Mevlana IL, S. 53)

294 Turkische islamische Vereine und Verbinde (VIKZ seit 1980; IGMG tber den Islamrat seit
1996; vgl. Feindt-Riggers/Steinbach 1997: 18; 35) betreiben seit Langem den Versuch, ihre In-
stitutionen als Korperschaften 6ffentlichen Rechts anerkennen zu lassen. Sie argumentieren da-
bei mit der grundgesetzlich gebotenen Gleichstellung mit den christlichen Kirchen, von denen
selbst kleinste Denominationen keine Schwierigkeiten hatten, diesen Rechtsstatus fiir sich zu
erlangen. Dabei hat die geforderte Gleichstellung sowohl einen gesellschaftspolitischen (Aner-
kennung) als auch einen rechtlichen Aspekt: als rechtsfihiger Verband im Sinne des Kérper-
schaftsrechts stiinde man unter staatlicher Aufsicht und ndhme staatliche Aufgaben war. Das
allein hitte weitreichende Folgen — auch und gerade bei der Erziechung der Kinder und Jugend-
lichen. Zugleich sind aber diese Bestrebungen auch Teil einer politischen Konkurrenz der jeweili-
gen Verbinde, die sich durch den angestrebten Status Einflussméglichkeiten auf die tiirkische
community erhoffen. Dass den Gruppen oder einer von ihnen der Koérperschaftsstatus noch im-
mer nicht zugesprochen wurde, liegt nicht zuletzt daran, dass ,der Islam‘ eben nicht wie die
christlichen Kirchen in Deutschland ,verfasst® ist. Die in Deutschland tiblich gewordene Struk-
tur aus Moscheetrigervereinen und tibergeordneten Dachverbinden ist keine origindr islami-
sche! Problematisch ist, dass die staatlich geforderte Verfassung der Religionsgemeinschaften
dem Vorbild der Kirchen angelehnt ist, also eine personelle und eine territoriale Hierarchie for-
dert. Die aber ist dem Islam nicht zuletzt theologisch fremd. Vgl. dazu w.a. Albrecht (1995: 1-6),
Aries (1996: 353-356) und Kippenberg (2000: 106-116); s.a. Kap. 2, Anm. 12.

249

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Ja, klar, wichtig ist es schon, aber so wie’s aussicht, denk’ ich mal nicht, dass da irgendwann
ein Zusammenhalt entsteht, dass sich da zwei oder drei Verbinde oder die ganzen Verbinde zu
einem Verein zusammenschlieBen. Weil Mi/i Giriis zum Beispiel hat ja *ne ganz andere Denkwer-
se. Die Ideolggie ist ganz anders als hier in der Mevlana-Moschee. Und deswegen, okay, wir sind
vielleicht dazu bereit, alle Dachverbinde zu vereinen, aber das wiitde Milli Goriis anders sehen.
Auch die Jugendlichen, die dort aufgewachsen sind, die wiirden das auch anders verstehen. Weil
die wurden sagen, ,,Millf Goriis geht weiter®. (Mevlana II., S. 53)

HLF.: Die wiirden dann vielleicht sagen, wenn alle zusammen, dann aber unter unserem Dach?
(Mevlana I1., S. 53)

Sa.: Das vielleicht. (Mevlana II., S. 53)

M.: Das auf jeden Falll Nicht vielleich# Das auf jeden Falll (Mevlana 11., S. 53)

So sehr die Folgen der Trennung beklagt werden, steht ein Zusammenschluss doch
auBerhalb des Mdglichen. Genau die — scheinbare? — Uniiberwindlichkeit der Ge-
gensitze wird von Befragten der Mu//i Goriig kritisiert. Interessant ist, dass diese Kri-
tik aber nicht alle Gegensitze egalisieren will, seien sie nun politischer oder auch
religiéser Natur. Ein weiterer Gesprichsteilnehmer schildert die bestehenden Unter-
schiede als auch positiv und fordert eine gemeinsame, aber pluralistische Struktur. Zu
Beginn des Interviews hatte sich der betreffende Jugendliche versichert, ob er am
Ende Gelegenheit haben wiirde, ein Stasement zu Protokoll zu geben.

O.D.: — mein Statement — also was so’ne Entwicklung wire, worauf ich sehr hoffe, dass es so mal
eintritt, ist — also was mir zum Beispiel nicht gefillt, der Stand im Islam, sind so diese Seiten
Milli Goriis und Diyanet. Das gefallt mir iberhaupt nicht und ich hoffe, dass das durch die zweite
Generation abgeschafft wird. (Eyiip-Sultan, S. 107)

HLF.: — dass es dann einen gemeinsamen Dachverband gibt? — (Eyiip-Sultan, S. 107)

O.D.: — ja, genan. Dass diese Fronten, es gibt kleine Fronten, sie sind nicht so groB, und dass der
Einfluss der Ttrkei ein bisschen zuriickgedringt wird. (Eytip-Sultan, S. 107)

HLF.: Spielt das fiir eure Generation noch genau so ’ne grof3e Rolle? (Eytip-Sultan, S. 107)

0.D.: Nee. Uberhaupt nicht. Beispiel, ich bin eher bei Mi/li Giriis, mein Vater auch, die beiden
eher umgekehrt?%, aber fiir mich ist das {iberhaupt kein Problem. Die Alteren, die werfen das

295 Der Jugendliche, der sich hier an einem Interview mit einer DITIB-Gemeinde beteiligt, steht
eigentlich Milli Goriis niher. Die drei Befragten sind eng befreundet und durch die Verlobung
des hier zitierten mit der Schwester eines der beiden anderen Jugendlichen auch (demnichst)
verwandtschaftlich verbunden. Sie besuchen hiufig gemeinsam unterschiedliche Moscheege-
meinden und treten bei Veranstaltungen als eloquente Redner auf. Ein weiterer, stller Teilneh-
mer dieses Gespriachs war der aus der Tirkei zu Besuch weilende Sohn des Aocas, der, nicht des
Deutschen michtig, uns stindig mit frischem Tee versorgte und sich allenfalls ins Gesprich
einschaltete, wenn tiirkische Begriffe fielen. Immer wenn etwa der Name Mili Giriis genannt
wurde, duBerte er sich — zur Erheiterung der anderen Jugendlichen — abfillig iiber diese Organi-
sation.

250

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

gern zur Diskussion auf, hier und da, teils positiv, teils negativ. Die Jugendlichen — die sehen das
cher objektiver, die kénnen sich da raustrennen und sagen, ,,das ist bei denen gut und das ist bei
denen gut — das ist bei denen schlecht und das bei denen®. Die kénnen sich das auch zugestehen.
Bei den Alteren sicht das ein bisschen anders aus. So ’ne Traumvorstellung ist, wenn sich Diyanet
und Milli Goriig streiten, dass ein Deutscher sagt, ,,ey haltet mal die Klappe!®. So in der Art. Da-
mit die auch mal merken, was die eigentlich anrichten mit ihrer Einstellung. (Eytp-Sultan, S. 107)

HLF.: Fir die rechtliche Gleichstellung von Muslimen wire das wichtig, dass die das schaffen,
einen Dachverband zu bilden. Diese ganzen Geschichten mit dem Kérperschaftsrecht, die wer-
den ja immer deshalb abgelehnt, weil es keine gemeinsame Organisation gibt. (Eyiip-Sultan, S. 108)

H.: [leise| Danach sieht das aber #berbanpt nicht aus im Moment. (Eytip-Sultan, S. 108)

0O.A.: — das hat aber auch Vorteile, weil dadurch, dass es viele verschiedene Moslems gibt —
(Eytup-Sultan, S. 108)

O.D.: — die soll’s ja geben, aber die sollen sich letztendlich in einem Dachverband — (Eyiip-Sultan,
S. 108)

0.A.: — ja natiitlich, aber, ich sag’s mal so, einen Vorteil haben wir erreicht: Friiher war das ja so
extrem, dass in der einen Moschee die anderen nicht gebetet haben. So extrem soll’s ja gewesen
sein. Heutzutage ist das so, dass die Imame sich gegenseitig besuchen. Der eine da vorbetet, der
andere da. (Eyiip-Sultan, S. 108)

H.: In Diusseldorf oder in Koln soll’s ja so sein, dass auf einer StraBe ist eine Moschee — Mi/li
Gorifs — dann fiinfzig Meter weiter ist eine Diyaner-Moschee und dann cin bisschen weiter
kommt noch eine Sileymanye-Moschee?® — und die einen Leute besuchen die andere Moschee
tberhaupt nicht. Die sind da auch nicht erwiinscht. (Eyiip-Sultan, S. 108)

O.D.: Das ist nicht im Sinne des Islam! Das lauft schon in die andere Richtung. Das ist schon
fast eine Trennung. (Eylip-Sultan, S. 108)

Der Einwand, danach siebt das aber iiberhanpt nicht aus, wird sicher nicht zufillig durch
Sohn des Vorsitzenden dieser DITIB-Gemeinde vorgebracht. Zwar bemingelt auch
er Formen der Gegnerschaft, die dazu fithren, dass Mitglieder des einen nicht in
Moscheen eines anderen Dachverbands beteten, dass sie dort nicht erwiinscht seien,
doch die Perspektive ist insgesamt eine pessimistischere, was einen zukinftigen Zu-
sammenschluss angeht. Wichtig scheint aber die unwidersprochene Aussage, dass
insgesamt Jugendliche die Gegensitze hier objektiver sihen und in der Lage seien, in
allen Lagern sowohl Positives als auch Negatives zu erkennen. Und aufschlussreich
ist auch der Wunsch, dass ausgerechnet ein Deutscher es sein mége, der den ver-
feindeten Protagonisten dieser Auseinandersetzungen verdeutlicht, was die eigentlich
anrichten mit ibrer Einstellung.

Dabei muss man sich vergegenwirtigen, dass dieser Befragte laut eigenem Be-
kunden der Milli Goriis nahe steht. Diese Organisation versteht sich — sie gibt sich

296 Zum Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ) gehdrend.

251

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

alle Mihe, so verstanden zu werden — als migrantenspezifisch und nicht auf die Ttr-
kei ausgerichtete Organisation; ihre Mitglieder, insbesondere die Jugendlichen unter
ihnen, haben ziemlich konkrete Vorstellungen, wie sich der Verband in 6ffentliche

Diskurse einbringen kann und soll.

IV.: Die Gemeinden hier oder die Verbinde, die kriegen ja viel mehr mit, weil die ganzen Ein-
wanderer oder die auslindischen Mitburger ihre Probleme hier in den Moscheen cher mitteilen
als in irgendwelchen deutschen Amtern oder Institutionen. Deswegen sollte man den Moscheen
mal zuhéren und man sollte zu den Dachverbinden hingehen und sagen, wir haben hier so ein
Problem, ein Integrationsproblem oder dies oder das. Es muss ja auch kein Problem sein, es
kann ja auch ein Vorschlag sein. Zum Beispiel, Islamunterricht oder Biblische-Geschichte-

Unterricht oder irgendwelche anderen Unterrichte, wo man sagt, ,,Leute, lasst uns man zusam-

mensetzen, wir mochten das so und so machen, was meint ihr dazu. Ist das von der religiésen
Seite her gesehen machbar oder wird die tiirkische Gesellschaft das nicht annehmen?*. Es leben
ja drei Millionen Menschen oder vier Millionen Auslinder oder funf Millionen Auslinder in
Deutschland. Und ich sag’ mal so, irgendwann witrd es sebr viele geben, die deutsche Staatsbiirger
werden. Es gibt ja jetzt schon sehr viele, die die beantragt haben. Und von Tag zu Tag wird das
mehr. Irgendwann werden alle sagen, ,,egal, ob es die doppelte Staatsbiirgerschaft gibt oder
nicht, ich werde zum Deutschen®. Und dann wird es wahrscheinlich zu spit sein, wenn man da
nicht schon darauthin arbeitet. Ich sag’ mal so, man sollte jetzt schon mit den Dachverbinden
zusammenarbeiten und den Leuten mal ein bisschen zuhéren, ein bisschen um Hilfe bitten.
Natiitlich, die Dachverbinde sollten auch offensiv sein. Aber das wichtigste ist erstmal, dass
Deutschland auch den Dachverbinden mal die Chance gibt, angehirt za werden. (Fatih 1, S. 44)

Insgesamt deutet sich fiir viele Jugendliche eine relative Abkopplung von der tiirki-
schen Politik an, und zwar in (fast) allen Dachverbinden. Real vorhanden ist diese
Abkopplung dennoch cher als zuktnftige Perspektive, denn einerseits ist die Gene-
ration der Befragten noch lingst nicht so weit in der Verantwortung, dass sie ent-
sprechende Verdnderungen durchsetzen kdnnte, andererseits ist auch bei den be-
fragten Jugendlichen die Affinitdt zur Tirkei so ausgeprigt, dass sie — zumindest in
konflikthaften Situationen — zweifellos wussten, auf welcher Seite sie stehen. Trotz-
dem entfernen sich die religi6sen Organisationen allméhlich aus der tirkischen Um-
klammerung. Darin ist abermals ein Ausdruck von erfolgter und erfolgender Indivi-
dualisierung von Religion zu erkennen.

4.4.5 Jugendliche in biesigen Gemeinden

In den meisten Bremer Moscheen kommen an Freitagen zahlreiche (minnliche) Ju-
gendliche und junge Erwachsene zum Gebet.?7 Sie stellen zwar lingst nicht den

297 Die Beteiligung der Frauen am Freitagsgebet steht auf einem anderen Blatt! Zwar halten fast
alle Gemeinden, die groBeren in jedem Fall, getrennte Gebetsrdume vor, nur werden diese
Réume in aller Regel selten genutzt. Allenfalls in der neuen Fatih-Moschee, die tiber einen
Frauenbereich auf einer Empore oberhalb des cigentlichen Gebetsraumes verfiigt, sind einige
Frauen zum cuma namaze, dem Freitagsgebet, anwesend. In den anderen Gemeinden ist es hiu-
fig so, dass diese Rdume leer stehen und allenfalls an Festtagen, wenn besonders grofier Publi-

252

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

grofiten, aber doch einen bedeutenden Teil der anwesenden Gemeinde; an anderer
Stelle konnte gezeigt werden, dass die Teilnahme am Freitagsgebet von den Jugend-
lichen hoch bewertet wird, dass oft das Freitagsgebet umso regelmafiger verrichtet
wird, weil es mit dem Erfillen der allgemeinen tiglichen Gebetspflicht (noch) ha-
pett.

Lingst nicht alle interviewten Jugendlichen beten tiglich fiinfmal. Das Gebet
steht auch nicht eigentlich im Zentrum der Jugendarbeit, eher schon das Ziel, die
Jugendlichen im Laufe der Zeit an eine gewissenhafte Praxis heranzufiihren. Diese
Entwicklung wird gemeinhin als ein lingerer Prozess betrachtet, fiir dessen Gelingen
es wichtiger ist, dass die Jugendlichen eigene Einsicht entwickeln. Repressive Mittel
werden wiederum ausdricklich abgelehnt, sie gelten auch allenthalben als kontra-
produktiv. Vorrangiges Ziel aller Jugendarbeit ist es, Jugendliche von der Straffe zu
holen. Straf3e® symbolisiert dabei alle Gefahren, denen Jugendliche aulerhalb des ge-
figten Rahmens von Familie, eines rechtschaffenen Freundeskreises, Ausbildung
und Arbeit oder der Gemeinde ausgesetzt sind. Es stellt aber auch eine deutliche
Parallele zu Zielen allgemeiner Jugendarbeit dar: In aller Regel ist das Ziel von Ju-
gendpflege, Sportvereinen und anderen speziellen (6ffentlichen und institutionali-
sierten) Angeboten fiir Jugendliche mehr als Bewahren vor beflirchteten ungiinsti-
gen Einflissen denn als Entwickeln von beispielsweise kreativem Potential oder so-
zialer Kompetenz definiert. Ubertragen auf die islamische Jugendarbeit findet sich
die Entsprechung dazu in dem Satz: Die branchen ja nicht 3u beten.

M.: Unser Ziel ist, die Leute von der Straffe zu holen, dass sie nicht kriminell werden oder auf die
schiefe Bahn kommen, dass sie davon abgehalten werden. Dass die hierher kommen, mit uns Tee
trinken — die brauchen ja nicht tagtiglich zu kommen oder von morgens bis abends. Die brau-
chen auch nicht zu beten. Man soll sich nur niher kommen. Man soll die eigene Kultur nicht
vergessen, die Religion soll man nebenbei lernen, nebenbei in Anfithrungsstrichen, und man soll
vor allem nicht draulen auf die schiefe Bahn kommen. Das ist das hauptsichliche Thema fir
unsere Jugendarbeit. (Fatih 1., S. 35)

I7.: Die meisten Jugendlichen, die hiether kommen, die kommen am Anfang, gucken sich das an
und sehen, aha, hier kann ich mir ja positive Sachen rausziehen, zum Beispiel Nachbhilfe,
Hausaufgabenhilfe. Wir machen nidchsten Monat eine Computerschule auf. Es gibt schon eine
Computerschule in der Mevlana-Moschee. All solche Sachen. Die Leute, die eben sehr viel Zeit

kumszuspruch besteht, genutzt werden — von Minnern. Die Gebetspflicht fiir Frauen ist bei
den Jugendlichen umstritten: zumeist heil3t es, fur Frauen sei das Gebet in der Moschee keine
Pflicht (farg); in einem Interview wird jedoch beklagt, dass in deutschen im Gegensatz zu tiirki-
schen Gemeinden keine Frauen an den Gebeten teilnehmen. Auf3erhalb der Gebetszeiten tref-
fen sich aber hiufig Frauen in eigenen Rdumen. Es werden Gesprichskreise zum Beispiel fir
junge Frauen und Miitter, Nih- und Sprach- und Computerkurse, Nachhilfe- und Foérderunter-
richte und Selbstverteidigungs- oder andere Sportgruppen angeboten. Mir — als Mann — war es
nicht moglich, dariiber Details in Erfahrung zu bringen; auch die interviewten Jugendlichen
wissen wenig tber frauenspezifische Aktivititen. In einem Interview aus einem anderen Zu-
sammenhang hiel3 es von einem Jugendlichen: ,,einen Einblick in diese Gemicher haben wir ja
auch nicht (zit. n. Frese/Hannemann 1995: 5).

253

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

haben, die sonst rumhingen wiirden, méchten wir gerne hierher holen, damit die hier ihre Zeit
verbringen. Es muss ja nicht sein, dass die hier ihre Religion ausleben. Die kénnen einfach
kommen, Kicker oder Billard spiclen, ihren Tee trinken und wieder abhauen. Das reicht uns
auch schon, das ist auch ein Zeichen fir uns, dass wir wissen, okay, wir haben die hiether ge-
lockt, vielleicht haben wir ihnen nichts beigebracht, aber es ist besser, als wenn die drauflen
irgendwo rumhingen wiirden und vielleicht Scheile bauen. Und dann versuchen wir hier viel-
leicht auch Leute zu gewinnen, die was machen wollen, die sich bereit finden, hier mitzuhelfen,
Kindern zu helfen, Unterricht zu geben, mit Kindern und Jugendlichen Sport zu machen, frei-
tags vielleicht mal ein Seminar zu halten. Wir haben viele Seminare, wo wir den Jugendlichen
hier beibringen, wie man tiberhaupt Seminare hilt. Wir bringen denen das bei, und dann sagt
man, ,,0kay, jetzt ibst du das mal, jetzt hiltst du fir uns ein Seminar. Such dir ein Thema aus,
, ,,Haben wir ein
Problem mit den Deutschen, Fragezeichen”. Und dann kann man sich hier hinstellen und ein
Seminar halten. Solche Sachen. Dass man fiir die Schule was beibringt. Alles mdgliche. Dass
man den Leuten cin bisschen Interesse entgegenbringt, dass man ihnen zeigt, ,,ey, Junge, du bist
nicht irgendeiner, du gehérst mit dazu, komm und mach mal was®. (Fatih 1., S. 36)

egal was. Es muss nicht unbedingt mit Religion zu tun haben®. Zum Beispiel

Ziemlich umfassend wird in dem zitierten Interviewausschnitt die Bandbreite der
Angebote einer grifferen Gemeinde dargestellt. Ein grofler Teil aller vorhandenen
Kapazititen wird fir eine Offene-Tiir-Arbeit aufgewendet, die die oben beschriebenen
Ziele abdeckt: Es soll ein Ort geschaffen werden, an dem Jugendliche sich regelmi-
Big zwanglos treffen kénnen, und es wird darauf geachtet, diesen Rahmen nicht vor-
schnell zu Gberfrachten mit im eigentlichen Sinne religids definierten Inhalten. Das
Angebot soll ausgesprochen niedrigschwellig sein, damit eine méglichst grole An-
zahl Jugendlicher tiberhaupt in die Riume der Moschee gelock? werden kann. Unter
denen, die einen regelmifig erscheinenden Kern der Besucher bilden, wird spiter
fir weitergehende Mitarbeit geworben. Dazu gehért zunichst die Organisation von
wiederum offenen Angeboten, Sportveranstaltungen, Ausfligen, Grillparties und so
weiter. Aber es werden auch Seminare — im eigentlichen Sinne Diskussionsveranstal-
tungen — (haben wir ein Problem mit den Dentschen, Fragezeichen) angeboten, deren Ziel
ausdriicklich ist, verbale und kommunikative Fihigkeiten der Besucher zu erweitern.
SchlieBlich werden auch immer wieder Jugendliche gebraucht, die selber Veranstal-
tungen im Rahmen der Gemeinde anbieten. Hiufig sind das Hausaufgabenhilfe oder
Sprachkurse. In den gréBeren Gemeinden, namentlich der Fatih- und der Mevlana-
Moschee, werden auch Kurse von Professionals angeboten, die, das ist jedenfalls fir
die Zukunft beabsichtigt, am Ende zertifiziert werden und so die schulischen wie
beruflichen Aussichten der Jugendlichen tirkischer Herkunft — als gesellschaftliche
Gruppe immer noch bildungsmifig benachteiligt — verbessern soll. Die Erfolge, die
diese Arbeit unmittelbar oder zukinftig zeitigt, soll dann wiederum neue Besucher
werben helfen.

I7: Man sicht das ja auch: die, die hier ihre Zeit verbringen, das sind immer erfolgreiche Leute. Das
sieht man an den Erfolgen, die wir erreichen. Wit haben schr viele Leute, die hier in der Moschee auf-
gewachsen sind, sag’ ich mal oder die ihre Tage hier verbracht haben, ihre Jugend, die jetzt er-

254

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

folgreich geworden sind — beruflich, oder im Studium. Viele von unseten Jugendlichen hier
machen Abitur, viele aus der Jugendtruppe studieren, viele haben ihre Ausbildung gerade fertig
gemacht und arbeiten jetzt, sind irgendwo beschiftigt, haben ’n festen Job. Da sind die Eltern
dann immer stolz und sagen, ,.ey, geh’ mal in die Moschee, da sind Leute, die sind erfolgreich.
Lern’ mal was. Unterhalte dich®. (Fatih L., S. 40)

Die individuelle Aufstiegsorientierung Jugendlicher der zweiten/dritten Einwande-
rergeneration schligt sich also auch in der Gemeindearbeit nieder. Jugendliche mit
hohen Schulabschlissen und/oder akademischer Bildung genieen hochstes Anse-
hen, sie verfigen iber groen Einfluss innerhalb der Jugendabteilung und werden
von den Gemeindevorstinden nicht nur mit verantwortungsvolleren Aufgaben be-
traut, sondern eben auch gehort, wenn Entscheidungen anstehen. Oftmals sind sie
auch unmittelbar tber ihre Funktionen in die Vorstinde eingebunden; einige arbei-
ten in dbergemeindlichen Gremien. Solche Funktionen, etwa das Amt eines Presse-
sprechers oder Offentlichkeitsreferenten, kénnen u.U. eine Karriere in den Zentra-
len der Dachverbinde oder anderer Gberregionaler islamischer Einrichtungen ein-
leiten. Sie verschaffen den betreffenden Jugendlichen iber die Gemeinden hinaus
einen grolen Bekanntheitsgrad und mitunter vielfiltige Kontakte zu diversen Insti-
tutionen. In fast allen Gemeinden streben solche Aktivisten nach gréBerem Einfluss
und mehr Verantwortung; fiir die meisten steht auller Zweifel, dass ihre Generation
in Kiirze den Gemeinden vorstehen wird und dass damit noch ein Mal grof3e inhalt-
liche wie strukturelle Verinderungen einhergehen werden.

HILF.: Ist es wichtig, dass sich solche Leute [die Rede ist von jungen, akademisch gebildeten
Muslimen; HLF] in den Moscheen engagieren? (Fatih 1., S. 27)

M.: Nattirlich ist das wichtig! Wir kénnen von solchen Leuten sehr viel lernen und davon profi-
tieren, weil wir seit drei, vier Jahren viel offener geworden sind als friher. Von frither, aus den
anderen Moscheen, kenne ich das noch. Da gab’s so was nicht, da war das wnmdiglich, dass 'ne
deutsche Gruppe herkommt und die Moschee besucht. Seit wir diese (Fatih-)Moschee jetzt
haben, ist das viel offener geworden. Dz kommst hierher, besuchst uns, wit geben Sachen raus,
wir unterhalten uns oder trinken Tee zusammen. All solche Sachen. Aber frither hitte es so was
nicht gegeben. Das wire ja gar nicht mdéglich, weil es die Leute auch nicht gab. Frither waren in
den Vorstinden nur iltere Leute, mein Papa, sein Papa, der und der Papa. Aber jetzt sind das
viel mehr jugendliche Leute, die studiert haben, die das Wissen haben, wie man in Deutschland leben
muss, wie man sich integtieren muss und so. Und deshalb fillt es der Moschee viel leichter, nach
auflen zu gehen. (Fatih I, S. 27f.)

Nur gegenwirtig miissen die Jugendlichen sich noch mit vielen Beschrinkungen
ihrer Arbeit abfinden. Dazu gehéren vor allem solche finanzieller Art. Zwar wissen
sie, dass die Gemeinden ohnehin wirtschaftlich auf eher schwachen Fillen stehen,
und sie duBern, wie noch zu zeigen sein wird, durchaus auch Forderungen nach zu-
sitzlicher Unterstlitzung etwa durch die 6ffentliche Hand; aber zunichst wiinschen
sie sich aus den Haushalten der Gemeinden einen gréfleren Anteil, auch wenn sie

255

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

wissen, dass die Chancen dafiir nicht allzu gut sind. So heil3t es 6fter, dass einerseits
die Jugendlichen immer Gehér bei den Vorstinden finden, dass sich dies anderer-
seits aber nicht in klingender Miinze ausdriicke.

Im Grunde ergibt sich die schwache Finanzdecke der Gemeinden aber auch, je-
denfalls aus der Sicht mancher Gesprichspartner, aus ihrer Mitgliederstruktur. Zahlen-
de Gemeindeglieder sind nidmlich zum gréBten Teil immer noch die Angehérigen
der ersten Generation, und deren Méglichkeiten gelten, wegen ihres beruflichen und
sozialen Status, als begrenzt.

0.A.: In den meisten Moscheen mangelt es ein bisschen an finanziellen Mitteln, um Projekte fiir
Jugendliche zu gestalten, die ein bisschen anspruchsvoller sind fiir diese Zeit. Ich meine, so
Leute wie wir, sag’ ich mal, 4 habe nicht so grofie Erwartungen, wenn ich in eine Moschee
reingehe. Weil das, was ich suche, das finde ich da auch — wenn ich zum Beispiel was tiber die
Religion wissen will und so. Aber die meisten Jugendlichen, die kommen nicht unbedingt mit
dieser Einstellung rein. Die wollen nichts tiber die Religion wissen, sondern die erwarten Frei-
zeitgestaltung, und da fehlt es an Personal — obwohl jetzt die neue Generation, die hier geboren
ist, die Gesellschaft ein bisschen mehr kennt und auch das nétige religiose Wissen hat, die ist
jetzt gerade dabei, fiir diese Jugendlichen so ein bisschen Projekte zu starten. Ich sag’ mal, die
Fatih-Moschee ist so ein Projekt, ist ein Prototyp, wiirde ich dazu sagen. Ich wiirde mir wiin-
schen, das es mehr solche Moscheen gibt, in mehreren Bereichen, weil das lockt auch mehr
Jugendliche an. Zum Beispiel in unserer Moschee [O. kommt aus Bremen-MarBel; HLF], da
lauft eigentlich gar nichts in der Richtung, weil da die Leute fehlen, die das nétige Wissen, das
religiose Wissen haben, die anch die Gesellschaft kennen, und vor allem mangelt es an Geld. Das
witd ja nicht vom Staat oder so bezuschusst, das sind halt einfach nur Spenden von den Musli-
men. Und da kann man nicht sehr viel drauf aufbauen, weil das eben alles Arbeiter sind, die das
in der Regel finanzieren, die erste Generation halt. Aber es wird viel versucht, und ich glaube,
fir die Zukunft geschen, der Wille ist da bei den vielen Jugendlichen. Wir haben’s ja durchlebt
und wir wollen das gerne fiir die jingere Generation ein bisschen reizvoller gestalten. Und wenn
solche Leute wie wir sich da ein bisschen engagieren und dann auch die nétigen finanziellen
Mittel bereitgestellt werden, dirfte es fiir die Zukunft eigentlich nicht mehr so viele Probleme
geben. (Eyup-Sultan, S. 2)

Dariiber hinaus ist die Verteilung der Haushaltsmittel immer auch an die verant-
wortlichen Personen innerhalb des Vorstands gebunden, und da gibt es eben coole
und Sturkdpfe. In der folgenden Interviewsequenz, auf die Frage nach Gleichberechti-
gung innerhalb der Gemeindestrukturen gibt es zunichst ein Missverstindnis unter
den Teilnehmern: Der Befragte H. schildert, dass er als Jugendlicher hiufig um Rat
gefragt und also in bestimmte Entscheidungsprozesse eingebunden wird. Als aber
der Aspekt ,Finanzen® von einem weiteren Jugendlichen angesprochen wird, denkt
H. zunichst daran, wie viel — oder besser: wie wenig — er als Student zu geben in der
Lage sei, und beginnt, sich zu rechtfertigen. Gemeint ist aber tatsichlich die Frage,
wie grof3 der Anteil des Budgets ist, der fiir Jugendarbeit zur Verfigung steht. Dass
gleichberechtigt Gebor finden mit Gleichberechtigung in finanzieller Hinsicht einhergehen
kénnte, erschlieBt sich dem Befragten H. nicht unmittelbar.

256

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HILF.: Findet ihr in den Moscheegemeinden gleichberechtigt Gehér im Vergleich zu den Er-
wachsenen? (Eyiip-Sultan, S. 99)

H.: Wenn nicht sogar mehr! Da wir Jugendliche sind, hier geboren sind, die Deutsche Sprache
und so weiter sehr gut beherrschen, sag’ ich mal, werden wir hiufig von den Alteren in be-
stimmten Fragen angesprochen, nach unserer Meinung gefragt. Und ich, von meiner Seite aus,
sche in keiner Hinsicht, dass jemand sagt, ,,ah, du bist sowieso zu jung! — (Eyiip-Sultan, S. 99)

O.D.: — auch im finanziellen Bereich? (Eyiip-Sultan, S. 99)
H.: Wie: im finanziellen Bereich? Was hat das damit zu tun? (Eyiip-Sultan, S. 99)

0.D.: Ja, wenn’s um Finanzen geht, allgemein. Wenn’s um Finanzen geht, seien es jetzt Spenden
fiir die Moschee, die Verwaltung von Geldern. (Eyiip-Sultan, S. 99)

H.: Nein, natiirlich kann ich nicht so viel geben, wie mein — (Eytip-Sultan, S. 99)

O.D.: — nein. Es geht um die Verwaltung von Geldern. Um die Entscheidung, welche — (Eyiip-
Sultan, S. 99)

H.: — gerade dort, gerade dort — (Eytp-Sultan, S. 99)

O.D.: — dem kann ich nicht zustimmen, aber es ist letztendlich — du weiBt ja, wie das ist — (Ey-
tp-Sultan, S. 99)

0.A.: — Erfahrung ist das — (Eyiip-Sultan, S. 99)

O.D.: — ja, das ist Erfahrung. In welcher Moschee du aufgewachsen bist, und welche Leute da
sind. Das ist es. Nimm mal als Beispiel I. und H., wie coo/ die sind und — es gibt wirklich Leute,
die sitzen im Vorstand irgendwo, die sind eher — (Eyiip-Sultan, S. 99)

H.: —ja, okay, das kommt ganz auf den Vorstand an, stimmt. (Eyiip-Sultan, S. 99f.)

O.A.: Aber es ist auch wirklich schwer, den Alteren innovative Vorschlige schmackhaft zu ma-
chen. (Eytip-Sultan, S. 100)

Manche Jugendliche fordern direkt oder indirekt auch 6ffentliche Bezuschussung
ihrer Arbeit. Sie vergleichen das Angebot der Gemeinden mit denen der staatlichen
Jugendfreizeitheime und schen sich in ihrer Arbeit benachteiligt.?8 Noch groB3ere
Attraktivitit koénnten die Jugendabteilungen gegeniiber solchen Freizeitheimen nur
erreichen, wenn sie finanziell vergleichbar ausgestattet wiirden, wenn nicht mehr alle
Arbeit fir die Jugendabteilung ehrenamtlich geleistet werden misste.

298 Ahnliche Forderungen wurden von islamischen Institutionen und ihren Sprechern verschie-
dentlich 6ffentlich vorgetragen, so etwa in einem Gastkommentar des Vorsitzenden des Zent-
ralinstituts Islam-Archiv Deutschland, Kiling, in der Bremer Lokalbeilage der Berliner Tages-
zeitung (taz-Bremen 28.2.98: 1): ,,Wir erinnern daran, dass unsere Religionsgemeinschaft ge-
gentiber anderen Religionsgemeinschaften benachteiligt ist. Wir etinnern daran, dass unsere so-
zialen Werke und Einrichtungen keinerlei staatliche Zuschiisse erhalten®.

257

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

I7.: Nach meiner Meinung ist das noch zu wenig, was wir machen. Ich sag mal so: Die Leute, die
hier tiglich erscheinen, sind Leute, die hier aufgewachsen sind, die schon als Kinder hier in die
Moschee gegangen sind. Aber, wenn ich so gucke, dass die Leute, wie zum Beispiel 1. oder an-
dere aus dem Vorstand, auf freiwilliger Basis viel fir die Jugendlichen tun, dann ist das natiitlich
schon gentigend und eigentlich sogar sehr viel. Die Zeit, die die Leute hier in der Woche inves-
tieren — das wiirde wahrscheinlich kein Sozialarbeiter ohne Geld tun. Also hier ist die Arbeit
freiwillig [ehrenamtlich; HLF]. Die Leute investieren sehr viel Zeit, was weil} ich, z. B. fiir
Hausaufgabenhilfe und sportliche Aktivititen fiir Jugendliche, organisieren irgendwelche Tur-
niere fir Jugendliche, freitags, samstags irgendwelche Unterrichte, holen den hoca her, was weill
ich alles. Also in der Woche werden hier mindestens zwanzig bis fiinfundzwanzig Stunden or-
ganisiert. Und dann gibt es noch unsere Riume, die wir haben, fiir die wir auch Miete zahlen
miissen. Also wir machen keinen Gewinn, um die Leute zu bezahlen, die ihre Zeit hier opfern.
Und wenn man das alles mit eintechnet, dann wird hier sehr viel geboten. Aber natiirlich ist
unser Ziel, den Leuten zu helfen, die auf der Stra3e sitzen und nichts zu tun haben oder nichts
vorhaben und einfach rumhingen oder so. Die Leute wollen wir eigentlich hier reinziehen. Und
wenn wir das angucken, dann haben wir noch zu wenig geschafft. Das liegt eben daran, dass wir
kein Geld haben, um vielleicht andere Sachen zu organisieren, die viel attraktiver sind. Wo die
Leute von drauflen sagen, ,,0h, geil, die organisieren da irgend so ‘ne Fahrt®, was weil3 ich, nach
Spanien oder nach Italien oder in die Turkei oder irgendwelche anderen Fahrten, wo die nichts
dazu bezahlen missten. In den Freizeitheimen werden zum Beispiel Sachen organisiert, dass die
Leute da fur ein Wochenende an die Nordsee fahren konnen, obne was dazubezahlen zu missen.
Und hier miissen wir alles selber kaufen. Die Spiele miissen wir selber finanzieren, die Miete
miissen wir selber finanzieren, alles mégliche miissen wir selber bezahlen. Und da miissen wir
eben zuschen, dass wir irgendwoher Geld kriegen. Das ist sehr schwer. (Fatih L., S. 1f.)

Zumindest langfristig sehen viele Jugendliche Staat und Gesellschaft durchaus in der
Pflicht, die Moscheegemeinden zu unterstitzen. Dass daftr die Dachverbinde nach
dem Korperschaftsrecht verfasst sein missten, dass die Auseinandersetzung darum

vorrangig gefiihrt werden misste, ist allerdings nur wenigen Jugendlichen klar.2

HIF.: Hittest du da ecine Idee, an wen du finanzielle Forderungen richten konntest? (Eytp-
Sultan, S. 3)

0.A.: Also, man liuft ja eigentlich mit allem gleich immer zum Staat. Und — die meisten laufen
da umsonst hin. Ich glaube, das wird auch dabei bleiben. Aber irgendwann muss man mal sehen,
ich meine, wir bauen ja zusammen die Gesellschaft auf zur Zeit, und — ich finde, die Moslems,
oder die muslimischen Gemeinden werden ziemlich allein gelassen von der Gesellschaft, von
wegen, ihr seid jetzt hier, und jetzt seht mal zu, dass ihr zurecht kommt. Ich wiirde mich freuen,
wenn’s Projekte gibt, die halt von beiden Seiten sozusagen finanziert werden. Also von dem
Staat oder von der jeweiligen Stadt, oder von wem auch immer und halt von den Gemeinden,
dass man zusammen versucht, auch mal ein paar aufwindige Sachen zu machen, auf die Beine
zu bringen. Nicht dass das immer, in Anfiihrungsstrichen, zu Lasten der Gemeinde fallt. Aber
konkrete Vorstellungen, wer da eventuell Zuschiisse gibt, und wo man hinlaufen misste, weill
ich nicht, damit habe ich mich noch tberhaupt nicht befasst. (Eytap-Sultan, S. 3)

299 Dass im Gegensatz dazu die Verbinde durchaus um die Wichtigkeit dieser Auseinandersetzung
wissen, zeigen Anm. 294 und 298.

258

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Im eigentlichen Sinne religiose Bildung scheint verglichen mit den anderen Feldern
von Jugendarbeit eher wenig stattzufinden. Sicher bieten die Gemeinden Qur'an-
Unterricht fir die Kinder, die Milli-Goriis-Gemeinden auch so genannte Sommerinternate
fiir Fortgeschrittene und solche die es werden wollen (sollen) an, in denen weiterge-
hendes Wissen vermittelt wird. Aber im Alltag der Jugendabteilungen kommen reli-
giése Themen cher randstindig vor. Die Form des Wissenserwerbs, die an anderer
Stelle als ein zentraler Teil des religidsen Lebens dargestellt wurde, scheint denn
doch einer privaten Initiative zu bediirfen. Allenfalls die erforderliche Literatur wird
von den Gemeinden vorgehalten.30

Die Qur'an-Kurse werden auf eine Art und Weise abgehalten, die sich, was die
Inhalte angeht, kaum von der tiirkischen Praxis zu unterscheiden scheint. Allenfalls
der Einsatz von erzieherisch gedachten Zwangsmitteln ist offensichtlich in den letz-
ten Jahren aus der Mode gekommen. Auf die Frage aber, ob sich der Quran-
Unterricht in der Migration nicht auch anderen Themen zuwenden misse, die die
Lebenssituation der Kinder und Jugendlichen widerspiegeln und vielleicht neue
Formen des Muslimseins er6ffnen, hiel3 es in der Regel, dass solche Unterrichte oh-
nehin so ,vollgepackt® seien, dass dafir kaum Zeit bliebe — selbst der als so wichtig
erachtete Topos ,Islamische Geschichte® findet kaum Raum. Wenn es in der folgen-
den Sequenz heil3t, ein Viertel der Zeit wiirde auf islamische Geschichte verwandt,
scheint das noch zu hoch gegriffen.

B.: Es werden eigentlich nur die Verse aus dem Qur'an rezitiert. Und es wird schr selten die Be-
dentung von den Versen iiberhaupt mitgeteilt. Also, die meisten kennen zwar die Verse answendig,
wissen aber gar nicht, was die da eigentlich gelernt haben. Im Prinzip ist das nur reine Auswen-
diglernerei. Sowohl in der Thrkei als auch hier. Fast in simtlichen Moscheen, also da gibt’s kaum
Unterschiede. Der Hintergedanke, also was die Verse bedeuten, das wird erst in der Jugendab-
teilung einigermaffen mitgeteilt. Oder die Jugendlichen interessieren sich da privat fir. (Mevlana 1.,

S. 4)

HLF.: Aber es gibt ja auch islamische Geschichte, tiirkische Geschichte, das kommt doch im
Qur'an-Unterricht auch vor, oder nicht? (Mevlana L, S. 4)

B.: Im Qnr'an-Unterricht?30! Ja, aber weniger als das andere. Also, sozusagen, ein Viertel der Zeit
witd dann fiir die Geschichte geopfert, der Rest, drei Viertel der Zeit, sind nur zum Auswen-
diglernen und zum Lesen des Qur'an. (Mevlana 1., S. 4)

HILF.: Findet ihr das okay so, oder sollte man im Qur'an-Unterricht auch auf spezielle Probleme
cingehen, die es hier gibt? Vielleicht haben ja Jugendliche tiirkischer Herkunft in Deutschland

300 Besonders grof3 ist die Auswahl in der Regel wihrend des ramazan-Monats. Die Gemeinden
richten dann zusitzlich zu ihrem stindigen Angebot grofie Buch- und Verlagsausstellungen aus.
Auch ist in dieser Zeit der Anteil deutschsprachiger Biicher umfangreicher als sonst. Negativ
fillt dagegen mitunter auf, dass der Tenor mancher ausgelegter Publikation lingst nicht immer
so tolerant gegeniiber Nicht-Muslimen ist, wie es die Jugendlichen im Gesprich sind.

301 Die verbliffte Ruckfrage zeigt deutlich, dass tatsichlich im Qur'an-Unterricht lingst kein Viertel
der Zeit auf die Vermittlung islamischer Geschichte verwandt wird.

259

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

andere Probleme als in der Tirkei? Denkt ihr, dass man darauf eingehen miisste? Oder ist das
nicht so wichtig? (Mevlana L, S. 4)

Y.: Eigentlich, im GroBen und Ganzen, finde ich, dass das so schon in Ordnung ist. Vielleicht
kénnte man noch iiber die Probleme der heutigen Zeit reden, aber man hat ja kaum Zeit. Das ist
ja begrenzt, eine Stunde, zwei Stunden Unterricht in der Woche, da lernt man ja Qur'an lesen.
Und das muss man ja schr intensiv lernen, um das richtig zu kénnen. Und das reicht schon,
schitze ich. (Mevlana 1., S. 4)

Die Jugendlichen empfinden, bei aller ihm attestierten Notwendigkeit, den Qur'an-
Unterricht eben auch als Belastung, die sie zusitzlich zur Schule zu tragen haben32;
da ist ihnen jede offensichtliche Mehrarbeit suspekt. Haufig wird die reine Auswendig-
lernerei kritisiert, die nach Meinung der Jugendlichen dazu fihrt, dass so wenig Mus-
lime tatsichlich tiefere Kenntnisse der Religion haben. Alles in allem ist aber zu
konstatieren, dass Jugendliche, je jinger sie sind und je intensiver ihnen der eigene
Qur'an-Unterricht in Erinnerung ist, umso weniger bereit scheinen, den Unterrichts-
stoff zu erweitern. Und dltere Jugendlichen, die vom Alter her eher fihig wiren, sich
weitergehende Kenntnisse anzueignen, sind fir die Gemeinden, wie die nichste Se-
quenz zeigt, dafiir schwer zu erreichen.

Sa.: Man muss wissen, was im Qur’an steht. Das reicht ja nicht, dass man das einfach so rezitieren
kann, einfach nur liest, sondern man sollte ja spiter auch verstehen kénnen, was tberhaupt der
QOunr'an meint. Und was der Islam eigentlich isz. Was fiir *ne Lebensphilosophie dahintersteckt. Die
Kinder kénnen das natiirlich in dem Alter noch nicht verstehen, aber zumindest den Jugendli-
chen ab dem sechzehnten Lebensjahr, denen muss schon erzihlt werden, was tiberhaupt der
Islam ist. (Mevlana IL., S. 5)

HILF.: Aber das, denke ich, ist genau die Gruppe, an die man schwer rankommt, die iber 16-
Jahrigen. (Mevlana I1., S. 5)

M.: Da ist ja das Problem, die meisten Leute, die kommen hiether und rezitieren den Qwr'an,
aber die verstehen das halt nicht. Und fur ’ne Sache, die sie nicht verstehen, wollen sie halt nicht
ihte Zeit opfern. Deswegen hab’ ich halt am Anfang gesagt, die zichen nur die Minderheit der
Jugendlichen in die Moscheen und nicht die Mehrzahl: Weil sie halt gar nicht verstehen, was
ihnen in der Moschee beigebracht wird. (Mevlana 11, S. 5)

Dass die so Erreichten die vermittelten Inhalte nicht verstinden, wird als ein zusitz-
licher Faktor betrachtet, der eine intensivere Einbindung vieler Jugendlicher behin-
dere. — In diesem Interview wird denn auch ein Versuch gemacht, die Minderheit

302 U.a. im Interview mit der Yunus-Emre-Moschee, S. 22: §.: Wir haben damals das Wochenende
[Qur'an-Unterricht] gehabt, wo wir unsere eigene freie Zeit genommen haben und unsere eigene
freie Zeit geopfert haben, gerne, oder ungerne. Fiir kleine Kinder, sag’ ich mal — wir sind auch
ab und zu mal abgehauen und hatten keine Lust. Aber das versteht sich ja. Wir hatten eine Wo-
che lang, finf Tage, haben wir Schule gehabt, und danach hatten wir so ’n dicken Kopf und
dann auch noch Hausaufgaben, keine freie Zeit. Das hat sich immer so konfrontiert. Da hat
man leichter 'ne Abneigung gehabt.

260

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

der jugendlichen Moscheebesucher und die Mehrheit detjenigen, die nie oder selten
kommen, zu quantifizieren. Héchstens 30 Prozent der Jugendlichen, heil3t es, wiir-
den von den Gemeinden erreicht (und auch das scheint noch zu hoch gegriffen).

HLF.: Wenn man mal die Gesamtzahl der tirkischen Jugendlichen hier in Gropelingen, in die-
sem [Bremer; HLF] Stadtteil, zugrunde legen wiirde, wie viele Leute werden da von den Mo-
scheen erreicht? (Mevlana II., S. 2)

M.: Leider nicht sehr viele. Das ist das Problem. Ich sag’ mal, wenn ich das in Prozent ausdri-
cken sollte, dann sind das vielleicht nur dreiBlig Prozent, die hiether halt angezogen werden. Der
Rest, der wird cher abgestoffen als angezogen. (Mevlana I1., S. 2)

HLF.: Und vorher, wie ist das bei den Kindern, die zum Qur'an-Unterricht kommen, sind das
auch so ungefihr dreiBig Prozent? (Mevlana IL, S. 2)

M.: Das sind zwar mehr, aber die werden halt auch von den Eltern aus hergeschickt. Die kommen
nicht alle freiwillig. Die kommen zwar her, die lernen auch Qur'an, aber was das bringt, weil} ich
auch nicht, oder: ob das was bringt. Das sollte zwar was bringen, aber, wie gesagt, die kommen
ja alle nicht von sich selbst aus. Na gut, nicht alle, aber die meisten kommen nicht von sich selbst,
sondern die werden halt von den Eltern geschickt. (Mevlana IL, S. 2f.)

Zum Qur'an-Unterricht kimen nach Meinung dieser Befragten zwar mehr als 30
Prozent, dafiir aber nicht (ganz) freiwillig. Vielleicht liegt hier auch der Schlissel
dafiir, dass in allen Interviews Freiwilligkeit als Voraussetzung fir einen gelungenen
Erwerb religiéser Kenntnisse, vor allem fiir eine Integration dieser Kenntnisse ins
eigene Leben beschrieben wurde. Wie das im Einzelfall aussehen kann, zeigt die fol-
gende Sequenz. Die Frage bezieht sich zunichst auf die jugendlichen hocas, von denen
immer wieder geredet wurde, die es angeblich in vielen Gemeinden gibe, die den
Islam auf Deutsch gelernt hitten. Deutlich wird unter anderem, dass es in den Augen
der Jugendlichen nicht notwendig eine akademische theologische Ausbildung sein
muss, die einen hoca qualifiziert.

HLF.: Uberall sagen die Jugendlichen, es gibe jetzt auch junge Leute, die selber zum Teil hier
geboren sind, oder als junge Leute hiether gekommen sind #nd eine theologische Ausbildung
haben, aber ich hab’ noch keinen getroffen. (Mevlana I., S. 29f.)

B.: Das stimmt. Es sind meistens, es ist meistens so, dass die halt keine Ansbildung in dem Sinne
haben, sondern halt ibr halbes Leben in der Moschee verbracht haben. Und aufgrund dessen auch
schon ein gewisses Basiswissen haben, beziechungsweise ein Wissen tiber das Basiswissen hinaus.
Hier in Gropelingen kenne ich gleich zwei Personen, die das sofort machen konnten, oder
gleich drei, mit mir eingeschlossen. Das ist einmal der Mehmet Kiling, dann der Abdulkerim
Sar33, Also, wir hatten im Prinzip auch keine Ausbildung in dem Sinne, nur halt aufgrund der

303 Beide stadtweit prominente Mitglieder von Milli Gariis und Islamischer Féderation; Kiling ist
Vorsitzender des Zentralinstituts Islam-Archiv, Sar1 (Presse-)Sprecher der IFB. So erstaunlich
wie bezeichnend auch, dass der Befragte, Funktionstriger einer DITIB-Gemeinde, sich in eine
Reihe mit thnen stellt.

261

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Tatsache, dass wir nun mal mehr als die Hilfte unseres Lebens in der Moschee zugebracht ha-
ben, haben wir nun mal das Basiswissen. Und wir ibernehmen dann auch in der Jugend, im
Jugendbereich dann auch im Prinzip die Arbeiten des Imams fir die Jugendlichen. (Mevlana I., S.
30)

HILF.: Was heif3t das denn, so mehr als die Hilfte des Lebens in der Moschee verbracht? Hei3t
das erstmal an Jahren? Heilt das, von dem Zeitpunkt, an dem du von deinen Eltern oder dei-
nem Vater hierher mitgenommen worden bist, bist du eben durchgingig immer wieder hier
gewesen? (Mevlana ., S. 30)

B.: Richtig. So seh’ ich das. Also, es war so, dass ich schon den Qur'an lesen konnte, bevor ich
die lateinische Schrift lesen konnte. Also mit vier hab’ ich schon den Qur'an gelesen. Und mit
funf hatte ich den schon einmal durch. Also meine Eltern waren damals immer stolz darauf,
dass ich so gut Qur'an lesen konnte. Und somit — (Mevlana 1., S. 30)

HIF.: — du bist aber kein 4dfiz3%%, oder doch? (Mevlana I, S. 30)

B.: Ah — zwischendurch dacht’ ich mal daran — und auch der Imam dieser Moschee damals —, als
ich in der siebten Klasse war. Aber es ist doch schr anstrengend. Also, man kann nicht bdfiz
[werden; HLF] und dann gleichzeitig die schulische Laufbahn [einschlagen; HLF], das ist sehr
schwer. Da hab’ ich selbst meine Erfahrungen gemacht. Ich hab’s versucht. Es ist sehr schwer.
Und meine Eltern haben dann auch gesagt, ,,nee, nee, lass’ mal lieber, geh’ liecber zur Schule®.

(Mevlana 1., S. 30)

4.4.6 Das Verhdltnis zu Nicht- und Andersglinbigen

Die Basis, von der aus sich die Jugendlichen mit Atheisten und Andersgliubigen
auseinandersetzen, ist, wie in Kap. 4.3.2 gezeigt werden konnte, religiése Bildung.
Deren Fundament allein vermag aus ihrer Sicht das Ristzeug zu bieten, mit dessen
Hilfe die Jugendlichen in solchen Auseinandersetzungen, bei denen nicht nur, aber
zuerst den Atheisten kritische Vorbehalte von vornherein unterstellt werden, beste-
hen koénnen. Bezeichnend ist, dass sich viele Jugendliche mit Atheisten genauso wie
mit Andersgldubigen, d.h. im Alltag vorwiegend mit (kulturellen oder praktizieren-
den) Christen, in einer permanenten Konkurrenzsituation wihnen. Im tiglichen
Kontakt mit Freunden, wie Kap. 4.1.3 zeigt, spielt das noch keine so groB3e Rolle;
wenn aber Diskussionen tber religiése (Schopfung, Evolutionstheorie) oder kultu-
relle Fragen (Kopftuch; Frauenfrage) gefihrt werden, verfallen die Jugendlichen nur
zu leicht in eine defensive, apologetische und mitunter auch latent aggressive Hal-
tung. Dass dabei eine Konkurrenz, der Offenbarungen empfunden wird, zeigte sich in den
Interviews in solchen Passagen deutlich, in denen die Interviewten den Spiel um-
drehten und begannen, den Interviewer nach seier Religion zu befragen. Unter-
schwellig — darum war es zundchst schwer zu erkennen — scheint diesem (Konkur-
renz-)Denken eine eigene innere Logik zu Grunde zu liegen: Wenn Jesus als Gottes

304 Hafiz: Ehrentitel dessen, der den ganzen Qur'an auswendig rezitieren kann.

262

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Sohn bezeichnet wird, abgesehen davon, dass das von einer islamischen Warte aus
eigentlich nicht denkbar ist, dann kann er nur gré3ere Bedeutung haben als Muham-
mad. Wenn ein Gesprichspartner die Gottessohnschaft bezeugt, dann kann er dar-

um Muhammad nur gering schitzen.

§.: Die Deutschen [sicl] glauben ja, sie sagen ja, ,,im Namen des Vaters, des heiligen Geistes und
des heiligen Sohnes“. Wir sagen, ,,im Namen _4/abs, des Allmichtigen, des Barmherzigen und
des Erbarmers®. Das ist ein Unterschied! Weil wir daran glauben, dass Gott es verbietet, ihn in
cine Gestalt zu versetzen. Das ist Stinde! Was macht das Christentum? (Yunus-Emre, S. 49f.)

HLEF.: Jesus ist fiir Christen das Zeichen Gottes, dass er eben auch ganz menschlich ist. Er ist
auf der ecinen Seite das, was am weitesten von uns weg ist, das, was am abstraktesten ist, was
man sich nur vorstellen kann, und er hat als Zeichen fiir die Menschen, dass er eben auch ganz
real sein kann, dass er Mensch sein kann, wie du und ich, hat er Jesus gesandt als seinen Sohn.
(Yunus-Emre, S. 50)

8.2 Also, er &ann auch ein Mensch sein? (Yunus-Emre, S. 50)
HLF.: Er kann jede Gestalt annehmen. (Yunus-Emre, S. 50)

S.: Genau, das kann er machen, aber ich verstehe — also, ich hab’ zuerst verstanden, dass er ein
Mensch zsz. (Yunus-Emre, S. 51)

HLF.: In Jesus ist er das. (Yunus-Emre, S. 51)
S.: Auf welche Weise? (Yunus-Emre, S. 51)
HIF.: So wie Jesus eben gelebt hat. (Yunus-Emre, S. 51)

8.2 Und wie hat der Prophet Mobhammed gelebf? Glauben Sie iiberhanpt daran — wir sagen ja, Prophet
Mohammed — glauben Sie daran, dass er der Gesandte von Gott ist? Glanben Sie an Moham-
med? Erkennen Sie ihn an als Propheten? (Yunus-Emre, S. 51)

Die rhetorischen Konter in solchen Interviewsituationen waren mitunter so stereo-
typ, dass sich die Annahme aufdringt, solche Dispute wiirden trainiert. Wenn die
Muslime die jidisch-christlichen Propheten als Gesandte Gottes, d.h. ihre Offenba-
rung als gottlich anerkennten, sei es doch nur recht und billig, wenn Christen umge-
kehrt auch Muhammad als Propheten akzeptierten — dann aber erledigte sich das
Problem Gottessohnschaft quasi von selbst. Dieser Faden lieBe sich eifrig weiter
spinnen: Wenn Muslime die judisch-christlichen Offenbarungsschriften als zwar
verfilschte aber urspriinglich doch géttliche Offenbarung betrachteten, miisste dies
umgekehrt doch auch ein Christ mit dem Qur'an tun — die Gegenfrage, ob ein Christ
sich denn noch als solcher bezeichnen kénne, wenn er dem folgte, wurde hiufig
genisslich-verschmitzt unbeantwortet gelassen, als befinden sich die Kontrahenten
in einem Schachspiel, bei dem der eine mit seinem nichsten Zug entscheiden konne,

263

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

ob ihn der andere in seiner Replik zunichst nur Sechach oder gleich Schach und matt
setzen wiirde.

Keiner der Befragten Jugendlichen hatte bisher (privaten) Kontakt mit Angeho-
rigen anderer, nicht-christlicher Religionen.3s Nur oberflichlich verneinen die meis-
ten Jugendlichen eigene Schwierigkeiten im persénlichen Umgang mit Christen und
Atheisten. Gleichzeitig sind aber fast alle Befragten bemiiht, eine Nihe zu Christen
herzustellen. Dabei stellen sich potentielle Gemeinsamkeiten heraus, die Muslime
und Christen auf der einen Seite von Atheisten auf der anderen trennen. So wird
auch im folgenden Interviewauszug zunichst ein Unterschied zwischen Christen und
Atheisten verneint, doch schnell stellt sich heraus, dass der Befragte diese Position
nicht halten kann.

HILF.: Wenn du tber deine Religion redest, macht es einen Unterschied, ob du mit einem
Christen oder einem Atheisten redest? (Fatih 1., S. 15)

I7.: Nee, das ist iberhaupt kein Unterschied. Ich sag mal so, beim Atheisten — das sind ja Leute,
die an iberhaupt keine Religion glauben, die sagen, ,,0ah, ich glaub’ an gar nichts®, und sind
meistens stur. Bei den Christlichen ist es immer schon, dass uns im Islam sehr viel Uber die
christliche Religion beigebracht wird, das beinhaltet ja alles, was im Christlichen ist. Und deswe-
gen ist es meistens gar nicht schwer, weil wir meistens die gleiche Meinung haben. Nur, dass es
im Islam eben ein bisschen wedtergefiibrt wird. Dass wir an den Islam glauben, nicht an das Chris-
tentum, aber dass das Christentum in unserem Qur'an cinen schr hohen Wert hat und eine
wichtige Rolle. Deswegen ist es doch meistens einfacher, mit einem Christen tber den Qur'an
oder Islam zu reden. (Fatih L, S. 15)

HLE.: Ist es denn tiberhaupt sinnvoll, dass Menschen, die verschiedene Religionen oder Weltan-
schauungen haben, miteinander ins Gesprich kommen oder sollten die lieber jeweils fiir sich
bleiben? (Fatih 1., S. 16)

Ve Im Qur'an wird gefordert, dass wir mit Menschen anderer Religionen reden. Wir sollen nicht
stur unsere Religion leben und nur fiir uns da sein. Wir sollen auch mit den anderen Menschen
reden, die 'ne andere Religion haben und denen unsere Religion beibringen und sagen, ,,Leute,
okay, ihr glaubt an das Christentum, aber unsere Religion ist das und das, und das solltet ihr auch
mal kennen lernen®. (Fatih I, S. 16)

Die Bedeutung des Verbs beibringen weist sicher tber ein bloBes Aufkliren hinaus; ein
Missionsgedanke schwingt tatsdchlich sehr hdufig mit, wenn iber interreligiose
Kontakte berichtet wird. Uber den Islam zu reden, scheint untrennbar verbunden mit
den Islam zn verbreiten.

305 Erst in jungerer Zeit gibt es Versuche, auf institutioneller Ebene, namentlich von der Fatih-
Moschee, mit der ortsansissigen jiidischen Gemeinde in einen Dialog zu treten. Es scheint aber
nicht unrealistisch, dieses Bemiihen als einen Reflex auf die Antisemitismusvorwurfe seitens ei-
ner kritischen Offentlichkeit gegeniiber verbandsinternen Verdffentlichungen der Dachorgani-
sation IGMG zu bewerten.

264

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

HLEF.: Wiirdet ihr das auch als Aufgabe der Moscheen ansehen, auf die Christen zuzugehen oder
auf die Kirchen zuzugehen? (Mevlana 11., S. 11)

M.: Das auf jeden Fall. Weil das ist ja deren Aufgabe, den Islam zu verbreiten. (Mevlana IL, S.
11)

Andererseits wird aber auch die Erfahrung ausgedriickt, dass junge Muslime sich
hiufig schlechter geriistet fithlen, wenn es in solche Begegnungen geht. Die Christen
werden dann — auch von den Befragten — oft als die besser Gebildeten gesehen, die
die Muslime in die Rolle der Unterlegenen dringen.’ Trotzdem wollen die Jugendli-
chen das Gesprich mit Christen nicht aufgeben, auch sie sehen darin, dass man im-
mer wieder neu in den Kontakt tritt und solchen Begegnungen Kontinuitit verleiht,
eine Voraussetzung fiir ein besseres Zusammenleben als bisher. Und — allen damit
verbundenen Angsten zum Trotz — das scheint mit Leuten, die sich auch auf eine
Religion als Grundlage berufen, einfacher.

HLF.: Wenn man in einer Gesellschaft zusammenleben will, muss man sich ja auf bestimmte
Werte verstindigen. Dass man sagt, was eine Gesellschaft gemeinsam gut findet, was sie ihren
Mitgliedern zugesteht oder nicht, da muss es ja eine Form von Verstindigung geben. Kann man
das mit Leuten, die von unterschiedlichen Weltanschauungen kommen, kann man sich da auf
gemeinsame Werte einigen? (Fatih 1., S. 48)

7.+ Also, ich glaube daran. (Fatih L, S. 48)

HILF.: Oder wurdet ihr da irgendwo Haken schen, wiirdet ihr sagen, die Christen und die Mus-
lime, die krachen immer wieder aneinander? (Fatih L., S. 48)

1V Nein! (Fatih 1., S. 48)

M.: Ich sag’ mal so, wenn die andere Seite auch an irgendetwas glaubt, an eine Religion glaubt,
kann man sich einigen. Dann kann man sich untereinander verstehen. Aber wenn die Gegen-
seite, sag’ ich mal — also es gibt natiirlich Menschen, die an gar nichts glauben, bei denen ist das
natttlich schwieriger, die blocken gleich ab, die sagen, ,,ich glaub’ an gar nichts, das ist Schwach-
sinn, an was du glaubst”. Aber wenn es Christen sind, die glauben ja auch an Gott. Die glauben
auch an Jesus, nur auf eine andere Weise. Mit den Leuten kann man sich natirlich verstehen, mit
den Leuten teilt man auch die, ich sag’ mal, in manchen Sachen, die gleiche Meinung. Man ist
schon auf einer Ebene, weil die auch an die Bibel glauben. In der Bibel steht auch, dass es den
Qur'an gibt. Und deshalb ist es viel leichter fiir uns, mit Menschen auszukommen oder mit Men-
schen zusammenzuarbeiten, mit Menschen zusammenzuleben, die auch an eine Religion glau-
ben. Mit den Menschen, die an nichts glauben, ist es auch schwierig, sich den Menschen zu ni-
hern, weil die gleich abblocken. (Fatih I, S. 48)

HIF.: Sind die Werte so unterschiedlich, dass es immer schwierig bleiben wird? (Fatih 1., S. 49)

306 Sicher hat das auch mit dem 6ffentlichen bzw. verdffentlichten Islambild im Westen zu tun:
Islam und Muslime erscheinen darin hiufig als vormodern, unaufgeklirt und fundamentalistisch
im Sinne von riickwirts gewandt.

265

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

I7.: Es wird bestimmt Punkte geben, wo es unterschiedliche Meinungen gegen wird, wo sie sich
wahrscheinlich nicht einigen kénnen. Ich sag’ mal so, das werden wahrscheinlich alles Probleme
sein, die gelést werden kénnen. Also, ich glanbe daran. Man muss nur wollen. Wenn man in einer
Gesellschaft mit verschiedenen Religionen lebt, mit verschiedenen Kulturen, dann bin ich mir
sicher, dass man sich einigen wird. (Fatih 1., S. 49)

HILF.: Wie kann man das machen, dass die Leute iiberhaupt miteinander reden, sich verstindi-
gen? (Fatih I, S. 49)

I/.: Das Wichtigste ist, dass man miteinander viel mehr spricht. (Fatih 1., S. 49)

Fir die Befragten steht dabei aufler Frage, welche Bevolkerungsgruppe sich in dieser
Frage zu bewegen hat. Die dentschen Biirger haben zu lernen, dass ihre Rechte nicht
geringer werden, wenn die Muslime mehr zugestanden bekommen.

HLF.: Konnt ihr euch vorstellen, dass auf Dauer in einer Gesellschaft Menschen mit verschie-
denen Weltanschauungen und verschiedenen Religionen konfliktfrei zusammenleben kénnen?
(Fatih 11, S. 16)

A.: Ja, meiner Meinung nach. Das ist kein Problem. Die [Deutschen; HLF] miissten dann aber
auch toleranter sein. (Fatih 11, S. 16)

HLF.: Wie kann man das machen, dass sozusagen jeder das gleiche Recht hat, wie kann man das
hinkriegen? Dass die Kirchen mehr Rechte haben, als die Moscheegemeinden, ist ja zum Bei-
spiel so ’ne Sache. Was kann man da tun, dass sich das mehr angleicht? (Fatih I1., S. 16)

A.: Das ist ein sehr heikles Thema. Das ist auch ganz schén schwer, mein’ ich. Ich mein’, da
miisste man mehr 6ffentliche Arbeit machen, und den Biirgern hier in Deutschland klar ma-
chen, dass das nichts Schlimmes ist und dass sie nicht benachteiligt werden. Nur, dass wir dann ’n
bisschen mehr Rechte haben. Und wenn die das dann verstehen, wenn die da toleranter werden
konnen, dann, meine ich, kann man Initiativen starten, Unterschrifteninitiativen, und dann
kénnte das vielleicht auch geregelt werden. (Fatih 11, S. 17)

Auch wenn viele Jugendliche auf direkte Nachfrage nach erlittenen Benachteiligun-
gen zuriickhaltend antworteten, zeigt sich hier doch, wie ihrer Meinung nach die
Gewichte der gesellschaftlichen Definitionsmacht verteilt sind: Sich selber verorten
sie randstindig zur Gesellschaft. Auch insofern macht es Sinn, nach Gemeinsam-
keiten mit Christen zu suchen. Liefle sich nidmlich allen Unterschieden zum Trotz
religiése Erfahrung an sich als Gemeinsames bestimmen, wiirde sich die erlittene Rand-
stindigkeit perspektivisch auflosen. Die vielfach vertretene Annahme, sich Christen
gegentber eher leichter erkliren zu kénnen, als anderen gesellschaftlichen Gruppen,
weist in diese Richtung.

HLF.: Haben Muslime, Christen und Juden was gemeinsam? (Fatih I1., S. 25)

A.: Die haben einen Gott. (Fatih II., S. 25)

266

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

F.: Die kommen ja auch alle, ich mein’, so wie wir das gelernt haben, kommen die alle von ei-
nem Stamm — die sind eigentlich identisch mit uns, aber durch den Lauf der Zeit hat sich, glaub’
ich, der christliche Glaube zgendwie verandert. Den haben die verindert. So haben wir das gelernt
von unserem Joca. Ich mein’, die sind schon identisch, so ’n bisschen. (Fatih I1., S. 206)

A.: Zum Beispiel, glauben wir an finfundzwanzig Propheten. Also, die’s gab — und Moses und
Jesus sind auch dazwischen. Jesus ist der votletzte und unser Prophet ist der Letzte und ist dar-
auf aufbauend. Und, ich mein’, Adam und Eva waren die ersten Menschen. Das sagen die
Christen auch und so. Die Juden auch. Und die kommen auch alle aus einer Gegend. (Fatih II.,

S. 26)

HLEF.: Findet ihr das sinnvoll, dass es zwischen Angehérigen dieser drei Religionen 'ne Verstin-
digung gibt? (Fatih II., S. 26)

A.: Das ist meiner Meinung nach wichtig, weil wenn man das nicht machen wiirde, dann hitten
die immer noch mehr Vorurteile und dann wiird’ das immer mehr angespannt werden. (Fatih
1L, S. 26)

HLF.: Kann man da auch ins Gesprich kommen, ohne dass man sich letztendlich immer in die
Wolle kriegt? (Fatih II., S. 26)

A.: Ja, kann man. (Fatih IL,, S. 26)

Im Gemeinsamen aber die Unterschiede zu erkliren, fillt den Jugendlichen — in Ge-
genwart des Interviewers — schwer. Eigentlich alle Befragten, das wird noch gezeigt
werden, gehen davon aus, dass die Bibel im Laufe der Zeit absichtlich umgeschrie-
ben, gefilscht worden ist; sie trauen sich aber nicht immer, das auch so zu vertreten.
Im folgenden Auszug ist diese Unsicherheit deutlich zu sptren.

HLEF.: Glaubt ihr, dass Juden, Christen und Muslime etwas gemeinsam haben? (Mevlana 1., S.
21)

S.:Ja. Mevlana 1., S. 21)

B.: [lacht] Der Ursprung, also der Glaube ist ja der gleiche. Blof, es gibt ein paar Unterschiede,
also, weil manche Sachen verindert worden sind und so. (Mevlana L, S. 21)

Y.: Also, cigentlich waren Qur'an, Bibel und so, ganz am Anfang war das ja alles so richtig. Aber
danach wurde ja nach unserem Glanben die Bibel verindert. Und so ist das ja zur heutigen Zeit
gekommen. Vorher haben die ja an das Gleiche geglaubt. An Gott. — Jetzt denken Christen
cigentlich auch an Gott. (Mevlana L., S. 21)

B.: Alle glauben an einen Gott, das hast du ja eben gesagt. Was mich jetzt auch interessiert, wo
ihr jetzt selbst die Unterschiede seht zwischen den Religionen? (Mevlana 1., S. 22)

Y.: Bei den Gebeten, wie man das gesgt, zum Beispiel. Die einen gehen in die Kirche, und die

anderen gehen in die Moschee und beten fiinfmal am Tag. Die anderen haben ja andere Wege
zu beten. (Mevlana L, S. 22)

267

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

B.: Also nur in der Art und Weise der Ausiibung, der Form der Gebete? (Mevlana 1., S. 22)
Y.: Ja. (Mevlana L., S. 22)

B.: Der Sinn ist derselbe? Aber wie man das macht, ist verschieden, meinst du? (Mevlana I, S.
22)

S.: Nein. Wie oft man das macht. Und ob man das se/ber will oder auch gezwungen wird, oder so.
[angestrengt] Was weiff ich. (Mevlana 1., S. 22)

B.: Wie jetzf? [ironisch] In der einen Religion wird gezwungen, in der anderen nicht? Wie meinst
du das jetzt? (Mevlana 1., S. 22)

S.: [Entnervt] Neinl (Mevlana 1., S. 22)

Y.: Nein. Man glaubt doch nicht an den richtigen — wir glauben ja zum Beispiel an einen Gott,
und auch an Isa — Mevlana 1., S. 22)

B.: — Jesus, ja, Isa: Jesus, ja — (Mevlana 1., S. 22)
Y.: —ja, und die Christlichen glauben an Jesus. Dort ist ein Unterschied. (Mevlana L, S. 22)

B.: Aber die glauben auch an einen Gott. (Mevlana L, S. 22)

Dass dann ein Rest von Unverstindnis verbleibt, wird in der folgenden Passage auf
kulturelle Figenheiten zurtckgefithrt. Offensichtlich erscheint es den Jugendlichen
einfacher, sie dort im Beliebigeren zu verorten, als im Bereich Religion, in dem es
schlieflich um letzte Wahrheiten geht. Andererseits deutet sich hier an, wenn man
sich die teils kritischen Aussagen zu tiirkischer Kultur und Tirkentum in Erinnerung
ruft, dass der Islam auch Integrationsmedium sein kann. Wenn letztlich die Kultur —
auch ohne wirkliche analytische Scheidung von Religion — als das Trennende bewertet
wird, kénnte Religion zum Verbindenden werden.

HLF.: Konnen Leute, die verschiedenen Religionen oder auch verschiedenen Weltanschauun-
gen jeweils anhingen, kénnen die iiberhaupt miteinander ins Gesprich kommen, oder bleibt
man sich eher fremd? (Mevlana I, S. 17)

Se.: Ich glaub’ in der Religion nicht, aber in der Kultur bleibt man fremd. Zwischen deutsch und tiir-
kisch, nicht Islam und Christ, sondern deutsch und tiirkisch. (Mevlana I1., S. 17)

HLEF.: Das wire in deinen Augen keine religidse Sache, sondern eine kulturelle? (Mevlana II., S.
17)

Se: Ja. (Mevlana I1., S. 17)

Fast alle Befragten erheben aber den Vorwurf gegentiber den Christen, dass diese die
biblische Offenbarung verfilscht haben. Den Beweis dafiir meinen sie fithren zu

268

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

koénnen, indem sie auf die existierenden Unterschiede zwischen Qur'an und Bibel
hinweisen. Die Bibel, so wird vielfach behauptet, weise auf Muhammad als letzten
Propheten und den Qur'an hin, da kann in ihr nichts Falsches stehen®7, es sei denn, sie
wire — vorsitzlich — gefilscht worden. Dann aber missten im Grunde fir Christen
dieselben Regeln und Gesetze gelten wie fir die Muslime. Es kénne nicht sein, dass
das eine Buch etwa Alkohol verbiete, wihrend davon im anderen nichts zu finden
sei. Der Verzehr von Schweinefleisch und vor- und auflerehelich gelebte Sexualitit
wurden in weiteren Fillen genannt.

Die folgende Frage, ob die Jugendlichen finden, dass die Christen in Deutsch-
land ihrer Religion treu wiren, wurde in allen Interviews gestellt, und stets verneint.
Allenfalls die ,moralische® Bewertung dieser ,Untreue‘ wies Unterschiede auf: Wih-
rend einige Jugendliche durchaus beiden, Muslimen und Christen, gewissermalien
eine menschliche Charakterschwiche attestierten, sahen andere diese bei den Chris-
ten ibermilBig oder ausschlieBlich ausgeprigt.

HIF.: Findet ihr, dass die Christen in Deutschland ihrer Religion treu sind? (Mevlana I1., S. 30)
M.: Weniger. (Mevlana I1., S. 30)

Sa.: Ich seh’ eigentlich viel weniger Christen, sagen wir’s so. Die meisten treten ja so langsam aus
der Kirche aus, und die Leute, die aus der Kirche raus sind, sagen auch nicht mehr, ,,ich bin
Christ®, sondern, ,,ich glaub an gar nichts meht, ich bin Heide oder Atheist geworden®. (Mevla-
na II., S. 30)

M.: Die richtige Bibel ist eigentlich auch gar nicht schlecht. Die richtige Bibel. Nicht dze Bibel, die
heutzutage gelesen wird. (Mevlana 11., S. 30)

HIF.: Ich weiB3, dass Muslime glauben, dass an der Bibel was verfilscht’ worden ist, dass es da
Verinderungen gegeben hat. Kénnt ihr sagen, wann das passiert ist? Fillt euch dazu ein be-

stimmtes Bild ein? (Mevlana II., S. 30)

M.: Wann? (Mevlana IL, S. 30)

307 Indirekt wird offenbar Bezug genommen auf Joh. 14, 16-26; 15, 26; und 16, 7. In Jesu Ab-
schiedsreden wird den Gliubigen ein kunftiger Beistand angekiindigt, in dem die Muslime unter
Berufung auf Qur'an 61, 6 Muhammad zu erkennen meinen. Dort ist die Rede von Ahmad, dem
Gepriesenen. ,Der Vers deutet hier auf den Paraklet hin, den Jesus verhie. Ahmad ist das grie-
chische Wort mepudvtog ,hochberithmt’, daher die Muslime annehmen, napdxhnrog , Troster’
wire eine Filschung aus nepudotoc™ (Henning 1991: 538, Anm. 1).

308 Sowohl Juden als auch Christen wird ,Schriftverfilschung® vorgeworfen. Die qur'anischen Vot-
wiirfe werden theologisch unterschiedlich gedeutet. Sie bezichen sich entweder auf eine (wis-
sentlich) falsche Interpretation oder auf tatsichliche Textinderungen, die jeweils mit dem Ziel
unternommen worden wiren, Gliubige an der Erkenntnis der Ubereinstimmungen von Qur'an
und Bibel zu hindern. In der modernen islamischen Theologie bezichen sich die Vorwiirfe auf
fehlende Authentizitit der Evangelien sowie den Einfluss der Konzilien auf ihre Zusammen-
stellung (vgl. Khoury et al. Bd. 3, 1999: 736f.).

269

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

HLF.: Oder wie das passiert ist? Alle Muslime, mit denen ich dartiber rede, die sagen, ,,ja, die
Bibel ist ja verfilscht worden, oder verindert worden®, aber so richtig kann keiner sagen, wann
und wie und bei welcher Gelegenheit. Also, ich meine jetzt nicht das Datum, 571, oder so —
(Mevlana IL., S. 30)

Sa.: Als die Kirche an der Regierung war. Wann war das denn noch? (Mevlana II., S. 30)
M.: [lachend] In der Zeit von Galileo war das, nicht? (Mevlana I1., S. 30)

HILF.: Also so was: die ist Kirche an die Macht gekommen und hat dann andere Interessen
verfolgt? (Mevlana IL., S. 31)

M.: Ja, die Interessen der Menschen, nicht der Propheten wahrscheinlich. (Mevlana I, S. 31)

Interessant ist zundchst, dass es keine wirkliche Vorstellung dartiber gibt, wann und
von wem die behaupteten Filschungen der Bibel vorgenommen worden seien. Der
Hinweis auf die Zes# von Galileo wird nicht den Vorstellungen der Theologen und Re-
ligionsgelehrten entsprechen. Die Aussage aber, dass die Filschungen mit Machtin-
teressen der Kirche zu tun haben kénnten, kann zwar auch noch nicht fir sich bean-
spruchen, eine absolute Wahrheit auszudriicken; sie ist aber aufschlussreich dafiir,
wie Macht im Zusammenhang mit (christlicher) Religion verstanden wird, und er-
laubt so ein komplexeres, wenn auch nicht unbedingt ein richtiges Bild.

HLF.: Ich wiirde einfach gerne wissen, welche Vorstellung dahintersteckt, wo man als Christ
dann sozusagen den Fehler suchen miisste. Lernt man das eigentlich im Qur'an-Unterricht, oder
wo spricht man tiber so was? (Mevlana I1., S. 31)

Se.: Ich mein’, das hingt ja alles vom Gefiihl ab. Wie man die Religion fib/t. Ich mein’, wiirde die
christliche Religion, wiirde man das jetzt schen, dass die auch richtig praktiziert wird — weil,
wenn’s nach mir geht, wird die hier in Deutschland nicht richtig praktiziert, in meiner Umge-

bung. (Mevlana II,, S. 31)

HILF.: Kannst du mal sagen, woran du das sichst? Kannst du ein paar Beispiele nennen? (Mev-
lana IL., S. 31)

Se.: Oh [lacht]. Die wiren, glaub’ ich, nicht gut. (Mevlana I1., S. 31)
HILF.: Na, komm, keine Scheu. (Mevlana II, S. 31)

Se.: Ich glaub mal — ist in der christlichen Religion Alkohol trinken verboten? (Mevlana II., S.
31)

HIF.: Nee. (Mevlana II., S. 31)
Se.: Nein? (Mevlana I1., S. 31)

M.: Normalerweise ist es das schon, ich glaub’ schon, in der richtigen Bibel. Das hab’ ich so mal
mitgekriegt. In der richtigen Bibel ist das verboten. (Mevlana IL., S. 31)

270

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

Se.: [lacht] Ja, so was hab’ ich auch gehért. Deswegen. (Mevlana II., S. 31)

Sa.: Fur uns ist das ja so: es gibt vier grofie Biicher, die von A/ab her gekommen sind an ver-
schiedene Propheten.?” Und das letzte Buch ist der Qnr'an — (Mevlana I1., S. 31)

M.: — gefiltert worden von den anderen, sozusagen. (Mevlana I1., S. 31f)

Sa.: Und deswegen glaub’ ich mal selber daran, dass alle vier Biicher miteinander zu tun haben.
Es kann vorher nicht gewesen sein, dass in einem Buch steht, ,,ja, man kann Alkohol trinken, es
ist nicht schlimm®, und dann plétzlich im Qur'an steht, ,,Alkohol ist verboten® und ,,Schweine-
fleisch und das Ganze ist verboten®. Das seh’ ich mal so. Also wenn das wirklich nicht gefilscht
ist, wenn man die richtigen Bicher findet, und die dann interpretiert — (Mevlana II., S. 32)

HILF.: — also, du gehst davon aus, dass da in der richtigen Bibel drinstehen miisste, dass Alkohol
verboten ist, und — (Mevlana I1., S. 32)

Sa.: — normal schon, ja. Und das mit dem Schweinefleisch genauso. Es miisste eigentlich prak-
tisch, was bei uns verboten ist — (Mevlana IL, S. 32)

HLF.: — das miisste da auch alles verboten sein? (Mevlana 11, S. 32)

Sa.: Das musste da auch verboten sein. Vielleicht nicht so detailliert, wie im Qur'an. (Mevlana IL.,
S. 32)

Nicht herauszubekommen war, wie man sich auf die richtige Bibel berufen kann, wenn
sie doch nirgends vorliegt. Es ergibt sich durchaus der Eindruck, dass diese rbtige
Bibel mehr ein Mythos und also in den K6pfen vorhanden ist, aus dem trotzdem mit
Beweiskraft ,zitiert wird. In dieser Urbibel kann aus logischen Griinden nichts ste-
hen, was dem Qur'an in irgendeiner Form zuwiderlduft; umgekehrt kann der Qur'an
nur eine Verkirperung der Urbibel sein. Dass Christen sich am Tag des Jingsten Ge-
richts wie die Juden wegen dieser ,Irrtimer® zu verantworten haben, wird — vielleicht
aus Ricksicht auf den Interviewer — jedoch in der Regel und auch in dieser Sequenz
nicht expliziert. Bezogen auf die Ausgangsfrage der Glaubenstreue, heilit es dann
aber oft, dass die heutigen Christen sich ja nicht einmal an das hielten, was thnen von
der ,realexistierenden’ Bibel geboten sei.

HIF.: Aber wenn das genauso detailliert wire, hatte es den Qur'an ja nicht mehr geben miissen.
(Mevlana 11., S. 32)

M.: Ja, eben. Mevlana I1., S. 32)

Se.: Ja. (Mevlana 1L, S. 32)

309 Die Rede ist von den vier Offenbarungsschriften, die von der islamischen Theologie anerkannt
sind: eine — im Qur'an erwihnte Uroffenbarung an Abraham — die Thora, die Evangelien und
der Qur'an als letzte Schrift und zugleich Mutter aller Buicher. Schriftbesitzer (ab/ al-kitab), Juden
und Christen also, stehen in einem besonderen (rechtlichen) Verhiltnis zum Islam und zu den
Muslimen (vgl. Khouty et al. Bd. 3, 1999: 598ft.).

271

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Sa.: Aber oberflichlich schon. (Mevlana I, S. 32)

HILF.: Aber was wiirdet ihr denn jetzt zum Beispiel fiir'n MaBistab an Christen anlegen, woran
muss der sich denn halten, wenn er jetzt sagt, ,,ja, das ist meine Bibel, und ich mach das, was da
drinsteht” — (Mevlana I1., S. 32)

Se.: — ich mein’, wenn ich jetzt meinen Freund frage, ,,wie ist das so in deinem Glauben?*, dann
wiirde der sagen, ,,ach, weil ich nicht, ist mir doch egal®, es ist so. Aber wenn man ihn danach
fragt, ,,bist du ‘n Christ?* — ja, ich bin Christ — , praktizierst du das auch? — ,;mir doch egal®.
Da hat man auch keine Sicherheit. (Mevlana II., S. 32)

HLF.: Na, aber das gibt’s doch bei Muslimen auch. Da fragst du jemanden
dann sagt er, ,,ja, klar* — (Mevlana I1., S. 32)

bist du Muslim®,

> 3

M.: — ,,und was machst dur*“ — (Mevlana II., S. 32)
HLF.: —und hinterher — (Mevlana 11., S. 33)

M.: — ist er am Saufen. Die Leute haben meistens ’nen muslimischen Namen, aber sonst nichts
von der Religion. (Mevlana I1., S. 33)

Sa.: Der MaB3stab sollte eigentlich da gelegt werden, dass man praktisch sich dartber im Klaren
ist, dass eigentlich die Religion, die beiden Religionen verdammt nah aneinander stehen und
dass die Quelle der beiden Biicher von einem Gott aus kommt. (Mevlana 11, S. 33)

SchlieBlich findet sich also eine Gemeinsamkeit von Muslimen und Christen, inso-
fern beide in der Praxis nachlissig sind. Auch wenn der zuletzt zitierte Befragte of-
fenkundig eine anstrengende Diskussion beenden will, liefert er zugleich einen pro-
baten Mafistab: die unzulingliche Praxis beider Gruppen. Dazu passt, dass hidufig
sowohl fiir Muslime als auch fiir Christen gesagt wurde, dass sich viele Probleme des
Zusammenlebens dann 16sen wirden, wenn beide — Muslime und Christen — endlich
anfingen, ihren Glauben zu leben. Das stellt wiederum das richtige Leben als eigentli-
che Praxis von Religion dar.

4.4.7 Perspektiven: Islam in Dentschland — dentscher Islam?

Fast alle Jugendlichen sehen, was den Islam 7# Deutschland angeht, optimistisch in
die Zukunft, obwohl es nicht selten Befiirchtungen gibt, dass die Muslime sich in
ihrer Religionsaustibung dhnlich verhalten werden, wie es heute bereits viele Christen
tun. Tatsichlich wird heute auch von Muslimen selber zwischen praktizierenden und
kulturellen Muslimen (,,faktischen Muslimen von Geburt an”) unterschieden.30

Die Erwartungen, was die Entwicklung der Gemeinden betrifft, gehen von ei-
nem kontinuierlichen quantitativen und qualitativen Wachstum aus. Das erklirt sich

aus den aufstiegsorientierten Haltungen vieler Befragter, die sich lingst nicht mehr

310 Vgl. Frese/Hannemann (1995: 30£).

272

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

zwangslaufig in der unterprivilegierten Stellung wihnen, die vielfach noch die El-
terngeneration einnimmt. Daraus werden sich fir die Gemeinden erweiterte finan-
zielle Spielriume und ein offeneres intellektuelles Klima ergeben. Hintergrund dieser
Prognosen ist sicherlich auch, dass die Migranten tirkischer Herkunft, allen frustrie-
renden Erfahrungen und Riickschligen zum Trotz, in den letzten Jahrzehnten all-
mihlich zu einem immer selbstverstindlicheren und selbstbewussteren Bevolke-
rungsteil geworden sind. Tendenziell wird, auch wenn das manchen Befragten nicht
angenehm ist, die Bindung an die Ttrkei, an tiirkische Kultur und Politik abnehmen,
wie es insbesondere fur jingere Gesprichsteilnehmer deutlich gezeigt werden
konnte.

Nur wenige Befragte hatten Schwierigkeiten, sich den (zukiinftigen) Islam 7
Deutschland vorzustellen — ganz anders sahen die Reaktionen aus, wenn nach einem
dentschen Islam gefragt wurde. Fast standardmiBig wurde dann zunichst darauf ver-
wiesen, das der Islam immer gleich bleibe, sich nie 4ndere und heute so aktuell und
modern sei wie vor 1400 Jahren. Und es war, wie oben zu lesen war, fiir viele leichter
vorzustellen, dass in nennenswertem Umfang Deutsche zum Islam konvertierten, als
dass die Muslime tiirkischer Herkunft ihre Religionszugehérigkeit auf eine Weise mit
in ein zukunftiges ,Deutsch-Sein® einbrichten, die schlielich den Islam selber ver-
indern wiirde. So wurde auf entsprechende Interviewfragen einleitend immer auf die
Kohirenz des Islam verwiesen.

HIF.: Kénnt ihr euch vorstellen, dass es eines Tages, von euch ausgehend, einen eigenstindigen
deutschen Islam gibt? So wie’s meinetwegen 'n indonesischen Islam gibt oder ’n pakistanischen?
(Mevlana 11., S. 68)

Se: Ich mein’, im Prinzip ist es ja das gleiche: Islam ist Islam. Pakistanischer Islam, tiirkischer
Islam, deutscher Islam. Man kann das ja nicht dndern. (Mevlana II., S. 68)

Sa.: [zum Interviewer:] Kulturell meinst du? (Mevlana IL., S. 68)

HILF. Ja, der Islam ist ja relativ offen fiir Kulturen, der passt ja in verschiedene Kulturen. Aber
vielleicht noch mal genauer nachgefragt: Angenommen, eure Kinder oder Enkel haben irgend-
, ,,mir ist das Turkentum
wichtig und mir ist der Islam wichtig“, das sagen die dann vielleicht ja gar nicht mehr. So wie
man jetzt sagt, es gibt ein deutsches Christentum — das ist natiirlich dasselbe Christentum wie
woanders auch, aber einige Sachen daran sind eben spezifisch deutsch — kann sich so was auch
fur den Islam entwickeln? (Mevlana I1., S. 69)

wann mal die deutsche Staatsbiirgerschaft und das, was du jetzt sagst

Sa.: So, wie du das geschildert hast, das kann schon sein. Wenn unsere Enkelkinder dann den
deutschen Pass haben, und dann daraus so ’ne deutsch-islamische Kultur heraus-, heranwichst,
das kann schon sein. Das kann sein. (Mevlana IL., S. 69)

Viele Jugendliche haben jedoch Probleme mit dem Begtiff Kultur, der, bezogen auf
den Islam, in einer etwas eigenwilligen Interpretation alle nicht originir islamischen

273

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Traditionen in der Tirkei oder in anderen islamisch geprigten Lindern meint.
Bauchtang und Harem wurden so als nicht-islamische Kultur bezeichnet, sind aber
tatsidchlich nur einzelne ,Briuche’.

HLEF.: Wie ist das tberhaupt, wenn man die islamische Welt anguckt, wenn man da genau hin-
guckt, dann sicht man, dass der Islam in jedem Land ein bisschen anders ist: Meinetwegen in
Indonesien anders als in Saudi-Arabien, in Afrika anders als in der Tirkei. Wird es eines Tages
einen curopiischen, westeuropiischen Islam geben, wie man jetzt sagt, es gibt einen indonesi-
schen Islam, gibt’s da auch mal einen deutschen Islam? (Fatih L., S. 25)

M.: Na, das Problem ist ja bei den Lindern, die Linder binden die Kultur in den Islam mit ein.
(Fatih L., S. 25)

HLF.: Kann das hier auch passieren? (Fatih L, S. 25)
IV.: Klar kann das passieren. (Fatih L., S. 25)

M.: Naturlich kann das passieren. Je linger man in Deutschland lebt oder unsere Kinder, das
kommt irgendwann automatisch. In der Tirkei ist das genauso, wie gesagt, wenn Sie zum Bei-
spiel in der Zeitung lesen, Bauchtanz oder Harem, da denkt man automatisch, wenn man keine
Ahnung hat, dass das zum Islam gehort. Das stimmt aber nich#t Das gehort zu der Tirked als Kultnr.
Aber das gehort nicht zam Islam. Das wird nur so ritbergebracht, weil in der Tirkei zur Mehrheit
Muslime leben, in Anfihrungsstrichen Muslime, da wird das hier in Deutschland so verstanden.
Aber das ist die Kultur der Tiirkei oder die Kultur Agyptens oder iiberall — du kannst ja auch
nicht deine Kultur mit dem Christentum gleichsetzen, denk’ ich mal. Kultur und die Religion
sind was anderes. (Fatih L., S. 25f.)

Der Islam, so ist daraus zu schlieBen, stellt in einer Lebenssituation, die wesentlich
durch Umbruch geprigt ist, eine Stabilitit versprechende Identifikationsmdéglichkeit
dar. Offen bleibt allerdings, in welchem Umfang innerhalb der Bevélkerungsgruppe
tirkischer Herkunft von dieser Méglichkeit tatsichlich Gebrauch gemacht wird. Si-
cher scheint nur, dass das Verhiltnis zum Islam in der Migration auf jeden Fall ein
anderes ist als noch in der Turkei. Ein Jugendlicher brachte das in einem anderen
Zusammenhang auf die Formel, dass die hiesigen Ttlrken dem Islam entweder sehr
nah und verbunden seien, oder aber ihm véllig gleichgiltig gegeniiber stiinden, sich
schlieBlich sogar von ihm abwendeten. 31!

Die Vorstellungen iiber die Zukunft des Islam in Deutschland leitet sich we-
sentlich daraus ab, was die Jugendlichen unter Integration verstehen. Mehrfach
konnte gezeigt werden, dass sie sich im Widerspruch befinden zu dem, was in der
Gesellschaft hdufig als Integration begriffen wird: nimlich vollstindige kulturelle
Assimilation. Integration bedeutet fiir alle Befragten zunichst einmal Selbsthilfe, das
Schaffen von Strukturen, die (Neu-)Einwanderern und solchen, die nach Jahren in
Deutschland noch immer Schwierigkeiten mit so elementaren Dingen wie Behor-

311 Vgl. Frese/Hannemann (1995: 31).

274

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERGEBNISSE: DAS BILD VOM ISLAM

dengingen haben, den Alltag erleichtern. In diesem weiteren Sinn wollen sich die
Jugendlichen, von wenigen Ausnahmen abgesehen, integrieren. Ich sehe nur zwei
Befragte, die der Idee einer Gesellschaft so kritisch gegeniiber stehen, dass sie we-
nigstens verbal/ jede nur denkbare Form von Integration ablehnen. Der Mehrheit
schwebt dabei offensichtlich ein Modell vor, dass das Bild von Gesellschaft insge-
samt um einige Facetten erweitert. Nur wenigen ist allerdings bewusst, dass das nicht
ohne Einfluss auf den Islam bleiben kann. Wichtig dafiir ist ein Bild von Gesell-
schaft, das Diversitit nicht nur anerkennt, sondern voraussetzt, weil erst darin die
Mboglichkeit eroffnet ist, sich selber als einen Teil von Gesellschaft zu verstehen, der
sich zwar nicht in allem, aber doch in bedeutenden Aspekten unterscheidet. Das
Unterscheidende aber ist es, was permanentes Aushandeln erfordert, weil fir sich
Recht zu haben und anderen Recht zuzugestehen zwei Seiten einer Medaille bilden.
Forderungen gegeniiber der Gesellschaft sind dann nicht unabhingig vom vorge-
fundenen gesellschaftlichen Klima zu stellen, sondern immer im Kontext sozialer
Balance, oder, wie es der Befragte in der folgenden Sequenz darstellt:

O.A.: Aber es laufen hier Leute mit griinen Haaren rum und mit Glatzen und mit vollgepiercten
Gesichtern, und das ist auch kein Problem, das ist ja auch nicht integrationshemmend. Man sagt
dann, ,,das ist unsere Gesellschaft. Ob das gut ist oder schlecht ist, sei dahingestellt. Dann
méchte ich aber nur sagen, dass wir als Moslems, #ndenz wir unsere Religion ausleben, einen Teil
der Gesellschaft bilden méchten. Zum Beispiel finde ich das schon — dh — ziemlich nett von
uns, dass wir nicht auf unser Recht pochen, wenn wir dadurch eine Gefihrdung der Harmonie
innerhalb der Gesellschaft darstellen. Weil normalerweise ist es mein Recht, dass ich fiinfmal am
Tag meinen Gebetsruf aussingen darf, aber wenn ich dadurch wirklich meine Freunde store, die
Gesellschaft oder meine Nachbarn, dann méchte ich auf mein Recht gerne verzichten. Weil
noch wichtiger ist es fiir mich, wenn ich in mein Haus reinkomme und meinen Nachbarn sehe,
dass ich zu ihm riberlichle und sage, ,,guten Morgen“. Weil ich habe nichts davon, wenn ich
jeden Tag grimmig zu ihm gucken muss, aber dafiir fiinfmal am Tag den miiezzin héren kann.
Und das ist doch meiner Meinung nach Integration, dass man das irgendwie versucht. Verfas-
sung hin, Verfassung her, keiner weill doch genau, wie’s weitergeht, wie die Zukunft in zehn
Jahren aussieht. Die Verfassung hilft einem dabei, gewisse Sachen zu planen, aber im Endeffekt
kommt alles wie’s kommt. Das hat ’n gewissen Lauf. Und daran méchte ich mit meiner Religion
mich beteiligen. Und ich glaube, nur so klappt das. Wenn’s nicht so mit meiner Religion lduft,
dann steh’ ich da in zehn Jahren, bin irgendwie anders und ich weil nicht, ob ich dazu stehen
soll, weil, wenn ich dazu stehe, werde ich von den Deutschen ausgegrenzt, wenn ich nicht dazu
stehe, habe ich selber Probleme damit. Ich kann einiges nicht so machen, wie die Nicht-
Muslime. Dann komm’ ich mit mir nicht klar. Dann muss ich entweder meine Sachen packen —
das will ich aber auch nicht, weil das irgendwo meine Heimat geworden ist — deswegen finde
ich, dass man durch die Religion wirklich hier leben kann in Deutschland. Wenn man die Religi-
on verstanden hat. Die Religion bedeutet halt auch: arbeiten, dass man an gewissen Problemen
arbeitet. Mal nein sagen kénnen, mal auf sein Recht pochen, aber immer im Verhiltnis zu dem,
was bringt mir das und was vetliere ich dadurch. (Eytip-Sultan, S. 46f.)

So verstanden, bekommt die Frage nach Politik, die im Zusammenhang mit Ge-
meinden und Dachverbidnden ausfiihrlich erértert wurde, noch einmal bezogen auf
die ganze Gesellschaft Relevanz. Die islamische Religionszugehorigkeit stellt An-

275

21:63:08. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

dersartigkeit her und ist zugleich ihr Ausdruck; sie bietet aber die Moglichkeit, als
Anderer in der Mitte der Gesellschaft Anerkennung zu finden, und das eigene Ge-
schick aktiv in die Hand zu nehmen. Mit genau dieser Logik wird in der folgenden
Interviewsequenz eine — denkbare — islamische Partei fur Deutschland mit dem inte-
ressanten Verweis abgelehnt, dass eine deutsche Partei einen deutschen Charakter ha-

ben miisse und dass den Parlamenten und Parteien die Aufgabe zukomme, die ganze
Gesellschaft abzubilden.

HLF.: Kann man sich vorstellen, dass es irgendwann mal eine islamische Partei, oder so was,
geben wird? Wie meinetwegen die CDU? (Eytip-Sultan, S. 58)

O.D.: Ich wiirde eher sagen, dass es in deutschen Parteien muslimische Abgeordnete geben soll.
Ich finde, dass ist das Richtige. Fiir Deutschland und auch fiir die Muslime, dass Muslime in
bestehenden deutschen Parteien aktiv werden. Weil eine islamische Partei, also von Leuten,
letztendlich von Auslindern, die nach Deutschland gekommen sind und da ’ne Partei grinden,
ich glaube, das wiirde Probleme geben. Und ich finde auch, ich wiirde nicht dafir unterschrei-
ben, dass es so etwas geben sollte. Ich bin eher dafiir, dass man sich einer bestehenden Partei
anschliet. FDP, CDU, SPD oder auch noch andere, ist egal. Es sollte — die Partei sollte schon
ihten deutschen Charakter behalten. Wenn ich sage, dewtschen Charakter, meine ich das nicht nach
dem Motto, wie die, die sagen, ,,ich bin stolz drauf, Deutscher zu sein®, sondern es sollte dem
deutschen Kulturcharakter oder auch dem deutschen Sozialleben entsprechen. Eine Partei sollte
versuchen, die Gesellschaft abzubilden. Ich finde, nicht nur das gesamte Parlament sollte eine
Gesellschaft abbilden, sondern auch eine Partei. Und das tut sie auch. Eine Partei hat ihren
rechten Fligel, linken Fliigel, ihre Mitte, wie das gesamte Parlament. (Eytp-Sultan, S. 58f.)

276

21:63:08. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839400852-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

