Berichte und Kommentare

believe that everything in the natural world is a sym-
bolic footprint of the metaphysical beings whose ac-
tions created our world. As with a seed, the potency
of an earthly location is wedded to the memory of
its origin.

The Aborigines called this potency the “Dream-
ing” of a place, and this “Dreaming” constitutes the
sacredness of the earth. Only in extraordinary states
of consciousness can one be aware of, or attuned to,
the inner dreaming of the Earth. However, many In-
digenous Australians also refer to the creation time
as “The Dreaming.” The “Dreamtime” laid down
the patterns of life for the Aboriginal people.

The separation of the link between Aborigines
and the land has alienated them from their spiritual
need of their life, the “Dreaming.” In 1788, Captain
Arthur Phillip claimed the land ferra nullius, mis-
takenly thinking the land was “empty and uncivi-
lized.” The first settlers from the British Isles in the
main, believed they had rights to the land, as the
Aborigines did not use the land for farming or per-
manent housing. As the culture of life was so vast-
ly different, it did not occur to them that there may
have been an alternative to a way of life they knew.

During “White settlement,” the Aborigines were
forced to move into neighboring lands, fringe camps
attached to rural properties, or on the outskirts of
town — in some cases little has changed. As this oc-
curred they could not fulfill their religious obliga-
tions to protect the land and conduct spiritual cer-
emonies which was, and still is, essential to life and
the “Dreaming.”

The early explorers and colonists failed to see
anything they could call a religion among the Ab-
original peoples. They could see no references to a
God or gods, there were no churches or other sacred
buildings, there were no accessible scriptures and
no priests as they knew them. Therefore, they as-
sumed they had a “clean slate” and an opportunity
to civilize and Christianize these primitive peoples
into Western culture and beliefs. At the time there
was no willingness to understand the beliefs or the
rituals, nor any meaning they may have had. Ab-
original spirituality is an appreciation of their es-
sential relationship with their environment, some-
thing that has been largely lost on Western-Christian
society. For many years the Western settlers could
not understand the “Aboriginal connectedness” with
their world of which they were an integral part.

It is hoped that with this growing knowledge and
understanding that the “Generation One” movement
may turn around the future of Aboriginal youth. An-
drew Forrest and his team are proposing, in part, to
change many misconceptions and urban myths to
provide opportunities for all Australians, which in-

Anthropos 106.2011

611

cludes the marginalized Aboriginal youth, to share
in a better future from which all Australians would
benefit.

References Cited

Randall, Bob

2003 Songman. The Story of an Aboriginal Elder of Uluru.
Sydney: ABC Books for the Australian Broadcasting
Corporation.

Randall, Bob, and Melanie Hogan
2008 Nyuntu ninti (What You Should Know). Sydney: ABC
Books.

Das Motiv des Gottesschutzes in

“St. Patrick’s Breastplate”

im Vergleich zu dhnlichen Motiven

in jidisch-christlichen, gnostischen und
finnischen Traditionen

Bozena Gierek

“St. Patrick’s Breastplate” (Sankt Patricks Brust-
platte) ist eine Art Gebet, das lorica oder caim ge-
nannt wird, was “Gebet um Schutz” bedeutet. Die
breastplate war eine Art Schutzschild, der wie ein
Zauberwort wirkte. Man glaubte, dass die Person,
die diesen Text mit einer besonderen Kraft rezitier-
te, immer vor allen Gefahren geschiitzt sein wiirde.
Dieser Glaubenspanzer sollte den Korper und die
Seele vor dem Satan, anderen Menschen, den Ver-
gehen und sogar vor dem Tod schiitzen. Die Per-
son, die ihn jeden Tag fromm singen wiirde, sollte
so auch die Sicherheit fiir ihre Seele nach dem Tod
gewinnen. Die Gebete um Schutz waren sehr popu-
ldr im alten Irland, lange bevor das Christentum dort
hinkam. Sie wurden von der keltischen Kirche iiber-
genommen und zu einem fast unerlidsslichen Ele-
ment des Monchslebens.

“St. Patrick’s Breastplate” wird dem HI. Patrick
zugeschrieben, obwohl das élteste erhaltene Exemp-
lar auf das 8. Jh. (3 Jahrhunderte nach Patricks Tod)
datiert wurde. Doch die Form der benutzten Spra-
che! deutet einen ilteren Ursprung an. Es ist zwei-
fellos die Fortsetzung einer élteren keltischen Tra-

1 “St. Patrick’s Breastplate” wurde auf Altirisch geschrieben;
nur das Ende ist auf Latein. Sie ist eine Variante, neben “Faeth
[Féaed] Fiada”, des Hymnus “Lorica des HI. Patrick™.

218.73.21811, am 12.01.2026, 05:3%:51. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611

612

dition, die sich auf die Zauberei, aber auch auf die
keltische Geistigkeit beruft.

Ich mochte zeigen, dass solche breastplates
(Schutzschilde) nicht nur in der weit begriffenen jii-
disch-christlichen Tradition auftreten, sondern auch
in anderen Traditionen. Dazu méchte ich sie in ihren
kulturellen Kontexten prisentieren, jedoch auch
gleichzeitig auf die Gemeinsamkeiten in ihrer kul-
turellen Vielfdltigkeit hinweisen. Als Beispiele habe
ich gnostische und finnische Traditionen gewihlt. In
der jiidisch-christlichen Tradition greife ich auf das
jiidische Gebet “Amidah” (HaTefilah 1995-2010),
auf die “Regel der Versammlung” (serek hayyahad)
aus Qumran und auf die Worte des Apostels Pau-
lus aus seinem Brief an die Epheser zuriick. Zuerst
befasse ich mich jedoch mit “St. Patrick’s Breast-
plate”, um anschlieBend zu zeigen, wie dieses Werk
heute noch aktuell ist und Anwendung findet.

Fir den Autor des Werks ist breastplate ein
Schutzschild fiir den Korper, aber insbesondere fiir
seine Seele, gegen alles Bose. Er ruft alle mogliche
Krifte an, auch die Elemente, die ehemals von sei-
nen Gegner verehrt wurden. Er zeigt diese Elemente
als Kriifte, die vom einzigen, hochsten Gott erschaf-
fen wurden und deswegen ihm unterworfen sind.
Diese Krifte sind hier Gottes Boten, die Patrick hal-
fen, als er in Not war.

Fiir Noel D. O’Donoghue ist “Breastplate” ein
Botschafter von der Welt, die uns zwar bekannt,
aber gleichzeitig auch sonderbar erscheint. Es ist
ein Botschafter, der durch unser heutiges Verste-
hen des Christentums in Frage gestellt wird, aber
auch einer, der dieses Verstehen selbst in Frage stellt
(O’Donoghue 1989: 45). William J. Watson spricht
direkt von der heidnischen Struktur der Hymne und
von deren Ziel und Wirkung, die beide auch heid-
nisch sind (Watson 1915: 277). “Patrick’s Lorica”
ist ein Gebet um Schutz, das zwar eine tief christ-
liche Aussage hat, aber doch stark vorchristlich ge-
prégt ist. Das bezieht sich auf die Invokationen, die
frither genauso eifrig ausgesprochen oder gesungen
wurden (O’Donoghue 1989: 50), aber in einem et-
was anderen Kontext.

Die herrliche Litanei beginnt mit der Vereh-
rung des Gott Schopfers, der zusammen mit sei-
nen himmlischen Scharen und seinem wunderba-
rem Werk die lebendige und aulergewthnlich nahe
“Anwesenheit” ist. Dann wendet sich der Autor an
die Engel und Heiligen an Stelle von verschiedenen
Gespenstern (faries) aus heidnischen Gebeten. Wei-
ter wendet sich der Autor an die Sonne, den Mond,
den Wind, das Meer und andere Elemente der Natur,
die ihm ewig scheinen, weil sie unverwiistlich sind.
Diese Elemente sind immer anwesend im Men-
schenleben. Ihre Macht wird durch die Verwendung

216.73.21811, am 12.01.2026, 05:38:51

Berichte und Kommentare

der entsprechenden Bezeichnungen unterstrichen,
wie z. B. “Licht der Sonne”, “Schimmer des Mon-
des”, “Herrlichkeit des Feuers”, “Schnelligkeit des
Blitzes”, “Geschwindigkeit des Windes”, “Tiefe des
Meeres”, “Stabilitit der Erde”, “Bestindigkeit des
Felsens”. Hier haben wir es mit dem Animismus zu
tun. Die Hinwendung zu diesen Elementen zeigt,
dass vorausgesetzt wurde, dass sie dem Mensch
antworten konnten. Die Elemente der Welt sind
als méchtige, aber gleichzeitig auch als dem Men-
schen wohlgesinnte Freunde und Begleiter darge-
stellt. Thre Anwesenheit ist sehr stark spiirbar. Thre
schiitzende Macht wird deshalb zu Hilfe gerufen,
weil es scheint, als ob sie die gottliche, schopfe-
rische Energie enthielten (O’Donoghue 1989: 54,
56). Betrachtet man die verschiedenen Ubersetzun-
gen ins Englische, so ist es interessant, festzustellen,
dass Patrick einmal diese Michte anruft (call), ein
anderes Mal steht er durch diese Michte auf (arise
through), oder er verbindet sich mit ihnen (bind
myself), wiahrend es im irischen Text atto[m]riug
(atomriug) heilit. Diese letzte Version scheint eine
besondere zu sein. Es ist etwas sehr Intimes. Patrick
verbindet sich mit den Michten der Natur und will
dadurch sozusagen eine Einheit mit ihnen werden.
Man kénnte nun fragen, ob er dies tut, weil er de-
ren Hilfe braucht, oder weil er sie besitzen will. Es
ist jedoch nicht so wichtig, welche Antwort wahr-
scheinlicher sein konnte, da nach der keltischen Spi-
ritualitit die Welt und alles, was von Gott erschaffen
wurde, eine Einheit bilden. Es ist aber etwas Ande-
res, dass diese Einheit und das Leben aller Wesen in
ihrer Harmonie gestort wurden.

Der Teil der Hymne, in dem die Natur angerufen
wird, kann als eine Metapher verstanden werden.
Vom christlichen Standpunkt aus konnen die unbe-
lebten Naturelemente, die von Patrick zu Hilfe geru-
fen wurden, bedeutungslos erscheinen, im irischen
Heidentum jedoch personifizieren sie iibernatiir-
liche Méchte. Hier treten diese Michte mit ihren
inneren Kriften so auf als ob sie Patrick unterwor-
fen seien und an seiner Seite im Kampf gegen die
bosen Michte stiinden, weil Patrick ein Ubermitt-
ler der frohen Botschaft Jesu ist. Jesus wiederum
wurde an einer anderen Stelle (im Gebet “Edward’s
Testament”) “Jesus der Elemente” genannt (Hyde
1972: 43).

Solche Gebete spiegeln die Vision des Mensch-
lebens wider, das von den bosen Michten bedroht
ist. Diesen Michten musste eine noch grofere
Macht entgegengestellt werden. Im Fall der christ-
lichen Spiritualitit ist das die Macht des auferstan-
denen Christus. In “St. Patrick’s Breastplate” wird
die Uberzeugung geiuBert, dass Gott machtvoll und
in der Néhe ist, um einen im Notfall mit Fiirsorge

Anthropos 106.2011

1.0
fr oder

Erlaubnls Ist

mmmmmm



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611

Berichte und Kommentare

zu umgeben. Es ist ein Gebet irgendeiner Person
— eines Mannes oder einer Frau, eines Reisenden
oder der Menschen, die zu Hause bleiben —, die
sich wiinscht, einen Schutz gegen alles Bose zu ha-
ben. Diesen Schutz kann die alles umfassende Lie-
be Gottes sichern.

Das Werk wurde mit einem Meditationsmantra
verglichen. Christus taucht hier auf als die kosmi-
sche, schopferische Essenz und die innere Kraft des
menschlichen “Ichs”, die ein Ziel des Suchens sein
soll (Streit 1984: 92). “St. Patrick’s Lorica” ist zwar
zweifellos eine Art christliche Formel, als Vorbild
diente jedoch ein rhythmisches druidisches Zauber-
wort oder ein Gebet, das wie ein Schutzmantel funk-
tionierte, der die Menschen unsichtbar machte. Von
solchen Eigenschaften des Werkes zeugt eine Va-
riante, namlich “Fded Fiada”, was “magischer Ne-
bel”, der die mit ihm bedeckten Personen unsichtbar
macht, bedeutete (Quin 1983: 101 f.). Dieses Mittel
benutzten sehr oft keltische Druiden und Dichter.

“St. Patrick’s Breastplate” ist das populérste Ge-
bet, das in der katholischen Kirche in Irland im-
mer noch présent ist. Der Teil, in dem der Betende
Christus um Schutz “von jeder Seite” bittet, kommt,
wenn auch in einem geringeren Ausma@, in den Ge-
beten der Sonntagsmesse vor. Er lautet wie folgend:

Christ with me, Christ before me,
Christus sei mit mir, Christus sei vor mir,
Christ behind me,
Christus sei hinter mir,
Christ in me, Christ below me,
Christus sei in mir, Christus sei unter mir,
Christ at my right, Christ at my left!
Christus sei mir zur Rechten, Christus sei mir zur
Linken!
(Stokes 1887: 49-53)

Und hier haben wir zum Vergleich entsprechende
Fragmente aus Gesangsblittern, die zu den Sonn-
tagsgottesdiensten in der Pfarrgemeinde Church-
town in Dublin verteilt wurden:

Christ be near at either hand,
Christus sei bei beiden Hianden,
Christ behind, before me stand,
Christus hinter, vor mich stehe,
Christ with me where e’er I go,
Christus mit mir, irgendwohin / {iberall wohin ich
gehe,
Christ around, above, below
Christus um mich herum, oben, unten.

Christ in my sleeping,
Christus sei in meinem Schlaf,

Anthropos 106.2011

613

Christ in my sitting,

Christus sei bei meinem Sitzen,
Christ in my rising,

Christus sei bei meinem Aufstehen,
Light of my life.

Licht meines Lebens.

Hier haben wir eine Ankniipfung an friithere heid-
nische Briuche, die darin bestanden, dass sich der
Betende in jede Weltrichtung drehte und um Schutz
vor den bosen Méchten bat. Was fiir uns hier jedoch
von Interesse ist, ist die Anzahl der Weltrichtungen.
Diese Beziehung zu den sechs Richtungen finden
wir auch bei dem Heiligen Klemens von Alexan-
drien (2.-3. Jh.). Er schrieb iiber die Welt, die von
Gott erschaffen wurde, dass sie “die unbeschrink-
te Ausdehnung nach oben und unten, nach rechts
und links, nach hinten und voraus” habe (O Duinn
2000: 79).

Es gibt noch mehrere Beispiele fiir dhnliche Ge-
bete auf Englisch und Irisch (O Laoghaire 1990;
O Fiannachta 1988), die die verschiedenen Teile
der Patrick Hymne nachahmen. Eine Reihe sol-
cher Gebete kann man in den Schriften des Vikars
David Adam (1996) finden. Das Motiv eines Schut-
zes durch Christus wurde auch sehr schon von Rita
Connolly gesanglich interpretiert und ist auf der
Kassette bzw. CD “Pilgrim” von Shaun Davey zu
finden.

Ich mochte jetzt zur Gemeinde aus Qumran und
ihrer “Regel der Versammlung” iibergehen; wir
bleiben also noch in der jidisch-christlichen Tra-
dition. Der Name des Dokuments “Regel der Ver-
sammlung” entstammt seinen ersten Worten. Es
wird zu den wichtigsten Dokumenten gezihlt, die
in der ersten Grotte in der Ndhe von Chirbet Qum-
ran gefunden wurden. Es wird vermutet, dass die
“Regel” vor 68 v. Chr. geschrieben wurde. Das be-
deutet aber nicht, dass das Dokument nicht schon
frither verfasst werden konnte. Die Qumran Sied-
lung selbst wurde ungeféhr in der Mitte des 2. Jahr-
hunderts v. Chr. gegriindet und die Schriftrolle, die
die “Regel” enthilt, stammt aus dieser Zeit (Tyloch
2001: 81). Die “Regel” gibt einen Einblick ins in-
nere Leben der Gemeinde, ihre Anschauungen, Ze-
remonien und Rituale. Von besonderem Interesse
fiir uns ist ein Textteil aus der 10. Spalte, der zum
Hymne-Psalm gehort. Die Hymne driickt die Erge-
benheit in den Gotteswillen aus, gleichzeitig ist sie
eine Lobeshymne an Gott. Den Text in den Zeilen
13 und 14:

Bevor ich meine Hdiinde und Beine bewege,
werde ich seinen Namen segnen.
Bevor ich ausgehe oder komme, mich setze oder aufstehe,

218.73.21811, am 12.01.2026, 05:3%:51. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611

614

und mich in mein Bett hinlege,
werde ich ihm frohlich singen.
(Muchowski 2000: 36)

kann man mit den folgenden irischen Gebeten zu-
sammenbringen:

Christ in my sleeping,

Christus sei in meinem Schlaf,
Christ in my sitting,

Christus sei bei meinem Sitzen,
Christ in my rising>

Christus sei bei meinem Aufstehen.

und

Eirim suas le Dia,
Ich stehe mit Gott auf,
go n-éiri Dia liom.
lasse Gott mit mir aufstehen.
Ldmh Dé i Mo thimpeall,
Die Gotteshand um mich
ag sui' is ag lui ’s ag éiri dom.
bei meinen Sitzen und Legen und Aufstehen.
(O Fiannachta 1988: 6)

In allen diesen Gebeten treffen wir auf das Mo-
tiv der allumfassenden Gottesanwesenheit. Gott
ist immer beim Menschen, unabhédngig davon, ob
der Mensch etwas tut oder ruht. Gott ist immer da,
um zu beschiitzen. Im Text von Qumran fiihlt oder
hofft der Mensch, dadurch dass Gott gelobt wird,
vor dem Bosen bewahrt zu werden. Die zitierten iri-
schen Texte duBern die Uberzeugung, dass Gott mit
dem Betenden ist. Gleichzeitig sind sie auch Gebete
um Gottes Anwesenheit.

“Szemone esre” oder “Amidah”, was “Stehende”
bedeutet, ist ein “Stilles Gebet”, das zu den 18 oder
seit der Versammlung in Javne (um 90—100 n. Chr.)
zu den 19 jiidischen Segnungen gehort. Es wird ver-
mutet, dass dieses Gebet aus der Zeit des Zweiten
Tempels (um 515 v. Chr.—70 n. Chr.) kommt. Es
konnte aber auch schon im 5. Jahrhundert v. Chr.
vorhanden gewesen sein. Etwa die Hilfte des Ge-
betes, in welchem Gott als Schild vorkommt, lau-
tet wie folgt:

Baruch Ata Adonaj
Gelobt seist du, Ewiger,
Eloheinu, wElohei awoteinu,
unserer G’tt und G’tt unserer Viter,

2 Aus den Gesangsblittern der Pfarrgemeinde Churchtown in
Dublin.

Berichte und Kommentare

Elohei Awraham, Elohei Jicchak,

G‘tt Abrahams, G*tt Isaaks
wElohei Jaakow,

und G‘tt Jakobs,
haEl hagadol hagibor wehanora

grofer, starker und furchtbarer G*tt.
El eljon, gomel chasadim towim

Hochster G’tt, der du begliickende
wekone hakol,

Wohltaten erweisest und Eigner des Alls bist.
wezocher chasdei awot,

Der du die Frommigkeit der Viter erinnerst
umewi goel liwnei weneihem

und einen Erloser bringst ihren Kindeskindern,
lemaan szemo beahawa.

um seines Namens willen in Liebe.

Zochrenu lechajim melech chafec bachajim,
Gedenke unser zum Leben, Konig,
wechotwenu besefer hachajim,
der Wohlgefallen hat am Leben,
lemaancha Elohim chajim.
und schreibe uns ein im Buch des Lebens um deinet-
willen, lebendiger G’tt.

Melech, ozer umoszia umagen.
Konig, Helfer und Retter und Schild [Hervorhebung
-B.G.].

Baruch Ata Adonaj magen Awraham.
Gelobt seist du, Ewiger, Schild [Hervorhebung —
B. G.] Abrahams.

Ata gibor leolam Adonayj,

Du bist méchtig in Ewigkeit, Herr,
mechaje metim Ata, raw lehoszia.

belebst die Toten, du bist stark zum Helfen.

(Pecaric 2005: 84-86)
(HaTefilah 1995-2010).

Mit diesem Gebet sind wir ein wenig von dem uns
aus “St. Patrick’s Breastplate” bekannten Motiv ent-
fernt, jedoch nicht allzu weit, da wir hier auch Gott
als Schild haben. Der Schild schiitzt den Gldubigen
vor allem Bdsen, aber es scheint, dass in diesem Fall
der Schild fiir den Schutz der Seele nétig ist. Der
Gldubige ist besorgt um sein Schicksal nach dem
Tod. Er bittet Gott, dass er und seine Glaubensge-
nossen in das Lebensbuch eingetragen werden soll-
ten. Es handelt sich hier um einen inneren Kampf —
den Kampf zwischen den bdsen und den guten
Michten. Dasselbe Motiv finden wir im Brief an
die Epheser (6,11-17) des Apostel Paulus, in dem
der Apostel zum Seelenkampf ermutigt:

Anthropos 106.2011

218.73.21811, am 12.01.2026, 05:3%:51. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611

Berichte und Kommentare

Ziehet an den Harnisch Gottes, daf} ihr bestehen konnet
gegen die listigen Anldufe des Teufels. Denn wir haben
nicht mit Fleisch und Blut zu kiimpfen, sondern mit Fiirs-
ten und Gewaltigen, ndmlich mit den Herren der Welt,
die in der Finsternis dieser Welt herrschen, mit den bo-
sen Geistern unter dem Himmel. Um deswillen ergreifet
den Harnisch Gottes, auf daf} ihr an dem bosen Tage Wi-
derstand tun und alles wohl ausrichten und das Feld be-
halten moget. So stehet nun, umgiirtet an euren Lenden
mit Wahrheit und angezogen mit dem Panzer [Hervorhe-
bung — B. G.] der Gerechtigkeit und an den Beinen gestie-
felt, als fertig, zu treiben das Evangelium des Friedens.
Vor allen Dingen aber ergreifet den Schild [Hervorhe-
bung — B. G.] des Glaubens, mit welchem ihr ausloschen
konnt alle feurigen Pfeile des Bosewichtes; und nehmet
den Helm des Heils und das Schwert des Geistes, welches
ist das Wort Gottes (Luther-Bibel 1545).

Man konnte auch in “Amidah” Gott als Schild se-
hen, der auf der Erde benétig wird. In diesem Fall
jedoch miissten wir uns auf die Teile des Alten Tes-
taments beziehen, die von Gottes Intervention in
die jiidische Kampfgeschichte erzédhlen. Hier konn-
te man auch die jiidischen, messianischen Ideen
beriicksichtigen. Sie zeigen den Messias als einen
Fiihrer, der das jiidische Volk zum Sieg iiber seine
Feinde fiihren wird. Ein dhnliches Motiv finden wir
in den Schriftrollen von Qumran, besonders in der
“Kampfregel”.

Gott ist Schild auch fiir den Psalmisten im drit-
ten Psalm (3,3), der dort ruft: “Aber du, Herr, bist
der Schild [Hervorhebung — B. G.] fiir mich und
der mich zu Ehren setzt und mein Haupt aufrich-
tet” (Luther-Bibel 1545). In “St. Patrick’s Breast-
plate” verbindet sich Patrick “mit der Gotteshand,
um ihn zu schiitzen”, “mit dem Gottesschild, um
ihn zu beschirmen”, “mit der Gottesscharr, um ihn
zu sichern”. Wir wissen jedoch, dass es schon reich-
te, den Gottesnamen zu schreiben, um einen Schild
zu haben. Solche Formeln dienten als Amulette.
Eines dieser Amulette ist “Salomon Schild”, mit ei-
nem Hexagramm im Inneren. In die Mitte des Hexa-
gramms wurden vier Buchstaben eingesetzt. Sie
sind die ersten Buchstaben der hebrdischen Worte,
die man als “Du bist michtig fiir immer Adonai”
iibersetzt. Weiterhin sind an den sechs Seiten der
zwei Dreiecke, in der magischen Ordnung YH und
YHWH, die Gottesnamen geschrieben. Ein anderes
Amulett ist der sogenannte “Davidschild” (s. Budge
1978: 223-282).

Bleiben wir noch beim Seelenkampf, ziehen aber
zu der gnostischen Tradition, die auch sehr viel ge-
meinsam mit dem jiidisch-christlichen Kreis hat.
Hier treffen wir auf “die leuchtende Riistung” der
prikosmischen, ewigen Gottheit, die jedoch nicht

Anthropos 106.2011

615

direkt so genannt wird. Diese Riistung sind “in der
Welt zerstreute Geister”, die so von Hans Jonas
(1994: 144) genannt wurden. Nach den verschiede-
nen Gnosistexten wurden diese Geister infolge des
ersten Kampfes des Lichtes mit der Finsternis oder
infolge des ersten Fehlers im Pleroma (in der Fiille)
in die Welt zerstreut. Um diese Fiille wiederaufzu-
bauen, wandern nach dem Tod der Menschen die
einzelnen Geister, die wihrend ihres Lebens Gno-
sis besafen, hoch, um sich mit dem transzendenten
Gott zu vereinigen. Zu Gnosis fithren zwei Wege:
die innere Erleuchtung oder das Erwecken durch
einen gottlichen Boten. Auf dem Grund der Gnosis
kann man die beiden Wege auch mit dem oben be-
schriebenen Schild und Gottesschutz vergleichen.
Das ist etwas, womit jeder Mensch (Pneumatiker,
Psychiker) ausgestattet werden kann. Es ist sein
Schild gegen die Méchte der Finsternis, auf die der
Mensch (sein Geist/Pneuma) auf dem Weg hinauf
zum Transzendenten trifft. Darin offenbart sich der
Gottesschutz. In “Der Hymne von der Perle”, die
sich in der Apostelgeschichte des Thomas? befin-
det, haben wir das gute Beispiel eines Boten, der
ein Prinz aus dem Osten ist. Er kommt nach Agyp-
ten, um die Perle von der Mitte des Meeres zuriick-
zubringen. Die Perle wird von einem schrecklichen
Drachen verwahrt. Die Perle symbolisiert das gott-
liche Teilchen, das wiedergewonnen werden muss.
Am Ende wurde die Aufgabe ausgefiihrt.

Die letzte Tradition, auf die ich in meinem Ar-
tikel zuriickgreife, ist die vorchristliche finnische
Tradition, die durch die Person des Schamanen ni-
her erldutert werden soll. Er war eine der wichtigs-
ten Personen in den finnougrischen Gemeinschaf-
ten. Er war ein Vermittler zwischen den Gottern und
den Menschen, sowie zwischen den verschiedenen
Geistern und den Menschen. An ihn wandte man
sich um Hilfe, wenn man in Not war, zum Beispiel
im Falle einer Krankheit. Der Schamane musste sich
dann auf den Weg machen; aber eigentlich war es
sein Geist, der wanderte. Der Weg war sehr gefihr-
lich, deswegen musste er sich sehr gut darauf vor-
bereiten. Er benotigte eine entsprechende Riistung
und ein Gewehr, um bereit zu sein, mit den diisteren
Michten zu kiimpfen. Der Schamane wandte sich an
den Gott Ukko mit den folgenden Worten:

O, Ukko, hochster Gott ... wirf mir eine Rohrhiilse herun-
ter! Ich dringe mich ins Rohr hinein, ins Kupferversteck,
ich lege einen Ringelpanzer [Hervorhebung — B. G.] an.

3 Die Geschichte soll auf Griechisch oder Syrisch im 4. oder
5. Jh. geschrieben worden sein, aber die Hymne diirfte noch
alter als die Geschichte sein. Die Hymne selbst soll auf Sy-
risch geschrieben worden sein.

218.73.21811, am 12.01.2026, 05:3%:51. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611

616

Es ist besser im Ringelpanzer [Hervorhebung — B. G.] zu
kampfen, es ist sicherer unter dem Schutzschirm [Her-
vorhebung — B. G.] ... (Haavio 1979: 360)

Dazu gibt es auch eine andere Beschreibung der
Riistung:

Kleiden wir uns ein, machen wir uns zurecht, legen wir
den eisernen Ringelpanzer [Hervorhebung — B. G.] an. Im
Ringelpanzer [Hervorhebung — B. G.] ist der Mann acht-
barer, tapferer in den Stahlgurten, robuster in der schup-
pigen Riistung (Haavio 1979: 360).

Ebenso findet man dort die Zeilen, die “das Panzer-
hemd” (luhti) erwidhnen. In den anderen Varianten
zieht der Beschworer “den Feuerpelz” an:

Ich habe Ukkos Feuerpelz, Viindmoinenst Bedeckung,
die ich als Schutzschirm [Hervorhebung — B. G.] genom-
men habe, in dem ich einen Zweikampf ausfechten werde.
Ich ziehe meinen Feuerpelz an, meinen Schuh aus der
Brandfackel, ich ziehe den Feuerpelz in der Mitte der
brennenden Hiitte an (Haavio 1979: 360t.).

Zu der Ausriistung des Beschworers gehoren auch
Metall- und Steinhandschuhe, sowie ein Schild oder
eine Keule, die der Beschworer von Ukko bekam. Es
konnten aber auch ein Hammer und eine Axt sein.
Von Interesse fiir uns ist hier aulerdem der ma-
gische Kreis, in dessen Mitte sich der Beschwo-
rer stellte, wihrend er die Damonen béndigte. Der
Kreis konnte mit einem Messer, einem Schild oder
einem anderen scharfen Werkzeug, sogar mit ei-
ner Weidenrute oder einer Kreide, gezeichnet wer-
den. Das war der Schutz fiir den Beschworer gegen
das Bose. In der keltischen Tradition haben wir es
mit genau mit einem solchen magischen Kreis zu
tun. Hier gibt es caim, das Gebet um Schutz. Sol-
che Gebete enthalten eine Bitte um “einen schiit-
zenden Umkreis des Gottes der Elemente”, “einen
schiitzenden Umbkreis des sanften Christus”, “einen
schiitzenden Umkreis des Heiligen Geistes”. Eines
dieser Gebete befindet sich in der kleinen Broschiire
(Pilgerfiihrer) von Glendalough (Grafschaft Wick-
low in Irland), die von Markus Rodgers geschrie-
ben wurde. Das Gebet ist in der Broschiire von ei-
nem Kreis umgeben. Es ist dies der Uberrest eines
Brauchs, wo ein Betender einen Umkreis um sich
zeichnete, um sich gegen Gefahren zu schiitzen.
Was wir hier in allen erwdhnten Traditionen ha-
ben, ist sehr universal und allen Lebewesen gemein-
sam. Es ist das Bewusstsein um die Gefahren im

4 Viindmoinen ist die Hauptfigur des finnischen Epos “Kale-
vala”. Er ist ein Weiser, Liedersidnger und Beschworer.

Berichte und Kommentare

Alltag. Der Mensch bemiihte sich (und bemiiht sich
immer noch), sich vor diesen Gefahren so gut wie
moglich zu schiitzen. Die oben vorgestellte Riistung
sollte ihm dabei helfen. Er wandte sich um Hilfe an
die Michte, die machtvoller als er waren und die an
seiner Seite standen. Unabhéngig davon in welchem
Milieu ein Mensch lebt, welche Kultur ihn geformt
(geprigt) hat, braucht er Hilfe. Er wendet sich also
an die Michte, die ihm bekannt sind und in die er
seine Hoffnung legt. Er bittet um Schutz, der in den
meisten hier vorgestellten Beispielen durch einen
Schild verkorpert wird, also etwas, das in den dama-
ligen Gesellschaften bzw. in den zwischenmensch-
lichen Beziehungen Sicherheit gegeben hat. In der
zitierten Literatur ist der Schild ein Symbol, obwohl
er im Fall der finnischen Tradition fiir den Schama-
nen real werden konnte.

In diesem Artikel wurde nur auf Gebete hinge-
wiesen, die Menschen haben auflerdem aber auch
verschiedene Opfergaben gemacht. Nach meinem
Wissen gibt es keine vorchristlichen keltischen Ge-
bete, es ist aber hochst wahrscheinlich, dass sie der
finnischen Tradition dhnlich aussehen wiirden. Was
bis heute erhalten geblieben ist, sind die christ-
lichen Gebete, in denen sich die keltische Spiritu-
alitiat widerspiegelt. Eine ihrer charakteristischen
Eigenschaften ist die Naturliebe und das Streben
nach einem harmonischen Leben mit der Natur.
Selbstverstindlich finden wir auch in diesen Gebe-
ten heidnische Elemente, die auf den alten Glauben
hinweisen. Wir sehen es ja in “St. Patrick’s Breast-
plate”, wo schon an die neue Religion (Christen-
tum) “angepasst” sind.

Zitierte Literatur

Adam, David
1996 Tides and Seasons. Modern Prayers in the Celtic Tradi-
tions. London: Triangle.

Budge, E. A. Wallis
1978 Amulets and Superstitions. New York: Dover Publica-
tions.

Haavio, Martti H.
1979 Mitologia finska. Warszawa: Paristwowy Instytut Wydaw-
niczy.

HaTefilah

1995-2010 HaTefilah. Die Amidah bzw. das Achtzehn Gebet
Schmone-Esre. haGalil.com. <http://www.hagalil.com/
judentum/gebet/amida.htm> [14.02.2011]

Hyde, Douglas

1972 Abhrdin diadha chdige Connacht. The Religious Songs
of Connacht. Vol. 2. Shannon: Irish University Press.

Jonas, Hans

1994 Religia gnozy. Krakéw: Platan.

Anthropos 106.2011

218.73.21811, am 12.01.2026, 05:3%:51. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611

Berichte und Kommentare

Luther-Bibel
1545 Luther-Bibel. <http://www.biblegateway.com/passage>
[04.08.2009]

Muchowski, Piotr

2000 Rekopisy znad Morza Martwego. Qumran — Wadi Mu-
rabba’at — Masada — Nachal Chewer. Tom 5. Krakéw:
The Enigma Press.

O’Donoghue, Noel D.

1989 St Patrick’s Breastplate. In: J. P. Mackey (eds.), An In-
troduction to Celtic Christianity; pp. 45—63. Edinburgh:
T. & T. Clark.

O Duinn, Sein
2000 Where Three Streams Meet. Celtic Spirituality. Black-
rock: Columba Press.

O Fiannachta, Padraig (ed.)
1988  Saltair. Urnaithe ddchais. Prayers from the Irish Tradi-
tion. Dublin: Columba Press.

o) Laoghaire, Diarmuid (ed.)
1990 Ar bPaidreacha Dichais. Baile Atha Cliath: Foilseachdin
Abhair Spioradalta.

Pecaric, Sacha (ed.)
2005 Modlitewnik zydowski. Krakéw: Stowarzyszenie Pardes.

Rodgers, Markus
n.d. A Pilgrim Way. Glendalough. n. p.

Quin, Ernest Gordon

1983  Schalgwort féth. In: E. G. Quinn (ed.), Dictionary of the
Irish Language; pp. 101-102. Dublin: Royal Irish Acad-
emy.

Stokes, Whitley (ed.)

1887 The Tripartite Life of Patrick, with Other Documents
Relating to that Saint. (Ed. With Transl. and Indexes by
W. Stokes.) 2 Vols. London: Her Majesty’s Stationary Of-
fice. (Rerum britannicarum medii aevi scriptores / Great
Britain. Public Record Office, 89)

Streit, Jakob

1984  Sun and Cross. The Development from Megalithic Cul-
ture to Early Christianity in Ireland. Edinburgh: Floris
Books.

Tyloch, Witold (ed.)
2001 Rekopisy z Qumran nad Morzem Martwym. Warszawa:
Ksigzka i Wiedza.

Watson, William J.
1915 The Celtic Church in Its Relations with Paganism. The
Celtic Review 10: 263-279.

Anthropos 106.2011

617

Thomas C. Patterson’s Timely
Perspective on Marxian Anthropology

A Review Article

Thomas Bargatzky

In 1972, David McLellan wrote a short outline of the
different views that have been taken of Karl Marx’s
doctrines. McLellan referred to the enthusiasm for
Marx’s early writings when they were eventually
unearthed from the Moscow archives and published
around 1930. The early works gave rise to the ques-
tion as to whether there was a continuity in Marx’s
thought. With respect to the “Grundrisse,” McLellan
concludes his article with the following comment:
“In his later work, Marx had neither the time nor
the space to develop many of the remarks contained
in ‘Grundrisse.” Thus the publication of this vital
manuscript shows how dramatically incomplete is
Marx’s work” (1972: 14).

This incompleteness is the inevitable conse-
quence of the very scope and richness of Marx’s
work, and any attempt to squeeze out of it the Marx-
ist theory is doomed to failure.! Its incompleteness
makes accession to it so hard, but at the same time
so rewarding. What is more, Marx continually re-
fined the empirical, philosophical, and practical di-
mensions of his approach. From time to time, there-
fore, a pathfinder is needed to clear the way, to point
to dead ends, and to convince the audience that it is
still worth devoting time to the study of Marx’s (and
Engels’s) work. Thomas C. Patterson is such a path-
finder — and a good one, t00.2

To be an anthropologist means to be in a position
to render intelligible the relation of ideas and ac-
tions under specific sociohistorical conditions. Karl
Marx has devoted his life to this task; hence, Patter-
son is correct when he begins the introduction to his
important book with the statement that “Karl Marx
was an anthropologist” (1). His book is meant to
be “Marxian rather than Marxist” (ix); and: “This
book is a polemic” (3): Patterson has a standpoint
on Marx’s writings and their relevancy to anthro-
pology. He cogently argues that “Marx was indeed
an anthropologist. His anthropology was empirical-

1 Maurice Godelier (1978) and Jonathan Friedman (1974) of-
fer examples for such ill-advised attempts in anthropology.
Meritorious in their time, they nevertheless made the futile
attempt to freeze Marx’s complex universe of ideas and ever-
changing concepts into the frame of one coherent approach.

2 Patterson, Thomas C., Karl Marx, Anthropologist. Oxford:
Berg Publishers, 2009. 222 pp. ISBN 978-1-84520-511-9.
Price: £ 19.99.

218.73.21811, am 12.01.2026, 05:3%:51. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnls Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611

