
Berichte und Kommentare

Anthropos  106.2011

611

believe that everything in the natural world is a sym-
bolic footprint of the metaphysical beings whose ac-
tions created our world. As with a seed, the potency 
of an earthly location is wedded to the memory of 
its origin.

The Aborigines called this potency the “Dream-
ing” of a place, and this “Dreaming” constitutes the 
sacredness of the earth. Only in extraordinary states 
of consciousness can one be aware of, or attuned to, 
the inner dreaming of the Earth. However, many In-
digenous Australians also refer to the creation time 
as “The Dreaming.” The “Dreamtime” laid down 
the patterns of life for the Aboriginal people.

The separation of the link between Aborigines 
and the land has alienated them from their spiritual 
need of their life, the “Dreaming.” In 1788, Captain 
Arthur Phillip claimed the land terra nullius, mis-
takenly thinking the land was “empty and uncivi-
lized.” The first settlers from the British Isles in the 
main, believed they had rights to the land, as the 
Aborigines did not use the land for farming or per-
manent housing. As the culture of life was so vast-
ly different, it did not occur to them that there may 
have been an alternative to a way of life they knew.

During “White settlement,” the Aborigines were 
forced to move into neighboring lands, fringe camps 
attached to rural properties, or on the outskirts of 
town – in some cases little has changed. As this oc-
curred they could not fulfill their religious obliga-
tions to protect the land and conduct spiritual cer-
emonies which was, and still is, essential to life and 
the “Dreaming.”

The early explorers and colonists failed to see 
anything they could call a religion among the Ab-
original peoples. They could see no references to a 
God or gods, there were no churches or other sacred 
buildings, there were no accessible scriptures and 
no priests as they knew them. Therefore, they as-
sumed they had a “clean slate” and an opportunity 
to civilize and Christianize these primitive peoples 
into Western culture and beliefs. At the time there 
was no willingness to understand the beliefs or the 
rituals, nor any meaning they may have had. Ab-
original spirituality is an appreciation of their es-
sential relationship with their environment, some-
thing that has been largely lost on Western-Christian 
society. For many years the Western settlers could 
not understand the “Aboriginal connectedness” with 
their world of which they were an integral part.

It is hoped that with this growing knowledge and 
understanding that the “Generation One” movement 
may turn around the future of Aboriginal youth. An-
drew Forrest and his team are proposing, in part, to 
change many misconceptions and urban myths to 
provide opportunities for all Australians, which in-

cludes the marginalized Aboriginal youth, to share 
in a better future from which all Australians would 
benefit.

References Cited

Randall, Bob
2003	 Songman. The Story of an Aboriginal Elder of Uluru. 

Sydney: ABC Books for the Australian Broadcasting 
Corporation.

Randall, Bob, and Melanie Hogan
2008	 Nyuntu ninti (What You Should Know). Sydney: ABC 

Books.

Das Motiv des Gottesschutzes in  
“St. Patrick’s Breastplate”  
im Vergleich zu ähnlichen Motiven  
in jüdisch-christlichen, gnostischen und 
finnischen Traditionen

Bożena Gierek

“St. Patrick’s Breastplate” (Sankt Patricks Brust-
platte) ist eine Art Gebet, das lorica oder caim ge-
nannt wird, was “Gebet um Schutz” bedeutet. Die 
breastplate war eine Art Schutzschild, der wie ein 
Zauberwort wirkte. Man glaubte, dass die Person, 
die diesen Text mit einer besonderen Kraft rezitier-
te, immer vor allen Gefahren geschützt sein würde. 
Dieser Glaubenspanzer sollte den Körper und die 
Seele vor dem Satan, anderen Menschen, den Ver-
gehen und sogar vor dem Tod schützen. Die Per-
son, die ihn jeden Tag fromm singen würde, sollte 
so auch die Sicherheit für ihre Seele nach dem Tod 
gewinnen. Die Gebete um Schutz waren sehr popu-
lär im alten Irland, lange bevor das Christentum dort 
hinkam. Sie wurden von der keltischen Kirche über-
genommen und zu einem fast unerlässlichen Ele-
ment des Mönchslebens.

“St. Patrick’s Breastplate” wird dem Hl. Patrick 
zugeschrieben, obwohl das älteste erhaltene Exemp-
lar auf das 8. Jh. (3 Jahrhunderte nach Patricks Tod) 
datiert wurde. Doch die Form der benutzten Spra-
che1 deutet einen älteren Ursprung an. Es ist zwei-
fellos die Fortsetzung einer älteren keltischen Tra-

  1	 “St. Patrick’s Breastplate” wurde auf Altirisch geschrieben;  
nur das Ende ist auf Latein. Sie ist eine Variante, neben “Fáeth  
[Fáed] Fiada”, des Hymnus “Lorica des Hl. Patrick”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611


612 Berichte und Kommentare

Anthropos  106.2011

dition, die sich auf die Zauberei, aber auch auf die 
keltische Geistigkeit beruft.

Ich möchte zeigen, dass solche breastplates 
(Schutzschilde) nicht nur in der weit begriffenen jü-
disch-christlichen Tradition auftreten, sondern auch 
in anderen Traditionen. Dazu möchte ich sie in ihren 
kulturellen Kontexten präsentieren, jedoch auch 
gleichzeitig auf die Gemeinsamkeiten in ihrer kul-
turellen Vielfältigkeit hinweisen. Als Beispiele habe 
ich gnostische und finnische Traditionen gewählt. In 
der jüdisch-christlichen Tradition greife ich auf das 
jüdische Gebet “Amidah” (HaTefilah 1995 – ​2010), 
auf die “Regel der Versammlung” (serek hayyāh

˙
ad) 

aus Qumran und auf die Worte des Apostels Pau-
lus aus seinem Brief an die Epheser zurück. Zuerst 
befasse ich mich jedoch mit “St. Patrick’s Breast-
plate”, um anschließend zu zeigen, wie dieses Werk 
heute noch aktuell ist und Anwendung findet.

Für den Autor des Werks ist breastplate ein 
Schutzschild für den Körper, aber insbesondere für 
seine Seele, gegen alles Böse. Er ruft alle mögliche 
Kräfte an, auch die Elemente, die ehemals von sei-
nen Gegner verehrt wurden. Er zeigt diese Elemente 
als Kräfte, die vom einzigen, höchsten Gott erschaf-
fen wurden und deswegen ihm unterworfen sind. 
Diese Kräfte sind hier Gottes Boten, die Patrick hal-
fen, als er in Not war.

Für Noel D. O’Donoghue ist “Breastplate” ein 
Botschafter von der Welt, die uns zwar bekannt, 
aber gleichzeitig auch sonderbar erscheint. Es ist 
ein Botschafter, der durch unser heutiges Verste-
hen des Christentums in Frage gestellt wird, aber 
auch einer, der dieses Verstehen selbst in Frage stellt 
(O’Donoghue 1989: 45). William J. Watson spricht 
direkt von der heidnischen Struktur der Hymne und 
von deren Ziel und Wirkung, die beide auch heid-
nisch sind (Watson 1915: 277). “Patrick’s Lorica” 
ist ein Gebet um Schutz, das zwar eine tief christ-
liche Aussage hat, aber doch stark vorchristlich ge-
prägt ist. Das bezieht sich auf die Invokationen, die 
früher genauso eifrig ausgesprochen oder gesungen 
wurden (O’Donoghue 1989: 50), aber in einem et-
was anderen Kontext.

Die herrliche Litanei beginnt mit der Vereh-
rung des Gott Schöpfers, der zusammen mit sei-
nen himmlischen Scharen und seinem wunderba-
rem Werk die lebendige und außergewöhnlich nahe 
“Anwesenheit” ist. Dann wendet sich der Autor an 
die Engel und Heiligen an Stelle von verschiedenen 
Gespenstern (faries) aus heidnischen Gebeten. Wei-
ter wendet sich der Autor an die Sonne, den Mond, 
den Wind, das Meer und andere Elemente der Natur, 
die ihm ewig scheinen, weil sie unverwüstlich sind. 
Diese Elemente sind immer anwesend im Men-
schenleben. Ihre Macht wird durch die Verwendung 

der entsprechenden Bezeichnungen unterstrichen, 
wie z. B. “Licht der Sonne”, “Schimmer des Mon-
des”, “Herrlichkeit des Feuers”, “Schnelligkeit des 
Blitzes”, “Geschwindigkeit des Windes”, “Tiefe des 
Meeres”, “Stabilität der Erde”, “Beständigkeit des 
Felsens”. Hier haben wir es mit dem Animismus zu 
tun. Die Hinwendung zu diesen Elementen zeigt, 
dass vorausgesetzt wurde, dass sie dem Mensch 
antworten konnten. Die Elemente der Welt sind 
als mächtige, aber gleichzeitig auch als dem Men-
schen wohlgesinnte Freunde und Begleiter darge-
stellt. Ihre Anwesenheit ist sehr stark spürbar. Ihre 
schützende Macht wird deshalb zu Hilfe gerufen, 
weil es scheint, als ob sie die göttliche, schöpfe-
rische Energie enthielten (O’Donoghue 1989: 54, 
56). Betrachtet man die verschiedenen Übersetzun-
gen ins Englische, so ist es interessant, festzustellen, 
dass Patrick einmal diese Mächte anruft (call), ein 
anderes Mal steht er durch diese Mächte auf (arise 
through), oder er verbindet sich mit ihnen (bind 
myself), während es im irischen Text atto[m]riug 
(atomriug) heißt. Diese letzte Version scheint eine 
besondere zu sein. Es ist etwas sehr Intimes. Patrick 
verbindet sich mit den Mächten der Natur und will 
dadurch sozusagen eine Einheit mit ihnen werden. 
Man könnte nun fragen, ob er dies tut, weil er de-
ren Hilfe braucht, oder weil er sie besitzen will. Es 
ist jedoch nicht so wichtig, welche Antwort wahr-
scheinlicher sein könnte, da nach der keltischen Spi-
ritualität die Welt und alles, was von Gott erschaffen 
wurde, eine Einheit bilden. Es ist aber etwas Ande-
res, dass diese Einheit und das Leben aller Wesen in 
ihrer Harmonie gestört wurden.

Der Teil der Hymne, in dem die Natur angerufen 
wird, kann als eine Metapher verstanden werden. 
Vom christlichen Standpunkt aus können die unbe-
lebten Naturelemente, die von Patrick zu Hilfe geru-
fen wurden, bedeutungslos erscheinen, im irischen 
Heidentum jedoch personifizieren sie übernatür
liche Mächte. Hier treten diese Mächte mit ihren 
inneren Kräften so auf als ob sie Patrick unterwor-
fen seien und an seiner Seite im Kampf gegen die 
bösen Mächte stünden, weil Patrick ein Übermitt-
ler der frohen Botschaft Jesu ist. Jesus wiederum 
wurde an einer anderen Stelle (im Gebet “Edward’s 
Testament”) “Jesus der Elemente” genannt (Hyde 
1972: 43).

Solche Gebete spiegeln die Vision des Mensch
lebens wider, das von den bösen Mächten bedroht 
ist. Diesen Mächten musste eine noch größere 
Macht entgegengestellt werden. Im Fall der christ-
lichen Spiritualität ist das die Macht des auferstan-
denen Christus. In “St. Patrick’s Breastplate” wird 
die Überzeugung geäußert, dass Gott machtvoll und 
in der Nähe ist, um einen im Notfall mit Fürsorge 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611


Berichte und Kommentare

Anthropos  106.2011

613

zu umgeben. Es ist ein Gebet irgendeiner Person 
– eines Mannes oder einer Frau, eines Reisenden 
oder der Menschen, die zu Hause bleiben  –, die 
sich wünscht, einen Schutz gegen alles Böse zu ha-
ben. Diesen Schutz kann die alles umfassende Lie-
be Gottes sichern.

Das Werk wurde mit einem Meditationsmantra 
verglichen. Christus taucht hier auf als die kosmi-
sche, schöpferische Essenz und die innere Kraft des 
menschlichen “Ichs”, die ein Ziel des Suchens sein 
soll (Streit 1984: 92). “St. Patrick’s Lorica” ist zwar 
zweifellos eine Art christliche Formel, als Vorbild 
diente jedoch ein rhythmisches druidisches Zauber-
wort oder ein Gebet, das wie ein Schutzmantel funk-
tionierte, der die Menschen unsichtbar machte. Von 
solchen Eigenschaften des Werkes zeugt eine Va-
riante, nämlich “Fáed Fíada”, was “magischer Ne-
bel”, der die mit ihm bedeckten Personen unsichtbar 
macht, bedeutete (Quin 1983: 101 f.). Dieses Mittel 
benutzten sehr oft keltische Druiden und Dichter.

“St. Patrick’s Breastplate” ist das populärste Ge-
bet, das in der katholischen Kirche in Irland im-
mer noch präsent ist. Der Teil, in dem der Betende 
Christus um Schutz “von jeder Seite” bittet, kommt, 
wenn auch in einem geringeren Ausmaß, in den Ge-
beten der Sonntagsmesse vor. Er lautet wie folgend:

Christ with me, Christ before me,
Christus sei mit mir, Christus sei vor mir,

Christ behind me,
Christus sei hinter mir,

Christ in me, Christ below me,
Christus sei in mir, Christus sei unter mir,

Christ at my right, Christ at my left!
Christus sei mir zur Rechten, Christus sei mir zur 
Linken!

(Stokes 1887: 49 – ​53)

Und hier haben wir zum Vergleich entsprechende 
Fragmente aus Gesangsblättern, die zu den Sonn-
tagsgottesdiensten in der Pfarrgemeinde Church-
town in Dublin verteilt wurden:

Christ be near at either hand,
Christus sei bei beiden Händen,

Christ behind, before me stand,
Christus hinter, vor mich stehe,

Christ with me where e’er I go,
Christus mit mir, irgendwohin / überall wohin ich 
gehe,

Christ around, above, below
Christus um mich herum, oben, unten.

Christ in my sleeping,
Christus sei in meinem Schlaf,

Christ in my sitting,
Christus sei bei meinem Sitzen,

Christ in my rising,
Christus sei bei meinem Aufstehen,

Light of my life.
Licht meines Lebens.

Hier haben wir eine Anknüpfung an frühere heid-
nische Bräuche, die darin bestanden, dass sich der 
Betende in jede Weltrichtung drehte und um Schutz 
vor den bösen Mächten bat. Was für uns hier jedoch 
von Interesse ist, ist die Anzahl der Weltrichtungen. 
Diese Beziehung zu den sechs Richtungen finden 
wir auch bei dem Heiligen Klemens von Alexan-
drien (2. – ​3. Jh.). Er schrieb über die Welt, die von 
Gott erschaffen wurde, dass sie “die unbeschränk-
te Ausdehnung nach oben und unten, nach rechts 
und links, nach hinten und voraus” habe (Ó Duinn 
2000: 79).

Es gibt noch mehrere Beispiele für ähnliche Ge-
bete auf Englisch und Irisch (Ó Laoghaire 1990; 
Ó Fiannachta 1988), die die verschiedenen Teile 
der Patrick Hymne nachahmen. Eine Reihe sol-
cher Gebete kann man in den Schriften des Vikars 
David Adam (1996) finden. Das Motiv eines Schut-
zes durch Christus wurde auch sehr schön von Rita 
Connolly gesanglich interpretiert und ist auf der 
Kassette bzw. CD “Pilgrim” von Shaun Davey zu 
finden.

Ich möchte jetzt zur Gemeinde aus Qumran und 
ihrer “Regel der Versammlung” übergehen; wir 
bleiben also noch in der jüdisch-christlichen Tra-
dition. Der Name des Dokuments “Regel der Ver-
sammlung” entstammt seinen ersten Worten. Es 
wird zu den wichtigsten Dokumenten gezählt, die 
in der ersten Grotte in der Nähe von Chirbet Qum-
ran gefunden wurden. Es wird vermutet, dass die 
“Regel” vor 68 v. Chr. geschrieben wurde. Das be-
deutet aber nicht, dass das Dokument nicht schon 
früher verfasst werden konnte. Die Qumran Sied-
lung selbst wurde ungefähr in der Mitte des 2. Jahr-
hunderts v. Chr. gegründet und die Schriftrolle, die 
die “Regel” enthält, stammt aus dieser Zeit (Tyloch 
2001: 81). Die “Regel” gibt einen Einblick ins in-
nere Leben der Gemeinde, ihre Anschauungen, Ze-
remonien und Rituale. Von besonderem Interesse 
für uns ist ein Textteil aus der 10. Spalte, der zum 
Hymne-Psalm gehört. Die Hymne drückt die Erge-
benheit in den Gotteswillen aus, gleichzeitig ist sie 
eine Lobeshymne an Gott. Den Text in den Zeilen 
13 und 14:

Bevor ich meine Hände und Beine bewege,
werde ich seinen Namen segnen.
Bevor ich ausgehe oder komme, mich setze oder aufstehe,

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611


614 Berichte und Kommentare

Anthropos  106.2011

und mich in mein Bett hinlege,
werde ich ihm fröhlich singen.

(Muchowski 2000: 36)

kann man mit den folgenden irischen Gebeten zu-
sammenbringen:

Christ in my sleeping,
Christus sei in meinem Schlaf,

Christ in my sitting,
Christus sei bei meinem Sitzen,

Christ in my rising2

Christus sei bei meinem Aufstehen.

und

Éirím suas le Dia,
Ich stehe mit Gott auf,

go n-éirí Dia liom.
lasse Gott mit mir aufstehen.

Lámh Dé i Mo thimpeall,
Die Gotteshand um mich

ag suí is ag luí ’s ag éirí dom.
bei meinen Sitzen und Legen und Aufstehen.

(Ó Fiannachta 1988: 6)

In allen diesen Gebeten treffen wir auf das Mo-
tiv der allumfassenden Gottesanwesenheit. Gott 
ist immer beim Menschen, unabhängig davon, ob 
der Mensch etwas tut oder ruht. Gott ist immer da, 
um zu beschützen. Im Text von Qumran fühlt oder 
hofft der Mensch, dadurch dass Gott gelobt wird, 
vor dem Bösen bewahrt zu werden. Die zitierten iri-
schen Texte äußern die Überzeugung, dass Gott mit 
dem Betenden ist. Gleichzeitig sind sie auch Gebete 
um Gottes Anwesenheit.

“Szemone esre” oder “Amidah”, was “Stehende” 
bedeutet, ist ein “Stilles Gebet”, das zu den 18 oder 
seit der Versammlung in Javne (um 90 – ​100 n. Chr.) 
zu den 19 jüdischen Segnungen gehört. Es wird ver-
mutet, dass dieses Gebet aus der Zeit des Zweiten 
Tempels (um 515 v. Chr. – 70 n. Chr.) kommt. Es 
könnte aber auch schon im 5. Jahrhundert v. Chr. 
vorhanden gewesen sein. Etwa die Hälfte des Ge-
betes, in welchem Gott als Schild vorkommt, lau-
tet wie folgt:

Baruch Ata Adonaj
Gelobt seist du, Ewiger,

Eloheinu, wElohei awoteinu,
unserer G’tt und G’tt unserer Väter,

  2	 Aus den Gesangsblättern der Pfarrgemeinde Churchtown in 
Dublin.

Elohei Awraham, Elohei Jicchak,
G‘tt Abrahams, G‘tt Isaaks 

wElohei Jaakow,
und G‘tt Jakobs,

haEl hagadol hagibor wehanora
großer, starker und furchtbarer G‘tt.

El eljon, gomel chasadim towim
Höchster G’tt, der du beglückende

wekone hakol,
Wohltaten erweisest und Eigner des Alls bist.

wezocher chasdei awot,
Der du die Frömmigkeit der Väter erinnerst 

umewi goel liwnei weneihem
und einen Erlöser bringst ihren Kindeskindern,

lemaan szemo beahawa.
um seines Namens willen in Liebe.

Zochrenu lechajim melech chafec bachajim,
Gedenke unser zum Leben, König,

wechotwenu besefer hachajim,
der Wohlgefallen hat am Leben,

lemaancha Elohim chajim.
und schreibe uns ein im Buch des Lebens um deinet-
willen, lebendiger G’tt.

Melech, ozer umoszia umagen.
König, Helfer und Retter und Schild [Hervorhebung 
– B. G.].

Baruch Ata Adonaj magen Awraham.
Gelobt seist du, Ewiger, Schild [Hervorhebung  – 
B. G.] Abrahams.

Ata gibor leolam Adonaj,
Du bist mächtig in Ewigkeit, Herr,

mechaje metim Ata, raw lehoszia.
belebst die Toten, du bist stark zum Helfen.

(Pecaric 2005: 84-86)
(HaTefilah 1995 – ​2010).

Mit diesem Gebet sind wir ein wenig von dem uns 
aus “St. Patrick’s Breastplate” bekannten Motiv ent-
fernt, jedoch nicht allzu weit, da wir hier auch Gott 
als Schild haben. Der Schild schützt den Gläubigen 
vor allem Bösen, aber es scheint, dass in diesem Fall 
der Schild für den Schutz der Seele nötig ist. Der 
Gläubige ist besorgt um sein Schicksal nach dem 
Tod. Er bittet Gott, dass er und seine Glaubensge-
nossen in das Lebensbuch eingetragen werden soll-
ten. Es handelt sich hier um einen inneren Kampf – 
den Kampf zwischen den bösen und den guten 
Mächten. Dasselbe Motiv finden wir im Brief an  
die Epheser (6,11 – ​17) des Apostel Paulus, in dem  
der Apostel zum Seelenkampf ermutigt:

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611


Berichte und Kommentare

Anthropos  106.2011

615

Ziehet an den Harnisch Gottes, daß ihr bestehen könnet 
gegen die listigen Anläufe des Teufels. Denn wir haben 
nicht mit Fleisch und Blut zu kämpfen, sondern mit Fürs-
ten und Gewaltigen, nämlich mit den Herren der Welt, 
die in der Finsternis dieser Welt herrschen, mit den bö-
sen Geistern unter dem Himmel. Um deswillen ergreifet 
den Harnisch Gottes, auf daß ihr an dem bösen Tage Wi-
derstand tun und alles wohl ausrichten und das Feld be-
halten möget. So stehet nun, umgürtet an euren Lenden 
mit Wahrheit und angezogen mit dem Panzer [Hervorhe-
bung – B. G.] der Gerechtigkeit und an den Beinen gestie-
felt, als fertig, zu treiben das Evangelium des Friedens. 
Vor allen Dingen aber ergreifet den Schild [Hervorhe-
bung – B. G.] des Glaubens, mit welchem ihr auslöschen 
könnt alle feurigen Pfeile des Bösewichtes; und nehmet 
den Helm des Heils und das Schwert des Geistes, welches 
ist das Wort Gottes (Luther-Bibel 1545).

Man könnte auch in “Amidah” Gott als Schild se-
hen, der auf der Erde benötig wird. In diesem Fall 
jedoch müssten wir uns auf die Teile des Alten Tes-
taments beziehen, die von Gottes Intervention in 
die jüdische Kampfgeschichte erzählen. Hier könn-
te man auch die jüdischen, messianischen Ideen 
berücksichtigen. Sie zeigen den Messias als einen 
Führer, der das jüdische Volk zum Sieg über seine 
Feinde führen wird. Ein ähnliches Motiv finden wir 
in den Schriftrollen von Qumran, besonders in der 
“Kampfregel”.

Gott ist Schild auch für den Psalmisten im drit-
ten Psalm (3,3), der dort ruft: “Aber du, Herr, bist 
der Schild [Hervorhebung – B. G.] für mich und 
der mich zu Ehren setzt und mein Haupt aufrich-
tet” (Luther-Bibel 1545). In “St. Patrick’s Breast-
plate” verbindet sich Patrick “mit der Gotteshand, 
um ihn zu schützen”, “mit dem Gottesschild, um 
ihn zu beschirmen”, “mit der Gottesscharr, um ihn 
zu sichern”. Wir wissen jedoch, dass es schon reich-
te, den Gottesnamen zu schreiben, um einen Schild 
zu haben. Solche Formeln dienten als Amulette. 
Eines dieser Amulette ist “Salomon Schild”, mit ei-
nem Hexagramm im Inneren. In die Mitte des Hexa
gramms wurden vier Buchstaben eingesetzt. Sie 
sind die ersten Buchstaben der hebräischen Worte, 
die man als “Du bist mächtig für immer Adonai” 
übersetzt. Weiterhin sind an den sechs Seiten der 
zwei Dreiecke, in der magischen Ordnung YH und 
YHWH, die Gottesnamen geschrieben. Ein anderes 
Amulett ist der sogenannte “Davidschild” (s. Budge 
1978: 223 – ​282).

Bleiben wir noch beim Seelenkampf, ziehen aber 
zu der gnostischen Tradition, die auch sehr viel ge-
meinsam mit dem jüdisch-christlichen Kreis hat. 
Hier treffen wir auf “die leuchtende Rüstung” der 
präkosmischen, ewigen Gottheit, die jedoch nicht 

direkt so genannt wird. Diese Rüstung sind “in der 
Welt zerstreute Geister”, die so von Hans Jonas 
(1994: ​144) genannt wurden. Nach den verschiede-
nen Gnosistexten wurden diese Geister infolge des 
ersten Kampfes des Lichtes mit der Finsternis oder 
infolge des ersten Fehlers im Pleroma (in der Fülle) 
in die Welt zerstreut. Um diese Fülle wiederaufzu-
bauen, wandern nach dem Tod der Menschen die 
einzelnen Geister, die während ihres Lebens Gno-
sis besaßen, hoch, um sich mit dem transzendenten 
Gott zu vereinigen. Zu Gnosis führen zwei Wege: 
die innere Erleuchtung oder das Erwecken durch 
einen göttlichen Boten. Auf dem Grund der Gnosis 
kann man die beiden Wege auch mit dem oben be-
schriebenen Schild und Gottesschutz vergleichen. 
Das ist etwas, womit jeder Mensch (Pneumatiker, 
Psychiker) ausgestattet werden kann. Es ist sein 
Schild gegen die Mächte der Finsternis, auf die der 
Mensch (sein Geist/Pneuma) auf dem Weg hinauf 
zum Transzendenten trifft. Darin offenbart sich der 
Gottesschutz. In “Der Hymne von der Perle”, die 
sich in der Apostelgeschichte des Thomas3 befin-
det, haben wir das gute Beispiel eines Boten, der 
ein Prinz aus dem Osten ist. Er kommt nach Ägyp-
ten, um die Perle von der Mitte des Meeres zurück-
zubringen. Die Perle wird von einem schrecklichen 
Drachen verwahrt. Die Perle symbolisiert das gött-
liche Teilchen, das wiedergewonnen werden muss. 
Am Ende wurde die Aufgabe ausgeführt.

Die letzte Tradition, auf die ich in meinem Ar-
tikel zurückgreife, ist die vorchristliche finnische 
Tradition, die durch die Person des Schamanen nä-
her erläutert werden soll. Er war eine der wichtigs-
ten Personen in den finnougrischen Gemeinschaf-
ten. Er war ein Vermittler zwischen den Göttern und 
den Menschen, sowie zwischen den verschiedenen 
Geistern und den Menschen. An ihn wandte man 
sich um Hilfe, wenn man in Not war, zum Beispiel 
im Falle einer Krankheit. Der Schamane musste sich 
dann auf den Weg machen; aber eigentlich war es 
sein Geist, der wanderte. Der Weg war sehr gefähr-
lich, deswegen musste er sich sehr gut darauf vor-
bereiten. Er benötigte eine entsprechende Rüstung 
und ein Gewehr, um bereit zu sein, mit den düsteren 
Mächten zu kämpfen. Der Schamane wandte sich an 
den Gott Ukko mit den folgenden Worten:

O, Ukko, höchster Gott … wirf mir eine Rohrhülse herun-
ter! Ich dränge mich ins Rohr hinein, ins Kupferversteck, 
ich lege einen Ringelpanzer [Hervorhebung – B. G.] an. 

  3	 Die Geschichte soll auf Griechisch oder Syrisch im 4. oder 
5. Jh. geschrieben worden sein, aber die Hymne dürfte noch 
älter als die Geschichte sein. Die Hymne selbst soll auf Sy-
risch geschrieben worden sein.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611


616 Berichte und Kommentare

Anthropos  106.2011

Es ist besser im Ringelpanzer [Hervorhebung – B. G.] zu 
kämpfen, es ist sicherer unter dem Schutzschirm [Her-
vorhebung – B. G.] … (Haavio 1979: 360)

Dazu gibt es auch eine andere Beschreibung der 
Rüstung:

Kleiden wir uns ein, machen wir uns zurecht, legen wir 
den eisernen Ringelpanzer [Hervorhebung – B. G.] an. Im 
Ringelpanzer [Hervorhebung – B. G.] ist der Mann acht-
barer, tapferer in den Stahlgurten, robuster in der schup
pigen Rüstung (Haavio 1979: 360).

Ebenso findet man dort die Zeilen, die “das Panzer-
hemd” (luhti) erwähnen. In den anderen Varianten 
zieht der Beschwörer “den Feuerpelz” an:

Ich habe Ukkos Feuerpelz, Väinämöinens4 Bedeckung, 
die ich als Schutzschirm [Hervorhebung – B. G.] genom-
men habe, in dem ich einen Zweikampf ausfechten werde.
Ich ziehe meinen Feuerpelz an, meinen Schuh aus der 
Brandfackel, ich ziehe den Feuerpelz in der Mitte der 
brennenden Hütte an (Haavio 1979: 360 f.).

Zu der Ausrüstung des Beschwörers gehören auch 
Metall- und Steinhandschuhe, sowie ein Schild oder 
eine Keule, die der Beschwörer von Ukko bekam. Es 
könnten aber auch ein Hammer und eine Axt sein.

Von Interesse für uns ist hier außerdem der ma-
gische Kreis, in dessen Mitte sich der Beschwö-
rer stellte, während er die Dämonen bändigte. Der 
Kreis konnte mit einem Messer, einem Schild oder 
einem anderen scharfen Werkzeug, sogar mit ei-
ner Weidenrute oder einer Kreide, gezeichnet wer-
den. Das war der Schutz für den Beschwörer gegen 
das Böse. In der keltischen Tradition haben wir es 
mit genau mit einem solchen magischen Kreis zu 
tun. Hier gibt es caim, das Gebet um Schutz. Sol-
che Gebete enthalten eine Bitte um “einen schüt-
zenden Umkreis des Gottes der Elemente”, “einen 
schützenden Umkreis des sanften Christus”, “einen 
schützenden Umkreis des Heiligen Geistes”. Eines 
dieser Gebete befindet sich in der kleinen Broschüre 
(Pilgerführer) von Glendalough (Grafschaft Wick-
low in Irland), die von Markus Rodgers geschrie-
ben wurde. Das Gebet ist in der Broschüre von ei-
nem Kreis umgeben. Es ist dies der Überrest eines 
Brauchs, wo ein Betender einen Umkreis um sich 
zeichnete, um sich gegen Gefahren zu schützen.

Was wir hier in allen erwähnten Traditionen ha-
ben, ist sehr universal und allen Lebewesen gemein-
sam. Es ist das Bewusstsein um die Gefahren im 

  4	 Väinämöinen ist die Hauptfigur des finnischen Epos “Kale-
vala”. Er ist ein Weiser, Liedersänger und Beschwörer.

Alltag. Der Mensch bemühte sich (und bemüht sich 
immer noch), sich vor diesen Gefahren so gut wie 
möglich zu schützen. Die oben vorgestellte Rüstung 
sollte ihm dabei helfen. Er wandte sich um Hilfe an 
die Mächte, die machtvoller als er waren und die an 
seiner Seite standen. Unabhängig davon in welchem 
Milieu ein Mensch lebt, welche Kultur ihn geformt 
(geprägt) hat, braucht er Hilfe. Er wendet sich also 
an die Mächte, die ihm bekannt sind und in die er 
seine Hoffnung legt. Er bittet um Schutz, der in den 
meisten hier vorgestellten Beispielen durch einen 
Schild verkörpert wird, also etwas, das in den dama-
ligen Gesellschaften bzw. in den zwischenmensch-
lichen Beziehungen Sicherheit gegeben hat. In der 
zitierten Literatur ist der Schild ein Symbol, obwohl 
er im Fall der finnischen Tradition für den Schama-
nen real werden konnte.

In diesem Artikel wurde nur auf Gebete hinge-
wiesen, die Menschen haben außerdem aber auch 
verschiedene Opfergaben gemacht. Nach meinem 
Wissen gibt es keine vorchristlichen keltischen Ge-
bete, es ist aber höchst wahrscheinlich, dass sie der 
finnischen Tradition ähnlich aussehen würden. Was 
bis heute erhalten geblieben ist, sind die christ
lichen Gebete, in denen sich die keltische Spiritu-
alität widerspiegelt. Eine ihrer charakteristischen 
Eigenschaften ist die Naturliebe und das Streben 
nach einem harmonischen Leben mit der Natur. 
Selbstverständlich finden wir auch in diesen Gebe-
ten heidnische Elemente, die auf den alten Glauben 
hinweisen. Wir sehen es ja in “St. Patrick’s Breast-
plate”, wo schon an die neue Religion (Christen-
tum) “angepasst” sind.

Zitierte Literatur

Adam, David
1996	 Tides and Seasons. Modern Prayers in the Celtic Tradi-

tions. London: Triangle.

Budge, E. A. Wallis
1978	 Amulets and Superstitions. New York: Dover Publica-

tions.

Haavio, Martti H.
1979	 Mitologia fińska. Warszawa: Państwowy Instytut Wydaw-

niczy.

HaTefilah
1995 – ​2010  HaTefilah. Die Amidah bzw. das Achtzehn Gebet 

Schmone-Esre. haGalil.com.  < http://www.hagalil.com/
judentum/gebet/amida.htm > [14. 02. 2011] 

Hyde, Douglas
1972	 Abhráin diadha chúige Connacht. The Religious Songs 

of Connacht. Vol. 2. Shannon: Irish University Press.

Jonas, Hans
1994	 Religia gnozy. Kraków: Platan.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611


Berichte und Kommentare

Anthropos  106.2011

617

Luther-Bibel
1545	 Luther-Bibel.  < http://www.biblegateway.com/passage >  

[04. 08. 2009] 

Muchowski, Piotr
2000	 Rękopisy znad Morza Martwego. Qumran – Wadi Mu-

rabba’at – Masada – Nachal Chewer. Tom 5. Kraków: 
The Enigma Press.

O’Donoghue, Noel D.
1989	 St Patrick’s Breastplate. In: J. P. Mackey (eds.), An In-

troduction to Celtic Christianity; pp. 45 – ​63. Edinburgh: 
T. & T. Clark. 

Ó Duinn, Seán
2000	 Where Three Streams Meet. Celtic Spirituality. Black-

rock: Columba Press.

Ó Fiannachta, Pádraig (ed.)
1988	 Saltair. Urnaithe dúchais. Prayers from the Irish Tradi-

tion. Dublin: Columba Press.

Ó Laoghaire, Diarmuid (ed.)
1990	 Ár bPaidreacha Dúchais. Baile Atha Cliath: Foilseacháin 

Ábhair Spioradálta.

Pecaric, Sacha (ed.)
2005	 Modlitewnik żydowski. Kraków: Stowarzyszenie Pardes.

Rodgers, Markus
n. d.	 A Pilgrim Way. Glendalough. n. p.

Quin, Ernest Gordon 
1983	 Schalgwort féth. In: E. G. Quinn (ed.), Dictionary of the 

Irish Language; pp. 101 – ​102. Dublin: Royal Irish Acad-
emy. 

Stokes, Whitley (ed.)
1887	 The Tripartite Life of Patrick, with Other Documents 

Relating to that Saint. (Ed. With Transl. and Indexes by 
W. Stokes.) 2 Vols. London: Her Majesty’s Stationary Of-
fice. (Rerum britannicarum medii aevi scriptores / Great 
Britain. Public Record Office, 89)

Streit, Jakob
1984	 Sun and Cross. The Development from Megalithic Cul-

ture to Early Christianity in Ireland. Edinburgh: Floris 
Books.

Tyloch, Witold (ed.)
2001	 Rękopisy z Qumran nad Morzem Martwym. Warszawa: 

Książka i Wiedza.

Watson, William J.
1915	 The Celtic Church in Its Relations with Paganism. The 

Celtic Review 10: 263 – ​279.

Thomas C. Patterson’s Timely 
Perspective on Marxian Anthropology

A Review Article

Thomas Bargatzky

In 1972, David McLellan wrote a short outline of the 
different views that have been taken of Karl Marx’s 
doctrines. McLellan referred to the enthusiasm for 
Marx’s early writings when they were eventually 
unearthed from the Moscow archives and published 
around 1930. The early works gave rise to the ques-
tion as to whether there was a continuity in Marx’s 
thought. With respect to the “Grundrisse,” McLellan 
concludes his article with the following comment: 
“In his later work, Marx had neither the time nor 
the space to develop many of the remarks contained 
in ‘Grundrisse.’ Thus the publication of this vital 
manuscript shows how dramatically incomplete is 
Marx’s work” (1972: 14). 

This incompleteness is the inevitable conse-
quence of the very scope and richness of Marx’s 
work, and any attempt to squeeze out of it the Marx-
ist theory is doomed to failure.1 Its incompleteness 
makes accession to it so hard, but at the same time 
so rewarding. What is more, Marx continually re-
fined the empirical, philosophical, and practical di-
mensions of his approach. From time to time, there-
fore, a pathfinder is needed to clear the way, to point 
to dead ends, and to convince the audience that it is 
still worth devoting time to the study of Marx’s (and 
Engels’s) work. Thomas C. Patterson is such a path-
finder – and a good one, too.2

To be an anthropologist means to be in a position 
to render intelligible the relation of ideas and ac-
tions under specific sociohistorical conditions. Karl 
Marx has devoted his life to this task; hence, Patter-
son is correct when he begins the introduction to his 
important book with the statement that “Karl Marx 
was an anthropologist” (1). His book is meant to 
be “Marxian rather than Marxist” (ix); and: “This 
book is a polemic” (3): Patterson has a standpoint 
on Marx’s writings and their relevancy to anthro-
pology. He cogently argues that “Marx was indeed 
an anthropologist. His anthropology was empirical-

  1	 Maurice Godelier (1978) and Jonathan Friedman (1974) of-
fer examples for such ill-advised attempts in anthropology. 
Meritorious in their time, they nevertheless made the futile 
attempt to freeze Marx’s complex universe of ideas and ever-
changing concepts into the frame of one coherent approach. 

  2	 Patterson, Thomas C., Karl Marx, Anthropologist. Oxford: 
Berg Publishers, 2009. 222 pp. ISBN 978-1-84520-511-9. 
Price: £ 19.99.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-611

