
Arthur Kaufmann 

Rechtsphilosophie 

C.H. Beck Verlag, München, 1 997, 365 S . ,  DM 64,--

Rechtsphilosophie - ein wenig beackertes Feld, aber nichtsdestoweniger wichtiges B etäti­

gungsgebiet für die Jurisprudenz und die Philosophie. Immer wieder gibt es Hinweise auf 

das Bedürfnis bei der Wissenschaften, zueinander zu finden - so manche Rechtsentschei­

dung ist nämlich eigentl ich eine Moralentscheidung, denkt man etwa an höchstrichterl iche 

Entscheidungen zum Abtreibungsrecht ,  zu Castor-Transporten oder etwa im Bereich der 

Landwirtschaft zur Massentierhaltung. Und so l iegt es also nahe, die "Schnittmenge" zwi­

schen Rechtswissenschaft und Philosophie aus der Perspektive juristischen Denkens in 

Hinblick auf die "Richtigkeit "  der Aussagen im Bereich der Logik - die Grunddisziplin der 

Philosophie schlechthin - aufzusuchen, und etwa die Entscheidungen, die sich sozusagen 

auf das Handeln der Menschen beziehen , im Bereich der Ethik aufzusuchen. So wei t so gut :  

Ein verheißungsvoller Versuch liegt vor:  Kaufmanns "Rechtsphilosophie" . 

Kaufmanns Buch umfaßt zwanzig Kapitel . Nach einigen einleitenden Bemerkungen über 

die Aufgaben der Rechtsphilosophie im Allgemeinen (S. 7-9) ,  zum Begriffe selbst (S. 1 1 -

1 6) ,  folgen Ausführungen zur Rechtsgeschichte. Dabei findet die Rechtsgeschichte des 

Altertums (Platons "Politeia"  und "Nomoi "  (Gesetze) oder etwa das gesamte römische 

Recht) unter einer gesonderten Überschrift ebenso auf einer einzigen Seite (S. 22) Platz wie 

etwa die Rechtsgeschichte des Mittelalters (S .  23)  oder die der Neuzeit (S .  24). Im An­

schluß daran folgt ein "collegium logicUlIl ", das sich ausschließlich mit der zweiwertigen 

Logik beschäftigt. Andere Logiksysteme finden keine Erwähnung. Ein ausführliches 

"rechtliches" Kapitel befaßt sich mit juristischen Elementarbegriffen wie etwa "Satzung, 

öffentliches Recht, Privatrecht, Person, Zurechnung, Gerechtigkeit und Bi lligkeit "  und 

könnte in seiner konvolutartigen Zusammenstellung vielleicht als Einleitung in das j uristi­

sche Denken für Nicht juri sten gedacht sein (S. 94- 1 6 1 ) . Die Diskussion einer "Idee des 

Rechts" hebt an mit der Gegenüberstellung einer kommunistischen oder christlichen Sozia­

lisation, wobei sich unmittelbar die Frage aufdrängt, ob das die beiden einzigen möglichen 

Sozial isationsformen auf dieser Welt sind. Die Abhandlung schließt mit Überlegungen zur 

Risikogesellschaft und Ökologie, B ioethik oder etwa "Toleranz - die Schicksalsfrage" und 

ähnlichen weltumspannenden Gedanken. 

Viele Aspekte zu vielen Themen, die Kaufmann anspricht, muten recht interessant an, doch 

stellt sich beim Lesen so vieler verschiedener Gedanken die Frage nach dem didaktischen 

Leitfaden eines Lehrbuches zur Rechtsphilosophie. In einem solchen würde man vielleicht 

zunächst eine ausführliche Begriffserklärung erwarten, eine gründliche Erörterung der 

Geschichte der Rechtsphilosophie könnte folgen, ein interdisziplinäres Kapi tel über die 

Auseinandersetzung zwischen Rechtswissenschaft und Philosophie könnte das Werk 

abrunden, bevor es in eine aktuelle Diskussion um verschiedene Standpunkte der Rechts­

philosophie einmündet. 

1 30 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 32 ( 1 999) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130 - am 25.01.2026, 04:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch über Philosophie spricht der Autor ebensowenig, wie er über das Recht selbst philo­

sophiert. Allerdings hat Kaufmann - und dies ist  symptomatisch für des Autors Umgang 

mit der Philosophie in dem gesamten Buch - sogleich an den B eginn seines Werkes ein 

"philosophisches Motto" gestell t :  seine eigene Formulierung des kantischen "kategori schen 

Imperati vs " .  Er nennt ihn den kategorischen Imperativ "der Toleranz" und formuliert ihn 

so: "Handle so, daß die Folgen deiner Handlung verträglich sind mit der größtmöglichen 

Vermeidung oder Verminderung menschlichen Elends" .  Kant selbst nennt den kategori­

schen Imperativ wie folgt: "Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich 

wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde. "  Vergleicht man beide Sätze einmal 

nach Inhalt und logischer Qualität, fällt sofort - geht man Schritt für Schritt die Formulie­

rungen durch - einiges Bemerkenswerte auf: 

Kants Formulierung ( "Handle nur . . .  " )  setzt Allgemeingültigkeit voraus ,  Kaufmanns For­

mulierung hingegen ( "Handle so, . . .  ") i st relativ .  

Kant bezieht s ich in seiner Formulierung: "nach derjenigen Maxime" auf das von der Ver­

nunft als moralisch eindeutig Erkannte. Danach ist z. B .  der Fall nicht eindeutig, in dem 

jemand nach einer Naturkatastrophe den Opfern Geld spendet, um sein Image aufzupolie­

ren. Eindeutiger wäre der Fall ,  wenn jemand den Opfern Geld spendete, weil er der Auffas­

sung wäre, man müsse möglichst jedem Menschen, der in Not ist ,  nach eigenen Möglich­

keiten helfen. Kant betrachtet also nicht allein die Folgen einer Handlung (teleologischer 

Ansatz) , sondern vor allem die Motivation einer Handlung, die sich aus der transzendenta­

len Sphäre des allgemeinen S ittengesetzes herleiten l äßt (deontologisch) .  Kaufmann läßt 

bei der Formulierung seines "kategorischen Imperativs" dieses Grundprinzip, das man auf 

j eden Fall berücksichtigen sollte, da sonst die Verwendung des Kategoriebegriffes völlig 

sinnlos ist ,  unberücksichtigt. 

Des weiteren stellt Kant klar, daß ein allgemeines Gesetz, also ein Gesetz, an das sich 

(Thomas v. Aquin würde sagen) j edes Geistwesen halten muß, zumindest evident, logisch, 

begründet sein muß ( "durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz 

werde") .  Dies ist die Folie, auf der Kant die Maximen j eglichen HandeIns prüft und zwar 

nach Qualität, Quantität und Relation usw .. Kaufmann dagegen reduziert die Handlung rein 

auf ihre Quantität - nämlich "Vergrößerung oder Verminderung" .  Diese Reduktion auf 

einen Aspekt unter vielen ist im Sinne eines kategorischen Imperativs durchaus unlogisch. 

Wäre die Formulierung Kaufmanns ( "menschlichen Elends") wenigstens als synthetischer 

"Imperati v"  überhaupt logisch möglich, so könnten demnach etwa die Handlungen der 

Herrscher eines totalitären Regimes dann morali sch als "gut" bewertet werden, wenn das 

morali sche Kalkül - darüber kann man übrigens sehr anschaulich etwas in den Schriften 

Jeremy Benthams nachlesen - ergibt, daß die Anzahl der Menschen, die "weniger Elend" 

haben , geringer wäre, wenn es die Terrorhandlungen dieses Regimes nicht gäbe. Wenn man 

dem "Imperativ"  in Kaufmanns Rechtsphilosophie folgen wollte, l ieße sich staatlicher 

Terror geradezu problemlos rechtfertigen. 

Diese Neuformulierung des kategorischen Imperativs ist in  dem vorl iegenden Werk wohl 

der einzige ernstzunehmende Versuch mit der Philosophie selbst. Ansonsten kommt das 

B I  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130 - am 25.01.2026, 04:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk über allgemeine, individuel le Überlegungen zu diesem und jenem die Welt bewegen­

den Thema an kaum einer Stelle hinaus. Formulierungen wie: "Doch das erkenntnistheore­

tische Subjekt-Objekt-Schema gehört der Vergangenheit an, dies sogar in den erklärenden 

Naturwissenschaften, um wie viel mehr in  den verstehenden Verhaltenswissenschaften . "  

oder etwa "Und sind Atom-, Bio- ,  Gentechnologie etwa keine Probleme des bonum com­

mune? ( . . .  ) es ist erstaunlich, wie wenig sich Rechtsphilosophen dem Thema "Frieden " 

gewidmet haben . "  (S .  9) wirken eher plakativ. 

Das Urteil des Autors , daß "Hermeneutik" der Gegner von "juri stischer Argumentation"  sei 

(S . 46),  mutet befremdend an, da doch gerade die Hermeneutik als eine wissenschaftliche, 

erkenntnistheoretische Methode gut geeignet wäre, sich dem Recht als Phänomen mensch­

licher Kommunikation zuzuwenden. Wenn der Autor feststell t :  "Nicht Plurali smus ist 

Hindernis bei der Wahrheitsfindung, sondern er ist eine höchst wichtige Voraussetzung, um 

zur Wahrheit zu kommen, freilich nicht zu einer 'objektiven ' Wahrheit (die wir nicht errei ­

chen können - nur die Kirche kann sie auf ihre Weise beanspruchen , weshalb auch nur sie 

mit innerem Grund anti-pluralistisch ist) aber doch zu einer intersubjektiven Wahrhei t . "  (S .  

48) bleiben die  Antworten auf Fragen wie :  Welche Kirche der Autor denn nun meint, oder: 

Was ist Wahrheit? offen. Wenn der Autor etwa über Recht als Kommunikation unter Men­

schen spricht, dann versteht er unter Kommunikation ausschließlich Strafrecht. Dabei sind 

diejenigen , die überhaupt im juristischen Umfeld kommunizieren nach Kaufmanns Ansicht 

vor allem Richter und Täter (S .  1 9 1 ) . Eine allein komplementäre Kommunikationssituation 

dürfte im Rahmen eines rechtsphilosophischen Diskurses eher mit erheblichen Mängeln 

behaftet sein. Verwendet der Autor zentrale philosophische Begriffe wie etwa "Wertphilo­

sophie" ,  werden nicht, wie zu erwarten wäre, in gleichem Atemzuge die Urheber der 

Begriffe - hier: Max Scheler oder Nikolai Hartmann - und die entsprechenden FundsteIlen 

genannt, sondern Kaufmann zitiert sich, wie fast auf j eder Seite des Werkes, dazu selbst. 

Dabei würde die Originalzitation dem an Rechtsphilosophie Interessierten den Weg leichter 

eröffnen, sich der primären Literatur zuzuwenden. Kaufmann fokussiert schließlich die 

Schni ttstelle zwischen Philosophie und Rechtswissenschaft auf die gesellschaftspolitische 

Frage nach sozialer Gerechtigkeit und bemerkt, ohne in seinem Buch etwas über die 

Rechtsphilosophie als solche gesagt zu haben oder eine Lehre der Rechtsphilosophie vor­

gestellt zu haben, abschließend dazu : "Was die besonderen Fragen zur sozialen Gerechtig­

keit angeht, so läßt sich eine vollständige Darstellung nicht erreichen" (S. 1 85) .  

Resümee: " s i  tacuisset philosophus mansisset ! 

Guntram Platter 

1 3 2  Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 3 2  ( 1 999) 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130 - am 25.01.2026, 04:59:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

