Arthur Kaufmann
Rechtsphilosophie
C.H. Beck Verlag, Miinchen, 1997, 365 S., DM 64,--

Rechtsphilosophie — ein wenig beackertes Feld, aber nichtsdestoweniger wichtiges Betiti-
gungsgebiet fiir die Jurisprudenz und die Philosophie. Immer wieder gibt es Hinweise auf
das Bediirfnis beider Wissenschaften, zueinander zu finden — so manche Rechtsentschei-
dung ist ndmlich eigentlich eine Moralentscheidung, denkt man etwa an hochstrichterliche
Entscheidungen zum Abtreibungsrecht, zu Castor-Transporten oder etwa im Bereich der
Landwirtschaft zur Massentierhaltung. Und so liegt es also nahe, die "Schnittmenge" zwi-
schen Rechtswissenschaft und Philosophie aus der Perspektive juristischen Denkens in
Hinblick auf die "Richtigkeit" der Aussagen im Bereich der Logik — die Grunddisziplin der
Philosophie schlechthin — aufzusuchen, und etwa die Entscheidungen, die sich sozusagen
auf das Handeln der Menschen beziehen, im Bereich der Ethik aufzusuchen. So weit so gut:
Ein verheiBungsvoller Versuch liegt vor: Kaufmanns "Rechtsphilosophie”.

Kaufmanns Buch umfaflt zwanzig Kapitel. Nach einigen einleitenden Bemerkungen iiber
die Aufgaben der Rechtsphilosophie im Allgemeinen (S. 7-9), zum Begriffe selbst (S. 11-
16), folgen Ausfiihrungen zur Rechtsgeschichte. Dabei findet die Rechtsgeschichte des
Altertums (Platons "Politeia” und "Nomoi" (Gesetze) oder etwa das gesamte romische
Recht) unter einer gesonderten Uberschrift ebenso auf einer einzigen Seite (S. 22) Platz wie
etwa die Rechtsgeschichte des Mittelalters (S. 23) oder die der Neuzeit (S. 24). Im An-
schlufl daran folgt ein "collegium logicum”, das sich ausschlieflich mit der zweiwertigen
Logik beschiftigt. Andere Logiksysteme finden keine Erwdhnung. Ein ausfiihrliches
"rechtliches” Kapitel befaft sich mit juristischen Elementarbegriffen wie etwa "Satzung,
offentliches Recht, Privatrecht, Person, Zurechnung, Gerechtigkeit und Billigkeit" und
konnte in seiner konvolutartigen Zusammenstellung vielleicht als Einleitung in das juristi-
sche Denken fiir Nichtjuristen gedacht sein (S. 94-161). Die Diskussion einer "Idee des
Rechts" hebt an mit der Gegeniiberstellung einer kommunistischen oder christlichen Sozia-
lisation, wobei sich unmittelbar die Frage aufdréngt, ob das die beiden einzigen moglichen
Sozialisationsformen auf dieser Welt sind. Die Abhandlung schlieft mit Uberlegungen zur
Risikogesellschaft und Okologie, Bioethik oder etwa "Toleranz — die Schicksalsfrage" und
dhnlichen weltumspannenden Gedanken.

Viele Aspekte zu vielen Themen, die Kaufmann anspricht, muten recht interessant an, doch
stellt sich beim Lesen so vieler verschiedener Gedanken die Frage nach dem didaktischen
Leitfaden eines Lehrbuches zur Rechtsphilosophie. In einem solchen wiirde man vielleicht
zunidchst eine ausfiihrliche Begriffserklarung erwarten, eine griindliche Erorterung der
Geschichte der Rechtsphilosophie konnte folgen, ein interdisziplindres Kapitel iiber die
Auseinandersetzung zwischen Rechtswissenschaft und Philosophie konnte das Werk
abrunden, bevor es in eine aktuelle Diskussion um verschiedene Standpunkte der Rechts-
philosophie einmiindet.

130 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

25.01.2026, 04:5:53.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch iiber Philosophie spricht der Autor ebensowenig, wie er liber das Recht selbst philo-
sophiert. Allerdings hat Kaufmann — und dies ist symptomatisch fiir des Autors Umgang
mit der Philosophie in dem gesamten Buch — sogleich an den Beginn seines Werkes ein
"philosophisches Motto" gestellt: seine eigene Formulierung des kantischen "kategorischen
Imperativs". Er nennt ihn den kategorischen Imperativ "der Toleranz" und formuliert ihn
so: "Handle so, daB die Folgen deiner Handlung vertrédglich sind mit der grofftmoglichen
Vermeidung oder Verminderung menschlichen Elends". Kant selbst nennt den kategori-
schen Imperativ wie folgt: "Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich
wollen kannst, daf sie ein allgemeines Gesetz werde." Vergleicht man beide Sitze einmal
nach Inhalt und logischer Qualitat, fillt sofort — geht man Schritt fiir Schritt die Formulie-
rungen durch — einiges Bemerkenswerte auf:

Kants Formulierung ("Handle nur ...") setzt Allgemeingiiltigkeit voraus, Kaufmanns For-
mulierung hingegen ("Handle so,...") ist relativ.

Kant bezieht sich in seiner Formulierung: "nach derjenigen Maxime" auf das von der Ver-
nunft als moralisch eindeutig Erkannte. Danach ist z. B. der Fall nicht eindeutig, in dem
jemand nach einer Naturkatastrophe den Opfern Geld spendet, um sein Image aufzupolie-
ren. Eindeutiger wire der Fall, wenn jemand den Opfern Geld spendete, weil er der Auffas-
sung wire, man miisse moglichst jedem Menschen, der in Not ist, nach eigenen Méoglich-
keiten helfen. Kant betrachtet also nicht allein die Folgen einer Handlung (teleologischer
Ansatz), sondern vor allem die Motivation einer Handlung, die sich aus der transzendenta-
len Sphire des allgemeinen Sittengesetzes herleiten 146t (deontologisch). Kaufmann 148t
bei der Formulierung seines "kategorischen Imperativs" dieses Grundprinzip, das man auf
jeden Fall berticksichtigen sollte, da sonst die Verwendung des Kategoriebegriffes vollig
sinnlos ist, unberticksichtigt.

Des weiteren stellt Kant klar, da8 ein allgemeines Gesetz, also ein Gesetz, an das sich
(Thomas v. Aquin wiirde sagen) jedes Geistwesen halten muf}, zumindest evident, logisch,
begriindet sein muf} ("durch die du zugleich wollen kannst, daf sie ein allgemeines Gesetz
werde"). Dies ist die Folie, auf der Kant die Maximen jeglichen Handelns priift und zwar
nach Qualitit, Quantitdt und Relation usw.. Kaufmann dagegen reduziert die Handlung rein
auf ihre Quantitdit — ndmlich "VergréBerung oder Verminderung". Diese Reduktion auf
einen Aspekt unter vielen ist im Sinne eines kategorischen Imperativs durchaus unlogisch.
Wire die Formulierung Kaufmanns ("menschlichen Elends") wenigstens als synthetischer
"Imperativ" tiberhaupt logisch moglich, so konnten demnach etwa die Handlungen der
Herrscher eines totalitdren Regimes dann moralisch als "gut" bewertet werden, wenn das
moralische Kalkiil — dariiber kann man ibrigens sehr anschaulich etwas in den Schriften
Jeremy Benthams nachlesen — ergibt, dafl die Anzahl der Menschen, die "weniger Elend"
haben, geringer wire, wenn es die Terrorhandlungen dieses Regimes nicht gdbe. Wenn man
dem "Imperativ" in Kaufmanns Rechtsphilosophie folgen wollte, liefe sich staatlicher
Terror geradezu problemlos rechtfertigen.

Diese Neuformulierung des kategorischen Imperativs ist in dem vorliegenden Werk wohl
der einzige ernstzunehmende Versuch mit der Philosophie selbst. Ansonsten kommt das

131

25.01.2026, 04:5:53.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Werk iiber allgemeine, individuelle Uberlegungen zu diesem und jenem die Welt bewegen-
den Thema an kaum einer Stelle hinaus. Formulierungen wie: "Doch das erkenntnistheore-
tische Subjekt-Objekt-Schema gehort der Vergangenheit an, dies sogar in den erkldrenden
Naturwissenschaften, um wie viel mehr in den verstehenden Verhaltenswissenschaften.”
oder etwa "Und sind Atom-, Bio-, Gentechnologie etwa keine Probleme des bonum com-
mune? (...) es ist erstaunlich, wie wenig sich Rechtsphilosophen dem Thema "Frieden"
gewidmet haben." (S. 9) wirken eher plakativ.
Das Urteil des Autors, da "Hermeneutik" der Gegner von "juristischer Argumentation" sei
(S. 46), mutet befremdend an, da doch gerade die Hermeneutik als eine wissenschaftliche,
erkenntnistheoretische Methode gut geeignet wire, sich dem Recht als Phanomen mensch-
licher Kommunikation zuzuwenden. Wenn der Autor feststellt: "Nicht Pluralismus ist
Hindernis bei der Wahrheitsfindung, sondern er ist eine hochst wichtige Voraussetzung, um
zur Wahrheit zu kommen, freilich nicht zu einer ‘objektiven’ Wahrheit (die wir nicht errei-
chen konnen - nur die Kirche kann sie auf ihre Weise beanspruchen, weshalb auch nur sie
mit innerem Grund anti-pluralistisch ist) aber doch zu einer intersubjektiven Wahrheit." (S.
48) bleiben die Antworten auf Fragen wie: Welche Kirche der Autor denn nun meint, oder:
Was ist Wahrheit? offen. Wenn der Autor etwa iiber Recht als Kommunikation unter Men-
schen spricht, dann versteht er unter Kommunikation ausschlielich Strafrecht. Dabei sind -
diejenigen, die liberhaupt im juristischen Umfeld kommunizieren nach Kaufmanns Ansicht
vor allem Richter und Titer (S. 191). Eine allein komplementidre Kommunikationssituation
diirfte im Rahmen eines rechtsphilosophischen Diskurses eher mit erheblichen Méngeln
behaftet sein. Verwendet der Autor zentrale philosophische Begriffe wie etwa "Wertphilo-
sophie", werden nicht, wie zu erwarten wire, in gleichem Atemzuge die Urheber der
Begriffe — hier: Max Scheler oder Nikolai Hartmann — und die entsprechenden Fundstellen
genannt, sondern Kaufmann zitiert sich, wie fast auf jeder Seite des Werkes, dazu selbst.
Dabei wiirde die Originalzitation dem an Rechtsphilosophie Interessierten den Weg leichter
erdffnen, sich der primiren Literatur zuzuwenden. Kaufmann fokussiert schlieflich die
Schnittstelle zwischen Philosophie und Rechtswissenschaft auf die gesellschaftspolitische
Frage nach sozialer Gerechtigkeit und bemerkt, ohne in seinem Buch etwas iliber die
Rechtsphilosophie als solche gesagt zu haben oder eine Lehre der Rechtsphilosophie vor-
gestellt zu haben, abschlieend dazu: "Was die besonderen Fragen zur sozialen Gerechtig-
keit angeht, so 148t sich eine vollstandige Darstellung nicht erreichen” (S. 185).
Resilimee: "si tacuisset philosophus mansisset!

Guntram Platter

132 Verfassung und Recht in Ubersee (VRU) 32 (1999)

25.01.2026, 04:5:53. @


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1999-1-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

