5. Das Subjekt als Schimare

Oftmals werden Macht und der Diskurs als die zentralen Forschungsschwerpunkte
Michel Foucaults dargestellt. Was genau Foucault unter Macht und Diskurs ver-
stand, dndert sich in etwa in der Abfolge der sich dndernden Forschungsinten-
tionen Foucaults. Doch er betont mehrfach und ausdriicklich, dass sein eigentlich
durchgingiges Interesse dem Subjekt in unserer Kultur gegolten habe.! Foucault
geht es um die Dezentrierung des souveridnen Subjekts, dessen tiberhéhende For-
mierung seinen Abschluss im Denken der Aufklirung und konkret bei Immanuel
Kant stattgefunden hat. Der »Mensch« und das autonome Subjekt seien Produk-
te moderner Humanwissenschaften, wihrend gleichzeitig moderne Institutionen
den Kranken, den Wahnsinnigen, den Geisteskranken und den Kriminellen weg-
sperrten. Bei der Untersuchung der disziplinarischen Institutionen der Moderne
(Kaserne, Psychiatrie, Klinik, Fabrik, Schule etc.) kommt Foucault zum Schluss,
dass diese die eigentlichen »Geburtsorte« der Subjektivitit sind.* Foucaults Dezen-
trierung leitet also den Blick von Kants autonomem Subjekt auf das »historische
Apriori«, auf die teils widerspriichlichen diskursiven Praktiken, die das moderne
Subjekt hervorgebracht haben. Worin die Aufklirer und der Liberalismus bis heu-
te eine Entwicklung zu mehr Freiheit sahen und sehen, ganz konkret im Umgang
mit Geisteskranken, im Strafvollzug, in den sexuellen Freiheiten, darin sieht Fou-
cault das Aufkommen einer modernen »Riickbeziiglichkeit«. Formierungszwinge
und Sanktionen werden im Subjekt verinnerlicht und entwickeln sich aus einem
Fremd- zu einem »Selbstzwang«. Der programmatische Ausgang des Menschen
aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit, wie es Kant treffend formulierte,
ist fir Foucault keine absolute Bewegung weg von der Fremdbestimmung.

»Autonomie, das grofe Prinzip der Aufklarungsbewegung, giltin dieser Perspekti-
ve nicht primarals Auflésung der von der>Vernunftcdurchschauten Fremdbestim-
mungen, sondern als Internalisierung der fiir sverniinftig« geltenden Kontrollen

1 Vgl. Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches — Foucault als Theoretiker der Konstitution von Sub-
jektivitat, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, Heft1/2,1991, S. 88.

2 Vgl. Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, Frankfurta.M.:
Suhrkamp 1976.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Regeln. Die dufderen Autoritiaten scheinen in ihrer unmittelbaren Gewaltfor-
migkeit zu schwinden oder doch in ihrer Wirkung abgeschwacht zu werden, aber
inverwandelter Cestalt entstehen sie im Innern des>autonomen Subjektsc<wieder.
[..] [Dlie neuen Freiheiten sind erkauft durch eine Innenwendung von Machtprin-

zipien.<

In der Moderne kann der Einzelne sich in Foucaults Augen nur selbst erkennen,
indem er in sich den Nicht-Wahnsinnigen, den Nicht-Kranken, den Nicht-
Kriminellen sieht — und somit auch stets in sich den Wahnsinnigen, den Kranken,
den Kriminellen sucht und vernichtet. Das Andere in sich zu finden, was nicht ver-
niinftig ist, das ist das Joch, unter dem der moderne Mensch gehalten wird. Und im
Feld der Sexualitit bedeutet dies, dass eine juridische Logik der duflerlichen Ver-
und Gebote einer stindigen Gestindnislogik vor sich selbst weicht. Darum geht
es in Foucaults Der Wille zum Wissen. Der Einzelne kann sich nur in der abgegrenz-
ten Eingeschlossenheit erfahren, in seinem Verhiltnis zu den verinnerlichten,
aber doch duferlichen Subjektpositionen (weil diskursiv-historisch-praktisch) —
das Subjekt ist eben keine anthropologische Konstante, sondern Ergebnis his-
torischer Diskurse und gleichzeitig ein unmittelbar auf den Kérper wirkender
Selbstdefinitions- und Selbstregulationsmechanismus. Durch Foucaults ganzes
Wirken zieht sich ebendiese »Verlagerung der Kontrollen von auflen nach innen«
hindurch.*

Foucault und Jiinger sind Erben Nietzsches. Beide geben sich auch als solche
aus. Beide greifen Nietzsche unterschiedlich auf. Doch in einem Punkt sind sie
sich einig: Die ketzerische Grundhaltung, dass die Philosophie und die Wissen-
schaften letztlich nichts anderes seien als »Sprechweisen, als Ausdruck bestimm-
ter Macht/Wissen-Korrelationen, welche wiederum die Subjektivitit der Moderne
so hervorgebracht haben. Das Subjekt ist weder eine anthropologische Konstante
noch eine bis in die Urzeit zuriick verfolgbare Grunderfahrung »der Selbst-, Natur-
und Menschenbeherrschung«, wie etwa fiir die kritische Theorie, noch ist das Sub-
jekt mit der Hegel'schen Lesart dem Wert des Individuums im Christentum ent-
sprungen oder mit Weber Ergebnis bis heute andauernder beschleunigter Ratio-
nalisierungsprozesse in Zusammenhang mit dem Protestantismus und welche in
eine »durchrationalisierte biirokratische Herrschaft einmiinden« wird.> Sondern:

3 Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches — Foucault als Theoretiker der Konstitution von Subjekti-
vitat, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, Heft1/2,1991, S. 84f.

4 Vgl. ebd., S. 83f.

5 Vgl. ebd., S. 89.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

»Fiir Nietzsche und seine Nachfolger [..] ist>das Subjekt< iberhaupt nur eine mo-
derne Illusionsbildung, eine Art Gréfdenwahn des europdischen>Mischmenschen-
tumscseit der Aufklirung.«®

Diese Worte bezieht Norbert Rath auf Foucault, Deleuze und einige weitere der
poststrukturalistischen Denker. Doch sie gelten meines Erachtens auch fiir Ernst
Junger und dariiber hinaus fiir einen ganzen Typus des politischen Denkens. Es
geht um einen dezentrierenden Blick auf das Subjekt als nur scheinbare Errun-
genschaft der Aufklirung. Hier handelt es sich um eine letztlich erkenntnistheo-
retische Kritik am Humanismus. Es geht darum, die hinter dem Humanismus
stehenden Machtinteressen anhand einer Dekonstruktion des Subjekts und des-
sen »historischem Apriori« offenzulegen. Nietzsches Einwand in den Unzeitgemd-
f3en Betrachtungen gegen die Geschichtsphilosophie Kants, das »Ziel der Mensch-
heit liege nicht am Ende, sondern in ihren héchsten Exemplaren<’, fithrt Nietz-
sche zu seinen weltbekannten Ausfithrungen iiber den Ubermenschen. Inwiefern
nun Ernst Jiingers Arbeiter ein Exemplar dieses Ubermenschen ist oder identisch
mit Nietzsches Ubermensch, ist in der Forschung umstritten. Wohl klar ist, dass
Jinger in Der Arbeiter sehr wohl mit dem Arbeiter eines dieser »héchsten Exem-
plare« als Ausgang aus dem Nihilismus, als »Umwerter aller Werte« zu entdecken
versucht. Michel Foucault hingegen — wohl immunisiert durch den Faschismus —
geht diesen Nietzscheanischen Weg nicht. Entscheidend fiir den biopolitischen Ty-
pus des politischen Denkens ist auch nicht so sehr die Frage nach dem Ubermen-
schen, sondern die Dezentrierung des Subjekts mit dem genealogischen Ziel, die
Macht/Wissen-Korrelate und die historischen Machtinteressen offenzulegen, die
im humanistisch-liberalen Subjekt versteckt liegen sollen.

Ernst Jinger kommt iiber einen gianzlich anderen Weg als Michel Foucault zu
dieser Genealogie des Subjekts. Jiinger greift hierfiir den »Pessimismus der Stir-
ke« von Nietzsche auf, der fur Jan Ipema Kennzeichen einer ganzen Generation
an Denkern des frithen 20. Jahrhunderts und nicht zuletzt auch der sogenannten
Konservativen Revolution gewesen sei. Fiir Ernst Jiinger kommt dieser Pessimis-
mus der Stirke in seiner historischen Betrachtungsweise von Hochkulturen und
deren verfallender Jahrtausend-Bauten wie der Pyramiden auf. Der Verfall solcher
Bauten erfillle den Betrachter mit Trauer und Pessimismus wegen der Einsicht,
dass die Menschheit solch eine fiir die Ewigkeit erhebende Kulturhéhe nie mehr
erreichen werde und doch gleichzeitig erfiillten sie einen mit einem Gefiihl der
Stirke des Wissens, dass auch wir diesen iiberzeitlichen Willen in uns triigen.

6 Ebd.

7 Zitiert nach: Ipema, Jan: Pessimismus der Starke. Ernst Jiinger & Nietzsche, in: Ester,
Hans/Evers, Meindert (Hg.): Zur Wirkung Nietzsches. Der Deutsche Expressionismus, Men-
no Ter Braak, Martin Heidegger, Ernst Jiinger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann 20071, S. 22.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

209


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Wenn wir die Berichte von Reisenden studieren, die Bagdad, die maurischen Gar-
ten von Granada, die Tadsch-Mahal, die Schlésser und Seen des staufischen Pa-
lermo oder die Parklandschaften von Yuen mit ihren fiinfzig Paldsten im vollen
Glanze des Lebens erblicken durften, so stofien wir immer wieder auf jenes Ce-
fithl, wie es im>Vedere Napoli..«zum Ausdruck kommt und wie es den Menschen
der Vollendung gegeniiber mit einer fast schmerzlichen Lust erfiillt. Es sind dies
die Zeugnisse eines Willens, der irdische Paradiese zu schaffen wiinscht. Ebenso
wie ein solcher Wille aus einer tiefen Einheit aller technischen, gesellschaftlichen
und metaphysischen Krafte heraus am Werke ist, sind es alle Sinne, die er in An-
spruch nimmt, so dafd selbst die Luft seine Ausstrahlung zu enthalten scheint. [...]
Wer von dieser Einheit, von dieser Identitit der Kunst mit einer hochsten, den
Raum durchaus erfiillenden Lebensgewalt [Hervorhebung N. A.] eine Ahnung be-
sitzt, dem kann die Absurditit unseres musealen Betriebs als einer abstrakten
Bilder- und Denkmalerschau nicht entgehen.®

Geschichte ist ein ewiges Werden und Vergehen verschiedener Kulturen und Aus-
druck eines konstanten Willens zur Macht iiber die Erde. Wissen, Kunst, Kultur,
Technik und gesellschaftliche Krifte einer jeden Hochkultur halten das Band eines
einenden Willens zur Macht zusammen. Die verschiedenen Aspekte des Wissens,
der Landschaftsgestaltung, der bildenden Kunst, der Sprache, der Art der Arbeit,
der Werkzeuge und Instrumente sowie der gesellschaftlichen Konstruktionen, des
Verhiltnisses des Einzelnen zur Herrschaft und zum Herrschenden, sind komplexe
Formationen, die zusammengehalten werden durch eine Lebensmacht, einen dem
Organischen entspringenden Willen. Im Gegensatz zu Oswald Spengler bietet uns
Ernst Jiinger keine Geschichtsphilosophie dieses ewigen Werdens und Vergehens,
des stindigen Auf und Ab an. Er definiert nicht, wie die Uberginge zwischen der
»sinnlosen« Zeit des Niedergangs (in der sich das Abendland offensichtlich befin-
det) hin zu einer Hochkultur mit einem klar alle Formationen zusammenhaltenden
Willen zur Macht, stattfindet und wie dann auch das von ihm schon erkannte pla-
netarische Reich der Arbeitergestalt wieder niedergehen wird.

»Mit Nietzsches Postulat der ewigen Wiederkehr wuflte Jinger in Der Arbeiter nichts
anzufangen. Im Konzept des Kreises konnte das Fortschreiten der Moderne in der
Form der Technik einfach keinen Platz haben. Ob und wann die Titanenherrschaft
des Arbeiters ihr Ende haben wird, ist eine Frage, die Jiinger in seinem Essay nicht
beantwortet.«’

8 Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 223f.

9 Ipema, Jan: Pessimismus der Starke. Ernst Jiinger & Nietzsche, in: Ester, Hans/Evers, Mein-
dert (Hg.): Zur Wirkung Nietzsches. Der Deutsche Expressionismus, Menno Ter Braak, Martin
Heidegger, Ernst Jinger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann 2001, S. 23.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Jiingers Arbeiter ist daher im Gegensatz zu Nietzsches Ubermensch zwar auch ein
»Zustand des Seins, eine Art des Gegenentwurfes zur Gesellschaft, um zum »idea-
len Selbst« zu gelangen, indem man sich vom Willen zur Macht »in seiner vitalen
und militanten Formc leiten lisst. Der entscheidende Unterschied zu Nietzsche
liegt nun darin, dass bei Jinger der Arbeiter als Ausdruck des Willens zur Macht
»trotz metaphysischer Bezugnahme geschichtsbezogen«ist.'® Nietzsches Wille zur
Macht ist lediglich auf die hochsten individuellen Exemplare ausgerichtet, Jiingers
Wille zur Macht des Arbeiters »reprisentiert Herrschaft aufgrund seiner Gestal,
vereinigt somit Macht und Sein«.”

Das bedeutet nun, um die Parallele zu Michel Foucault deutlich zu machen,
dass Jiunger methodologisch an das Subjekt der Moderne und des Humanismus
genealogisch herantritt. Jiinger nihert sich der Geschichte mit dem Anspruch, den
Willen zur Macht zu jeder Zeit in den Formationen des Wissens und der Gesell-
schaft sichtbar zu machen - und dies ist im Falle des folgenden Kapitels eben das
Subjekt. Die Parallele liegt hier folglich nicht im programmatischen-revolutioni-
ren >Sehen von Gestaltens, das bedeutet, sich selbst nicht mehr als Individuum zu
verstehen, aber als Typus, sondern eher in der genealogischen Betrachtung der
Subjektivitit der Moderne. Hinter dem Subjekt in unserer Kultur des Abendlan-
des sieht er die Kalkiile einer vitalistisch-rationalen Lebensmacht, die das Leben
einerseits heilig schreibt und gleichzeitig in einer ungekannten Dimension verfiig-
bar und dynamisierbar macht. Das humanistische Subjekt ist fiir beide — Jinger
und Foucault - lediglich eine Schimire, dahinter stehen Machtkalkiile eines Wil-
lens zur Macht iiber das vitale Leben. Auf der einen Seite steht genealogisch mit
Junger die metaphysische Gestalt des Arbeiters als Movens der Totalen Mobilma-
chung des Lebens, auf der anderen Seite mit Foucault steht hinter der Schimire
des Subjekts die biopolitische vitalistische Mobilisierung aller Lebenskrifte durch
ein souverines Machtkalkiil, das sich durch eine Innenwendung juridischer Ver-
und Gebote unsichtbar und somit noch effizienter gemacht hat.

Im Folgenden soll nun dieser Aspekt bei beiden Denkern untersucht werden.
Beide Analysen werden abgerundet durch ein kurzes Zwischenfazit. In einem letz-
ten Teil dieses Kapitels wird ein Gesamtfazit fiir die Konstruktion des Typus ange-
fugt.

10 Vgl ebd.,S. 22f
1 Ebd., S. 23.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

21


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

5.1 Das Subjekt als Schimare | - Michel Foucault
5.1.1 Der Mensch als Anker der modernen Rationalitat

1966 erscheint im franzdsischen Original Les mots et les choses, was wortlich iibersetzt
so viel wie sDie Worter und die Dinge« bedeutet. Die deutsche Ausgabe ist mit Die
Ordnung der Dinge iberschrieben. Nach seinen ersten zwei Archidologien Wahnsinn
und Gesellschaft und Die Geburt der Klinik, ging es Foucault um die grundsitzliche-
re Frage, woraus das Band besteht, das Worte und Dinge im Wissen der Moderne
zusammengehalten hat und bis heute zusammenhilt. Ausgangspunkt ist die Fest-
stellung, dass auch hinter den Humanwissenschaften Regelmifligkeiten stehen.
Ein System steht hinter den Forschungsergebnissen und den »Entdeckungen«. In
Die Ordnung der Dinge setzt Michel Foucault fort, was er zwischen Wahnsinn und
Gesellschaft und Die Geburt der Klinik entdeckt hat. Dass das Wissen in jeder Epo-
che grundlegenden Ordnungen unterliegt, welche sich jeweils in einer bestimmten
Grundkonfiguration der Worter und der Dinge zeigen. Foucault ging der Tatsache
nach, dass sowohl bei seinem Studium der Geschichte der Psychologie als positiver
Wissenschaft sowie der klinischen Medizin dieselben Regelmifiigkeiten und die-
selben zeitlichen und diskursiven Briiche aufzufinden waren. In der Ordnung der
Dinge kommt er nun zu folgendem Schluss:

»In einer Kultur, und in einem bestimmten Augenblick, gibt es immer nur eine
episteme, die die Bedingungen definiert, unter denen jegliches Wissen moglich

ist.«'?

Foucault erkennt — analog zu den Einteilungen in den vorherigen Archiologien -
zwei Briiche zwischen der >episteme« der Renaissance und der Klassik sowie zwi-
schen der der Klassik und der Moderne um das Jahr 1800. Wihrend das wissen-
schaftliche Denken der Renaissance auf dem Erkennen transparenter gott- und na-
turgegebener Ahnlichkeiten basierte, so war das Denken der Klassik geprigt von
komplexen Reprisentationen. Einer Interpretation der transparenten Zeichen in
der Renaissance folgt ein Zwang zum Ordnen der Natur durch Bezugnahme auf
mathesis und taxinomia. Dieses Ordnen fithrt zu den Disziplinen, welche sich auf
die Naturgesetze der Worter fokussieren, das taxinomische Tableau der Wesen
aufstellen (Naturgeschichte) und die Natur der Bediirfnisse erforschen (Analyse
der Reichtiimer).® Die Zeichen sind in der Klassik im Gegensatz zur Renaissance
nicht von Natur aus solche, sondern werden erst durch das Denken, durch den
Akt der Erkenntnis zu solchen. Die Ordnung durch mathesis und taxinomia (zu der

12 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archidologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp: Suhrkamp 2003, S. 213.
13 Vgl ebd., S.78-91.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

noch eine genetische Analyse hinzukommt), zieht sich durch die drei grofRen Wis-
sensgebiete, die Foucault anschliefend untersucht: die Klassifikation der Wesen,
die Theorie der Sprache und des Geldes und der Reichtiimer. Kernaussage der Ge-
geniiberstellung dieser drei Wissensgebiete der Klassik ist, dass die Ordnung der
Natur und der Reichtiimer die gleiche »Seinsweise« haben wie die Reprisentation
bei den Wortern. Das Denken in der Klassik folgt der Idee, dass die Worter

»ein Zeichensystem bilden, das so ausreichend privilegiert ist, daR, wenn es sich
darum handelt, die Ordnung der Dinge erscheinen zu lassen, die Naturgeschich-
te, wenn sie gut gebildet wird, und das Geld, wenn es gut geregelt wird, auf die
Weise der Sprache funktionieren. Was die Algebra fiir die mathesis ist, sind die
Zeichen und insbesondere die Worter fiir die taxinomia: Konstitution und eviden-
te Manifestation der Ordnung der Dinge.«'#

Die Sprache hat zwar ihre Unmittelbarkeit zu einer »natiirlichen Ordnung« ver-
loren und erscheint in der Klassik als System vereinbarter Zeichen, durch die ein
Sprecher eine Reprisentation nur ermdglichen will. Es handelt sich folglich um
eine Reprisentation, welche sich dessen bewusst ist, dass sie reprisentiert. Auch
wenn sich die Sprache ihrer Mittelbarkeit zur natiirlichen Ordnung bewusst ist, so
arbeitet Foucault doch sehr nachvollziehbar heraus, dass in der Klassik die Spra-
che selbst, mit den Regeln, welche die allgemeine Grammatik entdeckt, zum Stiitz-
und Ausgangspunkt fir den gesamten Raum des Wissens wird. Systeme der Geld-,
Handels und Naturgeschichte werden unter denselben Bedingungen moglich wie
auch die Sprache selbst. Alle empirischen Gebiete werden durch die Reprisentati-
on, welche Ausfluss der Sprache ist, determiniert. Dies wird sich mit dem Bruch
an der »Modernititsschwelle« um 1800 so deutlich verindern, dass man zwischen
den Wissensgebieten vorher und nachher nicht von einer hiufig angenommenen
Linearitit ausgehen kann.’S Foucault macht hier wieder sein archiologisches Den-
ken in Diskontinuititen stark.

»Philologie, Biologie und Politische Okonomie bilden sich nicht anstelle der all-
gemeinen Grammatik, der Naturgeschichte und der Analyse der Reichtiimer, son-
derndort, wo diese Wissensgebiete nichtexistierten [...]. Der Gegenstand des Wis-
sens im neunzehnten Jahrhundert bildet sich genau dort, wo die klassische Fiille
des Seins zum Schweigen gelangte.«'®

Diese klassische Fiille des Denkens gelangt nun in der modernen sepisteme« durch
eine neu aufkommende Historizitit zum Schweigen. Jedes Ding hat nun seine ei-
gene Geschichte. Das allgemeine Tableau der Klassik verschwindet und das Denken

14 Ebd., S. 255.
15 Vgl. ebd., S.114-164, S. 252-260.
16  Ebd.,S. 259.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Geschichte tritt in das Denken ein. In seiner Auseinandersetzung mit der Po-
litischen Okonomie, der Biologie und der Philologie zeigt Foucault, dass jeweils
das Eintreten einer vollig neuartigen Art »menschlicher Natur«, des Lebens und
der Geschichtlichkeit der Sprache die Gebiude der Reprisentation zum Einsturz
brachten. Es waren die Historisierung durch die die Arbeit, das Leben und die Sprache
als Quasi-Transzendentalien, die durch ihr Erscheinen zum Ende der einheitlichen
Tableaus fithrten.

Die Okonomie emanzipiert sich von der Analyse der Reichtiimer, welche sich
im klassischen Verstindnis im Tauschakt gegenseitig repriasentierten. Zur univer-
sellen Grofde wird der wesenhaft hinter allen Produkten stehende Schweif des Ar-
beiters, sein Kampf gegen den drohenden Hungertod und sein Leid als fatale Kraft.
Adam Smith fihrt in seiner Analyse des Tauschakts diese »transformierte, verbor-
gene, vergessene Zeit und Mithe«'” als universales Untersuchungsraster in die Oko-
nomie ein. Bei der Organisation der Wesen zerbricht die allgemeine taxinomia am
schieren Fakt, dass das Leben (von dem wir heute in der Biologie selbstverstind-
lich ausgehen, das jedoch in dieser Konfiguration bis zur Klassik nicht im Feld des
Wissens vorhanden war) auf dem Gebiet des Wissens seine Frist setzt. Die Na-
tur als ein homogener Raum der taxinomia verschwindet. In der Biologie folgt auf
die linguistische Zerlegung der Wesen mit der Anatomie eine tatsdchliche Zerle-
gung der Organe nach funktionalen Einheiten. Es entsteht im Tableau ein Bruch
in der Naturwelt, es entstehen Diskontinuititen zwischen den Arten. Das Leben
ist nicht mehr Teil der Ontologie, sondern wird zu einer Art mythischer Kraft am
Grunde der Geschichte. Es entsteht der Raum fiir ein Leben, das stets vom Tode
bedroht ist und sich den allgemeinen »Gesetzen des Seins« entzieht und sein ei-
genes Sein wird. Die Biologie ersetzt die Geschichtslosigkeit der Naturgeschichte
durch eine unendliche Geschichte des Lebens (bspw. Darwinismus). Die Ordnung
der Wesen wird zur Ordnung des Lebens bzw. zur Ordnung der Lebewesen. Wich-
tigstes Merkmal zur Ordnung ist nicht mehr ein dufleres, intelligibles Merkmal,
sondern die innere Organisation, die jeweiligen Funktionen der Organe und der
Korperteile fiir das Leben werden relevant.'®

Am wichtigsten erscheint die radikale Historisierung der Sprache selbst, wel-
che somit nicht mehr als privilegierter Stiitz- und Ausgangspunkt des Raums des
Wissens erscheinen kann. Die vergleichende Grammatik der Moderne stellt durch
den Vergleich verschiedener Sprachen heraus, dass Sprache nicht einfach nur ei-
ne Reprisentation ist, sondern Sprachen selbst Geschichte haben, jede eine eigene
Art der Bezeichnung entwickelt hat. Auch der Sprache kann man nicht »trauenc, es
wird zur Aufgabe, auch ihre »geheimen Aderungen« im sie aufgliedernden Raum

17 Ebd,S. 278.
18 Vgl ebd., S.322-341.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

und in ihrer Geschichte zu dekonstruieren.” Zur Bedingung einer Sprache wird
der »Geist« eines Volkes mit all seinen Erscheinungen heraufbeschworen. Die Spra-
che wird als autonome Organisation analysiert, wodurch mit einer allgemeinen
Grammatik gebrochen wird. Wihrend in der Klassik das Verb »sein« den Uber-
gang zwischen Denken und Sprechen sicherte, ist dieser Mechanismus seit dem 19.
Jahrhundert gebrochen. Die Sprache erhilt durch die Historisierung ihrer inneren
Organisation ihr eigenes, volkisches, mystisches Sein. Das fithrt zu einer intensi-
ven Nivellierung der Sprache. Denn wihrend in der Klassik jede Sprache eine Art
Diskurs war, der zwar nicht ein naturgegebenes Zeichen war, aber immer einen
notwendigen Versuch darstellte, die natiirliche Logik der Welt zu reprisentieren,
so wird die Sprache nun im 19. Jahrhundert zuriickgestuft zu einem Erkenntnis-
gegenstand.*®

»Die Sprache zu erkennen, heif’t nicht mehr, sich der Erkenntnisse selbst mog-
lichst stark zu ndhern, sondern heifdt lediglich, die Methoden des Wissens im all-
gemeinen auf ein besonderes Gebiet der Objektivitit anzuwenden.«*'

Doch die Sprache kann freilich nicht nur ein Objekt der Erkenntnis sein, sondern
ist zwingende Vermittlung jeglichen Wissens. Daher rithrt der Versuch, die Spra-
che in der Wissenschaft moglichst »rein« zu halten und eine Logik jenseits der
Sprache durch Zeichen zu entwickeln. Der Wahrheit des Diskurses ist seitdem ei-
ne »Falle« gestellt. Der Sprechende ist nicht mehr Herr iiber die Sprache, denn sie
funktioniert nach historischen Apriori, hat zu tun mit der Volkergeschichte, mit
historischen Traumata, derer man sich nicht mal bewusst sein mag. Der Mensch
muss die Sprache nutzen, welche jedoch eigentiimlichen Gesetzen folgt. Es liegt
auf der Hand, dass seit dem 19. Jahrhundert die Logik der Exegese, welche in
der Klassik nivelliert wurde, unter neuen Vorzeichen aufflammen musste. Marx’
Projekt ist fiir Foucault eine Exegese des Werts, Nietzsches Projekt eine Exege-
se grundlegender griechischer Begriffe usw. Der der Exegese zugrunde liegende
Konnex zu etwas Gottlichem nimmt Foucault in diesem Zitat sehr gut in den mo-
dernen Rahmen auf: »Gott ist vielleicht weniger ein Jenseits des Denkens als ein
bestimmtes Diesseits unserer Sitze.«*>

Seit der Modernititsschwelle um 1800 kann es kein Wissen mehr geben ohne
den Menschen. Im klassischen Denken gab es noch keinen Raum fiir den modernen
Menschen in der Sphire des Wissens. Der Mensch war durch die Gelehrsambkeit
mit der Natur verkniipft. Das Paradoxe an der neuen Wissensordnung mit ihren
schicksalhaften Quasi-Transzendentalien Arbeit, Leben, Sprache ist, dass sie den

19 Vgl.ebd., S.269-306.
20 Vgl.ebd, S.342-361.
21 Ebd, S.361.
22 Ebd, S.363.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Menschen als »dichte und urspriingliche Realitit, als schwieriges Objekt und sou-
verines Subjekt jeder méglichen Erkenntnis«*? benétigt. Wihrend in der Klassik
der Kreuzungspunkt zwischen dem Descart’schen ich denke und ich bin die Souveri-
nitit des Diskurses, der Sprache war, so befindet sich seit dem 19. Jahrhundert an
diesem Kreuzungspunkt der Mensch. Fiir Foucault ist die Modernititsschwelle er-
reicht, wenn der Mensch in seiner Endlichkeit zum Ausgangspunkt fiir das Denken
und die Wissenschaft wird. An die Stelle einer Metaphysik des Unendlichen be-
ginnt ein steter Versuch der Metaphysik der Arbeit, des Lebens und der Sprache.?*
Der moderne Mensch beginnt zu sein,

»alserim Zentrum einer Arbeit zu existieren beginnt, deren Prinzip ihn beherrscht
und deren Produkt ihm entgeht; als er sein Denken in die Falten einer Sprache
legt, die soviel dlter als erist, daf} er die durch die Insistenz seines Sprechens wie-
derbelebten Bedeutungen nicht beherrschen kann. [..] Die moderne Kultur kann
den Menschen denken, weil sie das Endliche von ihm selbst ausgehend denkt. [...]
Der sHumanismus< der Renaissance, der >Rationalismus< der klassischen Epoche
haben dem Menschen in der Ordnung der Welt wohl einen privilegierten Platz

geben konnen, sie haben jedoch den Menschen nicht denken kénnen.«*®

Die Selbstverstindlichkeit, durch die aus dem ich denke das ich bin folgte, ist seit-
dem verloren. Es stellen sich Fragen, die sich unergriindlich zwischen dem Denken
und dem Sein eingenistet haben: Bin ich wirklich die Sprache, deren Regeln mir
doch so unergriindlich sind, bin ich die Arbeit meiner Hinde, deren Produkte sich
mir entziehen, und bin ich das Leben, das ich doch nur eine so kurze Zeit von
der Natur geborgt habe? Das Ich ist zersplittert und wirft anthropologische Fragen
auf. Die Anthropologie iiberschattet jede Philosophie, denn jedes Denken scheint
aufler Kurs gesetzt und muss auf der Hohe der drei Quasi-Transzendentalien und
der Forschung in den Wissenschaften und Humanwissenschaften dariiber statt-
finden. Das erste Mal in der Moderne stellt sich die Frage nach dem Ungedachten
im Gedachten (cogito). Die Suche nach dem Hegel'schen Inhalt des an sich im fiir
sich konnte beginnen.?®

Die Anthropologie, das was der Mensch ist, wird zur Basis fiir jedes Denken.
Und jedes Denken wird zu einem gefihrlichen Akt, weil die Entscheidung dariiber,
was das Ungedachte im Gedachten ist, was die »urspriingliche« Natur des Men-
schen ist, immer zugleich eine politische Frage ist. »Noch grundlegender dringt das
moderne Denken vor in jene Richtung, in der das Andere des Menschen das Glei-

23 Ebd, S.375.
24 Vgl.ebd., S.367-384.
25 Ebd., S.384.
26 Vgl.ebd., S.384-395.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

che werden muR, das er ist.«*? Jedes Denken in der Moderne gibt sich sein eigenes
Gesetz, jede Philosophie hat ihre Anthropologie (oder vielleicht gar andersherum?),
die Frage nach gut und bose wird verlagert und erscheint als Frage tiber Essenz und
Bestimmung des Menschen. Der Mensch ist durch die Zeit zerrissen, er ist seinem
Ursprung, seiner Essenz gleichzeitig nah und dem Anderen, was er sein sollte auch
und somit dem Ursprung fern. Modernes Denken zeichnet sich fiir Foucault seit
dem 19. Jahrhundert dadurch aus, dass es nicht mehr auf einer Reprisentation
natiirlicher Ordnungen, sondern auf der Analyse von Seinsweisen des Menschen
versucht Wissen zu begriinden.?® Das Denken ist nun riumlich gegliedert, wih-
rend es in der Klassik zeitlich organisiert war.

Foucault spricht vom anthropologischen Schlaf, der die Philosophie seit dieser
sepistemes, seitdem der Mensch am Kreuzungspunkt des Wissens und des Den-
kens steht, fest im Griff hat. Die Sprache als souveriner Diskurs ist seit der Klassik
verschwunden und an ihrer Stelle steht — alles Denken und Wissen stabilisierend —
der Mensch in seiner dichten Materialitit, im Angesicht seines Todes.?® Ohne zu
denken, dass der Mensch ist, dass er eine bestimmte Seinsweise hat, gibt es kein
Denken mehr. Fiir Foucault erscheint die einzige Moglichkeit, die Philosophie, das
Denken zu befreien, in der Zerstérung jeglicher Anthropologie bis in ihre Grund-
festen und damit den Menschen, wie wir ihn seit dem 19. Jahrhundert kennen.

»[...D]as Ende des Menschen [ist] dagegen die Wiederkehr des Anfangs der Philo-
sophie. In unserer heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des verschwun-
denen Menschen denken. [...] Sie ist nichts mehr und nichts weniger als die Ent-
faltung eines Raums, in dem es schliefRlich moglich ist, zu denken. [..] [Allen,] die
nicht denken wollen, ohne sogleich zu denken, dafd der Mensch ist, der denkt, all
diesen Formen linker und linkischer Reflexion kann man nur ein philosophisches
Lachen entgegensetzen —das heifit: ein zum Teil schweigendes Lachen.«*°

Auch die Humanwissenschaften sind infiziert vom Menschen und miissen von ihm
gereinigt werden. Dies liegt an ihrer Konstruktion in der repisteme« der Moderne.
Die Humanwissenschaften, so fithrt Foucault aus, fiillen die Zwischenriume zwi-
schen den so basalen Feldern der Arbeit (Okonomie), des Lebens (Biologie) und der
Sprache (Linguistik) — sie sind die Vermittler, die die Entfernung zwischen dem

27  Ebd, S.396.

28 Vgl.ebd,, S.396-410.

29  Hier befindet sich eine Uberschneidung mit der Geburt der Klinik, in der Foucault Gber die
neue Anatomie Bichats schrieb: »Es ist von entscheidender und bleibender Bedeutung fiir
unsere Kultur, dafd ihr erster wissenschaftlicher Diskurs iber das Individuum seinen Weg
iber den Tod nehmen mufte.« Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des
arztlichen Blicks, Miinchen, 1973, S. 207.

30 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 412.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

27


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Sein des Menschen und der Moglichkeit seiner Erkenntnis auffiillen. Durch diese
Vermittlung zwischen den Quasi-Transzendentalien sind auch die Humanwissen-
schaften einer steten Gefahr der Anthropologisierung ausgesetzt und kénnen dar-
tiber hinaus in Foucaults Augen nie positive Wissenschaften sein. Es handelt sich
bei ihnen vielmehr um Reprisentationen von Leben, Arbeit und Sprache mit ihren
jeweiligen Methoden.>

Dieser Mensch ist nicht das »ilteste Problem der Philosophiex, er ist keine zu
jeder Zeit in der Geschichte transparente und somit historische Konstante. Fou-
cault argumentiert letztlich, dass der Mensch nichts anderes sei als selbst eines
dieser Dinge, welche aus einer diskursiven Praktik hervorgehen. Der Mensch ist An-
kerpunkt einer »episteme«< der Moderne, die ihrerseits auf Machtstrukturen basiert.
Das ist es, was Foucault uns sagen will. Um das Denken zu befreien, um aufierhalb
der hegemonialen Machtstrukturen zu denken, muss man Positivist sein und den
Menschen sterben lassen. Jede Wissenschaft, die vom Menschen, vom autonomen
Subjekt der Moderne ausgeht, stellt sich im Endeffekt in den Dienst einer kalten
Vernunft der Bourgeoisie und kann somit niemals fiir sich beanspruchen >objek-
tiv< zu sein oder widerstindig. Das Subjekt gibt es nicht an sich, sondern nur im Akt
der kithlen, einsperrenden und dressierenden Rationalitit der Moderne. Es kann
daher nicht als Basis des Politischen erscheinen, sondern muss ganz im Gegenteil
radikal kritisiert und eingehegt werden.

Auf diesen Erkenntnissen aus Die Ordnung der Dinge basiert Michel Foucaults
Tilgung des Subjekts durch die Methode der Archiologie, worauf diese Arbeit in
Kapitel 4 eingegangen ist. All die Instrumente der Archiologie, die Aussagen, die
Auferungsmodalititen, die Diskursformationen, die Infragestellung des Doku-
ments usw., sie alle dienen letztlich diesem Zweck: der Reinigung der Geschichte
vom Menschen, vom autonomen Subjekt, da in ihm eine Rationalitit der Moderne
verankert liegt, die sichtbar gemacht und umgangen werden muss, um »positivis-
tisch« zu arbeiten einerseits, aber auch um andererseits die emanzipative Dimen-
sion des Denkens sicher zu stellen.?>

5.1.2  Der Mensch als Produkt der modernen Disziplinarmacht

Foucaults Werk wird gerne in drei Teile unterteilt: in eine archiologische Phase, ei-
ne genealogische Phase und eine Phase der Ethik des Selbst. Philipp Sarasin betont
diese Einteilung in drei Phasen sehr.3? Seit Die Ordnung der Dinge befand sich Fou-
caults Denken in einem Spannungsfeld zwischen einer genealogischen Fragestel-
lung Nietzsches und einer strukturalistischen Antwort Mallarmés. Die genealogische

31 Vgl.ebd, S. 412-449.
32 Vgl. Foucault, Michel: Archdologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.
33 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg: Junius 200s5.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Fragestellung: Nietzsche fragte in seiner Philosophie fiir Foucault nicht nach gut und
bose, sondern danach, wer die Sprache besitze, also wer ihr Autor sei. Foucaults
Archiologie ist der Versuch, eine »Entfremdung« der Sprache vom Menschen mit
ihren diskursiven Formationen und Eigengesetzlichkeiten durch ihre >episteme«
und das Archiv theoretisch zu fassen. Nicht die Menschen besitzen die Diskurse
und kénnen frei iiber sie verfiigen, sondern Menschen sind in den Diskursen als
der grammatischen Struktur ihrer Kultur gefangen, die in ihrer ganzen Materia-
litdt einem diskontinuierlichen Gesetzeshorizont angehdren und deren materielle
Praxis letztlich die Subjekte in Gefangenschaft halten. Hierin liegt der schon in der
Einleitung beschriebene Unterschied zwischen Nietzsches und Foucaults Methode:
Letzterer versucht eine weitergehende Reinigung unseres Denkens vom Subjekt.
»Wer besitzt die Diskurse?«, miisste man Nietzsches Frage aktualisieren. Die Ant-
wort ist klar: fiir Foucault sicherlich nicht die Subjekte (siehe Kapitel 5.1.2). Wer
oder was dann?

Die strukturalistische Antwort auf diese Frage liefert fur Foucault in seiner ar-
chiologischen Phase Mallarmé: Das Wort in seiner »unendlichen Vibration« sei es,
das spreche.3* Also zeitlose Gesetze der Sprache, ihr Hang zur Metonymie, was
Jacques Derrida die differdnce und die Spur nennen wiirde,> das ist es, was die Ge-
setze der Diskurse ausmache und die Menschen in ihrer Knechtschaft des logos der
Moderne halte. Das Riderwerk der Unterdriickung in der Moderne ist struktura-
listisch betrachtet Ausfluss der Herrschaft eines logos, das uns vermittels unserer
Sprache beherrscht.

Doch diese Antwort, die Foucault selbst bei Mallarmé findet und er mit den
Strukturalisten seiner Zeit teilt, stellt er zunehmend infrage. Schon Ende der
1960er Jahre holt thn immer wieder das Problem ein, dass die Fragestellung
Nietzsches die Mallarmésche Antwort iiberschief3t. In der Archdologie des Wissens
formuliert Foucault klar in Abgrenzung zum Strukturalismus, dass ein Festhal-
ten an einem zeitlosen logos, das tiber Jahrhunderte hinweg stabil bleibt, einer
Essenzialisierung und einer Vorstellung einer >Notwendigkeit< der Geschichte
Vorschub leiste, welche die radikal emanzipatorische Fragestellung Nietzsches
nicht annihernd erkenne. In seiner spiten Archiologie setzt Foucault zunehmend
auf eine Art Positivismus, eine Art Materialitit der Diskurse und ihrer Regeln, die
sich durch Revolutionen und andere grofie Einschnitte stets verindern konnen.
Vollig losen kann er sich von dem strukturalistischen Ansatz letztlich auch nicht.
Und ein machttheoretischer, genealogischer Uberschuss der Frage von Nietzsche
bleibt bestehen. Es bleibt die Frage nach den Machtverhiltnissen und Macht-
techniken in einer Gesellschaft offen, auf die Foucault in seiner archiologischen

34  Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
Frankfurta.M., S.370.
35  Vgl. Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

219


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Phase nicht direkt eingeht, ebenso wenig wie auf die Beziehungen zwischen
sozio-6konomischen und diskursiven Formationen. Nach 1968 radikalisiert sich
Foucault und versucht gar nicht mehr, seine Archiologie zu reformieren oder
um diese Punkte zu erginzen, sondern beginnt mit seiner ersten Genealogie in
Uberwachen und Strafen von einem ganz neuen Punkt aus. Er sucht nach der »genea-
logischen Modernititsschwelle«, anhand derer er eine Machtanalytik entwickeln
kann.3® Konkret heifdt das, dass die positivistische Deskription und Analyse der
Diskurse, welche die Archiologie ausmachten, in den Hintergrund geraten und
zunehmend eine Rekonstruktion der Machtordnung hinter Diskursen durch eine
Genealogie in den Vordergrund riickt. Die Archiologie wird zum Instrument der
Genealogie degradiert. Foucault geht es um die Aufdeckung einer zunehmend
normalisierenden Machttechnik, die anhand kaum merklicher Instrumente und
Institutionen eine »total verwaltete Welt« geschaffen hat. Neben der Psychiatrie,
die Foucault schon analysiert hat, ist auch das Gefingnis fir Foucault Ausdruck
einer »total verwalteten Welt, in der Staat und Gesellschaft selbst grofie Anstalten
sind, in der die Regierenden die Psychologen sind und das Volk der Patient ist.3”
Es geht Foucault zunehmend um hinter den Institutionen liegende Machtstruk-
turen und den Ubergang zwischen Machtstrukturen. Noch konkreter beschreibt
es Maria Muhle in ihrem Buch Eine Genealogie der Biopolitik. Sie deutet darauf hin,
dass Foucault in seinen Machtanalysen post-souverine Machtformen analysiert,
welche jedoch trotzdem als Beherrschungsmechanismen funktionieren. Es geht
ihm also um Strukturen, welche nicht mehr auf souveriner Repression und Gewalt
basieren und trotzdem Beherrschung und Ausbeutung bedeuten.3® Den konkreten
Ubergang von der souverinen Macht hin zur Disziplinarmacht, von der feuda-
len Gesellschaft hin zur Normalisierungsgesellschaft, diesen erliutert Foucault
anhand der Genealogie des Gefingnisses. Die Macht ist in Foucaults Denken
eingetreten, und doch war sie von Beginn an vermittels der Nietzscheanischen
Fragestellung — so Sarasin — vorhanden.

Durch diese genealogische Verschiebung in Uberwachen und Strafen bekommt
Foucaults Anti-Humanismus eine ganz neue Wendung, die fiir meine Arbeit hier
sehr entscheidend ist. In Die Ordnung der Dinge und in der Archiologie des Wissens
speist sich seine Kritik am Humanismus aus dem Versuch, die Philosophie aus dem
anthropologischen Schlaf zu erwecken. Die Humanwissenschaften und der von ihnen
konstruierte Mensch des Humanismus erscheint in seiner dichten Materialitit als
Antwort auf quasi-transzendentale Krifte, die ihn und den Verlauf der Geschichte
zu determinieren scheinen. Fiir eine radikal-befreiende Philosophie ist hier kein

36  Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2005, S.125-131.

37  Vgl.ebd.

38  Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und
Canguilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013, S. 253.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Platz mehr.?® So plidiert Foucault fiir seine Archiologie auf eine Dezentrierung
des Subjekts, das nicht als souveriner Autor der Diskurse, der Geschichte im Gan-
zen erscheinen diirfe. Denn dieses Festhalten am Konzept des souverinen Sub-
jektes fithre zu Determinismus und einem Einfallstor fiir das logos in die Analyse
und verhindere eine Wissenschaft von den Diskursformationen, die eigenartigen
Regeln und Beziehungen folgen und sich selbst in ihrer eigenen Materialitit als
Praxis schaffen.*® In Uberwachen und Strafen bekommt seine Kritik am Humanis-
mus eine ganz neue Wendung. Aufgrund der machttheoretischen Perspektive, die
er nun einnimmt, wird es ihm moglich, sozio-6konomische Prozesse der Moderne
mit dem diskursiven Auftauchen des Menschen im Wissensfeld des Humanismus
in Verbindung zu bringen. Die Ausrichtung der Macht auf die Dressur erscheint
nun in einem komplexen Macht/Wissen-Feld als logische Folge einer neuen post-
souverinen Macht, die sich positiv und nicht mehr nur negativ-repressiv-drohend
auf das Leben bezieht. Mit dem neuen Wissen iiber den Menschen dndert sich zeit-
gleich auch die Macht und die Art der Ausbeutung. Das ist letztlich die These, die
hinter allen machtanalytischen Schriften des Michel Foucault steht. Erster Schritt:
Ubergang von der souverinen Repression des Untertanen-Kérpers zur Diszipli-
nierung des mechanischen Korpers hin zur biopolitischen Regulation des Korpers
als Teil einer global zu steuernden Bevélkerung als einem natiirlichen Milieu.*!
Nun zum ersten Schritt: Anhand von Institutionen, die in der Folge noch niher
beschrieben werden, und einer Disziplin, auf die ebenso noch eingegangen wird,
entsteht ein materiell dichter Mensch mit einer Seele, derer er nicht Herr ist, son-
dern die einerseits gezeichnet ist von tiefen quasi-transzendentalen Kriften und
andererseits abhingig von einer Macht. Eine entscheidende dieser Institutionen,
durch die Kérper dressiert werden, ist das Gefingnis. Foucault schafft es auf eine
spektakulire Art und Weise, die Geschichte des Gefingnisses zu verbinden mit der
Geschichte des Menschen in der Moderne. Die Seele erscheint als Effekt von Indivi-
dualisierungsprozessen der Disziplinarmacht, wie etwa der Zelle in Gefingnissen
oder der allgegenwirtigen Priifung in Schulen oder Kasernen. Also die Seele als
Effekt von Institutionen und Machtverhiltnissen; und somit schon immer etwas
>uns selbst« Fremden.

»Der Mensch, von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man einladt, ist
bereitsin sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tieferistals er. Eine>Seele«
wohnt in ihm und schafft ihm eine Existenz, die selber ein Stiick der Herrschaft

39  Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

40 Vgl. Foucault, Michel: Archdologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

41 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und
Canguilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013, S. 203-246.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

¥l


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ist, welche die Macht lber den Kérper ausiibt. Die Seele: Effekt und Instrument
einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefiangnis des Korpers.«*?

Das, was uns als unser Intimstes erscheint, ist — so argumentiert Foucault — Ergeb-
nis einer jahrzehntelangen Bearbeitung unserer Kultur durch ein neues Regime,
das sich zwischen Macht und Kérper etabliert hat. Und hier erweitert der genealo-
gische Foucault die Humanismus-Kritik des archiologischen Foucaults, da er die
»Seelenapparate«, wie er sie zuvor nennt, nun konkret mit machtvollen Prozes-
sen und Institutionen einer Gesellschaft verkniipft. Die Gesellschaft, der Souve-
rin und der Staat erweitern nun das bisherige Denken Foucaults. Foucault geht
es um eine »politische Okonomie des Korpers«, eine Betrachtung aller Struktu-
ren und Prozesse einer Gesellschaft, die den menschlichen Kérper durch verschie-
dene Prozesse besetzen und unterwerfen, indem sie ein Wissensobjekt aus ihm
machen. Es ist klar, dass aus dieser Perspektive Strafpraktiken nicht Folge einer
bestimmten Rechtstheorie sind, sondern Folgen einer solchen politischen Okono-
mie. Der radikale Wandel zwischen der Marter und der Disziplin erscheint somit
nicht als Siegeszug des Humanismus, sondern die Abschaffung des Schafotts und
der 6ffentlichen Martern folgte einer neuartigen Macht, die das Schwert, das iiber
dem Volke schwebt, ibertiincht und nicht durch Terror, sondern durch Disziplin
auf die Korper wirkt.** Hintergrund ist die Analyse Foucaults, dass die schlimms-
ten Formen der Marter (er bringt das Beispiel der fiirchterlichen letzten in Frank-
reich praktizierten Vierteilung des Kénigsmorders Damiens an) abgeschafft wur-
den und durch total disziplinierende, aber korperlich nicht versehrende Gefingnis-
Strukturen ersetzt wurden. Foucault widerspricht der landliufigen Vorstellung,
dass die Abschaffung der korperlichen Rachejustiz des Souverins etwas mit einem
zunehmenden philosophischen Humanismus zu tun habe. Sondern eine neue in-
nere Okonomie der Macht, eine Macht, die nicht mehr wie die alte souverine Macht
negativ, abschopfend-repressiv funktioniert, sondern eine positive Macht, die die
Nutzkraft der Korper ihrer Untertanen vervielfachen will, darf ihren Untertanen
nicht mehr mit dem Terror kérperlicher Entstellung drohen. Genau wie bei dem
Gladiatoren-Beispiel von Paul Veyne (siehe Kapitel 4.1.3), bei dem der Hirten-Konig
natiirlich im Rahmen seines Diskurses anders handelt als der Kindsvater-Kénig,
so verhilt es sich auch in diesem Falle. Neu ist lediglich in dieser genealogischen
Phase die Fokussierung auf die Okonomie zwischen Macht, Kérper und Wissen.
Die alte Rachejustiz basierte seit dem 16. Jahrhundert auf dem Grundprinzip
der Inquisition: der autoritativen Befragung, der Feststellung der Wahrheit des
Verbrechens und der Bestimmung der dafiir vorgesehenen Strafe. Die Erkenntnis

42 Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2019, S. 42.
43 Vgl.ebd,, S. 40-92.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

des Verbrechens, des Verantwortlichen und der Gesetze, die in diesem Fall gelten,
erlaubten es, Urteile auf einer Wahrheit zu begriinden. Seit dem Ende des 18. Jahr-
hunderts geht es nun bei der Strafe zunehmend um ganz andere Wahrheiten, die
einer anderen Frage folgen und véllig anderen Ebenen angehéren als der nach der
Tat, des Verantwortlichen und des Gesetzes:**

»Was ist denn eigentlich diese Tat, was ist dieses Gewaltverbrechen oder dieser
Mord? Welcher Ebene oder welchem Bereich ist die Tat zuzuordnen — Wahnge-
bilde, psychotische Reaktion, Augenblick der Verwirrung, Perversitat? [..] Nicht
mehr einfach: >Welches Gesetz sanktioniert dieses Vergehen?, sondern: >Welche
MaRnahmen sind die angemessensten? Wie a3t sich die Entwicklung des Indivi-
duums voraussehen? Auf welche Weise wird es am sichersten gebessert werden

kénnen?«®®

Ein ganzes System an Abschitzungen und das Ziel der Besserung schleicht sich
in die inquisitorische Logik der autoritativen Befragung ein. Obwohl durch das
neue, revolutionire franzdsische Strafgesetzbuch ausdriicklich verboten (denn
Wahnsinn galt als Ausnahme von der Strafe), hat sich der Wahnsinn im Metier
der Strafjustiz eingenistet.46 Jedes Strafverfahren wird zu einer Abschitzung,
inwiefern Wahnsinn, Teilwahnsinn, kurzzeitige Wahnreaktion als »mildernder
Umstand« einfliefen sollte. Strafe und Wahnsinn schliefRen sich nicht mehr aus,
sondern unterwandern sich gegenseitig. Der inquisitorische Dualismus zwi-
schen Schuld und Unschuld, wird horizontal perforiert durch eine neue Dualitit
zwischen Wahnsinn und Zurechnungsfihigkeit, zwischen Pathologischem und
Gesundem, oder kurz gesagt: zwischen normal und anormal. Wieso braucht es
diese Abschitzungen? Um das zu verstehen, muss man dies vom Ziel her verste-
hen.#” Die alte Strafjustiz stellte ein System der Rache des Souverins dar, denn
jede Straftat wurde als ein Versto? gegen das Gesetz des Souverins und somit als
Straftat gegen den Souverin konstruiert. Es galt:

»Injedem Vergehen steckt ein crimen majestatis, und auch im geringsten Verbre-

cher noch ein kleiner potentieller Kénigsmorder.«*

44 Vgl.ebd,S. 29.

45  Ebd.

46  Foucault bringt hier vor allem in seiner Vorlesungsreihe ausfiihrlich die Entwicklung des
psychiatrischen Gutachtens im Strafprozess an. Damit, so seine These, entstand eine zuneh-
mende gegenseitige Unterwanderung der Logik des Juridischen mit des Wahnsinns. Fou-
cault, Michel: Die Anormalen Vorlesungen am Collége de France 1974-1975, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2003.

47 Vgl Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiangnisses, Frankfurta.M.:
Suhrkamp 1976, S. 29ff.

48 Ebd.,S.71.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

223


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dieses Motiv der Rache des Souverins passt zu einer Zeit, in der der Einzelne und
sein Korper keinen Arbeitskraft-Wert haben und fiir die der Tod durch Epidemien
usw. sowieso allgegenwirtig war. Die Grisslichkeit der Strafe war zugleich Vollzug
einer inquisitorisch festgestellten Wahrheit als auch die Selbstvergewisserung ei-
ner Macht, die keinen Hehl daraus machte, sich nach Belieben an den Kérpern aus-
zulassen und sich in den »Blutfesten« selbst steigerte und feierte. Es handelt sich -
im Gegensatz zu heute — um eine Artikulation zwischen Macht und Wissen, die
»mangels einer liickenlosen Uberwachung ihre Bekriftigung in aufsehenerregen-
den Kundmachungen sucht; einer Macht, die an rituellen Ausbriichen ihrer Uber-
macht neue Kraft schopft«.*® Thr gegeniiber steht eine neue Verkniipfung zwischen
Macht und Korper, die sich human geriert, weil sie den unterworfenen, gelehrigen
Korper als Humankapital in Beschlag nehmen will. Waren paradigmatisch gesehen
bei der Rache des inquisitorischen Souverins die Zielscheiben der Kérper und ein
Volk, das terrorisiert werden sollte, so sind es nun vor allem die »Seele« und eine
produktive Gesellschaft, deren Unterwerfung durch Dressur sicherstellen soll, dass
die Korper gelehrig und niitzlich sind. Es ist eine Macht, die sich auf andere Art als
zuvor des Korpers bemichtigt. Eine Macht, die ihn unterwirft, indem sie ihn durch
Milde iiberhdht, ihn durch Rechte schiitzt, ihm gegeniiber das Schwert nicht mehr
verwendet, sondern ihn dressiert, ihn beinah industriell normiert und sich seiner
Produktion ermichtigt. Der zunehmende Humanismus als rechtsphilosophische
Denktradition, von dem die Historiker erzihlen, ist nicht Ausgangspunkt fiir ei-
ne neue Milde der Strafen, sondern dieser Humanismus selbst ist Ergebnis einer
neuen Art der Artikulation zwischen Macht und Wissen und einer neuen Souve-
ranitit, die eher von der Dividende der Dressur des Korpers als von der riuberi-

t.5° Foucault erweitert also seinen

schen Abschépfung des Feudalismus geprigt is
Anti-Humanismus um die Perspektive der Macht. Der Mensch taucht nicht nur
als entscheidender Knotenpunkt des Wissens auf in einer von Historizitit geprig-
ten Wahrheitsékonomie, dieser »episteme« der Moderne, sondern zugleich ist der
Mensch als Macht/Wissen-Korrelat einer Macht zu verstehen, welche eher dressie-
rend auf den Kérper wirke, als dass sie abschopft.

Michel Foucault analysiert in Uberwachen und Strafen den Diskurs der franzdsi-
schen Strafreformer im 18. Jahrhundert. Grundlegend ist ihre Kritik an der Schwi-
che der Gesetze. Die Rachephantasien des Monarchen gingen ja einher mit weiten
Feldern der Delinquenz, welche nach den Lettern des Gesetzes verboten waren, je-
doch nicht verfolgt wurden. Das Besondere an dieser souverinen Okonomie war
die Arbitraritit. Viele Aristokraten, Bekannte des Konigs usw. konnten Ausnah-
men erwirken — und gleichzeitig gab es vom Volk erkimpfte Sonderrechte, die de
jure unter Strafe standen, jedoch de facto nicht geahndet wurden. Vor allem ging es

49 Ebd, S.74.
50 Vgl.ebd, S.30-92.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

hier um soziale Absicherungssysteme, wie etwa die Erlaubnis fiir das arme Volk, in
furstlichen Forsten Holz fiir den Eigenbedarf zu schlagen oder den Schleichhan-
del an Hifen. Viele sich iiberkreuzende Rechtsinstitutionen und Ausnahmen sowie
die Moglichkeit der Straffreiheit aufgrund persénlicher Verstrickungen fithren fiir
die Reformer zu Ineffizienz und Kiuflichkeit. Der Traum der Reformer ist keine
mildere Strafe aus humanitiren Griinden, sondern eine universale Okonomie der
Bestrafung, eine, die liickenlos die Gesellschaft durchkimmt und penetriert.>* Der
dauerhafte »Ausnahmezustand« ist das grofite Feindbild der Reformer, sie wiin-
schen sich in gewisser Weise eine totale« Strafjustiz, die jeglichen Lebensbereich
durchkreuzt und universale Giiltigkeit sogar gegen die Familie des Fiirsten haben
wiirde. War im monarchischen System jede Straftat ein potenzielles crimen maje-
statis, so ist fiir die Reformer jede Ubertretung gegen geltendes Recht ein crimen
societatis. Geschiitzt werden muss die Gesellschaft vor den Delinquenten — ihr Pro-
jekt ist eine Verteidigung der Gesellschaft gegeniiber »inneren« Gefahren der Gesell-
schaft selbst. Diese Verschiebung auf die Verteidigung der Gesellschaft gilt es fiir
Foucault detaillierter zu betrachten. Denn diese Wendung gegen die Gesetzwid-
rigkeiten ist nur vor dem Hintergrund einer zunehmend entstehenden Bourgeoi-
sie zu verstehen, die ihre Macht absichern will. Es ist daher kein Wunder, dass
die Gesetzwidrigkeiten des einfachen Volkes am stirksten in den Fokus geraten.
Eine zunehmend kapitalistische Gesellschaft lief Toleranzriume im Bereich der
Eigentumsdelikte wegfallen und im Interesse der Kapitalakkumulation und der
Produktionsverhiltnisse kommt ein Strafsystem auf, das alle kleinen Verstof3e bis
ins Letzte ahndet. Die Hirte der Strafe ist nicht von erster Prioritit, sondern eine
universale Gewissheit, dass auf jedes Vergehen eine Strafe folgt.>*

Wihrend das Ziel der Strafe im Ancien Régime die Rache des Fiirsten und
bei der Marter ganz konkret die fiir jeden sichtbare Demonstration einer brutalen
Macht war, die von ihrer Ausdehnung her jedoch insuffizient und nicht allmichtig
war, so spiegelt sich im Denken der Reformer eine neu entstehende Macht wider,
die in alle Winkel der Gesellschaft ausstrahlt und Exempel statuiert. Anstelle der
Rache erscheint das Strafexempel. Nicht die konkrete Tat muss gericht werden,
sondern nachfolgende Taten miissen durch eine der Gefahr der Nachahmung/Wie-
derholung angepasste Strafe verhindert werden.>?

»Das Strafexempel ist nicht mehr ein Manifestationsritual, sondern ein Verhin-
derungszeichen. Mit dieser Technik der Strafzeichen [..] wollen die Reformer der
Strafgewalt ein 6konomisches, wirksames und auf den gesamten Gesellschafts-
korper auszuweitendes Instrument an die Hand geben, mit dem sich alle Verhal-

51 Vgl.ebd, S.95-105.
52 Vgl.ebd,, S.111-120.
53  Vgl.ebd.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

225


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

tensweisen kodifizieren lassen und folglich auch der gesamte diffuse Bereich der
Gesetzwidrigkeiten reduzieren [af3t.>*

Im Gegensatz zur Strafgewalt des Ancien Régime verschiebt sich das prioritire
Strafziel weg vom Korper, hin zur Seele. Die Gewalt wirkt auf etwas, das im Kor-
per »lebt«, und dies tut es nur vermittels des Kérpers. Das Ideal, das die Strafrefor-
mer im Kopf haben und zu dem es so nie kommen wird, basiert auf der Vorstellung
des Strafschauspiels, das eine total gesetztreue Gesellschaft hervorruft einfach nur
durch ein universales Zeichensystem, das jedem Gesellschaftsmitglied klarmacht,
dass jede Gesetzesiibertretung sicherlich zu einer klar kalkulierten Strafe fithrt, die
die Gesetziibertretung dkonomisch fir den Einzelnen nicht mehr sinnvoll erschei-
nen lisst. Die Zielscheibe der Strafe sind somit die Vorstellungen und Gefiihle des
Subjekts, kurzum: seine Seele.>® Es geht

»um ein Spiel von Vorstellungen und Zeichen, die diskret, aber mit zwingender
Gewifsheit im Geiste aller zirkulieren. Nicht mehr der Kérper, sondern die Seele,
sagte Mably. Nun wird sichtbar, was unter sSeele< zu verstehen ist: das Korrelat einer
Machttechnik. Man gibt den alten Bestrafungs-Anatomiencden Abschied.«*®

Die Reformer wiinschten sich also Strafschauspiele, welche jeweils angepasst wi-
ren an die Folgen der Straftat fir die Gesellschaft. Hierzu — das fithrt Foucault sehr
ausschweifend aus — kommt es nicht. Aus pragmatischen Griinden wird sich die
aus dem angelsichsischen Sprachraum stammende Institution des Gefingnisses
durchsetzen. Es folgt eine Art der industriellen Normierung der Strafe. Trotzdem
bleibt eines festzuhalten: Es kommt, wie die Reformer es forderten, zu einer Strafe
auf der Ebene der Seele und in Verteidigung der Gesellschaft. Durch diese grofie
Einkerkerung, wie sie Foucault nennt, weil nun sprunghaft Millionen Menschen
inhaftiert werden, wird das Verhalten der Menschen zum Homo oeconomicus hin
modernisiert. Die grof3e Inhaftierung: eine grofie Umerziehung im Namen der Ge-
sellschaft.”” Was bedeuten diese neuen Gefingnisse konkret? Fiir Foucault sind
sie — mit den aufkommenden modernen Kasernen und den Entwicklungen in den
staatlichen Schulen - die disziplinarischen Institutionen, welche es fiir Foucault
begriinden, ab dem Beginn des 19. Jahrhunderts von einer Disziplinargesellschaft
zu sprechen. Foucault erliutert die Funktionsweise der Gefingnisse: Harte Arbeit,
teilweise Isolation und ein riesiger Apparat, der ein schriftliches Wissen iiber das
Individuum festhilt, sind die Kennzeichen dieser neuen EinschliefSungs-Apparate.
Das Wissen, die Vernehmungsprotokolle, die Aufzeichnungen von Gespriachen mit

54  Ebd., S.120.
55 Vgl.ebd., S.120-129.
56  Ebd., S.129.
57  Vgl.ebd., S.130-160.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Wirtern, Psychologen usw. spielen eine essenzielle Rolle, da anhand ihrer der Er-
folg der Verhaltensinderungen und der Erziehung gemessen werden kann. Das
Gefingnis wird zu einem riesigen Wissensapparat. Die Reformer wollten mit dem
Strafschauspiel eine Verteidigung der Gesellschaft vor denjenigen, die aus dem
Gesellschaftsvertrag ausgebrochen sind. Diese wollten sie wieder erziehen zu voll-
wertigen Rechtssubjekten. Das Gefingnis, das sich nun mit all seinen Instrumen-
tarien entwickelt, zielt jedoch nicht auf ein wiederherzustellendes Rechtssubjekt,
sondern auf die Manipulation des Individuums zu einem Gehorsamssubjekt! Dar-
in besteht Foucaults Pointe. All die Reformgedanken, die seit zweihundert Jahren
die immer selben Forderungen aufstellen (Resozialisierung, rechtsstaatliche Ab-
schreckung, Vermeidung von Straftaten), gehen vom reformerischen Gedanken des
Rechtssubjekts aus, das wiederhergestellt, das resozialisiert werden muss und ei-
ner Gesellschaft, der die Gesetzwidrigkeiten durch die reine Vorstellungskraft ab-
erzogen werden miissen. Das alles im Rahmen des Gesellschaftsvertrages und mit
einer gewissen Empfindsamkeit, einer Vorstellung der Menschenwiirde als Schran-
ke jeglicher Strafe. Was jedoch fiir Foucault bei jeder Strafreform-Diskussion bis
in die heutigen Tage strukturell iilbersehen wird, ist, dass sich eine Institution mit
einer ganz anderen Schwere, mit einer ganz anderen Zielsetzung in diese Straf-
reform gegen die Martern eingeschlichen und die Macht vollends an sich gerissen
hat: das Gefingnis. Die Gravitationskraft des Gefingnisses zieht das ganze Straf-
system in eine andere Richtung. Ihr Ziel sei zwar auch die Besserung, so wie beim
Strafschauspiel der frithen Reformer, doch keine Besserung als Rechtssubjekt ei-
nes Gesellschaftsvertrags. Ihr geht es um Gehorsam per se, um das Gefiigigmachen
des Korpers schlechthin, ohne Schranke, ohne Autonomie der Menschenwiirde, um
das Phantasma der totalen Kontrolle des menschlichen Kérpers durch die Mani-
pulation seiner Seele.*®

Foucault kommt im weiteren Verlauf von Uberwachen und Strafen zur Ausformu-
lierung der genauen Bestandteile dieser Disziplinar-Institutionen und ihrer Me-
chanismen. Es geht um die zunehmend peinlich genaue Kontrolle iiber die Anato-
mie und Physiologie des Korpers und die Ausnutzung ihrer inneren Krifte durch
das richtige Anordnen, das In-Reihe-Schalten mehrerer Kérper in Zeit und Raum.
Es geht um die feste Verortlichung durch Parzellierungen, um die Konstituierung
von Mensch-Maschinen-Komplexen in der Kaserne und v.a. in der Fabrik. Ziel der
disziplinierenden Macht ist es, jede Regung des Kérpers zu normieren und so effi-
zient wie moglich in den produktiven Gesamtzusammenhang einzuspannen. Das
Gefingnis erfillt hierbei eine korrigierende und eine in diesen Zusammenhang
wiedereingliedernde Funktion.*® Eine abschépfende Macht der Vormoderne wird
nicht durch eine ausbeutende neue Macht ersetzt, sondern durch eine, die das

58 Vgl.ebd,, S.160-172.
59  Vgl.ebd,, S.192-201.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

227


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Individuum perfekt in einen Produktionsapparat einfiigt. Der entscheidende Cha-
rakter der Disziplinarmacht liegt in der Synthese mit dem Apparat. »[E]s geht ihr
[der Disziplinarmacht, Anm. N. A.] weniger um Ausbeutung als um Synthese, we-
niger um Entwindung des Produkts als um Zwangsbindung an den Produktions-
apparat.«®° Die Individualitit, welche der Disziplinarmacht entspricht, ist analy-
tisch (sie dekonstruiert den Menschen anatomisch und physiologisch und rekon-
struiert ihn in einem Produktionsapparat), sie ist zellenférmig (das Individuum
kann sich also nur in den vielfiltigen EinschlieRungen durch die Disziplinarinsti-
tutionen reflektieren und selbst erkennen) und ist dariiber hinaus auch natiirlich
und organisch (die Machttechniken erzwingen nichts, das dem Kérper von seiner
Anlage her vollig fremd ist, sondern dressieren eine bestimmte Seite). Das bedeu-
tet somit, dass fiir Foucault unser abendlindisches Individuum, auf dem so viele
politische Hoffnungen der Emanzipation und der Liberalismen ruhen, dass dieses
auch Ausfluss einer Disziplinarmacht ist, einer Macht, die auf totalem Gehorsam
in Institutionen liegt. Auch wenn Foucault diese in Uberwachen und Strafen am Ge-
fingnis zeigt, so macht er doch klar, dass das erste Experimentierfeld dieser Macht
das Militir war — die rasche Ausbreitung weiterer Institutionen, die unser Abend-
land so gepragt haben (Gefingnis, Psychiatrie, Schule, Fabrik usw.) ist somit als
Ausweitung eines dezidiert militirischen Disziplin-Modells zu verstehen. Unsere
heutigen demokratischen Gesellschaften erzihlen stets das Narrativ des zuneh-
menden Liberalismus und Humanismus der Geschichte, aus dem sie entsprungen
seien, doch genealogisch und positivistisch betrachtet, ist eine entscheidende Ba-
sis unserer Gesellschaften das militirische Phantasma der total kontrollierten und
dressierten Korper. Das Individuum, von dem wir im politischen Bereich spre-
chen, ist eine Dublette. Seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert ist das Individuum
als naturalistischer Triger von Rechten, also als Rechtssubjekt ununterscheidbar
vom zugleich total disziplinierten, total gehorsamen und total dressierten Indivi-
duum. Dies ist fir Foucault ein innerer Widerspruch unserer Gesellschaften, der
vollig unterbelichtet ist.

»Der Traum von einer vollkommenen Gesellschaft wird von den Ideenhistorikern
gern den Philosophen und Rechtsdenkern des 18.Jahrhunderts zugeschrieben. Es
gab aber auch ein militdrisches Traumen von der Gesellschaft; dieses berief sich
nicht auf den Naturzustand, sondern auf die sorgfiltig montierten Rider einer
Maschine; nichtaufeinen urspriinglichen Vertrag, sondern auf dauernde Zwangs-
verhiltnisse; nicht auf grundlegende Rechte, sondern auf endlos fortschreitende
Abrichtungen; nicht auf den allgemeinen Willen, sondern auf die automatische
Gelehrigkeit und Fiigsamkeit.«®'

60 Ebd., S.197.
61 Ebd., S. 219.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Das Individuum ist Ergebnis einer Macht, die normierend auf den Koérper wirkt
und gleichzeitig das Anormale ausschlieRt. Das Paradoxe ist, dass die Individua-
lisierungsmafinahmen vor allem denjenigen gegeniiber mit aller Hirte ausgefithrt
werden, die nicht normal sind. Die Irrsinnigen, die Wahnsinnigen, die Delinquen-
ten, die Kinder, die Perversen usw. sind die vordergriindige Zielscheibe dieser
Macht. Geboren wurde das moderne Individuum bzw. der moderne Mensch fiir
Foucault in den unspektakulir trégen Archiven der Institutionen der Moderne,
in denen die neuen Zwinge gegen den Korper, das Verhalten und die Gesten der
Anormalen ausgearbeitet wurden. Auf dieses Paradox deutet Folgendes hin: Je un-
terworfener das Individuum ist, desto mehr Wissen wird durch die Beobachtung
iber es im Archiv angehiuft. Hatte das Geschriebene jahrhundertelang eher nach
dem Credo funktioniert: je michtiger, desto sichtbarer, desto mehr wird tber ihn
geschrieben, so kehrt sich dies nun um. Die Randexistenzen sprengen plétzlich die
Archive, also die Anormalen, die Wahnsinnigen und die Verbrecher sowie die Kin-
der, die noch nicht normalisiert wurden. Je direkter der Macht unterworfen, desto
sichtbarer.

»Es sind jedenfalls immerdie [..][Unterworfenen und Anormalen. Anm. N.A ], auf
die unsere Zivilisation alle Individualisierungsmechanismen ansetzt; und wenn
man den gesunden, normalen, gesetzestreuen Erwachsenen individualisieren
will, so befragt man ihn immer danach, was er noch vom Kind in sich hat, welcher
geheime Irrsinn in ihm steckt, welches tiefe Verbrechen er eigentlich begehen
wollte. Alle Psychologien, -graphien, -metrien, -analysen, -hygienen, -techniken
und -therapien gehen von dieser historischen Wende der Individualisierungspro-

zeduren aus.«®?

Das Individuum, von dem wir bis heute ausgehen, ist nicht Ausfluss eines neuen
Humanismus, sondern fiir Foucault Ergebnis einer Unterwerfung jeglichen >Anor-
malenc. In unserem Spiegelbild sehen wir nicht irgendein Individuum, sondern
die Reflexion des unterworfenen Anormalen. Die gingige Vorstellung, dass eine
Gesellschaft, die aus freien Individuen besteht, der Vertragstheorie der modernen
Denker entspringt, weil sie am besten zur Warengesellschaft passe, trifft fir Fou-
cault teilweise zu. Doch

»darf man nicht vergessen, daf} es in derselben Epoche eine Technik gab, mit de-
ren Hilfe die Individuen als Macht- und Wissenselemente wirklich hergestellt wor-
densind. Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einersideologischen<Vor-
stellung der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realitdt, die von der spezifischen
Machttechnologie der»>Disziplin< produziert worden ist. Man mufd aufhéren, die

62 Ebd,S.249.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

229


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Wirkungen der Macht immer negativ zu beschreiben, als ob sie nur >ausschlie-
Rens, sunterdriickens, >verdriangens, >zensierens, »abstrahierens, smaskieren, sver-
schleiern<wiirde. In Wirklichkeit ist die Macht produktiv; und sie produziert Wirkli-
ches [Kursivsetzungen N. A]. Sie produziert Gegenstandsbereiche und Wahrheits-
rituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser Produkti-

On.«63

Wihrend Foucault in seinen Archiologien eher die repressiven Seiten der moder-
nen Macht beleuchtet hat, die ausschlieRende in die Psychiatrie stofRende Macht,
welche darauf die Vernunft griindet, so geht es ihm hier nun um die positive Sei-
te der Macht, welche sie von der klassischen, souverinen Macht trennt: Die kal-
te Rationalitit der Moderne, die repressiv wirke, ist Ausfluss derselben Macht-
Koérper-Okonomie, welche das moderne Individuum im wahrsten Sinne des Wor-
tes produziert hat. Um Macht zu verstehen, darf man sie nicht ausschlieflich re-
pressiv verstehen, sondern in erster Linie produktiv. Sie produziert die gramma-
tische Struktur unserer Kultur, sie produziert die »episteme« und sie produziert
damit auch die entscheidenden Knotenpunkte dieser Grammatik — im Falle unse-
rer Epoche ist dies das Individuum bzw. der Mensch. Der Mensch, der zugleich
fixierender Knotenpunkt des Wissens ist, der Basis eines demokratischen Rechts-
systems ist, entstand und entsteht in der Logik des totalen Gehorsams gegeniiber
militirischen Disziplinen der Moderne. Das ist ein Grundwiderspruch, der unsere
politischen/philosophischen Diskurse durchzieht und darin begriindet liegt, dass
Wissen und Macht in enger Umklammerung sich befinden.

»Die schone Totalitat des Individuums wird von unserer Gesellschaftsordnung
nicht verstimmelt, unterdriickt, entstellt; vielmehr wird das Individuum darin
dank einer Taktik der Kréfte und der Kérper sorgfiltig fabriziert. Wir sind weit
weniger Griechen, als wir glauben. Wir sind nicht auf der Bithne und nicht auf den
Riangen. Sondern eingeschlossen in das Raderwerk der panoptischen Maschine,
das wir selber in Gang halten —jeder ein Ridchen.«4

Die neu entstehenden post-souverdnen und apersonalen Formen der Macht (Diszi-
plinarmacht, Biomacht, Gouvernementalitit) stellen den Versuch dar, mit mensch-
licher Vielfalt méglichst 6konomisch umzugehen und iiberall hin, bis in den letzten
Winkel hineinzuwirken.® Nicht zu vergessen ist eine neue Herausforderung, die

63  Ebd., S.250.

64 Ebd.,S. 280.

65 Indieser Arbeit unterscheide ich nicht zwischen dem Begriff der Biomacht und dem der Bio-
politik. Beide bezeichnen eine Form der Macht — nicht der Politik —, welche das Leben positiv
aufgreifen, das Leben regulieren und dadurch sehr effizient regierbar machen. Foucault hat
diese Artderdisziplinarisch-biopolitischen Machtin seinem Nachwort zum Buch von Dreyfus
und Rabinow gut auf die Formel »Regieren durch Individualisieren« gebracht. vgl. Foucault,

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

aus der Bevolkerungsexplosion und der Zunahme nicht sesshafter Bevolkerungs-
teile in der Industrialisierung resultierte. Mehr Schiiler, mehr Menschen, die ge-
pflegt werden miissen, mehr Menschen, die umhervagabundieren — all das zusam-
menzuhalten und diese Menschen zu unterrichten, zu versorgen und zu ernihren
brauchte ein neues Organisationsprinzip, das im Gegensatz zum feudalen nicht
nur auf Abschépfung basieren konnte. Die Disziplinarmacht als das historisch zu-
erst einsetzende Prinzip stellt den Versuch dar, die grofen Herausforderungen
durch eine Mikrophysik der Korper, durch eine feste Verortlichung, durch Hin-
wendung zum Detail eine grofle Menschenmasse moglichst zu unterwerfen und
zur Mehrproduktion anzureizen. Dabeli ist es ein technisches Verfahren, »durch
welches die Kraft des Korpers zu den geringsten Kosten als s>politische« Kraft zu-
riickgeschraubt und als nutzbare Kraft gesteigert wird«.®® Daraus ergibt sich, dass
die erste neue, disziplinire Spielart der Macht auf der technisch-materiellen Seite
der physischen/physikalischen Bearbeitung der Individuen liegt und nicht direkt
abhingig ist von rechtlich-politischen Strukturen. Vielmehr ist sie die »physische«
Basis der modernen und auch demokratischen Gesellschaften. Gleichzeitig mit den
hehren Zielen der biirgerlichen Gleichheit und des Parlamentarismus kommt eine
Kehrseite derselben Medaille in Form der Disziplin auf. Die allgemeine Rechts-
form, der Vertrag als Paradigma und das gleiche Recht fiir alle, so stellt sich fiir
Foucault heraus, basieren alle auf einem asymmetrischen System der Mikroméch-
te im technischen Bereich.

»Die wirklichen und koérperlichen Disziplinen bildeten die Basis und das Unter-
geschofR zu den formellen und rechtlichen Freiheiten. Mochte auch der Vertrag
als ideale Grundlegung des Rechts und der politischen Macht erdacht werden:
der Panoptismus stellte das allgemein verbreitete technische Zwangsverfahren
dar.«67

Fiir den Kern der Disziplinargesellschaft ist der architektonische Entwurf des Pan-
opticons von Jeremy Bentham das Paradigma. Es ist eine Technik, deren netzartige
Ausbreitung durch Institutionen hilft, totalen Gehorsam zu erméglichen, auf die
hier jedoch aus Platzgriinden nicht im Detail eingegangen wird. Dieselbe Aufkli-
rung, die wir immer dafiir rithmen, die moderne Freiheit in die Welt gebracht zu
haben, ist es, die auch die Disziplinen als Zwangsvollstreckung am Kérper erbracht

Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfus, Hubert L./Rabi-
now, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1987, S. 246.

66  Foucault, Michel: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2019, S. 284.

67 Ebd.,S. 285.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

231


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

hat. Die Disziplin ist fiir Foucault bis heute eine Art »Gegenrecht, das auf Norma-
lisierung abzielt und die formelle Rechtsgesellschaft von Beginn an unterliuft. Im
politischen und wissenschaftlichen Kontext bleibt seines Erachtens der Zustand
vollig unterbeleuchtet, dass unsere freie Gesellschaft auf einer Dressur-Logik der
Disziplin im technischen Bereich basiert.%®

Der Panoptismus, der durch Distinktionsprozesse Schritt fiir Schritt tiber die
Grenzen der Disziplinen tritt, sich durch Aneinanderreihung von mehreren Insti-
tutionen und mithilfe der Polizei zu einem Machtapparat entwickelt, ist neben der
Industrialisierung eine der grofiten technischen Errungenschaften der Moderne.
Eines von Foucaults Hauptanliegen ist es, diesen Punkt, der in der allgemeinen Ge-
schichtsschreibung vollig untergeht, hervorzuheben. So wie der Modus der Inqui-
sition seit dem 16. Jahrhundert fiir den Gerichtsprozess (als autoritative Befragung
nach Wahrheit zu suchen) noch den Ursprungspunkt bedeutet, so ist Selbiges die
Disziplinaranalyse fiir die Wissenschaft vom Menschen! Denn das Objekt der Hu-
manwissenschaften ist durch die »kleinlichen« und »boshaften« Griindlichkeiten
der Disziplinarinstitutionen iiberhaupt erst konstituiert worden. Hier zeigt sich
fiir Foucault, dass die jeweilig vorherrschende Macht auch das Wissen formt und
hervorbringt und andersherum. Paradigmatische Zielscheibe der Macht der Straf-
justiz, die auch die Zielscheibe des Wissens wird, ist nicht mehr der Kérper des Ko-
nigsmorders, sondern die Seele des Disziplinarindividuums. Damit wird auch nach
dem hier Ausgefithrten klar, dass die logische Strafe der Inquisition die Marter war,
wihrend die logische Strafe der Disziplin ein stindiges Unter-Beobachtung-Stellen
ist — eine unendliche Aufzeichnung des Verhaltens, ein

»Urteil, mit dem ein nie abzuschlieflendes Dossier er6ffnet wiirde; die kalkulierte
Milde einer Strafe, die von der erbitterten Neugier einer Uberpriifung durchsetzt
ware; ein Verfahren, das sowohl andauerndes Messen des Abstandes zu einer un-
erreichbaren Norm wére wie auch die asymptotische Bewegung, die endlos zur

Einholung dieser Norm zwinge.«®°

Vor dem Hintergrund dieses Panoptismus als genealogische Entwicklung der
Macht und des Wissens in der Moderne ist es nicht verwunderlich, dass das
Zellengefingnis, der Kerker mit all seinen Ausprigungen des Zwanges und dem
Normalisierungsdruck zur Strafanlage der Moderne schlechthin geworden ist.
Und es lisst sich damit erkliren, weshalb Gefingnisse, Fabriken, Kasernen, Spi-
tiler und Schulen sich so gleichen und im Endeffekt alle dem Paradigma des
Militirs folgen. Unsere heutige Gesellschaft basiert fiir Foucault immer noch auf
einer grofRen Einsperrung, einer grofien Dressur und Normalisierung, die das
Individuum hervorgebracht hat. Ein Individuum bzw. ein Mensch, der Ergebnis

68 Vgl.ebd,, S. 284f.
69 Ebd.,S. 291

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

einer neuen Macht/Wissen-Okonomie ist, welche im physischen Bereich auf tota-
len Gehorsam abzielt, um die Nutzkrifte des Korpers auf Ebene der Mikroméchte
zu maximieren.”® Die Geschichte des Gefingnisses steht im Zentrum einer neuen
Anordnung von Wissen und Macht, einer neuen Machttechnik, die sich positiv auf
das Leben bezieht, aber im Gegensatz zur Biomacht noch keine Globalsteuerung
beinhaltet, sondern sich auf das Detail konzentriert. Der Bruch, der zur Geburt
des Gefingnisses gefithrt hat, ist derselbe Bruch, der eine neue Macht etabliert
hat. Eine Macht, die produktiv ist, eine Macht, die durch Hinwendung an das
abzurichtende Individuum vermehrt anstatt abzuschépfen, eine Macht, deren
hinterlistiges Wirken nicht mehr durch die phantasmatischen Symbole der Uber-
macht sichtbar ist, sondern sich selbst unsichtbar und das Individuum schlagartig
sichtbar macht. Das Individuum mit seinen Seelenapparaten ist Ergebnis dieser
neuen diszipliniren Machtanordnung, der Institutionen und des Panoptismus,
der iiber sie hinausgeht. Foucault gibt seinem Anti-Humanismus in Uberwachen
und Strafen endlich durch die Verbindung der diskursiven und nicht-diskursiven
Formationen eine konkrete Theorie durch das Konzept des Panoptismus.” Das
Individuum ist Effekt und Objekt einer panoptischen Macht, welche durch die
Ausbreitung des Kerkers in die »Gesellschaft« omniprasent wird. Die Logik des
Panopticons und die Disziplin werden so tiefgreifend, dass ihre Genealogie an-
hand des Gefingnisses bzw. der Strafjustiz nicht nur die Produktionsapparate
zu beschreiben hilft, sondern die Subjektwerdung in der Moderne als solche
rekonstruiert. Gibt es einen Ausweg aus dieser Macht, in der wir laut Foucault
alle nur ein »Ridchen« sind? Er selbst zeigt in Uberwachen und Strafen keinen
Ausweg auf, denn das Subjekt und der Mensch, welche Ausgangspunkt so vieler
Widerstandsbewegungen sind, sind selbst durchzogen vom totalen Diskurs der
Macht und der Unterdriickung.”” Wahrend Foucault fiir Philipp Sarasin in seiner
spaten Hinwendung zum Subjekt einen priferierten Ort des Widerstands darlegt,
so argumentiert Maria Muhle dagegen, dass Foucault auch in seinen letzten
Werken den Rahmen der post-souverinen Macht, die trotzdem unterwirft, nie
verlisst. Fiir Muhle wechselt Foucault nach Uberwachen und Strafen lediglich noch
zweimal die Perspektive: Einmal geht es ihm um eine Abwendung von den un-
flexiblen Machtinstrumenten der Disziplinarmacht hin zu einer viel komplexeren
Biomacht, also einer Macht iiber das Leben, die nach dem vitalen Modell des
Lebens funktioniert. Daraufhin wendet sich Foucault ihrer Meinung nach dem

70  Vgl.ebd., S.291f.
71 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfiihrung, Hamburg: Junius 2005, S. 144.
72 Vgl. ebd. S.145-148.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

233


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Subjekt im Rahmen dieses biopolitischen Machtparadigmas zu. Aber einen Raum
fiir Widerstand sieht sie in Foucaults Werk selbst nicht.”®

5.1.3 Foucaults Vitalismus

Einer von Foucaults grof8ten Kritikern ist wohl Jiirgen Habermas. In seiner Vorle-
sungsreihe Der philosophische Diskurs der Moderne widmet er sich in zwei Vorlesun-
gen Michel Foucault. Der Gesamtkontext der Kritik von Habermas an Foucaults
Thesen ist nicht in seiner ganzen Breite von Relevanz fiir dieses Kapitel. Entschei-
dend sind vor allem einige Passagen der Vorlesung zur Machttheorie Foucaults.
Generell kritisiert Habermas die Doppeldeutigkeit von Foucaults archiologischer
und genealogischer Methode, die Paul Veyne so gelobt hat.”* Foucault verstricke
sich in Widerspriiche, was schon daran liege, dass seine Genealogie »funktionalis-
tische Sozialwissenschaft und historische Konstitutionsforschung zugleich«” sein
wolle. Sein Grundbegriff der Macht sei deshalb so schwammig, weil Machttechno-
logien fiir ihn sowohl als Entstehungsfaktoren fiir humanwissenschaftliches Wis-
sen und zugleich als soziale Effekte dieses Wissens analysiert werden sollen. Und
im selben Atemzug soll die Analyse der Machttechnologien und der -verhiltnisse
auch erkliren, wie Wissen itberhaupt moglich ist und welche Rolle die Macht hier-
bei spielt. Foucault méchte damit der Subjektphilosophie entgehen, jedoch - so
Habermas — funktioniere das schon allein deshalb nicht, weil sein Machtbegriff
der Bewusstseinsphilosophie entspringe, die, auch wenn man das Subjekt vorder-
griindig tilge, doch immer noch eine Spur des Subjekts enthalte. Macht bleibe da-
durch auch bei Foucault letztlich etwas, womit Subjekte auf Objekte in erfolgrei-
chen Handlungen einwirken.”®

»Dabei hangt der Handlungserfolg von der Wahrheit der in den Handlungsplan
eingehenden Urteile ab; (iber das Kriterium des Handlungserfolges bleibt Macht
von Wahrheit abhingig. Diese Wahrheitsabhangigkeit der Macht kehrt Foucault
kurzerhand in eine Machtabhingigkeit von Wahrheit um. Deshalb braucht die
fundierende Macht nicht langer an die Kompetenzen handelnder und urteilender
Subjekte gebunden zu sein— die Macht wird subjektlos. Niemand entkommt
jedoch den begriffsstrategischen Zwidngen der Subjektphilosophie schon da-
durch, dafd er an deren Grundbegriffen Umkehrungsoperationen durchfiihrt.

73 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und
Canguilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013, S. 262-278.
74 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1992.

75  Habermas, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985,
S.322.

76  Vgl.ebd.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

[..] So nimmt es nicht wunder, daf dieselben Aporien in einer als Antiwissen-
schaft deklarierten Geschichtsschreibung, die sich auf einen derart paradoxen
Grundbegriff stiitzt, auch wieder aufbrechen.«’’

Durch die Wende zur genealogischen Machtanalytik in den 1970er Jahren versucht
Foucault, dem Zirkel der Humanwissenschaften und ihren Aporien zu entkom-
men. Die anthropozentrischen Humanwissenschaften wiirden sich stets in einem
Zirkel der Objektivierung des Subjekts befinden, also in einer stindigen Verge-
genstindlichung des Menschen und dessen zunehmende Selbstbemichtigung. Die
Genealogie Foucaults mit ihren methodischen Vorannahmen ist sich dessen be-
wusst und umgeht diese Selbstbemichtigung des Subjekts. Habermas’ Vorwurf ist
nun, dass Foucault eben selbst eine Scheinwissenschaft hervorbringt, wie er es den
Humanwissenschaften auch vorwirft. Und dies aus dem einfachen Grund, dass er
der Objektivierung des Subjekts der szientistischen Selbstbemichtigung durch die
kalte Rationalitit der Moderne einen heillosen genealogischen Subjektivismus ent-
gegenstellt, der daraus resultiert, dass Foucault das Subjekt historisch ausléschen
will.?® Genauso wie die Humanwissenschaften in Foucaults Augen, so entpuppe
sich auch

»die genealogische Geschichtsschreibung als genau die prdsentistische, relativisti-
sche und kryptonormative Scheinwissenschaft, die sie nicht sein will. [...] [S]ie folgt
der Bewegung einer radikal historistischen Ausléschung des Subjekts und endet

in heillosem Subjektivismus.«’®

Dieser »heillose Subjektivismus« zeige sich daran, dass Foucault aufer der Macht,
welche stets einen subjektiven bewusstseinsphilosophischen Rest beinhalte, kei-
nerlei Stabilisatoren fir das Soziale kennt. Geltungsanspriiche, Wahrheit, Verstin-
digung, Vernunft miissen aus Foucaults Warte als rationalistische und kryptonor-
mative Erklirungen erscheinen. Habermas bringt dies gegen Ende seiner ersten
Vorlesung auch auf den Punkt. Er schreibt, dass Foucault sich einen ganz und gar
»unsoziologischen Begriff des Sozialen« erlaube und es bleibe vollig unverstind-
lich, welche Prozesse neben barer Gewalt die Stabilisierung von Herrschaft ermég-
lichten. Foucault gebe neben strategischem Handeln angeblich vom Subjekt gerei-
nigten Institutionen keine Stabilisierungen von Handlungsbereichen »iiber Werte,
Normen und Verstindigungsprozesse« an, wie etwa Aquivalente, die aus Tausch-
oder Systemtheorien bekannt seien. Unter diesen Umstinden ist es Habermas un-
erklirlich, wie stindige lokale Kimpfe sich zu einer Macht institutionalisieren und
konsolidieren kénnten.3° Foucault wird diesem Gegenargument spiter entgegen-

77 Ebd., S.323.

78  Vgl.ebd,, S.323ff.
79  Ebd., S.324.

80 Ebd, S.284ff.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

235


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

halten, Macht sei der Name fiir eine Situation komplexer strategischer Beziehun-
gen in der Gesellschaft - Macht miisse man somit nominalistisch verstehen. Er
wehrt sich auch gegen die Interpretation, er habe funktionalistisch gearbeitet.®!
Man kénne Foucaults Machttheorie, dass Macht strategische Ziele verfolge, Men-
schen in deren Sinne handeln, aber nicht genau wissen, was ihr »Tun tut«, also was
der Gesamteffekt ihres Handelns ist, nicht als neue Art des Funktionalismus verste-
hen, entgegnen Dreyfus und Rabinow der Kritik Habermas’. Denn weder ist Fou-
caults Gesellschaftssystem in einer Art des Gleichgewichtes, noch kénne man hier
wirklich von einem System sprechen. »Es gibt keine innere Logik der Stabilitit.«32
Die Gerichtetheit der Macht entsteht itberhaupt erst durch das Zusammenstofien
der verschiedenen Willen, durch die kleinen Berechnungen sowie die Verwicklun-
gen der Interessen auf lokaler Ebene. Macht bezeichnet Stabilitit der Macht, wel-
che aus diesen vielen lokalen Bewegungen entsteht. Sie interagieren auf komplexe
Art und Weise mit politischen Machttechnologien und erhalten damit globalere
Form und Richtung. »Nichts an dieser Gerichtetheit ist eigenstindig und folglich
14R¢ sie sich auch nicht ableiten. Sie ist kein angemessenes Objekt fiir eine Theo-
rie. Aber analysiert kann sie werden — und das ist Foucaults Vorhaben.«®? Drey-
fus und Rabinow nehmen Foucault in Schutz gegen den Vorwurf, er unterschei-
de nicht zwischen legitimen und illegitimen Formen der Macht/Herrschaft. Eben
weil er diffizile Machtverhiltnisse, welche zwar intentional seien, aber scheinbar
ohne Subjekte auskimen, untersuchen wiirde, welche ohne Strategen Strategien
verfolgten, beschrinke er sich darauf, Macht radikal physisch/hegemonial und lo-
kal zu betrachten und halte sich mit allgemeinen Bemerkungen zur Macht und bei
der Einordnung von Macht zuriick. Er ist der Uberzeugung, eine Theorie der Macht
sei nicht fruchtbar, da man mit ihr kulturelle Praktiken nicht wirklich bearbeiten
konne. Zur Basis seiner Analytik der Macht Foucault somit den Konflikt der Willen
bzw. die Gewalt am Grunde der Gesellschaft. Nicht zuletzt aufgrund der In Verteidi-
gung der Gesellschaft ausformulierten Kriegshypothese wirft Habermas Foucault daher
vor, eine »umstandslose Einebnung von Kultur und Politik auf die unmittelbaren
Substrate der Gewaltausiibung«®* vorzunehmen, welche in seinen Studien zu gro-
Ren Liicken fiihre. Beispielsweise zu nennen ist die Liicke, dass in Uberwachen und
Strafen ab der Modernititsschwelle um 1800 herum Foucault gar nicht mehr auf

81  Vgl. Foucault, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfuf,
Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987.

82  Dreyfufy, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Her-
meneutik, Frankfurta.M., 1987, S. 219.

83  Ebd.

84 Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1985, S. 340.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

die Entwicklung des Strafprozessrechts eingeht, sondern nur noch auf den Straf-
vollzug. Bei ndherer Betrachtung des Strafprozessrechts sei sofort augenfillig, wie
zunehmende Liberalitit, zunehmende Rechtssicherheit und Rechtsgarantien fir
die Biirger sich ausbreiteten. Diese Aussparung der Freiheit nihre den Eindruck,
dass der Verfassungsstaat nur ein Relikt der Vergangenheit und das Recht lediglich
Uberbleibsel des absolutistischen Staates und Freiheit lediglich pure Ideologie sei.
Ubrigens ein Eindruck, der sich auch an vielen Stellen bei der Lektiire von Homo sa-
cer von Giorgio Agamben aufdringt. Das liegt wohl am selben Ausgangspunkt bei
der Machtanalytik Michel Foucaults.®® Foucaults konkrete Replik auf Habermas’
Kritik und die Verteidigung seiner Machttheorie der 1970er Jahre wird in dieser
Arbeit in Kapitel 6 aufgearbeitet. Kurz gesagt gibt diese Arbeit Habermas in seiner
Kritik Recht, dass Foucault das Soziale nur als Kampf und von Gewalt durchzogen
denken kann - jedoch gesteht sie mit Dreyfus, Rabinow und auch Fraser Foucault
zu, dass er dadurch bestimmte Formen (post-)moderner Machtverhiltnisse sehr
gut erkliren und dies fiir eine Kritik der aufklirerischen Vernunft niitzlich sein
kann.

Von seiner Kriegshypothese wird Foucault sich Ende der 1970er Jahre zuguns-
ten des Konzepts der Biomacht wieder etwas distanzieren. In der Vorlesung Ge-
schichte der Gouvernementalitdt merkt man diese Distanzierung und die Modulierung
seiner Machttheorie sehr deutlich. Im Rahmen einer Genealogie der Regierung
in der Moderne nimmt nun die Freiheit (welche Foucault zuvor eher zugunsten
struktureller oder institutioneller Determination, Bemichtigung und Gewalt un-
terbelichtet gelassen hat) eine grofRe strategische Rolle im Rahmen der modernen
Biomacht ein. Trotzdem basiert seine Machttheorie auf der Mikro-Ebene, also auf
Basis der Institutionen, auf etwas per se Gewalthaltigem.

Das liegt schlicht und ergreifend an Foucaults durchgingig strategischer Her-
angehensweise an Machtverhiltnisse. In Kapitel 6 wird niher analysiert, wie ge-
nau Foucault methodologisch argumentiert. Hier lisst sich schon einmal andeu-
ten, dass Foucault einen nominalistischen Machtbegriff iiber die konkreten, lokalen
Widerstinde gegen eine historisch sich entfaltende Macht iiber das Leben konstru-
iert. Dies harmonisiert grundlegend mit dem Anspruch von Foucaults Genealogie,
den »unterdriickten Wissen«, den Subalternen, den Gefangenen und den Patien-
ten eine Stimme zu geben. Foucault nennt etwas Macht, das per definitionem auf
der Grunderfahrung der leiblichen Dressur, Folter, Unterwerfung und des korper-
lichen Schmerzes fufit. Obwohl Foucault sich vordergriindig zunehmend von vita-
listischen Argumenten distanziert, so zeigt fiir Habermas sein Machtbegriff, dass
Foucault sich im Kern davon nie verabschiedet hat. Macht behilt bei Foucault ei-
ne buchstiblich dsthetische Bezugnahme auf den Koérper, auf die Wahrnehmung von
Schmerzen und die Erfahrung von Marter und Tortur. All das, was schon in der

85  vgl. Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souverane Macht und das nackte Leben, Berlin, 2015.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

237


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinargesellschaft auf Ebene der Mikromichte geschieht, ist Teil eines groRe-
ren Ganzen, was Foucault spiter mit einer eigenen Makro-Theorie der Biomacht
von oben erginzen wird. Dadurch, so Habermas, wird das Moment dieser basalen
vitalistischen Erfahrung mafgebend fiir Foucaults Verstindnis des Sozialen und
das macht letztlich auch Foucaults biopolitischen Blick aus: Der verdinglichte Leib
ist Ergebnis der Mikro- und der Makromichte auf unser Innerstes und nimmt un-
seren ganzen Organismus im Namen einer kalten Rationalitit in Beschlag.®¢

»Biomacht heifst diejenige Form der Vergesellschaftung, die alle Naturwiichsig-
keit beseitigt und das kreaturliche Leben insgesamt in ein Substrat der Vermach-
tung umwandelt. Die normativ gehaltvolle Asymmetrie, die Foucault in Macht-
komplexen angelegt sieht, besteht nicht eigentlich zwischen machthabendem
Willen und erzwungener Unterwerfung, sondern zwischen den Machtprozessen
undjenen Leibern,dieinihnen zerrieben werden. Stets ist es der Kérper, derin der
Tortur geschunden und zum Schauplatz der souverdnen Rache gemacht wird; der
vom Dirill erfafit, in ein Feld mechanischer Krafte zerlegt und manipuliert wird;
der von Humanwissenschaften vergegenstandlicht und kontrolliert, zugleich in
seiner Begehrlichkeit stimuliert und entbl6f3t wird. Wenn Foucaults Begriff der
Macht sich einen Rest von dsthetischem Cehalt bewahrt, dann verdankt er diesen
der vitalistisch-lebensphilosophischen Lesart der Selbsterfahrung des Leibes.«&7

Foucaults Sozialisations- und Machtanalytik ist fiir Habermas letztlich eine vita-
listische und eine Nietzscheanische Form der Theoretisierung. Ohne dies an dieser
Stelle zu lange auszufiithren, kann man sagen, dass Habermas all die Aporien und
all die Widerspriiche, die er in der bei Foucaults Kritik an den Humanwissenschaf-
ten, seiner Genealogie und seiner disziplinargesellschaftlichen und biomichtigen
Machttheorie letztlich darauf zuriickfiihrt, dass Foucault keine letzten Stabilisie-
rungen des Sozialen findet als auf der Hohe dieses Vitalismus einer lebensphilo-
sophischen Grunderfahrung. Das Aufeinanderprallen, die strategischen Wechsel-
beziehungen der nackten Korper, der Leiber, des nackten Lebens sind Foucaults
hintergriindiger Referenzrahmen. Auch wenn Foucault dies nicht oft durchschei-
nen lisst, so lassen sich doch einige Indizien hierfiir finden. In Kapitel 4.1.5 ist diese
Arbeit schon darauf eingegangen. Foucault sucht hier im Wahnsinn eine Art natiir-
lichen Widerstand des Korpers gegen die kalte Rationalitit der Moderne — eine Art
natiirlicher, erster intuitiver Widerstandsform. Sich dem rationalen Diskurs da-
durch zu entziehen, keinen Sinn zu ergeben, kein cevre zu liefern, sich nicht zu er-
kennen zu geben. Auch wenn er dies — wie in dem Kapitel schon ausgefithrt — spi-
ter wieder fallenlisst, so bleibt doch eine Art Vitalismus in Foucaults Denken im-

86  Vgl. Habermas, Jiirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 330-334.
87 Ebd, S.334f.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

plizit virulent. Denn Foucault begriindete seine Genealogie stets mit der Betonung
der Gegen-Wissen, den marginalisierten Wissen, den Wissen der Geschundenen
und der Gefolterten — oder wie Ranciére es sagen wiirde: der »Anteillosen«.®® Diese
Wissen sind nicht in erster Linie geistige, sondern korperliche Erfahrungen. Hier-
in zeigt sich einerseits eine Art Dezisionismus, den Habermas als Prisentismus
(im Sinne von: heutige Mafstibe an die Geschichte anzulegen) bezeichnet: Welche
Gegen-Wissen und welche Widerstinde nun als mafgeblich fiir eine Geschichts-
schreibung heranzuziehen sind, entscheidet der Autor der Genealogie. Doch wie
passt dies mit Foucaults positivistischer Tilgung des Autors zusammen? Wie kann
solch ein Zugang in Foucaults Logik »positivistisch« und neutral sein? Nur unter
der Bedingung, dass die natiirliche Unterdriickung unseres heutigen Diskurses der
Moderne, der kalten Rationalitit eine ist, die auf einer Grunderfahrung basiert.
Einer zunehmenden Macht tiber das Leben. Das ist fiir Foucault keine geistige Er-
fahrung des Subjekts — denn das Subjekt ist ja disqualifiziert. Nein, die Basis muss
eine Art grundsitzliche Erfahrung des Leidens auf Ebene des Kérpers sein. Und sie
muss unabhingig von der Einschitzung des Autors sein. Foucaults Themenwahl,
der Wahnsinn, die Medizin, das Gefingnis, die Disziplinarmacht, die Sexualitit
und die Biomacht (zu der ich noch kommen werde), sie alle in Kombination mit
seinem privaten Wirken bspw. fiir die Rechte von gepriigelten Gefangenen deuten
auf diesen letztlichen vitalistischen Anker hin. Foucault: der Philosoph der Befrei-
ung der Korper! Foucaults Einlassungen zu Disziplinarmacht miissen als grofie
Kritik an Marx’ Ideologiekritik gelesen werden. Diese habe versucht, die Moder-
ne zu entlarven, indem sie den substantiellen, normativen Inhalt der biirgerlichen
Ideale eingeklagt habe. Doch dieser Gegen-Diskurs war stets auf eben derselben
Ebene der Seelenapparate und der geistigen und subjektiven Ebene angesiedelt,
wo der Humanismus der modernen Disziplinarmacht die dialektischen Fallstricke
legen konnte. Dies wire eine reine Fortsetzung des modernen Sprachspiels mit den
biniren Grundbegriffen der Moderne, die am Ende zu keiner gangbaren Ideologie-
kritik fithre. Ein gutes Beispiel hierfiir sei der Strukturalismus. Daher versteht sich
Foucault nicht als Ideologiekritiker, sondern als Dissident, der sich nicht auf den
humanistischen Diskurs einlisst, sondern ihm Fallen stellt, ihn unterliuft, sich
in ein strategisches Verhiltnis des Krieges zu ihm begibt. Es bringt fiir Foucault
nichts, auf geistiger, subjektiver Ebene des Sprachspiels der Moderne »anzugrei-
fen«, wie Marx es noch versucht hatte.%

”Jene Disziplinarmacht, deren lokalen, stetigen, produktiven und allesdurchdrin-
genden, kapillarisch vernetzten Charakter er immer wieder beschreibt, setzt sich

88  Vgl.Ranciére,Jacques: Das Unvernehmen. Philosophie und Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2002.

89  Vgl. Habermas, Jirgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 198s, S. 330ff.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

239


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

eherin den Kérpern als in den Képfen fest. Sie hat die Gestalt einer Biomacht, die
eher von den Leibern als von den Geistern Besitz ergreift und den Kdrper einem
unnachsichtig normalisierenden Zwang unterwirft —ohne dazu einer normativen
Grundlage zu bediirfen. Die Disziplinarmacht funktioniert ohne den Umweg tiber
ein notwendig falsches Bewuftsein, das sich in humanistischen Diskursen gebil-
det hitte und daher der Kritik von Cegendiskursen ausgesetzt ware. Die human-
wissenschaftlichen Diskurse verschmelzen vielmehr mit den Praktiken ihrer An-
wendung zu einem opaken Machtkomplex, an dem jede Ideologiekritik abpral-
len mufs. Die humanistische Kritik, die sich, wie die von Marx oder Freud, auf den
Uberholten Gegensatz von legitimer und illegitimer Macht, bewufdten oder un-
bewufsten Motiven stiitzt und gegen Instanzen der Unterdriickung, Ausbeutung,
Verdrangung usw. zu Felde zieht, steht vielmehr ihrerseits in Gefahr, den inzwi-
schen vom Himmel auf die Erde geholten, zur normalisierenden Gewalt geronne-

nens>Humanismus«< nur zu verstirken.«?°

Habermas arbeitet sehr eindrucksvoll heraus, dass Foucault bis auf seine vitalisti-
schen Indizien, die er uns gibt, keinen normativen Grund angeben kann, weshalb
iiberhaupt diese Disziplinarmacht der strategische Krieg erklirt werden muss. Fast
noch besser bringt dies Nancy Fraser in ihrem Debattenbeitrag Michel Foucault: A
»Young Conservative«? auf den Punkt.”* Da Foucault die Frage nach der Legitimitit
ausklammert, kann er itberhaupt nicht begriinden, weshalb man dieser Macht den
Krieg erkliren miisse. Foucault scheint sich im Feld der Schmitt’schen Dezision zu
bewegen. Oder er vertritt die These, dass jede Herrschaft auf Macht und Gewalt
hinausliuft und es daher unsere kritische Verantwortung sei, zu jeder Herrschaft
zu jeder Zeit eine polemische Grundhaltung einzunehmen. Antworten auf diese
Fragen hat Foucault uns letztlich nicht gegeben, weshalb sein Werk stets mit Pro-
blemen behaftet bleiben wird. Nach eingehender Betrachtung von Foucaults post-
souverdner und apersonaler Disziplinarmacht komme ich daher zu der Erkennt-
nis, dass Foucaults Vorstellung der Sozialisation eine Konzeption der sVermachtung¢
der nackten Korper ist. Gegen diese Vermachtung des Korpers gilt es, einen Krieg an-
zuzetteln. Eine postmoderne Theorie ist das Ziel, eine ferne Utopie, die diesen Kor-
per aus den Fingen der Macht l6st. Ein letztes Beispiel hierfir ist das Ende von Der
Wille zum Wissen, in dem Foucault die Sexualitit als ein biirgerlich-disziplinarisch-
biopolitisches Dispositiv, das dem Menschen durch die alte christliche Logik des
Gestindnisses abverlangt tiber dieses Etwas, iber diese Sexualitit stets aus seinem
Innersten zu berichten und sich unter Kontrolle zu stellen. Letztlich ist die Sexua-
litit fiir Foucault Instrument dieser Zwangsbindung des Korpers an die Macht und

90 Ebd.,S.332f.
91 Vgl. Fraser, Nancy: Michel Foucault: A»Young Conservative«?, in: Kelly, Michael (Hg.): Critique
and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge, 1994.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

kann somit nicht Ausgangspunkt fitr Emanzipation sein. Sein Fazit auf den letzten
Seiten macht Foucaults vitalistische Grundlage noch einmal mehr sichtbar:

»Glauben wir nicht, dafl man zur Macht nein sagt, indem man zum Sex ja sagt [...].
Man muf sich von der Instanz des Sexes frei machen, will man die Mechanismen
der Sexualitdt taktisch umkehren, um die Korper, die Liiste, die Wissen in ihrer
Vielfaltigkeit und Widerstandsfihigkeit gegen die Zugriffe der Macht auszuspie-
len. Gegen das Sexualitatsdispositiv kann der Stiitzpunkt des Gegenangriffs nicht
das Sex-Begehren sein, sondern die Kérper und die Liste. [...] Und trdumen miis-
sen wir davon, daf® man vielleicht eines Tages, in einer anderen Okonomie der
Korper und der Liiste, nicht mehr recht verstehen wird, wie es den Hinterhiltig-
keiten der Sexualitat und der ihr Dispositiv stiitzenden Macht gelingen konnte,
uns dieser kargen Alleinherrschaft des Sexes zu unterwerfen; wie es ihnen gelin-
gen konnte, uns an die endlose Aufgabe zu binden, sein Geheimnis zu zwingen

und diesem Schatten die wahrsten Gestindnisse abzuringen.«’?

Foucaults Ziel ist eine postmoderne, neue Ordnung der Kérpern — anders kénne
man der kalten Rationalitit der Moderne, welche sich vermittels der Dispositive
der Disziplinar- und der Biomacht der Korper ermichtigt hat, nicht entkommen.
Ausgangspunkt jedes Widerstands darf somit nicht die Sphire des hermeneuti-
schen Sinns, der Struktur, der Sphire des Bewusstseins oder des Subjekts sein,
sondern muss der an sich widerstindige und durch die Jahrhunderte geschunde-
ne Korper sein.

5.1.4 Vitalismus und Biopolitik

Habermas hat in seiner Vorlesung von 1985 auf einen wichtigen Punkt hin-
gewiesen: und zwar auf den Vitalismus, den man bei Foucault finden kann.
Wo Habermas’ Kritik jedoch nicht ganz differenziert ist, mochte ich auch kurz
anbringen. Es ist ein Punkt, an dem Maria Muhles Buch Eine Genealogie der
Biopolitik Klarheit schafft. Habermas betrachtet die Normalisierungsgesellschaft
der Biomacht® als eine Ausweitung der Disziplinarmacht aus Uberwachen und
Strafen, also der Kerkergesellschaft auf die ganze Gesellschaft. Das ist jedoch
ein Missverstindnis, dem auch Giorgio Agamben in seinem Homo sacer aufsitzt.
Foucaults machttheoretisches Wirken seit Uberwachen und Strafen folgt dem Ver-
such, Macht/Wissen-Korrelaten genealogisch nachzuspiiren. Die entscheidende

92  Foucault, Michel: Sexualitit und Wahrheit |. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S.151ff.

93 Indieser Arbeit unterscheide ich nicht zwischen dem Begriff der Biomacht und dem der Bio-
politik. Beide bezeichnen eine Form der Macht— nicht der Politik— welche sich positiv auf
das Leben bezieht, welche das Leben reguliert und dadurch sehr effizient regierbar macht.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

241


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

genealogische Wende von der souverdnen hin zur disziplinarischen Macht besteht
fiir Foucault in der positiven Hinwendung der Macht auf den Korper. Damit
geht gleichzeitig ein neues, mechanistisches, organisches Wissen vom Korper in
der Klassik einher. Die Biopolitik circa ab 1800 basiert hingegen auf einem neu
aufkommenden Wissen iiber das Leben nicht nur als etwas Organischem, sondern
auch Biologischem. Die Vorstellung, dass der Mensch in sich ein Leben tragt,
das biologischen Gesetzen folgt, implantiert eine neue Natur in ihn hinein, die
es zu ergriinden gibt, und setzt ihn in eine Umwelt, ein Milieu, wo er sich die
okologische Nische sucht, die er sich selbst kreiert. Die Biomacht greift dieses
neue Wissen iiber das Leben und sein Milieu in doppelter Hinsicht auf. Sie ist
einerseits Verwaltung und Optimierung des Lebens durch das Wissen iiber seine
biogenetischen und medizinischen Codes (also durch Mafinahmen wie Impfung,
Hygieneregeln etc.). Im selben Augenblick jedoch ist Biopolitik noch etwas viel
Komplexeres, was schwer zu fassen ist: die Regierung einer Bevolkerung bestehend
aus lebendigen Menschen nach dem inneren Funktionsmodell des Lebens selbst. Die
Biomacht zeichnet sich eben nicht einfach dadurch aus, dass sie jetzt das erste Mal
seit 2000 Jahren Abendland das Leben einfach nur in das Visier der Macht riicke,
sondern dass die Macht das Leben imitiert.>* (vgl. hierzu auch Kapitel 3) Anstatt wie
souverine Machttechniken den Koérpern mit dem Schwert etwas abzupressen oder
wie disziplinire Machttechniken den einzelnen Koérper durch penible Dressur
und Kontrolle effizienter zu machen, schaffen biopolitische Machttechniken auf
einer globalen Ebene Rahmenbedingungen im Milieu (durch stadtplanerische,
6konomische, geographische Eingriffe), in denen das Leben sich selbst optimiert. Die
Macht greift ein neues Verstindnis der vitalen Norm des Lebens auf, welche Michel
Foucault von Georges Canguilhem tibernimmt. Das Leben folgt keinem vitalisti-
schen, positivem Prinzip, wie das etwa noch die klassischen Vitalisten der Ecole
de Montpellier vertraten. Sondern mit Xavier Bichat gesprochen folgt es einem
negativen Lebensprinzip: Das Leben besteht in einem stindigen Kampf gegen den
Tod. Seine Wahrheit liegt also im Tode. Der Tod und somit die pathologischen
Prozesse sind nicht das Gegenteil des Lebens, sondern konstruktiver Bestandteil
des Lebens, die die Normalitit der Physiologie tiberhaupt erst konstruieren. Die
Lebendigkeit besteht in einer stindigen dynamischen Selbstiiberschreitung des
Physiologischen, des Organischen, um sich dem Milieu anzupassen und um die
pathologischen Prozesse zu iiberwinden. Ein Organismus, der nur in Homgostase
verbleibt, ist fiir Canguilhem schon pathologisch. Die dynamische Normativitit,
sich stets selbst zu optimieren, das ist die vitale Norm des Lebens.®> Foucault

94 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und
Canguilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013, S. 203-246.
95 Vgl.ebd,, S.59-102.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

schreibt selbst nicht iiber die vitale Norm, aber letztlich meint er sie, so ar-
gumentiert Maria Muhle iiberzeugend. Auch wenn Foucault dem Trugschluss,
die Biomacht sei die Ausdehnung der Disziplinarmacht auf das Leben, auch in
Der Wille zum Wissen durch Ungenauigkeiten nihrt, so wird spitestens bei der
Betrachtung seiner Vorlesungen 1978 und 1979 klar, worin Biomacht fiir Foucault
besteht: Sie basiert auf einem neuen Macht/Wissen-Korrelat, welches das Leben
als stindige normative Selbstiiberschreitung zur Selbstoptimierung versteht und
welche versucht, diese innere Dynamik fiir die Macht fruchtbar zu machen.

»Die Normen der [biopolitischen, Anm. N. A.] Normalisierungsgesellschaft sind
kiinstlich, aber der Impuls, Normen zu schaffen, ist vital, denn das Leben ist im
Sinne Canguilhems normativ. Auch das Einwirken der Macht auf das Milieu ist
eine duferliche und kiinstliche Beziehung, aber das Erschaffen und Verandern ei-
nes Milieus ist ein vital-normativer Impuls, dessen Logik die Biopolitik aufgreift.
Durch diese natirlich-kiinstliche Beschaffenheit ist es der Biopolitik moglich, das
Leben der Bevélkerung wie aus seinem Innern heraus zu erfassen und zu regie-

ren.«%®

Die »Bevolkerung« und ihr »Milieu« als neue entscheidende Variablen der Macht
werden zum Hilfsinstrument, diese vitale Norm fruchtbar zu machen. Die Regie-
rung der kiinstlich als natiirlich konstruierten Bevolkerung wird als eine Regierung
durch Selbstoptimierung angelegt. Es entsteht das Sicherheitsdispositiv, welches
diesen vitalen Gedanken aufgreift.”

Nun zuriick zur von mir stark gemachten Kritik Habermas’, dass Foucaults
Machttheorie letztlich auf nicht mehr als einer vitalistischen Grunderfahrung des
leidenden und rebellierenden Kérpers basiere. Jetzt habe ich auf den letzten Sei-
ten dagegen argumentiert, dass Foucault diesen disziplinarischen Blickwinkel (den
Habermas kritisiert) durch seinen Schwenk zur Biomacht verwirft. Mit Maria Muh-
le zeigte ich auf, dass Foucault hier den biologischen, normativen und selbst-dy-
namischen Vitalismus von Georges Canguilhem fiir sein Konzept der Biomacht
verwendet. Nicht der leidende Korper, sondern eine beinahe humane Macht, die
die kreative Kraft des Lebens aufnimmiy, ist die Basis. Geht Habermas’ Kritik also
ins Leere, weil Foucault sich von dem in Uberwachen und Strafen Geschriebenen di-
stanziert? Spatestens mit der Vorlesungsreihe Geschichte der Gouvernementalitit stellt
sich tatsichlich auch die viel diskutierte Frage, ob Foucault eventuell seinen vita-
listischen Blick, dass die Macht stets die leidenden Anderen produziere und er ihnen
eine Stimme geben mdochte (wie er das in der Begriindung seiner Genealogie in In
Verteidigung der Gesellschaft formuliert und was Jacques Ranciére aufgreifen wird),

96 Ebd.,S.249.
97  Vgl. Foucault, Michel: Geschichte der Couvernementalitat I. Sicherheit, Territorium, Bevélke-
rung, Vorlesung am Collége de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

243


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ablegt und ein »Loblied des Liberalismus« singt, wie Philipp Sarasin das iiber die
Gouvernementalitit und die dortige Liberalismus-Analyse Foucaults formuliert.%8
Kurzum: Nein, die Argumentation von Maria Muhle und auch von Michel Sennel-
art” sind {iberzeugender und besagen, dass es einen solchen Bruch nicht gibt.
Foucault bleibt bei seiner grundsitzlichen Ausrichtung seit Uberwachen und Strafen.
Es geht ihm um die Analyse post-souveriner, apersonaler und im letzten Abschnitt
nicht-juridischer Machtstrukturen im Zusammenspiel mit Wissensstrukturen, die
sich letztlich zunehmend zu einer Macht iiber das Leben entwickelt haben und der
Korper ist auch weiterhin bei Foucault der Hauptfokus dieser Macht. Seit der Ein-
fithrung des Konzepts der Biomacht interessiert Foucault lediglich, wie das dyna-
mische, vitale Leben eine gewisse Freiheit in das Kalkill der Macht hineingebracht
hat, ein laissez-faire und laissez-passer mit dem Ziel der Steigerung der Ausbeutung!
Und er verwirft die Kriegshypothese im Zuge dessen, wobei er weiterhin strate-
gisch argumentieren wird.

»Das letzte Ziel der Macht, auch der liberalen Macht, ist nicht die Freiheit des In-
dividuums, sondern die Aufrechterhaltung und Steigerung der Organisationsfor-
men einer lebendigen Bevélkerung. Die Techniken der Gouvernementalitit ste-
hen also fiir eine Recodierung von Ausbeutungs- und Herrschaftsverhaltnissen

auf der Grundlage einer neuen Topographie des Sozialen.«'°°

Foucault bleibt bei der Grundlage seiner Genealogie. Und auch wenn Habermas
diese duferst interessante und theoretisch ambitionierte Perspektivverschiebung
Foucaults hin zu einer Biomacht, die die innere Selbstoptimierung des Lebens
durch kalkulierte Freiheit aufnimmt, nicht mitberiicksichtigt, so behilt er am Ende
meines Erachtens trotzdem recht: Jede Macht, auch die an das neue Wissen iiber
das Leben angepasste Macht iiber das Leben, dient einer objektiv nachweisbaren
Ausbeutung. Diese Ausbeutung ist — wie ich oben schon ausgefiihrt habe — deshalb
so offensichtlich zu bekimpfen und zu itberwinden (was ja das erklirte Ziel der Ge-
nealogie darstellt), weil auch sie letztlich auf dem Leid der Anderen, der Anormalen,
Pathologischen, die nun in Verteidigung des Ganzen ausgeschlossen werden miis-
sen, auf den in den durch weiterhin existierenden diszipliniren und souverinen
Mafnahmen gewaltvoll kérperlich Dressierten und die durch das hinter allem lau-
ernde Recht des Schwertes in den Tod gestofien werden, basiert. Oder einfach nur,

98  Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2005, S.179.

99  Vgl. Sennelart, Michel: Situierung der Vorlesungen, in: Foucault, Michel: Geschichte der Gou-
vernementalitt |. Sicherheit, Territorium, Bevolkerung, Vorlesung am Collége de France
1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 527-571.

100 Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-
guilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013, S. 259.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

weil man jeder Herrschaft gegeniiber Widerstand leisten muss, da jede Herrschaft
letztlich auf Macht basiert. Hier bleibt Foucault, wie oben ausgefiihrt, nebuls.

5.1.5 Zwischenfazit: Foucaults Positivismus des Kérpers

Im vergangenen Kapitel ist diese Arbeit nun auf das Subjekt als Schimire bei Mi-
chel Foucault eingegangen. Foucaults Dezentrierungen des Subjekts wurde von
drei Seiten her beleuchtet. Erstens beginnt Foucault sein Wirken mit dem Ziel der
Reinigung der Wissenschaften vom Menschen, um die Philosophie wieder zu befrei-
en. Zweitens schreibt er iiber die kleinlichen und hinterlistigen Mikro-Prozeduren
der Disziplinarmacht, die das Individuum in der Moderne hervorbringen. Und es
gibt eine dritte Ebene, die Foucault eher anschneidet, die jedoch fiir meine Ar-
beit entscheidend ist: die vitalistische Ebene, auf der Foucault den Kérper als Aus-
gangspunkt seines Denkens versteht. Jede Macht ist fiir Foucault eine Okonomie
zwischen Macht und Wissen. Und das schlieft auch das Wissen iiber den Koér-
per ein. Dass wir uns als Mensch mit naturalistischen Rechten, mit einer eigenen
evolutiondren, transzendentalen oder wie auch immer gelagerten Geschichtlich-
keit sehen, ist nicht natiirlich oder immer so. Dass wir unseren Kérper als Mensch
konstituieren, dass wir unsere Erfahrungen bzw. unsere Welt aus der Perspektive
eines Subjekts heraus verstehen, ist hingegen Ausfluss einer modernen Okonomie
der Macht. Es handelt sich um eine moderne Macht, die im Vergleich zur souvera-
nen Macht nicht so sehr auf Extraktion und Ausbeutung der Kérper, sondern auf
gelehriger Dressur und Anreizung zu Mehrproduktion durch die Disziplinierung
der Korper sowie auf der biopolitischen Selbstoptimierung basiert. Doch Foucault
vertritt nicht die materialistische Auffassung, dass nun das Bewusstsein generell
durch das Sein der Okonomie der Macht determiniert wird, sondern fiir Foucault
herrscht ein komplexes Uberdeterminierungsverhiltnis zwischen all den diskursi-
ven Elementen. Denn es gibt keine zwingenden Strukturen, sondern - und darauf
werde ich in Kapitel 6 zuriickkommen - die Macht ist stets das, was sich durch he-
gemoniale Kampfe hindurch als solche formiert hat. Foucaults Anspruch ist es,
Positivist zu sein. Was meint Foucaults Positivismus? Foucault betont damit nicht
vom Sinn her, nicht theoretisch, nicht vom Bewusstsein, sondern von konkreten
Handlungen und Kimpfen her die Theorie des Subjekts und des Diskurses zu den-
ken. Daher spricht er nicht von Diskursen, sondern von diskursiven Praktiken. Fou-
cault will die konkreten physischen Handlungen sichtbarmachen, die das Subjekt
hervorgebracht haben. Der Mensch ist nur auch in Kategorien des Wissens hervor-
gebracht worden — entscheidend sei jedoch die physisch-praktische Konstruktion des
Subjekts. Der Mensch ist eine »empirisch-transzendentale Dublette«. In Begriffen
des Wissens ist der Mensch der Humanwissenschaften ein Mensch, der aus den
Quasi-Transzendentalien Arbeit, Leben, Sprache historisch konstruiert wird und
gleichzeitig als Ankerpunkt fiir das Funktionieren der Wissenschaften fungiert.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

245


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dieser in Begriffen des Wissens hervorgebrachte Mensch ist jedoch zugleich — und
das ist Ausfluss der grundlegenden Modulation der modernen Macht — Ergebnis
einer Disziplinarmacht, welche darauf basiert, durch Parzellierung zu individua-
lisieren, das Individuum zu lokalisieren, es sichtbar zu machen und festzuhalten
und durch Dressur zu Mehrproduktion anzuleiten. Disziplinarmacht: individuali-
sieren, um den Korper bestmoglich auszunutzen. Humanwissenschaften: indivi-
dualisieren, um eine positive Wissenschaft zu begriinden. Biomacht: Etablierung
von Freiheiten fir Individuen in Bevolkerungen, um durch Selbstoptimierung die
Produktivitit zu steigern.

Das Entscheidende ist somit die Produktion des Individuums im Herzen der Dis-
ziplinarmacht. Die Konstruktion des Individuums als Wissens-Knoten in den Hu-
manwissenschaften ist die zweite Seite ein und derselben Medaille! Ein Huma-
nismus nun, der nur auf der Seite des Wissens iiber das Individuum ansetzt, ist
fiir Foucault eine Verschleierung der physischen Produktion desselben und somit
der dahinterstehenden Machtverhiltnisse. Daher ist der Humanismus unserer Ta-
ge kein moglicher Ankerpunkt fiir eine Kritik der Macht, weil er selbst Teil einer
Macht ist, die scheinbar universalistische Rationalitit aus dem individualisierten
Menschen zieht und diese zur Dressur der Korper anwendet.

Foucaults Positivismus ist somit ein Positivismus des Korpers. Er stellt sich
mit seiner Kritik, mit seiner Wiedererweckung der Philosophie aus dem anthro-
pologischen Schlaf auf die Ebene der Korper — das hat Habermas gut herausgear-
beitet. Foucault kann seinen lebensphilosophischen Vitalismus aus verschiedenen
Griinden nicht zugeben, bei genauem Lesen, bei genauer Betrachtung seines kri-
tischen Projekts, wird er jedoch offensichtlich. Foucault lisst den von den Quasi-
Transzendentalien durchzogenen Menschen sterben, er reinigt die Wissenschaften
von jeglicher scheinbar universalistischer Rationalitit und auch vom Menschen,
weil der Mensch ein Anker fiir eine solche Rationalitit war und ist; und er zer-
schligt das Bild vom souverinen Individuum, dem (Rechts-)Subjekt der Gesell-
schaftstheorie als Basis des politischen Diskurses und entlarvt all diese Kategorien
als das, was sie sind: Schimiren. Sie sind Ausfluss einer hegemonialen Machtstruk-
tur, einer Okonomie der Macht, des Wissens und der Kérper. Es wurde Folgendes
schliissig herausgearbeitet: Wenn es bei Foucault um das Politische geht, wenn wir
uns im politischen Diskurs, oder das, was Foucault in der Vorlesungsreihe In Vertei-
digung der Gesellschaft den historisch-politischen Diskurs nennt, bewegen, dass fiir
Foucault das Entscheidende die Urerfahrungen des Korpers sind. Schmerz, Folter,
Flucht, Dressur, Hunger und vieles mehr sind die einzigen durchgingig wirklichen
Kategorien, auf die sich eine Philosophie stiitzen kann. Jede Macht st63t zu einem
gewissen Grad auf eine »zentrifugale« Ausweichkraft, auf etwas »Plebejisches«, wie
Foucault das einst in einem Gesprich mit Jacques Ranciére geduflert hat. Hiermit
wollte er ausdriicklich keiner neopopulistischen oder neoliberalen Kritik Vorschub
leisten, welche auf die Wiederherstellung natiirlicher Rechte beruht. Sondern viel-

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

mehr ist dieses Plebejische als Grenze eines Dispositivs der Macht iiber das Leben
zu verstehen, wie jede Macht ihre Grenze eben im plebejischen Widerstand fin-
det.’®! Obwohl Foucault zwar nominalistisch verfahren will, ist es unter anderem
diese Aussage, dass jede Macht auch ihren Widerstand habe, die ihm viel Kritik
einbrachte. Trotz dieser offensichtlichen politischen Aussagen, die er hiermit trifft,
begibt Foucault sich in seinen Hauptwerken nie ausdriicklich auf das Feld des Poli-
tischen. Er gibt uns keine positive Konzeption von Politik und der Méglichkeit des
politischen Widerstandes. Doch das hilt ihn nicht davon ab, weitreichende Impli-
kationen fur das Politische zu postulieren.

Hieraus resultiert eine Schwierigkeit des Foucault'schen Denkens, auf die Nan-
cy Fraser aufmerksam macht. Foucaults methodologisches Setting reiche nicht hin,
normative Aussagen zu treffen, doch genau das tue er stindig. Foucaults Diskurs-
theorie basiere gerade in Anlehnung an Nietzsches Zur Genealogie der Moral darauf,
jeden Wert, jede Identitit, jede normative Position genealogisch als »inszenier-
te[n] Karneval«, als »Maske« zu sentlarven«.’®? Jeder Sinn ist radikal als historischer
Sinn zu verstehen. Auflerhalb seiner diskursiven Zusammenhinge ist der Sinn ein
Nicht-Ort, dem ein iiberhistorisches Subjekt fehlt, das ihn denken kénne.'® Und
Foucaults Methode

»beinhaltet unter anderem die Suspendierung des herkémmlichen modernen,
liberalen, normativen Begriffsrahmens, der zwischen legitimer und illegitimer
Auslibung der Macht unterscheidet. Foucault klammert diese Begriffe und die Fra-
gen, zu denen sie Anlafd geben, aus, und konzentriert sich statt dessen darauf, in

welcher Weise Macht tatsichlich arbeitet.«'%4

Dieser Blick auf die Macht war dahingehend fruchtbar, dass er in einer bahnbre-
chenden Art und Weise ihre kapillare und nicht repressive, sondern produktive Sei-
te analysieren konnte. Doch diese »Ausklammerung« der Legitimitat und Norma-
tivitit ist ein Fallstrick fiir Foucault. Denn Fraser deutet darauf hin, dass Foucault
an vielen Stellen einen normativen Anspruch hat, der jedoch von seinem methodo-
logischen Setting her tiberhaupt nicht rechtfertigbar sei.'® Foucaults Werk mache
auf den ersten Blick den Eindruck einen Weg gefunden zu haben, politisch moti-
viert iiber die Macht zu schreiben, ohne gleichzeitig dabei normative Wertungen

101 Vgl. Foucault, Michel: Michte und Strategien, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden,
Band IlI (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2001-2005, S. 540ff.

102 Vgl. Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): ab-
solute Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 113ff.

103 Vgl ebd.

104 Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 32

105 Vgl.ebd., S.31-55.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

247


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

vornehmen zu miissen. Er lisst uns auch dariiber im Unklaren, ob er die liberalen
Werte tiber Bord wirft, sie verteidigt, oder gar alle normativen Werte per se iiber
Bord wirft.’°® Wenn Foucault den Humanismus als Unterjochung und Unterdrii-
ckung entlarvt, legt er uns seine normativen Vorbedingungen nicht offen. Das ist
ein Problem. Und es ist klar, woher es rithrt: Foucault versucht eine Art der Kritik
zu etablieren, die sich selbst jenseits von »gut und bose«'®’ befindet. Hat er folg-
lich keine Grundhaltung? Oder lehnt er die Werte der Revolution von 1789 ab, ist
er gar, wie Habermas schreibt, ein weiterer »]ungkonservativer«108 und deshalb
mit Ernst Jiinger in Verbindung zu bringen? Es ist nicht angedacht, an dieser Stel-
le tiefgriindig auf die Habermas-Foucault-Debatte einzugehen. Fiir den Fortgang
dieser Arbeit reicht es an, diese Problematik aufzuzeigen.

Auf jeden Fall gilt, dass Foucaults Schweigen tiber die Normativitit Teil einer
Methode ist, um bestimmte Formen der unsichtbaren Macht iiber das Leben sichtbar
zu machen. Um es mit Richard Bernstein zu formulieren: Wir haben es hier eher
mit einer »disruptiven Rhetorik« denn mit einer geschlossenen Theorie zu tun.
Ziel ist es, unserer Gesellschaft den Spiegel vorzuhalten durch die itbersteigerte
Betonung von alternativen, vernachlissigten, verstummten, unterdriickten Gegen-
Geschichten.®® In eine dhnliche Richtung argumentiert auch Nancy Fraser. Zwar
sieht auch Fraser das Problem, das Habermas aufwirft, doch trotzdem hilt sie an
der grundsitzlichen Fruchtbarkeit des Foucault’schen Programmes fest. Foucault
ermangele

»eines zweipoligen normativen Gegensatzes [..], der mit Habermas’ Cegensatz
von partiellerund einseitiger instrumenteller Rationalitit einerseits und vollstan-
digerer, praktischer Rationalitit andererseits vergleichbar ware. [...] Weil Foucault
keine Grundlage hat, um beispielsweise Machtformen, die Herrschaft beinhalten,
von solchen, die keine beinhalten, zu unterscheiden, scheint es, als heifie er eine
pauschale Ablehnung der Moderne gut. Er tut dies, ohne ein Konzept von dem zu
haben, was die Moderne ersetzen kénnte.«''°

Gehe man mit der Fragestellung nach der richtigen Normativitat an Foucault heran,
so miisse er enttduschen. Fraser behauptet, Foucault verstricke sich aufgrund sei-
ner genealogischen Methode zwar in normativen Widerspriichen. Doch sein Pro-

106 Vgl.ebd.,S.33.

107 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und
Leipzig, 1991.

108 Habermas, Jiirgen: Die Moderne — ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990, S. 52.

109 Vgl. hierzu Bernstein, Richard ].: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly, Michael
(Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press
1994, S. 222ff.

110 Fraser, Nancy: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 53.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

jekt zielte von Beginn an darauf, festgefahrene, diskurstheoretische, strukturalis-
tische, phinomenologische und hermeneutische Herangehensweisen an die Wis-
senschaft des Menschen zu destabilisieren, indem er einen neuen Blickwinkel auf
die Geschichte der Gegenwart anbietet. Im Gegensatz zu Habermas stellt sie die
fruchtbare Seite an Foucaults Genealogie heraus:

»[...] Foucaults wertvollste Leistung [liegt] in der ergiebigen empirischen Darstel-
lung von einigen unverwechselbar modernen Modalitaten der Machtin ihren Ent-
stehungsstadien [...]. Diese Darstellung gewdhrt wichtige Einsichten in das Wesen
moderner Macht, die wiederum politische Bedeutung haben — sie erméglichen,
einige ziemlich verbreitete politische Orientierungen auszuschlieRRen, die gemes-
senander Komplexitit der Machtin modernen Gesellschaften unzureichend sind.
[..] Foucault ermoglicht es uns, Macht ebenso umfassend wie detailliert als eine
Macht zu verstehen, die in vielfaltigen sMikropraktiken<verankert ist, also in den
sozialen Handlungsweisen, die das Alltagsleben der modernen Gesellschaften
ausmachen. Diese positive [nicht repressive, produktive und korperliche— Anm.
N. A.] Konzeption der Macht beinhaltet die allgemeine, doch unmifdverstandliche
Implikation einer Forderung nach einer>Politik des Alltagslebens«.«'"!

Fraser sieht die bahnbrechende Leistung Foucaults vor allem in der Kritik be-
stehender Kritikformen und philosophischer Zuginge zum Verhiltnis zwischen
Macht und Wahrheit. Sie kritisiert jedoch Foucault dafiir, dass er trotz seiner no-
minalistischen Herangehensweise an die Macht den Anschein erweckt, nicht nur
tiber einzelne, dezidierte Machtverhiltnisse zu sprechen, sondern iiber die Macht, die
Moderne und die Aufklirung, die letztlich auch nicht haltbar seien. Foucault kénne
man nicht normativ lesen, sein Werk gebe keinen fixen Anhaltspunkt hierfiir.
Er ist weder ein »Jungkonservativer« noch ein Neoliberaler, fiir den er aufgrund
seiner Vorlesungen zur Biopolitik auch schon gehalten wurde.™

Foucaults Werk ist der Versuch eines Kritikrahmens ohne normative Grundla-
ge. Thm geht es um das Ethos einer lokalen Kritikform, die unabhingig von nor-
mativen Vereinnahmungen funktionieren konnte. Die Rolle des Kérpers ist hier-
bei entscheidend. Denn es sind der Schmerz, die Lust und auch die dissoziati-
ve Grunderfahrung des Wahnsinns, so das Ergebnis meiner Forschung, die einzig
>positiven< Dinge. Man darf nun hier nicht durcheinanderkommen: Die Erfahrung
eines urspriinglichen Korpers, eines urspriinglichen Selbst ist hiermit nicht gemeint.
Zu unserer Identitit kommen wir auch tiber unsere Leiber nicht — alles bleibt bei
Foucault vermittelt, alles dem historischen Werden verdankt. Diese Vermittlung je-
doch sichtbar zu machen, das bedeutet fiir ihn die Geschichte sichtbar zu machen,

1M Ebd,, S.31f.
112 Vgl. hierzu etwa die Diskussion um den Band von Zamora, Daniel/Behrendt, Michael: Fou-
cault and Neoliberalism, Cambridge: Polity Press 2016.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

249


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die sich in den Leib eingeschrieben hat. Genealogie, so Foucault, »rekonstruiert [...]
die verschiedenen Unterwerfungssysteme: nicht die vorgreifende [ergo: finalisti-
sche, Anm. N. A.] Macht eines Sinns, sondern das zufillige Spiel der Herrschafts-
beziehungen«.” Selbst jede gerechte Ordnung ist fiir Foucault am Ende eine Un-
terwerfung der Kérper unter ein anderes Regime. Foucaults Kritikrahmen ist einer,
der Diskurse dadurch kritisiert, dass er sie als historische Apriori darstellt und ihre
in ein Feld des Unentscheidbaren getroffenen Entscheidungen sichtbar macht. So
verhilt er sich auch dem Humanismus und Liberalismus gegeniiber. Er zeigt die
historisch-praktische Unterwerfung hinter den scheinbar universellen Werten der
Aufklirung, indem er durch die Genealogie die Korper der Unterdriickten sichtbar,
ihre Stimme hérbar machen will. Foucault selbst macht nur Andeutungen in sei-
nem Werk, wie eine solche Theorie des Politischen aussehen kénnte. Doch Ranciére
wird dies mit seinem Buch Das Unvernehmen in Fortsetzung des Foucault’schen Pro-
jektes tun. Und er wird ansetzen bei den »Anteillosen«, bei den Entrechteten, den
Gebeutelten, denen, die physisch ausgegrenzt sind, deren Stimme nicht gehort
wird."™ Denjenigen, die an die Randbezirke der Macht gedringt werden — dem
»Plebeijischen«, von dem Foucault einst sprach. Es ist ein Indikator, der fir die
hier vertretene These spricht, dass Ranciére auch auf die wirklichen Kategorien ab-
zielt. Vernunft und Verstindigung gibt es nur in Diskursen, Schmerz hingegen ist
nicht kontingent. Foucault relativiert die Herrschaft und jegliche normative Wer-
tung. Doch ist er ein absoluter Relativist? Nein, eines darf man nicht in Abrede
stellen: Foucault sagt zwar, man kénne nicht universell behaupten, die klassische
Souverinitit sei ungerechter als die Gouvernementalitit der Freiheit in der Mo-
derne (auf die er in Geschichte der Gouvernementalitit II zu sprechen kommen wird),
aber Foucault kann schon sagen: Wenn Menschen systematisch in Gefingnissen
geschlagen und gefoltert werden, dann entsteht mehr Leid als in einem liberalen
Gefingnissystem, in dem es zumindest parlamentarische Aufsichtsbehérden und
Rechtsstaatlichkeit gibt. Denn der verursachte Schmerz fiir die Krper ist messbar
grofler. Klar engagierte sich Foucault daher auch fir die Groupe d’information sur
les prisons, einer Organisation, die Missstinde im Strafsystem des gaullistischen
Frankreichs aufdeckte. Viele sehen hier einen Widerspruch, da doch Foucault vom
Absterben des Menschen schreibt und gegen den Humanismus wettert. Doch hier
liegt eben ein Missverstindnis vor. Fiir Foucault ist es geboten, sich in einem huma-
nistischen Diskurs fiir shumanere« Verhiltnisse einzusetzen, sofern dies weniger
Folter, Schmerz und andere korperliche, neurologische, psychische usw. Angriffe
bedeuten kann. Und er hofft auf eine andere, postmoderne Okonomie der Macht,

113 Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): absolute
Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S.104.

114 Vgl. Ranciére, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2002.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

des Wissens und der Korper, die jedem Einzelnen auch zu einem Leben in dieser
vitalistischen Freiheit verhilft, die er jedoch noch nicht beschreiben kann. Er wehrt
sich dagegen, den humanistischen Diskurs als ein Ende der Unterwerfung zu se-
hen. Macht ist ubiquitir, sie ist nicht auszuléschen. Jede Gesellschaftsform liuft
immer auch auf Machtausiibung und Unterwerfung hinaus.

Das ist der Grund, weshalb Foucault zwar im Sinne des Humanismus handelt,
ihn aber nicht als Maf} der Dinge darstellen kann und will. Denn der Humanismus
stattet den Menschen mit natiirlichen Rechten aus, die jedoch im selben Moment
an die kalte Rationalitit der Disziplinarmacht, der Souverinitit und diese ganze
messbare Unterdriickung der Kérper gebunden wird. Foucault will diese Unterwer-
fung der Korper als Konstante gesellschaftlicher Herrschaft sichtbar machen. Er ist
nicht hedonistisch-naiv, um zu denken, dass die Befriedigung der korperlichen Be-
diirfnisse ausreicht, um eine gerechte Philosophie zu stiften. Sondern vielmehr will
er uns sagen, dass bis auf unsere korperlichen Urerfahrungen, diese tiefen Triebe
und Regungen alles Gedachte, alle Kategorien, alle Begriffe immer Ausfluss einer
Okonomie der Macht sind, denen gegeniiber wir rebellisch sein miissen, weil sie
bis heute in jeder Epoche so konstruiert waren, dass die Kérper ausgenutzt, miss-
braucht, dressiert usw. wurden. Ich habe in diesem Kapitel ebenso ausgefiihrt, dass
Foucault sich bei diesem Projekt viele Kritiker einhandelt, allen zuvor Jirgen Ha-
bermas, der Foucault vorwirft, eine kryptonormative Scheinwissenschaft zu betreiben,
die sich endlos in Aporien verstrickt.

5.2 Das Subjekt als Schimare Il - Ernst Jiinger

5.2.1 Typus und Gestalt

Dieses Kapitel befasst sich mit der Jiinger’schen These der Ablosung des Indivi-
duums des Biirgertums durch den neuartigen Typus. Im Typus tritt uns die me-
taphysische Arbeitergestalt im Alltag entgegen. Man erkennt den Typus vor allem
an einer neuen Physiognomie, Kleidung, Asthetik und an seiner Meisterung tota-
ler Riume. Beginnen wir bei der Metaphysik der Gestalt: Anders als Michel Fou-
caults Angriff auf das autonome Subjekt der Aufklirung geht Jinger von einem
metaphysischen Standpunkt aus. Sein Essay Der Arbeiter ist in einem Zeitalter des
Ubergangs vom Alten zum Neuen verortet. Laut Jiinger befand man sich 1932 am
Ende des Zeitalters des Biirgertums und der Aufklirung und am Beginn des Zeital-
ters des Arbeiters. »Der Arbeiter ist fitr mich nicht eine primir 6konomische Figur.
Er ist in meiner Vorstellungswelt eine metaphysische Gestalt: der erste Titan, der

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

251


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Bithne unserer Zeit betritt.<’> Wir haben es hier mit einem Sein bzw. einer
Existenz zu tun. Die Gestalt wird nicht, sondern ist. In Bezug auf die Gestalt ver-
wirft Jiinger das Konzept einer »Entwicklungsgeschichte«.™'® Die Gestalt tritt uns
als Wille entgegen. »Am Anfang steht der Wille zur Macht. Die Technik ist ihr In-
strument.«*” Die dynamische Entwicklung der technischen Produktions- und De-
struktionsmittel vollendet sich in Jingers Augen in einer Totalen Mobilmachung.
Diese betrifft alle Lebensbereiche, nicht nur den Krieg: »Die Gesetze des Krieges
gelten auch fiir die Wirtschaft und fiir jedes andere Gebiet: Es gibt keinen Un-
terschied zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten mehr.«™® In Jingers
Augen befindet sich die (westliche) Welt 1932 in einem Umbruch. Die Gestalt wirkt
schon mindestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts, doch in Kunst, Kultur, Geistes-
wissenschaften, Politik, Naturwissenschaften, Technikverstindnis, Theologie und
der Grunderfahrung des Selbst und des Subjekts sei das Denken in den Kategorien
der Aufklirung noch sehr gegenwirtig. Spitestens durch den Ersten Weltkrieg und
durch die Vorkommnisse der 1920er Jahre sei der liberale Geist erschiittert. Wih-
rend nun viele von einem Chaos und einer grofien Unordnung sprechen, spricht
Jinger von einer klaren Ordnung: Sein Essay versucht, hinter den Entwicklungen
die seiende Gestalt sichtbar zu machen — und beteiligt sich auch normativ daran,
diese Sicht hegemonial zu machen. In den Kapiteln 3.2 und 4.2 wurde schon aus-
gefithrt, dass Ernst Jiingers Methode darin besteht, die biopolitische Arbeitergestalt
in der Technik, verstanden als »Mobilisierung der Welt durch die Gestalt des Ar-
beiters«!*? sichtbar zu machen. Die technischen Mittel, welche Produktions- und
Destruktionskrifte ins Unermessliche haben steigern lassen, sind nicht einfach
Werkzeuge des Menschen, sondern ihre Nutzung unterwirft den Einzelnen auch
einem Willen zur Macht. Dieser Wille zur Macht ist im weitesten Sinne als all-
gemeines Lebensprinzip zu verstehen, welches ausgehend von der Arbeitergestalt
die planvolle Meisterung des Erdkreises zum Auftrag hat. Wer sich der Technik be-
dient, macht sich diesem biopolitischen Willen zur Macht Untertan, diesem Willen
zur Ausschopfung der Lebensenergien, um sie zur Meisterung des Erdkreises und
der Menschheit einzusetzen.

Entscheidend fir die Ablgsung des Individuums durch den Typus ist nun fol-
gender Zusammenhang: Das Subjekt — das biirgerliche Individuum - ist dieser
neuen Technik ausgelieferter Untertan, da es ihr nicht gewachsen ist. Doch ein

115 Jiinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, Hg. von Rainer Bar-
bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 213.

116 Vgl hierzuu.a.)lnger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014,
S.84 und S.123.

117  Ebd.

118 Ebd., S.152.

119 Vgl. die Zwischeniiberschrift ab Kapitel 44, Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Ce-
stalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S.157.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

neuer, »aktiver Schlag« Mensch, kann die Technik meistern, da auch er innerlich
an der Gestalt Anteil hat, sich selbst ihrem biopolitischen Willen unterworfen hat
und letztlich »Freiheit als Gehorsam« versteht: der Typus. Genau diesen Zusam-
menhang erdrtert Jiinger in seinem Essay in den Kapiteln 36 bis 43.

Anders ausgedriickt: Jiinger beschreibt nicht nur einen Prozess der »Mobilma-
chung der Materie«, sondern eine im selben Mafe vorgehende »Mobilmachung
des Menschen«. Es wird in Jingers Augen in Zukunft zu einer »Verschmelzung
des Unterschieds zwischen organischer und mechanischer Welt« kommen."*° Der
Mensch verschmilzt zunehmend mit seinen Werkzeugen — und genau, wie die
Werkzeuge der Moderne seriell, prizis und typisch sind, wird auch der Mensch
typisch. Dies zeigt sich vor allem in physiognomischen und isthetischen Belan-
gen. Darin zeigt sich auch der biopolitische Charakter von Gestalt und Typus in
Jingers Denken.

Kurzum: Das biirgerliche Individuum bzw. das autonome Subjekt, die (heilige)
Person bzw. der Mensch der Menschenwiirde sind dem Untergang geweiht, da sie
nicht das Riistzeug dazu halben wiirden, im »totalen Raum« des kommenden Zeit-
alters bestehen zu koénnen. Das oben angebrachte Beispiel der Vorkommnisse von
Lagemarck ist fiir Jiinger ein symptomatisches Indiz hierfiir. So, wie die burgerli-
che Jugend im totalen Raum des Grabenkrieges untergehen musste und der Typus
des stahlharten Frontsoldaten auftrat, so wird es in allen Lebensbereichen ablau-
fen. Denn die Totale Mobilmachung umfasst alle Lebensbereiche. Was Jiinger in
den Kapiteln 36 bis 43 iiber den Typus ausfiihrt, ist somit als solches zu verstehen:
als Indizien-Sammlung, um iiber die Zukunftschancen des biirgerlichen autono-
men Subjekts zu urteilen. Jinger startet eine phinomenologische Beweissamm-
lung, um sein Urteil zu untermauern: dass das autonome Subjekt dem Untergang
geweiht ist. Nicht aus normativen Griinden, also weil Jinger die Aufklirung und
deren Diskurs als »falsch« empfinde, sondern ganz einfach aufgrund von Tatsa-
chen. Die Entwicklungen, die Jiinger beschreibt, sind keine, denen man sich als
Einzelner entziehen kénnte — sie beruhen in seinen Augen »nicht mehr auf Kiin-
digung, sondern [auf] existenzielle[r] Einbeziehung«.'*!

5.2.2 Gestalt als Wirklichkeit

Jungers Arbeiter handelt vom Aufkommen eines neuen, mythischen Zeitalters. Der
Arbeiter ist kein »Vertreter eines Standes oder einer Klasse«*?, sondern ein Titan,
der der Welt der Gotter angehort. Jinger wiederholt in vielen Interviews und in

120 Ebd., S.179.

121 Ebd., S.152.

122 Jiinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-
bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 225.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

253


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mehreren spiteren Schriften, mit dem Arbeiter sei keine 6konomische, sondern
eine metaphysische Gestalt gemeint. In einem Interview mit Jean-Louis Foncine
im Jahre 1985 duflert sich Jinger wie folgt:

»Der Arbeiter ist firr mich nicht eine primar 6konomische Figur. Er ist in meiner
Vorstellungswelt eine metaphysische Gestalt: der erste Titan, der die Bithne un-

serer Zeit betritt.«'?

Es stellt sich die Frage, was genau Jinger unter Mythos und Metaphysik versteht.
Weder im Arbeiter noch in seinen weiteren Schriften fihrt Jinger die philosophi-
schen Grundlagen seiner Mythologie aus. Doch wird aus der Lektiire des Kapitels
»Die Gestalt als ein Ganzes, das mehr als die Summe seiner Teile umfasst« in Der
Arbeiter™* deutlich, dass Jiinger sich hier der abendlindischen Tradition metaphy-
sischen Denkens der Neoplatoniker'?> bedient. Mehrere Analogien, die Jiinger in
diesem Kapitel anbringt, um das Verhiltnis zwischen Arbeitergestalt und den Men-
schen zu illustrieren, deuten darauf hin. So spricht Jinger von einem Pragungs-
verhiltnis, das dem »Gesetz von Stempel und Prigung«'2® folge. Zudem betont er
mehrfach - nicht nur in der Uberschrift — dass das Ganze mehr als die Summe
seiner Einzelteile umfasse. Es geht Jiinger um das »Mehr« bzw. die wirkliche Ge-
stalt, die hinter den Dingen liege. Seine Ausfithrungen kulminieren im Begriff der
Totalitit. Dieser nicht weiter explizierte Verweis auf Hegels Phinomenologie liest
sich wie folgt:

»Man hatsichim19.Jahrhundertangewdhnt, jeden Ceist, der sich auf dieses Mehr,
diese Totalitat zu berufen suchte, in das Reich der Traume zu verweisen, wie sie in

einer schéneren Welt, nicht aber in der Wirklichkeit am Platze sind.«'%’

Die Gestalt, der Mythos, das Ganze und die Totalitit: Jiilnger schreibt 1932 — in Zei-
ten hochster politischer Polarisierung zwischen Links und Rechts — einen Essay
tiber soziale, politische und kulturelle Entwicklungen seiner Zeit, der sich den Ka-
tegorien seiner Zeitgenossen entzieht. Seine Zeitdiagnose sieht weder eine Weltre-
volution des Proletariers noch eine Weltrevolution des >Ariers< kommen. Sie sieht
keine Welt-, sondern eine Erdrevolution bevorstehend.'?® Wir bewegen uns dem-

123 Ebd., S. 213.

124 Vgl Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart 2014, S. 25-50.

125 Jiinger selbst verwendet den Begriff »neoplatonisch« in der riickblickenden Beschreibung
seines Arbeiters in einem Interview, das er 1995 mit Luis Meana fiihrt: vgl. Jinger, Ernst: Ge-
spriache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Thomas
Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

126 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35.

127 Ebd. S.37.

128 Vgl.Jlinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer
Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 353.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

nach einer neuen Phase der Erdgeschichte entgegen. Eine neue Gestalt iibernimmt
hinter den Kulissen die Herrschaft. Marxistische und faschistische Revolution sind
fiir Jiinger Ausdruck des Aufkommens der Gestalt des Arbeiters. Es kommt fitr Jiin-
ger darauf an, die Augen zu schirfen, um die neue Wirklichkeit sehen zu kénnen.
Indem man das, was auf der Bithne geschieht, als typischen Ausdruck fiir jenes
versteht, das hinter der Bithne abliuft. Jiingers Arbeiter will nicht zuletzt auch als
Prozess des Aufstiegs verstanden sein, wie es Platon im Héhlengleichnis lehrte.
Hinter den Schatten, die wir an der Wand der Zeitgeschichte erkennen, gibt es ei-
ne Wirklichkeit hoherer Rangordnung. Genau wie Platon hat Jinger den Anspruch,
uns von der Welt der verginglichen Sinnesobjekte zur intelligiblen Welt der Ide-
en und der Urbilder zu fithren. Jingers Begriff der Wirklichkeit meint ebenjene
Meta-Physik, jenen Kampf der Gotter und Titanen um die Entwicklung der Erde,
den wir Menschen nicht direkt miterleben kénnen, aber dessen Schatten. Im 20.
Jahrhundert ist die Gestalt des Arbeiters der neue Herrscher der Erde. Wer das
in den Phinomenen der Wirtschaft, der Politik, der Kultur und des Krieges se-
hen kann und sich der Herrschaft des Arbeiters unterwirft, wird bestehen. Das
ist einerseits Jiingers Beitrag zur Ideengeschichte, aber andererseits auch eine Art
Glaubensbekenntnis.™®

Genau in diesem Sinne schreibt Jiinger im Vorwort zur ersten Auflage von Der
Arbeiter, er wolle jenseits der Theorien, jenseits der Parteiungen die Gestalt des Ar-
beiters sichtbar machen. »Da es sich hier weniger um neue Gedanken oder ein
neues System handelt als um eine neue Wirklichkeit, kommt alles auf die Schir-
fe der Beschreibung an, die Augen voraussetzt, denen die volle und unbefangene

139 Jiingers Essay Der Arbeiter zeichnet sich — wie viele wei-

Sehkraft gegeben ist.«
tere Werke Jiingers auch — dadurch aus, dass er von der Einzelerscheinung etwas
Allgemeineres, »hinter dem Individuellen den Typus — und hinter dem Typus das
letzthin Prinzipielle, die Gestalt sichtbar«"3 macht. Wenn Jiinger wiederholt da-
von spricht, dass der revolutionire Akt im Sehen der Gestalt liegt, so bringt er
damit formelhaft auf den Punkt: Marxistische und faschistische Revolution sind
Ausdruck ein- und derselben Erdrevolution, und das ist die Herrschaftsiibernah-
me der Gestalt des Arbeiters, des neuen Titanen der Technik, der den Citoyen, den

Proletarier, den Arier, den nationalen Menschen, den Menschen des Humanismus

129 Inwiefern Jiingers Arbeiter quasi-religiose Ziige tragt, wird in der Literatur Uber Ernst Jiinger
immer wieder thematisiert. Unter anderem in einigen Interviews im Band Cespriiche im Welt-
staat streift Jiinger selbst diesen Aspekt.

Vgl. u.a. Jinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von
Rainer Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019.

130 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 11.

131 Jiinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-
bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 224.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

255


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

unter sein Diktat stellt. Es geht Jiinger darum, die »Essenz« und somit die tatsich-
liche Wirklichkeit des Arbeiters zu ergriinden.’

Vorwegnahme dieser Entwicklung ist die auf unterster Ebene parallele Entste-
hung eines Menschenschlages, der dieser Herausforderung der organisch-mecha-
nischen Einbeziehung, also der Totalen Mobilmachung gewachsen ist: der aktive
Typus."3® Der neue Mensch, welcher in eine planetarische Weltherrschaft einge-
bunden ist, die sich aus der Notwendigkeit der Sache ableitet, wird keine Herr-
schaft einer Klasse (wie etwa im Sozialismus), einer Rasse (Nationalsozialismus)
oder eines Paradigmas der Freiheit und des Fortschritts (Liberalismus) sein, son-
dern eine Herrschaft des biopolitischen Willens zur Mobilisierung und Erschlie-
Bung der Fiille der Welt und der Krifte des Menschen. Jinger ist wohl eher vom
Bolschewismus Lenins inspiriert bei diesen Worten. In seinem Essay von 1959, An
der Zeitmauer schreibt er an einer Stelle zu den verschiedenartigen und gleich re-
levanten Funktionen der Dampfkraft und der Elektrizitit fiir die demokratische
Nivellierung:

»Es sei hier nur daran erinnert, daf} die Bildung der Massen und Individuen des 19.
Jahrhunderts mit der Dampfkraft, die Einschmelzung der Individuen in das tech-
nische Kollektiv mit der Elektrizitdt in Beziehung gebracht wurde. Wenn Lenin
einem der groflen Staatspldne die Formel >Sozialismus plus Elektrifizierung« vor-
ausschickte, so deutete er damit zwar primitiv, doch richtig zwei Hauptfunktionen

der Gestalt des Arbeiters an.«'3*

Lenins Theorie iiber die derzeitige imperiale Etappe des Weltkapitals besagt, dass
die einzige Moglichkeit fiir die Russische Sozialistische Foderative Republik, die
Revolution nach den gewonnenen Kriegen, zu sichern, darin bestand, dass man das

135 und damit

Kleinbauernsystem und die Kleinindustrie Russlands »mobil macht«
den neuen Menschen schafft, der aus der »Finsternis« der alten Ordnung die elek-
trische Erleuchtung und das dazugehérige Kraftwerk als »Stitte der Aufklirung«
versteht. Das im Frieden total mobilgemachte Russland solle mit seinem dichten
Netz an Kraftwerken und technischen Komplexen mit seinem kommunistischen
Wirtschaftsaufbau »Vorbild fiir das kommende sozialistische Europa und Asien

werden«.'® Dieser sogenannte GOELRO-Plan, auf den Lenin sich hier zu Beginn

132 Vgl. hierzu Jiingers Ausfiihrungen im Aufsatz Maxima — Minima, Adnoten zum Arbeiter von
1963. Unter anderem: Jinger, Ernst: Werke, Band 6: Essays I, Stuttgart: Klett-Cotta 1963,
S.346.

133 Vgl.Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 156.

134 Jiinger, Ernst: Werke, Band 6: Essays Il, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 581f.

135 Lenin, Wladimir lljitsch: Bericht tiber die Tatigkeit des Rats der Volkskommissare 22. Dezem-
ber 1920, VIII. Gesamtrussischer Sowjetkongress, 22.-29. Dezember 1920, in: Lenin Werke,
Band 31, Berlin: Dietz 1959, S. 502.

136 Ebd, S.515.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

der Sowjetunion bezog, war nicht nur ein Industrialisierungs-, sondern zugleich

eine Art sikularer Heilsplan."”

Lenin ging es um den Ausgang der unaufgeklirten
Bauernschaft aus ihren mittelalterlichen Lebensverhiltnissen durch Erleuchtung
in die neue Zeit. An dieser Stelle zeigt sich, mit welchen Schwierigkeiten eine pro-
letarische Revolution in einem Land zu kimpfen hatte, in dem die allerwenigsten
Menschen Arbeiter im Marx’schen Sinne waren. Sie hatte sich von Beginn an als
Paradoxon der Geschichtsphilosophie gesehen, welche sie selbst im historischen
Materialismus als gesetzt sah. Um den Kommunismus nun aus einer solchen pa-
radoxen Situation heraus schaffen zu konnen, blieb nur eines: Die Funktion der
Klasse der Bourgeoisie mit zu ibernehmen und die Erleuchtung der technologi-
schen Modernisierung, iiber die Marx schon in seinem Manifest der Kommunisti-
schen Partei 1848 so positiv schrieb, mit Gewalt und Terror umzusetzen. So kommt
Lenin hier, in seiner Rede auf dem achten Gesamtrussischen Sowjetkongress 1920
folglich zu seiner weltbekannten Formel:

»Kommunismus — das ist Sowjetmacht plus Elektrifizierung des ganzen Lan-
des,«138

Lenin sieht die einzige Moglichkeit, dass die Bolschewiki dem kapitalistischen und
bourgeoisen Wirtschaftssystem in Russland den Boden unter den FiifSen hinweg-
ziehen, indem sie selbst die historische Funktion der Bourgeoisie ibernehmen
und eine schirfste Industrialisierung unter Zerstorung der kleinwirtschaftlichen
Strukturen umsetzen. Basis dieser Industrialisierung ist fiir Lenin 1920 die Mi-
neral6lbeschaffung, aber vor allem auch die Elektrifizierung des ganzen Landes.
Die Schirfe, mit der Lenin die Dynamisierung des menschlichen Lebens, die Be-
schlagnahme der organischen Welt durch die Welt der Technik und den Wille, ei-
nen neuen Menschenschlag hervorzubringen, begrii3t, beeindruckt Jinger und ist
es wohl, weshalb er wiederholt die Anlehnung an Lenin sucht — bei gleichzeitiger
Ablehnung der dahinterstehenden Geschichtsphilosophie. Jiingers Kritik am Leni-
nismus ist nimlich, dass auch Lenin rationalistisch an der Basis des Projekts von
1789 festhilt. In der Geschichtsphilosophie sei weiterhin die Spur der grofRen mo-
dernen Verheifung, die letztlich durch die Revolution und ihre grofe biirgerlich-
revolutionire Geste auf die Welt gekommen ist, aufbewahrt. Auch der russische
Kommunismus hinge letztlich den biirgerlichen, allzu rationalistischen Gliicks-
und Heilsvorstellungen an. Sichtbar werde dies nicht zuletzt darin, dass Lenin das

137 Vgl. Emmerich, Wolfgang/Wege, Carl: Einleitung, in: Dies. (Hg.): Der Technikdiskurs der
Hitler-Stalin-Ara, Stuttgart: Metzler 1995, S. 2.

138 Lenin, Wladimir Iljitsch: Bericht tiber die Tatigkeit des Rats der Volkskommissare 22. Dezem-
ber1920, VIII. Gesamtrussischer Sowjetkongress, 22.-29. Dezember1920, in: Lenin Werke, Bd.
31, Berlin: Dietz 1959, S. 513.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

257


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

biirgerliche Projekt mit Marx nicht nur als Notwendigkeit der Geschichte sehe, son-
dern auch gutheifle und lediglich das biirgerliche Subjekt mit dem anderen Subjekt
des Arbeiters, der die Spur des Biirgers in sich trage, ersetze. Die Verbindung zum
Elementaren fehlt Jiinger bei Lenin. Mit dem Elementaren bezeichnet Jinger

»nhietzscheanisch die immer wieder zerstérenden und immer wieder schopferi-
schen Kréfte des Lebens, des Willens zur Macht. Erst dieses Biindnis zwischen der
dufersten Spitze der instrumentellen Moderne und den Kriften des Lebens oder
des Bluts ist imstande, die todliche Abstraktion des Verstandes zu >verwindenc«
[..] und der technisch-wissenschaftlichen Zivilisation ihren wahren Sinn zu ge-

b(il’].«139

Das riicksichtslose Vorantreiben der instrumentellen Moderne ist es, was Jinger
an Lenin fasziniert. Lenins und Marxens Arbeiter hingegen sei ein Gebilde des Ra-
tionalismus der Aufklirung. Sein Arbeiter kénne daher nicht identisch mit demje-
nigen Lenins sein. Doch grundsitzlich ist Lenin eines von Jingers Vorbildern fiir
die Totale Mobilmachung. Deshalb ist der Kommunismus auch zu seinen nationa-
listischsten Zeiten kein Feind, sondern in seinen bisherigen Ausprigungen gewis-
sermaflen zum Teil ein Vorbild. Die leninistische Vorstellung einer riicksichtslos
total mobilgemachten Welt, die Erzwingung einer Einheit zwischen technischer
und organischer Welt erfihrt Jingers grofe Bewunderung und er forscht auch ei-
ne gewisse Zeit dariiber. Daher bezeichnet er den Kommunismus an anderer Stelle
seines Arbeiters als »die Voraussetzung einer schirfsten autoritiren Gliederung«*°
und somit als Basisbestandteil der planetarischen Weltherrschaft der Zukunft. Aus
diesen Griinden kommt Martin Heidegger in seinen Anmerkungen zu Ernst Jinger
auch zu folgendem, sehr nachvollziehbaren Fazit:

»Ernst Jiingers >Der Arbeiter<ist die aus der Grundstellung der Metaphysik Nietz-
sches geschaffene Metaphysik des recht verstandenen, d.h. von allen >biirgerli-

chen<Vorstellungen gereinigten imperialen >Kommunismus«.«'#'

Der Typus ist somit aus dieser Jinger’'schen Lesart der Vorstellung von Lenins Pro-
jekt Anfang der 1920er Jahre geprigt. Jiingers neuer Mensch ist eine Mischung zwi-
schen dem unbekannten Frontsoldaten des Ersten Weltkriegs und dem gesichtslo-
sen Industriearbeiter der Totalen Mobilmachung Lenins. Die neue Herrschaft der
Gestalt zeigt sich im Auftauchen des Typus im Alltag. Jiingers Blick vom Individu-

139 Merlio, Gilbert: Jiinger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die grofRen Jagden des My-
thos. Ernst Jiinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink 1996, S. 56.

140 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 252.

141 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:
Zu ErnstJiinger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 40.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

ellen auf das Typische sowie dem Auftauchen des Typus und dessen Beschaffenheit
geht das folgende Kapitel nun nach.

Dafiir wird im folgenden Unterkapitel zuerst auf Jiingers stereoskopische Op-
tik und seinen Gestalt- und Typenbegriff eingegangen. Dabei werden interessante
Anleihen aus der Philosophie Spenglers und Goethes sichtbar werden. Darauthin
werden die Phinomene, die Jiinger in der Beweisfithrung der Existenz des Typus
anbringt, in ihrer biopolitische Eigenart aufgezeigt und analysiert.

5.2.3 Morphologie und Asthetik: das Sehen von Gestalten

Zentrales Merkmal des Arbeiter-Essays ist die auflergewohnliche Perspektive, aus
der er verfasst ist. Jiinger nimmt eine »Schreib- und Sprechhaltung [ein], die das
eigene Erkenntnis- und Beobachtungsprivileg auf eine Distanz wahrende und Di-
stanz schaffende >Optik< und eine damit einhergehende auflergewdhnliche >Seh-
kraft< zuriickfithrt, die aus der Distanz heraus zugleich in die substantielle Tiefe

142 Wihrend Jiirgen Brokoff und andere

der Erscheinungen einzudringen vermagx.
Autoren - vollig zurecht — den Einfluss Nietzsches auf diese Methode betonen, so
gibt es auch weitere methodologische Vordenker fiir Jiinger.

Neben Nietzsche greift Jiinger auch das Denken Oswald Spenglers und Johann
Wolfgang Goethes auf. Wenn Jiinger vom Typus spricht, dann meint er kein wissen-
schaftliches Instrument zur Erforschung »historischer Individuen« im Sinne Max
Webers, sondern eine metaphysisch-materielle Realitit, welche er sichtbarmachen
will. Jingers Typus geht simtlich in einer Gestaltphilosophie auf, die von Oswald
Spengler inspiriert und letztlich erst vor dem Hintergrund des Goethe’schen Be-
griffs der »Urpflanze« zu verstehen ist.**?

Der Literaturwissenschaftler Wonseok Chung hat in seiner Dissertation 2007
beeindruckend belegt, wie sehr Ernst Jiitngers Werk in seinen verschiedenen Sta-
dien und wber alle Briiche hinweg von einigen Grundmotiven des Goethe'schen
Wirken beeinflusst ist. Chungs tiefe Lektiire Jingers Tagebiicher belegt, dass Jin-
ger sich seit seiner Schulzeit vor allem mit Goethes Faustdichtung in ihren beiden
Teilen beschiftigt hat und diese sein Denken tief beeinflusste. Doch es ist bezeich-
nend, dass Jiinger in seinen Tagebiichern selbst von Beginn an sich selbst eher fol-
gende »Ahnenreihe« zuschreibt: Er zihlt in seinem Alterstagebuch Siebzig verweht
den Dichter Rimbaud, den Philosophen Schopenhauer, und den »magischen« Auf-

klarungskritiker Johann Georg Hamann auf. Doch Chung belegt durch eine Ana-

142 Brokoff, Jiirgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt in: Schoning, Matthias (Hg.): Ernst Jin-
ger Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart, 2014, S.107.

143 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jinger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer dsthetischen
und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beitrige zur deutschen Literatur 18, Frank-
furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

259


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lyse der Tagebiicher zwei Denker, welche die entscheidenden Bezugspunkte fiir
Jungers Wirken lieferten: Es ist der nihilistische Betrachtungswinkel Nietzsches
und die zwiespaltige Disposition Goethes gegeniiber dem Fortschritt der Aufkli-
rung, die »einerseits auf eine entschlossene Geistesgegenwart zielt, doch ande-
rerseits bedrohte Traditionen in sich einzubeziehen versucht, bevor diese in der
fortschreitenden Geschichtslosigkeit, im Kampf zwischen musischem und tech-
nischem Potential versinken«.** Jiinger verstand Goethe als den genialen Denker
einer Zeit, die von einer epochalen Diskontinuitit um die Ereignisse der Franzo-
sischen Revolution und um Napoleons Nationalismus sowie dessen Einfluss auf
der ganzen Welt geprigt war. Jiinger sieht sich ebenfalls als Denker in Zeiten einer
ebenso epochalen Zeitenwende. In seinem neuen Vorwort zu Der Arbeiter 1963, also
nach der grofien Katastrophe, versucht Jinger sich vom Vorwurf loszuschreiben,
er habe den Nationalsozialismus herbeigeschrieben. Hierauf antwortet er trocken,
er itberschitze »den Einfluss von Biichern auf die Aktion nicht«<** und: »Hitten
die grofRen Akteure sich nach den hier entwickelten Prinzipien gerichtet, so witr-
den sie viel Unnétiges, ja Unsinniges unterlassen und Notwendiges getan haben,
vermutlich sogar ohne Waffengewalt.«!® Jiinger bestirkt seine Rolle als ein fein-
sinniger Seismograph einer epochalen Zeitenwende und nicht als nationalistischer
Agitator (der er freilich in den 1920er Jahren war). Uber seinen historischen Fehler,
den er mit einer ganzen Generation linker und rechter Theoretiker und Aktivisten
teilt, die Rechtsstaatlichkeit und Demokratie von Weimar nicht verteidigt, sondern
sogar niedergeschrieben zu haben, schweigt sich Jiinger aus. Er zieht sich auf die
Position des Diagnostikers zuriick.

»Das Werk tiber den Arbeiter erschien im Herbst 1932, zu einer Zeit, in der bereits
an der Unhaltbarkeit des Alten und der Heraufkunft neuer Krafte kein Zweifel
mehr bestand. Es stellte und stellt den Versuch dar, einen Punkt zu gewinnen,
von dem aus die Ereignisse in ihrer Vielfalt und Cegensatzlichkeit nicht nur zu

begreifen, sondern, obwohl gefihrlich, auch zu begriien sind.«'

Jinger vollzieht dieselbe Entwicklung wie Goethe, der den »ungebindigten Men-
schen« des Sturm und Drang hinter sich lisst, und verlisst in den 1930er Jahren mit
Der Arbeiter die Stahlgewitter, den Krieg sowie die existenzielle innere Erfahrung
als hauptsichliche Topoi und widmet sich eher einer neuen Weltordnung, welche
weniger das Register von Feuer und Dynamik denn das Register von Form und Be-
wegung betont. Klar: Beide sind bei Jiinger zwischen 1920 und 1930 jeweils Seiten
derselben Medaille. Der Arbeiter ist Ausdruck der stirkeren Orientierung Jingers

144 Ebd., S.10ff.

145 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 9.
146 Ebd.

147 Ebd.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

an Goethes Entwicklung hin zu einer »Bindigung der Epoche. Jiinger geht es um
eine andere Souveranitit des Menschen in neuen Zeiten.’*® Schon Armin Mohler
will aus einem Gesprach mit dem alteren Jiinger erfahren haben, dass dieser selbst
seine fritheste Sturm-und-Drang-Phase der 1920er Jahre als eine Art »katholischen
Expressionismus« habe verstehen wollen. Also eine Expressivitit der Sprache, wel-
che im Gegensatz zu anderen Autoren seiner Zeit keinem »unbestimmten Mensch-
heitspathos« gedient hat, sondern ein Expressionismus, der die Suche nach festen
Bindungen in neuen Ordnungen begriindete.*® Diese Ordnung ist die Gestalt des
Arbeiters. Und erst im Riickgrift auf Goethe kann man nun verstehen, was Jiinger
mit seiner Definition des Gestaltbegriffs meint, die er in Der Arbeiter gibt:

»In der Gestalt ruht das Ganze, das mehr als die Summe seiner Teile umfafdt [...].
Die Gestaltist [...] keine neue Grofie, die zu den bereits bekannten hinzu zu entde-
cken wire, sondern von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt
als ein Schauplatz der Gestalten und ihrer Beziehungen. [..] Ein Mensch ist mehr
als die Summe der Atome, der Glieder, Organe und Sifte, aus denen er besteht, ei-

ne Eheist mehrals Mann und Frau, eine Familie mehrals Mann, Frau und Kind.«'>°

Die Gestalt ist keine verstandesmifiige Ordnung, sondern eine reelle, die es nicht
zu begreifen, sondern mit dem Auge perspektivisch zu sehen gilt. Von ihr geht eine
Formung der »Materie« und des »Menschen« aus, die eine neue Welt schafft. Jirgen
Brokoff verdeutlicht, wie wichtig der Aspekt der Formung fuir das Jinger'sche Den-

ken ist.’!

Es zeigt einen von der russischen Avantgarde iibernommenes Verlan-
gen nach einer Einheit zwischen »Kunst und Staatskunst«. »Denn dieselbe Macht,
welche die Staatskunst durch Herrschaft reprasentiert, wird von der Kunst durch

152 Eine solche Tendenz erkennt Jiinger schon in der Ge-

Gestaltung offenbart.«
schichte des beginnenden 20. Jahrhunderts. Um diese jedoch ausmachen zu kon-
nen, komme es, wie Jiinger schon im Vorwort ausfithrt, auf die richtige »Sehkraft«
an. Ziel ist es, eine »Flosse des Leviathans« sichtbar machen.’>? Die Gestalt ist kein
neuer Gedanke, nicht als neues System der Welt oder unserer Gesellschaft zu ver-
stehen, sondern sie ist eine Wirklichkeit. Hierbei handelt es sich, so fithrt Chung
nachvollziehbar aus, um das Goethe zugesprochene Erkenntnisprinzip der »Man-
nigfaltigkeit und Einheit«, auf das Jinger rekurriert. Goethe kritisiert in seiner

Abhandlung Analyse und Synthese den Erkenntnisweg, von vereinzelten klinischen

148 Vgl. ebd,, S. 20f.

149 Vgl. Jiinger, Ernst/Mohler, Armin (Hg.): Die Schleife. Dokumente zum Weg von Ernst Jinger,
zusammengestellt von Armin Mohler, Ziirich: Arche 1955, S. 67.

150 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35ff.

151 Vgl. hierzu u.a. Brokoff, Jirgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt in: Schéning, Matthias
(Hg.): ErnstJinger Handbuch. Leben — Werk— Wirkung, Stuttgart, 2014.

152 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 223.

153 Vgl.ebd., S.11.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

261


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Versuchen ohne vorherige kritische Analyse auf einen Gesamtzusammenhang zu
schliefen, wihrend man das Ubergeordnete »aus den Augen« verliere. Hierbei ver-
wendet Goethe ebenjene Formel, die Jinger iiber ein Jahrhundert spiter wieder
aufgreifen wird:

»Dabei ist das Ganze stets mehr als nur die Summe der Teile.«'>*

Goethe und Jiinger verbindet eine isthetische Betrachtungsweise historischer
Wirklichkeiten. Die Begriffe Gestalt und Typus sind vor diesem Hintergrund aus
der Goethe’schen Morphologie zu verstehen. Diesen Aspekt der Goethe’schen For-
menlehre tibernimmt Jiinger iiber den Umweg seines Lehrers Hans Driesch. Der
neovitalistische Professor Driesch gab Jiinger ein ganzes Set an Konzepten und
Begriffen mit auf den Weg, wie etwa »Entwicklung«, »Typus«, »Zwecks«, »Form,
»Gestalt« und »Leben«, welche bei Driesch »nicht eigentlich wissenschaftlich, son-
dern durchaus mit einer romantischen Sehnsucht nach Erfassung des Ganzen«*>®
gebraucht werden. Jiingers Nationalismus der 1920er Jahren diente in den vielen
Verzweigungen, Paradoxien, Sackgassen und Irrwegen beinahe durchgingig der
156 Und so kam es auch, dass Junger, als

er sich weg von vitalistischen Thesen hin zu der Morphologie Oswald Spenglers

Suche nach dem »organischen Ganzen.

abwendete, er trotzdem in vielen Punkten Spenglers Arbeit bis zu seinem Lebens-
ende bewunderte. In einem Punkt jedoch widersprach Jiinger ihm von Anfang an.
Seinem Bruder schrieb er hierzu:

»Bei der Lektiire von Spengler [...] wurde mir tbrigens deutlich, daR ich in der
Uberzeugung von der Einheit der Menschheits-Geschichte nicht zu erschiittern
bin. Ohne das wiirde sie fir mich sogleich zur Zoologie. Ich meine allerdings, daf?
diese Einheit sich wie ein Ratsel in den Vélkern verbirgt, und in gliicklichen Au-
genblicken ndhert man sich hier oder dort der Auflésung. Wie uns unter allen
Lagen die senkrechte die angemessene ist, so gibt es auch ein menschliches Mag,
dasich hierals unser hochstes Gattungs-Kennzeichen ansehe. Ich denke, dafd man

sich hierfiir die Augen scharfen muf.«'>?

Jiinger sucht nicht nur eine Kritik am Geist, Wesen und Sein der Philosophen der
Aufklirung, sondern nach einem andersartigen, tatsichlichen Wesen der Dinge.

154  Zitiert nach: Chung, Wonseok: Ernst Jiinger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer dsthe-
tischen und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beitrage zur deutschen Literatur 18,
Frankfurt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S.119.

155 Dupeux, Louis: Der >Neue Nationalismus«< Ernst Jiingers 1925-1932. Vom Heroischen Solda-
tentum zur politisch-metaphysischen Totalitat, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die groRen Jagden
des Mythos. Ernst Jiinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink 1996, S. 23.

156 Vgl ebd.

157  Schwilk, Heimo: Ernst Jiinger. Leben und Werk in Bildern und Texten, Stuttgart: Klett-Cotta
1988, S. 90of.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Mit Goethe sucht er einen universalen Punkt, von dem aus die Vielgestalt und Ge-
gensitzlichkeit einer neuen Wirklichkeit nicht nur empirisch-historisch analysier-
bar und in Ursache-Wirkungs-Relationen dargestellt wird, sondern als »blof3 er-

fahrene Realitit« vom Einzelnen angenommen werden kann.'s8

Jungers Impetus
in Der Arbeiter liegt nicht in der Parteinahme, der Bewertung historischer Prozesse,
sondern in deren moéglichst praziser Diagnostik, dem Aufzeigen eines metahistori-
schen Seins. Jiinger zeigt sich damit als absoluter Einzelginger in der sogenannten
Konservativen Revolution, insofern er das Sehen der Gestalt des Arbeiters im Stahl-
gewitter des Ersten Weltkrieges als dsthetische Erfahrung zu einem revolutiondren
Akt ausruft. So stilisiert Jiinger die Entwicklung der Totalen Mobilmachung in der
Moderne, die Entwicklungen der Kriegslogik seit dem 18. Jahrhundert, die Indus-
trialisierung der Wirtschaft, die Herausbildung von Individuum und Masse als ei-
ne Art organisch-morphologische Entwicklung. Der Einzelne ist Teil des Ganzen,
das mehr als nur eine Summe aller Einzelteile ist, sondern Entwicklungen folgt,
die jenseits des Geschichtlichen liegen. Jiinger entzieht Fragen von Werturteilen
(itber den gerechten Krieg, iiber die richtige Wirtschaftsordnung, iiber die Rechte
des Menschen in Zeiten der Totalen Mobilmachung) den Werte-Boden und ersetzt
diesen biirgerlichen Blick auf die Ordnung der Dinge durch die Ordnung eines Or-
ganismus, einer Gestalt bzw. einer Goethe'schen Urpflanze.

»Die Gestalt als >das der Zeit nicht unterworfene Sein« zeitigt seine Wirkung in
der Geschichte, weil sie das werdende Leben bestimmt, und nicht, weil sie Werte

setzt.«'>?

Die Gestalt besitzt keine Werte, sondern nur Form, daher sei es vollig sinnlos, in
der Zeit der Gestalt itber Werte zu reden. Richtig sei hingegen die Gestalt sichtbar
zu machen, sie zu erkennen und daraus die richtigen Schliisse der Rangordnung zu
ziehen. Ethisch folgere sich daraus, dass das Ziel nicht linger sei, das gute, son-
dern das formgerechte Leben als Typus zu fithren, der die Gestalt reprisentiert.
Junger verwirft damit die Entwicklungsgeschichte, Dialektik und auch zyklische
Geschichtsphilosophien, wie etwa die Oswald Spenglers. Wahrend nun Goethe die
morphologische Methode im Bereich der Naturwissenschaften anwendete, um »le-
bendige Bildungen« erkennen zu kénnen und die »greifbaren Teile« im Gesamtzu-
sammenhang ihres Organischen zu verstehen, wendet Jiinger diese Axiome auf
Sein, Geschichte und Asthetik des Menschen an. Entscheidend ist hierbei die Op-
tik — und zwar das richtige Sehen. Es ist ein flexibles Sehen, welches die Kategorien
der Natur sichtbar machen will, um durch diese hindurchzusehen. Nachdem das

158  vgl. Chung, Wonseok: ErnstJiinger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer dsthetischen und
literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beitrage zur deutschen Literatur 18, Frankfurt
a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 120f.

159 Ebd., S.122.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

263


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Leben, um das es geht, in Bewegung ist, muss auch der Blick ein dynamischer sein.
Die Gestalt ist somit eine Momentaufnahme des Gesamtzusammenhangs, also mit
Goethes berithmten Worten »die geprigte Form, die lebend sich entwickelt«.'®® In
diesem Prozess der lebendigen Entwicklung, nach der auch das Sehen sich mit-
entwickeln muss, entstehen in Metamorphosen die einzelnen Urphinomene und
Urpflanzen, welche sich als Stadien des Lebens nacheinander ablésen. Jinger, so
schlussfolgert Chung, beobachtet die Metamorphose der Urpflanze des Individu-
ums hin zur Arbeitergestalt. Wichtig ist: Die Entwicklung betrifft hier nicht die
Gestalt, sondern den Einzelnen — den Typus. In diesem Sinne ist sein stindiges
Rekurrieren auf Stempel und Prigung zu verstehen. Die Gestalt als neue Urpflan-
ze, als neue Logik, die sich das organische Leben auf einer metaphysischen Ebene
gegeben hat, ist nicht sichtbar zu machen mit den Mitteln der Soziologie oder der
Philosophie, sondern wie Jiinger wiederholt anbringt, nur durch den »Dichter«. Bei
der Lektiire Chungs wird klar, wen er mit dem Dichter meint: Goethe. Die Frage
nach dem Sinn des Lebens ist keine anthropologische oder theologische, sondern
es ist eine Frage nach der Gestalt unserer Epoche und deren Sinngebung fiir un-
ser Leben. Und die entscheidende Volte ist nun bei Jiinger, dass diese metaphysi-
sche Idee einer Urpflanze, welche sich in Metamorphosen im Bestand entwickelt,
durch das richtige Sehen, also durch einen dynamisch-organischen Blick auf die
Geschichte, zu erkennen ist.

Im Gegensatz zu Nietzsches Ubermensch ist Jiingers Arbeiter nicht nur
ein idealisiertes Einzelexemplar und wiederkehrendes, hochstes Exemplar
der Menschheit, sondern eine empirisch belegbare Erscheinung, welche in
Avantgarde-Kreisen der Frontsoldaten sich zuallererst in vollendeter Form zeig-
te und die Ziige einer ganzen Generation von Industriearbeitern, Sportlern
und Massenmenschen stahlhart machte. Die stahlharte Arbeitergestalt wird im
menschlichen Bestand empirisch messbar und somit typisch. Auf ihre physiogno-
mische (und somit biologische) sowie dsthetische Ausprigung wird diese Arbeit im
weiteren Verlauf dieses Kapitels noch zuriickkommen. Wichtig an diesem Punkt
ist, dass das Typische im menschlichen Bestand und den isthetischen Formen
der Kultur schon sichtbar sei. Fiir den Einzelnen erhebt sich in Jingers Augen
somit einen Imperativ: Durch das richtige Sehen seines Schicksals, also an sich
selbst auch jenes Typische zu sehen und sich als Typus zu begreifen (und eben
nicht als Individuum), konne dem Einzelnen verhelfen, am Siegeszug der Gestalt
teilzuhaben, anstatt mit dem Individuum »unterzugehen«. In der Sinngebung
liege die Kraft, deren Quelle die Gestalt ist, die zugleich dynamisch in Bewegung
als auch ruhend in Form vorliegt. Der Raum der Gestalt ist derjenige zwischen
Dynamik und statischer Form, also zwischen »Augenblicklichkeit« und »Ewig-

160 Zitiert nach: ebd., S.123.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

keit«.!®! Goethes Urpflanze und somit auch Jiingers Gestalt sind keine Ideen im
klassischen platonischen Sinne, keine rein metaphysischen Dinge, die auf hoherer
Ebene in sich ruhen. In einem Brief 1980, also beinahe fiinfzig Jahre nach dem
Erscheinen des Arbeiters zu den vielen Missverstindnissen, zu denen der Begriff
der Gestalt gefiihrt hatte:

»Der Mensch kdnnte einen Fehlsprung gewagt haben wie Nietzsches Seiltinzer.
Es wire aber verfehlt, den Arbeiter als den Ubermenschen zu sehen oder als pla-
tonische Idee —eher schon als Gestaltim Sinne von Goethes Urpflanze. Sie ist auch

kein Typus, sondern hat typenbildende Kraft.«'¢?

Doch auch wenn die Gestalt keine letzthin platonische Idee ist, so gehort sie doch
dem Reich der metaphysischen Ideen an. Trotz dieser Distanzierung vom Platonis-
mus bezeichnet er seinen Ansatz als »eine neoplatonische Sichtweise des Arbeiters,
will heien um eine Sichtweise der titanischen Substanz«.'%3 So widerspriichlich
dies nun klingen mag, muss man hier die Eigenstiandigkeit des Jiitnger’schen Wegs
betonen. Mit der platonischen Idee geht Jiinger dahingehend iiberein, dass die Ge-
stalt ein Urbild ist. Zugleich stellt Jiinger sie wiederholt als verinderbar dar. Ich
schliefle hieraus, dass die Gestalt in einer Art Zwischenstadium aufzufinden ist.
Sie ist somit nur fast metaphysisch. Sie ist keine allerletzte Idee, sondern taucht
auf mit den Erdzeitaltern, wirkt in diesen metaphysisch, aber wird wieder verge-
hen. Bei Jinger ist sehr hiufig die Rede von einem neuen Titanentum und von einer
neuen, mythischen Zeitrechnung. Wie im Titanenkampf auch, muss es in Jiingers
Gedankenwelt die Zeiten des Ringens und des Ubergangs von der einen zur ande-
ren Gestalt geben. Zwar fithrt Junger das nicht aus, doch allein der Gebrauch der
Formel des »neuen Titanentums« lasst hierauf schlief3en.

Die Gestalt der neuen Zeit 16st das Denken des langen 19. Jahrhunderts ab und
somit konstatiert Jiinger, man befinde sich 1932 in einer Art chaotischem Interre-
gnum. Das Individuum sei noch am Untergehen, die Gestalt hingegen strebe auf.
Armin Mohler, der umstrittene Analyst und Stichwortgeber der Neuen Rechten,
welcher verschiedene Strémungen, die andernorts zusammengenommen als Weg-
bereiter oder gar ideologische Vorhut des Nationalsozialismus dargestellt werden,
als eigenstindige Theorie verteidigte, sieht in diesem Gedanken des Interregnums
eine Gemeinsamkeit aller Denker, die er zur Konservativen Revolution zihlt. Ne-
ben Ernst Niekisch, Oswald Spengler, Carl Schmitt und einigen weiteren zihlt er
auch Jiinger zu dieser »Deutschen Bewegung« zwischen 1918 und 1932, die eine an-
geblich eigene theoretische Denkrichtung etablierten, welche vom Nationalsozia-

161 Vgl. ebd., S.122f.

162 Jinger, Ernst: Simtliche Werke, Band 8, Stuttgart: Klett-Cotta 2000, S. 395.

163 Jiinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-
bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

265


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lismus unabhingig betrachtet werden miisse und nicht einfach als faschistisches
Weltbild mit dem Nationalsozialismus subsumiert werden diirfe."®* In der Einlei-
tung zu seinem neurechten Standardwerk Die Konservative Revolution bringt Mohler,
der zwischen 1949 und 1953 auch Privatsekretir Jiingers war, an, dass das Hauptziel
der Konservativen Revolution (iibrigens nicht nur in Deutschland) eine Revolution
gegen die Revolution von gewesen 1789 sei. Ziel sei das gewesen, was der Romantik
im Bereich des Politischen nicht gelingen konnte: ein Frontalangriff auf die Uber-
zeugungen, die sich in weiten Feldern von den Liberalen iiber die Sozialisten bis
zu den Nationalisten im politischen Denken breitgemacht hitten. Hierfiir griffen
sie zuriick auf die Gedanken von Herder und Hamann. Diese Gegen-Revolution
gehe bis auf die ersten Tage des Eindringens der Leitideen der Revolution durch
Napoleons Reformen in Deutschland zuriick.

»[...] [M]it der Franzdsischen Revolution kommt die Welt zum Siege, die der>Kon-
servativen Revolution<als der eigentliche Gegner erscheint und die wir vorlaufig
umschreiben mochten als eine Welt, die an einen stufenweisen Fortschritt glaubt,
alle Dinge, Beziehungen und Geschehnisse fir verstandesmafig durchschaubar
hialt und jeden Gegenstand zu vereinzeln und in sich selbst zu begreifen sucht.
Aber nicht alles, was sich gegen die Franzésische Revolution und ihre Folgen rich-
tet, gehort zur >Konservativen Revolution« Nicht nur erwachsen der Revolution
von 1789 Feinde im eigenen Lager, die das bisher Erreichte fiir ungeniigend erach-
ten (Marxismus, Anarchismus), sondern andere bekampfen sie blof3, um die durch

sie bedrohten oder zerstorten Stellungen zuriickzugewinnen oder zu halten.'®5

Die Vertreter der Konservativen Revolution hingegen kimpften fundamental ge-
gen die Revolution von 1789 und ihren Geist, jedoch wollen sie kein irgendwie
geartetes Ancien Régime zuriickerkimpfen. Sie wollen eine neuerliche Revoluti-
on nach vorne und nicht nach hinten. Zwar haben sie kein einheitliches und kein
stringentes politisches Programm dafiir formuliert, in welchem sich dieses gespie-
gelt habe, doch Mohler geht es hier um eine ideengeschichtliche Einteilung und
Abgrenzung zu »reaktioniren« und »altkonservativen« Positionen. Geistiges Mi-
lieu dieser Deutschen Bewegung zwischen 1918 und 1932 seien erstens das im 19.
Jahrhundert in bestimmten Kreisen erwachsene volkisch-utopische Phantasma der
»Entmischung« des seit Jahrhunderten ethnisch und religios (oder auch »rassisch«)
diversen Deutschlands und zweitens die diffusen Leitideen der Jugendbewegung
(bspw. Wandervogeltum/Freie Deutsche ]ugencl).166 Entscheidend fiir die Lektiire
von Der Arbeiter ist, dass Jiinger gegen die Ideen der Revolution von 1789 schreibt.

164 Vgl. Mohler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Grundrif ihrer
Weltanschauungen, Stuttgart: Vorwerk 1950, S. 39.

165 Ebd., S.19.

166 Vgl.ebd., S. 43.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Jinger schreibt auf eine ganz besondere Art gegen sie. Im Fortschreiten des Zeital-
ters der Aufklirung sieht er das Symbol fiir das Aufkommen einer neuen Gestal,
welche sich mit Autoritit an den Einzelnen richte und das Individuum absterben
lasse. Jiinger schreibt iitber den Untergang des heiligen Individuums, welches das
Zeitalter des Biirgers, des citoyen des Abendlandes ausmachte. Die Gestalt des Ar-
beiters zwingt sich den Menschen durch bestimmte Anforderungen auf, welche
sie zunehmend zu erfiillen haben. Arbeit ist fiir Jiinger keine einfache Titigkeit,
sondern Ausdruck eines neuen metahistorischen Seins. Wonseok Chung zeigt in
seiner Dissertation Parallelen zwischen Jiingers Begriff der Arbeit, der auf keinen
Fall soziologisch zu verstehen sei, sondern vielmehr als Ausdruck eines Willens
zur Macht, welcher sich beim alten Goethe im faustischen »strebenden Bemiihenc,
dem unbedingten Willen zum In-sich-Ruhen in der Dynamik der titigen »Meis-
terung der Welt« im zweiten Teil der Faust-Dichtung zeige. Ganz im Sinne des
Endes des zweiten Teils von Goethes Faust, wo der Engel die weltberithmten Wor-
te spricht:

»Gerettet ist das edle Glied

Der Geisterwelt vom Bosen,

>Wer immer strebend sich bemiiht,
Den kénnen wir erlésen .«

Und hat an ihm die Liebe gar

Von oben teilgenommen,
Begegnet ihm die selige Schar

Mit herzlichem Willkommen.«<'%”

Arbeit ist nicht materialistisch zu verstehen, sondern in Anlehnung an Goethe ist
Arbeit, auch die Arbeit mit Maschinen und mit Instrumenten, als eine Lebensart,
als ein innerer Ausdruck des Menschen zur Meisterung der Welt und Erlgsung zu
verstehen. Industrialisierung, die Urbarmachung ganzer Erdteile, die schon Marx
bestaunte, die Totale Mobilmachung des Ersten Weltkrieges sind nicht Ausdruck
6konomischer oder anderer Motive, sondern in einem planetarischen Zusammen-
hang Ausdruck eines Willens zur faustisch-prometheischen Meisterung des Erd-
kreises und somit Ausdruck des Lebens selbst auf einer metaphysischen Ebene.
Der technische Entwicklungsstand und die Auswiichse der Mobilisierung der Wirt-
schaftsgiiter, des Humankapitals und natiirlicher Ressourcen sind Ausdruck ei-
nes Mobilisierungswillens, der nicht Ausdruck individueller oder klassenbezoge-

167 Goethe, Johann Wolfgang von: Faust. Der Tragddie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam
2020, S. 214

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

267


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ner Subjekte ist, sondern Ausdruck eines innerlichen Mafstabs des Menschen.'6®
Der Mensch wird bei Jiinger durch den Gestaltbegriff nicht nur als geschichtliches,
sondern eben auch als natiirliches Wesen aufgefasst, der eine organisch-vitale Le-
benskunst in sich trigt. Der Maflstab fiir das richtige Leben liegt im Menschen
selbst, diesem Maf3stab muss sich der Einzelne jedoch durch das Sehen der Gestalt
bewusst werden.

»Das strebende sBemithen« besteht fiir Jinger letztlich darin, dass der Einzelne
sich selbst so zum Mafdstab nimmt, indem er den Mafistab in sich als hochste Le-
benskunst trigt.«'®?

Arbeit ist also ein Ausdruck des Willens zur Meisterung der Welt und die Technik
der Moderne ist ein Ausdruck dieses Gestaltungswillens. Man diirfe Technik nicht
einfach als Instrument von Subjekten missverstehen, sondern sie »ist Projektion
einer besonderen Lebensart, fiir die Arbeit der einfachste Ausdruck ist«.}° Arbeit
ist folglich Ausdruck eines Seins, welches Raum, Zeit und menschlichen Bestand
bearbeitet und beeinflusst. Und konkret ist Arbeit Ergebnis der Anstrengung zur
Totalen Mobilmachung aller Lebenskrifte unter Hinzunahme der Technik, in der
die Lebenskrifte potenziert werden. Zunehmend wird es schwieriger, in den In-
dustrielandschaften und grofen Fabriken effektiv den Unterschied zwischen me-
chanischer und organischer Kraft zu erkennen, also ob nun das Leben sich in For-
men der Technik widerspiegelt oder eben die Technik sich in den Menschen wider-
spiegelt. Beide sind Reprisentationen der Gestalt.

Man kann nach dieser Analyse festhalten: Die Gestalt geh6rt dem platonischen
Raum der Ideen an, doch ist zugleich historisch kontingent.

Jiingers Erkenntnisweg im Arbeiter folgt dem Goethes, der iiber intuitive Ein-
gaben zu Anschauungen itberhohte und am lebendigen zu taxierenden Lebewesen
tiberpriifte. Nichts anderes unternimmt Ernst Jinger auch in seinem Grofessay.
Die Gestalt des Arbeiters ist Jiilngers Versuch, den zwischen Statik und Dynamik
liegenden Willen zur Macht in reiner Form historisch-empirisch sichtbar zu ma-
chen und gleichzeitig auf den tiberhistorischen Maflstab der Gestaltung zu deu-
ten.’”! Dabei ist Arbeit als Lebensart und Ausdruck des Willens zur Meisterung
der Welt zu verstehen. Wie auch der Begriff der Urpflanze, welcher bei Goethe das
Urbild aller hoher entwickelten und organischen Gewichse darstellt, befindet sich

168 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jinger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer dsthetischen
und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beitrige zur deutschen Literatur 18, Frank-
furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S.117-183.

169 Ebd., S.158.

170 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 92.

171 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jinger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer dsthetischen
und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beitrige zur deutschen Literatur 18, Frank-
furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S.126.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

die Gestalt im Zentrum des Dreiecks, das die Konzepte der Idee, der Form und der
Figur darstellen.

5.2.4 Der Typus

Der neu aufkommende Typus, der den individuellen Biirger ablést, zeichnet sich
eben dadurch aus, dass er zunehmend ununterscheidbar wird von der mechani-
schen Welt.'”* Das biirgerliche Individuum 1&st sich auf. Kulminiert wire diese
Auflésung des Individuums im Weltkrieg, wo Jiinger auf die Ereignisse vom No-
vember 1914 in Langemarck zu sprechen kommt. Wo das Kriegsfreiwilligenregi-
ment bestehend aus einer biirgerlichen Jugend, die voll Euphorie und Siegeswillen,
voll grofier individualistischer Verve dem automatisierten Krieg zum Opfer fillt —
ohne jegliche Chance. Jiinger stilisiert dieses Ereignis zu einem Sinnbild fiir das Ab-
sterben des Individuums. Denn das paradigmatisch-heldenhafte Individuum der
biirgerlichen Gesellschaft, welches in seinen individuellen Ziigen und seinem gro-
Ren Mut einen so grofien Krieg entscheiden kénne, wird niedergeschossen von
einem Maschinengewehrnest einer arbeitsteiligen, hochtechnisierten Armee, die
in ihrer inneren Gliederung eher einem Ameisenstaat Zhnelt als einer Gesellschaft
heroischer Freidenker. Hier kontrastiert Jiitnger das Subjekt des Kriegsfreiwilligen
von 1914 mit dem Stoftruppfithrer des Jahres 1918, welcher paradigmatisch fiir die
Anforderungen der Gestalt des Arbeiters an den Einzelnen in diesem Zeitalter stehe.
Es ging in diesem Krieg nicht darum, Individualitit zu reprasentieren, einzigartig
zu sein, selbst zu denken und kritisch zu sein, sondern sich selbst mit einer auf-
erlegten Funktion zu identifizieren, fiir das Ganze zu sterben, ohne jemals nach
dem Wozu und dem Wofiir zu fragen — sein Leben einer vollendeten Form, ei-
ner Gestalt hinzugeben. Die Kampfkraft des Kriegsarbeiters, des Frontsoldaten von
1918 hitte nicht in ihrem individuellen Wert bestanden, sondern in ihrem funk-
tionalen! Wenn man sterbe, so Jinger, dann falle man nicht mehr, sondern man
falle aus.'”® Diese Verinderung der Kriegsstrategie und des inneren Aufbaus der
Heere weg von Standes- zu modernen Arbeitsheeren und damit einhergehend die
Anforderungen an den Einzelnen seien Ausdruck des Willens zur Macht mit sei-
nen in allen Lebensbereichen ablesbaren phinomenologischen Implikationen. Diesen
neuen Anforderungen auf dem Schlachtfeld ist nur ein bestimmter Schlag Mensch
gewachsen, der sich deutlich im Krieg gezeigt habe.

Zusammenfassend kann man sagen: Die Gestalt des Arbeiters tritt uns in der
Technik und im darin liegenden Willen zur Totalen Mobilmachung von Materie
und Mensch entgegen. Bestehen kann nur, wer diese neue Industrie- und Kriegs-
landschaft meistern kann. Das birgerliche Individuum kann nicht bestehen. Ex

172 Vgl. Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 102f.
173 Vgl. ebd., S.103-116.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

269


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

negativo erliutert Jinger, dass das Individuum - verstanden als »souverine Per-
son« — dieser Anforderung nicht gewachsen und daher zum Untergang verdammt
sei. Die grofie Maschinerie, in die der Einzelne eingespannt wird, um die Mobil-
machung der Welt und seiner Lebenskrifte zu erreichen, verlangt von ihm nicht
Individualitit ab, sondern sich typisch, seriell und berechenbar zu verhalten. Wer
jeden Tag an einer lebensgefihrlichen Maschine arbeitet, im Fronteinsatz des Ma-
schinenkrieges steht oder auch in einem Rennwagen bei hoher Geschwindigkeit
sitzt, der wird nur bestehen und iiberleben, wenn er den Regeln der Maschinen
gehorcht und sich berechenbar verhilt. Wihrend das Individuum sich in einer
merkantilistischen Gesellschaftsform noch »durchschlagen« und seinen eigenen
Weg zu gehen vermochte, stehen zunehmend Menschen an Maschinen, in totalen
Zusammenhingen, im Einflussgebiet der Arbeitergestalt. Um zu tiberleben und
bestehen hilft es nicht mehr, Individualitit, Eigenartigkeit und Vieldeutigkeit an
den Tag zu legen, sondern es nehmen die Zusammenhinge zu, in denen man als
Einzelner Typisches, Serielles und Eindeutiges verkdrpern muss. Doch fiir Jiinger
basiert dieser Prozess der Entwicklung vom Individuum zum Typus weniger auf
dem bewussten, freiwilligen und souverinen Beschluss von Menschen, sondern es
zeigt sich eher ein Imperativ, der bestimmten Menschengruppen Ende des 19. und
Anfang des 20. Jahrhunderts einen neuen Lebensstil aufgezwungen hat. Es handelt
sich um einen unbewussten Ubergang vom Individuum zum Typus als Ausdrucks-
form einer Arbeitergestalt, den es mit Jiingers besonderer Optik iiberhaupt erst
einmal zu erkennen gilt.

Wenn man noch einmal einen kurzen Schritt zuriick zur Methode geht, kann
man feststellen, dass Jiinger sich am Typen-Begrift Goethes orientiert, sich jedoch
in einem entscheidenden Punkt von ihm abwendet:

»Fiir Jiinger konkretisiert sich im Typus die Gestalt, ohne sich zu individualisie-
ren. [..] Anders als Goethes>Urphdnomens, das in der Vielfalt seiner Individuatio-
nen zu erschauen ist, verkérpertJiingers Typus die Gestalt in reinster und zugleich
sichtbarer Form [...].«'74

Anders ausgedriickt: Am zunehmend Typischen, das dem neu auftauchenden
Schlag Mensch in der Massen- und Industriegesellschaft zu eigen ist, erkennt
Jinger die Gestalt. Bei diesem Erkennen schliefit er jedoch nicht direkt von den
typischen Ziigen des modernen Menschen, sondern er vergleicht die Entwick-
lung der Industrie- und Kriegstechnologien, um einen parallel ablaufenden Zug
zu erkennen, in dem die Mensch und Maschine synthetisierende >Organische
Konstruktion« verliuft.

174 Chung, Wonseok: Ernst Jiinger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer dsthetischen und
literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beitrage zur deutschen Literatur 18, Frankfurt
a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 128.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Das Bezeichnende an Jiingers Optik, die er von Goethe aufgegriffen hat, ist es
nun, einen Zusammenhang zwischen der Entwicklung der Technik bzw. Totaler
Mobilmachung und der biologischen und psychosozialen Entwicklung des Men-
schen zu sehen. Doch Jinger geht im Gegensatz zu den Soziologen und Psychoana-
lytikern seiner Zeit den Weg iiber eine metaphysische Gestalt. So wie die Technik
und die Form der Materie der Gestalt folgen, so folgen auch Form und Eigenschaft
des Menschen ihr. Man miisse nur seinen Blick schirfen, um in der Entwicklung
von Form und Eigenschaften des Menschen die Gestalt zu sehen.

Genau wie Michel Foucault vier Jahrzehnte spiter, spricht auch Ernst Jiinger
in seinem Arbeiter-Essay vom »Tod des Individuums«.'”> Als Beleg fiir diese These
zieht Jiinger drei Phinomene des eingehenden 20. Jahrhunderts heran: das mas-
kenhafte Gesicht des Arbeiters, die Erscheinung der Uniform sowie eine neue As-
thetik. Jiingers These vom Tod des Individuums zugunsten des Typus ist im engs-
ten Sinne des Wortes bio-politisch, da Jiingers politische Herrschaftsanspriiche
sich aus biologischen Beobachtungen speisen: einer neuen Physiognomie! Die Phy-
siognomie ist in Jiingers Essay nicht zu unterschitzen. Die These lautet: Mit den
neuen Maschinen trete ein neuer Schlag Mensch auf, der sie meistere.

Dieser Mensch sei kein »Maschinenmensch«7¢

(etwa im Sinne eines Cyborgs),
aber durchaus ein Mensch, der sich nicht nur anders verhdlt, sondern der auch
biologisch und physiologisch anders ist. Dieser korperlichen Verinderung des Men-
schen durch das Einwirken der Arbeitergestalt ist ein definitives Spezifikum Jin-
ger'schen Denkens und macht seine Argumentation zu einer biopolitischen. Auf-
grund der Goethe’'schen Optik will Jiinger eine Gleichzeitigkeit der Entwicklung
typischer Merkmale im technischen und industriellen Bereich mit der biologisch-
physiognomischen Bearbeitung des menschlichen Bestandes erkennen. Jiinger un-

terstreicht diese These mit einer neuen Maskenhaftigkeit des neuen Menschen:

»Was zundchst rein physiognomisch auffallt, dasist die maskenhafte Starrheit des
Gesichtes, die ebensowohl erworben ist, wie sie durch duRere Mittel, etwa Bart-
losigkeit, Haartracht und anliegende Kopfbedeckungen, betont und gesteigert
wird. DaR in dieser Maskenhaftigkeit, die bei Mdnnern einen metallischen, bei
Frauen einen kosmetischen Eindruck erweckt, ein sehr einschneidender Vorgang
zutage tritt, ist schon daraus zu schliefien, daf sie selbst die Formen, durch die
der Geschlechtscharakter physiognomisch sichtbar wird, abzuschleifen vermag.
[..] Diese Maskenhaftigkeit ist nicht nur an der Physiognomie des Einzelnen zu
studieren, sondern an seiner ganzen Figur. So ist zu beobachten, dafd der Durchbil-
dung des Kdrpers, und zwar einer ganz bestimmten, planmafigen Durchbildung,

175 Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 140.
176 Ebd., S.132.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

M


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dem Training, grofse Aufmerksamkeit gewidmet wird. In den letzten Jahren ha-
bensich die Anlasse vervielfacht, durch die man das Auge an den Anblick nackter,

sehr gleichmaRig geziichteter Kérper gewdhnt.«'77

Wie auch die Maschinen und Produkte durch die Serienproduktion zunehmend
gleichférmig werden und sich durch eine immer gleiche Beschaffenheit auszeich-
nen, so entsteht ein Druck zur Gleichférmigkeit auf den Korper des Einzelnen. So,
wie eine neue Sprache die Wirtschaft erfasst hat, Gleichférmigkeit positiv zu be-
trachten, verlangt ein neu ausgebildetes »Auge« eine Gleichférmigkeit der Kérper.

Jingers Beobachtung eines neuen »maskenhaften Charakters« lisst sich in et-
wa so zusammenfassen: Jinger schreibt dem Typus eine Starrheit der rasierten
Gesichtsziige zu, die eine Maskenhaftigkeit des Gesichts impliziere. Jegliches In-
dividuelle im Gesicht weicht harten, metallischen, sportlich-durchtrainierten Zi-
gen. Bei Frauen fithre es weniger zu metallischen, denn zu ebenso ent-individua-
lisierten, kosmetischen Ziigen. Das Gesicht des neuen Typus wirkt einerseits wie
eine Maske und zugleich kommt andererseits die Maske im Alltag des modernen
Menschen wieder hiufiger vor: in Form von Gasmasken, die man an das Volk ver-
teilt, Gesichtsmasken fiir den Sport, etwas fiir hohe Geschwindigkeiten und im
Arbeitsbereich. Organisches und Technisches liuft auch hier wieder zusammen.
Und ganz im Sinne der bio-politischen Argumentation formuliert Jinger etwas
nebulds: »Es ist zu vermuten, dafd der Maske noch ganz andere Aufgaben zufal-
len werden, als man sie heute ahnen kann - etwa im Zusammenhange mit einer
Entwicklung, innerhalb deren die Photographie den Rang einer politischen An-
griffswaffe gewinnt.«'”® Auch wenn hier etwas unklar bleibt, worauf Jinger hinaus
mochte, so ist die Struktur dieses Argumentes sehr interessant: Sowohl physiogno-
misch als auch 6konomisch erkennt Jiinger in der Maske einen Zug unserer Zeit,
der im Zusammenhang mit einer organischen Konstruktion politisch wirkt. Techni-
sche und biologische Welt werden bei Jiitnger ununterscheidbar. Wie auch schon in
vorherigen Kapiteln ausgefiihrt, ist dieser Prozess lediglich vor dem Hintergrund
metaphysischer Entwicklungen zu verstehen. Entscheidend ist, dass Jiinger vom
Korperlichen ausgeht. Er beginnt bei der Physiognomie. Wir haben es mit einer
metaphysischen Macht zu tun, die sich in erster Instanz auf den Kérper auswirkt
und sich diesen gefiigig macht. Als Randnotiz soll nicht unerwihnt bleiben, dass
sich diese Struktur schon in Jiingers erstem literarischen Werk — mit dem ihm sein
schriftstellerischer Durchbruch gelang - findet. Die Rede ist von dem Kriegsepos
In Stahlgewittern. Nach 95 Seiten beschreibt Jiinger hier den Moment, in dem er das
erste Mal einen deutschen Frontsoldaten, der vom Einsatz zuriickkommt, zu Ge-

177 Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 124.
178 Ebd.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

sicht bekommt. Es ist fiir Jiinger eine unheimliche Offenbarung - ein erster Blick
in den Abgrund des Totalen Krieges.

»[...E]r erschien mir sogleich als der Bewohner einer fremden und harteren Welt.
[..] Das vom stdhlernen Helmrand umrahmte Gesicht und die eintdnige, vom
Larm, der Front begleitete Stimme machten einen gespenstischen Eindruck auf
uns. Wenige Tage hatten diesem Boten, der uns in das Reich der Flammen gelei-
tensollte, einen Stempel aufgeprégt, derihn auf eine unaussprechliche Weise von
uns zu unterscheiden schien. [...] Nichts war in dieser Stimme zuriickgeblieben

als ein groRer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgegliiht.«'7?

Das verdnderte Gesicht und die ausgeglithte Stimme sind die ersten Kiinderin-
nen eines neuen Typus Mensch. Nebendieser physiognomischen Dimension ist ein
weiteres Indiz hierfiir, dass Jiinger den Aspekt des sportlichen Rekords im Arbeiter
mehrfach anbringt und somit das Feld der kérperlichen Optimierung anspricht. In
mehreren Interviews sowie in weiteren seiner Biicher im Laufe des 20. Jahrhun-
derts wird Jiinger auch aufbauend auf der Grundthese des Arbeiters biopolitische
Themen, wie die Genmanipulation, das Klonen, reproduktive Selbstbestimmung
und das Abtreibungsrecht ansprechen. Das Uberhandnehmen der Ziffer, der Sach-
zwangslogik, des Diskurses der Leistungssteigerung des Rekords sowie der Ein-
griffe des Staates in intimste Bereiche des Korpers, der korperlichen Unversehrt-
heit und des Lebens werden im Arbeiter nicht nur angeschnitten, sondern sind
elementarer Bestandteil der Jiitnger'schen Phinomenologie der Gestalt des Arbei-
ters in unserer Zeit. Es sind dies die elementaren Krifte, die in unsere Zeit ragen.
Meines Erachtens ist es lediglich die etwas eigenwillige und nicht mehr zeitgemai-
Re Terminologie, die es verhindert, die Parallele zu anderen Denkern der Biomacht
und Biopolitik zu sehen. 8

Von der Maskenhaftigkeit geht Jinger in den entsprechenden Kapiteln tiber
zum Leitmotiv der Kleidung. Uber das 19. Jahrhundert hinweg habe sich der biir-
gerliche Anzug gegeniiber Tracht, Robe, Talar und Hermelinmantel durchgesetzt.
Der Anzug stand und steht reprasentativ fir den Durchbruch birgerlicher Frei-
heiten und in den Amtsstuben fiir die Durchsetzung des liberalen Nationalstaates.
Besonders in der Politik, unter Abgeordneten und Ministern setzt sich Ende des
19. Jahrhunderts auf dem europiischen Festland das Tragen von biirgerlichen An-
ziigen durch — auch die Machthaber zeigten den Zug der Zeit, sich symbolischer
»Reprisentationen« zu entziehen und strebten danach nur als Individuum zu er-
scheinen: »Man hiltet sich, eine andere Qualitit zur Schau zu tragen als die des
Individuums.«'8! Eine neue Entwicklung setzt nun zum von Jiinger konstatierten

179 Jinger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.
180 Ebd., S.123-140.
181 Ebd., S.126.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

273


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Niedergang dieser biirgerlichen Gesellschaft ein: Uberall dort, wo der Einzelne in
Kontakt mit dem speziellen Arbeitscharakter gerate, dort verfalle der Anzug »zum
Zivil« eines aufler Kraft gesetzten Individuums und werde abgeldst durch die Uni-
form, welche als Erscheinung im inneren Zusammenhang mit der metaphysischen
Arbeitergestalt stehe. Wihrend die Tracht eine Reprisentation eines Standes und
einer Heimatverbundenheit darstellte, so bestand die Funktion des biirgerlichen
Anzuges eher in der Vermeidung solcher Reprisentation und der Unterstreichung
der Individualitit des Einzelnen. Es ist nun durchaus interessant, dass Jiinger der
neu aufkommenden Uniform wieder eine symbolische Reprisentation — und zwar
die der Arbeitergestalt — zuspricht. So stellt sich fiir Jiinger der biirgerliche Anzug
als eine Art Niedergang der Reprisentation und die neue Uniform als neuerliche
Tracht, und zwar als »typische Arbeitstracht« dar. 182 711 Uniform stellt Jinger klar,
dass die soldatische Uniform einen »Spezialfall der Arbeitsuniform« darstellt. Das
sei vor allem nachvollziehbar an der Entwicklung soldatischer Uniformen weg von
bunten Waffenrdcken hin zu méglichst der Landschaft angepassten, unauffilligen
Kleidungsstiicken, die vor allem eines sein sollen: zweckmifig. Alle Kleidung wird
ihrer Individualitit entrissen und einer »absoluten Zweckmifligkeit« unterworfen.
Dies gilt fiir soldatische Uniformen genauso wie fiir den Blaumann des Arbeiters.
Die Uniform ist trotz ihres Charakters als Tracht, da sie etwas reprisentiert, keine
Standeskleidung oder Kleidung einer Klasse (des Proletariats), sondern stellt ein
Symbol der Gestalt dar. Thre Funktion sei es — der Verweis auf die Unterwerfung
der Kleidung unter die absolute ZweckmiRigkeit deutete es schon an — nicht In-
dividualitit, sondern den Typus zu betonen. Uberall, wo der Einzelne in engem
Verhiltnis zu technischen Geriten im Einsatz steht und sich zu Mannschaften zu-
sammenschlief3t, dort tritt die Uniform auf. Die Gelegenheiten, zu denen man sie
trigt, wachsen stets weiter — und damit ist sie ein Ausdruck einer zunehmenden
Herrschaft der ZweckmiRigkeit iiber das Leben.'®?

Jiinger fithrt zum Beleg des Todes des Individuums neben der neuen Physio-
gnomie und der neuen Kleidung auch eine neue Asthetik am Beispiel des Uber-
gangs vom Theaterschauspiel hin zum Kinofilm sowie von der Malerei hin zur
Photographie. In beiden Fillen zeige sich auf der Bithne sowie in den Portrits der
Menschen eine zunehmende Dekomposition des Individuellen und ein Hang zum
Typischen und dem Reproduzierbaren hin. Ein kalter und leidenschaftsloser Blick
richtet sich auf Menschen und Dinge, wie er zuvor vollig unbekannt war. »Hier ist
eine Tatsache zu erwdhnen, von der man erst kiirzlich mit Verwunderung Kenntnis
genommen hat: daf nimlich die ersten photographischen Portrits an individuel-
lem Charakter den heutigen weit iiberlegen sind. In manchen dieser Bilder spricht
sich die Stimmung von Gemailden aus, in einer Weise, die die Grenze zwischen

182 Vgl. ebd., S.126f.
183 Vgl. ebd., S.128f.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Kunst und Technik verwischt. [...] Der iibergeordnete Befund ist [..] der, da der
Lichtstrahl zu jener Zeit noch auf einen individuellen Charakter von weit grofRerer
Dichte traf, als dies heute méglich ist.«*®* Durch dem Ubergang vom Gemilde hin
zur Fotographie verliert das Portrit doppelt an Individualitit: einerseits weil durch
die Technologie unter denselben Lichtbedingungen die immergleichen Ergebnis-
se erzielt werden konnen und andererseits haben sich auch die Menschen verin-
dert, die portritiert werden. Jiingers These ist, dass neben den technischen Mitteln
auch der Mensch zunehmend einheitlich und genormt wird. »Man darf aber nie
vergessen, daf es sich hier nicht um Ursache und Wirkung handelt, sondern um
Gleichzeitigkeit. Es gibt kein rein mechanisches Gesetz; die Verinderungen am
mechanischen und organischen Bestande sind zusammengefafdt durch den tber-
geordneten Raum, aus dem sich die Kausalitit der Einzelvorginge bestimmtc, gibt
Jiinger zu bedenken.!5 Diese Gleichzeitigkeit ergibt sich eben dadurch, dass hinter
diesem Uberhandnehmen des Typischen die metaphysische Gestalt des Arbeiters
wirkt. Nur auf diese Art und Weise ist in Jingers Augen das Verhiltnis zwischen
»einem besonderen Menschenschlage« und »den eigentiimlichen Mitteln, die ihm
zur Verfigung stehen« zu verstehen. Im Sinne einer gleichzeitigen Entwicklung
hin zu Prizision, Eindeutigkeit und Mobilmachung. Um den Zusammenhang zu
erkennen, komme es auf die richtige Optik an.'8¢

Dieser Zusammenhang zwischen Asthetik, Technik und menschlichen Eigen-
schaften tritt in Jiitngers Augen noch deutlicher im Ubergang vom Schauspiel zum
Kino als Leitmedium hervor:

»In der [..] biirgerlichen Welt ist unter Qualitat der individuelle Charakter, und
zwar im besonderen der individuelle Charakter, die einmalige Ausfithrung, einer
Ware gemeint. [...] Da aber der Typus dieses Bediirfnis gar nicht mehr verspiirt,
wird dieser Vorgang in bezug auf ihn zur reinen Fiktion. So wird der Mann, der ei-
nen bestimmten Wagen fahrt, sich niemals im Ernste einbilden, im Besitze eines
auf seine Individualitat zugeschnittenen Mittels zu sein. Er wiirde im Gegenteil
und mit Recht gegen einen Wagen Mifdtrauen empfinden, der nur in einer ein-
maligen Ausfiihrung besteht. Was er als Qualitat stillschweigend voraussetzt, ist

vielmehr der Typ, die Marke, das durchkonstruierte Modell.<'%”

Diese Zusammenhinge liefen sich auch am Beispiel des Ubergangs vom Leitme-
dium des Theaters zum Schauspiel und folglich zum Kino. Jinger ordnet jedem
der drei Medien eine paradigmatische Figur zu: Das Theater sei die Welt der stin-
dischen Person gewesen. Es sei die Welt der Piazzas, der Marktplitze, der Stra-

184 Ebd., S.130.
185 Ebd., S.132.
186 Vgl. ebd.

187 Ebd., S.134f.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

275


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

en, der Person und im Zentrum der alles zusammenhaltenden Figur des Fiirsten
gewesen. Durch das biirgerliche Schauspiel wird im 19. Jahrhundert der berithmte
Schauspieler wichtig und somit das biirgerliche Individuum aufgewertet. Wihrend
das alte Volkstheater traditionell eine diskursive Riickversicherung der Einheit ei-
nes Volkes dargestellt habe, so wird dies in der Breite abgelést durch das biirgerli-
che Erlebnistheater, in dem es nicht um Einheit geht, sondern um ein Bildungsziel.
Das biirgerliche Ideal hat sich und sein Paradigma in der Kultur breitgemacht. Im
20. Jahrhundert nun ist der neue Bruch hiermit das Kino. Wihrend das Schauspiel
(und damit auch das biirgerliche Ideal) ausmacht, dass es seinen Wert erhilt durch
die Einmaligkeit und die Einzigartigkeit, sowie die individuelle Auslegung durch
den jeweiligen Schauspieler in jeder Vorfithrung, so verhilt sich dies im Kino ganz
anders. Im Kino kommt es nicht auf Einzigartigkeit an. Menschen gehen nicht in
einen Kinofilm fiir ein einmaliges Erlebnis, sondern um etwas prizis Eindeutiges
zu sehen: das Typische. Klar kommt es bei einem Film auch auf die individuel-
le schauspielerische Leistung an (und vielleicht unterschitzt Jinger das Anfang
der 1930er gerade enorme Erblithen der ersten Film-Stars auch in Deutschland,
wie Marlene Dietrich). Doch als Kinobesucher setzt man auf Qualitit durch eine
durchkomponierte Marke bzw. eine Serie, die bei jeder Ausstrahlung wieder gleich
und somit reproduzierbar ist. Kino und Theater kénne man somit nicht mitein-
ander vergleichen, sie sind von ihrer Logik her andersartig.'®® Der Triumph des
Kinos ist nichts anderes als die Reprisentation der Gestalt des Arbeiters auf dem
Feld der Schauspielkunst, wie sich das auf den verschiedenen anderen Feldern auch
nachweisen lasse. Der Triumph des Kinos ist gleichzusetzen mit dem Triumph des
Typus, der sich nicht durch Einmaligkeit, sondern durch funktionale Eindeutigkeit
auszeichnet. So ist es fiir Jiinger auch kein Wunder, dass der Film als Hauptspiel-
stitte die molochartige Stadt, die Industriestadt und ihre Menschenmassen, die
allesamt »[...] lautlosen und unsichtbaren Kommandos [..]«'® zu folgen scheinen.
Die Wirklichkeit der Wirtschaft, des Krieges, der Kunst und der Kultur zeigt eine
neue sachliche Sprache der Funktionalitit, die auf allen Feldern gesprochen wird

»und der Mensch antwortet, oder er bleibt stumm —und dies entscheidet tiber sei-
ne Wirklichkeit. [...] Das Klappern der Webstiihle von Manchester, das Rasseln der
Maschinengewehre von Langemarck — dies sind Zeichen, Worte und Sétze einer
Prosa, die von uns gedeutet und beherrscht werden will. [...] Es kommt darauf an,

daR man der Sprache michtig ist.«'*°

Der Heroische Realismus ist beseelt vom Anspruch, diese Sprache zu verstehen
und den Menschen die Moglichkeit zu geben, sie zu sprechen und somit am his-

188 Vgl. ebd., S.133-136.
189 Ebd., S.139.
190 Ebd.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

torischen Sieg der Gestalt teilhaben zu kénnen. Doch worin besteht nun die sicht-
bare Ordnung, das durch das neue Magnetfeld in die Feilspine gelegte Muster?
Bislang wurde der Typus von Jiinger vor allem ex negativo in Abgrenzung zum Indi-
viduum abgezeichnet. Hier kommt Jiinger nun auf den Punkt der Rangordnung,
die schon mehrfach angedeutet wurde, zu sprechen. Wie im ersten Teil des Bu-
ches schon ausgefiihre, stellt die Gestalt des Arbeiters eine eigene Rationalitit dar,
eigene Hierarchie der »Werte, ein eigener Diskurs. Jinger fithrt nun aus, dass
man den Typus nur in diesem Diskurs verorten kann und ihn nicht organisch oder
in Abgrenzung zum Individuum verstehen diirfe. Der Typus tritt auf, so wie die
Gestalt des Arbeiters ein neues Zeitalter einleitet. Entscheidend ist die Existenz
einer neuen »Enzyklopidie«, die souverin und unabhingig von Vorherigem ist.™
Der Typus existiert in einem Kraftfeld, in einem Diskurs, in dem das Individuum
notwendigerweise negiert wird. Es ist nicht das Gebiet der Verhandlung mit den
biirgerlichen »Begriffen« und den ewigen dialektischen Einbindungen kontrirer
»Positionen«, und auch nicht das Gebiet der unendlichen Nivellierung des gesam-
ten menschlichen Bestandes, wie dies spitestens seit der Erklirung der Menschen-
rechte geschah. Diese theoretische Gleichheit, welche den Liberalismus auszeich-
net, sei in Wirklichkeit nie eine effektive. Gleichheit vor dem Gesetz, ohne eine
tiefgreifende, materielle Revolution, ohne dass Reichtum und Eigentum auf alle
iibergingen, so wie die Freiheitsrechte, das sei eine verborgene Rangordnung. Ei-
ne, die heimtiickisch und sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene
(siehe Zerfall der nationalen Kolonialreiche) dem Untergang geweiht sei, weil sie
auf Dauer unauflésliche Widerspriiche generiere (Massenarmut trotz Gleichheit
bspw.), ihre eigenen Gegenkrifte (die Arbeiter) kreiere und in seinem Sinne deren
Totale Mobilmachung befeuere. Statt gleicher Behandlung gebe es im Liberalis-
mus nur die theoretische Gleichheit und somit muss notwendigerweise der stin-

192 Hier beriihrt sich Jiingers Denken mit dem

dige Ausnahmezustand herrschen.
dezisionistischen Denken Carl Schmitts. Jiinger setzt der theoretischen Gleichheit
die funktionale Gleichheit des Typus entgegen.

Die Rangordnung des biirgerlichen Subjekts definiert sich am Grad seiner In-
dividualitit. Analog zum Schauspiel, wo galt, je individueller und einzigartiger,
desto besser, so ist dies paradigmatisch fiir den Biirger zu sehen. Diese Individua-
litit des Lebensstils konnten sich freilich vor allem diejenigen leisten, die nicht nur
ihre rechtlich zugesprochenen Gleichheitsrechte hatten, sondern die genug Eigen-
tum und Reichtum zur Verfiigung hatten. Wie eben ausgefiihrt, bleibt das jedoch
im Diskurs des Liberalismus ausgeblendet. Das Individuum erlangt im 19. Jahr-
hundert Identitit durch Abgrenzung, also Individualitit. Im jetzt anbrechenden

191 Vgl. ebd., S.142.
192 Vgl. ebd., S.140-145.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

271


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Zeitalter des Arbeiters, so Jinger, erlange man Identitit durch Merkmale, die au-
Berhalb eines selbst stehen, durch etwas Typisches, bekriftigt durch Rasse, Cha-
rakter oder Physiognomie. Der Einzelne wird in zunehmenden Mafe durch die
»Ziffer« in Beschlag genommen, er bekommt in immer weiteren Feldern des Le-
bens einen funktionalen Wert. Nicht nur an der Front (siehe oben), sondern auch
in der Sozialbiirokratie, im Sport, im Berufsleben, im Lebensraum der modernen,
moloch-artigen Stadt ist der Einzelne zu einer Ziffer geworden, zu einem Teil vie-
ler Statistiken. Wihrend dem Individuum im biirgerlichen Zeitalter die drohende,
gesichtslose Masse gegeniibersteht,'®? so steht dem Typus die Organische Konstruk-
tion gegeniiber. Sie besteht nicht wie die Masse aus bausteinartigen theoretisch
gleichen Individuen, sondern aus mathematisch prizisen Typen, die sich an die
verschiedenen Anforderungen anpassen kénnen. Uber allem stehe der Rekord, der
Menschen in verschiedenen funktionalen Zusammenhingen von einer Hochstleis-
tung zur nichsten treibt. Das Individuum wird angetrieben durch die Einzigartig-
keit und das Erlebnis, der Typus durch das faustische strebende Bemiihen, oder ganz
konkret: durch den Rekord.

»Er [der Rekord, Anm. N. A.] ist das Symbol eines Willens zur ununterbrochenen
Bestandaufnahme der potentiellen Energie. Ebenso wie raumlich der Wunsch be-
steht, den Einzelnen jederzeit an jedem Punkte erreichen zu kénnen, so dyna-
misch das Bestreben, fortwiahrend lber die dufersten Grenzen der Leistungsfa-

higkeit unterrichtet zu sein.«'%

Die Anspriiche an den Einzelnen steigen ins Unermessliche, der Alltag des Men-
schen im 20. Jahrhundert ist gepragt von einer schleichenden, zifferngetriebenen
Mobilmachung aller Lebensbereiche. Das Typische scheint zunehmend das Indivi-
duelle zu vertreiben. Das vollzieht sich aus der Sachlogik der neuen Zeit und ih-
rer technischen Instrumente. Direktester Ausdruck dieser Entwicklung findet sich
freilich im Krieg, in den totalen Vernichtungszonen, in denen die Waffen nicht
mehr nur das Individuum (Handfeuerwaffen) oder die Masse (Artilleriegeschiitze)
vernichten wollen, sondern in dem es keinerlei Unterschied mehr zwischen Kom-
battanten und Nicht-Kombattanten gibt, denn die Waffen zielen nicht mehr auf
Individuen und indirekt vermittels der Massen auf den Fiirsten, sondern Waffen
zielen auf den hinter allem stehenden Arbeitsprozess, auf das Geflecht aus Zif-
fern und Statistiken, in dem die einzelnen Menschen nur eine bestimmte Funk-
tion ibernehmen (Gaskrieg, Beschuss von Stiddten etc.). Auch wenn Staaten noch
gefithrt werden, als bestehe sie aus schiitzenswerten, einzigartigen, Rechte-tra-
genden Subjekten, so wird de facto im kriegerischen Zusammenhang und in vielen
weiteren Kontexten, sichtbar, dass hier >Organische Konstruktionen<am Werk und

193 Vgl. hierzu Le Bon, Gustave: Psychologie der Massen, Stuttgart: Kroner 1957.
194 Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 148.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

der Typus lingst die leitenden Diskurse iibernommen haben.’* Fiir den Einzelnen
duflert sich dies in totalen Mobilisierungen, in der Einbeziehung ihres nackten Le-
bens in die Welt des industriellen, des kriegerischen, des produktiven, des sportli-
chen, des diitetischen Rekords, in funktionale Felder, die durch Ziffer und Statistik
beherrscht werden.

»Diese Art der Einbeziehung kennt keine Ausnahmen. Sie trifft das Kind in der
Wiege, ja im Mutterleibe ebenso sicher wie den Monch in der Zelle oder wie den
Neger, der im tropischen Urwald die Rinde des Gummibaumes ritzt. Sie ist also
total, und sie unterscheidet sich von der theoretischen Einbeziehung in die allge-
meinen Menschenrechte dadurch, dafd sie durchaus praktisch und unablehnbar
ist. Man konnte sich dafiir entscheiden, Biirger zu sein oder nicht; diese Freiheit
des Entschlussesistjedoch nicht mehr gegeben in bezug auf den Arbeiter. Hiermit
ist bereits die umfassendste Stufe einer andersartigen Randordnung umschrie-
ben; sie besteht in der seinsmafigen und unausweichbaren Zugehérigkeit zum
Typus, in einer Formung, einem Abdruck der Cestalt, der sich unter dem Zwange

einer eisernen Gesetzmafigkeit vollzieht.«'%¢

Der Liberalismus hat fuir Jinger nur auf einer theoretischen Ebene die Menschen
gleichgesetzt, ihnen jedoch einen inneren, unberiithrten individuellen Kern gelas-
sen. Doch bereitete er einer totalitiren Entwicklung den Weg, welche die Menschen
wirklich, sachlich und gegenstindlich gleichsetzt und zusammenschaltet in mons-
trosen, molochartigen funktionalen Gebilden, die nicht mehr zwischen organisch
und technisch unterscheiden lassen. Der Typus ist fiir Jiinger eine Erscheinung der
totalen, biopolitischen Moderne, die wie Giorgio Agamben zustimmen wiirde, das
nackte Leben zunehmend dem Willen zur Macht zuginglich gemacht hat. Es han-
delt sich um ein Phinomen, das er nicht herbeischreiben will, sondern eines, deren
metaphysische Notwendigkeit man an Phinomenen beobachten konne. Jinger ist
jedoch auch weit davon entfernt, diese Entwicklung der totalitiren Einbeziehung
zu kritisieren und das Individuum zu betrauern. Ein neues Sein im neuen schreck-
lich schonen Zeitalter erlegt sich uns auf. Jinger versucht im Gegensatz zu vielen
seiner Zeitgenossen nicht, die Entwicklungen riickgingig zu machen oder einfach
zu betrauern. Sondern in all dieser totalitiren und auch die Korper und Seelen
verzehrenden neuen Zeit der radikalen sachlichen Vereinnahmung sucht Jiinger
nach Moglichkeiten der Freiheit und einer sinnstiftenden Ordnung. Helmuth Kie-
sel bringt hierin den Hauptunterschied zum in vielen Bereichen verwandten Buch
Der Untergang des Abendlandes von Oswald Spengler zum Ausdruck:

195 Vgl. ebd., S.149ff.
196 Ebd., S.152f.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

279


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Anders als Spengler, der nur ein Untergangsprophet war und in heroischem Pes-
simismus verharrte, warJiinger ein vollblitiger Apokalyptiker, derjenseits der Ka-
tastrophen die Enthiillung (Apokalypse) oder Erscheinung einer neuen und bes-

seren, wohlgeordneten und herrlichen Welt erwartete.«'%7

Spengler trauert der Hochkultur des Abendlandes nach und er weif3, dass wir uns
in die niedere Phase der »Zivilisation« bewegt haben, in der nicht mehr Form und
Vernunft, sondern nur noch Machtpolitik, Zynismus und Machiavellismus ent-
scheidend sind, bis die variabel lange Phase des Untergangs abgeschlossen sein
wird und im ewigen »Werden und Vergehen« eine neue Hochkultur aufstreben
wird.??8

Hier zeigt sich iibrigens ein fiir die meisten Protagonisten der sogenannten
»Konservativen Revolution« gingiges Muster: Das christliche Menschenbild als
auch das Menschenbild des Fortschrittsdenkens des 19. Jahrhunderts gehen von
radikal-sittlichen Bewertungen des Menschen aus. Zwar von unterschiedlichen,
denn nach christlicher Auffassung ist der Mensch als grundsitzlich siindig und
somit bdse einzustufen, woraus sich ableitet, dass das Leben sich nach der Erls-
sung von den Siinden durch Gottes Gnade sich richte, um eine Art Einheit und
Vollkommenbheit erreichen zu kénnen. Das Fortschrittsdenken geht von einem
urspriinglich guten Menschen aus, der durch dufiere, schidliche Einfliisse von der
urspriinglichen Art der Vollkommenheit getrennt ist. Den Heroischen Realismus,
so Armin Mohler, mache nun aus, dass er sich einer solchen radikal-sittlichen
Bewertung des urspriinglichen Menschen enthilt. Er hat vielmehr auf seine Art
und Weise eine eigene radikale Art mit dem Menschen und mit dem Geschehenen

umzugehen: es ist eine Einstellung, die alles Geschehene als sinnvoll akzeptiert.'®®

»Das>Tout ce qui arrive est adorable<von Léon Bloy konnte als Leitwort Gber der
ganzen >Konservativen Revolution< stehen. Damit ist das Sittliche nicht ausge-
schlossen, aber es kommt erst in zweiter Linie und wird aus jenem abgeleitet.
>Asthetisch< im Sinne von >anschauend< kénnte man eine solche Haltung im
Cegensatz zur moralistischen Haltung nennen [...]. Der konservativrevolutionare
Mensch sieht alle menschlichen Haltungen im Letzten scheitern und kann nur
glauben, daft dieses Scheitern im Ganzen seinen Sinn habe.«*°°

Der Mensch ist fir Jinger weder von Grunde auf gut noch bdse. Jinger kommt
eher von der Nietzscheanischen Position, dass gut und bose Ergebnis einer »zwei-

197 Kiesel, Helmuth: Ernst Jinger. Die Biographie, Miinchen: Siedler 2007, S. 393.

198 Vgl. Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der
Weltgeschichte, K6In: Anaconda 2017.

199 Vgl. Mohler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Grundrif ihrer
Weltanschauungen, Stuttgart: Vorwerk 1950, S.157f.

200 Ebd,, S.158f.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

tausendjihrige[n] Geschichte« eines »Sklavenaufstand[s] in der Moral« seien. Was
als gut und was als bose gilt, ist Ausdruck historischer Kimpfe und seit iiber
2000 Jahren gebe es gegen die urspriingliche Herren-Moral (aristokratisch=gut;
schlicht=schlecht) den siegreichen Feldzug einer Sklavenmoral, die historisch mit
der »Umwertung aller Werte« durch das Judentum (fir Nietzsche ist der grofite
Vertreter des so verstandenen Judentums Jesus!), welche die Ohnmaichtigen,
die Armen, die Schwachen zu den Guten erhob und die Starken zu den Bésen
machte.?°! Der genealogische Blick mit Nietzsche, dem auch Jiinger an dieser
Stelle folgt, erachtet die Werte stets als Ausdruck des Sieges der herrschenden
Kaste, Klasse, Gruppe, Konfliktpartei. Einen heroischen Realisten nennt Jiinger
sich selbst. Den Begriff ibernahm er vom nationalrevolutioniren Publizisten
Friedrich Hielscher.°% Klar ist das Topos des Heroen ein Hinweis auf Nietzsches
Versuch, eine Herrenmoral zu etablieren, die durch eine Umwertung aller Werte
wieder das aristokratische Verstindnis des »Guten« in einer total nihilistischen
Welt durchzusetzen. Realismus meint einen genealogischen Blick auf die Welt,
die Werte und Rangordnungen als Ausdruck eines nicht-linearen, sondern eines
chaotischen Kampfes um die Hegemonie der Wertmaf3stibe zu verstehen. Realist
sein heifdt, die Welt so zu verstehen, wie sie durch die vielen Kriege um Wahrheit
und gut und bose geworden ist. Ziel des heroischen Realisten ist es nicht, der
heutigen Situation eine besseren in Vergangenheit oder in einer wie auch immer
gelagerten Zukunft gegeniiberzustellen. Es geniigt, das sich aus dem Willen zur
Macht entwickelten Schicksal anzunehmen, die Ordnung zu verstehen, in der
man sich befindet und sie zu bejahen. Hier kommt Jiinger nun in seinem ganz
eigenen Nietzsche-Eklektizismus auf das Leitmotiv des amor fati, der Bejahung

201 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und
Leipzig, 1991, S.18-47.

202 Vgl. hierzu einen Aufsatz des Franzosen Louis Dupeux, der relativ gut die Entwicklung Ernst
Jingers Denken am extrem rechten Rand in der Weimarer Republik rekonstruiert. Dabei un-
terscheidet er sehr sorgfaltig zwischen nationalbolschewistischen, faschistischen und natio-
nalsozialistischen Einflissen und klaren Grenzlinien in Jiingers Entwicklung. Ganz so harmo-
nisch, wie etwa Armin Mohler die »Konservative Revolution« zusammenfasst, ldsst sich Ernst
Jinger nicht einmal mit engen Weggefihrten denkerisch zusammenfassen. Dies kulminiert
in der paradoxen Situation, dass Jiinger sowohl einer der profiliertesten Vertreter des neuen
Nationalismus von Weimar war und zugleich sich durch seine Ansicht, der Nationalismus sei
nur»Mittel zum Zweck« zum Erreichen tieferer Ziele, sehr weit vom Nationalkonservatismus
seiner Tage wieder distanzierte. Fiir Dupeux offenbart sich somit im Bruch mit dem Nationa-
lismus ab etwa 1930 ein Riss, der schon vorher existiert. Doch Jiinger wird allein schon durch
das Milieu, in dem er sich befindet, systematisch mit den neuen Nationalisten zusammen-
gehalten, was sich auch in teils widerspriichlichen Denkkonstruktionen in den1920er Jahren
niederschligt. Dupeux, Louis: Der >Neue Nationalismus«< Ernst Jiingers 1925-1932. Vom He-
roischen Soldatentum zur politisch-metaphysischen Totalitit, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die
grofien Jagden des Mythos. Ernst Jinger in Frankreich, Minchen: Wilhelm Fink 1996.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

281


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

des Schicksals. Es gibt keine feste, beste Ordnung, keinen Vorrang des Einen vor
dem Anderen. Es gibt fiir Jinger nur die Moglichkeit, die Ordnung der Dinge
im Hier und Jetzt dadurch zu beeinflussen, indem man sich als Reprisentant
der Gestalt versteht. Durch diese Bejahung kénne man grofite Krifte freilegen
und nicht durch das Streben nach einem Urzustand oder einem Utopia. Jinger
hat sich stets gegen den Einwand gewehrt, eine solche »dsthetische«, heroisch-
realistische Perspektive fithre zu Fatalismus und Quietismus, also ein einfaches
Erleiden und Willensschwiche. Jinger geht es darum, gleichzeitig zu verstehen,
dass man ein »Werkzeug« in Hinden eines grofieren historisch-gewordenen
Willens zur Macht ist und daraus unendliche Krifte zu schopfen. Nicht aus einem
Gefiihl der Schwiche, aus einem Gefiihl des Unterdriicktseins eine Umwertung
aller Werte zu erschleichen, sondern sein Schicksal durch einen neuen Blick auf
sich selbst und die Welt, zum Herren durch Teilhabe an der Gestalt aufzuschwin-
gen. Die Revolution sans phrase ist eine, die sich verstandesmifig abspielt, indem
man die Ausweglosigkeit aus dem Jetzt, aus dem Grabenkrieg, aus dem totalen
Inbeschlagnehmen des eigenen Lebens, das Einbeziehen in die kalte Maschine
der Moderne dsthetisch betrachtet und bejaht. Der Mensch, der dies einsieht, dass
er Typus, eine Prigung des Stempels der Gestalt des Arbeiters ist, die die Welt
mobilisiert, das ist der neue Mensch, das ist Jiingers faschistischer Ubermensch. Das
ist nun der Mensch, »[...] der sich mit Lust in die Luft zu sprengen vermag und der
in diesem Akte noch eine Bestitigung der Ordnung erblickt«.?°? Die scheinbare
Ohnmacht wird bei Jiinger iiberwunden durch das Menschenbild des heroischen
Realismus, des Programms der fleischlichen Selbstitberwindung, der Verstirkung
der eigenen Eingebundenheit und der Identifikation mit der Ordnung. Nicht
durch den Sklavenaufstand, sondern mit einem »Pessimismus der Stirke«*°*. Der
Nihilismus ist das Medium, durch das der moderne Mensch nun hindurchgehen

5 erkennen zu kénnen.

miisse, um »die Identitit von Freiheit und Gehorsam«?
Der Unterschied zum einfachen Fatalismus liegt wohl im hoffnungsvollen Sehen
der Ordnung - selbst im scheinbaren Chaos, in héchster Hoffnungslosigkeit.
Somit erscheint in der konkreten historischen Situation die Aufgabe des heroi-

schen Realisten, in dieser historischen Ubergangszeit bzw. im Interregnum, das

203 Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 38f.

204 Uberden Aspekt des Pessimismus, der das Denken und die Kunst in den ersten Jahrzehnten
des 20. Jahrhunderts in Deutschland stark beeinflusst hat, und wie Ernst Jiinger und weitere
Denker, die Mohler zur sKonservativen Revolution< zusammengefasst hat, diesen Pessimis-
mus auf eine eigenartig-heroische Art aufgegriffen haben, schreibt Jan Ipema ausfiihrlich in
seinem Aufsatz: Vgl. Ipema, Jan: Pessimismus der Starke, Ernst Jinger & Nietzsche, in: Ester,
Hans/Evers, Meindert (Hg.): Zur Wirkung Nietzsches. Der Deutsche Expressionismus, Men-
no Ter Braak, Martin Heidegger, Ernst Jiinger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann 2001, S. 13-30.

205 Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S.153.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

sich durch Nihilismus kennzeichnet, dahingehend revolutionir zu handeln, dass
man eine Ordnung hinter all dem Chaos erkennt, die Gestalt, fir die sich das
ganze Aufzehren, Rekorde Erheischen und Sterben lohnt. Es handelt sich hier
um die revolutionire »Revision des Lebens durch den Sinn«.2°® Der sklavische
Liberalismus mit seiner leitmotivischen, abstrakt-theoretischen Gleichheit der
sakralen Individuen aus der Perspektive der unterdriickten Subjekte kann hierbei
nicht im Ansatz einen solchen Sinn liefern. Die Gestalt des Arbeiters jedoch schon.
Der Mensch soll sich als Herren-Typus und nicht mehr als Individuum verstehen —
dann konne er wieder teilhaben am Willen zur Macht und einen Sinn fiir sein
Leben erkennen, der frei macht.

Um nun noch einmal zuriick zu kommen zum Ausgangsmotiv des Ubergangs
vom Schauspiel zum Film: Der Film und seine Schauspieler reprasentieren somit
als Typen einen ginzlich anderen Erfahrungs- und Erlebnisraum als das Theater.
Dieser ist der Raum der Grofdstadt, der Automobile, Flugzeuge, grofien Industrie-
maschinen und des Maschinenkrieges, in welchem der »Mensch als Spielball tech-
nischer Objekte«*®7 erscheint und somit feindlich fiir das Individuum ist, jedoch
wie geschaffen fiir den Typus ist. Wie nun in der Physiognomie, der Maskenhaf-
tigkeit und der Kleidung zeigen sich auch in der sich durchsetzenden Asthetik des
Kinos die Ziige des neuen Menschen: Eindeutigkeit der Mimik und Gestik, Unter-
ordnung unter die Prizision der technischen Mittel (in diesem Fall der Kameras)
und die Einfithrung einer neuen Rangordnung. Jiinger nutzt das Bild einer »neu-
en Sprachec, die in dem beschriebenen neuen absoluten Raum gesprochen wird -
und entweder man spricht sie oder schweigt fiir immer. Es ist eine Sprache, die
von einer neuen Uberlegenheit der technischen Mittel und dem dahinterstehen-
den Willen zur Macht ausgeht. In allen Bereichen, biologisch-physiologisch, in der
Kleidung und dem isthetischen Empfinden lisst sich nachweisen, dass ein allitber-
greifender Prozess der zunehmenden Mobilisierung des Lebens durch die Regeln
der technischen Welt stattfindet. Die stihlernen neuen Ziige des menschlichen Ge-
sichtes, die sportliche Durchbildung seines Korpers genauso wie das Aufkommen
der vollig zweckmiRigen Uniform als auch einer neuen Asthetik der Prizision, Ein-
deutigkeit und der Serien sind Ausdruck der metaphysischen Arbeitergestalt. Thr
zugrunde liegt der Wille zur Macht iiber Erde und Leben, also zur Totalen Mobil-
machung der Materie und des Lebens und Jinger fithrte eben in den hier dargeleg-
ten Kapiteln 36 bis 44 des Arbeiters phinomenologisch Belege dafiir an, dass dieser
Prozess, den die Arbeitergestalt verursacht, tatsichlich nicht erst in der Zukunft
stattfinden wird, sondern schon vonstattengeht.

Der Tod des Individuums begegnet uns in der Fremdheit bestimmter indi-
vidualistischer Ziige bei der Betrachtung der Menschen des frithen 19. Jahrhun-

206 Ebd,S. 44.
207 Ebd., S.137.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

283


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

derts — etwa in Portrits aus der damaligen Zeit. Sie begegnet uns im zunehmend
musealen Charakter des Schauspiels, das keine Individualitit in Harmonie mit
dem tatsichlichen Leben auf der Strafie reprisentiert, sondern das zunehmend
aufgesucht wird von Menschen, die sich in ihrer Riickwirtsgewandheit erbauen
wollen. Der neue Mensch »versteht« diese Sprache und Welt der souverinen Per-
son nicht mehr, sondern ihm ist sie fremd geworden. Er lebt in einer urbanisierten
Welt, in der Maschinen den Takt vorgeben und in der der Mensch sich entscheiden
muss, sich entweder als Objekt bzw. Spielball dieser technisierten Welt zu betrau-
ern oder durch Gehorsam Freiheit zu erlangen:

»Das Klappern der Webstiihle von Manchester, das Rasseln der Maschinengeweh-
re von Langemarck — dies sind Zeichen, Worte und Sétze einer Prosa, die von uns
gedeutet und beherrscht werden will. Man gibt sich auf, wenn man dies zu tGber-
héren, wenn man es als sinnlos abzutun gedenkt. Es kommt darauf an, dafd man
das geheime, das heute wie zu allen Zeiten mythische Gesetz errdt und sich seiner

als Waffe bedient. Es kommt darauf an, dafd man der Sprache michtig ist.«?°8

Es gibtin Jiingers Augen zu jeder Zeit ein mythisches Gesetz — somit auch zu unse-
rer Zeit. Es kommt auf die richtige Optik, die geniigende dichterische Entfernung
vom eigenen Leben an, um dieses zu erkennen. Webstithle und Maschinengeweh-
re — Ausdruck der neuen technischen Produktiv- und Destruktivkrifte — fasst Jiin-
ger im Bild der Sprache zusammen. Und wie es mit Sprachen so ist, kann man sie
entweder sprechen und Teil des gesellschaftlichen Lebens sein oder man schweigt
und ist in gewisser Weise abgeschnitten.

Zusammenfassend ldsst sich sagen: die entscheidenden Momente fiir den Ty-
pus sind der Ubergang von der Reprisentation der individuellen Vielfalt hin zur
Eindeutigkeit und Prizision, die Unterordnung des ganzen Lebens, von den kor-
perlichen bis hin zu den kulturell-dsthetischen Aspekten unter die »Sprache« einer
neuen technisierten Welt der metaphysischen Arbeitergestalt.

5.2.5 Zwischenfazit: Der Typus als Ergebnis der Aufklarung

Das vorliegende Kapitel beschiftigte sich mit der Jiinger’schen These der Ablosung
des Individuums des Biirgertums durch den neuartigen Typus. Typus ist bei Jiinger
ein Begrift der Gestaltphilosophie. Die Gestalt gehort zugleich dem platonischen
Raum der Ideen an, doch ist zugleich historisch kontingent. Wir befinden uns in
einem Interregnum, in dem es einen Ubergang zu einer neuen Gestalt gibt, die
metahistorisch wirkt. Die neue Arbeitergestalt tritt uns im Typus entgegen. Die
Ausprigungen des Typus entdeckt man in Physiognomie, Kleidung, Asthetik so-
wie der Fihigkeit des Typus, mit der technischen Welt zu verschmelzen und in or-

208 Ebd., S.139.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

ganischen Konstruktionen aufzugehen. Jinger beschreibt in seinem Arbeiter eine
Dezentrierung und Mobilmachung des Subjekts, welche Ausdruck einer Mobilma-
chung des Lebens darstellt. Das Aussterben des souverinen Subjekts, das Jinger
als burgerliches Individuum bezeichnet, ist Ergebnis eines biopolitischen Prozes-
ses — der zunehmenden Bemichtigung des Lebens. Diese zunehmende Bemich-
tigung geht aus von einem Willen zur Macht, der im Dienste der metaphysischen
Arbeitergestalt steht. Dieselbe Macht, welche eine Totale Mobilmachung der Mate-
rie und Technik verursacht, ist auch der Treiber fiir die Mobilmachung des Lebens.
Sichtbar wird dieser Zusammenhang in der zunehmenden Ununterscheidbarkeit
des Menschen mit seinen Werkzeugen. Jiinger spricht explizit vom »Maschinen-
menschen« — einem Menschen, der sich entsprechend der Technisierung der Welt
verhilt und der sich auch physiologisch und biologisch an die neue Welt anpasst.
Hierfiir bringt Jiinger Belege in der neuen Maskenhaftigkeit des Gesicht des Typus
an, in der ausgeglithten Stimme des Frontsoldaten, im Anblick der durch Brei-
tensport gestihlten Korper und in der Tendenz zur uniformen Kleidung. All dies
symbolisiere das Absterben des biirgerlichen Individuums, das sich durch Einzig-
artigkeit ausgezeichnet habe, welches durch das Typische, Serielle und Eindeutige
ersetzt wird. Wie auch die Waren und Werkzeuge sich durch die Serienproduktion
verindert haben, so durchliuft auch der Mensch eine Verinderung zu Seriellem,
Typischem und Eindeutigem. Jiinger fithrt neben physiologisch-biologischen Bei-
spielen auch die Asthetik ins Feld. Der Ubergang vom Gemilde zum photographi-
schen Portrit reprisentiert genauso wie der vom Theaterschauspiel zum Kinofilm
den Ubergang vom Individuellen zum Prizisen und Eindeutigen — und somit spie-
gelt sich auch hier der allibergreifende biopolitische Prozess der zunehmenden
Mobilisierung des Lebens durch eine technisierte Welt. Die hier genannten Felder
sind beispielhafte Phinomene, die in Jiingers Augen den zunehmenden Zugriff der
Arbeitergestalt im Hier und Jetzt und nicht erst in der Zukunft belegen.

Ein entscheidender Zug des Arbeiter-Essays ist die Perspektive, die der Autor
einnimmt. Jinger nimmt fiir sich eine stereoskopische Optik in Anspruch, durch
die er zugleich sehr nah und detailreich an die beschriebenen Objekten heran-
kommt und eine weite Distanz wahrt. Jiingers Methode macht der distanzierte
Blick auf die wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Prozesse aus, welcher im
Gesamtzusammenhang morphologisch Formen erkennt. Das vorliegende Kapitel
hat argumentiert, dass Jiingers Gestaltbegriff mit dem Goethe’schen Begriff der
Urpflanze verwandt ist. Die Gestalt ist somit als Ordnung keine verstandesmaf3i-
ge, sondern eine reelle, die es nicht verstandesmifig zu begreifen, sondern mit
dem Auge perspektivisch zu sehen gilt. Von dieser geht eine Formung aus, welche
Materie und Mensch mobilisiert. Jiinger rekurriert wiederholt auf die Goethe’sche
Formenlehre, nach der das Ganze mehr als die Macht Summe seiner Einzelteile
sei — hinter Erscheinungen, wie etwa Pflanzen, stehe ein tibergeordneter Bauplan,
eine tiberzeitliche Idee. Jiinger greift diesen Gedankengang sowie Nietzsches Le-

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

285


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

bensphilosophie auf und sucht in allen Erscheinungen der Krise der Moderne, wie
er sie erlebt hat im Ersten Weltkrieg, einen Willen zur Macht. Diesen sichtbar zu
machen, ist Auftrag seines Essays Der Arbeiter. Jingers Ziel ist eine Diagnostik des
Metahistorischen, welches sich unserer Zeit bemichtigt hat und er findet es in der
Arbeitergestalt. Seine Annahme ist, dass die Gestalt keine Werte, sondern nur Form
besitze und es daher es vollig sinnlos sei, in unserer Zeit itber Werte zu reden, son-
dern lediglich im Sehen, im richtigen Erkennen und daraus die richtigen Schliisse
der Rangordnung zu ziehen und statt dem guten Leben, das formgerechte Leben
als Typus zu fithren. Jiungers Essay leitet somit nicht nur aus den Phinomenen
die Existenz der Gestalt anhand eines Aufkommens des Typus ab, sondern er for-
dert den Leser auch dazu auf, sich als Typus verstehen und die Arbeitergestalt zu
reprasentieren.

Wie Michel Foucault spricht auch Jiinger vom Tod des biirgerlichen Individu-
ums. Hintergrund hierfir ist, dass in Jiingers Augen der biirgerliche Idealismus,
der das Subjekt zur Befreiung des Einzelnen iiberhaupt aufbrachte, bei einer di-
stanzierten Betrachtungsweise materiell zur Nivellierung der stindischen Gesell-
schaft und zu einer Zuginglichmachung der Korper fir den Willen zur Totalen
Mobilmachung gefiihrt habe.

Jinger will in der Geschichte der Moderne eine durchgingige metaphysische
Tendenz erkannt haben, welche zuerst den Diskurs des Individuums hervorge-
bracht und diesen dann Schritt fir Schritt durch den des Typus ersetzt habe. Dies
sind fiir Jiinger keine zwei verschiedenen Triebkrifte, sondern Ausdruck dessel-
ben Macht der Arbeitergestalt auf verschiedenen historischen Stufenleitern. Das
Individuum zeichnet sich durch gleichzeitig betonte Einzigartigkeit und recht-
lich-ethische Gleichheit aus, die auf einem auf der Gleichheit basierenden Ge-
sellschaftsvertrag resultiert. Ganz im Sinne des Denkens der Aufklirung und dem
damit einhergehenden Rationalismus verstehen die individualistischen Politikan-
sitze des Liberalismus das autonome Subjekt als den zentralen Punkt eines Den-
kens, das simtliche Beziehungen und Strukturen als verstandesmifig und jeden
Gegenstand aus sich selbst heraus vereinzelt begreifbar versteht. Vernunftgemif
abgeleitete Gleichheit wiederum ist in den Strukturen des Liberalismus als Gleich-
heit vor dem Gesetz implementiert worden. Problematik hierbei sei nun gewesen,
dass dies entgegen der Heilsversprechen des Liberalismus jedoch nie eine wirk-
liche Gleichheit gewesen sei und selbst nach den selbstgesteckten MaRstiben der
Franzosischen Revolution von 1789 keine wirkliche Gerechtigkeit bringen habe kén-
nen. Die frithen Sozialisten und Marx hitten richtig erkannt, dass eine Gleich-
heit vor dem Gesetz bei gleichzeitigem Bestehenbleiben von privatem Eigentum,
das nicht auch sozialisiert wurde, de facto nur eine diskursive zementierte Unge-
rechtigkeit selbst bedeutete. Durch den liberalen kapitalistischen Staat entstand
jedoch im Zuge der industriellen Revolution eine echte Nivellierung der verschie-
denen Stinde, Landsmannschaften usw., welche in Form des Proletariers und der

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

funktional arbeitsteilig arbeitenden verschiedenen Arbeiter zu einer neuen Masse
fithrte, die nun wirklich in einer funktionellen Art und Weise gleichgeschaltet und
gleichgestellt war. Ausgehend vom rationalistischen Denken und in der Férderung
des Individuums kam es nun zu einer nie dagewesenen Nivellierung im >mensch-
lichen Bestand«< durch moderne Institutionen/Disziplinen, welche zwar nicht zu
wirklicher Gleichheit im Sinne einer echten Chancengleichheit oder der gleichwerti-
gen Lebensverhiltnisse gefithrt habe. Jeder Versuch — bspw. von den Marxisten —
diesen menschenrechtlichen Anspruch auf gleichwertige Lebensverhiltnisse etwa
durch staatskapitalistischen Bolschewismus einzulésen, fithrte lediglich zu einer
noch intensiveren Nivellierung, Abschaffung von alten Strukturen und gleichzei-
tig zu einer Entwicklung der Dinge, die nicht mehr das Leitbild des autonomen
Subjekts, sondern dasjenige des Typus de facto hervorbringt. Jiingers Typus ist in
Der Arbeiter in erster Linie ein aus historischer Betrachtung der Geschichte sicht-
bar werdender Zug der Moderne, der iiber die Briicke des rationalistischen Indi-
vidualismus aber auch letztlich itber den Empirismus einen typischen Imperativ
dem Menschen auferlegt hat. Er unterscheidet sich von Nietzsches Ubermensch
dadurch, dass er streng geschichtlich abgeleitet wird. Jiinger sieht den stahlharten
Ubermenschen nicht existenziell als in jeder Epoche vorkommendes menschliches
Vorbild-Exemplar, wie Nietzsche, sondern sieht im Diskurs der Moderne eine pa-
radoxe Dialektik der Aufklirung: Statt der Freiheit als Citoyen unter Gleichen oder
als neuer, kommunistischer Mensch des schaffenden Miifdiggingers Marx’ schim-
mert im modernen Staat das stahlharte Leben der funktional Gleichgeschalteten
zunehmend durch. Allen Verheifdungen zum Trotz findet sich das biirgerliche In-
dividuum als total mobilgemachtes Anhingsel der Maschine, als Triger lediglich
funktionalen Wertes in den Stahlgewittern des Ersten Weltkrieges. Und Jiingers
provokante These ist nun, dass dies nicht etwa ein Riickfall in Barbarei oder eine
mangelhafte Umsetzung der Ideale von 1789 sei, sondern dass dies eine Weiter-
entwicklung der Welt im Sinne der Gestalt ist, in deren Sinn auch die moderne
Revolution von 1789 stattgefunden hat! Kurz gesagt: Die Franzosischen Revolution
fiir die Uberwindung des Absolutismus und der Aristokratie durch Demokratisie-
rung ist — als Akt der Nivellierung und daher Verfiigbarmachung von Lebensener-
gien in unglaublichem Ausmaf — als ein Beitrag zum Triebwerk der Moderne und
somit genauso im Sinne der Gestalt des Arbeiters zu verstehen, wie nun die Tota-
le Mobilmachung und der Ubergang zur planetarischen Arbeitsdiktatur. Vor dem
Hintergrund des Verstindnisses der Moderne als Projekt der zunehmenden Dyna-
misierung riesenhafter Lebensenergien erscheint die Entgegenstellung des souve-
rinen Subjekts gegen den absoluten Fiirsten in derselben Falllinie wie die folgende
Ausbildung des stahlharten Typus. Im Sinne der hochsten Entwicklungsstinde des
Projekts der Moderne, der Totalen Mobilmachung im industriell-weltkriegerischen
Zusammenhang des 20. Jahrhunderts, erscheint der Typus als Bruch mit dem ratio-
nalistisch gefassten Individuum fiir Jiinger als dessen notwendige Weiterentwick-

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

287


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lung vor dem Hintergrund des auch dem Individuum zugrunde liegenden Projekts
der Moderne. Aus der diktatorischen Logik der technologischen Sachwelt ergibt
sich das scheinbare Paradoxon, dass der Wert des Einzelnen nicht mehr aus sich
selbst heraus, also aus der Wiirde heraus zu bestimmen ist, sondern aus seinem
funktionalen Wert. Der Humanismus hat eine noch viel tiefere, totale Einbindung
des Menschen in das totalitire Projekt der Moderne zur Folge. Es zeigt sich erst
retrospektiv, dass nicht die Freiheit des Einzelnen von Zwang das Paradigma der
Moderne ist, sondern eigentlich die Freiheit des Einzelnen darin besteht, Teil der
biopolitischen Dynamisierung der Welt sein zu konnen. Jiingers Konzept des Typus
ist daher von seinem Verstindnis der Technik in Der Arbeiter nicht zu trennen. Die
technologischen Prozesse laufen fiir Jiilnger nach einer eigenen Logik der Sache ab,
deren Triebfeder der Wille zur Macht und die Arbeitergestalt sind, was auch der
Entwicklung des Individuums zum Typus zugrunde liegt. Der Mensch wird zu-
nehmend eins mit der Maschine. Die Vorstellung, dass ein wie auch immer gear-
tetes Subjekt die technische Entwicklung sich wieder zum Instrument einverleiben
konne, hilt Jiinger fur utopisch. Dass sich die Technik den Menschen einfach als
willenloses Anhingsel einverleibe, sei jedoch nicht einfach die daraus resultierende
Folge. Sondern Jitnger will empirisch erkannt haben, dass sowohl Technik als auch
der moderne Mensch sich gemif} derselben GesetzmiRigkeit entwickeln — sie re-
prasentieren denselben Willen zur Macht. Beide, Mensch und Maschine, unterwer-
fen sich nicht gegenseitig, sondern werden zunehmend ununterscheidbar. Jiinger
sagt die Entwicklung einer >Organischen Konstruktion« voraus: Die Maschinerie
erreicht in manchen Gebieten in Jiingers Augen schon zu seiner Zeit organischen
Status und der zeitgemifie Mensch ist derjenige, der sich selbst als Maschine ver-
steht. Jiinger sieht nun in diesem Fakt des Todes des autonomen Individuums, das
sich freiwillig den Sachzwingen unterwirft, eine Entwicklung der Moderne, die auf
dem Papier von der Aufklirung der Menschenrechte stets missbilligt wurde, die je-
doch in Wirklichkeit durch deren Hervorbringung des vereinzelten Menschen und
die totale Auslieferung an den modernen Hobbes’schen Staat sowie durch den mit
dem Besitzindividualismus gestarteten Kapitalismus Stiick fiur Stiick iiberhaupt
moglich gemacht wurde. Die Ununterscheidbarkeit der Mensch-Maschine ist ein
dialektisches Ergebnis der Aufklirung, hinter dem die Gestalt des Arbeiters sicht-
bar wird. Jingers These ist letztlich eine heroisch-realistische Wendung einer alt-
bekannten Anthropologie, die schon Hobbes zu seinem Gesellschaftsvertrag fithrte
und die auch der bekannte Julien Offray de La Mettrie einst auf den Punkt brachte:

»Folgern wir also kithn, dafd der Mensch eine Maschine ist, und daf} es auf dem

ganzen Weltall nur eine einzige verschieden modifizierte Substanz gibt.«*°°

209 De la Mettrie, Julien Offray: Der Mensch eine Maschine, Leipzig: Diirr 1909, S. 66.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Das Subjekt als Schiméare

Diese Parallelisierung von Mensch und Maschine, welche de La Mettrie den
schirfsten Widerspruch seiner aufklirerischen Zeitgenossen bescherte, ist in
Jungers Augen bei der Betrachtung der wirklichen Effekte der Aufklirung letztlich
sogar deren tiefstes Ergebnis. Ahnlich wie in jeder Epoche, so argumentiert Jiinger,
sind der Mensch und seine Technik beide jeweils im Magnetfeld eines Willens
zur Macht, einer Gestalt. Mit der rasanten technologischen Entwicklung des
letzten Jahrhunderts wird daher folgerichtig auch ein neuer Mensch einhergehen,
dessen erste Ansitze im Antlitz des Frontsoldaten und des Lenin'schen Proletariers
sichtbar werden. Hier verbindet sich nun Jiingers noch etwas konfuse Anthropo-
logie aus Der Kampf als inneres Erlebnis mit der homme machine: Was gestaltmiRig
Notwendigkeit einer jeden Epoche ist — die hohere Parallelitit von Mensch und
Technik - zeigt sich dem Einzelnen heute im Interregnum, im Ubergang zwi-
schen den Zeitaltern, im Nichts, das zwei Epochen trennt, als grofle heroische
Selbstiiberwindung durch das Akzeptieren und sich selbst In-Dienst-Stellen fur
einen Willen zur Macht, der meinen Korper vielleicht vernichten wird — der mich
jedoch durch diese Teilhabe an der Macht loslést und von meiner weltlichen
Beschrianktheit befreit. Technik ist Ausdruck eines Willens zur Macht der Gestalt
und keines Subjekts. Die Gestalt zeichnet sich dadurch aus, dass sie dem Bereich
der Metaphysik verhaftet ist. Selbstbehauptung und Herrschaft kann fiir den mo-
dernen Menschen somit nur bedeuten, nicht zu versuchen, die Eigengesetzlichkeit
der Technik zu brechen, sondern Teil des dahinter liegenden Willens zur Macht
zu werden, indem er die Gestalt des Arbeiters reprisentiert und sich als Typus
akzeptiert. >Heroischer Realismus« ist die Lehre, die Realitit der Mobilisierung
der Welt durch die Gestalt des Arbeiters zu sehen, sie zu akzeptieren, aber sich
gleichzeitig nicht einfach nur als Opfer dieser Entwicklung zu beweinen, sondern
sie zu bejahen und sich als aktiver Trager des Schicksals zu sehen.

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

289


https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

5.3 Satz drei des biopolitischen Typus politischen Denkens
Das autonome Subjekt ist eine Schimiire.

Der biopolitische Ansatz zeichnet sich in seiner spezifischen Perspektive auf das
autonome Subjekt aus. Aus dieser Perspektive erscheint das Kant’'sche Subjekt als
historischer Ausdruck eines Willens zur Macht. Das Subjekt ist keine anthropo-
logische Grundkonstante oder Ausfluss der Vernunft, sondern Instrument eines
Willens zur Macht, der seit zweihundert Jahren einen Willen zur Mobilisierung
aller Lebenskrifte darstellt.

Jiungers Frontsoldat und Arbeiter ist als letzte historische Konsequenz dieses
Willens zur Macht zu verstehen. Fiir eine echte Emanzipation und echte Autono-
mie des Einzelnen muss man dieses autonome Subjekt entlarven und sterben las-
sen. 1932 sieht Jinger diese Emanzipation in der Annahme des Schicksals, also im
heroischen Realismus. Das unterscheidet ihn von Foucault, der eher Aufstinde der
unterdriickten Korper und Liiste herbeisehnt. Schon ein Jahrzehnt spiter wird Jiin-
ger diesen Heroismus als Ausdruck eines historischen Irrtums revidieren. In ihren
Spitwerken werden Foucault und er sich wieder treffen. Michel Foucaults >Sorge
um sich< und Ernst Jiingers Waldginger sind beides sehr dhnliche Suchbewegungen
nach post-humanistischen Wegen der Selbstbehauptung und Systemkritik.>*°

210 Vgl. hierzu Franken, Andreas: Macht und Ethos. Eine Analyse von Foucaults Suchbewegung
nach Kritikformen, Dissertation, online: https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706 .

12.02.2026, 17:04:59. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706

