
5. Das Subjekt als Schimäre

Oftmals werden Macht und der Diskurs als die zentralen Forschungsschwerpunkte

Michel Foucaults dargestellt. Was genau Foucault unter Macht und Diskurs ver-

stand, ändert sich in etwa in der Abfolge der sich ändernden Forschungsinten-

tionen Foucaults. Doch er betont mehrfach und ausdrücklich, dass sein eigentlich

durchgängiges Interesse dem Subjekt in unserer Kultur gegolten habe.1 Foucault

geht es um die Dezentrierung des souveränen Subjekts, dessen überhöhende For-

mierung seinen Abschluss im Denken der Aufklärung und konkret bei Immanuel

Kant stattgefunden hat. Der »Mensch« und das autonome Subjekt seien Produk-

te moderner Humanwissenschaften, während gleichzeitig moderne Institutionen

den Kranken, den Wahnsinnigen, den Geisteskranken und den Kriminellen weg-

sperrten. Bei der Untersuchung der disziplinarischen Institutionen der Moderne

(Kaserne, Psychiatrie, Klinik, Fabrik, Schule etc.) kommt Foucault zum Schluss,

dass diese die eigentlichen »Geburtsorte« der Subjektivität sind.2 Foucaults Dezen-

trierung leitet also den Blick von Kants autonomem Subjekt auf das »historische

Apriori«, auf die teils widersprüchlichen diskursiven Praktiken, die das moderne

Subjekt hervorgebracht haben. Worin die Aufklärer und der Liberalismus bis heu-

te eine Entwicklung zu mehr Freiheit sahen und sehen, ganz konkret im Umgang

mit Geisteskranken, im Strafvollzug, in den sexuellen Freiheiten, darin sieht Fou-

cault das Aufkommen einer modernen »Rückbezüglichkeit«. Formierungszwänge

und Sanktionen werden im Subjekt verinnerlicht und entwickeln sich aus einem

Fremd- zu einem »Selbstzwang«. Der programmatische Ausgang des Menschen

aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit, wie es Kant treffend formulierte,

ist für Foucault keine absolute Bewegung weg von der Fremdbestimmung.

»Autonomie, das großePrinzip derAufklärungsbewegung, gilt in dieser Perspekti-

ve nicht primär als Auflösung der von der ›Vernunft‹ durchschauten Fremdbestim-

mungen, sondern als Internalisierung der für ›vernünftig‹ geltenden Kontrollen

1 Vgl. Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches – Foucault als Theoretiker der Konstitution von Sub-

jektivität, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, Heft 1/2, 1991, S. 88.

2 Vgl. Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1976.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Regeln. Die äußeren Autoritäten scheinen in ihrer unmittelbaren Gewaltför-

migkeit zu schwinden oder doch in ihrer Wirkung abgeschwächt zu werden, aber

in verwandelter Gestalt entstehen sie im Innern des ›autonomen Subjekts‹ wieder.

[…] [D]ie neuen Freiheiten sind erkauft durch eine Innenwendung vonMachtprin-

zipien.«3

In der Moderne kann der Einzelne sich in Foucaults Augen nur selbst erkennen,

indem er in sich den Nicht-Wahnsinnigen, den Nicht-Kranken, den Nicht-

Kriminellen sieht – und somit auch stets in sich den Wahnsinnigen, den Kranken,

den Kriminellen sucht und vernichtet. Das Andere in sich zu finden, was nicht ver-

nünftig ist, das ist das Joch, unter dem der moderne Mensch gehalten wird. Und im

Feld der Sexualität bedeutet dies, dass eine juridische Logik der äußerlichen Ver-

und Gebote einer ständigen Geständnislogik vor sich selbst weicht. Darum geht

es in Foucaults DerWille zumWissen. Der Einzelne kann sich nur in der abgegrenz-

ten Eingeschlossenheit erfahren, in seinem Verhältnis zu den verinnerlichten,

aber doch äußerlichen Subjektpositionen (weil diskursiv-historisch-praktisch) –

das Subjekt ist eben keine anthropologische Konstante, sondern Ergebnis his-

torischer Diskurse und gleichzeitig ein unmittelbar auf den Körper wirkender

Selbstdefinitions- und Selbstregulationsmechanismus. Durch Foucaults ganzes

Wirken zieht sich ebendiese »Verlagerung der Kontrollen von außen nach innen«

hindurch.4

Foucault und Jünger sind Erben Nietzsches. Beide geben sich auch als solche

aus. Beide greifen Nietzsche unterschiedlich auf. Doch in einem Punkt sind sie

sich einig: Die ketzerische Grundhaltung, dass die Philosophie und die Wissen-

schaften letztlich nichts anderes seien als »Sprechweisen«, als Ausdruck bestimm-

ter Macht/Wissen-Korrelationen, welche wiederum die Subjektivität der Moderne

so hervorgebracht haben. Das Subjekt ist weder eine anthropologische Konstante

noch eine bis in die Urzeit zurück verfolgbare Grunderfahrung »der Selbst-, Natur-

und Menschenbeherrschung«, wie etwa für die kritischeTheorie, noch ist das Sub-

jekt mit der Hegel’schen Lesart dem Wert des Individuums im Christentum ent-

sprungen oder mit Weber Ergebnis bis heute andauernder beschleunigter Ratio-

nalisierungsprozesse in Zusammenhang mit dem Protestantismus und welche in

eine »durchrationalisierte bürokratische Herrschaft einmünden« wird.5 Sondern:

3 Rath, Norbert: Ein Erbe Nietzsches – Foucault als Theoretiker der Konstitution von Subjekti-

vität, in: Psychologie und Geschichte, 3. Jahrgang, Heft 1/2, 1991, S. 84f.

4 Vgl. ebd., S. 83f.

5 Vgl. ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 209

»Für Nietzsche und seine Nachfolger […] ist ›das Subjekt‹ überhaupt nur eine mo-

derne Illusionsbildung, eine Art Größenwahn des europäischen ›Mischmenschen-

tums‹ seit der Aufklärung.«6

Diese Worte bezieht Norbert Rath auf Foucault, Deleuze und einige weitere der

poststrukturalistischen Denker. Doch sie gelten meines Erachtens auch für Ernst

Jünger und darüber hinaus für einen ganzen Typus des politischen Denkens. Es

geht um einen dezentrierenden Blick auf das Subjekt als nur scheinbare Errun-

genschaft der Aufklärung. Hier handelt es sich um eine letztlich erkenntnistheo-

retische Kritik am Humanismus. Es geht darum, die hinter dem Humanismus

stehenden Machtinteressen anhand einer Dekonstruktion des Subjekts und des-

sen »historischem Apriori« offenzulegen. Nietzsches Einwand in den Unzeitgemä-

ßen Betrachtungen gegen die Geschichtsphilosophie Kants, das »Ziel der Mensch-

heit liege nicht am Ende, sondern in ihren höchsten Exemplaren«7, führt Nietz-

sche zu seinen weltbekannten Ausführungen über den Übermenschen. Inwiefern

nun Ernst Jüngers Arbeiter ein Exemplar dieses Übermenschen ist oder identisch

mit Nietzsches Übermensch, ist in der Forschung umstritten. Wohl klar ist, dass

Jünger in Der Arbeiter sehr wohl mit dem Arbeiter eines dieser »höchsten Exem-

plare« als Ausgang aus dem Nihilismus, als »Umwerter aller Werte« zu entdecken

versucht. Michel Foucault hingegen – wohl immunisiert durch den Faschismus –

geht diesen NietzscheanischenWeg nicht. Entscheidend für den biopolitischen Ty-

pus des politischen Denkens ist auch nicht so sehr die Frage nach dem Übermen-

schen, sondern die Dezentrierung des Subjekts mit dem genealogischen Ziel, die

Macht/Wissen-Korrelate und die historischen Machtinteressen offenzulegen, die

im humanistisch-liberalen Subjekt versteckt liegen sollen.

Ernst Jünger kommt über einen gänzlich anderen Weg als Michel Foucault zu

dieser Genealogie des Subjekts. Jünger greift hierfür den »Pessimismus der Stär-

ke« von Nietzsche auf, der für Jan Ipema Kennzeichen einer ganzen Generation

an Denkern des frühen 20. Jahrhunderts und nicht zuletzt auch der sogenannten

Konservativen Revolution gewesen sei. Für Ernst Jünger kommt dieser Pessimis-

mus der Stärke in seiner historischen Betrachtungsweise von Hochkulturen und

deren verfallender Jahrtausend-Bauten wie der Pyramiden auf. Der Verfall solcher

Bauten erfülle den Betrachter mit Trauer und Pessimismus wegen der Einsicht,

dass die Menschheit solch eine für die Ewigkeit erhebende Kulturhöhe nie mehr

erreichen werde und doch gleichzeitig erfüllten sie einen mit einem Gefühl der

Stärke des Wissens, dass auch wir diesen überzeitlichen Willen in uns trügen.

6 Ebd.

7 Zitiert nach: Ipema, Jan: Pessimismus der Stärke. Ernst Jünger & Nietzsche, in: Ester,

Hans/Evers, Meindert (Hg.): Zur Wirkung Nietzsches. Der Deutsche Expressionismus, Men-

no Ter Braak, Martin Heidegger, Ernst Jünger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Würzburg:

Königshausen & Neumann 2001, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Wennwir die Berichte vonReisenden studieren, die Bagdad, diemaurischenGär-

ten von Granada, die Tadsch-Mahal, die Schlösser und Seen des staufischen Pa-

lermo oder die Parklandschaften von Yuen mit ihren fünfzig Palästen im vollen

Glanze des Lebens erblicken durften, so stoßen wir immer wieder auf jenes Ge-

fühl, wie es im ›Vedere Napoli…‹ zum Ausdruck kommt und wie es den Menschen

der Vollendung gegenüber mit einer fast schmerzlichen Lust erfüllt. Es sind dies

die Zeugnisse eines Willens, der irdische Paradiese zu schaffen wünscht. Ebenso

wie ein solcherWille aus einer tiefen Einheit aller technischen, gesellschaftlichen

und metaphysischen Kräfte heraus am Werke ist, sind es alle Sinne, die er in An-

spruch nimmt, so daß selbst die Luft seine Ausstrahlung zu enthalten scheint. […]

Wer von dieser Einheit, von dieser Identität der Kunst mit einer höchsten, den

Raum durchaus erfüllenden Lebensgewalt [Hervorhebung N. A.] eine Ahnung be-

sitzt, dem kann die Absurdität unseres musealen Betriebs als einer abstrakten

Bilder- und Denkmälerschau nicht entgehen.«8

Geschichte ist ein ewiges Werden und Vergehen verschiedener Kulturen und Aus-

druck eines konstanten Willens zur Macht über die Erde. Wissen, Kunst, Kultur,

Technik und gesellschaftliche Kräfte einer jeden Hochkultur halten das Band eines

einenden Willens zur Macht zusammen. Die verschiedenen Aspekte des Wissens,

der Landschaftsgestaltung, der bildenden Kunst, der Sprache, der Art der Arbeit,

der Werkzeuge und Instrumente sowie der gesellschaftlichen Konstruktionen, des

Verhältnisses des Einzelnen zur Herrschaft und zumHerrschenden, sind komplexe

Formationen, die zusammengehalten werden durch eine Lebensmacht, einen dem

Organischen entspringenden Willen. Im Gegensatz zu Oswald Spengler bietet uns

Ernst Jünger keine Geschichtsphilosophie dieses ewigen Werdens und Vergehens,

des ständigen Auf und Ab an. Er definiert nicht, wie die Übergänge zwischen der

»sinnlosen« Zeit des Niedergangs (in der sich das Abendland offensichtlich befin-

det) hin zu einer Hochkulturmit einem klar alle Formationen zusammenhaltenden

Willen zur Macht, stattfindet und wie dann auch das von ihm schon erkannte pla-

netarische Reich der Arbeitergestalt wieder niedergehen wird.

»MitNietzsches Postulat der ewigenWiederkehrwußte Jünger inDerArbeiter nichts

anzufangen. Im Konzept des Kreises konnte das Fortschreiten der Moderne in der

Form der Technik einfach keinen Platz haben. Ob undwann die Titanenherrschaft

des Arbeiters ihr Ende haben wird, ist eine Frage, die Jünger in seinem Essay nicht

beantwortet.«9

8 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 223f.

9 Ipema, Jan: Pessimismus der Stärke. Ernst Jünger & Nietzsche, in: Ester, Hans/Evers, Mein-

dert (Hg.): ZurWirkungNietzsches. DerDeutsche Expressionismus,Menno Ter Braak,Martin

Heidegger, Ernst Jünger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Würzburg: Königshausen & Neu-

mann 2001, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 211

Jüngers Arbeiter ist daher im Gegensatz zu Nietzsches Übermensch zwar auch ein

»Zustand des Seins«, eine Art des Gegenentwurfes zur Gesellschaft, um zum »idea-

len Selbst« zu gelangen, indem man sich vom Willen zur Macht »in seiner vitalen

und militanten Form« leiten lässt. Der entscheidende Unterschied zu Nietzsche

liegt nun darin, dass bei Jünger der Arbeiter als Ausdruck des Willens zur Macht

»trotzmetaphysischer Bezugnahme geschichtsbezogen« ist.10 NietzschesWille zur

Macht ist lediglich auf die höchsten individuellen Exemplare ausgerichtet, Jüngers

Wille zur Macht des Arbeiters »repräsentiert Herrschaft aufgrund seiner Gestalt,

vereinigt somit Macht und Sein«.11

Das bedeutet nun, um die Parallele zu Michel Foucault deutlich zu machen,

dass Jünger methodologisch an das Subjekt der Moderne und des Humanismus

genealogisch herantritt. Jünger nähert sich der Geschichte mit dem Anspruch, den

Willen zur Macht zu jeder Zeit in den Formationen des Wissens und der Gesell-

schaft sichtbar zu machen – und dies ist im Falle des folgenden Kapitels eben das

Subjekt. Die Parallele liegt hier folglich nicht im programmatischen-revolutionä-

ren ›Sehen von Gestalten‹, das bedeutet, sich selbst nicht mehr als Individuum zu

verstehen, aber als Typus, sondern eher in der genealogischen Betrachtung der

Subjektivität der Moderne. Hinter dem Subjekt in unserer Kultur des Abendlan-

des sieht er die Kalküle einer vitalistisch-rationalen Lebensmacht, die das Leben

einerseits heilig schreibt und gleichzeitig in einer ungekannten Dimension verfüg-

bar und dynamisierbar macht. Das humanistische Subjekt ist für beide – Jünger

und Foucault – lediglich eine Schimäre, dahinter stehen Machtkalküle eines Wil-

lens zur Macht über das vitale Leben. Auf der einen Seite steht genealogisch mit

Jünger die metaphysische Gestalt des Arbeiters als Movens der Totalen Mobilma-

chung des Lebens, auf der anderen Seite mit Foucault steht hinter der Schimäre

des Subjekts die biopolitische vitalistische Mobilisierung aller Lebenskräfte durch

ein souveränes Machtkalkül, das sich durch eine Innenwendung juridischer Ver-

und Gebote unsichtbar und somit noch effizienter gemacht hat.

Im Folgenden soll nun dieser Aspekt bei beiden Denkern untersucht werden.

Beide Analysen werden abgerundet durch ein kurzes Zwischenfazit. In einem letz-

ten Teil dieses Kapitels wird ein Gesamtfazit für die Konstruktion des Typus ange-

fügt.

10 Vgl. ebd., S. 22f.

11 Ebd., S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

5.1 Das Subjekt als Schimäre I – Michel Foucault

5.1.1 Der Mensch als Anker der modernen Rationalität

1966 erscheint im französischenOriginal Lesmots et les choses, waswörtlich übersetzt

so viel wie ›Die Wörter und die Dinge‹ bedeutet. Die deutsche Ausgabe ist mit Die

Ordnung der Dinge überschrieben. Nach seinen ersten zwei ArchäologienWahnsinn

und Gesellschaft und Die Geburt der Klinik, ging es Foucault um die grundsätzliche-

re Frage, woraus das Band besteht, das Worte und Dinge im Wissen der Moderne

zusammengehalten hat und bis heute zusammenhält. Ausgangspunkt ist die Fest-

stellung, dass auch hinter den Humanwissenschaften Regelmäßigkeiten stehen.

Ein System steht hinter den Forschungsergebnissen und den »Entdeckungen«. In

Die Ordnung der Dinge setzt Michel Foucault fort, was er zwischen Wahnsinn und

Gesellschaft und Die Geburt der Klinik entdeckt hat. Dass das Wissen in jeder Epo-

che grundlegenden Ordnungen unterliegt, welche sich jeweils in einer bestimmten

Grundkonfiguration der Wörter und der Dinge zeigen. Foucault ging der Tatsache

nach, dass sowohl bei seinem Studium der Geschichte der Psychologie als positiver

Wissenschaft sowie der klinischen Medizin dieselben Regelmäßigkeiten und die-

selben zeitlichen und diskursiven Brüche aufzufinden waren. In der Ordnung der

Dinge kommt er nun zu folgendem Schluss:

»In einer Kultur, und in einem bestimmten Augenblick, gibt es immer nur eine

episteme, die die Bedingungen definiert, unter denen jegliches Wissen möglich

ist.«12

Foucault erkennt – analog zu den Einteilungen in den vorherigen Archäologien –

zwei Brüche zwischen der ›episteme‹ der Renaissance und der Klassik sowie zwi-

schen der der Klassik und der Moderne um das Jahr 1800. Während das wissen-

schaftliche Denken der Renaissance auf demErkennen transparenter gott- und na-

turgegebener Ähnlichkeiten basierte, so war das Denken der Klassik geprägt von

komplexen Repräsentationen. Einer Interpretation der transparenten Zeichen in

der Renaissance folgt ein Zwang zum Ordnen der Natur durch Bezugnahme auf

mathesis und taxinomia. Dieses Ordnen führt zu den Disziplinen, welche sich auf

die Naturgesetze der Wörter fokussieren, das taxinomische Tableau der Wesen

aufstellen (Naturgeschichte) und die Natur der Bedürfnisse erforschen (Analyse

der Reichtümer).13 Die Zeichen sind in der Klassik im Gegensatz zur Renaissance

nicht von Natur aus solche, sondern werden erst durch das Denken, durch den

Akt der Erkenntnis zu solchen. Die Ordnung durch mathesis und taxinomia (zu der

12 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp: Suhrkamp 2003, S. 213.

13 Vgl. ebd., S. 78-91.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 213

noch eine genetische Analyse hinzukommt), zieht sich durch die drei großen Wis-

sensgebiete, die Foucault anschließend untersucht: die Klassifikation der Wesen,

die Theorie der Sprache und des Geldes und der Reichtümer. Kernaussage der Ge-

genüberstellung dieser drei Wissensgebiete der Klassik ist, dass die Ordnung der

Natur und der Reichtümer die gleiche »Seinsweise« haben wie die Repräsentation

bei den Wörtern. Das Denken in der Klassik folgt der Idee, dass die Wörter

»ein Zeichensystem bilden, das so ausreichend privilegiert ist, daß, wenn es sich

darum handelt, die Ordnung der Dinge erscheinen zu lassen, die Naturgeschich-

te, wenn sie gut gebildet wird, und das Geld, wenn es gut geregelt wird, auf die

Weise der Sprache funktionieren. Was die Algebra für die mathesis ist, sind die

Zeichen und insbesondere die Wörter für die taxinomia: Konstitution und eviden-

te Manifestation der Ordnung der Dinge.«14

Die Sprache hat zwar ihre Unmittelbarkeit zu einer »natürlichen Ordnung« ver-

loren und erscheint in der Klassik als System vereinbarter Zeichen, durch die ein

Sprecher eine Repräsentation nur ermöglichen will. Es handelt sich folglich um

eine Repräsentation, welche sich dessen bewusst ist, dass sie repräsentiert. Auch

wenn sich die Sprache ihrer Mittelbarkeit zur natürlichen Ordnung bewusst ist, so

arbeitet Foucault doch sehr nachvollziehbar heraus, dass in der Klassik die Spra-

che selbst,mit den Regeln, welche die allgemeine Grammatik entdeckt, zum Stütz-

und Ausgangspunkt für den gesamten Raum desWissens wird. Systeme der Geld-,

Handels und Naturgeschichte werden unter denselben Bedingungen möglich wie

auch die Sprache selbst. Alle empirischen Gebiete werden durch die Repräsentati-

on, welche Ausfluss der Sprache ist, determiniert. Dies wird sich mit dem Bruch

an der »Modernitätsschwelle« um 1800 so deutlich verändern, dass man zwischen

den Wissensgebieten vorher und nachher nicht von einer häufig angenommenen

Linearität ausgehen kann.15 Foucault macht hier wieder sein archäologisches Den-

ken in Diskontinuitäten stark.

»Philologie, Biologie und Politische Ökonomie bilden sich nicht anstelle der all-

gemeinen Grammatik, der Naturgeschichte und der Analyse der Reichtümer, son-

derndort,wodieseWissensgebiete nicht existierten […]. DerGegenstanddesWis-

sens im neunzehnten Jahrhundert bildet sich genau dort, wo die klassische Fülle

des Seins zum Schweigen gelangte.«16

Diese klassische Fülle des Denkens gelangt nun in der modernen ›episteme‹ durch

eine neu aufkommende Historizität zum Schweigen. Jedes Ding hat nun seine ei-

gene Geschichte. Das allgemeine Tableau der Klassik verschwindet und das Denken

14 Ebd., S. 255.

15 Vgl. ebd., S. 114-164, S. 252-260.

16 Ebd., S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Geschichte tritt in das Denken ein. In seiner Auseinandersetzung mit der Po-

litischen Ökonomie, der Biologie und der Philologie zeigt Foucault, dass jeweils

das Eintreten einer völlig neuartigen Art »menschlicher Natur«, des Lebens und

der Geschichtlichkeit der Sprache die Gebäude der Repräsentation zum Einsturz

brachten. Es waren die Historisierung durch die die Arbeit, das Leben und die Sprache

als Quasi-Transzendentalien, die durch ihr Erscheinen zum Ende der einheitlichen

Tableaus führten.

Die Ökonomie emanzipiert sich von der Analyse der Reichtümer, welche sich

im klassischen Verständnis im Tauschakt gegenseitig repräsentierten. Zur univer-

sellen Größe wird der wesenhaft hinter allen Produkten stehende Schweiß des Ar-

beiters, sein Kampf gegen den drohendenHungertod und sein Leid als fatale Kraft.

Adam Smith führt in seiner Analyse des Tauschakts diese »transformierte, verbor-

gene, vergessene Zeit undMühe«17 als universales Untersuchungsraster in die Öko-

nomie ein. Bei der Organisation der Wesen zerbricht die allgemeine taxinomia am

schieren Fakt, dass das Leben (von dem wir heute in der Biologie selbstverständ-

lich ausgehen, das jedoch in dieser Konfiguration bis zur Klassik nicht im Feld des

Wissens vorhanden war) auf dem Gebiet des Wissens seine Frist setzt. Die Na-

tur als ein homogener Raum der taxinomia verschwindet. In der Biologie folgt auf

die linguistische Zerlegung der Wesen mit der Anatomie eine tatsächliche Zerle-

gung der Organe nach funktionalen Einheiten. Es entsteht im Tableau ein Bruch

in der Naturwelt, es entstehen Diskontinuitäten zwischen den Arten. Das Leben

ist nicht mehr Teil der Ontologie, sondern wird zu einer Art mythischer Kraft am

Grunde der Geschichte. Es entsteht der Raum für ein Leben, das stets vom Tode

bedroht ist und sich den allgemeinen »Gesetzen des Seins« entzieht und sein ei-

genes Sein wird. Die Biologie ersetzt die Geschichtslosigkeit der Naturgeschichte

durch eine unendliche Geschichte des Lebens (bspw. Darwinismus). Die Ordnung

der Wesen wird zur Ordnung des Lebens bzw. zur Ordnung der Lebewesen.Wich-

tigstes Merkmal zur Ordnung ist nicht mehr ein äußeres, intelligibles Merkmal,

sondern die innere Organisation, die jeweiligen Funktionen der Organe und der

Körperteile für das Leben werden relevant.18

Am wichtigsten erscheint die radikale Historisierung der Sprache selbst, wel-

che somit nicht mehr als privilegierter Stütz- und Ausgangspunkt des Raums des

Wissens erscheinen kann. Die vergleichende Grammatik der Moderne stellt durch

den Vergleich verschiedener Sprachen heraus, dass Sprache nicht einfach nur ei-

ne Repräsentation ist, sondern Sprachen selbst Geschichte haben, jede eine eigene

Art der Bezeichnung entwickelt hat. Auch der Sprache kannman nicht »trauen«, es

wird zur Aufgabe, auch ihre »geheimen Aderungen« im sie aufgliedernden Raum

17 Ebd., S. 278.

18 Vgl. ebd., S. 322-341.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 215

und in ihrer Geschichte zu dekonstruieren.19 Zur Bedingung einer Sprache wird

der »Geist« eines Volkesmit all seinen Erscheinungen heraufbeschworen.Die Spra-

che wird als autonome Organisation analysiert, wodurch mit einer allgemeinen

Grammatik gebrochen wird. Während in der Klassik das Verb »sein« den Über-

gang zwischen Denken und Sprechen sicherte, ist dieserMechanismus seit dem 19.

Jahrhundert gebrochen. Die Sprache erhält durch die Historisierung ihrer inneren

Organisation ihr eigenes, völkisches, mystisches Sein. Das führt zu einer intensi-

ven Nivellierung der Sprache. Denn während in der Klassik jede Sprache eine Art

Diskurs war, der zwar nicht ein naturgegebenes Zeichen war, aber immer einen

notwendigen Versuch darstellte, die natürliche Logik der Welt zu repräsentieren,

so wird die Sprache nun im 19. Jahrhundert zurückgestuft zu einem Erkenntnis-

gegenstand.20

»Die Sprache zu erkennen, heißt nicht mehr, sich der Erkenntnisse selbst mög-

lichst stark zu nähern, sondern heißt lediglich, die Methoden des Wissens im all-

gemeinen auf ein besonderes Gebiet der Objektivität anzuwenden.«21

Doch die Sprache kann freilich nicht nur ein Objekt der Erkenntnis sein, sondern

ist zwingende Vermittlung jeglichen Wissens. Daher rührt der Versuch, die Spra-

che in der Wissenschaft möglichst »rein« zu halten und eine Logik jenseits der

Sprache durch Zeichen zu entwickeln. Der Wahrheit des Diskurses ist seitdem ei-

ne »Falle« gestellt. Der Sprechende ist nicht mehr Herr über die Sprache, denn sie

funktioniert nach historischen Apriori, hat zu tun mit der Völkergeschichte, mit

historischen Traumata, derer man sich nicht mal bewusst sein mag. Der Mensch

muss die Sprache nutzen, welche jedoch eigentümlichen Gesetzen folgt. Es liegt

auf der Hand, dass seit dem 19. Jahrhundert die Logik der Exegese, welche in

der Klassik nivelliert wurde, unter neuen Vorzeichen aufflammen musste. Marx’

Projekt ist für Foucault eine Exegese des Werts, Nietzsches Projekt eine Exege-

se grundlegender griechischer Begriffe usw. Der der Exegese zugrunde liegende

Konnex zu etwas Göttlichem nimmt Foucault in diesem Zitat sehr gut in den mo-

dernen Rahmen auf: »Gott ist vielleicht weniger ein Jenseits des Denkens als ein

bestimmtes Diesseits unserer Sätze.«22

Seit der Modernitätsschwelle um 1800 kann es kein Wissen mehr geben ohne

denMenschen. Im klassischen Denken gab es noch keinen Raum für denmodernen

Menschen in der Sphäre des Wissens. Der Mensch war durch die Gelehrsamkeit

mit der Natur verknüpft. Das Paradoxe an der neuen Wissensordnung mit ihren

schicksalhaften Quasi-Transzendentalien Arbeit, Leben, Sprache ist, dass sie den

19 Vgl. ebd., S. 269-306.

20 Vgl. ebd., S. 342-361.

21 Ebd., S. 361.

22 Ebd., S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Menschen als »dichte und ursprüngliche Realität, als schwieriges Objekt und sou-

veränes Subjekt jeder möglichen Erkenntnis«23 benötigt. Während in der Klassik

der Kreuzungspunkt zwischen demDescart’schen ich denke und ich bin die Souverä-

nität des Diskurses, der Sprache war, so befindet sich seit dem 19. Jahrhundert an

diesem Kreuzungspunkt der Mensch. Für Foucault ist die Modernitätsschwelle er-

reicht, wenn der Mensch in seiner Endlichkeit zum Ausgangspunkt für das Denken

und die Wissenschaft wird. An die Stelle einer Metaphysik des Unendlichen be-

ginnt ein steter Versuch der Metaphysik der Arbeit, des Lebens und der Sprache.24

Der moderne Mensch beginnt zu sein,

»als er imZentrumeinerArbeit zu existierenbeginnt, derenPrinzip ihnbeherrscht

und deren Produkt ihm entgeht; als er sein Denken in die Falten einer Sprache

legt, die so viel älter als er ist, daß er die durch die Insistenz seines Sprechens wie-

derbelebten Bedeutungen nicht beherrschen kann. […] Die moderne Kultur kann

denMenschen denken, weil sie das Endliche von ihm selbst ausgehend denkt. […]

Der ›Humanismus‹ der Renaissance, der ›Rationalismus‹ der klassischen Epoche

haben dem Menschen in der Ordnung der Welt wohl einen privilegierten Platz

geben können, sie haben jedoch den Menschen nicht denken können.«25

Die Selbstverständlichkeit, durch die aus dem ich denke das ich bin folgte, ist seit-

dem verloren. Es stellen sich Fragen, die sich unergründlich zwischen demDenken

und dem Sein eingenistet haben: Bin ich wirklich die Sprache, deren Regeln mir

doch so unergründlich sind, bin ich die Arbeit meiner Hände, deren Produkte sich

mir entziehen, und bin ich das Leben, das ich doch nur eine so kurze Zeit von

der Natur geborgt habe? Das Ich ist zersplittert und wirft anthropologische Fragen

auf. Die Anthropologie überschattet jede Philosophie, denn jedes Denken scheint

außer Kurs gesetzt und muss auf der Höhe der drei Quasi-Transzendentalien und

der Forschung in den Wissenschaften und Humanwissenschaften darüber statt-

finden. Das erste Mal in der Moderne stellt sich die Frage nach dem Ungedachten

im Gedachten (cogito). Die Suche nach dem Hegel’schen Inhalt des an sich im für

sich konnte beginnen.26

Die Anthropologie, das was der Mensch ist, wird zur Basis für jedes Denken.

Und jedes Denken wird zu einem gefährlichen Akt, weil die Entscheidung darüber,

was das Ungedachte im Gedachten ist, was die »ursprüngliche« Natur des Men-

schen ist, immer zugleich eine politische Frage ist. »Noch grundlegender dringt das

moderne Denken vor in jene Richtung, in der das Andere des Menschen das Glei-

23 Ebd., S. 375.

24 Vgl. ebd., S. 367-384.

25 Ebd., S. 384.

26 Vgl. ebd., S. 384-395.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 217

che werden muß, das er ist.«27 Jedes Denken in der Moderne gibt sich sein eigenes

Gesetz, jede Philosophie hat ihre Anthropologie (oder vielleicht gar andersherum?),

die Frage nach gut und böse wird verlagert und erscheint als Frage über Essenz und

Bestimmung des Menschen. Der Mensch ist durch die Zeit zerrissen, er ist seinem

Ursprung, seiner Essenz gleichzeitig nah und dem Anderen, was er sein sollte auch

und somit dem Ursprung fern. Modernes Denken zeichnet sich für Foucault seit

dem 19. Jahrhundert dadurch aus, dass es nicht mehr auf einer Repräsentation

natürlicher Ordnungen, sondern auf der Analyse von Seinsweisen des Menschen

versucht Wissen zu begründen.28 Das Denken ist nun räumlich gegliedert, wäh-

rend es in der Klassik zeitlich organisiert war.

Foucault spricht vom anthropologischen Schlaf, der die Philosophie seit dieser

›episteme‹, seitdem der Mensch am Kreuzungspunkt des Wissens und des Den-

kens steht, fest im Griff hat. Die Sprache als souveräner Diskurs ist seit der Klassik

verschwunden und an ihrer Stelle steht – alles Denken undWissen stabilisierend –

der Mensch in seiner dichten Materialität, im Angesicht seines Todes.29 Ohne zu

denken, dass der Mensch ist, dass er eine bestimmte Seinsweise hat, gibt es kein

Denken mehr. Für Foucault erscheint die einzige Möglichkeit, die Philosophie, das

Denken zu befreien, in der Zerstörung jeglicher Anthropologie bis in ihre Grund-

festen und damit den Menschen, wie wir ihn seit dem 19. Jahrhundert kennen.

»[…D]as Ende des Menschen [ist] dagegen dieWiederkehr des Anfangs der Philo-

sophie. In unserer heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des verschwun-

denen Menschen denken. […] Sie ist nichts mehr und nichts weniger als die Ent-

faltung eines Raums, in dem es schließlich möglich ist, zu denken. […] [Allen,] die

nicht denken wollen, ohne sogleich zu denken, daß der Mensch ist, der denkt, all

diesen Formen linker und linkischer Reflexion kann man nur ein philosophisches

Lachen entgegensetzen – das heißt: ein zum Teil schweigendes Lachen.«30

Auch die Humanwissenschaften sind infiziert vomMenschen undmüssen von ihm

gereinigt werden. Dies liegt an ihrer Konstruktion in der ›episteme‹ der Moderne.

Die Humanwissenschaften, so führt Foucault aus, füllen die Zwischenräume zwi-

schen den so basalen Feldern der Arbeit (Ökonomie), des Lebens (Biologie) und der

Sprache (Linguistik) – sie sind die Vermittler, die die Entfernung zwischen dem

27 Ebd., S. 396.

28 Vgl. ebd., S. 396-410.

29 Hier befindet sich eine Überschneidung mit der Geburt der Klinik, in der Foucault über die

neue Anatomie Bichats schrieb: »Es ist von entscheidender und bleibender Bedeutung für

unsere Kultur, daß ihr erster wissenschaftlicher Diskurs über das Individuum seinen Weg

über den Tod nehmenmußte.« Foucault, Michel: Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des

ärztlichen Blicks, München, 1973, S. 207.

30 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S. 412.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Sein des Menschen und der Möglichkeit seiner Erkenntnis auffüllen. Durch diese

Vermittlung zwischen den Quasi-Transzendentalien sind auch die Humanwissen-

schaften einer steten Gefahr der Anthropologisierung ausgesetzt und können dar-

über hinaus in Foucaults Augen nie positive Wissenschaften sein. Es handelt sich

bei ihnen vielmehr um Repräsentationen von Leben, Arbeit und Sprache mit ihren

jeweiligen Methoden.31

Dieser Mensch ist nicht das »älteste Problem der Philosophie«, er ist keine zu

jeder Zeit in der Geschichte transparente und somit historische Konstante. Fou-

cault argumentiert letztlich, dass der Mensch nichts anderes sei als selbst eines

dieserDinge,welche aus einer diskursiven Praktik hervorgehen.DerMensch ist An-

kerpunkt einer ›episteme‹ derModerne, die ihrerseits aufMachtstrukturen basiert.

Das ist es, was Foucault uns sagen will. Um das Denken zu befreien, um außerhalb

der hegemonialen Machtstrukturen zu denken, muss man Positivist sein und den

Menschen sterben lassen. Jede Wissenschaft, die vom Menschen, vom autonomen

Subjekt der Moderne ausgeht, stellt sich im Endeffekt in den Dienst einer kalten

Vernunft der Bourgeoisie und kann somit niemals für sich beanspruchen ›objek-

tiv‹ zu sein oder widerständig. Das Subjekt gibt es nicht an sich, sondern nur im Akt

der kühlen, einsperrenden und dressierenden Rationalität der Moderne. Es kann

daher nicht als Basis des Politischen erscheinen, sondern muss ganz im Gegenteil

radikal kritisiert und eingehegt werden.

Auf diesen Erkenntnissen aus Die Ordnung der Dinge basiert Michel Foucaults

Tilgung des Subjekts durch die Methode der Archäologie, worauf diese Arbeit in

Kapitel 4 eingegangen ist. All die Instrumente der Archäologie, die Aussagen, die

Äußerungsmodalitäten, die Diskursformationen, die Infragestellung des Doku-

ments usw., sie alle dienen letztlich diesem Zweck: der Reinigung der Geschichte

vomMenschen, vom autonomen Subjekt, da in ihm eine Rationalität der Moderne

verankert liegt, die sichtbar gemacht und umgangen werden muss, um »positivis-

tisch« zu arbeiten einerseits, aber auch um andererseits die emanzipative Dimen-

sion des Denkens sicher zu stellen.32

5.1.2 Der Mensch als Produkt der modernen Disziplinarmacht

Foucaults Werk wird gerne in drei Teile unterteilt: in eine archäologische Phase, ei-

ne genealogische Phase und eine Phase der Ethik des Selbst. Philipp Sarasin betont

diese Einteilung in drei Phasen sehr.33 Seit Die Ordnung der Dinge befand sich Fou-

caults Denken in einem Spannungsfeld zwischen einer genealogischen Fragestel-

lungNietzsches und einer strukturalistischen AntwortMallarmés.Die genealogische

31 Vgl. ebd., S. 412-449.

32 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

33 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 219

Fragestellung: Nietzsche fragte in seiner Philosophie für Foucault nicht nach gut und

böse, sondern danach, wer die Sprache besitze, also wer ihr Autor sei. Foucaults

Archäologie ist der Versuch, eine »Entfremdung« der Sprache vom Menschen mit

ihren diskursiven Formationen und Eigengesetzlichkeiten durch ihre ›episteme‹

und das Archiv theoretisch zu fassen. Nicht die Menschen besitzen die Diskurse

und können frei über sie verfügen, sondern Menschen sind in den Diskursen als

der grammatischen Struktur ihrer Kultur gefangen, die in ihrer ganzen Materia-

lität einem diskontinuierlichen Gesetzeshorizont angehören und deren materielle

Praxis letztlich die Subjekte in Gefangenschaft halten. Hierin liegt der schon in der

Einleitung beschriebene Unterschied zwischen Nietzsches und FoucaultsMethode:

Letzterer versucht eine weitergehende Reinigung unseres Denkens vom Subjekt.

»Wer besitzt die Diskurse?«, müsste man Nietzsches Frage aktualisieren. Die Ant-

wort ist klar: für Foucault sicherlich nicht die Subjekte (siehe Kapitel 5.1.2). Wer

oder was dann?

Die strukturalistische Antwort auf diese Frage liefert für Foucault in seiner ar-

chäologischen Phase Mallarmé: Das Wort in seiner »unendlichen Vibration« sei es,

das spreche.34 Also zeitlose Gesetze der Sprache, ihr Hang zur Metonymie, was

Jacques Derrida die differánce und die Spur nennen würde,35 das ist es, was die Ge-

setze der Diskurse ausmache und die Menschen in ihrer Knechtschaft des logos der

Moderne halte. Das Räderwerk der Unterdrückung in der Moderne ist struktura-

listisch betrachtet Ausfluss der Herrschaft eines logos, das uns vermittels unserer

Sprache beherrscht.

Doch diese Antwort, die Foucault selbst bei Mallarmé findet und er mit den

Strukturalisten seiner Zeit teilt, stellt er zunehmend infrage. Schon Ende der

1960er Jahre holt ihn immer wieder das Problem ein, dass die Fragestellung

Nietzsches die Mallarmé’sche Antwort überschießt. In der Archäologie des Wissens

formuliert Foucault klar in Abgrenzung zum Strukturalismus, dass ein Festhal-

ten an einem zeitlosen logos, das über Jahrhunderte hinweg stabil bleibt, einer

Essenzialisierung und einer Vorstellung einer ›Notwendigkeit‹ der Geschichte

Vorschub leiste, welche die radikal emanzipatorische Fragestellung Nietzsches

nicht annähernd erkenne. In seiner späten Archäologie setzt Foucault zunehmend

auf eine Art Positivismus, eine Art Materialität der Diskurse und ihrer Regeln, die

sich durch Revolutionen und andere große Einschnitte stets verändern können.

Völlig lösen kann er sich von dem strukturalistischen Ansatz letztlich auch nicht.

Und ein machttheoretischer, genealogischer Überschuss der Frage von Nietzsche

bleibt bestehen. Es bleibt die Frage nach den Machtverhältnissen und Macht-

techniken in einer Gesellschaft offen, auf die Foucault in seiner archäologischen

34 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M., S. 370.

35 Vgl. Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Phase nicht direkt eingeht, ebenso wenig wie auf die Beziehungen zwischen

sozio-ökonomischen und diskursiven Formationen. Nach 1968 radikalisiert sich

Foucault und versucht gar nicht mehr, seine Archäologie zu reformieren oder

um diese Punkte zu ergänzen, sondern beginnt mit seiner ersten Genealogie in

Überwachen und Strafen von einem ganz neuen Punkt aus. Er sucht nach der »genea-

logischen Modernitätsschwelle«, anhand derer er eine Machtanalytik entwickeln

kann.36 Konkret heißt das, dass die positivistische Deskription und Analyse der

Diskurse, welche die Archäologie ausmachten, in den Hintergrund geraten und

zunehmend eine Rekonstruktion der Machtordnung hinter Diskursen durch eine

Genealogie in den Vordergrund rückt. Die Archäologie wird zum Instrument der

Genealogie degradiert. Foucault geht es um die Aufdeckung einer zunehmend

normalisierenden Machttechnik, die anhand kaum merklicher Instrumente und

Institutionen eine »total verwaltete Welt« geschaffen hat. Neben der Psychiatrie,

die Foucault schon analysiert hat, ist auch das Gefängnis für Foucault Ausdruck

einer »total verwalteten Welt«, in der Staat und Gesellschaft selbst große Anstalten

sind, in der die Regierenden die Psychologen sind und das Volk der Patient ist.37

Es geht Foucault zunehmend um hinter den Institutionen liegende Machtstruk-

turen und den Übergang zwischen Machtstrukturen. Noch konkreter beschreibt

es Maria Muhle in ihrem Buch Eine Genealogie der Biopolitik. Sie deutet darauf hin,

dass Foucault in seinen Machtanalysen post-souveräne Machtformen analysiert,

welche jedoch trotzdem als Beherrschungsmechanismen funktionieren. Es geht

ihm also um Strukturen, welche nicht mehr auf souveräner Repression und Gewalt

basieren und trotzdem Beherrschung und Ausbeutung bedeuten.38 Den konkreten

Übergang von der souveränen Macht hin zur Disziplinarmacht, von der feuda-

len Gesellschaft hin zur Normalisierungsgesellschaft, diesen erläutert Foucault

anhand der Genealogie des Gefängnisses. Die Macht ist in Foucaults Denken

eingetreten, und doch war sie von Beginn an vermittels der Nietzscheanischen

Fragestellung – so Sarasin – vorhanden.

Durch diese genealogische Verschiebung in Überwachen und Strafen bekommt

Foucaults Anti-Humanismus eine ganz neue Wendung, die für meine Arbeit hier

sehr entscheidend ist. In Die Ordnung der Dinge und in der Archäologie des Wissens

speist sich seine Kritik amHumanismus aus demVersuch, die Philosophie aus dem

anthropologischen Schlaf zu erwecken.DieHumanwissenschaften und der von ihnen

konstruierte Mensch des Humanismus erscheint in seiner dichten Materialität als

Antwort auf quasi-transzendentale Kräfte, die ihn und den Verlauf der Geschichte

zu determinieren scheinen. Für eine radikal-befreiende Philosophie ist hier kein

36 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 125-131.

37 Vgl. ebd.

38 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 253.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 221

Platz mehr.39 So plädiert Foucault für seine Archäologie auf eine Dezentrierung

des Subjekts, das nicht als souveräner Autor der Diskurse, der Geschichte im Gan-

zen erscheinen dürfe. Denn dieses Festhalten am Konzept des souveränen Sub-

jektes führe zu Determinismus und einem Einfallstor für das logos in die Analyse

und verhindere eine Wissenschaft von den Diskursformationen, die eigenartigen

Regeln und Beziehungen folgen und sich selbst in ihrer eigenen Materialität als

Praxis schaffen.40 In Überwachen und Strafen bekommt seine Kritik am Humanis-

mus eine ganz neue Wendung. Aufgrund der machttheoretischen Perspektive, die

er nun einnimmt, wird es ihmmöglich, sozio-ökonomische Prozesse der Moderne

mit dem diskursiven Auftauchen des Menschen im Wissensfeld des Humanismus

in Verbindung zu bringen. Die Ausrichtung der Macht auf die Dressur erscheint

nun in einem komplexen Macht/Wissen-Feld als logische Folge einer neuen post-

souveränen Macht, die sich positiv und nicht mehr nur negativ-repressiv-drohend

auf das Leben bezieht.Mit dem neuenWissen über denMenschen ändert sich zeit-

gleich auch die Macht und die Art der Ausbeutung. Das ist letztlich die These, die

hinter allen machtanalytischen Schriften des Michel Foucault steht. Erster Schritt:

Übergang von der souveränen Repression des Untertanen-Körpers zur Diszipli-

nierung des mechanischen Körpers hin zur biopolitischen Regulation des Körpers

als Teil einer global zu steuernden Bevölkerung als einem natürlichen Milieu.41

Nun zum ersten Schritt: Anhand von Institutionen, die in der Folge noch näher

beschrieben werden, und einer Disziplin, auf die ebenso noch eingegangen wird,

entsteht ein materiell dichter Mensch mit einer Seele, derer er nicht Herr ist, son-

dern die einerseits gezeichnet ist von tiefen quasi-transzendentalen Kräften und

andererseits abhängig von einer Macht. Eine entscheidende dieser Institutionen,

durch die Körper dressiert werden, ist das Gefängnis. Foucault schafft es auf eine

spektakuläre Art undWeise, die Geschichte des Gefängnisses zu verbinden mit der

Geschichte desMenschen in derModerne.Die Seele erscheint als Effekt von Indivi-

dualisierungsprozessen der Disziplinarmacht, wie etwa der Zelle in Gefängnissen

oder der allgegenwärtigen Prüfung in Schulen oder Kasernen. Also die Seele als

Effekt von Institutionen und Machtverhältnissen; und somit schon immer etwas

›uns selbst‹ Fremden.

»Der Mensch, von demman uns spricht und zu dessen Befreiung man einlädt, ist

bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er. Eine ›Seele‹

wohnt in ihm und schafft ihm eine Existenz, die selber ein Stück der Herrschaft

39 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

40 Vgl. Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

41 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 203-246.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ist, welche die Macht über den Körper ausübt. Die Seele: Effekt und Instrument

einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefängnis des Körpers.«42

Das,was uns als unser Intimstes erscheint, ist – so argumentiert Foucault – Ergeb-

nis einer jahrzehntelangen Bearbeitung unserer Kultur durch ein neues Regime,

das sich zwischen Macht und Körper etabliert hat. Und hier erweitert der genealo-

gische Foucault die Humanismus-Kritik des archäologischen Foucaults, da er die

»Seelenapparate«, wie er sie zuvor nennt, nun konkret mit machtvollen Prozes-

sen und Institutionen einer Gesellschaft verknüpft. Die Gesellschaft, der Souve-

rän und der Staat erweitern nun das bisherige Denken Foucaults. Foucault geht

es um eine »politische Ökonomie des Körpers«, eine Betrachtung aller Struktu-

ren und Prozesse einer Gesellschaft, die den menschlichen Körper durch verschie-

dene Prozesse besetzen und unterwerfen, indem sie ein Wissensobjekt aus ihm

machen. Es ist klar, dass aus dieser Perspektive Strafpraktiken nicht Folge einer

bestimmten Rechtstheorie sind, sondern Folgen einer solchen politischen Ökono-

mie. Der radikale Wandel zwischen der Marter und der Disziplin erscheint somit

nicht als Siegeszug des Humanismus, sondern die Abschaffung des Schafotts und

der öffentlichen Martern folgte einer neuartigen Macht, die das Schwert, das über

dem Volke schwebt, übertüncht und nicht durch Terror, sondern durch Disziplin

auf die Körper wirkt.43 Hintergrund ist die Analyse Foucaults, dass die schlimms-

ten Formen der Marter (er bringt das Beispiel der fürchterlichen letzten in Frank-

reich praktizierten Vierteilung des Königsmörders Damiens an) abgeschafft wur-

den und durch total disziplinierende, aber körperlich nicht versehrende Gefängnis-

Strukturen ersetzt wurden. Foucault widerspricht der landläufigen Vorstellung,

dass die Abschaffung der körperlichen Rachejustiz des Souveräns etwas mit einem

zunehmenden philosophischen Humanismus zu tun habe. Sondern eine neue in-

nereÖkonomie derMacht, eineMacht, die nichtmehrwie die alte souveräneMacht

negativ, abschöpfend-repressiv funktioniert, sondern eine positive Macht, die die

Nutzkraft der Körper ihrer Untertanen vervielfachen will, darf ihren Untertanen

nicht mehr mit dem Terror körperlicher Entstellung drohen. Genau wie bei dem

Gladiatoren-Beispiel von Paul Veyne (siehe Kapitel 4.1.3), bei dem der Hirten-König

natürlich im Rahmen seines Diskurses anders handelt als der Kindsvater-König,

so verhält es sich auch in diesem Falle. Neu ist lediglich in dieser genealogischen

Phase die Fokussierung auf die Ökonomie zwischen Macht, Körper und Wissen.

Die alte Rachejustiz basierte seit dem 16. Jahrhundert auf dem Grundprinzip

der Inquisition: der autoritativen Befragung, der Feststellung der Wahrheit des

Verbrechens und der Bestimmung der dafür vorgesehenen Strafe. Die Erkenntnis

42 Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2019, S. 42.

43 Vgl. ebd., S. 40-92.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 223

des Verbrechens, des Verantwortlichen und der Gesetze, die in diesem Fall gelten,

erlaubten es, Urteile auf einer Wahrheit zu begründen. Seit dem Ende des 18. Jahr-

hunderts geht es nun bei der Strafe zunehmend um ganz andere Wahrheiten, die

einer anderen Frage folgen und völlig anderen Ebenen angehören als der nach der

Tat, des Verantwortlichen und des Gesetzes:44

»Was ist denn eigentlich diese Tat, was ist dieses Gewaltverbrechen oder dieser

Mord? Welcher Ebene oder welchem Bereich ist die Tat zuzuordnen – Wahnge-

bilde, psychotische Reaktion, Augenblick der Verwirrung, Perversität? […] Nicht

mehr einfach: ›Welches Gesetz sanktioniert dieses Vergehen?‹, sondern: ›Welche

Maßnahmen sind die angemessensten? Wie läßt sich die Entwicklung des Indivi-

duums voraussehen? Auf welche Weise wird es am sichersten gebessert werden

können?‹«45

Ein ganzes System an Abschätzungen und das Ziel der Besserung schleicht sich

in die inquisitorische Logik der autoritativen Befragung ein. Obwohl durch das

neue, revolutionäre französische Strafgesetzbuch ausdrücklich verboten (denn

Wahnsinn galt als Ausnahme von der Strafe), hat sich der Wahnsinn im Metier

der Strafjustiz eingenistet.46 Jedes Strafverfahren wird zu einer Abschätzung,

inwiefern Wahnsinn, Teilwahnsinn, kurzzeitige Wahnreaktion als »mildernder

Umstand« einfließen sollte. Strafe und Wahnsinn schließen sich nicht mehr aus,

sondern unterwandern sich gegenseitig. Der inquisitorische Dualismus zwi-

schen Schuld und Unschuld, wird horizontal perforiert durch eine neue Dualität

zwischen Wahnsinn und Zurechnungsfähigkeit, zwischen Pathologischem und

Gesundem, oder kurz gesagt: zwischen normal und anormal. Wieso braucht es

diese Abschätzungen? Um das zu verstehen, muss man dies vom Ziel her verste-

hen.47 Die alte Strafjustiz stellte ein System der Rache des Souveräns dar, denn

jede Straftat wurde als ein Verstoß gegen das Gesetz des Souveräns und somit als

Straftat gegen den Souverän konstruiert. Es galt:

»In jedemVergehen steckt ein crimenmajestatis, und auch im geringsten Verbre-

cher noch ein kleiner potentieller Königsmörder.«48

44 Vgl. ebd., S. 29.

45 Ebd.

46 Foucault bringt hier vor allem in seiner Vorlesungsreihe ausführlich die Entwicklung des

psychiatrischen Gutachtens im Strafprozess an. Damit, so seine These, entstand eine zuneh-

mende gegenseitige Unterwanderung der Logik des Juridischen mit des Wahnsinns. Fou-

cault, Michel: Die Anormalen Vorlesungen am Collège de France 1974-1975, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2003.

47 Vgl. Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1976, S. 29ff.

48 Ebd., S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dieses Motiv der Rache des Souveräns passt zu einer Zeit, in der der Einzelne und

sein Körper keinen Arbeitskraft-Wert haben und für die der Tod durch Epidemien

usw. sowieso allgegenwärtig war. Die Grässlichkeit der Strafe war zugleich Vollzug

einer inquisitorisch festgestellten Wahrheit als auch die Selbstvergewisserung ei-

nerMacht, die keinenHehl darausmachte, sich nach Belieben an den Körpern aus-

zulassen und sich in den »Blutfesten« selbst steigerte und feierte. Es handelt sich –

im Gegensatz zu heute – um eine Artikulation zwischen Macht und Wissen, die

»mangels einer lückenlosen Überwachung ihre Bekräftigung in aufsehenerregen-

den Kundmachungen sucht; einer Macht, die an rituellen Ausbrüchen ihrer Über-

macht neue Kraft schöpft«.49 Ihr gegenüber steht eine neue Verknüpfung zwischen

Macht und Körper, die sich human geriert, weil sie den unterworfenen, gelehrigen

Körper als Humankapital in Beschlag nehmen will.Waren paradigmatisch gesehen

bei der Rache des inquisitorischen Souveräns die Zielscheiben der Körper und ein

Volk, das terrorisiert werden sollte, so sind es nun vor allem die »Seele« und eine

produktive Gesellschaft, deren Unterwerfung durch Dressur sicherstellen soll, dass

die Körper gelehrig und nützlich sind. Es ist eine Macht, die sich auf andere Art als

zuvor des Körpers bemächtigt. EineMacht, die ihn unterwirft, indem sie ihn durch

Milde überhöht, ihn durch Rechte schützt, ihm gegenüber das Schwert nicht mehr

verwendet, sondern ihn dressiert, ihn beinah industriell normiert und sich seiner

Produktion ermächtigt. Der zunehmende Humanismus als rechtsphilosophische

Denktradition, von dem die Historiker erzählen, ist nicht Ausgangspunkt für ei-

ne neue Milde der Strafen, sondern dieser Humanismus selbst ist Ergebnis einer

neuen Art der Artikulation zwischen Macht und Wissen und einer neuen Souve-

ränität, die eher von der Dividende der Dressur des Körpers als von der räuberi-

schen Abschöpfung des Feudalismus geprägt ist.50 Foucault erweitert also seinen

Anti-Humanismus um die Perspektive der Macht. Der Mensch taucht nicht nur

als entscheidender Knotenpunkt des Wissens auf in einer von Historizität gepräg-

ten Wahrheitsökonomie, dieser ›episteme‹ der Moderne, sondern zugleich ist der

Mensch als Macht/Wissen-Korrelat einer Macht zu verstehen, welche eher dressie-

rend auf den Körper wirkt, als dass sie abschöpft.

Michel Foucault analysiert in Überwachen und Strafen den Diskurs der französi-

schen Strafreformer im 18. Jahrhundert. Grundlegend ist ihre Kritik an der Schwä-

che der Gesetze. Die Rachephantasien des Monarchen gingen ja einher mit weiten

Feldern der Delinquenz, welche nach den Lettern des Gesetzes verboten waren, je-

doch nicht verfolgt wurden. Das Besondere an dieser souveränen Ökonomie war

die Arbitrarität. Viele Aristokraten, Bekannte des Königs usw. konnten Ausnah-

men erwirken – und gleichzeitig gab es vom Volk erkämpfte Sonderrechte, die de

jure unter Strafe standen, jedoch de facto nicht geahndet wurden. Vor allem ging es

49 Ebd., S. 74.

50 Vgl. ebd., S. 30-92.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 225

hier um soziale Absicherungssysteme, wie etwa die Erlaubnis für das arme Volk, in

fürstlichen Forsten Holz für den Eigenbedarf zu schlagen oder den Schleichhan-

del an Häfen. Viele sich überkreuzende Rechtsinstitutionen und Ausnahmen sowie

die Möglichkeit der Straffreiheit aufgrund persönlicher Verstrickungen führen für

die Reformer zu Ineffizienz und Käuflichkeit. Der Traum der Reformer ist keine

mildere Strafe aus humanitären Gründen, sondern eine universale Ökonomie der

Bestrafung, eine, die lückenlos die Gesellschaft durchkämmt und penetriert.51 Der

dauerhafte »Ausnahmezustand« ist das größte Feindbild der Reformer, sie wün-

schen sich in gewisser Weise eine ›totale‹ Strafjustiz, die jeglichen Lebensbereich

durchkreuzt und universale Gültigkeit sogar gegen die Familie des Fürsten haben

würde. War im monarchischen System jede Straftat ein potenzielles crimen maje-

statis, so ist für die Reformer jede Übertretung gegen geltendes Recht ein crimen

societatis. Geschützt werden muss die Gesellschaft vor den Delinquenten – ihr Pro-

jekt ist eine Verteidigung der Gesellschaft gegenüber »inneren« Gefahren der Gesell-

schaft selbst. Diese Verschiebung auf die Verteidigung der Gesellschaft gilt es für

Foucault detaillierter zu betrachten. Denn diese Wendung gegen die Gesetzwid-

rigkeiten ist nur vor dem Hintergrund einer zunehmend entstehenden Bourgeoi-

sie zu verstehen, die ihre Macht absichern will. Es ist daher kein Wunder, dass

die Gesetzwidrigkeiten des einfachen Volkes am stärksten in den Fokus geraten.

Eine zunehmend kapitalistische Gesellschaft ließ Toleranzräume im Bereich der

Eigentumsdelikte wegfallen und im Interesse der Kapitalakkumulation und der

Produktionsverhältnisse kommt ein Strafsystem auf, das alle kleinen Verstöße bis

ins Letzte ahndet. Die Härte der Strafe ist nicht von erster Priorität, sondern eine

universale Gewissheit, dass auf jedes Vergehen eine Strafe folgt.52

Während das Ziel der Strafe im Ancien Régime die Rache des Fürsten und

bei der Marter ganz konkret die für jeden sichtbare Demonstration einer brutalen

Macht war, die von ihrer Ausdehnung her jedoch insuffizient und nicht allmächtig

war, so spiegelt sich im Denken der Reformer eine neu entstehende Macht wider,

die in alle Winkel der Gesellschaft ausstrahlt und Exempel statuiert. Anstelle der

Rache erscheint das Strafexempel. Nicht die konkrete Tat muss gerächt werden,

sondern nachfolgende Tatenmüssen durch eine der Gefahr der Nachahmung/Wie-

derholung angepasste Strafe verhindert werden.53

»Das Strafexempel ist nicht mehr ein Manifestationsritual, sondern ein Verhin-

derungszeichen. Mit dieser Technik der Strafzeichen […] wollen die Reformer der

Strafgewalt ein ökonomisches, wirksames und auf den gesamten Gesellschafts-

körper auszuweitendes Instrument an die Hand geben, mit dem sich alle Verhal-

51 Vgl. ebd., S. 95-105.

52 Vgl. ebd., S. 111-120.

53 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

tensweisen kodifizieren lassen und folglich auch der gesamte diffuse Bereich der

Gesetzwidrigkeiten reduzieren läßt.«54

Im Gegensatz zur Strafgewalt des Ancien Régime verschiebt sich das prioritäre

Strafziel weg vom Körper, hin zur Seele. Die Gewalt wirkt auf etwas, das im Kör-

per »lebt«, und dies tut es nur vermittels des Körpers. Das Ideal, das die Strafrefor-

mer im Kopf haben und zu dem es so nie kommenwird, basiert auf der Vorstellung

des Strafschauspiels, das eine total gesetztreue Gesellschaft hervorruft einfach nur

durch ein universales Zeichensystem, das jedem Gesellschaftsmitglied klarmacht,

dass jede Gesetzesübertretung sicherlich zu einer klar kalkulierten Strafe führt, die

die Gesetzübertretung ökonomisch für den Einzelnen nicht mehr sinnvoll erschei-

nen lässt. Die Zielscheibe der Strafe sind somit die Vorstellungen und Gefühle des

Subjekts, kurzum: seine Seele.55 Es geht

»um ein Spiel von Vorstellungen und Zeichen, die diskret, aber mit zwingender

Gewißheit im Geiste aller zirkulieren. Nicht mehr der Körper, sondern die Seele,

sagte Mably. Nun wird sichtbar, was unter ›Seele‹ zu verstehen ist: das Korrelat einer

Machttechnik.Man gibt den alten Bestrafungs-›Anatomien‹ den Abschied.«56

Die Reformer wünschten sich also Strafschauspiele, welche jeweils angepasst wä-

ren an die Folgen der Straftat für die Gesellschaft. Hierzu – das führt Foucault sehr

ausschweifend aus – kommt es nicht. Aus pragmatischen Gründen wird sich die

aus dem angelsächsischen Sprachraum stammende Institution des Gefängnisses

durchsetzen. Es folgt eine Art der industriellen Normierung der Strafe. Trotzdem

bleibt eines festzuhalten: Es kommt, wie die Reformer es forderten, zu einer Strafe

auf der Ebene der Seele und in Verteidigung der Gesellschaft. Durch diese große

Einkerkerung, wie sie Foucault nennt, weil nun sprunghaft Millionen Menschen

inhaftiert werden, wird das Verhalten der Menschen zum Homo oeconomicus hin

modernisiert. Die große Inhaftierung: eine große Umerziehung imNamen der Ge-

sellschaft.57 Was bedeuten diese neuen Gefängnisse konkret? Für Foucault sind

sie – mit den aufkommenden modernen Kasernen und den Entwicklungen in den

staatlichen Schulen – die disziplinarischen Institutionen, welche es für Foucault

begründen, ab dem Beginn des 19. Jahrhunderts von einer Disziplinargesellschaft

zu sprechen. Foucault erläutert die Funktionsweise der Gefängnisse: Harte Arbeit,

teilweise Isolation und ein riesiger Apparat, der ein schriftliches Wissen über das

Individuum festhält, sind die Kennzeichen dieser neuen Einschließungs-Apparate.

Das Wissen, die Vernehmungsprotokolle, die Aufzeichnungen von Gesprächen mit

54 Ebd., S. 120.

55 Vgl. ebd., S. 120-129.

56 Ebd., S. 129.

57 Vgl. ebd., S. 130-160.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 227

Wärtern, Psychologen usw. spielen eine essenzielle Rolle, da anhand ihrer der Er-

folg der Verhaltensänderungen und der Erziehung gemessen werden kann. Das

Gefängnis wird zu einem riesigen Wissensapparat. Die Reformer wollten mit dem

Strafschauspiel eine Verteidigung der Gesellschaft vor denjenigen, die aus dem

Gesellschaftsvertrag ausgebrochen sind. Diese wollten sie wieder erziehen zu voll-

wertigen Rechtssubjekten. Das Gefängnis, das sich nun mit all seinen Instrumen-

tarien entwickelt, zielt jedoch nicht auf ein wiederherzustellendes Rechtssubjekt,

sondern auf die Manipulation des Individuums zu einem Gehorsamssubjekt! Dar-

in besteht Foucaults Pointe. All die Reformgedanken, die seit zweihundert Jahren

die immer selben Forderungen aufstellen (Resozialisierung, rechtsstaatliche Ab-

schreckung,Vermeidung von Straftaten), gehen vom reformerischenGedanken des

Rechtssubjekts aus, das wiederhergestellt, das resozialisiert werden muss und ei-

ner Gesellschaft, der die Gesetzwidrigkeiten durch die reine Vorstellungskraft ab-

erzogen werden müssen. Das alles im Rahmen des Gesellschaftsvertrages und mit

einer gewissen Empfindsamkeit, einer Vorstellung derMenschenwürde als Schran-

ke jeglicher Strafe. Was jedoch für Foucault bei jeder Strafreform-Diskussion bis

in die heutigen Tage strukturell übersehen wird, ist, dass sich eine Institution mit

einer ganz anderen Schwere, mit einer ganz anderen Zielsetzung in diese Straf-

reform gegen die Martern eingeschlichen und die Macht vollends an sich gerissen

hat: das Gefängnis. Die Gravitationskraft des Gefängnisses zieht das ganze Straf-

system in eine andere Richtung. Ihr Ziel sei zwar auch die Besserung, so wie beim

Strafschauspiel der frühen Reformer, doch keine Besserung als Rechtssubjekt ei-

nes Gesellschaftsvertrags. Ihr geht es umGehorsamper se, um das Gefügigmachen

des Körpers schlechthin, ohne Schranke, ohne Autonomie derMenschenwürde, um

das Phantasma der totalen Kontrolle des menschlichen Körpers durch die Mani-

pulation seiner Seele.58

Foucault kommt imweiteren Verlauf vonÜberwachen und Strafen zur Ausformu-

lierung der genauen Bestandteile dieser Disziplinar-Institutionen und ihrer Me-

chanismen. Es geht um die zunehmend peinlich genaue Kontrolle über die Anato-

mie und Physiologie des Körpers und die Ausnutzung ihrer inneren Kräfte durch

das richtige Anordnen, das In-Reihe-Schalten mehrerer Körper in Zeit und Raum.

Es geht um die feste Verörtlichung durch Parzellierungen, um die Konstituierung

von Mensch-Maschinen-Komplexen in der Kaserne und v.a. in der Fabrik. Ziel der

disziplinierenden Macht ist es, jede Regung des Körpers zu normieren und so effi-

zient wie möglich in den produktiven Gesamtzusammenhang einzuspannen. Das

Gefängnis erfüllt hierbei eine korrigierende und eine in diesen Zusammenhang

wiedereingliedernde Funktion.59 Eine abschöpfende Macht der Vormoderne wird

nicht durch eine ausbeutende neue Macht ersetzt, sondern durch eine, die das

58 Vgl. ebd., S. 160-172.

59 Vgl. ebd., S. 192-201.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Individuum perfekt in einen Produktionsapparat einfügt. Der entscheidende Cha-

rakter der Disziplinarmacht liegt in der Synthese mit dem Apparat. »[E]s geht ihr

[der Disziplinarmacht, Anm. N. A.] weniger um Ausbeutung als um Synthese, we-

niger um Entwindung des Produkts als um Zwangsbindung an den Produktions-

apparat.«60 Die Individualität, welche der Disziplinarmacht entspricht, ist analy-

tisch (sie dekonstruiert den Menschen anatomisch und physiologisch und rekon-

struiert ihn in einem Produktionsapparat), sie ist zellenförmig (das Individuum

kann sich also nur in den vielfältigen Einschließungen durch die Disziplinarinsti-

tutionen reflektieren und selbst erkennen) und ist darüber hinaus auch natürlich

und organisch (die Machttechniken erzwingen nichts, das dem Körper von seiner

Anlage her völlig fremd ist, sondern dressieren eine bestimmte Seite). Das bedeu-

tet somit, dass für Foucault unser abendländisches Individuum, auf dem so viele

politische Hoffnungen der Emanzipation und der Liberalismen ruhen, dass dieses

auch Ausfluss einer Disziplinarmacht ist, einer Macht, die auf totalem Gehorsam

in Institutionen liegt. Auch wenn Foucault diese in Überwachen und Strafen am Ge-

fängnis zeigt, so macht er doch klar, dass das erste Experimentierfeld dieser Macht

das Militär war – die rasche Ausbreitung weiterer Institutionen, die unser Abend-

land so geprägt haben (Gefängnis, Psychiatrie, Schule, Fabrik usw.) ist somit als

Ausweitung eines dezidiert militärischen Disziplin-Modells zu verstehen. Unsere

heutigen demokratischen Gesellschaften erzählen stets das Narrativ des zuneh-

menden Liberalismus und Humanismus der Geschichte, aus dem sie entsprungen

seien, doch genealogisch und positivistisch betrachtet, ist eine entscheidende Ba-

sis unserer Gesellschaften das militärische Phantasma der total kontrollierten und

dressierten Körper. Das Individuum, von dem wir im politischen Bereich spre-

chen, ist eine Dublette. Seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert ist das Individuum

als naturalistischer Träger von Rechten, also als Rechtssubjekt ununterscheidbar

vom zugleich total disziplinierten, total gehorsamen und total dressierten Indivi-

duum. Dies ist für Foucault ein innerer Widerspruch unserer Gesellschaften, der

völlig unterbelichtet ist.

»Der Traum von einer vollkommenen Gesellschaft wird von den Ideenhistorikern

gern den Philosophen und Rechtsdenkern des 18. Jahrhunderts zugeschrieben. Es

gab aber auch ein militärisches Träumen von der Gesellschaft; dieses berief sich

nicht auf den Naturzustand, sondern auf die sorgfältig montierten Räder einer

Maschine; nicht auf einen ursprünglichenVertrag, sondern auf dauernde Zwangs-

verhältnisse; nicht auf grundlegende Rechte, sondern auf endlos fortschreitende

Abrichtungen; nicht auf den allgemeinen Willen, sondern auf die automatische

Gelehrigkeit und Fügsamkeit.«61

60 Ebd., S. 197.

61 Ebd., S. 219.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 229

Das Individuum ist Ergebnis einer Macht, die normierend auf den Körper wirkt

und gleichzeitig das Anormale ausschließt. Das Paradoxe ist, dass die Individua-

lisierungsmaßnahmen vor allem denjenigen gegenüber mit aller Härte ausgeführt

werden, die nicht normal sind. Die Irrsinnigen, die Wahnsinnigen, die Delinquen-

ten, die Kinder, die Perversen usw. sind die vordergründige Zielscheibe dieser

Macht. Geboren wurde das moderne Individuum bzw. der moderne Mensch für

Foucault in den unspektakulär trögen Archiven der Institutionen der Moderne,

in denen die neuen Zwänge gegen den Körper, das Verhalten und die Gesten der

Anormalen ausgearbeitet wurden. Auf dieses Paradox deutet Folgendes hin: Je un-

terworfener das Individuum ist, desto mehr Wissen wird durch die Beobachtung

über es im Archiv angehäuft. Hatte das Geschriebene jahrhundertelang eher nach

dem Credo funktioniert: je mächtiger, desto sichtbarer, desto mehr wird über ihn

geschrieben, so kehrt sich dies nun um.Die Randexistenzen sprengen plötzlich die

Archive, also die Anormalen, die Wahnsinnigen und die Verbrecher sowie die Kin-

der, die noch nicht normalisiert wurden. Je direkter der Macht unterworfen, desto

sichtbarer.

»Es sind jedenfalls immer die […][Unterworfenen und Anormalen. Anm. N.A.], auf

die unsere Zivilisation alle Individualisierungsmechanismen ansetzt; und wenn

man den gesunden, normalen, gesetzestreuen Erwachsenen individualisieren

will, so befragt man ihn immer danach, was er noch vom Kind in sich hat, welcher

geheime Irrsinn in ihm steckt, welches tiefe Verbrechen er eigentlich begehen

wollte. Alle Psychologien, -graphien, -metrien, -analysen, -hygienen, -techniken

und -therapien gehen von dieser historischenWende der Individualisierungspro-

zeduren aus.«62

Das Individuum, von dem wir bis heute ausgehen, ist nicht Ausfluss eines neuen

Humanismus, sondern für Foucault Ergebnis einer Unterwerfung jeglichen ›Anor-

malen‹. In unserem Spiegelbild sehen wir nicht irgendein Individuum, sondern

die Reflexion des unterworfenen Anormalen. Die gängige Vorstellung, dass eine

Gesellschaft, die aus freien Individuen besteht, der Vertragstheorie der modernen

Denker entspringt, weil sie am besten zur Warengesellschaft passe, trifft für Fou-

cault teilweise zu. Doch

»darf man nicht vergessen, daß es in derselben Epoche eine Technik gab, mit de-

renHilfe die Individuen alsMacht- undWissenselementewirklichhergestellt wor-

den sind. Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atomeiner ›ideologischen‹ Vor-

stellung der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realität, die von der spezifischen

Machttechnologie der ›Disziplin‹ produziert worden ist. Man muß aufhören, die

62 Ebd., S. 249.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Wirkungen der Macht immer negativ zu beschreiben, als ob sie nur ›ausschlie-

ßen‹, ›unterdrücken‹, ›verdrängen‹, ›zensieren‹, ›abstrahieren‹, ›maskieren‹, ›ver-

schleiern‹ würde. In Wirklichkeit ist die Macht produktiv; und sie produziert Wirkli-

ches [KursivsetzungenN. A.]. Sie produziert Gegenstandsbereiche undWahrheits-

rituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser Produkti-

on.«63

Während Foucault in seinen Archäologien eher die repressiven Seiten der moder-

nen Macht beleuchtet hat, die ausschließende in die Psychiatrie stoßende Macht,

welche darauf die Vernunft gründet, so geht es ihm hier nun um die positive Sei-

te der Macht, welche sie von der klassischen, souveränen Macht trennt: Die kal-

te Rationalität der Moderne, die repressiv wirkt, ist Ausfluss derselben Macht-

Körper-Ökonomie, welche das moderne Individuum im wahrsten Sinne des Wor-

tes produziert hat. Um Macht zu verstehen, darf man sie nicht ausschließlich re-

pressiv verstehen, sondern in erster Linie produktiv. Sie produziert die gramma-

tische Struktur unserer Kultur, sie produziert die ›episteme‹ und sie produziert

damit auch die entscheidenden Knotenpunkte dieser Grammatik – im Falle unse-

rer Epoche ist dies das Individuum bzw. der Mensch. Der Mensch, der zugleich

fixierender Knotenpunkt des Wissens ist, der Basis eines demokratischen Rechts-

systems ist, entstand und entsteht in der Logik des totalen Gehorsams gegenüber

militärischen Disziplinen der Moderne. Das ist ein Grundwiderspruch, der unsere

politischen/philosophischen Diskurse durchzieht und darin begründet liegt, dass

Wissen und Macht in enger Umklammerung sich befinden.

»Die schöne Totalität des Individuums wird von unserer Gesellschaftsordnung

nicht verstümmelt, unterdrückt, entstellt; vielmehr wird das Individuum darin

dank einer Taktik der Kräfte und der Körper sorgfältig fabriziert. Wir sind weit

weniger Griechen, als wir glauben.Wir sind nicht auf der Bühne und nicht auf den

Rängen. Sondern eingeschlossen in das Räderwerk der panoptischen Maschine,

das wir selber in Gang halten – jeder ein Rädchen.«64

Die neu entstehenden post-souveränen und apersonalen Formen derMacht (Diszi-

plinarmacht, Biomacht, Gouvernementalität) stellen den Versuch dar,mit mensch-

licher Vielfalt möglichst ökonomisch umzugehen und überall hin, bis in den letzten

Winkel hineinzuwirken.65 Nicht zu vergessen ist eine neue Herausforderung, die

63 Ebd., S. 250.

64 Ebd., S. 280.

65 In dieser Arbeit unterscheide ich nicht zwischen dem Begriff der Biomacht und dem der Bio-

politik. Beide bezeichnen eine Form der Macht – nicht der Politik –, welche das Leben positiv

aufgreifen, das Leben regulieren und dadurch sehr effizient regierbar machen. Foucault hat

dieseArt der disziplinarisch-biopolitischenMacht in seinemNachwort zumBuch vonDreyfus

und Rabinow gut auf die Formel »Regieren durch Individualisieren« gebracht. vgl. Foucault,

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 231

aus der Bevölkerungsexplosion und der Zunahme nicht sesshafter Bevölkerungs-

teile in der Industrialisierung resultierte. Mehr Schüler, mehr Menschen, die ge-

pflegt werdenmüssen,mehrMenschen, die umhervagabundieren – all das zusam-

menzuhalten und diese Menschen zu unterrichten, zu versorgen und zu ernähren

brauchte ein neues Organisationsprinzip, das im Gegensatz zum feudalen nicht

nur auf Abschöpfung basieren konnte. Die Disziplinarmacht als das historisch zu-

erst einsetzende Prinzip stellt den Versuch dar, die großen Herausforderungen

durch eine Mikrophysik der Körper, durch eine feste Verörtlichung, durch Hin-

wendung zum Detail eine große Menschenmasse möglichst zu unterwerfen und

zur Mehrproduktion anzureizen. Dabei ist es ein technisches Verfahren, »durch

welches die Kraft des Körpers zu den geringsten Kosten als ›politische‹ Kraft zu-

rückgeschraubt und als nutzbare Kraft gesteigert wird«.66 Daraus ergibt sich, dass

die erste neue, disziplinäre Spielart der Macht auf der technisch-materiellen Seite

der physischen/physikalischen Bearbeitung der Individuen liegt und nicht direkt

abhängig ist von rechtlich-politischen Strukturen. Vielmehr ist sie die »physische«

Basis dermodernen und auch demokratischenGesellschaften.Gleichzeitigmit den

hehren Zielen der bürgerlichen Gleichheit und des Parlamentarismus kommt eine

Kehrseite derselben Medaille in Form der Disziplin auf. Die allgemeine Rechts-

form, der Vertrag als Paradigma und das gleiche Recht für alle, so stellt sich für

Foucault heraus, basieren alle auf einem asymmetrischen System der Mikromäch-

te im technischen Bereich.

»Die wirklichen und körperlichen Disziplinen bildeten die Basis und das Unter-

geschoß zu den formellen und rechtlichen Freiheiten. Mochte auch der Vertrag

als ideale Grundlegung des Rechts und der politischen Macht erdacht werden:

der Panoptismus stellte das allgemein verbreitete technische Zwangsverfahren

dar.«67

Für den Kern der Disziplinargesellschaft ist der architektonische Entwurf des Pan-

opticons von Jeremy Bentham das Paradigma. Es ist eine Technik, deren netzartige

Ausbreitung durch Institutionen hilft, totalen Gehorsam zu ermöglichen, auf die

hier jedoch aus Platzgründen nicht im Detail eingegangen wird. Dieselbe Aufklä-

rung, die wir immer dafür rühmen, die moderne Freiheit in die Welt gebracht zu

haben, ist es, die auch die Disziplinen als Zwangsvollstreckung amKörper erbracht

Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfus, Hubert L./Rabi-

now, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1987, S. 246.

66 Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2019, S. 284.

67 Ebd., S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

hat. Die Disziplin ist für Foucault bis heute eine Art »Gegenrecht«, das auf Norma-

lisierung abzielt und die formelle Rechtsgesellschaft von Beginn an unterläuft. Im

politischen und wissenschaftlichen Kontext bleibt seines Erachtens der Zustand

völlig unterbeleuchtet, dass unsere freie Gesellschaft auf einer Dressur-Logik der

Disziplin im technischen Bereich basiert.68

Der Panoptismus, der durch Distinktionsprozesse Schritt für Schritt über die

Grenzen der Disziplinen tritt, sich durch Aneinanderreihung von mehreren Insti-

tutionen und mithilfe der Polizei zu einemMachtapparat entwickelt, ist neben der

Industrialisierung eine der größten technischen Errungenschaften der Moderne.

Eines von Foucaults Hauptanliegen ist es, diesen Punkt, der in der allgemeinen Ge-

schichtsschreibung völlig untergeht, hervorzuheben. So wie der Modus der Inqui-

sition seit dem 16. Jahrhundert für den Gerichtsprozess (als autoritative Befragung

nach Wahrheit zu suchen) noch den Ursprungspunkt bedeutet, so ist Selbiges die

Disziplinaranalyse für die Wissenschaft vom Menschen! Denn das Objekt der Hu-

manwissenschaften ist durch die »kleinlichen« und »boshaften« Gründlichkeiten

der Disziplinarinstitutionen überhaupt erst konstituiert worden. Hier zeigt sich

für Foucault, dass die jeweilig vorherrschende Macht auch das Wissen formt und

hervorbringt und andersherum. Paradigmatische Zielscheibe der Macht der Straf-

justiz, die auch die Zielscheibe desWissens wird, ist nicht mehr der Körper des Kö-

nigsmörders, sondern die Seele desDisziplinarindividuums.Damitwird auch nach

demhier Ausgeführten klar, dass die logische Strafe der Inquisition dieMarter war,

während die logische Strafe der Disziplin ein ständiges Unter-Beobachtung-Stellen

ist – eine unendliche Aufzeichnung des Verhaltens, ein

»Urteil, mit dem ein nie abzuschließendes Dossier eröffnet würde; die kalkulierte

Milde einer Strafe, die von der erbitterten Neugier einer Überprüfung durchsetzt

wäre; ein Verfahren, das sowohl andauerndes Messen des Abstandes zu einer un-

erreichbaren Norm wäre wie auch die asymptotische Bewegung, die endlos zur

Einholung dieser Norm zwänge.«69

Vor dem Hintergrund dieses Panoptismus als genealogische Entwicklung der

Macht und des Wissens in der Moderne ist es nicht verwunderlich, dass das

Zellengefängnis, der Kerker mit all seinen Ausprägungen des Zwanges und dem

Normalisierungsdruck zur Strafanlage der Moderne schlechthin geworden ist.

Und es lässt sich damit erklären, weshalb Gefängnisse, Fabriken, Kasernen, Spi-

täler und Schulen sich so gleichen und im Endeffekt alle dem Paradigma des

Militärs folgen. Unsere heutige Gesellschaft basiert für Foucault immer noch auf

einer großen Einsperrung, einer großen Dressur und Normalisierung, die das

Individuum hervorgebracht hat. Ein Individuum bzw. ein Mensch, der Ergebnis

68 Vgl. ebd., S. 284f.

69 Ebd., S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 233

einer neuen Macht/Wissen-Ökonomie ist, welche im physischen Bereich auf tota-

len Gehorsam abzielt, um die Nutzkräfte des Körpers auf Ebene der Mikromächte

zu maximieren.70 Die Geschichte des Gefängnisses steht im Zentrum einer neuen

Anordnung von Wissen und Macht, einer neuen Machttechnik, die sich positiv auf

das Leben bezieht, aber im Gegensatz zur Biomacht noch keine Globalsteuerung

beinhaltet, sondern sich auf das Detail konzentriert. Der Bruch, der zur Geburt

des Gefängnisses geführt hat, ist derselbe Bruch, der eine neue Macht etabliert

hat. Eine Macht, die produktiv ist, eine Macht, die durch Hinwendung an das

abzurichtende Individuum vermehrt anstatt abzuschöpfen, eine Macht, deren

hinterlistiges Wirken nicht mehr durch die phantasmatischen Symbole der Über-

macht sichtbar ist, sondern sich selbst unsichtbar und das Individuum schlagartig

sichtbar macht. Das Individuum mit seinen Seelenapparaten ist Ergebnis dieser

neuen disziplinären Machtanordnung, der Institutionen und des Panoptismus,

der über sie hinausgeht. Foucault gibt seinem Anti-Humanismus in Überwachen

und Strafen endlich durch die Verbindung der diskursiven und nicht-diskursiven

Formationen eine konkrete Theorie durch das Konzept des Panoptismus.71 Das

Individuum ist Effekt und Objekt einer panoptischen Macht, welche durch die

Ausbreitung des Kerkers in die »Gesellschaft« omnipräsent wird. Die Logik des

Panopticons und die Disziplin werden so tiefgreifend, dass ihre Genealogie an-

hand des Gefängnisses bzw. der Strafjustiz nicht nur die Produktionsapparate

zu beschreiben hilft, sondern die Subjektwerdung in der Moderne als solche

rekonstruiert. Gibt es einen Ausweg aus dieser Macht, in der wir laut Foucault

alle nur ein »Rädchen« sind? Er selbst zeigt in Überwachen und Strafen keinen

Ausweg auf, denn das Subjekt und der Mensch, welche Ausgangspunkt so vieler

Widerstandsbewegungen sind, sind selbst durchzogen vom totalen Diskurs der

Macht und der Unterdrückung.72 Während Foucault für Philipp Sarasin in seiner

späten Hinwendung zum Subjekt einen präferierten Ort des Widerstands darlegt,

so argumentiert Maria Muhle dagegen, dass Foucault auch in seinen letzten

Werken den Rahmen der post-souveränen Macht, die trotzdem unterwirft, nie

verlässt. Für Muhle wechselt Foucault nach Überwachen und Strafen lediglich noch

zweimal die Perspektive: Einmal geht es ihm um eine Abwendung von den un-

flexiblen Machtinstrumenten der Disziplinarmacht hin zu einer viel komplexeren

Biomacht, also einer Macht über das Leben, die nach dem vitalen Modell des

Lebens funktioniert. Daraufhin wendet sich Foucault ihrer Meinung nach dem

70 Vgl. ebd., S. 291f.

71 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 144.

72 Vgl. ebd. S. 145-148.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Subjekt im Rahmen dieses biopolitischen Machtparadigmas zu. Aber einen Raum

für Widerstand sieht sie in Foucaults Werk selbst nicht.73

5.1.3 Foucaults Vitalismus

Einer von Foucaults größten Kritikern ist wohl Jürgen Habermas. In seiner Vorle-

sungsreihe Der philosophische Diskurs der Moderne widmet er sich in zwei Vorlesun-

gen Michel Foucault. Der Gesamtkontext der Kritik von Habermas an Foucaults

Thesen ist nicht in seiner ganzen Breite von Relevanz für dieses Kapitel. Entschei-

dend sind vor allem einige Passagen der Vorlesung zur Machttheorie Foucaults.

Generell kritisiert Habermas die Doppeldeutigkeit von Foucaults archäologischer

und genealogischer Methode, die Paul Veyne so gelobt hat.74 Foucault verstricke

sich in Widersprüche, was schon daran liege, dass seine Genealogie »funktionalis-

tische Sozialwissenschaft und historische Konstitutionsforschung zugleich«75 sein

wolle. Sein Grundbegriff der Macht sei deshalb so schwammig, weil Machttechno-

logien für ihn sowohl als Entstehungsfaktoren für humanwissenschaftliches Wis-

sen und zugleich als soziale Effekte dieses Wissens analysiert werden sollen. Und

im selben Atemzug soll die Analyse der Machttechnologien und der -verhältnisse

auch erklären, wie Wissen überhaupt möglich ist und welche Rolle die Macht hier-

bei spielt. Foucault möchte damit der Subjektphilosophie entgehen, jedoch – so

Habermas – funktioniere das schon allein deshalb nicht, weil sein Machtbegriff

der Bewusstseinsphilosophie entspringe, die, auch wenn man das Subjekt vorder-

gründig tilge, doch immer noch eine Spur des Subjekts enthalte. Macht bleibe da-

durch auch bei Foucault letztlich etwas, womit Subjekte auf Objekte in erfolgrei-

chen Handlungen einwirken.76

»Dabei hängt der Handlungserfolg von der Wahrheit der in den Handlungsplan

eingehenden Urteile ab; über das Kriterium des Handlungserfolges bleibt Macht

von Wahrheit abhängig. Diese Wahrheitsabhängigkeit der Macht kehrt Foucault

kurzerhand in eine Machtabhängigkeit von Wahrheit um. Deshalb braucht die

fundierendeMacht nicht länger an die Kompetenzen handelnder und urteilender

Subjekte gebunden zu sein – die Macht wird subjektlos. Niemand entkommt

jedoch den begriffsstrategischen Zwängen der Subjektphilosophie schon da-

durch, daß er an deren Grundbegriffen Umkehrungsoperationen durchführt.

73 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 262-278.

74 Vgl. Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1992.

75 Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs derModerne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985,

S. 322.

76 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 235

[…] So nimmt es nicht wunder, daß dieselben Aporien in einer als Antiwissen-

schaft deklarierten Geschichtsschreibung, die sich auf einen derart paradoxen

Grundbegriff stützt, auch wieder aufbrechen.«77

Durch die Wende zur genealogischen Machtanalytik in den 1970er Jahren versucht

Foucault, dem Zirkel der Humanwissenschaften und ihren Aporien zu entkom-

men. Die anthropozentrischen Humanwissenschaften würden sich stets in einem

Zirkel der Objektivierung des Subjekts befinden, also in einer ständigen Verge-

genständlichung desMenschen und dessen zunehmende Selbstbemächtigung. Die

Genealogie Foucaults mit ihren methodischen Vorannahmen ist sich dessen be-

wusst und umgeht diese Selbstbemächtigung des Subjekts. Habermas’ Vorwurf ist

nun, dass Foucault eben selbst eine Scheinwissenschaft hervorbringt, wie er es den

Humanwissenschaften auch vorwirft. Und dies aus dem einfachen Grund, dass er

der Objektivierung des Subjekts der szientistischen Selbstbemächtigung durch die

kalte Rationalität der Moderne einen heillosen genealogischen Subjektivismus ent-

gegenstellt, der daraus resultiert, dass Foucault das Subjekt historisch auslöschen

will.78 Genauso wie die Humanwissenschaften in Foucaults Augen, so entpuppe

sich auch

»die genealogische Geschichtsschreibung als genau die präsentistische, relativisti-

sche und kryptonormative Scheinwissenschaft, die sie nicht sein will. […] [S]ie folgt

der Bewegung einer radikal historistischen Auslöschung des Subjekts und endet

in heillosem Subjektivismus.«79

Dieser »heillose Subjektivismus« zeige sich daran, dass Foucault außer der Macht,

welche stets einen subjektiven bewusstseinsphilosophischen Rest beinhalte, kei-

nerlei Stabilisatoren für das Soziale kennt. Geltungsansprüche,Wahrheit, Verstän-

digung, Vernunft müssen aus Foucaults Warte als rationalistische und kryptonor-

mative Erklärungen erscheinen. Habermas bringt dies gegen Ende seiner ersten

Vorlesung auch auf den Punkt. Er schreibt, dass Foucault sich einen ganz und gar

»unsoziologischen Begriff des Sozialen« erlaube und es bleibe völlig unverständ-

lich, welche Prozesse neben barer Gewalt die Stabilisierung von Herrschaft ermög-

lichten. Foucault gebe neben strategischem Handeln angeblich vom Subjekt gerei-

nigten Institutionen keine Stabilisierungen von Handlungsbereichen »über Werte,

Normen und Verständigungsprozesse« an, wie etwa Äquivalente, die aus Tausch-

oder Systemtheorien bekannt seien. Unter diesen Umständen ist es Habermas un-

erklärlich, wie ständige lokale Kämpfe sich zu einer Macht institutionalisieren und

konsolidieren könnten.80 Foucault wird diesem Gegenargument später entgegen-

77 Ebd., S. 323.

78 Vgl. ebd., S. 323ff.

79 Ebd., S. 324.

80 Ebd., S. 284ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

halten, Macht sei der Name für eine Situation komplexer strategischer Beziehun-

gen in der Gesellschaft – Macht müsse man somit nominalistisch verstehen. Er

wehrt sich auch gegen die Interpretation, er habe funktionalistisch gearbeitet.81

Man könne Foucaults Machttheorie, dass Macht strategische Ziele verfolge, Men-

schen in deren Sinne handeln, aber nicht genau wissen, was ihr »Tun tut«, also was

der Gesamteffekt ihresHandelns ist, nicht als neue Art des Funktionalismus verste-

hen, entgegnen Dreyfus und Rabinow der Kritik Habermas’. Denn weder ist Fou-

caults Gesellschaftssystem in einer Art des Gleichgewichtes, noch könne man hier

wirklich von einem System sprechen. »Es gibt keine innere Logik der Stabilität.«82

Die Gerichtetheit der Macht entsteht überhaupt erst durch das Zusammenstoßen

der verschiedenen Willen, durch die kleinen Berechnungen sowie die Verwicklun-

gen der Interessen auf lokaler Ebene. Macht bezeichnet Stabilität der Macht, wel-

che aus diesen vielen lokalen Bewegungen entsteht. Sie interagieren auf komplexe

Art und Weise mit politischen Machttechnologien und erhalten damit globalere

Form und Richtung. »Nichts an dieser Gerichtetheit ist eigenständig und folglich

läßt sie sich auch nicht ableiten. Sie ist kein angemessenes Objekt für eine Theo-

rie. Aber analysiert kann sie werden – und das ist Foucaults Vorhaben.«83 Drey-

fus und Rabinow nehmen Foucault in Schutz gegen den Vorwurf, er unterschei-

de nicht zwischen legitimen und illegitimen Formen der Macht/Herrschaft. Eben

weil er diffizile Machtverhältnisse, welche zwar intentional seien, aber scheinbar

ohne Subjekte auskämen, untersuchen würde, welche ohne Strategen Strategien

verfolgten, beschränke er sich darauf, Macht radikal physisch/hegemonial und lo-

kal zu betrachten und halte sich mit allgemeinen Bemerkungen zur Macht und bei

der Einordnung vonMacht zurück. Er ist der Überzeugung, eineTheorie der Macht

sei nicht fruchtbar, da man mit ihr kulturelle Praktiken nicht wirklich bearbeiten

könne. Zur Basis seiner Analytik der Macht Foucault somit den Konflikt der Willen

bzw. die Gewalt am Grunde der Gesellschaft. Nicht zuletzt aufgrund der In Verteidi-

gung der Gesellschaft ausformuliertenKriegshypothese wirft Habermas Foucault daher

vor, eine »umstandslose Einebnung von Kultur und Politik auf die unmittelbaren

Substrate der Gewaltausübung«84 vorzunehmen, welche in seinen Studien zu gro-

ßen Lücken führe. Beispielsweise zu nennen ist die Lücke, dass in Überwachen und

Strafen ab der Modernitätsschwelle um 1800 herum Foucault gar nicht mehr auf

81 Vgl. Foucault, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfuß,

Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987.

82 Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 219.

83 Ebd.

84 Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1985, S. 340.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 237

die Entwicklung des Strafprozessrechts eingeht, sondern nur noch auf den Straf-

vollzug. Bei näherer Betrachtung des Strafprozessrechts sei sofort augenfällig, wie

zunehmende Liberalität, zunehmende Rechtssicherheit und Rechtsgarantien für

die Bürger sich ausbreiteten. Diese Aussparung der Freiheit nähre den Eindruck,

dass der Verfassungsstaat nur ein Relikt der Vergangenheit und das Recht lediglich

Überbleibsel des absolutistischen Staates und Freiheit lediglich pure Ideologie sei.

Übrigens ein Eindruck, der sich auch an vielen Stellen bei der Lektüre vonHomo sa-

cer von Giorgio Agamben aufdrängt. Das liegt wohl am selben Ausgangspunkt bei

der Machtanalytik Michel Foucaults.85 Foucaults konkrete Replik auf Habermas’

Kritik und die Verteidigung seiner Machttheorie der 1970er Jahre wird in dieser

Arbeit in Kapitel 6 aufgearbeitet. Kurz gesagt gibt diese Arbeit Habermas in seiner

Kritik Recht, dass Foucault das Soziale nur als Kampf und von Gewalt durchzogen

denken kann – jedoch gesteht sie mit Dreyfus, Rabinow und auch Fraser Foucault

zu, dass er dadurch bestimmte Formen (post-)moderner Machtverhältnisse sehr

gut erklären und dies für eine Kritik der aufklärerischen Vernunft nützlich sein

kann.

Von seiner Kriegshypothese wird Foucault sich Ende der 1970er Jahre zuguns-

ten des Konzepts der Biomacht wieder etwas distanzieren. In der Vorlesung Ge-

schichte der Gouvernementalitätmerktman diese Distanzierung und dieModulierung

seiner Machttheorie sehr deutlich. Im Rahmen einer Genealogie der Regierung

in der Moderne nimmt nun die Freiheit (welche Foucault zuvor eher zugunsten

struktureller oder institutioneller Determination, Bemächtigung und Gewalt un-

terbelichtet gelassen hat) eine große strategische Rolle im Rahmen der modernen

Biomacht ein. Trotzdem basiert seine Machttheorie auf der Mikro-Ebene, also auf

Basis der Institutionen, auf etwas per se Gewalthaltigem.

Das liegt schlicht und ergreifend an Foucaults durchgängig strategischer Her-

angehensweise an Machtverhältnisse. In Kapitel 6 wird näher analysiert, wie ge-

nau Foucault methodologisch argumentiert. Hier lässt sich schon einmal andeu-

ten, dass Foucault einen nominalistischenMachtbegriff über die konkreten, lokalen

Widerstände gegen eine historisch sich entfaltende Macht über das Leben konstru-

iert. Dies harmonisiert grundlegend mit dem Anspruch von Foucaults Genealogie,

den »unterdrückten Wissen«, den Subalternen, den Gefangenen und den Patien-

ten eine Stimme zu geben. Foucault nennt etwas Macht, das per definitionem auf

der Grunderfahrung der leiblichen Dressur, Folter, Unterwerfung und des körper-

lichen Schmerzes fußt. Obwohl Foucault sich vordergründig zunehmend von vita-

listischen Argumenten distanziert, so zeigt für Habermas sein Machtbegriff, dass

Foucault sich im Kern davon nie verabschiedet hat. Macht behält bei Foucault ei-

ne buchstäblich ästhetische Bezugnahme auf den Körper, auf die Wahrnehmung von

Schmerzen und die Erfahrung von Marter und Tortur. All das, was schon in der

85 vgl. Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souveräneMacht und das nackte Leben, Berlin, 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinargesellschaft auf Ebene der Mikromächte geschieht, ist Teil eines größe-

ren Ganzen, was Foucault später mit einer eigenen Makro-Theorie der Biomacht

von oben ergänzen wird. Dadurch, so Habermas, wird das Moment dieser basalen

vitalistischen Erfahrung maßgebend für Foucaults Verständnis des Sozialen und

das macht letztlich auch Foucaults biopolitischen Blick aus: Der verdinglichte Leib

ist Ergebnis der Mikro- und der Makromächte auf unser Innerstes und nimmt un-

seren ganzen Organismus im Namen einer kalten Rationalität in Beschlag.86

»Biomacht heißt diejenige Form der Vergesellschaftung, die alle Naturwüchsig-

keit beseitigt und das kreatürliche Leben insgesamt in ein Substrat der Vermach-

tung umwandelt. Die normativ gehaltvolle Asymmetrie, die Foucault in Macht-

komplexen angelegt sieht, besteht nicht eigentlich zwischen machthabendem

Willen und erzwungener Unterwerfung, sondern zwischen den Machtprozessen

und jenen Leibern, die in ihnen zerriebenwerden. Stets ist es der Körper, der in der

Tortur geschunden und zum Schauplatz der souveränen Rache gemacht wird; der

vom Drill erfaßt, in ein Feld mechanischer Kräfte zerlegt und manipuliert wird;

der von Humanwissenschaften vergegenständlicht und kontrolliert, zugleich in

seiner Begehrlichkeit stimuliert und entblößt wird. Wenn Foucaults Begriff der

Macht sich einen Rest von ästhetischem Gehalt bewahrt, dann verdankt er diesen

der vitalistisch-lebensphilosophischen Lesart der Selbsterfahrung des Leibes.«87

Foucaults Sozialisations- und Machtanalytik ist für Habermas letztlich eine vita-

listische und eine Nietzscheanische Form derTheoretisierung. Ohne dies an dieser

Stelle zu lange auszuführen, kann man sagen, dass Habermas all die Aporien und

all die Widersprüche, die er in der bei Foucaults Kritik an den Humanwissenschaf-

ten, seiner Genealogie und seiner disziplinargesellschaftlichen und biomächtigen

Machttheorie letztlich darauf zurückführt, dass Foucault keine letzten Stabilisie-

rungen des Sozialen findet als auf der Höhe dieses Vitalismus einer lebensphilo-

sophischen Grunderfahrung. Das Aufeinanderprallen, die strategischen Wechsel-

beziehungen der nackten Körper, der Leiber, des nackten Lebens sind Foucaults

hintergründiger Referenzrahmen. Auch wenn Foucault dies nicht oft durchschei-

nen lässt, so lassen sich doch einige Indizien hierfür finden. In Kapitel 4.1.5 ist diese

Arbeit schon darauf eingegangen. Foucault sucht hier imWahnsinn eine Art natür-

lichenWiderstand des Körpers gegen die kalte Rationalität der Moderne – eine Art

natürlicher, erster intuitiver Widerstandsform. Sich dem rationalen Diskurs da-

durch zu entziehen, keinen Sinn zu ergeben, kein œvre zu liefern, sich nicht zu er-

kennen zu geben. Auch wenn er dies – wie in dem Kapitel schon ausgeführt – spä-

ter wieder fallenlässt, so bleibt doch eine Art Vitalismus in Foucaults Denken im-

86 Vgl. Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 330-334.

87 Ebd., S. 334f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 239

plizit virulent. Denn Foucault begründete seine Genealogie stets mit der Betonung

der Gegen-Wissen, den marginalisierten Wissen, den Wissen der Geschundenen

und der Gefolterten – oder wie Rancière es sagen würde: der »Anteillosen«.88 Diese

Wissen sind nicht in erster Linie geistige, sondern körperliche Erfahrungen. Hier-

in zeigt sich einerseits eine Art Dezisionismus, den Habermas als Präsentismus

(im Sinne von: heutige Maßstäbe an die Geschichte anzulegen) bezeichnet: Welche

Gegen-Wissen und welche Widerstände nun als maßgeblich für eine Geschichts-

schreibung heranzuziehen sind, entscheidet der Autor der Genealogie. Doch wie

passt dies mit Foucaults positivistischer Tilgung des Autors zusammen? Wie kann

solch ein Zugang in Foucaults Logik »positivistisch« und neutral sein? Nur unter

der Bedingung, dass die natürliche Unterdrückung unseres heutigen Diskurses der

Moderne, der kalten Rationalität eine ist, die auf einer Grunderfahrung basiert.

Einer zunehmenden Macht über das Leben. Das ist für Foucault keine geistige Er-

fahrung des Subjekts – denn das Subjekt ist ja disqualifiziert. Nein, die Basis muss

eine Art grundsätzliche Erfahrung des Leidens auf Ebene des Körpers sein. Und sie

muss unabhängig von der Einschätzung des Autors sein. Foucaults Themenwahl,

der Wahnsinn, die Medizin, das Gefängnis, die Disziplinarmacht, die Sexualität

und die Biomacht (zu der ich noch kommen werde), sie alle in Kombination mit

seinem privaten Wirken bspw. für die Rechte von geprügelten Gefangenen deuten

auf diesen letztlichen vitalistischen Anker hin. Foucault: der Philosoph der Befrei-

ung der Körper! Foucaults Einlassungen zu Disziplinarmacht müssen als große

Kritik an Marx’ Ideologiekritik gelesen werden. Diese habe versucht, die Moder-

ne zu entlarven, indem sie den substantiellen, normativen Inhalt der bürgerlichen

Ideale eingeklagt habe. Doch dieser Gegen-Diskurs war stets auf eben derselben

Ebene der Seelenapparate und der geistigen und subjektiven Ebene angesiedelt,

wo der Humanismus der modernen Disziplinarmacht die dialektischen Fallstricke

legen konnte.Dies wäre eine reine Fortsetzung desmodernen Sprachspiels mit den

binären Grundbegriffen der Moderne, die am Ende zu keiner gangbaren Ideologie-

kritik führe. Ein gutes Beispiel hierfür sei der Strukturalismus. Daher versteht sich

Foucault nicht als Ideologiekritiker, sondern als Dissident, der sich nicht auf den

humanistischen Diskurs einlässt, sondern ihm Fallen stellt, ihn unterläuft, sich

in ein strategisches Verhältnis des Krieges zu ihm begibt. Es bringt für Foucault

nichts, auf geistiger, subjektiver Ebene des Sprachspiels der Moderne »anzugrei-

fen«, wie Marx es noch versucht hatte.89

»Jene Disziplinarmacht, deren lokalen, stetigen, produktiven und allesdurchdrin-

genden, kapillarisch vernetzten Charakter er immer wieder beschreibt, setzt sich

88 Vgl. Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Philosophie und Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2002.

89 Vgl. Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1985, S. 330ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

eher in den Körpern als in den Köpfen fest. Sie hat die Gestalt einer Biomacht, die

eher von den Leibern als von den Geistern Besitz ergreift und den Körper einem

unnachsichtig normalisierenden Zwang unterwirft – ohne dazu einer normativen

Grundlage zu bedürfen. Die Disziplinarmacht funktioniert ohne den Umweg über

ein notwendig falsches Bewußtsein, das sich in humanistischen Diskursen gebil-

det hätte und daher der Kritik von Gegendiskursen ausgesetzt wäre. Die human-

wissenschaftlichen Diskurse verschmelzen vielmehr mit den Praktiken ihrer An-

wendung zu einem opaken Machtkomplex, an dem jede Ideologiekritik abpral-

len muß. Die humanistische Kritik, die sich, wie die von Marx oder Freud, auf den

überholten Gegensatz von legitimer und illegitimer Macht, bewußten oder un-

bewußten Motiven stützt und gegen Instanzen der Unterdrückung, Ausbeutung,

Verdrängung usw. zu Felde zieht, steht vielmehr ihrerseits in Gefahr, den inzwi-

schen vomHimmel auf die Erde geholten, zur normalisierenden Gewalt geronne-

nen ›Humanismus‹ nur zu verstärken.«90

Habermas arbeitet sehr eindrucksvoll heraus, dass Foucault bis auf seine vitalisti-

schen Indizien, die er uns gibt, keinen normativen Grund angeben kann, weshalb

überhaupt diese Disziplinarmacht der strategische Krieg erklärt werdenmuss. Fast

noch besser bringt dies Nancy Fraser in ihrem Debattenbeitrag Michel Foucault: A

»Young Conservative«? auf den Punkt.91 Da Foucault die Frage nach der Legitimität

ausklammert, kann er überhaupt nicht begründen, weshalb man dieser Macht den

Krieg erklären müsse. Foucault scheint sich im Feld der Schmitt’schen Dezision zu

bewegen. Oder er vertritt die These, dass jede Herrschaft auf Macht und Gewalt

hinausläuft und es daher unsere kritische Verantwortung sei, zu jeder Herrschaft

zu jeder Zeit eine polemische Grundhaltung einzunehmen. Antworten auf diese

Fragen hat Foucault uns letztlich nicht gegeben, weshalb sein Werk stets mit Pro-

blemen behaftet bleiben wird. Nach eingehender Betrachtung von Foucaults post-

souveräner und apersonaler Disziplinarmacht komme ich daher zu der Erkennt-

nis, dass Foucaults Vorstellung der Sozialisation eine Konzeption der ›Vermachtung‹

der nackten Körper ist. Gegen diese Vermachtung des Körpers gilt es, einen Krieg an-

zuzetteln. Eine postmoderneTheorie ist das Ziel, eine ferne Utopie, die diesen Kör-

per aus den Fängen der Macht löst. Ein letztes Beispiel hierfür ist das Ende vonDer

Wille zumWissen, in dem Foucault die Sexualität als ein bürgerlich-disziplinarisch-

biopolitisches Dispositiv, das dem Menschen durch die alte christliche Logik des

Geständnisses abverlangt über dieses Etwas, über diese Sexualität stets aus seinem

Innersten zu berichten und sich unter Kontrolle zu stellen. Letztlich ist die Sexua-

lität für Foucault Instrument dieser Zwangsbindung des Körpers an die Macht und

90 Ebd., S. 332f.

91 Vgl. Fraser, Nancy:Michel Foucault: A »Young Conservative«?, in: Kelly,Michael (Hg.): Critique

and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge, 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 241

kann somit nicht Ausgangspunkt für Emanzipation sein. Sein Fazit auf den letzten

Seiten macht Foucaults vitalistische Grundlage noch einmal mehr sichtbar:

»Glauben wir nicht, daßman zurMacht nein sagt, indemman zum Sex ja sagt […].

Man muß sich von der Instanz des Sexes frei machen, will man die Mechanismen

der Sexualität taktisch umkehren, um die Körper, die Lüste, die Wissen in ihrer

Vielfältigkeit undWiderstandsfähigkeit gegen die Zugriffe der Macht auszuspie-

len. Gegen das Sexualitätsdispositiv kann der Stützpunkt des Gegenangriffs nicht

das Sex-Begehren sein, sondern die Körper und die Lüste. […] Und träumen müs-

sen wir davon, daß man vielleicht eines Tages, in einer anderen Ökonomie der

Körper und der Lüste, nicht mehr recht verstehen wird, wie es den Hinterhältig-

keiten der Sexualität und der ihr Dispositiv stützenden Macht gelingen konnte,

uns dieser kargen Alleinherrschaft des Sexes zu unterwerfen; wie es ihnen gelin-

gen konnte, uns an die endlose Aufgabe zu binden, sein Geheimnis zu zwingen

und diesem Schatten die wahrsten Geständnisse abzuringen.«92

Foucaults Ziel ist eine postmoderne, neue Ordnung der Körpern – anders könne

man der kalten Rationalität der Moderne, welche sich vermittels der Dispositive

der Disziplinar- und der Biomacht der Körper ermächtigt hat, nicht entkommen.

Ausgangspunkt jedes Widerstands darf somit nicht die Sphäre des hermeneuti-

schen Sinns, der Struktur, der Sphäre des Bewusstseins oder des Subjekts sein,

sondern muss der an sich widerständige und durch die Jahrhunderte geschunde-

ne Körper sein.

5.1.4 Vitalismus und Biopolitik

Habermas hat in seiner Vorlesung von 1985 auf einen wichtigen Punkt hin-

gewiesen: und zwar auf den Vitalismus, den man bei Foucault finden kann.

Wo Habermas’ Kritik jedoch nicht ganz differenziert ist, möchte ich auch kurz

anbringen. Es ist ein Punkt, an dem Maria Muhles Buch Eine Genealogie der

Biopolitik Klarheit schafft. Habermas betrachtet die Normalisierungsgesellschaft

der Biomacht93 als eine Ausweitung der Disziplinarmacht aus Überwachen und

Strafen, also der Kerkergesellschaft auf die ganze Gesellschaft. Das ist jedoch

ein Missverständnis, dem auch Giorgio Agamben in seinem Homo sacer aufsitzt.

Foucaults machttheoretisches Wirken seit Überwachen und Strafen folgt dem Ver-

such, Macht/Wissen-Korrelaten genealogisch nachzuspüren. Die entscheidende

92 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 151ff.

93 In dieser Arbeit unterscheide ich nicht zwischen dem Begriff der Biomacht und dem der Bio-

politik. Beide bezeichnen eine Form der Macht – nicht der Politik – welche sich positiv auf

das Leben bezieht, welche das Leben reguliert und dadurch sehr effizient regierbar macht.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

genealogische Wende von der souveränen hin zur disziplinarischen Macht besteht

für Foucault in der positiven Hinwendung der Macht auf den Körper. Damit

geht gleichzeitig ein neues, mechanistisches, organisches Wissen vom Körper in

der Klassik einher. Die Biopolitik circa ab 1800 basiert hingegen auf einem neu

aufkommendenWissen über das Leben nicht nur als etwas Organischem, sondern

auch Biologischem. Die Vorstellung, dass der Mensch in sich ein Leben trägt,

das biologischen Gesetzen folgt, implantiert eine neue Natur in ihn hinein, die

es zu ergründen gibt, und setzt ihn in eine Umwelt, ein Milieu, wo er sich die

ökologische Nische sucht, die er sich selbst kreiert. Die Biomacht greift dieses

neue Wissen über das Leben und sein Milieu in doppelter Hinsicht auf. Sie ist

einerseits Verwaltung und Optimierung des Lebens durch das Wissen über seine

biogenetischen und medizinischen Codes (also durch Maßnahmen wie Impfung,

Hygieneregeln etc.). Im selben Augenblick jedoch ist Biopolitik noch etwas viel

Komplexeres, was schwer zu fassen ist: die Regierung einer Bevölkerung bestehend

aus lebendigen Menschen nach dem inneren Funktionsmodell des Lebens selbst. Die

Biomacht zeichnet sich eben nicht einfach dadurch aus, dass sie jetzt das erste Mal

seit 2000 Jahren Abendland das Leben einfach nur in das Visier der Macht rückt,

sondern dass die Macht das Leben imitiert.94 (vgl. hierzu auch Kapitel 3) Anstatt wie

souveräne Machttechniken den Körpern mit dem Schwert etwas abzupressen oder

wie disziplinäre Machttechniken den einzelnen Körper durch penible Dressur

und Kontrolle effizienter zu machen, schaffen biopolitische Machttechniken auf

einer globalen Ebene Rahmenbedingungen im Milieu (durch stadtplanerische,

ökonomische, geographische Eingriffe), in denen das Leben sich selbst optimiert. Die

Macht greift ein neues Verständnis der vitalen Norm des Lebens auf, welche Michel

Foucault von Georges Canguilhem übernimmt. Das Leben folgt keinem vitalisti-

schen, positivem Prinzip, wie das etwa noch die klassischen Vitalisten der École

de Montpellier vertraten. Sondern mit Xavier Bichat gesprochen folgt es einem

negativen Lebensprinzip: Das Leben besteht in einem ständigen Kampf gegen den

Tod. Seine Wahrheit liegt also im Tode. Der Tod und somit die pathologischen

Prozesse sind nicht das Gegenteil des Lebens, sondern konstruktiver Bestandteil

des Lebens, die die Normalität der Physiologie überhaupt erst konstruieren. Die

Lebendigkeit besteht in einer ständigen dynamischen Selbstüberschreitung des

Physiologischen, des Organischen, um sich dem Milieu anzupassen und um die

pathologischen Prozesse zu überwinden. Ein Organismus, der nur in Homöostase

verbleibt, ist für Canguilhem schon pathologisch. Die dynamische Normativität,

sich stets selbst zu optimieren, das ist die vitale Norm des Lebens.95 Foucault

94 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 203-246.

95 Vgl. ebd., S. 59-102.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 243

schreibt selbst nicht über die vitale Norm, aber letztlich meint er sie, so ar-

gumentiert Maria Muhle überzeugend. Auch wenn Foucault dem Trugschluss,

die Biomacht sei die Ausdehnung der Disziplinarmacht auf das Leben, auch in

Der Wille zum Wissen durch Ungenauigkeiten nährt, so wird spätestens bei der

Betrachtung seiner Vorlesungen 1978 und 1979 klar, worin Biomacht für Foucault

besteht: Sie basiert auf einem neuen Macht/Wissen-Korrelat, welches das Leben

als ständige normative Selbstüberschreitung zur Selbstoptimierung versteht und

welche versucht, diese innere Dynamik für die Macht fruchtbar zu machen.

»Die Normen der [biopolitischen, Anm. N. A.] Normalisierungsgesellschaft sind

künstlich, aber der Impuls, Normen zu schaffen, ist vital, denn das Leben ist im

Sinne Canguilhems normativ. Auch das Einwirken der Macht auf das Milieu ist

eine äußerliche und künstliche Beziehung, aber das Erschaffen und Verändern ei-

nes Milieus ist ein vital-normativer Impuls, dessen Logik die Biopolitik aufgreift.

Durch diese natürlich-künstliche Beschaffenheit ist es der Biopolitik möglich, das

Leben der Bevölkerung wie aus seinem Innern heraus zu erfassen und zu regie-

ren.«96

Die »Bevölkerung« und ihr »Milieu« als neue entscheidende Variablen der Macht

werden zum Hilfsinstrument, diese vitale Norm fruchtbar zu machen. Die Regie-

rung der künstlich als natürlich konstruierten Bevölkerung wird als eine Regierung

durch Selbstoptimierung angelegt. Es entsteht das Sicherheitsdispositiv, welches

diesen vitalen Gedanken aufgreift.97

Nun zurück zur von mir stark gemachten Kritik Habermas’, dass Foucaults

Machttheorie letztlich auf nicht mehr als einer vitalistischen Grunderfahrung des

leidenden und rebellierenden Körpers basiere. Jetzt habe ich auf den letzten Sei-

ten dagegen argumentiert, dass Foucault diesen disziplinarischen Blickwinkel (den

Habermas kritisiert) durch seinen Schwenk zur Biomacht verwirft.MitMariaMuh-

le zeigte ich auf, dass Foucault hier den biologischen, normativen und selbst-dy-

namischen Vitalismus von Georges Canguilhem für sein Konzept der Biomacht

verwendet. Nicht der leidende Körper, sondern eine beinahe humane Macht, die

die kreative Kraft des Lebens aufnimmt, ist die Basis. Geht Habermas’ Kritik also

ins Leere, weil Foucault sich von dem in Überwachen und Strafen Geschriebenen di-

stanziert? Spätestensmit der VorlesungsreiheGeschichte derGouvernementalität stellt

sich tatsächlich auch die viel diskutierte Frage, ob Foucault eventuell seinen vita-

listischen Blick, dass die Macht stets die leidenden Anderen produziere und er ihnen

eine Stimme geben möchte (wie er das in der Begründung seiner Genealogie in In

Verteidigung der Gesellschaft formuliert und was Jacques Rancière aufgreifen wird),

96 Ebd., S. 249.

97 Vgl. Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölke-

rung, Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ablegt und ein »Loblied des Liberalismus« singt, wie Philipp Sarasin das über die

Gouvernementalität und die dortige Liberalismus-Analyse Foucaults formuliert.98

Kurzum: Nein, die Argumentation von Maria Muhle und auch von Michel Sennel-

art99 sind überzeugender und besagen, dass es einen solchen Bruch nicht gibt.

Foucault bleibt bei seiner grundsätzlichen Ausrichtung seit Überwachen und Strafen.

Es geht ihm um die Analyse post-souveräner, apersonaler und im letzten Abschnitt

nicht-juridischer Machtstrukturen im Zusammenspiel mit Wissensstrukturen, die

sich letztlich zunehmend zu einer Macht über das Leben entwickelt haben und der

Körper ist auch weiterhin bei Foucault der Hauptfokus dieser Macht. Seit der Ein-

führung des Konzepts der Biomacht interessiert Foucault lediglich, wie das dyna-

mische, vitale Leben eine gewisse Freiheit in das Kalkül der Macht hineingebracht

hat, ein laissez-faire und laissez-passer mit dem Ziel der Steigerung der Ausbeutung!

Und er verwirft die Kriegshypothese im Zuge dessen, wobei er weiterhin strate-

gisch argumentieren wird.

»Das letzte Ziel der Macht, auch der liberalen Macht, ist nicht die Freiheit des In-

dividuums, sondern die Aufrechterhaltung und Steigerung der Organisationsfor-

men einer lebendigen Bevölkerung. Die Techniken der Gouvernementalität ste-

hen also für eine Recodierung von Ausbeutungs- und Herrschaftsverhältnissen

auf der Grundlage einer neuen Topographie des Sozialen.«100

Foucault bleibt bei der Grundlage seiner Genealogie. Und auch wenn Habermas

diese äußerst interessante und theoretisch ambitionierte Perspektivverschiebung

Foucaults hin zu einer Biomacht, die die innere Selbstoptimierung des Lebens

durch kalkulierte Freiheit aufnimmt, nichtmitberücksichtigt, so behält er amEnde

meines Erachtens trotzdem recht: Jede Macht, auch die an das neue Wissen über

das Leben angepasste Macht über das Leben, dient einer objektiv nachweisbaren

Ausbeutung. Diese Ausbeutung ist – wie ich oben schon ausgeführt habe – deshalb

so offensichtlich zu bekämpfen und zu überwinden (was ja das erklärte Ziel der Ge-

nealogie darstellt), weil auch sie letztlich auf dem Leid der Anderen, der Anormalen,

Pathologischen, die nun in Verteidigung des Ganzen ausgeschlossen werden müs-

sen, auf den in den durch weiterhin existierenden disziplinären und souveränen

Maßnahmen gewaltvoll körperlich Dressierten und die durch das hinter allem lau-

ernde Recht des Schwertes in den Tod gestoßen werden, basiert. Oder einfach nur,

98 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 179.

99 Vgl. Sennelart, Michel: Situierung der Vorlesungen, in: Foucault, Michel: Geschichte der Gou-

vernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, Vorlesung am Collège de France

1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 527-571.

100 Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-

guilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 245

weil man jeder Herrschaft gegenüber Widerstand leisten muss, da jede Herrschaft

letztlich auf Macht basiert. Hier bleibt Foucault, wie oben ausgeführt, nebulös.

5.1.5 Zwischenfazit: Foucaults Positivismus des Körpers

Im vergangenen Kapitel ist diese Arbeit nun auf das Subjekt als Schimäre bei Mi-

chel Foucault eingegangen. Foucaults Dezentrierungen des Subjekts wurde von

drei Seiten her beleuchtet. Erstens beginnt Foucault sein Wirken mit dem Ziel der

Reinigung derWissenschaften vomMenschen, umdie Philosophie wieder zu befrei-

en. Zweitens schreibt er über die kleinlichen und hinterlistigen Mikro-Prozeduren

der Disziplinarmacht, die das Individuum in der Moderne hervorbringen. Und es

gibt eine dritte Ebene, die Foucault eher anschneidet, die jedoch für meine Ar-

beit entscheidend ist: die vitalistische Ebene, auf der Foucault den Körper als Aus-

gangspunkt seines Denkens versteht. Jede Macht ist für Foucault eine Ökonomie

zwischen Macht und Wissen. Und das schließt auch das Wissen über den Kör-

per ein. Dass wir uns als Mensch mit naturalistischen Rechten, mit einer eigenen

evolutionären, transzendentalen oder wie auch immer gelagerten Geschichtlich-

keit sehen, ist nicht natürlich oder immer so. Dass wir unseren Körper als Mensch

konstituieren, dass wir unsere Erfahrungen bzw. unsere Welt aus der Perspektive

eines Subjekts heraus verstehen, ist hingegen Ausfluss einer modernen Ökonomie

der Macht. Es handelt sich um eine moderne Macht, die im Vergleich zur souverä-

nen Macht nicht so sehr auf Extraktion und Ausbeutung der Körper, sondern auf

gelehriger Dressur und Anreizung zu Mehrproduktion durch die Disziplinierung

der Körper sowie auf der biopolitischen Selbstoptimierung basiert. Doch Foucault

vertritt nicht die materialistische Auffassung, dass nun das Bewusstsein generell

durch das Sein der Ökonomie der Macht determiniert wird, sondern für Foucault

herrscht ein komplexes Überdeterminierungsverhältnis zwischen all den diskursi-

ven Elementen. Denn es gibt keine zwingenden Strukturen, sondern – und darauf

werde ich in Kapitel 6 zurückkommen – die Macht ist stets das, was sich durch he-

gemoniale Kämpfe hindurch als solche formiert hat. Foucaults Anspruch ist es,

Positivist zu sein. Was meint Foucaults Positivismus? Foucault betont damit nicht

vom Sinn her, nicht theoretisch, nicht vom Bewusstsein, sondern von konkreten

Handlungen und Kämpfen her die Theorie des Subjekts und des Diskurses zu den-

ken. Daher spricht er nicht von Diskursen, sondern von diskursiven Praktiken. Fou-

cault will die konkreten physischen Handlungen sichtbarmachen, die das Subjekt

hervorgebracht haben. Der Mensch ist nur auch in Kategorien des Wissens hervor-

gebracht worden – entscheidend sei jedoch die physisch-praktischeKonstruktion des

Subjekts. Der Mensch ist eine »empirisch-transzendentale Dublette«. In Begriffen

des Wissens ist der Mensch der Humanwissenschaften ein Mensch, der aus den

Quasi-Transzendentalien Arbeit, Leben, Sprache historisch konstruiert wird und

gleichzeitig als Ankerpunkt für das Funktionieren der Wissenschaften fungiert.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dieser in Begriffen des Wissens hervorgebrachte Mensch ist jedoch zugleich – und

das ist Ausfluss der grundlegenden Modulation der modernen Macht – Ergebnis

einer Disziplinarmacht, welche darauf basiert, durch Parzellierung zu individua-

lisieren, das Individuum zu lokalisieren, es sichtbar zu machen und festzuhalten

und durch Dressur zu Mehrproduktion anzuleiten. Disziplinarmacht: individuali-

sieren, um den Körper bestmöglich auszunutzen. Humanwissenschaften: indivi-

dualisieren, um eine positive Wissenschaft zu begründen. Biomacht: Etablierung

von Freiheiten für Individuen in Bevölkerungen, um durch Selbstoptimierung die

Produktivität zu steigern.

Das Entscheidende ist somit die Produktion des Individuums im Herzen der Dis-

ziplinarmacht. Die Konstruktion des Individuums als Wissens-Knoten in den Hu-

manwissenschaften ist die zweite Seite ein und derselben Medaille! Ein Huma-

nismus nun, der nur auf der Seite des Wissens über das Individuum ansetzt, ist

für Foucault eine Verschleierung der physischen Produktion desselben und somit

der dahinterstehenden Machtverhältnisse. Daher ist der Humanismus unserer Ta-

ge kein möglicher Ankerpunkt für eine Kritik der Macht, weil er selbst Teil einer

Macht ist, die scheinbar universalistische Rationalität aus dem individualisierten

Menschen zieht und diese zur Dressur der Körper anwendet.

Foucaults Positivismus ist somit ein Positivismus des Körpers. Er stellt sich

mit seiner Kritik, mit seiner Wiedererweckung der Philosophie aus dem anthro-

pologischen Schlaf auf die Ebene der Körper – das hat Habermas gut herausgear-

beitet. Foucault kann seinen lebensphilosophischen Vitalismus aus verschiedenen

Gründen nicht zugeben, bei genauem Lesen, bei genauer Betrachtung seines kri-

tischen Projekts, wird er jedoch offensichtlich. Foucault lässt den von den Quasi-

Transzendentalien durchzogenenMenschen sterben, er reinigt dieWissenschaften

von jeglicher scheinbar universalistischer Rationalität und auch vom Menschen,

weil der Mensch ein Anker für eine solche Rationalität war und ist; und er zer-

schlägt das Bild vom souveränen Individuum, dem (Rechts-)Subjekt der Gesell-

schaftstheorie als Basis des politischen Diskurses und entlarvt all diese Kategorien

als das,was sie sind: Schimären. Sie sind Ausfluss einer hegemonialenMachtstruk-

tur, einer Ökonomie der Macht, des Wissens und der Körper. Es wurde Folgendes

schlüssig herausgearbeitet: Wenn es bei Foucault um das Politische geht, wenn wir

uns im politischen Diskurs, oder das, was Foucault in der Vorlesungsreihe In Vertei-

digung der Gesellschaft den historisch-politischen Diskurs nennt, bewegen, dass für

Foucault das Entscheidende die Urerfahrungen des Körpers sind. Schmerz, Folter,

Flucht, Dressur, Hunger und vieles mehr sind die einzigen durchgängig wirklichen

Kategorien, auf die sich eine Philosophie stützen kann. Jede Macht stößt zu einem

gewissen Grad auf eine »zentrifugale« Ausweichkraft, auf etwas »Plebejisches«, wie

Foucault das einst in einem Gespräch mit Jacques Rancière geäußert hat. Hiermit

wollte er ausdrücklich keiner neopopulistischen oder neoliberalen Kritik Vorschub

leisten, welche auf die Wiederherstellung natürlicher Rechte beruht. Sondern viel-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 247

mehr ist dieses Plebejische als Grenze eines Dispositivs der Macht über das Leben

zu verstehen, wie jede Macht ihre Grenze eben im plebejischen Widerstand fin-

det.101 Obwohl Foucault zwar nominalistisch verfahren will, ist es unter anderem

diese Aussage, dass jede Macht auch ihren Widerstand habe, die ihm viel Kritik

einbrachte. Trotz dieser offensichtlichen politischen Aussagen, die er hiermit trifft,

begibt Foucault sich in seinen Hauptwerken nie ausdrücklich auf das Feld des Poli-

tischen. Er gibt uns keine positive Konzeption von Politik und der Möglichkeit des

politischen Widerstandes. Doch das hält ihn nicht davon ab, weitreichende Impli-

kationen für das Politische zu postulieren.

Hieraus resultiert eine Schwierigkeit des Foucault’schen Denkens, auf die Nan-

cy Fraser aufmerksammacht. Foucaultsmethodologisches Setting reiche nicht hin,

normative Aussagen zu treffen, doch genau das tue er ständig. Foucaults Diskurs-

theorie basiere gerade in Anlehnung an Nietzsches Zur Genealogie der Moral darauf,

jeden Wert, jede Identität, jede normative Position genealogisch als »inszenier-

te[n] Karneval«, als »Maske« zu »entlarven«.102 Jeder Sinn ist radikal als historischer

Sinn zu verstehen. Außerhalb seiner diskursiven Zusammenhänge ist der Sinn ein

Nicht-Ort, dem ein überhistorisches Subjekt fehlt, das ihn denken könne.103 Und

Foucaults Methode

»beinhaltet unter anderem die Suspendierung des herkömmlichen modernen,

liberalen, normativen Begriffsrahmens, der zwischen legitimer und illegitimer

AusübungderMacht unterscheidet. Foucault klammert diese Begriffe unddie Fra-

gen, zu denen sie Anlaß geben, aus, und konzentriert sich statt dessen darauf, in

welcher Weise Macht tatsächlich arbeitet.«104

Dieser Blick auf die Macht war dahingehend fruchtbar, dass er in einer bahnbre-

chenden Art undWeise ihre kapillare und nicht repressive, sondern produktive Sei-

te analysieren konnte. Doch diese »Ausklammerung« der Legitimität und Norma-

tivität ist ein Fallstrick für Foucault. Denn Fraser deutet darauf hin, dass Foucault

an vielen Stellen einen normativen Anspruch hat, der jedoch von seinemmethodo-

logischen Setting her überhaupt nicht rechtfertigbar sei.105 Foucaults Werk mache

auf den ersten Blick den Eindruck einen Weg gefunden zu haben, politisch moti-

viert über die Macht zu schreiben, ohne gleichzeitig dabei normative Wertungen

101 Vgl. Foucault, Michel: Mächte und Strategien, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden,

Band III (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2001-2005, S. 540ff.

102 Vgl. Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: Stingelin, Martin (Hg.): ab-

solute Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 113ff.

103 Vgl. ebd.

104 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 32

105 Vgl. ebd., S. 31-55.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

vornehmen zu müssen. Er lässt uns auch darüber im Unklaren, ob er die liberalen

Werte über Bord wirft, sie verteidigt, oder gar alle normativen Werte per se über

Bord wirft.106 Wenn Foucault den Humanismus als Unterjochung und Unterdrü-

ckung entlarvt, legt er uns seine normativen Vorbedingungen nicht offen. Das ist

ein Problem. Und es ist klar, woher es rührt: Foucault versucht eine Art der Kritik

zu etablieren, die sich selbst jenseits von »gut und böse«107 befindet. Hat er folg-

lich keine Grundhaltung? Oder lehnt er die Werte der Revolution von 1789 ab, ist

er gar, wie Habermas schreibt, ein weiterer »Jungkonservativer«108 und deshalb

mit Ernst Jünger in Verbindung zu bringen? Es ist nicht angedacht, an dieser Stel-

le tiefgründig auf die Habermas-Foucault-Debatte einzugehen. Für den Fortgang

dieser Arbeit reicht es an, diese Problematik aufzuzeigen.

Auf jeden Fall gilt, dass Foucaults Schweigen über die Normativität Teil einer

Methode ist, um bestimmte Formen der unsichtbarenMacht über das Leben sichtbar

zu machen. Um es mit Richard Bernstein zu formulieren: Wir haben es hier eher

mit einer »disruptiven Rhetorik« denn mit einer geschlossenen Theorie zu tun.

Ziel ist es, unserer Gesellschaft den Spiegel vorzuhalten durch die übersteigerte

Betonung von alternativen, vernachlässigten, verstummten, unterdrückten Gegen-

Geschichten.109 In eine ähnliche Richtung argumentiert auch Nancy Fraser. Zwar

sieht auch Fraser das Problem, das Habermas aufwirft, doch trotzdem hält sie an

der grundsätzlichen Fruchtbarkeit des Foucault’schen Programmes fest. Foucault

ermangele

»eines zweipoligen normativen Gegensatzes […], der mit Habermas’ Gegensatz

von partieller und einseitiger instrumenteller Rationalität einerseits und vollstän-

digerer, praktischer Rationalität andererseits vergleichbar wäre. […]Weil Foucault

keine Grundlage hat, umbeispielsweiseMachtformen, die Herrschaft beinhalten,

von solchen, die keine beinhalten, zu unterscheiden, scheint es, als heiße er eine

pauschale Ablehnung der Moderne gut. Er tut dies, ohne ein Konzept von dem zu

haben, was die Moderne ersetzen könnte.«110

Gehemanmit der Fragestellung nach der richtigenNormativität an Foucault heran,

so müsse er enttäuschen. Fraser behauptet, Foucault verstricke sich aufgrund sei-

ner genealogischen Methode zwar in normativen Widersprüchen. Doch sein Pro-

106 Vgl. ebd., S. 33.

107 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und

Leipzig, 1991.

108 Habermas, Jürgen: Die Moderne – ein unvollendetes Projekt, Leipzig: Reclam 1990, S. 52.

109 Vgl. hierzu Bernstein, Richard J.: Foucault, Critique as a Philosophical Ethos, in: Kelly, Michael

(Hg.): Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press

1994, S. 222ff.

110 Fraser, Nancy:Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Gender Studies, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 249

jekt zielte von Beginn an darauf, festgefahrene, diskurstheoretische, strukturalis-

tische, phänomenologische und hermeneutische Herangehensweisen an die Wis-

senschaft des Menschen zu destabilisieren, indem er einen neuen Blickwinkel auf

die Geschichte der Gegenwart anbietet. Im Gegensatz zu Habermas stellt sie die

fruchtbare Seite an Foucaults Genealogie heraus:

»[…] Foucaults wertvollste Leistung [liegt] in der ergiebigen empirischen Darstel-

lung von einigen unverwechselbarmodernenModalitäten derMacht in ihren Ent-

stehungsstadien […]. DieseDarstellung gewährt wichtige Einsichten in dasWesen

moderner Macht, die wiederum politische Bedeutung haben – sie ermöglichen,

einige ziemlich verbreitete politischeOrientierungen auszuschließen, die gemes-

sen anderKomplexität derMacht inmodernenGesellschaftenunzureichend sind.

[…] Foucault ermöglicht es uns, Macht ebenso umfassend wie detailliert als eine

Macht zu verstehen, die in vielfältigen ›Mikropraktiken‹ verankert ist, also in den

sozialen Handlungsweisen, die das Alltagsleben der modernen Gesellschaften

ausmachen. Diese positive [nicht repressive, produktive und körperliche – Anm.

N. A.] Konzeption derMacht beinhaltet die allgemeine, doch unmißverständliche

Implikation einer Forderung nach einer ›Politik des Alltagslebens‹.«111

Fraser sieht die bahnbrechende Leistung Foucaults vor allem in der Kritik be-

stehender Kritikformen und philosophischer Zugänge zum Verhältnis zwischen

Macht und Wahrheit. Sie kritisiert jedoch Foucault dafür, dass er trotz seiner no-

minalistischen Herangehensweise an die Macht den Anschein erweckt, nicht nur

über einzelne, dezidierte Machtverhältnisse zu sprechen, sondern über dieMacht, die

Moderne und die Aufklärung, die letztlich auch nicht haltbar seien. Foucault könne

man nicht normativ lesen, sein Werk gebe keinen fixen Anhaltspunkt hierfür.

Er ist weder ein »Jungkonservativer« noch ein Neoliberaler, für den er aufgrund

seiner Vorlesungen zur Biopolitik auch schon gehalten wurde.112

Foucaults Werk ist der Versuch eines Kritikrahmens ohne normative Grundla-

ge. Ihm geht es um das Ethos einer lokalen Kritikform, die unabhängig von nor-

mativen Vereinnahmungen funktionieren könnte. Die Rolle des Körpers ist hier-

bei entscheidend. Denn es sind der Schmerz, die Lust und auch die dissoziati-

ve Grunderfahrung des Wahnsinns, so das Ergebnis meiner Forschung, die einzig

›positiven‹ Dinge. Man darf nun hier nicht durcheinanderkommen: Die Erfahrung

eines ursprünglichen Körpers, eines ursprünglichen Selbst ist hiermit nicht gemeint.

Zu unserer Identität kommen wir auch über unsere Leiber nicht – alles bleibt bei

Foucault vermittelt, alles dem historischenWerden verdankt.Diese Vermittlung je-

doch sichtbar zu machen, das bedeutet für ihn die Geschichte sichtbar zu machen,

111 Ebd., S. 31f.

112 Vgl. hierzu etwa die Diskussion um den Band von Zamora, Daniel/Behrendt, Michael: Fou-

cault and Neoliberalism, Cambridge: Polity Press 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die sich in den Leib eingeschrieben hat. Genealogie, so Foucault, »rekonstruiert […]

die verschiedenen Unterwerfungssysteme: nicht die vorgreifende [ergo: finalisti-

sche, Anm. N. A.] Macht eines Sinns, sondern das zufällige Spiel der Herrschafts-

beziehungen«.113 Selbst jede gerechte Ordnung ist für Foucault am Ende eine Un-

terwerfung der Körper unter ein anderes Regime. Foucaults Kritikrahmen ist einer,

der Diskurse dadurch kritisiert, dass er sie als historische Apriori darstellt und ihre

in ein Feld des Unentscheidbaren getroffenen Entscheidungen sichtbar macht. So

verhält er sich auch dem Humanismus und Liberalismus gegenüber. Er zeigt die

historisch-praktische Unterwerfung hinter den scheinbar universellen Werten der

Aufklärung, indem er durch die Genealogie die Körper der Unterdrückten sichtbar,

ihre Stimme hörbar machen will. Foucault selbst macht nur Andeutungen in sei-

nemWerk,wie eine solcheTheorie des Politischen aussehen könnte. Doch Rancière

wird diesmit seinemBuchDas Unvernehmen in Fortsetzung des Foucault’schen Pro-

jektes tun. Und er wird ansetzen bei den »Anteillosen«, bei den Entrechteten, den

Gebeutelten, denen, die physisch ausgegrenzt sind, deren Stimme nicht gehört

wird.114 Denjenigen, die an die Randbezirke der Macht gedrängt werden – dem

»Plebeijischen«, von dem Foucault einst sprach. Es ist ein Indikator, der für die

hier vertretene These spricht, dass Rancière auch auf die wirklichen Kategorien ab-

zielt. Vernunft und Verständigung gibt es nur in Diskursen, Schmerz hingegen ist

nicht kontingent. Foucault relativiert die Herrschaft und jegliche normative Wer-

tung. Doch ist er ein absoluter Relativist? Nein, eines darf man nicht in Abrede

stellen: Foucault sagt zwar, man könne nicht universell behaupten, die klassische

Souveränität sei ungerechter als die Gouvernementalität der Freiheit in der Mo-

derne (auf die er in Geschichte der Gouvernementalität II zu sprechen kommen wird),

aber Foucault kann schon sagen: Wenn Menschen systematisch in Gefängnissen

geschlagen und gefoltert werden, dann entsteht mehr Leid als in einem liberalen

Gefängnissystem, in dem es zumindest parlamentarische Aufsichtsbehörden und

Rechtsstaatlichkeit gibt. Denn der verursachte Schmerz für die Körper ist messbar

größer. Klar engagierte sich Foucault daher auch für die Groupe d’information sur

les prisons, einer Organisation, die Missstände im Strafsystem des gaullistischen

Frankreichs aufdeckte. Viele sehen hier einen Widerspruch, da doch Foucault vom

Absterben des Menschen schreibt und gegen den Humanismus wettert. Doch hier

liegt eben einMissverständnis vor. Für Foucault ist es geboten, sich in einemhuma-

nistischen Diskurs für ›humanere‹ Verhältnisse einzusetzen, sofern dies weniger

Folter, Schmerz und andere körperliche, neurologische, psychische usw. Angriffe

bedeuten kann. Und er hofft auf eine andere, postmoderne Ökonomie der Macht,

113 Foucault,Michel: Nietzsche, die Genealogie, dieHistorie, in: Stingelin,Martin (Hg.): absolute

Michel Foucault, Freiburg: orange Press 2009, S. 104.

114 Vgl. Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2002.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 251

des Wissens und der Körper, die jedem Einzelnen auch zu einem Leben in dieser

vitalistischen Freiheit verhilft, die er jedoch noch nicht beschreiben kann. Er wehrt

sich dagegen, den humanistischen Diskurs als ein Ende der Unterwerfung zu se-

hen. Macht ist ubiquitär, sie ist nicht auszulöschen. Jede Gesellschaftsform läuft

immer auch auf Machtausübung und Unterwerfung hinaus.

Das ist der Grund, weshalb Foucault zwar im Sinne des Humanismus handelt,

ihn aber nicht als Maß der Dinge darstellen kann und will. Denn der Humanismus

stattet den Menschen mit natürlichen Rechten aus, die jedoch im selben Moment

an die kalte Rationalität der Disziplinarmacht, der Souveränität und diese ganze

messbare Unterdrückung der Körper gebundenwird. Foucault will diese Unterwer-

fung der Körper als Konstante gesellschaftlicher Herrschaft sichtbarmachen. Er ist

nicht hedonistisch-naiv, um zu denken, dass die Befriedigung der körperlichen Be-

dürfnisse ausreicht, um eine gerechte Philosophie zu stiften. Sondern vielmehrwill

er uns sagen, dass bis auf unsere körperlichen Urerfahrungen, diese tiefen Triebe

und Regungen alles Gedachte, alle Kategorien, alle Begriffe immer Ausfluss einer

Ökonomie der Macht sind, denen gegenüber wir rebellisch sein müssen, weil sie

bis heute in jeder Epoche so konstruiert waren, dass die Körper ausgenutzt, miss-

braucht, dressiert usw.wurden. Ich habe in diesemKapitel ebenso ausgeführt, dass

Foucault sich bei diesem Projekt viele Kritiker einhandelt, allen zuvor Jürgen Ha-

bermas, der Foucault vorwirft, eine kryptonormative Scheinwissenschaft zu betreiben,

die sich endlos in Aporien verstrickt.

5.2 Das Subjekt als Schimäre II – Ernst Jünger

5.2.1 Typus und Gestalt

Dieses Kapitel befasst sich mit der Jünger’schen These der Ablösung des Indivi-

duums des Bürgertums durch den neuartigen Typus. Im Typus tritt uns die me-

taphysische Arbeitergestalt im Alltag entgegen. Man erkennt den Typus vor allem

an einer neuen Physiognomie, Kleidung, Ästhetik und an seiner Meisterung tota-

ler Räume. Beginnen wir bei der Metaphysik der Gestalt: Anders als Michel Fou-

caults Angriff auf das autonome Subjekt der Aufklärung geht Jünger von einem

metaphysischen Standpunkt aus. Sein Essay Der Arbeiter ist in einem Zeitalter des

Übergangs vom Alten zum Neuen verortet. Laut Jünger befand man sich 1932 am

Ende des Zeitalters des Bürgertums und der Aufklärung und am Beginn des Zeital-

ters des Arbeiters. »Der Arbeiter ist für mich nicht eine primär ökonomische Figur.

Er ist in meiner Vorstellungswelt eine metaphysische Gestalt: der erste Titan, der

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Bühne unserer Zeit betritt.«115 Wir haben es hier mit einem Sein bzw. einer

Existenz zu tun. Die Gestalt wird nicht, sondern ist. In Bezug auf die Gestalt ver-

wirft Jünger das Konzept einer »Entwicklungsgeschichte«.116 Die Gestalt tritt uns

als Wille entgegen. »Am Anfang steht der Wille zur Macht. Die Technik ist ihr In-

strument.«117 Die dynamische Entwicklung der technischen Produktions- und De-

struktionsmittel vollendet sich in Jüngers Augen in einer Totalen Mobilmachung.

Diese betrifft alle Lebensbereiche, nicht nur den Krieg: »Die Gesetze des Krieges

gelten auch für die Wirtschaft und für jedes andere Gebiet: Es gibt keinen Un-

terschied zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten mehr.«118 In Jüngers

Augen befindet sich die (westliche) Welt 1932 in einem Umbruch. Die Gestalt wirkt

schon mindestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts, doch in Kunst, Kultur, Geistes-

wissenschaften, Politik, Naturwissenschaften, Technikverständnis, Theologie und

der Grunderfahrung des Selbst und des Subjekts sei das Denken in den Kategorien

der Aufklärung noch sehr gegenwärtig. Spätestens durch den ErstenWeltkrieg und

durch die Vorkommnisse der 1920er Jahre sei der liberale Geist erschüttert. Wäh-

rend nun viele von einem Chaos und einer großen Unordnung sprechen, spricht

Jünger von einer klaren Ordnung: Sein Essay versucht, hinter den Entwicklungen

die seiende Gestalt sichtbar zu machen – und beteiligt sich auch normativ daran,

diese Sicht hegemonial zu machen. In den Kapiteln 3.2 und 4.2 wurde schon aus-

geführt, dass Ernst JüngersMethode darin besteht, die biopolitische Arbeitergestalt

in der Technik, verstanden als »Mobilisierung der Welt durch die Gestalt des Ar-

beiters«119 sichtbar zu machen. Die technischen Mittel, welche Produktions- und

Destruktionskräfte ins Unermessliche haben steigern lassen, sind nicht einfach

Werkzeuge des Menschen, sondern ihre Nutzung unterwirft den Einzelnen auch

einem Willen zur Macht. Dieser Wille zur Macht ist im weitesten Sinne als all-

gemeines Lebensprinzip zu verstehen, welches ausgehend von der Arbeitergestalt

die planvolle Meisterung des Erdkreises zum Auftrag hat.Wer sich der Technik be-

dient,macht sich diesem biopolitischenWillen zur Macht Untertan, diesemWillen

zur Ausschöpfung der Lebensenergien, um sie zur Meisterung des Erdkreises und

der Menschheit einzusetzen.

Entscheidend für die Ablösung des Individuums durch den Typus ist nun fol-

gender Zusammenhang: Das Subjekt – das bürgerliche Individuum – ist dieser

neuen Technik ausgelieferter Untertan, da es ihr nicht gewachsen ist. Doch ein

115 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews undDialoge 1929-1997, Hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 213.

116 Vgl. hierzuu.a. Jünger, Ernst:DerArbeiter.Herrschaft undGestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014,

S. 84 und S. 123.

117 Ebd.

118 Ebd., S. 152.

119 Vgl. die Zwischenüberschrift ab Kapitel 44, Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Ge-

stalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 253

neuer, »aktiver Schlag« Mensch, kann die Technik meistern, da auch er innerlich

an der Gestalt Anteil hat, sich selbst ihrem biopolitischen Willen unterworfen hat

und letztlich »Freiheit als Gehorsam« versteht: der Typus. Genau diesen Zusam-

menhang erörtert Jünger in seinem Essay in den Kapiteln 36 bis 43.

Anders ausgedrückt: Jünger beschreibt nicht nur einen Prozess der »Mobilma-

chung der Materie«, sondern eine im selben Maße vorgehende »Mobilmachung

des Menschen«. Es wird in Jüngers Augen in Zukunft zu einer »Verschmelzung

des Unterschieds zwischen organischer und mechanischer Welt« kommen.120 Der

Mensch verschmilzt zunehmend mit seinen Werkzeugen – und genau, wie die

Werkzeuge der Moderne seriell, präzis und typisch sind, wird auch der Mensch

typisch. Dies zeigt sich vor allem in physiognomischen und ästhetischen Belan-

gen. Darin zeigt sich auch der biopolitische Charakter von Gestalt und Typus in

Jüngers Denken.

Kurzum: Das bürgerliche Individuum bzw. das autonome Subjekt, die (heilige)

Person bzw. der Mensch der Menschenwürde sind dem Untergang geweiht, da sie

nicht das Rüstzeug dazu halben würden, im »totalen Raum« des kommenden Zeit-

alters bestehen zu können. Das oben angebrachte Beispiel der Vorkommnisse von

Lagemarck ist für Jünger ein symptomatisches Indiz hierfür. So, wie die bürgerli-

che Jugend im totalen Raum des Grabenkrieges untergehen musste und der Typus

des stahlharten Frontsoldaten auftrat, so wird es in allen Lebensbereichen ablau-

fen. Denn die Totale Mobilmachung umfasst alle Lebensbereiche. Was Jünger in

den Kapiteln 36 bis 43 über den Typus ausführt, ist somit als solches zu verstehen:

als Indizien-Sammlung, um über die Zukunftschancen des bürgerlichen autono-

men Subjekts zu urteilen. Jünger startet eine phänomenologische Beweissamm-

lung, um sein Urteil zu untermauern: dass das autonome Subjekt dem Untergang

geweiht ist. Nicht aus normativen Gründen, also weil Jünger die Aufklärung und

deren Diskurs als »falsch« empfände, sondern ganz einfach aufgrund von Tatsa-

chen. Die Entwicklungen, die Jünger beschreibt, sind keine, denen man sich als

Einzelner entziehen könnte – sie beruhen in seinen Augen »nicht mehr auf Kün-

digung, sondern [auf] existenzielle[r] Einbeziehung«.121

5.2.2 Gestalt als Wirklichkeit

Jüngers Arbeiter handelt vom Aufkommen eines neuen,mythischen Zeitalters. Der

Arbeiter ist kein »Vertreter eines Standes oder einer Klasse«122, sondern ein Titan,

der der Welt der Götter angehört. Jünger wiederholt in vielen Interviews und in

120 Ebd., S. 179.

121 Ebd., S. 152.

122 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

mehreren späteren Schriften, mit dem Arbeiter sei keine ökonomische, sondern

eine metaphysische Gestalt gemeint. In einem Interview mit Jean-Louis Foncine

im Jahre 1985 äußert sich Jünger wie folgt:

»Der Arbeiter ist für mich nicht eine primär ökonomische Figur. Er ist in meiner

Vorstellungswelt eine metaphysische Gestalt: der erste Titan, der die Bühne un-

serer Zeit betritt.«123

Es stellt sich die Frage, was genau Jünger unter Mythos und Metaphysik versteht.

Weder im Arbeiter noch in seinen weiteren Schriften führt Jünger die philosophi-

schen Grundlagen seiner Mythologie aus. Doch wird aus der Lektüre des Kapitels

»Die Gestalt als ein Ganzes, das mehr als die Summe seiner Teile umfasst« in Der

Arbeiter124 deutlich, dass Jünger sich hier der abendländischen Tradition metaphy-

sischen Denkens der Neoplatoniker125 bedient. Mehrere Analogien, die Jünger in

diesemKapitel anbringt, umdas Verhältnis zwischen Arbeitergestalt und denMen-

schen zu illustrieren, deuten darauf hin. So spricht Jünger von einem Prägungs-

verhältnis, das dem »Gesetz von Stempel und Prägung«126 folge. Zudem betont er

mehrfach – nicht nur in der Überschrift – dass das Ganze mehr als die Summe

seiner Einzelteile umfasse. Es geht Jünger um das »Mehr« bzw. die wirkliche Ge-

stalt, die hinter den Dingen liege. Seine Ausführungen kulminieren im Begriff der

Totalität. Dieser nicht weiter explizierte Verweis auf Hegels Phänomenologie liest

sich wie folgt:

»Manhat sich im 19. Jahrhundert angewöhnt, jedenGeist, der sich auf diesesMehr,

diese Totalität zu berufen suchte, in das Reich der Träume zu verweisen, wie sie in

einer schöneren Welt, nicht aber in der Wirklichkeit am Platze sind.«127

Die Gestalt, der Mythos, das Ganze und die Totalität: Jünger schreibt 1932 – in Zei-

ten höchster politischer Polarisierung zwischen Links und Rechts – einen Essay

über soziale, politische und kulturelle Entwicklungen seiner Zeit, der sich den Ka-

tegorien seiner Zeitgenossen entzieht. Seine Zeitdiagnose sieht weder eineWeltre-

volution des Proletariers noch eine Weltrevolution des ›Ariers‹ kommen. Sie sieht

keine Welt-, sondern eine Erdrevolution bevorstehend.128 Wir bewegen uns dem-

123 Ebd., S. 213.

124 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart 2014, S. 25-50.

125 Jünger selbst verwendet den Begriff »neoplatonisch« in der rückblickenden Beschreibung

seines Arbeiters in einem Interview, das er 1995 mit Luis Meana führt: vgl. Jünger, Ernst: Ge-

spräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Barbey und Thomas

Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

126 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35.

127 Ebd., S. 37.

128 Vgl. Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer

Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 353.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 255

nach einer neuen Phase der Erdgeschichte entgegen. Eine neue Gestalt übernimmt

hinter den Kulissen die Herrschaft.Marxistische und faschistische Revolution sind

für Jünger Ausdruck des Aufkommens der Gestalt des Arbeiters. Es kommt für Jün-

ger darauf an, die Augen zu schärfen, um die neue Wirklichkeit sehen zu können.

Indem man das, was auf der Bühne geschieht, als typischen Ausdruck für jenes

versteht, das hinter der Bühne abläuft. Jüngers Arbeiter will nicht zuletzt auch als

Prozess des Aufstiegs verstanden sein, wie es Platon im Höhlengleichnis lehrte.

Hinter den Schatten, die wir an der Wand der Zeitgeschichte erkennen, gibt es ei-

neWirklichkeit höherer Rangordnung. Genau wie Platon hat Jünger den Anspruch,

uns von der Welt der vergänglichen Sinnesobjekte zur intelligiblen Welt der Ide-

en und der Urbilder zu führen. Jüngers Begriff der Wirklichkeit meint ebenjene

Meta-Physik, jenen Kampf der Götter und Titanen um die Entwicklung der Erde,

den wir Menschen nicht direkt miterleben können, aber dessen Schatten. Im 20.

Jahrhundert ist die Gestalt des Arbeiters der neue Herrscher der Erde. Wer das

in den Phänomenen der Wirtschaft, der Politik, der Kultur und des Krieges se-

hen kann und sich der Herrschaft des Arbeiters unterwirft, wird bestehen. Das

ist einerseits Jüngers Beitrag zur Ideengeschichte, aber andererseits auch eine Art

Glaubensbekenntnis.129

Genau in diesem Sinne schreibt Jünger im Vorwort zur ersten Auflage von Der

Arbeiter, er wolle jenseits der Theorien, jenseits der Parteiungen die Gestalt des Ar-

beiters sichtbar machen. »Da es sich hier weniger um neue Gedanken oder ein

neues System handelt als um eine neue Wirklichkeit, kommt alles auf die Schär-

fe der Beschreibung an, die Augen voraussetzt, denen die volle und unbefangene

Sehkraft gegeben ist.«130 Jüngers Essay Der Arbeiter zeichnet sich – wie viele wei-

tere Werke Jüngers auch – dadurch aus, dass er von der Einzelerscheinung etwas

Allgemeineres, »hinter dem Individuellen den Typus – und hinter dem Typus das

letzthin Prinzipielle, die Gestalt sichtbar«131 macht. Wenn Jünger wiederholt da-

von spricht, dass der revolutionäre Akt im Sehen der Gestalt liegt, so bringt er

damit formelhaft auf den Punkt: Marxistische und faschistische Revolution sind

Ausdruck ein- und derselben Erdrevolution, und das ist die Herrschaftsübernah-

me der Gestalt des Arbeiters, des neuen Titanen der Technik, der den Citoyen, den

Proletarier, den Arier, den nationalen Menschen, den Menschen des Humanismus

129 Inwiefern Jüngers Arbeiter quasi-religiöse Züge trägt, wird in der Literatur über Ernst Jünger

immer wieder thematisiert. Unter anderem in einigen Interviews im Band Gespräche imWelt-

staat streift Jünger selbst diesen Aspekt.

Vgl. u.a. Jünger, Ernst: Gespräche im Weltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von

Rainer Barbey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019.

130 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 11.

131 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

unter sein Diktat stellt. Es geht Jünger darum, die »Essenz« und somit die tatsäch-

liche Wirklichkeit des Arbeiters zu ergründen.132

Vorwegnahme dieser Entwicklung ist die auf unterster Ebene parallele Entste-

hung eines Menschenschlages, der dieser Herausforderung der organisch-mecha-

nischen Einbeziehung, also der Totalen Mobilmachung gewachsen ist: der aktive

Typus.133 Der neue Mensch, welcher in eine planetarische Weltherrschaft einge-

bunden ist, die sich aus der Notwendigkeit der Sache ableitet, wird keine Herr-

schaft einer Klasse (wie etwa im Sozialismus), einer Rasse (Nationalsozialismus)

oder eines Paradigmas der Freiheit und des Fortschritts (Liberalismus) sein, son-

dern eine Herrschaft des biopolitischen Willens zur Mobilisierung und Erschlie-

ßung der Fülle der Welt und der Kräfte des Menschen. Jünger ist wohl eher vom

Bolschewismus Lenins inspiriert bei diesen Worten. In seinem Essay von 1959, An

der Zeitmauer schreibt er an einer Stelle zu den verschiedenartigen und gleich re-

levanten Funktionen der Dampfkraft und der Elektrizität für die demokratische

Nivellierung:

»Es sei hier nur daran erinnert, daß die Bildung derMassen und Individuen des 19.

Jahrhunderts mit der Dampfkraft, die Einschmelzung der Individuen in das tech-

nische Kollektiv mit der Elektrizität in Beziehung gebracht wurde. Wenn Lenin

einem der großen Staatspläne die Formel ›Sozialismus plus Elektrifizierung‹ vor-

ausschickte, so deutete er damit zwar primitiv, doch richtig zweiHauptfunktionen

der Gestalt des Arbeiters an.«134

Lenins Theorie über die derzeitige imperiale Etappe des Weltkapitals besagt, dass

die einzige Möglichkeit für die Russische Sozialistische Föderative Republik, die

Revolution nach den gewonnenenKriegen, zu sichern, darin bestand, dassman das

Kleinbauernsystem und die Kleinindustrie Russlands »mobil macht«135, und damit

den neuen Menschen schafft, der aus der »Finsternis« der alten Ordnung die elek-

trische Erleuchtung und das dazugehörige Kraftwerk als »Stätte der Aufklärung«

versteht. Das im Frieden total mobilgemachte Russland solle mit seinem dichten

Netz an Kraftwerken und technischen Komplexen mit seinem kommunistischen

Wirtschaftsaufbau »Vorbild für das kommende sozialistische Europa und Asien

werden«.136 Dieser sogenannte GOELRO-Plan, auf den Lenin sich hier zu Beginn

132 Vgl. hierzu Jüngers Ausführungen im Aufsatz Maxima – Minima, Adnoten zum Arbeiter von

1963. Unter anderem: Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963,

S. 346.

133 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 156.

134 Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 581f.

135 Lenin,Wladimir Iljitsch: Bericht über die Tätigkeit des Rats der Volkskommissare 22. Dezem-

ber 1920, VIII. Gesamtrussischer Sowjetkongress, 22.-29. Dezember 1920, in: Lenin Werke,

Band 31, Berlin: Dietz 1959, S. 502.

136 Ebd., S. 515.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 257

der Sowjetunion bezog, war nicht nur ein Industrialisierungs-, sondern zugleich

eine Art säkularer Heilsplan.137 Lenin ging es um den Ausgang der unaufgeklärten

Bauernschaft aus ihren mittelalterlichen Lebensverhältnissen durch Erleuchtung

in die neue Zeit. An dieser Stelle zeigt sich, mit welchen Schwierigkeiten eine pro-

letarische Revolution in einem Land zu kämpfen hatte, in dem die allerwenigsten

Menschen Arbeiter im Marx’schen Sinne waren. Sie hatte sich von Beginn an als

Paradoxon der Geschichtsphilosophie gesehen, welche sie selbst im historischen

Materialismus als gesetzt sah. Um den Kommunismus nun aus einer solchen pa-

radoxen Situation heraus schaffen zu können, blieb nur eines: Die Funktion der

Klasse der Bourgeoisie mit zu übernehmen und die Erleuchtung der technologi-

schen Modernisierung, über die Marx schon in seinem Manifest der Kommunisti-

schen Partei 1848 so positiv schrieb,mit Gewalt und Terror umzusetzen. So kommt

Lenin hier, in seiner Rede auf dem achten Gesamtrussischen Sowjetkongress 1920

folglich zu seiner weltbekannten Formel:

»Kommunismus – das ist Sowjetmacht plus Elektrifizierung des ganzen Lan-

des.«138

Lenin sieht die einzige Möglichkeit, dass die Bolschewiki dem kapitalistischen und

bourgeoisen Wirtschaftssystem in Russland den Boden unter den Füßen hinweg-

ziehen, indem sie selbst die historische Funktion der Bourgeoisie übernehmen

und eine schärfste Industrialisierung unter Zerstörung der kleinwirtschaftlichen

Strukturen umsetzen. Basis dieser Industrialisierung ist für Lenin 1920 die Mi-

neralölbeschaffung, aber vor allem auch die Elektrifizierung des ganzen Landes.

Die Schärfe, mit der Lenin die Dynamisierung des menschlichen Lebens, die Be-

schlagnahme der organischen Welt durch die Welt der Technik und den Wille, ei-

nen neuen Menschenschlag hervorzubringen, begrüßt, beeindruckt Jünger und ist

es wohl, weshalb er wiederholt die Anlehnung an Lenin sucht – bei gleichzeitiger

Ablehnung der dahinterstehenden Geschichtsphilosophie. Jüngers Kritik am Leni-

nismus ist nämlich, dass auch Lenin rationalistisch an der Basis des Projekts von

1789 festhält. In der Geschichtsphilosophie sei weiterhin die Spur der großen mo-

dernen Verheißung, die letztlich durch die Revolution und ihre große bürgerlich-

revolutionäre Geste auf die Welt gekommen ist, aufbewahrt. Auch der russische

Kommunismus hänge letztlich den bürgerlichen, allzu rationalistischen Glücks-

und Heilsvorstellungen an. Sichtbar werde dies nicht zuletzt darin, dass Lenin das

137 Vgl. Emmerich, Wolfgang/Wege, Carl: Einleitung, in: Dies. (Hg.): Der Technikdiskurs der

Hitler-Stalin-Ära, Stuttgart: Metzler 1995, S. 2.

138 Lenin,Wladimir Iljitsch: Bericht über die Tätigkeit des Rats der Volkskommissare 22. Dezem-

ber 1920, VIII. Gesamtrussischer Sowjetkongress, 22.-29. Dezember 1920, in: LeninWerke, Bd.

31, Berlin: Dietz 1959, S. 513.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

bürgerliche ProjektmitMarx nicht nur als Notwendigkeit der Geschichte sehe, son-

dern auch gutheiße und lediglich das bürgerliche Subjektmit dem anderen Subjekt

des Arbeiters, der die Spur des Bürgers in sich trage, ersetze. Die Verbindung zum

Elementaren fehlt Jünger bei Lenin. Mit dem Elementaren bezeichnet Jünger

»nietzscheanisch die immer wieder zerstörenden und immer wieder schöpferi-

schen Kräfte des Lebens, desWillens zur Macht. Erst dieses Bündnis zwischen der

äußersten Spitze der instrumentellen Moderne und den Kräften des Lebens oder

des Bluts ist imstande, die tödliche Abstraktion des Verstandes zu ›verwinden‹

[…] und der technisch-wissenschaftlichen Zivilisation ihren wahren Sinn zu ge-

ben.«139

Das rücksichtslose Vorantreiben der instrumentellen Moderne ist es, was Jünger

an Lenin fasziniert. Lenins und Marxens Arbeiter hingegen sei ein Gebilde des Ra-

tionalismus der Aufklärung. Sein Arbeiter könne daher nicht identisch mit demje-

nigen Lenins sein. Doch grundsätzlich ist Lenin eines von Jüngers Vorbildern für

die Totale Mobilmachung. Deshalb ist der Kommunismus auch zu seinen nationa-

listischsten Zeiten kein Feind, sondern in seinen bisherigen Ausprägungen gewis-

sermaßen zum Teil ein Vorbild. Die leninistische Vorstellung einer rücksichtslos

total mobilgemachten Welt, die Erzwingung einer Einheit zwischen technischer

und organischer Welt erfährt Jüngers große Bewunderung und er forscht auch ei-

ne gewisse Zeit darüber. Daher bezeichnet er den Kommunismus an anderer Stelle

seines Arbeiters als »die Voraussetzung einer schärfsten autoritären Gliederung«140

und somit als Basisbestandteil der planetarischenWeltherrschaft der Zukunft. Aus

diesen Gründen kommtMartin Heidegger in seinen Anmerkungen zu Ernst Jünger

auch zu folgendem, sehr nachvollziehbaren Fazit:

»Ernst Jüngers ›Der Arbeiter‹ ist die aus der Grundstellung der Metaphysik Nietz-

sches geschaffene Metaphysik des recht verstandenen, d.h. von allen ›bürgerli-

chen‹ Vorstellungen gereinigten imperialen ›Kommunismus‹.«141

Der Typus ist somit aus dieser Jünger’schen Lesart der Vorstellung von Lenins Pro-

jekt Anfang der 1920er Jahre geprägt. Jüngers neuer Mensch ist eine Mischung zwi-

schen dem unbekannten Frontsoldaten des Ersten Weltkriegs und dem gesichtslo-

sen Industriearbeiter der Totalen Mobilmachung Lenins. Die neue Herrschaft der

Gestalt zeigt sich im Auftauchen des Typus im Alltag. Jüngers Blick vom Individu-

139 Merlio, Gilbert: Jünger und Spengler, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden des My-

thos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 56.

140 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 252.

141 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 259

ellen auf das Typische sowie dem Auftauchen des Typus und dessen Beschaffenheit

geht das folgende Kapitel nun nach.

Dafür wird im folgenden Unterkapitel zuerst auf Jüngers stereoskopische Op-

tik und seinen Gestalt- und Typenbegriff eingegangen. Dabei werden interessante

Anleihen aus der Philosophie Spenglers und Goethes sichtbar werden. Daraufhin

werden die Phänomene, die Jünger in der Beweisführung der Existenz des Typus

anbringt, in ihrer biopolitische Eigenart aufgezeigt und analysiert.

5.2.3 Morphologie und Ästhetik: das Sehen von Gestalten

Zentrales Merkmal des Arbeiter-Essays ist die außergewöhnliche Perspektive, aus

der er verfasst ist. Jünger nimmt eine »Schreib- und Sprechhaltung [ein], die das

eigene Erkenntnis- und Beobachtungsprivileg auf eine Distanz wahrende und Di-

stanz schaffende ›Optik‹ und eine damit einhergehende außergewöhnliche ›Seh-

kraft‹ zurückführt, die aus der Distanz heraus zugleich in die substantielle Tiefe

der Erscheinungen einzudringen vermag«.142Während Jürgen Brokoff und andere

Autoren – völlig zurecht – den Einfluss Nietzsches auf diese Methode betonen, so

gibt es auch weitere methodologische Vordenker für Jünger.

Neben Nietzsche greift Jünger auch das Denken Oswald Spenglers und Johann

WolfgangGoethes auf.Wenn Jünger vomTypus spricht, dannmeint er keinwissen-

schaftliches Instrument zur Erforschung »historischer Individuen« im Sinne Max

Webers, sondern eine metaphysisch-materielle Realität, welche er sichtbarmachen

will. Jüngers Typus geht sämtlich in einer Gestaltphilosophie auf, die von Oswald

Spengler inspiriert und letztlich erst vor dem Hintergrund des Goethe’schen Be-

griffs der »Urpflanze« zu verstehen ist.143

Der Literaturwissenschaftler Wonseok Chung hat in seiner Dissertation 2007

beeindruckend belegt, wie sehr Ernst Jüngers Werk in seinen verschiedenen Sta-

dien und über alle Brüche hinweg von einigen Grundmotiven des Goethe’schen

Wirken beeinflusst ist. Chungs tiefe Lektüre Jüngers Tagebücher belegt, dass Jün-

ger sich seit seiner Schulzeit vor allem mit Goethes Faustdichtung in ihren beiden

Teilen beschäftigt hat und diese sein Denken tief beeinflusste. Doch es ist bezeich-

nend, dass Jünger in seinen Tagebüchern selbst von Beginn an sich selbst eher fol-

gende »Ahnenreihe« zuschreibt: Er zählt in seinem Alterstagebuch Siebzig verweht

den Dichter Rimbaud, den Philosophen Schopenhauer, und den »magischen« Auf-

klärungskritiker Johann Georg Hamann auf. Doch Chung belegt durch eine Ana-

142 Brokoff, Jürgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt in: Schöning, Matthias (Hg.): Ernst Jün-

ger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 2014, S. 107.

143 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen

und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frank-

furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lyse der Tagebücher zwei Denker, welche die entscheidenden Bezugspunkte für

Jüngers Wirken lieferten: Es ist der nihilistische Betrachtungswinkel Nietzsches

und die zwiespältige Disposition Goethes gegenüber dem Fortschritt der Aufklä-

rung, die »einerseits auf eine entschlossene Geistesgegenwart zielt, doch ande-

rerseits bedrohte Traditionen in sich einzubeziehen versucht, bevor diese in der

fortschreitenden Geschichtslosigkeit, im Kampf zwischen musischem und tech-

nischem Potential versinken«.144 Jünger verstand Goethe als den genialen Denker

einer Zeit, die von einer epochalen Diskontinuität um die Ereignisse der Franzö-

sischen Revolution und um Napoleons Nationalismus sowie dessen Einfluss auf

der ganzen Welt geprägt war. Jünger sieht sich ebenfalls als Denker in Zeiten einer

ebenso epochalen Zeitenwende. In seinem neuen Vorwort zu Der Arbeiter 1963, also

nach der großen Katastrophe, versucht Jünger sich vom Vorwurf loszuschreiben,

er habe den Nationalsozialismus herbeigeschrieben. Hierauf antwortet er trocken,

er überschätze »den Einfluss von Büchern auf die Aktion nicht«145 und: »Hätten

die großen Akteure sich nach den hier entwickelten Prinzipien gerichtet, so wür-

den sie viel Unnötiges, ja Unsinniges unterlassen und Notwendiges getan haben,

vermutlich sogar ohne Waffengewalt.«146 Jünger bestärkt seine Rolle als ein fein-

sinniger Seismograph einer epochalen Zeitenwende und nicht als nationalistischer

Agitator (der er freilich in den 1920er Jahren war). Über seinen historischen Fehler,

den er mit einer ganzen Generation linker und rechter Theoretiker und Aktivisten

teilt, die Rechtsstaatlichkeit und Demokratie vonWeimar nicht verteidigt, sondern

sogar niedergeschrieben zu haben, schweigt sich Jünger aus. Er zieht sich auf die

Position des Diagnostikers zurück.

»DasWerk über den Arbeiter erschien im Herbst 1932, zu einer Zeit, in der bereits

an der Unhaltbarkeit des Alten und der Heraufkunft neuer Kräfte kein Zweifel

mehr bestand. Es stellte und stellt den Versuch dar, einen Punkt zu gewinnen,

von dem aus die Ereignisse in ihrer Vielfalt und Gegensätzlichkeit nicht nur zu

begreifen, sondern, obwohl gefährlich, auch zu begrüßen sind.«147

Jünger vollzieht dieselbe Entwicklung wie Goethe, der den »ungebändigten Men-

schen« des Sturm undDrang hinter sich lässt, und verlässt in den 1930er Jahrenmit

Der Arbeiter die Stahlgewitter, den Krieg sowie die existenzielle innere Erfahrung

als hauptsächliche Topoi und widmet sich eher einer neuen Weltordnung, welche

weniger das Register von Feuer und Dynamik denn das Register von Form und Be-

wegung betont. Klar: Beide sind bei Jünger zwischen 1920 und 1930 jeweils Seiten

derselben Medaille. Der Arbeiter ist Ausdruck der stärkeren Orientierung Jüngers

144 Ebd., S. 10ff.

145 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 9.

146 Ebd.

147 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 261

an Goethes Entwicklung hin zu einer »Bändigung der Epoche«. Jünger geht es um

eine andere Souveränität des Menschen in neuen Zeiten.148 Schon Armin Mohler

will aus einem Gespräch mit dem älteren Jünger erfahren haben, dass dieser selbst

seine früheste Sturm-und-Drang-Phase der 1920er Jahre als eine Art »katholischen

Expressionismus« habe verstehen wollen. Also eine Expressivität der Sprache, wel-

che im Gegensatz zu anderen Autoren seiner Zeit keinem »unbestimmtenMensch-

heitspathos« gedient hat, sondern ein Expressionismus, der die Suche nach festen

Bindungen in neuen Ordnungen begründete.149 Diese Ordnung ist die Gestalt des

Arbeiters. Und erst im Rückgriff auf Goethe kann man nun verstehen, was Jünger

mit seiner Definition des Gestaltbegriffs meint, die er in Der Arbeiter gibt:

»In der Gestalt ruht das Ganze, das mehr als die Summe seiner Teile umfaßt […].

Die Gestalt ist […] keine neue Größe, die zu den bereits bekannten hinzu zu entde-

cken wäre, sondern von einem neuen Aufschlag des Auges an erscheint die Welt

als ein Schauplatz der Gestalten und ihrer Beziehungen. […] Ein Mensch ist mehr

als die Summe der Atome, der Glieder, Organe und Säfte, aus denen er besteht, ei-

ne Ehe istmehr alsMannund Frau, eine Familiemehr alsMann, Frau undKind.«150

Die Gestalt ist keine verstandesmäßige Ordnung, sondern eine reelle, die es nicht

zu begreifen, sondern mit dem Auge perspektivisch zu sehen gilt. Von ihr geht eine

Formung der »Materie« und des »Menschen« aus, die eine neueWelt schafft. Jürgen

Brokoff verdeutlicht, wie wichtig der Aspekt der Formung für das Jünger’sche Den-

ken ist.151 Es zeigt einen von der russischen Avantgarde übernommenes Verlan-

gen nach einer Einheit zwischen »Kunst und Staatskunst«. »Denn dieselbe Macht,

welche die Staatskunst durch Herrschaft repräsentiert, wird von der Kunst durch

Gestaltung offenbart.«152 Eine solche Tendenz erkennt Jünger schon in der Ge-

schichte des beginnenden 20. Jahrhunderts. Um diese jedoch ausmachen zu kön-

nen, komme es, wie Jünger schon im Vorwort ausführt, auf die richtige »Sehkraft«

an. Ziel ist es, eine »Flosse des Leviathans« sichtbar machen.153 Die Gestalt ist kein

neuer Gedanke, nicht als neues System der Welt oder unserer Gesellschaft zu ver-

stehen, sondern sie ist eine Wirklichkeit. Hierbei handelt es sich, so führt Chung

nachvollziehbar aus, um das Goethe zugesprochene Erkenntnisprinzip der »Man-

nigfaltigkeit und Einheit«, auf das Jünger rekurriert. Goethe kritisiert in seiner

Abhandlung Analyse und Synthese den Erkenntnisweg, von vereinzelten klinischen

148 Vgl. ebd., S. 20f.

149 Vgl. Jünger, Ernst/Mohler, Armin (Hg.): Die Schleife. Dokumente zumWeg von Ernst Jünger,

zusammengestellt von Armin Mohler, Zürich: Arche 1955, S. 67.

150 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 35ff.

151 Vgl. hierzu u.a. Brokoff, Jürgen: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt in: Schöning, Matthias

(Hg.): Ernst Jünger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, 2014.

152 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 223.

153 Vgl. ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Versuchen ohne vorherige kritische Analyse auf einen Gesamtzusammenhang zu

schließen, währendman das Übergeordnete »aus den Augen« verliere. Hierbei ver-

wendet Goethe ebenjene Formel, die Jünger über ein Jahrhundert später wieder

aufgreifen wird:

»Dabei ist das Ganze stets mehr als nur die Summe der Teile.«154

Goethe und Jünger verbindet eine ästhetische Betrachtungsweise historischer

Wirklichkeiten. Die Begriffe Gestalt und Typus sind vor diesem Hintergrund aus

der Goethe’schen Morphologie zu verstehen. Diesen Aspekt der Goethe’schen For-

menlehre übernimmt Jünger über den Umweg seines Lehrers Hans Driesch. Der

neovitalistische Professor Driesch gab Jünger ein ganzes Set an Konzepten und

Begriffen mit auf den Weg, wie etwa »Entwicklung«, »Typus«, »Zweck«, »Form«,

»Gestalt« und »Leben«, welche bei Driesch »nicht eigentlich wissenschaftlich, son-

dern durchaus mit einer romantischen Sehnsucht nach Erfassung des Ganzen«155

gebraucht werden. Jüngers Nationalismus der 1920er Jahren diente in den vielen

Verzweigungen, Paradoxien, Sackgassen und Irrwegen beinahe durchgängig der

Suche nach dem »organischen Ganzen«.156 Und so kam es auch, dass Jünger, als

er sich weg von vitalistischen Thesen hin zu der Morphologie Oswald Spenglers

abwendete, er trotzdem in vielen Punkten Spenglers Arbeit bis zu seinem Lebens-

ende bewunderte. In einem Punkt jedoch widersprach Jünger ihm von Anfang an.

Seinem Bruder schrieb er hierzu:

»Bei der Lektüre von Spengler […] wurde mir übrigens deutlich, daß ich in der

Überzeugung von der Einheit der Menschheits-Geschichte nicht zu erschüttern

bin. Ohne das würde sie für mich sogleich zur Zoologie. Ich meine allerdings, daß

diese Einheit sich wie ein Rätsel in den Völkern verbirgt, und in glücklichen Au-

genblicken nähert man sich hier oder dort der Auflösung. Wie uns unter allen

Lagen die senkrechte die angemessene ist, so gibt es auch ein menschliches Maß,

das ich hier als unser höchstes Gattungs-Kennzeichen ansehe. Ich denke, daßman

sich hierfür die Augen schärfen muß.«157

Jünger sucht nicht nur eine Kritik am Geist, Wesen und Sein der Philosophen der

Aufklärung, sondern nach einem andersartigen, tatsächlichen Wesen der Dinge.

154 Zitiert nach: Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhe-

tischen und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18,

Frankfurt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 119.

155 Dupeux, Louis: Der ›Neue Nationalismus‹ Ernst Jüngers 1925-1932. Vom Heroischen Solda-

tentum zur politisch-metaphysischen Totalität, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die großen Jagden

des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996, S. 23.

156 Vgl. ebd.

157 Schwilk, Heimo: Ernst Jünger. Leben und Werk in Bildern und Texten, Stuttgart: Klett-Cotta

1988, S. 90f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 263

Mit Goethe sucht er einen universalen Punkt, von dem aus die Vielgestalt und Ge-

gensätzlichkeit einer neuenWirklichkeit nicht nur empirisch-historisch analysier-

bar und in Ursache-Wirkungs-Relationen dargestellt wird, sondern als »bloß er-

fahrene Realität« vom Einzelnen angenommen werden kann.158 Jüngers Impetus

in Der Arbeiter liegt nicht in der Parteinahme, der Bewertung historischer Prozesse,

sondern in derenmöglichst präziser Diagnostik, demAufzeigen einesmetahistori-

schen Seins. Jünger zeigt sich damit als absoluter Einzelgänger in der sogenannten

Konservativen Revolution, insofern er das Sehen der Gestalt des Arbeiters im Stahl-

gewitter des ErstenWeltkrieges als ästhetische Erfahrung zu einem revolutionären

Akt ausruft. So stilisiert Jünger die Entwicklung der Totalen Mobilmachung in der

Moderne, die Entwicklungen der Kriegslogik seit dem 18. Jahrhundert, die Indus-

trialisierung der Wirtschaft, die Herausbildung von Individuum und Masse als ei-

ne Art organisch-morphologische Entwicklung. Der Einzelne ist Teil des Ganzen,

das mehr als nur eine Summe aller Einzelteile ist, sondern Entwicklungen folgt,

die jenseits des Geschichtlichen liegen. Jünger entzieht Fragen von Werturteilen

(über den gerechten Krieg, über die richtige Wirtschaftsordnung, über die Rechte

des Menschen in Zeiten der Totalen Mobilmachung) den Werte-Boden und ersetzt

diesen bürgerlichen Blick auf die Ordnung der Dinge durch die Ordnung eines Or-

ganismus, einer Gestalt bzw. einer Goethe’schen Urpflanze.

»Die Gestalt als ›das der Zeit nicht unterworfene Sein‹ zeitigt seine Wirkung in

der Geschichte, weil sie das werdende Leben bestimmt, und nicht, weil sie Werte

setzt.«159

Die Gestalt besitzt keine Werte, sondern nur Form, daher sei es völlig sinnlos, in

der Zeit der Gestalt über Werte zu reden. Richtig sei hingegen die Gestalt sichtbar

zumachen, sie zu erkennen und daraus die richtigen Schlüsse der Rangordnung zu

ziehen. Ethisch folgere sich daraus, dass das Ziel nicht länger sei, das gute, son-

dern das formgerechte Leben als Typus zu führen, der die Gestalt repräsentiert.

Jünger verwirft damit die Entwicklungsgeschichte, Dialektik und auch zyklische

Geschichtsphilosophien, wie etwa die Oswald Spenglers. Während nun Goethe die

morphologischeMethode im Bereich der Naturwissenschaften anwendete, um »le-

bendige Bildungen« erkennen zu können und die »greifbaren Teile« im Gesamtzu-

sammenhang ihres Organischen zu verstehen, wendet Jünger diese Axiome auf

Sein, Geschichte und Ästhetik des Menschen an. Entscheidend ist hierbei die Op-

tik – und zwar das richtige Sehen. Es ist ein flexibles Sehen,welches die Kategorien

der Natur sichtbar machen will, um durch diese hindurchzusehen. Nachdem das

158 vgl. Chung,Wonseok: Ernst Jünger undGoethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen und

literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frankfurt

a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 120f.

159 Ebd., S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Leben, um das es geht, in Bewegung ist,muss auch der Blick ein dynamischer sein.

Die Gestalt ist somit eine Momentaufnahme des Gesamtzusammenhangs, also mit

Goethes berühmten Worten »die geprägte Form, die lebend sich entwickelt«.160 In

diesem Prozess der lebendigen Entwicklung, nach der auch das Sehen sich mit-

entwickeln muss, entstehen in Metamorphosen die einzelnen Urphänomene und

Urpflanzen, welche sich als Stadien des Lebens nacheinander ablösen. Jünger, so

schlussfolgert Chung, beobachtet die Metamorphose der Urpflanze des Individu-

ums hin zur Arbeitergestalt. Wichtig ist: Die Entwicklung betrifft hier nicht die

Gestalt, sondern den Einzelnen – den Typus. In diesem Sinne ist sein ständiges

Rekurrieren auf Stempel und Prägung zu verstehen. Die Gestalt als neue Urpflan-

ze, als neue Logik, die sich das organische Leben auf einer metaphysischen Ebene

gegeben hat, ist nicht sichtbar zu machen mit den Mitteln der Soziologie oder der

Philosophie, sondern wie Jünger wiederholt anbringt, nur durch den »Dichter«. Bei

der Lektüre Chungs wird klar, wen er mit dem Dichter meint: Goethe. Die Frage

nach dem Sinn des Lebens ist keine anthropologische oder theologische, sondern

es ist eine Frage nach der Gestalt unserer Epoche und deren Sinngebung für un-

ser Leben. Und die entscheidende Volte ist nun bei Jünger, dass diese metaphysi-

sche Idee einer Urpflanze, welche sich in Metamorphosen im Bestand entwickelt,

durch das richtige Sehen, also durch einen dynamisch-organischen Blick auf die

Geschichte, zu erkennen ist.

Im Gegensatz zu Nietzsches Übermensch ist Jüngers Arbeiter nicht nur

ein idealisiertes Einzelexemplar und wiederkehrendes, höchstes Exemplar

der Menschheit, sondern eine empirisch belegbare Erscheinung, welche in

Avantgarde-Kreisen der Frontsoldaten sich zuallererst in vollendeter Form zeig-

te und die Züge einer ganzen Generation von Industriearbeitern, Sportlern

und Massenmenschen stahlhart machte. Die stahlharte Arbeitergestalt wird im

menschlichen Bestand empirisch messbar und somit typisch. Auf ihre physiogno-

mische (und somit biologische) sowie ästhetische Ausprägung wird diese Arbeit im

weiteren Verlauf dieses Kapitels noch zurückkommen. Wichtig an diesem Punkt

ist, dass das Typische im menschlichen Bestand und den ästhetischen Formen

der Kultur schon sichtbar sei. Für den Einzelnen erhebt sich in Jüngers Augen

somit einen Imperativ: Durch das richtige Sehen seines Schicksals, also an sich

selbst auch jenes Typische zu sehen und sich als Typus zu begreifen (und eben

nicht als Individuum), könne dem Einzelnen verhelfen, am Siegeszug der Gestalt

teilzuhaben, anstatt mit dem Individuum »unterzugehen«. In der Sinngebung

liege die Kraft, deren Quelle die Gestalt ist, die zugleich dynamisch in Bewegung

als auch ruhend in Form vorliegt. Der Raum der Gestalt ist derjenige zwischen

Dynamik und statischer Form, also zwischen »Augenblicklichkeit« und »Ewig-

160 Zitiert nach: ebd., S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 265

keit«.161 Goethes Urpflanze und somit auch Jüngers Gestalt sind keine Ideen im

klassischen platonischen Sinne, keine rein metaphysischen Dinge, die auf höherer

Ebene in sich ruhen. In einem Brief 1980, also beinahe fünfzig Jahre nach dem

Erscheinen des Arbeiters zu den vielen Missverständnissen, zu denen der Begriff

der Gestalt geführt hatte:

»Der Mensch könnte einen Fehlsprung gewagt haben wie Nietzsches Seiltänzer.

Es wäre aber verfehlt, den Arbeiter als den Übermenschen zu sehen oder als pla-

tonische Idee – eher schon als Gestalt im Sinne vonGoethes Urpflanze. Sie ist auch

kein Typus, sondern hat typenbildende Kraft.«162

Doch auch wenn die Gestalt keine letzthin platonische Idee ist, so gehört sie doch

demReich dermetaphysischen Ideen an. Trotz dieser Distanzierung vom Platonis-

mus bezeichnet er seinen Ansatz als »eine neoplatonische Sichtweise des Arbeiters,

will heißen um eine Sichtweise der titanischen Substanz«.163 So widersprüchlich

dies nun klingen mag, muss man hier die Eigenständigkeit des Jünger’schen Wegs

betonen.Mit der platonischen Idee geht Jünger dahingehend überein, dass die Ge-

stalt ein Urbild ist. Zugleich stellt Jünger sie wiederholt als veränderbar dar. Ich

schließe hieraus, dass die Gestalt in einer Art Zwischenstadium aufzufinden ist.

Sie ist somit nur fast metaphysisch. Sie ist keine allerletzte Idee, sondern taucht

auf mit den Erdzeitaltern, wirkt in diesen metaphysisch, aber wird wieder verge-

hen. Bei Jünger ist sehr häufig die Rede von einemneuen Titanentumund von einer

neuen, mythischen Zeitrechnung. Wie im Titanenkampf auch, muss es in Jüngers

Gedankenwelt die Zeiten des Ringens und des Übergangs von der einen zur ande-

ren Gestalt geben. Zwar führt Jünger das nicht aus, doch allein der Gebrauch der

Formel des »neuen Titanentums« lässt hierauf schließen.

Die Gestalt der neuen Zeit löst das Denken des langen 19. Jahrhunderts ab und

somit konstatiert Jünger, man befinde sich 1932 in einer Art chaotischem Interre-

gnum. Das Individuum sei noch am Untergehen, die Gestalt hingegen strebe auf.

Armin Mohler, der umstrittene Analyst und Stichwortgeber der Neuen Rechten,

welcher verschiedene Strömungen, die andernorts zusammengenommen alsWeg-

bereiter oder gar ideologische Vorhut des Nationalsozialismus dargestellt werden,

als eigenständige Theorie verteidigte, sieht in diesem Gedanken des Interregnums

eine Gemeinsamkeit aller Denker, die er zur Konservativen Revolution zählt. Ne-

ben Ernst Niekisch, Oswald Spengler, Carl Schmitt und einigen weiteren zählt er

auch Jünger zu dieser »Deutschen Bewegung« zwischen 1918 und 1932, die eine an-

geblich eigene theoretische Denkrichtung etablierten, welche vom Nationalsozia-

161 Vgl. ebd., S. 122f.

162 Jünger, Ernst: Sämtliche Werke, Band 8, Stuttgart: Klett-Cotta 2000, S. 395.

163 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat. Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 415.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lismus unabhängig betrachtet werden müsse und nicht einfach als faschistisches

Weltbild mit dem Nationalsozialismus subsumiert werden dürfe.164 In der Einlei-

tung zu seinem neurechten StandardwerkDie Konservative Revolution bringtMohler,

der zwischen 1949 und 1953 auch Privatsekretär Jüngers war, an, dass das Hauptziel

der Konservativen Revolution (übrigens nicht nur in Deutschland) eine Revolution

gegen die Revolution von gewesen 1789 sei. Ziel sei das gewesen, was der Romantik

im Bereich des Politischen nicht gelingen konnte: ein Frontalangriff auf die Über-

zeugungen, die sich in weiten Feldern von den Liberalen über die Sozialisten bis

zu den Nationalisten im politischen Denken breitgemacht hätten. Hierfür griffen

sie zurück auf die Gedanken von Herder und Hamann. Diese Gegen-Revolution

gehe bis auf die ersten Tage des Eindringens der Leitideen der Revolution durch

Napoleons Reformen in Deutschland zurück.

»[…] [M]it der Französischen Revolution kommt dieWelt zum Siege, die der ›Kon-

servativen Revolution‹ als der eigentliche Gegner erscheint und die wir vorläufig

umschreibenmöchten als eineWelt, die an einen stufenweisen Fortschritt glaubt,

alle Dinge, Beziehungen und Geschehnisse für verstandesmäßig durchschaubar

hält und jeden Gegenstand zu vereinzeln und in sich selbst zu begreifen sucht.

Aber nicht alles, was sich gegen die Französische Revolution und ihre Folgen rich-

tet, gehört zur ›Konservativen Revolution‹. Nicht nur erwachsen der Revolution

von 1789 Feinde im eigenen Lager, die das bisher Erreichte für ungenügend erach-

ten (Marxismus, Anarchismus), sondern andere bekämpfen sie bloß, umdie durch

sie bedrohten oder zerstörten Stellungen zurückzugewinnen oder zu halten.165

Die Vertreter der Konservativen Revolution hingegen kämpften fundamental ge-

gen die Revolution von 1789 und ihren Geist, jedoch wollen sie kein irgendwie

geartetes Ancien Régime zurückerkämpfen. Sie wollen eine neuerliche Revoluti-

on nach vorne und nicht nach hinten. Zwar haben sie kein einheitliches und kein

stringentes politisches Programm dafür formuliert, in welchem sich dieses gespie-

gelt habe, doch Mohler geht es hier um eine ideengeschichtliche Einteilung und

Abgrenzung zu »reaktionären« und »altkonservativen« Positionen. Geistiges Mi-

lieu dieser Deutschen Bewegung zwischen 1918 und 1932 seien erstens das im 19.

Jahrhundert in bestimmten Kreisen erwachsene völkisch-utopische Phantasma der

»Entmischung« des seit Jahrhunderten ethnisch und religiös (oder auch »rassisch«)

diversen Deutschlands und zweitens die diffusen Leitideen der Jugendbewegung

(bspw. Wandervogeltum/Freie Deutsche Jugend).166 Entscheidend für die Lektüre

von Der Arbeiter ist, dass Jünger gegen die Ideen der Revolution von 1789 schreibt.

164 Vgl. Mohler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Grundriß ihrer

Weltanschauungen, Stuttgart: Vorwerk 1950, S. 39.

165 Ebd., S. 19.

166 Vgl. ebd., S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 267

Jünger schreibt auf eine ganz besondere Art gegen sie. Im Fortschreiten des Zeital-

ters der Aufklärung sieht er das Symbol für das Aufkommen einer neuen Gestalt,

welche sich mit Autorität an den Einzelnen richte und das Individuum absterben

lasse. Jünger schreibt über den Untergang des heiligen Individuums, welches das

Zeitalter des Bürgers, des citoyen des Abendlandes ausmachte. Die Gestalt des Ar-

beiters zwingt sich den Menschen durch bestimmte Anforderungen auf, welche

sie zunehmend zu erfüllen haben. Arbeit ist für Jünger keine einfache Tätigkeit,

sondern Ausdruck eines neuen metahistorischen Seins. Wonseok Chung zeigt in

seiner Dissertation Parallelen zwischen Jüngers Begriff der Arbeit, der auf keinen

Fall soziologisch zu verstehen sei, sondern vielmehr als Ausdruck eines Willens

zur Macht, welcher sich beim alten Goethe im faustischen »strebenden Bemühen«,

dem unbedingten Willen zum In-sich-Ruhen in der Dynamik der tätigen »Meis-

terung der Welt« im zweiten Teil der Faust-Dichtung zeige. Ganz im Sinne des

Endes des zweiten Teils von Goethes Faust, wo der Engel die weltberühmten Wor-

te spricht:

»Gerettet ist das edle Glied

Der Geisterwelt vom Bösen,

›Wer immer strebend sich bemüht,

Den können wir erlösen.‹

Und hat an ihm die Liebe gar

Von oben teilgenommen,

Begegnet ihm die selige Schar

Mit herzlichemWillkommen.«167

Arbeit ist nicht materialistisch zu verstehen, sondern in Anlehnung an Goethe ist

Arbeit, auch die Arbeit mit Maschinen und mit Instrumenten, als eine Lebensart,

als ein innerer Ausdruck des Menschen zur Meisterung der Welt und Erlösung zu

verstehen. Industrialisierung, die Urbarmachung ganzer Erdteile, die schon Marx

bestaunte, die Totale Mobilmachung des Ersten Weltkrieges sind nicht Ausdruck

ökonomischer oder anderer Motive, sondern in einem planetarischen Zusammen-

hang Ausdruck eines Willens zur faustisch-prometheischen Meisterung des Erd-

kreises und somit Ausdruck des Lebens selbst auf einer metaphysischen Ebene.

Der technische Entwicklungsstand und die Auswüchse derMobilisierung derWirt-

schaftsgüter, des Humankapitals und natürlicher Ressourcen sind Ausdruck ei-

nes Mobilisierungswillens, der nicht Ausdruck individueller oder klassenbezoge-

167 Goethe, JohannWolfgang von: Faust. Der Tragödie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam

2020, S. 214

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ner Subjekte ist, sondern Ausdruck eines innerlichen Maßstabs des Menschen.168

Der Mensch wird bei Jünger durch den Gestaltbegriff nicht nur als geschichtliches,

sondern eben auch als natürliches Wesen aufgefasst, der eine organisch-vitale Le-

benskunst in sich trägt. Der Maßstab für das richtige Leben liegt im Menschen

selbst, diesemMaßstab muss sich der Einzelne jedoch durch das Sehen der Gestalt

bewusst werden.

»Das strebende ›Bemühen‹ besteht für Jünger letztlich darin, dass der Einzelne

sich selbst so zumMaßstab nimmt, indem er den Maßstab in sich als höchste Le-

benskunst trägt.«169

Arbeit ist also ein Ausdruck des Willens zur Meisterung der Welt und die Technik

der Moderne ist ein Ausdruck dieses Gestaltungswillens. Man dürfe Technik nicht

einfach als Instrument von Subjekten missverstehen, sondern sie »ist Projektion

einer besonderen Lebensart, für die Arbeit der einfachste Ausdruck ist«.170 Arbeit

ist folglich Ausdruck eines Seins, welches Raum, Zeit und menschlichen Bestand

bearbeitet und beeinflusst. Und konkret ist Arbeit Ergebnis der Anstrengung zur

Totalen Mobilmachung aller Lebenskräfte unter Hinzunahme der Technik, in der

die Lebenskräfte potenziert werden. Zunehmend wird es schwieriger, in den In-

dustrielandschaften und großen Fabriken effektiv den Unterschied zwischen me-

chanischer und organischer Kraft zu erkennen, also ob nun das Leben sich in For-

men der Technik widerspiegelt oder eben die Technik sich in denMenschen wider-

spiegelt. Beide sind Repräsentationen der Gestalt.

Man kann nach dieser Analyse festhalten: Die Gestalt gehört dem platonischen

Raum der Ideen an, doch ist zugleich historisch kontingent.

Jüngers Erkenntnisweg im Arbeiter folgt dem Goethes, der über intuitive Ein-

gaben zu Anschauungen überhöhte und am lebendigen zu taxierenden Lebewesen

überprüfte. Nichts anderes unternimmt Ernst Jünger auch in seinem Großessay.

Die Gestalt des Arbeiters ist Jüngers Versuch, den zwischen Statik und Dynamik

liegenden Willen zur Macht in reiner Form historisch-empirisch sichtbar zu ma-

chen und gleichzeitig auf den überhistorischen Maßstab der Gestaltung zu deu-

ten.171 Dabei ist Arbeit als Lebensart und Ausdruck des Willens zur Meisterung

der Welt zu verstehen. Wie auch der Begriff der Urpflanze, welcher bei Goethe das

Urbild aller höher entwickelten und organischen Gewächse darstellt, befindet sich

168 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen

und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frank-

furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 117-183.

169 Ebd., S. 158.

170 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 92.

171 Vgl. Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen

und literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frank-

furt a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 269

die Gestalt im Zentrum des Dreiecks, das die Konzepte der Idee, der Form und der

Figur darstellen.

5.2.4 Der Typus

Der neu aufkommende Typus, der den individuellen Bürger ablöst, zeichnet sich

eben dadurch aus, dass er zunehmend ununterscheidbar wird von der mechani-

schen Welt.172 Das bürgerliche Individuum löst sich auf. Kulminiert wäre diese

Auflösung des Individuums im Weltkrieg, wo Jünger auf die Ereignisse vom No-

vember 1914 in Langemarck zu sprechen kommt. Wo das Kriegsfreiwilligenregi-

ment bestehend aus einer bürgerlichen Jugend, die voll Euphorie und Siegeswillen,

voll großer individualistischer Verve dem automatisierten Krieg zum Opfer fällt –

ohne jegliche Chance. Jünger stilisiert dieses Ereignis zu einemSinnbild für das Ab-

sterben des Individuums. Denn das paradigmatisch-heldenhafte Individuum der

bürgerlichen Gesellschaft, welches in seinen individuellen Zügen und seinem gro-

ßen Mut einen so großen Krieg entscheiden könne, wird niedergeschossen von

einem Maschinengewehrnest einer arbeitsteiligen, hochtechnisierten Armee, die

in ihrer inneren Gliederung eher einem Ameisenstaat ähnelt als einer Gesellschaft

heroischer Freidenker. Hier kontrastiert Jünger das Subjekt des Kriegsfreiwilligen

von 1914 mit dem Stoßtruppführer des Jahres 1918, welcher paradigmatisch für die

Anforderungen derGestalt des Arbeiters an den Einzelnen in diesemZeitalter stehe.

Es ging in diesem Krieg nicht darum, Individualität zu repräsentieren, einzigartig

zu sein, selbst zu denken und kritisch zu sein, sondern sich selbst mit einer auf-

erlegten Funktion zu identifizieren, für das Ganze zu sterben, ohne jemals nach

dem Wozu und dem Wofür zu fragen – sein Leben einer vollendeten Form, ei-

ner Gestalt hinzugeben. Die Kampfkraft des Kriegsarbeiters, des Frontsoldaten von

1918 hätte nicht in ihrem individuellen Wert bestanden, sondern in ihrem funk-

tionalen! Wenn man sterbe, so Jünger, dann falle man nicht mehr, sondern man

falle aus.173 Diese Veränderung der Kriegsstrategie und des inneren Aufbaus der

Heere weg von Standes- zu modernen Arbeitsheeren und damit einhergehend die

Anforderungen an den Einzelnen seien Ausdruck des Willens zur Macht mit sei-

nen in allen Lebensbereichen ablesbaren phänomenologischen Implikationen. Diesen

neuen Anforderungen auf dem Schlachtfeld ist nur ein bestimmter Schlag Mensch

gewachsen, der sich deutlich im Krieg gezeigt habe.

Zusammenfassend kann man sagen: Die Gestalt des Arbeiters tritt uns in der

Technik und im darin liegenden Willen zur Totalen Mobilmachung von Materie

und Mensch entgegen. Bestehen kann nur, wer diese neue Industrie- und Kriegs-

landschaft meistern kann. Das bürgerliche Individuum kann nicht bestehen. Ex

172 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 102f.

173 Vgl. ebd., S. 103-116.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

negativo erläutert Jünger, dass das Individuum – verstanden als »souveräne Per-

son« – dieser Anforderung nicht gewachsen und daher zum Untergang verdammt

sei. Die große Maschinerie, in die der Einzelne eingespannt wird, um die Mobil-

machung der Welt und seiner Lebenskräfte zu erreichen, verlangt von ihm nicht

Individualität ab, sondern sich typisch, seriell und berechenbar zu verhalten. Wer

jeden Tag an einer lebensgefährlichen Maschine arbeitet, im Fronteinsatz des Ma-

schinenkrieges steht oder auch in einem Rennwagen bei hoher Geschwindigkeit

sitzt, der wird nur bestehen und überleben, wenn er den Regeln der Maschinen

gehorcht und sich berechenbar verhält. Während das Individuum sich in einer

merkantilistischen Gesellschaftsform noch »durchschlagen« und seinen eigenen

Weg zu gehen vermochte, stehen zunehmend Menschen an Maschinen, in totalen

Zusammenhängen, im Einflussgebiet der Arbeitergestalt. Um zu überleben und

bestehen hilft es nicht mehr, Individualität, Eigenartigkeit und Vieldeutigkeit an

den Tag zu legen, sondern es nehmen die Zusammenhänge zu, in denen man als

Einzelner Typisches, Serielles und Eindeutiges verkörpern muss. Doch für Jünger

basiert dieser Prozess der Entwicklung vom Individuum zum Typus weniger auf

dem bewussten, freiwilligen und souveränen Beschluss von Menschen, sondern es

zeigt sich eher ein Imperativ, der bestimmten Menschengruppen Ende des 19. und

Anfang des 20. Jahrhunderts einen neuen Lebensstil aufgezwungen hat. Es handelt

sich um einen unbewussten Übergang vom Individuum zum Typus als Ausdrucks-

form einer Arbeitergestalt, den es mit Jüngers besonderer Optik überhaupt erst

einmal zu erkennen gilt.

Wenn man noch einmal einen kurzen Schritt zurück zur Methode geht, kann

man feststellen, dass Jünger sich am Typen-Begriff Goethes orientiert, sich jedoch

in einem entscheidenden Punkt von ihm abwendet:

»Für Jünger konkretisiert sich im Typus die Gestalt, ohne sich zu individualisie-

ren. […] Anders als Goethes ›Urphänomen‹, das in der Vielfalt seiner Individuatio-

nen zu erschauen ist, verkörpert Jüngers Typus die Gestalt in reinster und zugleich

sichtbarer Form […].«174

Anders ausgedrückt: Am zunehmend Typischen, das dem neu auftauchenden

Schlag Mensch in der Massen- und Industriegesellschaft zu eigen ist, erkennt

Jünger die Gestalt. Bei diesem Erkennen schließt er jedoch nicht direkt von den

typischen Zügen des modernen Menschen, sondern er vergleicht die Entwick-

lung der Industrie- und Kriegstechnologien, um einen parallel ablaufenden Zug

zu erkennen, in dem die Mensch und Maschine synthetisierende ›Organische

Konstruktion‹ verläuft.

174 Chung, Wonseok: Ernst Jünger und Goethe. Eine Untersuchung zu ihrer ästhetischen und

literarischen Verwandtschaft, Heidelberger Beiträge zur deutschen Literatur 18, Frankfurt

a.M./Berlin: Peter Lang 2008, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 271

Das Bezeichnende an Jüngers Optik, die er von Goethe aufgegriffen hat, ist es

nun, einen Zusammenhang zwischen der Entwicklung der Technik bzw. Totaler

Mobilmachung und der biologischen und psychosozialen Entwicklung des Men-

schen zu sehen.Doch Jünger geht imGegensatz zu den Soziologen und Psychoana-

lytikern seiner Zeit den Weg über eine metaphysische Gestalt. So wie die Technik

und die Form der Materie der Gestalt folgen, so folgen auch Form und Eigenschaft

des Menschen ihr. Man müsse nur seinen Blick schärfen, um in der Entwicklung

von Form und Eigenschaften des Menschen die Gestalt zu sehen.

Genau wie Michel Foucault vier Jahrzehnte später, spricht auch Ernst Jünger

in seinem Arbeiter-Essay vom »Tod des Individuums«.175 Als Beleg für diese These

zieht Jünger drei Phänomene des eingehenden 20. Jahrhunderts heran: das mas-

kenhafte Gesicht des Arbeiters, die Erscheinung der Uniform sowie eine neue Äs-

thetik. Jüngers These vom Tod des Individuums zugunsten des Typus ist im engs-

ten Sinne des Wortes bio-politisch, da Jüngers politische Herrschaftsansprüche

sich aus biologischen Beobachtungen speisen: einer neuen Physiognomie! Die Phy-

siognomie ist in Jüngers Essay nicht zu unterschätzen. Die These lautet: Mit den

neuen Maschinen trete ein neuer Schlag Mensch auf, der sie meistere.

Dieser Mensch sei kein »Maschinenmensch«176 (etwa im Sinne eines Cyborgs),

aber durchaus ein Mensch, der sich nicht nur anders verhält, sondern der auch

biologisch und physiologisch anders ist. Dieser körperlichen Veränderung des Men-

schen durch das Einwirken der Arbeitergestalt ist ein definitives Spezifikum Jün-

ger’schen Denkens und macht seine Argumentation zu einer biopolitischen. Auf-

grund der Goethe’schen Optik will Jünger eine Gleichzeitigkeit der Entwicklung

typischer Merkmale im technischen und industriellen Bereich mit der biologisch-

physiognomischen Bearbeitung desmenschlichen Bestandes erkennen. Jünger un-

terstreicht diese These mit einer neuen Maskenhaftigkeit des neuen Menschen:

»Was zunächst rein physiognomisch auffällt, das ist diemaskenhafte Starrheit des

Gesichtes, die ebensowohl erworben ist, wie sie durch äußere Mittel, etwa Bart-

losigkeit, Haartracht und anliegende Kopfbedeckungen, betont und gesteigert

wird. Daß in dieser Maskenhaftigkeit, die bei Männern einen metallischen, bei

Frauen einen kosmetischen Eindruck erweckt, ein sehr einschneidender Vorgang

zutage tritt, ist schon daraus zu schließen, daß sie selbst die Formen, durch die

der Geschlechtscharakter physiognomisch sichtbar wird, abzuschleifen vermag.

[…] Diese Maskenhaftigkeit ist nicht nur an der Physiognomie des Einzelnen zu

studieren, sondern an seiner ganzen Figur. So ist zu beobachten, daßderDurchbil-

dung des Körpers, und zwar einer ganz bestimmten, planmäßigen Durchbildung,

175 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 140.

176 Ebd., S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

dem Training, große Aufmerksamkeit gewidmet wird. In den letzten Jahren ha-

ben sich die Anlässe vervielfacht, durch die man das Auge an den Anblick nackter,

sehr gleichmäßig gezüchteter Körper gewöhnt.«177

Wie auch die Maschinen und Produkte durch die Serienproduktion zunehmend

gleichförmig werden und sich durch eine immer gleiche Beschaffenheit auszeich-

nen, so entsteht ein Druck zur Gleichförmigkeit auf den Körper des Einzelnen. So,

wie eine neue Sprache die Wirtschaft erfasst hat, Gleichförmigkeit positiv zu be-

trachten, verlangt ein neu ausgebildetes »Auge« eine Gleichförmigkeit der Körper.

Jüngers Beobachtung eines neuen »maskenhaften Charakters« lässt sich in et-

wa so zusammenfassen: Jünger schreibt dem Typus eine Starrheit der rasierten

Gesichtszüge zu, die eine Maskenhaftigkeit des Gesichts impliziere. Jegliches In-

dividuelle im Gesicht weicht harten, metallischen, sportlich-durchtrainierten Zü-

gen. Bei Frauen führe es weniger zu metallischen, denn zu ebenso ent-individua-

lisierten, kosmetischen Zügen. Das Gesicht des neuen Typus wirkt einerseits wie

eine Maske und zugleich kommt andererseits die Maske im Alltag des modernen

Menschen wieder häufiger vor: in Form von Gasmasken, die man an das Volk ver-

teilt, Gesichtsmasken für den Sport, etwas für hohe Geschwindigkeiten und im

Arbeitsbereich. Organisches und Technisches läuft auch hier wieder zusammen.

Und ganz im Sinne der bio-politischen Argumentation formuliert Jünger etwas

nebulös: »Es ist zu vermuten, daß der Maske noch ganz andere Aufgaben zufal-

len werden, als man sie heute ahnen kann – etwa im Zusammenhange mit einer

Entwicklung, innerhalb deren die Photographie den Rang einer politischen An-

griffswaffe gewinnt.«178 Auch wenn hier etwas unklar bleibt, worauf Jünger hinaus

möchte, so ist die Struktur dieses Argumentes sehr interessant: Sowohl physiogno-

misch als auch ökonomisch erkennt Jünger in der Maske einen Zug unserer Zeit,

der im Zusammenhangmit einer organischen Konstruktion politischwirkt. Techni-

sche und biologische Welt werden bei Jünger ununterscheidbar.Wie auch schon in

vorherigen Kapiteln ausgeführt, ist dieser Prozess lediglich vor dem Hintergrund

metaphysischer Entwicklungen zu verstehen. Entscheidend ist, dass Jünger vom

Körperlichen ausgeht. Er beginnt bei der Physiognomie. Wir haben es mit einer

metaphysischen Macht zu tun, die sich in erster Instanz auf den Körper auswirkt

und sich diesen gefügig macht. Als Randnotiz soll nicht unerwähnt bleiben, dass

sich diese Struktur schon in Jüngers erstem literarischenWerk –mit dem ihm sein

schriftstellerischer Durchbruch gelang – findet. Die Rede ist von dem Kriegsepos

In Stahlgewittern.Nach 95 Seiten beschreibt Jünger hier den Moment, in dem er das

erste Mal einen deutschen Frontsoldaten, der vom Einsatz zurückkommt, zu Ge-

177 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 124.

178 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 273

sicht bekommt. Es ist für Jünger eine unheimliche Offenbarung – ein erster Blick

in den Abgrund des Totalen Krieges.

»[…E]r erschien mir sogleich als der Bewohner einer fremden und härteren Welt.

[…] Das vom stählernen Helmrand umrahmte Gesicht und die eintönige, vom

Lärm, der Front begleitete Stimme machten einen gespenstischen Eindruck auf

uns. Wenige Tage hatten diesem Boten, der uns in das Reich der Flammen gelei-

ten sollte, einen Stempel aufgeprägt, der ihn auf eine unaussprechlicheWeise von

uns zu unterscheiden schien. […] Nichts war in dieser Stimme zurückgeblieben

als ein großer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgeglüht.«179

Das veränderte Gesicht und die ausgeglühte Stimme sind die ersten Künderin-

nen eines neuen Typus Mensch. Nebendieser physiognomischen Dimension ist ein

weiteres Indiz hierfür, dass Jünger den Aspekt des sportlichen Rekords im Arbeiter

mehrfach anbringt und somit das Feld der körperlichen Optimierung anspricht. In

mehreren Interviews sowie in weiteren seiner Bücher im Laufe des 20. Jahrhun-

derts wird Jünger auch aufbauend auf der Grundthese des Arbeiters biopolitische

Themen, wie die Genmanipulation, das Klonen, reproduktive Selbstbestimmung

und das Abtreibungsrecht ansprechen. Das Überhandnehmen der Ziffer, der Sach-

zwangslogik, des Diskurses der Leistungssteigerung des Rekords sowie der Ein-

griffe des Staates in intimste Bereiche des Körpers, der körperlichen Unversehrt-

heit und des Lebens werden im Arbeiter nicht nur angeschnitten, sondern sind

elementarer Bestandteil der Jünger’schen Phänomenologie der Gestalt des Arbei-

ters in unserer Zeit. Es sind dies die elementaren Kräfte, die in unsere Zeit ragen.

Meines Erachtens ist es lediglich die etwas eigenwillige und nicht mehr zeitgemä-

ße Terminologie, die es verhindert, die Parallele zu anderen Denkern der Biomacht

und Biopolitik zu sehen.180

Von der Maskenhaftigkeit geht Jünger in den entsprechenden Kapiteln über

zum Leitmotiv der Kleidung. Über das 19. Jahrhundert hinweg habe sich der bür-

gerliche Anzug gegenüber Tracht, Robe, Talar und Hermelinmantel durchgesetzt.

Der Anzug stand und steht repräsentativ für den Durchbruch bürgerlicher Frei-

heiten und in den Amtsstuben für die Durchsetzung des liberalen Nationalstaates.

Besonders in der Politik, unter Abgeordneten und Ministern setzt sich Ende des

19. Jahrhunderts auf dem europäischen Festland das Tragen von bürgerlichen An-

zügen durch – auch die Machthaber zeigten den Zug der Zeit, sich symbolischer

»Repräsentationen« zu entziehen und strebten danach nur als Individuum zu er-

scheinen: »Man hütet sich, eine andere Qualität zur Schau zu tragen als die des

Individuums.«181 Eine neue Entwicklung setzt nun zum von Jünger konstatierten

179 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.

180 Ebd., S. 123-140.

181 Ebd., S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Niedergang dieser bürgerlichen Gesellschaft ein: Überall dort, wo der Einzelne in

Kontakt mit dem speziellen Arbeitscharakter gerate, dort verfalle der Anzug »zum

Zivil« eines außer Kraft gesetzten Individuums und werde abgelöst durch die Uni-

form, welche als Erscheinung im inneren Zusammenhangmit der metaphysischen

Arbeitergestalt stehe. Während die Tracht eine Repräsentation eines Standes und

einer Heimatverbundenheit darstellte, so bestand die Funktion des bürgerlichen

Anzuges eher in der Vermeidung solcher Repräsentation und der Unterstreichung

der Individualität des Einzelnen. Es ist nun durchaus interessant, dass Jünger der

neu aufkommenden Uniform wieder eine symbolische Repräsentation – und zwar

die der Arbeitergestalt – zuspricht. So stellt sich für Jünger der bürgerliche Anzug

als eine Art Niedergang der Repräsentation und die neue Uniform als neuerliche

Tracht, und zwar als »typische Arbeitstracht« dar.182 Zur Uniform stellt Jünger klar,

dass die soldatische Uniform einen »Spezialfall der Arbeitsuniform« darstellt. Das

sei vor allem nachvollziehbar an der Entwicklung soldatischer Uniformen weg von

bunten Waffenröcken hin zu möglichst der Landschaft angepassten, unauffälligen

Kleidungsstücken, die vor allem eines sein sollen: zweckmäßig. Alle Kleidung wird

ihrer Individualität entrissen und einer »absoluten Zweckmäßigkeit« unterworfen.

Dies gilt für soldatische Uniformen genauso wie für den Blaumann des Arbeiters.

Die Uniform ist trotz ihres Charakters als Tracht, da sie etwas repräsentiert, keine

Standeskleidung oder Kleidung einer Klasse (des Proletariats), sondern stellt ein

Symbol der Gestalt dar. Ihre Funktion sei es – der Verweis auf die Unterwerfung

der Kleidung unter die absolute Zweckmäßigkeit deutete es schon an – nicht In-

dividualität, sondern den Typus zu betonen. Überall, wo der Einzelne in engem

Verhältnis zu technischen Geräten im Einsatz steht und sich zu Mannschaften zu-

sammenschließt, dort tritt die Uniform auf. Die Gelegenheiten, zu denen man sie

trägt, wachsen stets weiter – und damit ist sie ein Ausdruck einer zunehmenden

Herrschaft der Zweckmäßigkeit über das Leben.183

Jünger führt zum Beleg des Todes des Individuums neben der neuen Physio-

gnomie und der neuen Kleidung auch eine neue Ästhetik am Beispiel des Über-

gangs vom Theaterschauspiel hin zum Kinofilm sowie von der Malerei hin zur

Photographie. In beiden Fällen zeige sich auf der Bühne sowie in den Porträts der

Menschen eine zunehmende Dekomposition des Individuellen und ein Hang zum

Typischen und dem Reproduzierbaren hin. Ein kalter und leidenschaftsloser Blick

richtet sich auf Menschen und Dinge, wie er zuvor völlig unbekannt war. »Hier ist

eine Tatsache zu erwähnen, von derman erst kürzlichmit Verwunderung Kenntnis

genommen hat: daß nämlich die ersten photographischen Porträts an individuel-

lem Charakter den heutigen weit überlegen sind. In manchen dieser Bilder spricht

sich die Stimmung von Gemälden aus, in einer Weise, die die Grenze zwischen

182 Vgl. ebd., S. 126f.

183 Vgl. ebd., S. 128f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 275

Kunst und Technik verwischt. […] Der übergeordnete Befund ist […] der, daß der

Lichtstrahl zu jener Zeit noch auf einen individuellen Charakter von weit größerer

Dichte traf, als dies heute möglich ist.«184 Durch dem Übergang vom Gemälde hin

zur Fotographie verliert das Porträt doppelt an Individualität: einerseits weil durch

die Technologie unter denselben Lichtbedingungen die immergleichen Ergebnis-

se erzielt werden können und andererseits haben sich auch die Menschen verän-

dert, die porträtiert werden. JüngersThese ist, dass neben den technischenMitteln

auch der Mensch zunehmend einheitlich und genormt wird. »Man darf aber nie

vergessen, daß es sich hier nicht um Ursache und Wirkung handelt, sondern um

Gleichzeitigkeit. Es gibt kein rein mechanisches Gesetz; die Veränderungen am

mechanischen und organischen Bestande sind zusammengefaßt durch den über-

geordneten Raum, aus dem sich die Kausalität der Einzelvorgänge bestimmt«, gibt

Jünger zu bedenken.185 Diese Gleichzeitigkeit ergibt sich eben dadurch, dass hinter

diesem Überhandnehmen des Typischen die metaphysische Gestalt des Arbeiters

wirkt. Nur auf diese Art und Weise ist in Jüngers Augen das Verhältnis zwischen

»einem besonderen Menschenschlage« und »den eigentümlichen Mitteln, die ihm

zur Verfügung stehen« zu verstehen. Im Sinne einer gleichzeitigen Entwicklung

hin zu Präzision, Eindeutigkeit und Mobilmachung. Um den Zusammenhang zu

erkennen, komme es auf die richtige Optik an.186

Dieser Zusammenhang zwischen Ästhetik, Technik und menschlichen Eigen-

schaften tritt in Jüngers Augen noch deutlicher im Übergang vom Schauspiel zum

Kino als Leitmedium hervor:

»In der […] bürgerlichen Welt ist unter Qualität der individuelle Charakter, und

zwar im besonderen der individuelle Charakter, die einmalige Ausführung, einer

Ware gemeint. […] Da aber der Typus dieses Bedürfnis gar nicht mehr verspürt,

wird dieser Vorgang in bezug auf ihn zur reinen Fiktion. So wird der Mann, der ei-

nen bestimmten Wagen fährt, sich niemals im Ernste einbilden, im Besitze eines

auf seine Individualität zugeschnittenen Mittels zu sein. Er würde im Gegenteil

und mit Recht gegen einen Wagen Mißtrauen empfinden, der nur in einer ein-

maligen Ausführung besteht. Was er als Qualität stillschweigend voraussetzt, ist

vielmehr der Typ, die Marke, das durchkonstruierte Modell.«187

Diese Zusammenhänge ließen sich auch am Beispiel des Übergangs vom Leitme-

dium des Theaters zum Schauspiel und folglich zum Kino. Jünger ordnet jedem

der drei Medien eine paradigmatische Figur zu: Das Theater sei die Welt der stän-

dischen Person gewesen. Es sei die Welt der Piazzas, der Marktplätze, der Stra-

184 Ebd., S. 130.

185 Ebd., S. 132.

186 Vgl. ebd.

187 Ebd., S. 134f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ßen, der Person und im Zentrum der alles zusammenhaltenden Figur des Fürsten

gewesen. Durch das bürgerliche Schauspiel wird im 19. Jahrhundert der berühmte

Schauspieler wichtig und somit das bürgerliche Individuum aufgewertet.Während

das alte Volkstheater traditionell eine diskursive Rückversicherung der Einheit ei-

nes Volkes dargestellt habe, so wird dies in der Breite abgelöst durch das bürgerli-

che Erlebnistheater, in dem es nicht umEinheit geht, sondern um ein Bildungsziel.

Das bürgerliche Ideal hat sich und sein Paradigma in der Kultur breitgemacht. Im

20. Jahrhundert nun ist der neue Bruch hiermit das Kino.Während das Schauspiel

(und damit auch das bürgerliche Ideal) ausmacht, dass es seinenWert erhält durch

die Einmaligkeit und die Einzigartigkeit, sowie die individuelle Auslegung durch

den jeweiligen Schauspieler in jeder Vorführung, so verhält sich dies im Kino ganz

anders. Im Kino kommt es nicht auf Einzigartigkeit an. Menschen gehen nicht in

einen Kinofilm für ein einmaliges Erlebnis, sondern um etwas präzis Eindeutiges

zu sehen: das Typische. Klar kommt es bei einem Film auch auf die individuel-

le schauspielerische Leistung an (und vielleicht unterschätzt Jünger das Anfang

der 1930er gerade enorme Erblühen der ersten Film-Stars auch in Deutschland,

wie Marlene Dietrich). Doch als Kinobesucher setzt man auf Qualität durch eine

durchkomponierte Marke bzw. eine Serie, die bei jeder Ausstrahlung wieder gleich

und somit reproduzierbar ist. Kino und Theater könne man somit nicht mitein-

ander vergleichen, sie sind von ihrer Logik her andersartig.188 Der Triumph des

Kinos ist nichts anderes als die Repräsentation der Gestalt des Arbeiters auf dem

Feld der Schauspielkunst,wie sich das auf den verschiedenen anderen Feldern auch

nachweisen lasse. Der Triumph des Kinos ist gleichzusetzen mit dem Triumph des

Typus, der sich nicht durch Einmaligkeit, sondern durch funktionale Eindeutigkeit

auszeichnet. So ist es für Jünger auch kein Wunder, dass der Film als Hauptspiel-

stätte die molochartige Stadt, die Industriestadt und ihre Menschenmassen, die

allesamt »[…] lautlosen und unsichtbaren Kommandos […]«189 zu folgen scheinen.

Die Wirklichkeit der Wirtschaft, des Krieges, der Kunst und der Kultur zeigt eine

neue sachliche Sprache der Funktionalität, die auf allen Feldern gesprochen wird

»und derMensch antwortet, oder er bleibt stumm – und dies entscheidet über sei-

neWirklichkeit. […] Das Klappern derWebstühle vonManchester, das Rasseln der

Maschinengewehre von Langemarck – dies sind Zeichen, Worte und Sätze einer

Prosa, die von uns gedeutet und beherrscht werden will. […] Es kommt darauf an,

daß man der Sprache mächtig ist.«190

Der Heroische Realismus ist beseelt vom Anspruch, diese Sprache zu verstehen

und den Menschen die Möglichkeit zu geben, sie zu sprechen und somit am his-

188 Vgl. ebd., S. 133-136.

189 Ebd., S. 139.

190 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 277

torischen Sieg der Gestalt teilhaben zu können. Doch worin besteht nun die sicht-

bare Ordnung, das durch das neue Magnetfeld in die Feilspäne gelegte Muster?

Bislang wurde der Typus von Jünger vor allem ex negativo in Abgrenzung zum Indi-

viduum abgezeichnet. Hier kommt Jünger nun auf den Punkt der Rangordnung,

die schon mehrfach angedeutet wurde, zu sprechen. Wie im ersten Teil des Bu-

ches schon ausgeführt, stellt die Gestalt des Arbeiters eine eigene Rationalität dar,

eigene Hierarchie der »Werte«, ein eigener Diskurs. Jünger führt nun aus, dass

man den Typus nur in diesem Diskurs verorten kann und ihn nicht organisch oder

in Abgrenzung zum Individuum verstehen dürfe. Der Typus tritt auf, so wie die

Gestalt des Arbeiters ein neues Zeitalter einleitet. Entscheidend ist die Existenz

einer neuen »Enzyklopädie«, die souverän und unabhängig von Vorherigem ist.191

Der Typus existiert in einem Kraftfeld, in einem Diskurs, in dem das Individuum

notwendigerweise negiert wird. Es ist nicht das Gebiet der Verhandlung mit den

bürgerlichen »Begriffen« und den ewigen dialektischen Einbindungen konträrer

»Positionen«, und auch nicht das Gebiet der unendlichen Nivellierung des gesam-

tenmenschlichen Bestandes, wie dies spätestens seit der Erklärung derMenschen-

rechte geschah. Diese theoretische Gleichheit, welche den Liberalismus auszeich-

net, sei in Wirklichkeit nie eine effektive. Gleichheit vor dem Gesetz, ohne eine

tiefgreifende, materielle Revolution, ohne dass Reichtum und Eigentum auf alle

übergingen, so wie die Freiheitsrechte, das sei eine verborgene Rangordnung. Ei-

ne, die heimtückisch und sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene

(siehe Zerfall der nationalen Kolonialreiche) dem Untergang geweiht sei, weil sie

auf Dauer unauflösliche Widersprüche generiere (Massenarmut trotz Gleichheit

bspw.), ihre eigenen Gegenkräfte (die Arbeiter) kreiere und in seinem Sinne deren

Totale Mobilmachung befeuere. Statt gleicher Behandlung gebe es im Liberalis-

mus nur die theoretische Gleichheit und somit muss notwendigerweise der stän-

dige Ausnahmezustand herrschen.192 Hier berührt sich Jüngers Denken mit dem

dezisionistischen Denken Carl Schmitts. Jünger setzt der theoretischen Gleichheit

die funktionale Gleichheit des Typus entgegen.

Die Rangordnung des bürgerlichen Subjekts definiert sich am Grad seiner In-

dividualität. Analog zum Schauspiel, wo galt, je individueller und einzigartiger,

desto besser, so ist dies paradigmatisch für den Bürger zu sehen. Diese Individua-

lität des Lebensstils konnten sich freilich vor allem diejenigen leisten, die nicht nur

ihre rechtlich zugesprochenen Gleichheitsrechte hatten, sondern die genug Eigen-

tum und Reichtum zur Verfügung hatten. Wie eben ausgeführt, bleibt das jedoch

im Diskurs des Liberalismus ausgeblendet. Das Individuum erlangt im 19. Jahr-

hundert Identität durch Abgrenzung, also Individualität. Im jetzt anbrechenden

191 Vgl. ebd., S. 142.

192 Vgl. ebd., S. 140-145.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Zeitalter des Arbeiters, so Jünger, erlange man Identität durch Merkmale, die au-

ßerhalb eines selbst stehen, durch etwas Typisches, bekräftigt durch Rasse, Cha-

rakter oder Physiognomie. Der Einzelne wird in zunehmenden Maße durch die

»Ziffer« in Beschlag genommen, er bekommt in immer weiteren Feldern des Le-

bens einen funktionalen Wert. Nicht nur an der Front (siehe oben), sondern auch

in der Sozialbürokratie, im Sport, im Berufsleben, im Lebensraum der modernen,

moloch-artigen Stadt ist der Einzelne zu einer Ziffer geworden, zu einem Teil vie-

ler Statistiken. Während dem Individuum im bürgerlichen Zeitalter die drohende,

gesichtslose Masse gegenübersteht,193 so steht dem Typus die Organische Konstruk-

tion gegenüber. Sie besteht nicht wie die Masse aus bausteinartigen theoretisch

gleichen Individuen, sondern aus mathematisch präzisen Typen, die sich an die

verschiedenen Anforderungen anpassen können. Über allem stehe der Rekord, der

Menschen in verschiedenen funktionalen Zusammenhängen von einer Höchstleis-

tung zur nächsten treibt. Das Individuum wird angetrieben durch die Einzigartig-

keit und das Erlebnis, der Typus durch das faustische strebende Bemühen, oder ganz

konkret: durch den Rekord.

»Er [der Rekord, Anm. N. A.] ist das Symbol eines Willens zur ununterbrochenen

Bestandaufnahme der potentiellen Energie. Ebenso wie räumlich derWunsch be-

steht, den Einzelnen jederzeit an jedem Punkte erreichen zu können, so dyna-

misch das Bestreben, fortwährend über die äußersten Grenzen der Leistungsfä-

higkeit unterrichtet zu sein.«194

Die Ansprüche an den Einzelnen steigen ins Unermessliche, der Alltag des Men-

schen im 20. Jahrhundert ist geprägt von einer schleichenden, zifferngetriebenen

Mobilmachung aller Lebensbereiche. Das Typische scheint zunehmend das Indivi-

duelle zu vertreiben. Das vollzieht sich aus der Sachlogik der neuen Zeit und ih-

rer technischen Instrumente. Direktester Ausdruck dieser Entwicklung findet sich

freilich im Krieg, in den totalen Vernichtungszonen, in denen die Waffen nicht

mehr nur das Individuum (Handfeuerwaffen) oder die Masse (Artilleriegeschütze)

vernichten wollen, sondern in dem es keinerlei Unterschied mehr zwischen Kom-

battanten und Nicht-Kombattanten gibt, denn die Waffen zielen nicht mehr auf

Individuen und indirekt vermittels der Massen auf den Fürsten, sondern Waffen

zielen auf den hinter allem stehenden Arbeitsprozess, auf das Geflecht aus Zif-

fern und Statistiken, in dem die einzelnen Menschen nur eine bestimmte Funk-

tion übernehmen (Gaskrieg, Beschuss von Städten etc.). Auch wenn Staaten noch

geführt werden, als bestehe sie aus schützenswerten, einzigartigen, Rechte-tra-

genden Subjekten, so wird de facto im kriegerischen Zusammenhang und in vielen

weiteren Kontexten, sichtbar, dass hier ›Organische Konstruktionen‹ amWerk und

193 Vgl. hierzu Le Bon, Gustave: Psychologie der Massen, Stuttgart: Kröner 1957.

194 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 279

der Typus längst die leitenden Diskurse übernommen haben.195 Für den Einzelnen

äußert sich dies in totalen Mobilisierungen, in der Einbeziehung ihres nackten Le-

bens in die Welt des industriellen, des kriegerischen, des produktiven, des sportli-

chen, des diätetischen Rekords, in funktionale Felder, die durch Ziffer und Statistik

beherrscht werden.

»Diese Art der Einbeziehung kennt keine Ausnahmen. Sie trifft das Kind in der

Wiege, ja im Mutterleibe ebenso sicher wie den Mönch in der Zelle oder wie den

Neger, der im tropischen Urwald die Rinde des Gummibaumes ritzt. Sie ist also

total, und sie unterscheidet sich von der theoretischen Einbeziehung in die allge-

meinen Menschenrechte dadurch, daß sie durchaus praktisch und unablehnbar

ist. Man konnte sich dafür entscheiden, Bürger zu sein oder nicht; diese Freiheit

des Entschlusses ist jedochnichtmehr gegeben in bezug auf denArbeiter.Hiermit

ist bereits die umfassendste Stufe einer andersartigen Randordnung umschrie-

ben; sie besteht in der seinsmäßigen und unausweichbaren Zugehörigkeit zum

Typus, in einer Formung, einem Abdruck der Gestalt, der sich unter dem Zwange

einer eisernen Gesetzmäßigkeit vollzieht.«196

Der Liberalismus hat für Jünger nur auf einer theoretischen Ebene die Menschen

gleichgesetzt, ihnen jedoch einen inneren, unberührten individuellen Kern gelas-

sen.Doch bereitete er einer totalitären Entwicklung denWeg,welche dieMenschen

wirklich, sachlich und gegenständlich gleichsetzt und zusammenschaltet in mons-

trösen, molochartigen funktionalen Gebilden, die nicht mehr zwischen organisch

und technisch unterscheiden lassen. Der Typus ist für Jünger eine Erscheinung der

totalen, biopolitischen Moderne, die wie Giorgio Agamben zustimmen würde, das

nackte Leben zunehmend demWillen zur Macht zugänglich gemacht hat. Es han-

delt sich um ein Phänomen, das er nicht herbeischreiben will, sondern eines, deren

metaphysische Notwendigkeit man an Phänomenen beobachten könne. Jünger ist

jedoch auch weit davon entfernt, diese Entwicklung der totalitären Einbeziehung

zu kritisieren und das Individuum zu betrauern. Ein neues Sein im neuen schreck-

lich schönen Zeitalter erlegt sich uns auf. Jünger versucht im Gegensatz zu vielen

seiner Zeitgenossen nicht, die Entwicklungen rückgängig zu machen oder einfach

zu betrauern. Sondern in all dieser totalitären und auch die Körper und Seelen

verzehrenden neuen Zeit der radikalen sachlichen Vereinnahmung sucht Jünger

nach Möglichkeiten der Freiheit und einer sinnstiftenden Ordnung. Helmuth Kie-

sel bringt hierin den Hauptunterschied zum in vielen Bereichen verwandten Buch

Der Untergang des Abendlandes von Oswald Spengler zum Ausdruck:

195 Vgl. ebd., S. 149ff.

196 Ebd., S. 152f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Anders als Spengler, der nur ein Untergangsprophet war und in heroischem Pes-

simismus verharrte, war Jünger ein vollblütiger Apokalyptiker, der jenseits der Ka-

tastrophen die Enthüllung (Apokalypse) oder Erscheinung einer neuen und bes-

seren, wohlgeordneten und herrlichen Welt erwartete.«197

Spengler trauert der Hochkultur des Abendlandes nach und er weiß, dass wir uns

in die niedere Phase der »Zivilisation« bewegt haben, in der nicht mehr Form und

Vernunft, sondern nur noch Machtpolitik, Zynismus und Machiavellismus ent-

scheidend sind, bis die variabel lange Phase des Untergangs abgeschlossen sein

wird und im ewigen »Werden und Vergehen« eine neue Hochkultur aufstreben

wird.198

Hier zeigt sich übrigens ein für die meisten Protagonisten der sogenannten

»Konservativen Revolution« gängiges Muster: Das christliche Menschenbild als

auch das Menschenbild des Fortschrittsdenkens des 19. Jahrhunderts gehen von

radikal-sittlichen Bewertungen des Menschen aus. Zwar von unterschiedlichen,

denn nach christlicher Auffassung ist der Mensch als grundsätzlich sündig und

somit böse einzustufen, woraus sich ableitet, dass das Leben sich nach der Erlö-

sung von den Sünden durch Gottes Gnade sich richte, um eine Art Einheit und

Vollkommenheit erreichen zu können. Das Fortschrittsdenken geht von einem

ursprünglich guten Menschen aus, der durch äußere, schädliche Einflüsse von der

ursprünglichen Art der Vollkommenheit getrennt ist. Den Heroischen Realismus,

so Armin Mohler, mache nun aus, dass er sich einer solchen radikal-sittlichen

Bewertung des ursprünglichen Menschen enthält. Er hat vielmehr auf seine Art

und Weise eine eigene radikale Art mit dem Menschen und mit dem Geschehenen

umzugehen: es ist eine Einstellung, die alles Geschehene als sinnvoll akzeptiert.199

»Das ›Tout ce qui arrive est adorable‹ von Léon Bloy könnte als Leitwort über der

ganzen ›Konservativen Revolution‹ stehen. Damit ist das Sittliche nicht ausge-

schlossen, aber es kommt erst in zweiter Linie und wird aus jenem abgeleitet.

›Ästhetisch‹ im Sinne von ›anschauend‹ könnte man eine solche Haltung im

Gegensatz zur moralistischen Haltung nennen […]. Der konservativrevolutionäre

Mensch sieht alle menschlichen Haltungen im Letzten scheitern und kann nur

glauben, daß dieses Scheitern im Ganzen seinen Sinn habe.«200

Der Mensch ist für Jünger weder von Grunde auf gut noch böse. Jünger kommt

eher von der Nietzscheanischen Position, dass gut und böse Ergebnis einer »zwei-

197 Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger. Die Biographie, München: Siedler 2007, S. 393.

198 Vgl. Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der

Weltgeschichte, Köln: Anaconda 2017.

199 Vgl. Mohler, Armin: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Grundriß ihrer

Weltanschauungen, Stuttgart: Vorwerk 1950, S. 157f.

200 Ebd., S. 158f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 281

tausendjährige[n] Geschichte« eines »Sklavenaufstand[s] in der Moral« seien. Was

als gut und was als böse gilt, ist Ausdruck historischer Kämpfe und seit über

2000 Jahren gebe es gegen die ursprüngliche Herren-Moral (aristokratisch=gut;

schlicht=schlecht) den siegreichen Feldzug einer Sklavenmoral, die historisch mit

der »Umwertung aller Werte« durch das Judentum (für Nietzsche ist der größte

Vertreter des so verstandenen Judentums Jesus!), welche die Ohnmächtigen,

die Armen, die Schwachen zu den Guten erhob und die Starken zu den Bösen

machte.201 Der genealogische Blick mit Nietzsche, dem auch Jünger an dieser

Stelle folgt, erachtet die Werte stets als Ausdruck des Sieges der herrschenden

Kaste, Klasse, Gruppe, Konfliktpartei. Einen heroischen Realisten nennt Jünger

sich selbst. Den Begriff übernahm er vom nationalrevolutionären Publizisten

Friedrich Hielscher.202 Klar ist das Topos des Heroen ein Hinweis auf Nietzsches

Versuch, eine Herrenmoral zu etablieren, die durch eine Umwertung aller Werte

wieder das aristokratische Verständnis des »Guten« in einer total nihilistischen

Welt durchzusetzen. Realismus meint einen genealogischen Blick auf die Welt,

die Werte und Rangordnungen als Ausdruck eines nicht-linearen, sondern eines

chaotischen Kampfes um die Hegemonie der Wertmaßstäbe zu verstehen. Realist

sein heißt, die Welt so zu verstehen, wie sie durch die vielen Kriege um Wahrheit

und gut und böse geworden ist. Ziel des heroischen Realisten ist es nicht, der

heutigen Situation eine besseren in Vergangenheit oder in einer wie auch immer

gelagerten Zukunft gegenüberzustellen. Es genügt, das sich aus dem Willen zur

Macht entwickelten Schicksal anzunehmen, die Ordnung zu verstehen, in der

man sich befindet und sie zu bejahen. Hier kommt Jünger nun in seinem ganz

eigenen Nietzsche-Eklektizismus auf das Leitmotiv des amor fati, der Bejahung

201 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, Frankfurt a.M. und

Leipzig, 1991, S. 18-47.

202 Vgl. hierzu einen Aufsatz des Franzosen Louis Dupeux, der relativ gut die Entwicklung Ernst

Jüngers Denken am extrem rechten Rand in derWeimarer Republik rekonstruiert. Dabei un-

terscheidet er sehr sorgfältig zwischen nationalbolschewistischen, faschistischen und natio-

nalsozialistischen Einflüssen und klaren Grenzlinien in Jüngers Entwicklung. Ganz so harmo-

nisch, wie etwa ArminMohler die »Konservative Revolution« zusammenfasst, lässt sich Ernst

Jünger nicht einmal mit engenWeggefährten denkerisch zusammenfassen. Dies kulminiert

in der paradoxen Situation, dass Jünger sowohl einer der profiliertesten Vertreter des neuen

Nationalismus vonWeimar war und zugleich sich durch seine Ansicht, der Nationalismus sei

nur »Mittel zum Zweck« zum Erreichen tieferer Ziele, sehr weit vomNationalkonservatismus

seiner Tage wieder distanzierte. Für Dupeux offenbart sich somit im Bruchmit demNationa-

lismus ab etwa 1930 ein Riss, der schon vorher existiert. Doch Jünger wird allein schon durch

das Milieu, in dem er sich befindet, systematisch mit den neuen Nationalisten zusammen-

gehalten, was sich auch in teils widersprüchlichen Denkkonstruktionen in den 1920er Jahren

niederschlägt. Dupeux, Louis: Der ›Neue Nationalismus‹ Ernst Jüngers 1925-1932. Vom He-

roischen Soldatentum zur politisch-metaphysischen Totalität, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die

großen Jagden des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

des Schicksals. Es gibt keine feste, beste Ordnung, keinen Vorrang des Einen vor

dem Anderen. Es gibt für Jünger nur die Möglichkeit, die Ordnung der Dinge

im Hier und Jetzt dadurch zu beeinflussen, indem man sich als Repräsentant

der Gestalt versteht. Durch diese Bejahung könne man größte Kräfte freilegen

und nicht durch das Streben nach einem Urzustand oder einem Utopia. Jünger

hat sich stets gegen den Einwand gewehrt, eine solche »ästhetische«, heroisch-

realistische Perspektive führe zu Fatalismus und Quietismus, also ein einfaches

Erleiden und Willensschwäche. Jünger geht es darum, gleichzeitig zu verstehen,

dass man ein »Werkzeug« in Händen eines größeren historisch-gewordenen

Willens zur Macht ist und daraus unendliche Kräfte zu schöpfen. Nicht aus einem

Gefühl der Schwäche, aus einem Gefühl des Unterdrücktseins eine Umwertung

aller Werte zu erschleichen, sondern sein Schicksal durch einen neuen Blick auf

sich selbst und die Welt, zum Herren durch Teilhabe an der Gestalt aufzuschwin-

gen. Die Revolution sans phrase ist eine, die sich verstandesmäßig abspielt, indem

man die Ausweglosigkeit aus dem Jetzt, aus dem Grabenkrieg, aus dem totalen

Inbeschlagnehmen des eigenen Lebens, das Einbeziehen in die kalte Maschine

der Moderne ästhetisch betrachtet und bejaht. Der Mensch, der dies einsieht, dass

er Typus, eine Prägung des Stempels der Gestalt des Arbeiters ist, die die Welt

mobilisiert, das ist der neue Mensch, das ist Jüngers faschistischer Übermensch. Das

ist nun der Mensch, »[…] der sich mit Lust in die Luft zu sprengen vermag und der

in diesem Akte noch eine Bestätigung der Ordnung erblickt«.203 Die scheinbare

Ohnmacht wird bei Jünger überwunden durch das Menschenbild des heroischen

Realismus, des Programms der fleischlichen Selbstüberwindung, der Verstärkung

der eigenen Eingebundenheit und der Identifikation mit der Ordnung. Nicht

durch den Sklavenaufstand, sondern mit einem »Pessimismus der Stärke«204. Der

Nihilismus ist das Medium, durch das der moderne Mensch nun hindurchgehen

müsse, um »die Identität von Freiheit und Gehorsam«205 erkennen zu können.

Der Unterschied zum einfachen Fatalismus liegt wohl im hoffnungsvollen Sehen

der Ordnung – selbst im scheinbaren Chaos, in höchster Hoffnungslosigkeit.

Somit erscheint in der konkreten historischen Situation die Aufgabe des heroi-

schen Realisten, in dieser historischen Übergangszeit bzw. im Interregnum, das

203 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 38f.

204 Über den Aspekt des Pessimismus, der das Denken und die Kunst in den ersten Jahrzehnten

des 20. Jahrhunderts in Deutschland stark beeinflusst hat, und wie Ernst Jünger und weitere

Denker, die Mohler zur ›Konservativen Revolution‹ zusammengefasst hat, diesen Pessimis-

mus auf eine eigenartig-heroische Art aufgegriffen haben, schreibt Jan Ipema ausführlich in

seinem Aufsatz: Vgl. Ipema, Jan: Pessimismus der Stärke, Ernst Jünger & Nietzsche, in: Ester,

Hans/Evers, Meindert (Hg.): Zur Wirkung Nietzsches. Der Deutsche Expressionismus, Men-

no Ter Braak, Martin Heidegger, Ernst Jünger, Thomas Mann, Oswald Spengler, Würzburg:

Königshausen & Neumann 2001, S. 13-30.

205 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 283

sich durch Nihilismus kennzeichnet, dahingehend revolutionär zu handeln, dass

man eine Ordnung hinter all dem Chaos erkennt, die Gestalt, für die sich das

ganze Aufzehren, Rekorde Erheischen und Sterben lohnt. Es handelt sich hier

um die revolutionäre »Revision des Lebens durch den Sinn«.206 Der sklavische

Liberalismus mit seiner leitmotivischen, abstrakt-theoretischen Gleichheit der

sakralen Individuen aus der Perspektive der unterdrückten Subjekte kann hierbei

nicht im Ansatz einen solchen Sinn liefern. Die Gestalt des Arbeiters jedoch schon.

Der Mensch soll sich als Herren-Typus und nicht mehr als Individuum verstehen –

dann könne er wieder teilhaben am Willen zur Macht und einen Sinn für sein

Leben erkennen, der frei macht.

Um nun noch einmal zurück zu kommen zum Ausgangsmotiv des Übergangs

vom Schauspiel zum Film: Der Film und seine Schauspieler repräsentieren somit

als Typen einen gänzlich anderen Erfahrungs- und Erlebnisraum als das Theater.

Dieser ist der Raum der Großstadt, der Automobile, Flugzeuge, großen Industrie-

maschinen und des Maschinenkrieges, in welchem der »Mensch als Spielball tech-

nischer Objekte«207 erscheint und somit feindlich für das Individuum ist, jedoch

wie geschaffen für den Typus ist. Wie nun in der Physiognomie, der Maskenhaf-

tigkeit und der Kleidung zeigen sich auch in der sich durchsetzenden Ästhetik des

Kinos die Züge des neuen Menschen: Eindeutigkeit der Mimik und Gestik, Unter-

ordnung unter die Präzision der technischen Mittel (in diesem Fall der Kameras)

und die Einführung einer neuen Rangordnung. Jünger nutzt das Bild einer »neu-

en Sprache«, die in dem beschriebenen neuen absoluten Raum gesprochen wird –

und entweder man spricht sie oder schweigt für immer. Es ist eine Sprache, die

von einer neuen Überlegenheit der technischen Mittel und dem dahinterstehen-

denWillen zur Macht ausgeht. In allen Bereichen, biologisch-physiologisch, in der

Kleidung und dem ästhetischen Empfinden lässt sich nachweisen, dass ein allüber-

greifender Prozess der zunehmenden Mobilisierung des Lebens durch die Regeln

der technischenWelt stattfindet. Die stählernen neuen Züge des menschlichen Ge-

sichtes, die sportliche Durchbildung seines Körpers genauso wie das Aufkommen

der völlig zweckmäßigenUniform als auch einer neuen Ästhetik der Präzision, Ein-

deutigkeit und der Serien sind Ausdruck der metaphysischen Arbeitergestalt. Ihr

zugrunde liegt der Wille zur Macht über Erde und Leben, also zur Totalen Mobil-

machung der Materie und des Lebens und Jünger führte eben in den hier dargeleg-

ten Kapiteln 36 bis 44 des Arbeiters phänomenologisch Belege dafür an, dass dieser

Prozess, den die Arbeitergestalt verursacht, tatsächlich nicht erst in der Zukunft

stattfinden wird, sondern schon vonstattengeht.

Der Tod des Individuums begegnet uns in der Fremdheit bestimmter indi-

vidualistischer Züge bei der Betrachtung der Menschen des frühen 19. Jahrhun-

206 Ebd., S. 44.

207 Ebd., S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

derts – etwa in Porträts aus der damaligen Zeit. Sie begegnet uns im zunehmend

musealen Charakter des Schauspiels, das keine Individualität in Harmonie mit

dem tatsächlichen Leben auf der Straße repräsentiert, sondern das zunehmend

aufgesucht wird von Menschen, die sich in ihrer Rückwärtsgewandheit erbauen

wollen. Der neue Mensch »versteht« diese Sprache und Welt der souveränen Per-

son nicht mehr, sondern ihm ist sie fremd geworden. Er lebt in einer urbanisierten

Welt, in der Maschinen den Takt vorgeben und in der der Mensch sich entscheiden

muss, sich entweder als Objekt bzw. Spielball dieser technisierten Welt zu betrau-

ern oder durch Gehorsam Freiheit zu erlangen:

»Das Klappern derWebstühle vonManchester, das Rasseln derMaschinengeweh-

re von Langemarck – dies sind Zeichen, Worte und Sätze einer Prosa, die von uns

gedeutet und beherrscht werden will. Man gibt sich auf, wenn man dies zu über-

hören, wenn man es als sinnlos abzutun gedenkt. Es kommt darauf an, daß man

das geheime, das heutewie zu allen Zeitenmythische Gesetz errät und sich seiner

als Waffe bedient. Es kommt darauf an, daß man der Sprache mächtig ist.«208

Es gibt in Jüngers Augen zu jeder Zeit ein mythisches Gesetz – somit auch zu unse-

rer Zeit. Es kommt auf die richtige Optik, die genügende dichterische Entfernung

vom eigenen Leben an, um dieses zu erkennen. Webstühle und Maschinengeweh-

re – Ausdruck der neuen technischen Produktiv- und Destruktivkräfte – fasst Jün-

ger im Bild der Sprache zusammen. Und wie es mit Sprachen so ist, kann man sie

entweder sprechen und Teil des gesellschaftlichen Lebens sein oder man schweigt

und ist in gewisser Weise abgeschnitten.

Zusammenfassend lässt sich sagen: die entscheidenden Momente für den Ty-

pus sind der Übergang von der Repräsentation der individuellen Vielfalt hin zur

Eindeutigkeit und Präzision, die Unterordnung des ganzen Lebens, von den kör-

perlichen bis hin zu den kulturell-ästhetischen Aspekten unter die »Sprache« einer

neuen technisierten Welt der metaphysischen Arbeitergestalt.

5.2.5 Zwischenfazit: Der Typus als Ergebnis der Aufklärung

Das vorliegende Kapitel beschäftigte sich mit der Jünger’schenThese der Ablösung

des Individuums des Bürgertums durch den neuartigen Typus. Typus ist bei Jünger

ein Begriff der Gestaltphilosophie. Die Gestalt gehört zugleich dem platonischen

Raum der Ideen an, doch ist zugleich historisch kontingent. Wir befinden uns in

einem Interregnum, in dem es einen Übergang zu einer neuen Gestalt gibt, die

metahistorisch wirkt. Die neue Arbeitergestalt tritt uns im Typus entgegen. Die

Ausprägungen des Typus entdeckt man in Physiognomie, Kleidung, Ästhetik so-

wie der Fähigkeit des Typus, mit der technischen Welt zu verschmelzen und in or-

208 Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 285

ganischen Konstruktionen aufzugehen. Jünger beschreibt in seinem Arbeiter eine

Dezentrierung und Mobilmachung des Subjekts, welche Ausdruck einer Mobilma-

chung des Lebens darstellt. Das Aussterben des souveränen Subjekts, das Jünger

als bürgerliches Individuum bezeichnet, ist Ergebnis eines biopolitischen Prozes-

ses – der zunehmenden Bemächtigung des Lebens. Diese zunehmende Bemäch-

tigung geht aus von einem Willen zur Macht, der im Dienste der metaphysischen

Arbeitergestalt steht. Dieselbe Macht, welche eine Totale Mobilmachung der Mate-

rie und Technik verursacht, ist auch der Treiber für die Mobilmachung des Lebens.

Sichtbar wird dieser Zusammenhang in der zunehmenden Ununterscheidbarkeit

des Menschen mit seinen Werkzeugen. Jünger spricht explizit vom »Maschinen-

menschen« – einem Menschen, der sich entsprechend der Technisierung der Welt

verhält und der sich auch physiologisch und biologisch an die neue Welt anpasst.

Hierfür bringt Jünger Belege in der neuen Maskenhaftigkeit des Gesicht des Typus

an, in der ausgeglühten Stimme des Frontsoldaten, im Anblick der durch Brei-

tensport gestählten Körper und in der Tendenz zur uniformen Kleidung. All dies

symbolisiere das Absterben des bürgerlichen Individuums, das sich durch Einzig-

artigkeit ausgezeichnet habe, welches durch das Typische, Serielle und Eindeutige

ersetzt wird.Wie auch die Waren undWerkzeuge sich durch die Serienproduktion

verändert haben, so durchläuft auch der Mensch eine Veränderung zu Seriellem,

Typischem und Eindeutigem. Jünger führt neben physiologisch-biologischen Bei-

spielen auch die Ästhetik ins Feld. Der Übergang vom Gemälde zum photographi-

schen Porträt repräsentiert genauso wie der vom Theaterschauspiel zum Kinofilm

den Übergang vom Individuellen zum Präzisen und Eindeutigen – und somit spie-

gelt sich auch hier der allübergreifende biopolitische Prozess der zunehmenden

Mobilisierung des Lebens durch eine technisierte Welt. Die hier genannten Felder

sind beispielhafte Phänomene, die in Jüngers Augen den zunehmenden Zugriff der

Arbeitergestalt im Hier und Jetzt und nicht erst in der Zukunft belegen.

Ein entscheidender Zug des Arbeiter-Essays ist die Perspektive, die der Autor

einnimmt. Jünger nimmt für sich eine stereoskopische Optik in Anspruch, durch

die er zugleich sehr nah und detailreich an die beschriebenen Objekten heran-

kommt und eine weite Distanz wahrt. Jüngers Methode macht der distanzierte

Blick auf die wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Prozesse aus, welcher im

Gesamtzusammenhang morphologisch Formen erkennt. Das vorliegende Kapitel

hat argumentiert, dass Jüngers Gestaltbegriff mit dem Goethe’schen Begriff der

Urpflanze verwandt ist. Die Gestalt ist somit als Ordnung keine verstandesmäßi-

ge, sondern eine reelle, die es nicht verstandesmäßig zu begreifen, sondern mit

dem Auge perspektivisch zu sehen gilt. Von dieser geht eine Formung aus, welche

Materie und Mensch mobilisiert. Jünger rekurriert wiederholt auf die Goethe’sche

Formenlehre, nach der das Ganze mehr als die Macht Summe seiner Einzelteile

sei – hinter Erscheinungen, wie etwa Pflanzen, stehe ein übergeordneter Bauplan,

eine überzeitliche Idee. Jünger greift diesen Gedankengang sowie Nietzsches Le-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

bensphilosophie auf und sucht in allen Erscheinungen der Krise der Moderne, wie

er sie erlebt hat im Ersten Weltkrieg, einen Willen zur Macht. Diesen sichtbar zu

machen, ist Auftrag seines Essays Der Arbeiter. Jüngers Ziel ist eine Diagnostik des

Metahistorischen, welches sich unserer Zeit bemächtigt hat und er findet es in der

Arbeitergestalt. Seine Annahme ist, dass die Gestalt keineWerte, sondern nur Form

besitze und es daher es völlig sinnlos sei, in unserer Zeit über Werte zu reden, son-

dern lediglich im Sehen, im richtigen Erkennen und daraus die richtigen Schlüsse

der Rangordnung zu ziehen und statt dem guten Leben, das formgerechte Leben

als Typus zu führen. Jüngers Essay leitet somit nicht nur aus den Phänomenen

die Existenz der Gestalt anhand eines Aufkommens des Typus ab, sondern er for-

dert den Leser auch dazu auf, sich als Typus verstehen und die Arbeitergestalt zu

repräsentieren.

Wie Michel Foucault spricht auch Jünger vom Tod des bürgerlichen Individu-

ums. Hintergrund hierfür ist, dass in Jüngers Augen der bürgerliche Idealismus,

der das Subjekt zur Befreiung des Einzelnen überhaupt aufbrachte, bei einer di-

stanzierten Betrachtungsweise materiell zur Nivellierung der ständischen Gesell-

schaft und zu einer Zugänglichmachung der Körper für den Willen zur Totalen

Mobilmachung geführt habe.

Jünger will in der Geschichte der Moderne eine durchgängige metaphysische

Tendenz erkannt haben, welche zuerst den Diskurs des Individuums hervorge-

bracht und diesen dann Schritt für Schritt durch den des Typus ersetzt habe. Dies

sind für Jünger keine zwei verschiedenen Triebkräfte, sondern Ausdruck dessel-

ben Macht der Arbeitergestalt auf verschiedenen historischen Stufenleitern. Das

Individuum zeichnet sich durch gleichzeitig betonte Einzigartigkeit und recht-

lich-ethische Gleichheit aus, die auf einem auf der Gleichheit basierenden Ge-

sellschaftsvertrag resultiert. Ganz im Sinne des Denkens der Aufklärung und dem

damit einhergehenden Rationalismus verstehen die individualistischen Politikan-

sätze des Liberalismus das autonome Subjekt als den zentralen Punkt eines Den-

kens, das sämtliche Beziehungen und Strukturen als verstandesmäßig und jeden

Gegenstand aus sich selbst heraus vereinzelt begreifbar versteht. Vernunftgemäß

abgeleitete Gleichheit wiederum ist in den Strukturen des Liberalismus als Gleich-

heit vor dem Gesetz implementiert worden. Problematik hierbei sei nun gewesen,

dass dies entgegen der Heilsversprechen des Liberalismus jedoch nie eine wirk-

liche Gleichheit gewesen sei und selbst nach den selbstgesteckten Maßstäben der

Französischen Revolution von 1789 keinewirkliche Gerechtigkeit bringen habe kön-

nen. Die frühen Sozialisten und Marx hätten richtig erkannt, dass eine Gleich-

heit vor dem Gesetz bei gleichzeitigem Bestehenbleiben von privatem Eigentum,

das nicht auch sozialisiert wurde, de facto nur eine diskursive zementierte Unge-

rechtigkeit selbst bedeutete. Durch den liberalen kapitalistischen Staat entstand

jedoch im Zuge der industriellen Revolution eine echte Nivellierung der verschie-

denen Stände, Landsmannschaften usw., welche in Form des Proletariers und der

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 287

funktional arbeitsteilig arbeitenden verschiedenen Arbeiter zu einer neuen Masse

führte, die nun wirklich in einer funktionellen Art und Weise gleichgeschaltet und

gleichgestellt war. Ausgehend vom rationalistischen Denken und in der Förderung

des Individuums kam es nun zu einer nie dagewesenen Nivellierung im ›mensch-

lichen Bestand‹ durch moderne Institutionen/Disziplinen, welche zwar nicht zu

wirklicher Gleichheit im Sinne einer echten Chancengleichheit oder der gleichwerti-

gen Lebensverhältnisse geführt habe. Jeder Versuch – bspw. von den Marxisten –

diesen menschenrechtlichen Anspruch auf gleichwertige Lebensverhältnisse etwa

durch staatskapitalistischen Bolschewismus einzulösen, führte lediglich zu einer

noch intensiveren Nivellierung, Abschaffung von alten Strukturen und gleichzei-

tig zu einer Entwicklung der Dinge, die nicht mehr das Leitbild des autonomen

Subjekts, sondern dasjenige des Typus de facto hervorbringt. Jüngers Typus ist in

Der Arbeiter in erster Linie ein aus historischer Betrachtung der Geschichte sicht-

bar werdender Zug der Moderne, der über die Brücke des rationalistischen Indi-

vidualismus aber auch letztlich über den Empirismus einen typischen Imperativ

dem Menschen auferlegt hat. Er unterscheidet sich von Nietzsches Übermensch

dadurch, dass er streng geschichtlich abgeleitet wird. Jünger sieht den stahlharten

Übermenschen nicht existenziell als in jeder Epoche vorkommendes menschliches

Vorbild-Exemplar, wie Nietzsche, sondern sieht im Diskurs der Moderne eine pa-

radoxe Dialektik der Aufklärung: Statt der Freiheit als Citoyen unter Gleichen oder

als neuer, kommunistischer Mensch des schaffenden Müßiggängers Marx’ schim-

mert im modernen Staat das stahlharte Leben der funktional Gleichgeschalteten

zunehmend durch. Allen Verheißungen zum Trotz findet sich das bürgerliche In-

dividuum als total mobilgemachtes Anhängsel der Maschine, als Träger lediglich

funktionalen Wertes in den Stahlgewittern des Ersten Weltkrieges. Und Jüngers

provokante These ist nun, dass dies nicht etwa ein Rückfall in Barbarei oder eine

mangelhafte Umsetzung der Ideale von 1789 sei, sondern dass dies eine Weiter-

entwicklung der Welt im Sinne der Gestalt ist, in deren Sinn auch die moderne

Revolution von 1789 stattgefunden hat! Kurz gesagt: Die Französischen Revolution

für die Überwindung des Absolutismus und der Aristokratie durch Demokratisie-

rung ist – als Akt der Nivellierung und daher Verfügbarmachung von Lebensener-

gien in unglaublichem Ausmaß – als ein Beitrag zum Triebwerk der Moderne und

somit genauso im Sinne der Gestalt des Arbeiters zu verstehen, wie nun die Tota-

le Mobilmachung und der Übergang zur planetarischen Arbeitsdiktatur. Vor dem

Hintergrund des Verständnisses der Moderne als Projekt der zunehmenden Dyna-

misierung riesenhafter Lebensenergien erscheint die Entgegenstellung des souve-

ränen Subjekts gegen den absoluten Fürsten in derselben Falllinie wie die folgende

Ausbildung des stahlharten Typus. Im Sinne der höchsten Entwicklungsstände des

Projekts der Moderne, der TotalenMobilmachung im industriell-weltkriegerischen

Zusammenhang des 20. Jahrhunderts, erscheint der Typus als Bruchmit dem ratio-

nalistisch gefassten Individuum für Jünger als dessen notwendige Weiterentwick-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

lung vor demHintergrund des auch dem Individuum zugrunde liegenden Projekts

der Moderne. Aus der diktatorischen Logik der technologischen Sachwelt ergibt

sich das scheinbare Paradoxon, dass der Wert des Einzelnen nicht mehr aus sich

selbst heraus, also aus der Würde heraus zu bestimmen ist, sondern aus seinem

funktionalen Wert. Der Humanismus hat eine noch viel tiefere, totale Einbindung

des Menschen in das totalitäre Projekt der Moderne zur Folge. Es zeigt sich erst

retrospektiv, dass nicht die Freiheit des Einzelnen von Zwang das Paradigma der

Moderne ist, sondern eigentlich die Freiheit des Einzelnen darin besteht, Teil der

biopolitischenDynamisierung derWelt sein zu können. Jüngers Konzept des Typus

ist daher von seinem Verständnis der Technik in Der Arbeiter nicht zu trennen. Die

technologischen Prozesse laufen für Jünger nach einer eigenen Logik der Sache ab,

deren Triebfeder der Wille zur Macht und die Arbeitergestalt sind, was auch der

Entwicklung des Individuums zum Typus zugrunde liegt. Der Mensch wird zu-

nehmend eins mit der Maschine. Die Vorstellung, dass ein wie auch immer gear-

tetes Subjekt die technische Entwicklung sich wieder zum Instrument einverleiben

könne, hält Jünger für utopisch. Dass sich die Technik den Menschen einfach als

willenloses Anhängsel einverleibe, sei jedoch nicht einfach die daraus resultierende

Folge. Sondern Jünger will empirisch erkannt haben, dass sowohl Technik als auch

der moderne Mensch sich gemäß derselben Gesetzmäßigkeit entwickeln – sie re-

präsentieren denselbenWillen zurMacht. Beide,Mensch undMaschine, unterwer-

fen sich nicht gegenseitig, sondern werden zunehmend ununterscheidbar. Jünger

sagt die Entwicklung einer ›Organischen Konstruktion‹ voraus: Die Maschinerie

erreicht in manchen Gebieten in Jüngers Augen schon zu seiner Zeit organischen

Status und der zeitgemäße Mensch ist derjenige, der sich selbst als Maschine ver-

steht. Jünger sieht nun in diesem Fakt des Todes des autonomen Individuums, das

sich freiwillig den Sachzwängen unterwirft, eine Entwicklung derModerne, die auf

dem Papier von der Aufklärung der Menschenrechte stets missbilligt wurde, die je-

doch in Wirklichkeit durch deren Hervorbringung des vereinzelten Menschen und

die totale Auslieferung an den modernen Hobbes’schen Staat sowie durch den mit

dem Besitzindividualismus gestarteten Kapitalismus Stück für Stück überhaupt

möglich gemacht wurde. Die Ununterscheidbarkeit der Mensch-Maschine ist ein

dialektisches Ergebnis der Aufklärung, hinter dem die Gestalt des Arbeiters sicht-

bar wird. Jüngers These ist letztlich eine heroisch-realistische Wendung einer alt-

bekannten Anthropologie, die schon Hobbes zu seinem Gesellschaftsvertrag führte

und die auch der bekannte Julien Offray de La Mettrie einst auf den Punkt brachte:

»Folgern wir also kühn, daß der Mensch eine Maschine ist, und daß es auf dem

ganzen Weltall nur eine einzige verschieden modifizierte Substanz gibt.«209

209 De la Mettrie, Julien Offray: Der Mensch eine Maschine, Leipzig: Dürr 1909, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Subjekt als Schimäre 289

Diese Parallelisierung von Mensch und Maschine, welche de La Mettrie den

schärfsten Widerspruch seiner aufklärerischen Zeitgenossen bescherte, ist in

Jüngers Augen bei der Betrachtung der wirklichen Effekte der Aufklärung letztlich

sogar deren tiefstes Ergebnis. Ähnlich wie in jeder Epoche, so argumentiert Jünger,

sind der Mensch und seine Technik beide jeweils im Magnetfeld eines Willens

zur Macht, einer Gestalt. Mit der rasanten technologischen Entwicklung des

letzten Jahrhunderts wird daher folgerichtig auch ein neuer Mensch einhergehen,

dessen erste Ansätze im Antlitz des Frontsoldaten und des Lenin’schen Proletariers

sichtbar werden. Hier verbindet sich nun Jüngers noch etwas konfuse Anthropo-

logie aus Der Kampf als inneres Erlebnis mit der homme machine: Was gestaltmäßig

Notwendigkeit einer jeden Epoche ist – die höhere Parallelität von Mensch und

Technik – zeigt sich dem Einzelnen heute im Interregnum, im Übergang zwi-

schen den Zeitaltern, im Nichts, das zwei Epochen trennt, als große heroische

Selbstüberwindung durch das Akzeptieren und sich selbst In-Dienst-Stellen für

einen Willen zur Macht, der meinen Körper vielleicht vernichten wird – der mich

jedoch durch diese Teilhabe an der Macht loslöst und von meiner weltlichen

Beschränktheit befreit. Technik ist Ausdruck eines Willens zur Macht der Gestalt

und keines Subjekts. Die Gestalt zeichnet sich dadurch aus, dass sie dem Bereich

der Metaphysik verhaftet ist. Selbstbehauptung und Herrschaft kann für den mo-

dernenMenschen somit nur bedeuten, nicht zu versuchen, die Eigengesetzlichkeit

der Technik zu brechen, sondern Teil des dahinter liegenden Willens zur Macht

zu werden, indem er die Gestalt des Arbeiters repräsentiert und sich als Typus

akzeptiert. ›Heroischer Realismus‹ ist die Lehre, die Realität der Mobilisierung

der Welt durch die Gestalt des Arbeiters zu sehen, sie zu akzeptieren, aber sich

gleichzeitig nicht einfach nur als Opfer dieser Entwicklung zu beweinen, sondern

sie zu bejahen und sich als aktiver Träger des Schicksals zu sehen.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

5.3 Satz drei des biopolitischen Typus politischen Denkens

Das autonome Subjekt ist eine Schimäre.

Der biopolitische Ansatz zeichnet sich in seiner spezifischen Perspektive auf das

autonome Subjekt aus. Aus dieser Perspektive erscheint das Kant’sche Subjekt als

historischer Ausdruck eines Willens zur Macht. Das Subjekt ist keine anthropo-

logische Grundkonstante oder Ausfluss der Vernunft, sondern Instrument eines

Willens zur Macht, der seit zweihundert Jahren einen Willen zur Mobilisierung

aller Lebenskräfte darstellt.

Jüngers Frontsoldat und Arbeiter ist als letzte historische Konsequenz dieses

Willens zur Macht zu verstehen. Für eine echte Emanzipation und echte Autono-

mie des Einzelnen muss man dieses autonome Subjekt entlarven und sterben las-

sen. 1932 sieht Jünger diese Emanzipation in der Annahme des Schicksals, also im

heroischen Realismus. Das unterscheidet ihn von Foucault, der eher Aufstände der

unterdrückten Körper und Lüste herbeisehnt. Schon ein Jahrzehnt später wird Jün-

ger diesen Heroismus als Ausdruck eines historischen Irrtums revidieren. In ihren

Spätwerken werden Foucault und er sich wieder treffen. Michel Foucaults ›Sorge

um sich‹ und Ernst JüngersWaldgänger sind beides sehr ähnliche Suchbewegungen

nach post-humanistischen Wegen der Selbstbehauptung und Systemkritik.210

210 Vgl. hierzu Franken, Andreas: Macht und Ethos. Eine Analyse von Foucaults Suchbewegung

nach Kritikformen, Dissertation, online: https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706 .

https://doi.org/10.14361/9783839456637-006 - am 12.02.2026, 17:04:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://doi.org/10.14361/9783839456637-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/11706

