3 Behinderung als Praxis,
Inklusion als Kritik

Gegenstand dieses Kapitels ist eine Annéherung an das der Studie zugrunde-
liegende Verstidndnis von ,geistiger Behinderung®, das, im Anschluss an den
oben dargelegten foucaultschen Diskursbegriff, der Idee von Behinderung
als Praxis folgt, die sich je diskursiv vollzieht. Nach einer {iberblicksartigen
Auseinandersetzung mit dem Praxisbegriff (Kap. 3.1) wird, dieses Verstand-
nis von ,Behinderung als Praxis‘ theoretisch hergeleitet und expliziert (Kap.
3.2). Zudem wird sich mit der Unterscheidung von allgemeinen und beson-
deren Diskursen beschiftigt (Kap. 3.3). Aus einer Reformulierung von
,(geistiger) Behinderung®, wie sie hier vorgenommen wird, folgt ein be-
stimmtes Verstdndnis von Inklusion, welches abschlieBend skizziert wird
(Kap. 3.4).

3.1 VON PRAKTIKEN UND PRAXEN

Die Idee, Behinderung als Praxis des Hervorbringens von Behinderung zu
verstehen, zieht die Notwendigkeit nach sich, sich eingehender mit dem Pra-
xisbegriff auseinanderzusetzen und zu entfalten, wie dieser begrifflich ge-
fasst wird und welche theoretischen Implikationen diesem inhdrent sind.
Dies erfolgt hier in Riickbezug auf praxeologische beziehungsweise praxis-
theoretische Ansétze, innerhalb derer der Praxis- und/oder Praktikenbegriff
jeunterschiedlich ausformuliert wird (siehe dazu u.a. die Beitriage in Schifer
2016b; Schatzki et al. 2001). Einhergehend mit einem sogenannten ,,practice
turn® (Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 115; Schifer 2016a, S. 9;

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Ambivalenzen padagogischen Handelns

Schatzki 2001, S. 10f) wird eine praxeologisch oder praxistheoretisch ge-
nannte Perspektive auf die soziale Welt er6ffnet, die ,,eine spezifische Ver-
sion einer kulturtheoretischen, ,sozialkonstruktivistischen® Perspektive*
(Reckwitz 2003, S. 286f) darstellt, anhand derer ,,empirisch sichtbar gemacht
werden [soll], wie soziale Ordnungen im praktischen Zusammenspiel von
Korpern, Dingen und Artefakten erzeugt, aufrechterhalten und verdndert
werden“ (Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 116; siehe auch Reckwitz
2003, S. 282f). Hierbei wird von einem Verstindnis von sozialer Welt aus-
gegangen, die sich ,,aus sehr konkret benennbaren, einzelnen, dabei mitei-
nander verflochtenen Praktiken [...] zusammensetzt“ (Reckwitz 2003, S.
289; siehe auch Foucault 2003c; 2013). Daraus folgt der Anspruch diese
Praktiken zu rekonstruieren, weshalb Praxistheorie auch als von einem
,,quasi-ethnologischen Blick auf die Mikrologik des Sozialen“ (Reckwitz
2003, S. 298) geleitet verstanden werden kann.

Eine Anndherung an den praxeologischen oder praxistheoretischen Dis-
kurs zeigt, dass die Begriffe Praxis, Praxen und Praktiken teils voneinander
unterschieden und infolgedessen auch mit je eigener Bedeutung versehen
(u.a. Alkemeyer und Buschmann 2016; Shove et al. 2012; Rouse 2001), teils
jedoch auch synonym verwendet werden (u.a. Reckwitz 2003, 2012). Im
englischen Diskurs dagegen stellt sich die Frage nicht, welcher Begriff in
welchem Sinne Anwendung findet, da ,practice® (zumindest der Wortbedeu-
tung nach) sowohl Praxis als auch Praktik gleichermaf3en bedeutet, woraus
die grundsétzliche Notwendigkeit folgt, das eigene Verstdndnis von ,prac-
tice‘ offenzulegen (siche dazu unter anderem die Beitrdge in Schatzki et al.
2001). Alkemeyer und Buschmann entfalten den Gedanken, es konne durch-
aus sinnvoll sein (zumindest idealtypisch) ,,zwischen Praktiken als kulturell
geformten Mustern identifizierbarer Einheiten einerseits und Praxis im Sinne
von Verrichtungen andererseits” (Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 119),
was Shove et al. (Shove et al. 2012, S. 7f) als ,practice-as-entity* einerseits
und ,practice-as-performance‘ andererseits fassen, zu unterscheiden, um
»auf die unterschiedlichen theoretisch-methodologischen Perspektivierun-
gen und die daraus resultierenden Konsequenzen fiir die Konzeptualisierung
der sozialen Ordnung und ihrer Subjekte [...] aufmerksam zu machen®
(Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 119). Dabei sei die Konstitution von
Praktiken/Praxis von der eingenommen Perspektive abhingig, denn ,,[j]e
nachdem, welche Beobachterposition bezogen wird, erscheint Praxis entwe-
der primir in ihrer Einheit, Regelhaftigkeit und Strukturiertheit (practice-as-

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik | 35

entity) oder aber in erster Linie als eine Vollzugsgegenwart voller Unsicher-
heit und Uberraschungen (practice-as-performance)* (Alkemeyer und
Buschmann 2016, S. 124; siche auch Shove et al. 2012, S. 99ff)!. Reckwitz
(u.a. 2003, 2012) dagegen unterscheidet nicht begrifflich zwischen kulturell
geformten Mustern von Praktiken und Vollzugspraktiken, bezieht sich je-
doch zumeist auf ,practice-as-performance‘, also auf die Vollzugskraft, die
der Hervorbringung von Subjekten und Objekten durch (in seinem Be-
griffskanon) Praktiken inhdrent ist (Reckwitz 2012, S. 14ff).

Auch im hiesigen Zusammenhang wird, in Riickbezug auf die Annahme
der sozialen Welt als diskursiv geordnet beziechungsweise diskursiv sich voll-
ziehend sowie einer diskursiven Hervorbringung des Subjekts, ein Verstand-
nis von Praxis als Vollzugspraxis zugrunde gelegt, also in diesem Sinne als
,practice-as-performance‘. Es soll perspektivisch zwischen je situativen Pra-
xen und generalisierten Praktiken unterschieden werden.

Je situative Praxen und generalisierte Praktiken

Je situative Praxen sind all jene, die sich je konkret in der jeweiligen Situa-
tion in einzelnen Diskursen vollziehen und so zum Beispiel zu einer Hervor-
bringung bestimmter Subjekte in bestimmter Weise (etwa als ,behindert*)
beitragen. Im Kontext der Hervorbringung von Behinderung als Praxis kann
dies am Beispiel der Vergabe von Medikamenten verdeutlicht werden, deren
je situative Praxis, also unter anderem die einzelne Medikamentenverabrei-
chung, zu einer (auch emotionalen) Hervorbringung des Subjekts in be-
stimmter Weise als abhdngig und/oder defizitir bezichungsweise auch ,be-
hindert* beitrdgt. Unter generalisierten Praktiken werden all jene Praxen ge-
fasst, die in einem gegebenen Kontext routinisiert wurden. Auch dies kann
am Beispiel der Vergabe von Medikamenten verdeutlicht werden, welche
durch die sukzessive Routinisierung ebenjener je situativer Praxen zu Prak-
tiken der Medikalisierung werden, die sich am Subjekt vollziehen und dieses
infolgedessen auch als ,krank® oder ,behindert® hervorbringen. Generali-
sierte Praktiken sind, um beim hiesigen Beispiel zu bleiben, im Gegensatz zu
je situativen Praxen in einem allgemeineren Sinne die Vergabe von Medika-
menten, die die Geberlnnen und EmpfangerInnen ebendieser Medikamente
in bestimmter Weise adressieren und letztlich subjektivieren. Sie beschrei-
ben also die Praktik der Medikamentengabe an sich. Die je situative Praxis

1 Rouse (2001) differenziert zwischen ,,practices conceived as regularities* (Rouse

2001, S. 198) und einer ,,normative conception of practice* (Rouse 2001, S. 198).

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Ambivalenzen padagogischen Handelns

als analytischer Gegenstand bedeutet die Wertschitzung der Einzigartigkeit
der Lebenspraxis. ,Je situative Praxis‘ beschreibt als Terminus also den Voll-
zug einer Einzelsituation, in welcher sich Subjekte und Diskurse gegenseitig
hervorbringen. Die Unterscheidung je situativer Praxen und generalisierter
Praktiken wird letztlich entlang der analytischen Differenz zwischen dem
Besonderen und dem Allgemeinen getroffen. In der hiesigen Studie stehen
somit je situative Praxen im Vordergrund der Analysen.

3.2 BEHINDERUNG ALS DISKURSIVE PRAXIS

Dem Versténdnis von Behinderung als Praxis geht eine langjéhrige Diskus-
sion um den Behinderungsbegriff und seine scheinbare Notwendigkeit (De-
derich 2001, S. 122) voraus. Der Begriff ,Behinderung‘ wird immer wieder
infrage gestellt, da er die Dichotomie Behindert/Nicht-behindert reproduziert
und dies zum Problem wird, gerade dann, wenn das latente Ziel ist, zu ver-
suchen, ,Behinderung‘ theoretisch auflosbar zu machen. In Theorie und Pra-
xis existieren eine Vielzahl von explizierten und nicht (oder weniger) expli-
zierten Vorstellungen davon, was Behinderung ist (zum Beispiel primér me-
dizinische, heilpddagogische oder auch sozialkonstruktivistische Verste-
henszugénge). Das Problem vieler vorhandener Behinderungsbegriffe ist da-
bei, dass der Status ,behindert* scheinbar zwangslidufig am Subjekt manifest
wird und so konsequent zwischen Menschen mit Behinderung und Menschen
ohne Behinderung kategorial unterschieden wird. Aus dieser Statuszuwei-
sung selbst erwachsen (sowohl je situative als auch generalisierte) Praxen,
die sich in eigener Referenz an den als ,behindert® gekennzeichneten Perso-
nen vollziehen (siehe u.a. Trescher 2017¢). In besonders deutlicher Art und
Weise vollzieht sich dies beispielsweise in Diagnostik-Manualen, wobei zu-
allererst der ICD-10 (International Statistical Classification of Diseases and
Related Health Problems) zu nennen ist. Auch im sogenannten ,bio-psycho-
sozialen Modell‘ der ICF (International Classification of Functioning, Disa-
bility and Health) wird zwar auf Umweltfaktoren Riicksicht genommen und
auch die Problematik der fehlenden personlichen Handlungsékonomie aus
,sozialen Griinden‘ miteinbezogen (Deutsches Institut fiir Medizinische Do-
kumentation und Information 2017)?, dennoch kann respektive muss auch

2 Das Deutsche Institut fiir Medizinische Dokumentation und Information begriin-

det die Verwobenheit von ICF und bio-psycho-sozialen Modells wie folgt: ,,Die

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik | 37

hier immer noch von einer Reproduktion des ,medizinischen Blicks*
(Foucault 2011) gesprochen werden. Dies ist primér darin begriindet, dass
auch die ICF, als das Instrument der Weltgesundheitsorganisation (WHO),
dazu da ist, Behinderung und Krankheit von Menschen technisch zu erfassen
und eben genau dies tut. Somit wird auch in der ICF letzten Endes immer
zwischen ,behinderten‘ und ,nicht behinderten‘ Menschen unterschieden,
womit diese die Dichotomie fortschreibt und somit diskursiv reproduziert
(siche auch Trescher 2015b, S. 18). Dariiber hinaus hat auch das in den Disa-
bility Studies verbreitete sogenannte soziale Modell beziehungsweise sozi-
alwissenschaftliche Modell von Behinderung, dessen bekanntester Vertreter
Michael Oliver (1990) ist und das Behinderung als ,,Produkt sozialer Orga-
nisation* (Waldschmidt 2006, S. 86) und somit als ,,social creation® (Shake-
speare 2010, S. 268) versteht, einen ,,essentialistischen Kern* (Waldschmidt
2006, S. 89), welcher dazu fiihrt, dass Behinderung — immer noch — als je
individuelles Problem adressiert wird, ,,das in irgendeiner Weise der ,Lo-
sung* bedarf** (Waldschmidt 2006, S. 89; siehe auch Trescher 2017b)?). Dies
kann auch das sogenannte kulturelle Modell von Behinderung, das ,,die Re-
lativitdt und Historizitdt von Kategorisierungs- und Stigmatisierungsprozes-
sen“ (Waldschmidt 2006, S. 91) mit dem Ziel ihrer Infragestellung in den
Vordergrund stellt (Waldschmidt 2006, S. 92), nicht iiberwinden, obwohl es
ebendies fiir sich beansprucht (Waldschmidt 2006, S. 91ff; siche auch Wald-
schmidt 2017, S. 24ff). Dies liegt wiederum darin begriindet, dass es kein
Verstindnis davon bereitstellen kann, wie Behinderung vom Subjekt entkop-
pelt formuliert werden kann.

ICF ist dank des zugrundeliegenden bio-psycho-sozialen Modells nicht primér
defizitorientiert, also weniger eine Klassifikation der ,Folgen von Krankheit‘.
Vielmehr klassifiziert sie ,Komponenten von Gesundheit‘: Kdrperfunktionen,
Korperstrukturen, Aktivitdten und Partizipation (Teilhabe) sowie Umweltfakto-
ren* (Deutsches Institut fiir Medizinische Dokumentation und Information 2017).

3 Vereinzelt problematisieren dies auch VertreterInnen des sozialen Modells selbst,
wie beispielsweise Shakespeare (2010), wenn er ausfiihrt: ,,The social model’s
benefits as a slogan and political ideology are its drawbacks as an academic ac-
count of disability (Shakespeare 2010, S. 269). Er geht sogar so weit festzustellen,
dass ,,the social model has now become a barrier to further progress* (Shake-
speare 2010, S. 272), weshalb er seine Weiterentwicklung fordert (Shakespeare
2010, S. 272f; siehe auch Goodley 2017).

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Ambivalenzen padagogischen Handelns

Das der hiesigen Studie zugrundeliegende Behinderungsverstindnis ver-
steht Behinderung nicht als etwas, was einem Subjekt innewohnt, sondern
als eine sich vollziehende Praxis (Trescher 2017¢). Es kann demnach gesagt
werden, dass sich Behinderung als (immer machtvoller*) Prozess in Diskur-
sen vollzieht. Behinderung vollzieht sich dann, wenn (durch machtvolle Pra-
xen) ein Subjekt oder eine Gruppe von Subjekten von (im je konkreten Fall
bezugsrelevanten) Diskursen oder Diskursen inhdrenten Wirkmechanismen
ganz oder teilweise ausgeschlossen wird (Trescher 2017b). Behinderung ist
folglich theoretisch auflosbar, indem diesen Prozeduren des Ausschlusses
(Foucault 2003c, S. 11) begegnet und Diskursteilhabe ermoglicht wird. Ein
solches Verstidndnis von Behinderung hat auch zur Folge, dass Menschen,
welche bislang nicht als behindert bezeichnet wurden, (in bestimmten Situa-
tionen) als behindert hervorgebracht werden konnen®. Mit der Idee, Behin-
derung als Praxis zu begreifen, wird Behinderung somit von einem (medizi-
nisch-biologischen) Behindert-sein entkoppelt und als je situatives Behin-
dert-werden verstanden, welches grundsitzlich auf jeden zutreffen kann®.
Behinderung respektive die Praxis des Behindert-werdens meint dabei eine
dullere Perspektive, im Sinne der Manifestation von Diskursteilhabebarrie-
ren. Das meint hier sowohl die Zulassung oder Nicht-Zulassung zu Diskur-
sen als auch die den Diskursen inhdrenten Wirkmechanismen beziehungs-
weise die Ordnung innerhalb von Diskursen (siehe Kap. 2.1). Diese Ordnung

4 Macht ist in diesem Verstindnis ,,nicht etwas, was man erwirbt, wegnimmt, teilt,
was man bewahrt oder verliert” (Foucault 2003b, S. 94) und ist somit nichts, was
einzelnen Personen oder Institutionen innewohnt. Macht ist vielmehr produktiv
und vollzieht sich in der Praxis als Netz von diskursiven Beziehungen — ,,weil sie
von iiberall kommt, ist die Macht iiberall*“ (Foucault 2003b, S. 94).

5 Erneut kann hier das Beispiel des Wahlrechts herangezogen werden, denn soge-
nannte Auslédnderlnnen werden in Deutschland pauschal vom Wahlrecht ausge-
schlossen (§ 12 des Bundeswahlgesetzes [BWahlG]). Diese werden durch diese
Statuszuweisung an der politischen Partizipation ,behindert*.

6 Folglich geht es in dieser theoretischen Idee nicht darum, einzelne Personengrup-
pen, zum Beispiel Menschen mit Behinderung, (grundsétzlich) als ,ausschlussge-
féahrdet® zu benennen (dies mag in der Lebenspraxis so sein und wird hier auch
nicht infrage gestellt), vielmehr geht es darum, grundsitzlich die dieser Benen-

nung inhédrente Konstruktion von Behinderung infrage zu stellen.

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik | 39

des Diskurses, die wie oben dargelegt iiber dullere und innere Ausschlie-
Bungssysteme reguliert wird, trigt dazu bei, dass einzelnen Subjekten Teil-
habe an (allgemeinen) Diskursen erschwert oder verwehrt wird, was wiede-
rum den Vollzug von Behinderungspraxen bedeutet und folgende Fragen
nach sich zieht: Was darf in Diskursen gesagt werden? Wer wird zum Dis-
kurs zugelassen und wer nicht? Wer darf sich oder kann sich im Diskurs &u-
Bern und wird gehort? ,,Wichtig ist, dass es beim Verstindnis von ,Diskurs-
behinderung® nicht nur um die Problematik der (mehr oder minder einge-
schrinkten) Zugangsmoglichkeiten zu Diskursen geht, sondern auch um
Moglichkeiten der Aneignung, durch die Diskurse letztlich gestaltet und
(mit) hervorgebracht werden* (Trescher 2018b). Konkret betrifft das unter
anderem die Frage danach, wer in welchen Diskursen gehort wird und wer
welche tatsdchlichen Gestaltungsmdglichkeiten hat (siehe hierzu ausfiihrlich
Foucault 2003c¢, S. 11ff). Dariiber hinaus muss dabei jedoch auch immer die
subjektive Erfahrung des Behindert-werdens, die je individuell erlebt und
wahrgenommen wird, betrachtet werden, denn Behinderung ist auch das,
,»was sich als Erfahrung von und mit Behinderung niederschlégt, sich in Bi-
ografien und Karrieren verfestigt, was Gegenstand und Bedingung von An-
passungen, Bewiltigungsstrategien, Leiden oder Widerstand [...] darstellt*
(Groenemeyer 2014, S. 154; siche diesbeziiglich auch Shakespeare 2010, S.
270). Das Verstindnis von Behinderung als eingeschrankte beziehungsweise
als eingeschrinkt erlebte Diskursteilhabe bezieht sich auf eine Unterschei-
dung von ,allgemeinen‘ und ,besonderen‘ Diskursen, wobei sich ,Diskurs-
behinderung* zunéchst auf ,allgemeine‘ Diskurse bezieht. Dies wird im Fol-
genden weiter ausgefiihrt.

3.3 VON ALLGEMEINEN UND BESONDEREN
DISKURSEN

Unter allgemeinen Diskursen sind Diskurse gefasst, zu denen jedes Mitglied
einer Gesellschaft Zugang haben sollte (eine normative Komponente zeich-
net sich hier bereits ab). Besondere Diskurse sind dagegen solche Diskurse,
die eines bestimmten Wissens und/oder bestimmter Qualifikationen bediir-
fen und deren Zugang so durch bestimmte Teilhabevoraussetzungen regle-
mentiert ist (Trescher 20171, S. 182).

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | Ambivalenzen padagogischen Handelns

Diskurse sind von allgemeiner Art, wenn jedes Gesellschaftsmitglied (im
habermasschen Sinne) entsprechend die Moglichkeit zur (vollen) Teilhabe
hat. Dies setzt voraus, dass (moglichst) keine Verknappung der sprechenden
Subjekte innerhalb einer Gesellschaft erfolgt (Foucault 2003c, S. 26). Die
(unscharfen) Grenzen des Gesamtgesellschaftsdiskurses bilden dann aber
dennoch Grenzen des allgemeinen Diskurses’, iiber welchen schlieBlich auch
die sprechenden Subjekte im Diskurs begrenzt werden. Besondere Diskurse
sind dementgegen solche, in welchen auch innerhalb einer Gesellschaft die
sprechenden Subjekte verknappt werden kdnnen.

Link (u.a. 1999, 2005) unterscheidet in dhnlicher Weise zwischen ,Spe-
zialdiskursen®, ,Interdiskursen‘ und ,Elementardiskursen‘. ,,Spezialdiskurse
tendieren gerade aufgrund der Spezialitit ihres Wissens [...] zum Vorherr-
schen der Denotation und der Eindeutigkeit (klare Definitionen, Operationa-
lisierbarkeit usw.), wiahrend Interdiskurse umgekehrt Spezialwissen iiberbrii-
ckende, integrative Funktionen bedienen und vor allem an Subjektapplikati-
onen gekoppelt sind* (Link 1999, S. 155). Dagegen sind Elementardiskurse
eine Verbindung ,historisch-spezifische[n] Wissen[s] (seit geraumer Zeit
vor allem von den naturwissenschaftlich-technischen Diskursen und Prakti-
ken gespeist) mit dem sogenannt anthropologischen Alltagswissen (iiber all-
gemeinste Lebensstrategien, Liebe, Familie, rudimentére as-sociative Soli-
daritidten und Kollisionen usw.)* (Link 2005, S. 91). Waldschmidt et al.
(2006) tibernehmen diese Differenzierung, ziehen jedoch in Anlehnung an
Elias (1978) die Bezeichnung ,Alltagsdiskurse der Benennung ,Elementar-
diskurse* vor (Waldschmidt et al. 2006, S. 203f). Die AutorInnen verstehen
Alltagsdiskurse ,,als die entscheidende gesellschaftliche Institution zur struk-
turellen Verkopplung von Subjekt, Wissen und Macht* (Waldschmidt et al.
20006, S. 204).

Die Unterscheidung zwischen verschiedenen Diskursen nach Link (1999,
2005) respektive in Erweiterung Waldschmidt et al. (2006) erscheinen nach-
vollziehbar, aber fiir den hiesigen Gegenstand nur bedingt gebrduchlich. Die
Frage, welche letztlich immer eine normative bleibt, wer an welchen Diskur-
sen teilhaben konnen sollte, bleibt in beiden Fallen ungeklért. Dies liegt (mit-
unter) daran, dass (a) Alltagsdiskurse nicht trennscharf von anderen Diskur-

7 Siehe hierzu ausfiihrlich Habermas (2016b, 2005, 1998, 1996) sowie Rawls
(2002).

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik | 41

sen unterschieden werden kénnen und (b) nicht fiir jede sozio-kulturell-his-
torisch einzigartige Situation gesagt werden kann, dass Teilhabe daran (und
nur daran) fiir alle Menschen ermdglicht werden muss (das normative Ele-
ment fehlt hier). Es wird sich hier aus den genannten Griinden fiir die etwas
,einfachere‘ Unterscheidung zwischen allgemeinen und besonderen Diskur-
sen entschieden, zumal sie fiir die hiesige Figur ,Behinderung als Praxis‘ am
gebrauchlichsten erscheint. Die Entscheidung dariiber, welche Diskurse als
allgemein und welche als besonders gelten (sollten), ist eine, wie ausgefiihrt,
kontingente und sozio-kulturell-historisch normative. Damit ist sie auch im-
mer eine Frage der Moral und diese muss entlang einer Idee der Gerechtig-
keit beantwortet und in der Praxis entschieden werden®. Das heift, es ist
schlussendlich (auch) immer eine politische Entscheidung (Forst 1994, S.
215ff; Forst 2005, S. 24ff), welche Diskurse allgemein und welche besonders
sind. Eine Frage, die sich hierbei ganz grundsitzlich stellt, ist, inwiefern und
durch welche Instanzen der Zugang zu Diskursen respektive Diskursteilhabe
durch innere Mechanismen von Diskursen reguliert werden kann, darf, soll
und oder muss.

3.4 INKLUSION ALS DEKONSTRUKTION UND
KRITISCHE PRAXIS

Inklusion wird hier nicht als eine moralische Idee entworfen, die besagt, dass
alle Menschen an allen Diskursen teilhaben sollen. Vielmehr geht es darum,
Inklusion als gegenldufige Praxis zu Behinderung zu verstehen. Inklusion ist
folglich ein Prozess, der verschiedentlichen Behinderungspraxen entgegen-
tritt. Es geht also darum, Behinderung als Praxis machtvoll zu wenden.
Inklusion ist die Dekonstruktion von Diskursteilhabebarrieren. In dieser
dekonstruktionslogischen Herangehensweise wird der Bezug zu Butler (u.a.

8  Zum Thema Gerechtigkeit siche auch Rawls (2017), der unter den ,,Anwendungs-
verhiltnisse[n] der Gerechtigkeit (Rawls 2017, S. 148) diejenigen Bedingungen
formuliert, die liber die Verteilung von Giitern entscheiden. Dazu brauche es
,»QGrundsitze, um zwischen den verschiedenen Gesellschaftsordnungen zu ent-
scheiden, die diese Verteilung der Giiter bestimmen, und um eine Ubereinkunft
iiber die richtigen Anteile zustande zu bringen* (Rawls 2017, S. 149). In ebenje-

nem Verhéltnis wird Gerechtigkeit konstituiert.

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Ambivalenzen padagogischen Handelns

1991) gesucht, die das Verstindnis von Dekonstruktion, wie Derrida (u.a.
2016) es entwarf, als Begriff und Praxis weiterentwickelt hat (Reckwitz
2008a, S. 89ff). Dekonstruktion meint dabei in Anlehnung an Derrida zu-
néchst ein Kofferwort aus den Begriffen ,Destruktion‘ und ,Konstruktion*
(Ehrenspeck 2001, S. 25) und ist insofern eine Praxis des Infragestellens, die
,Ambivalenzen und Widerspriiche aufdeckt” (Zima 2016, S. 1; siche auch
Saar 2007, S. 167). Dekonstruktion fordert folglich ,,eine Bejahung der Dif-
ferenz und des Differierens” (Zirfas 2001, S. 50) und zielt darauf ab, ,,das
Denken von innen her fiir das zu 6ffnen, was dieses seit jeher ausgeschlossen
hat, um dem anderen gerecht werden zu kénnen (Zirfas 2001, S. 50). De-
konstruktion ist dabei kein (methodisches) Regelwerk, Dekonstruktion ,,ist
vielmehr ein bewegliches, sich jeweiligen Kontexten anpassendes Lesen
(Handeln), das auf diese Art eine Alternative zum totalisierenden Zugriff all-
gemeingiiltiger Methoden entwickeln will“ (Engelmann 1990, S. 27). Dieses
Jkritische Lesen‘ bedeutet letztlich, ,,das Vorherrschende [...] in seiner ge-
sellschaftlichen Funktion zur Aufrechterhaltung der herrschenden Norm(ali-
tdt) sowie in seinen Konstitutions- und Konstruktionsprozessen zu untersu-
chen, dabei Ausgeschlossenes zu erkennen und Hierarchisierungen aufzu-
weichen” (Hartmann 2001, S. 80f). Inklusion als Praxis der Dekonstruktion
von Diskursteilhabebarrieren geht also immer mit einem kritischen Infrage-
stellen jener Strukturen und Praxen einher, die Behinderung als Praxis repro-
duzieren. Denn Kritik ist ,,die Kunst der reflektierten Unfiigsamkeit®
(Foucault 1992, S. 15) und hat somit ,,die Funktion der Entunterwerfung*
(Foucault 1992, S. 15). Inklusion ist also kritisch, ,,da sie nicht nur die Hand-
lungspraxis, sondern auch (Herrschafts-)Systeme sowie deren Funktionen in
Frage stellt™ (Trescher 2017a, S. 51). Inklusion als Prozess ist krisenhaft fir
alle beteiligten Subjekte und Diskurse, bedeutet sie doch immer den Auf-
bruch bestehender Ordnungen und somit letztlich Diskursverschiebung.

Iitps://dol.org/10.14361/9783839445306-004 - am 14.02.2026, 12:18:41, hitps:/wwwInllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEmEmE


https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

