
 

 

 

3 Behinderung als Praxis, 

Inklusion als Kritik 

 

 

Gegenstand dieses Kapitels ist eine Annäherung an das der Studie zugrunde-

liegende Verständnis von ‚geistiger Behinderung‘, das, im Anschluss an den 

oben dargelegten foucaultschen Diskursbegriff, der Idee von Behinderung 

als Praxis folgt, die sich je diskursiv vollzieht. Nach einer überblicksartigen 

Auseinandersetzung mit dem Praxisbegriff (Kap. 3.1) wird, dieses Verständ-

nis von ‚Behinderung als Praxis‘ theoretisch hergeleitet und expliziert (Kap. 

3.2). Zudem wird sich mit der Unterscheidung von allgemeinen und beson-

deren Diskursen beschäftigt (Kap. 3.3). Aus einer Reformulierung von 

‚(geistiger) Behinderung‘, wie sie hier vorgenommen wird, folgt ein be-

stimmtes Verständnis von Inklusion, welches abschließend skizziert wird 

(Kap. 3.4). 

 

 

3.1 VON PRAKTIKEN UND PRAXEN 

 

Die Idee, Behinderung als Praxis des Hervorbringens von Behinderung zu 

verstehen, zieht die Notwendigkeit nach sich, sich eingehender mit dem Pra-

xisbegriff auseinanderzusetzen und zu entfalten, wie dieser begrifflich ge-

fasst wird und welche theoretischen Implikationen diesem inhärent sind. 

Dies erfolgt hier in Rückbezug auf praxeologische beziehungsweise praxis-

theoretische Ansätze, innerhalb derer der Praxis- und/oder Praktikenbegriff 

je unterschiedlich ausformuliert wird (siehe dazu u.a. die Beiträge in Schäfer 

2016b; Schatzki et al. 2001). Einhergehend mit einem sogenannten „practice 

turn“ (Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 115; Schäfer 2016a, S. 9; 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

Schatzki 2001, S. 10f) wird eine praxeologisch oder praxistheoretisch ge-

nannte Perspektive auf die soziale Welt eröffnet, die „eine spezifische Ver-

sion einer kulturtheoretischen, ‚sozialkonstruktivistischen‘ Perspektive“ 

(Reckwitz 2003, S. 286f) darstellt, anhand derer „empirisch sichtbar gemacht 

werden [soll], wie soziale Ordnungen im praktischen Zusammenspiel von 

Körpern, Dingen und Artefakten erzeugt, aufrechterhalten und verändert 

werden“ (Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 116; siehe auch Reckwitz 

2003, S. 282f). Hierbei wird von einem Verständnis von sozialer Welt aus-

gegangen, die sich „aus sehr konkret benennbaren, einzelnen, dabei mitei-

nander verflochtenen Praktiken […] zusammensetzt“ (Reckwitz 2003, S. 

289; siehe auch Foucault 2003c; 2013). Daraus folgt der Anspruch diese 

Praktiken zu rekonstruieren, weshalb Praxistheorie auch als von einem 

„quasi-ethnologischen Blick auf die Mikrologik des Sozialen“ (Reckwitz 

2003, S. 298) geleitet verstanden werden kann. 

Eine Annäherung an den praxeologischen oder praxistheoretischen Dis-

kurs zeigt, dass die Begriffe Praxis, Praxen und Praktiken teils voneinander 

unterschieden und infolgedessen auch mit je eigener Bedeutung versehen 

(u.a. Alkemeyer und Buschmann 2016; Shove et al. 2012; Rouse 2001), teils 

jedoch auch synonym verwendet werden (u.a. Reckwitz 2003, 2012). Im 

englischen Diskurs dagegen stellt sich die Frage nicht, welcher Begriff in 

welchem Sinne Anwendung findet, da ‚practice‘ (zumindest der Wortbedeu-

tung nach) sowohl Praxis als auch Praktik gleichermaßen bedeutet, woraus 

die grundsätzliche Notwendigkeit folgt, das eigene Verständnis von ‚prac-

tice‘ offenzulegen (siehe dazu unter anderem die Beiträge in Schatzki et al. 

2001). Alkemeyer und Buschmann entfalten den Gedanken, es könne durch-

aus sinnvoll sein (zumindest idealtypisch) „zwischen Praktiken als kulturell 

geformten Mustern identifizierbarer Einheiten einerseits und Praxis im Sinne 

von Verrichtungen andererseits“ (Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 119), 

was Shove et al. (Shove et al. 2012, S. 7f) als ‚practice-as-entity‘ einerseits 

und ‚practice-as-performance‘ andererseits fassen, zu unterscheiden, um 

„auf die unterschiedlichen theoretisch-methodologischen Perspektivierun-

gen und die daraus resultierenden Konsequenzen für die Konzeptualisierung 

der sozialen Ordnung und ihrer Subjekte […] aufmerksam zu machen“ 

(Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 119). Dabei sei die Konstitution von 

Praktiken/Praxis von der eingenommen Perspektive abhängig, denn „[j]e 

nachdem, welche Beobachterposition bezogen wird, erscheint Praxis entwe-

der primär in ihrer Einheit, Regelhaftigkeit und Strukturiertheit (practice-as-

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik | 35 

 

 

entity) oder aber in erster Linie als eine Vollzugsgegenwart voller Unsicher-

heit und Überraschungen (practice-as-performance)“ (Alkemeyer und 

Buschmann 2016, S. 124; siehe auch Shove et al. 2012, S. 99ff)1. Reckwitz 

(u.a. 2003, 2012) dagegen unterscheidet nicht begrifflich zwischen kulturell 

geformten Mustern von Praktiken und Vollzugspraktiken, bezieht sich je-

doch zumeist auf ‚practice-as-performance‘, also auf die Vollzugskraft, die 

der Hervorbringung von Subjekten und Objekten durch (in seinem Be-

griffskanon) Praktiken inhärent ist (Reckwitz 2012, S. 14ff). 

Auch im hiesigen Zusammenhang wird, in Rückbezug auf die Annahme 

der sozialen Welt als diskursiv geordnet beziehungsweise diskursiv sich voll-

ziehend sowie einer diskursiven Hervorbringung des Subjekts, ein Verständ-

nis von Praxis als Vollzugspraxis zugrunde gelegt, also in diesem Sinne als 

‚practice-as-performance‘. Es soll perspektivisch zwischen je situativen Pra-

xen und generalisierten Praktiken unterschieden werden. 

 

Je situative Praxen und generalisierte Praktiken 

Je situative Praxen sind all jene, die sich je konkret in der jeweiligen Situa-

tion in einzelnen Diskursen vollziehen und so zum Beispiel zu einer Hervor-

bringung bestimmter Subjekte in bestimmter Weise (etwa als ‚behindert‘) 

beitragen. Im Kontext der Hervorbringung von Behinderung als Praxis kann 

dies am Beispiel der Vergabe von Medikamenten verdeutlicht werden, deren 

je situative Praxis, also unter anderem die einzelne Medikamentenverabrei-

chung, zu einer (auch emotionalen) Hervorbringung des Subjekts in be-

stimmter Weise als abhängig und/oder defizitär beziehungsweise auch ‚be-

hindert‘ beiträgt. Unter generalisierten Praktiken werden all jene Praxen ge-

fasst, die in einem gegebenen Kontext routinisiert wurden. Auch dies kann 

am Beispiel der Vergabe von Medikamenten verdeutlicht werden, welche 

durch die sukzessive Routinisierung ebenjener je situativer Praxen zu Prak-

tiken der Medikalisierung werden, die sich am Subjekt vollziehen und dieses 

infolgedessen auch als ‚krank‘ oder ‚behindert‘ hervorbringen. Generali-

sierte Praktiken sind, um beim hiesigen Beispiel zu bleiben, im Gegensatz zu 

je situativen Praxen in einem allgemeineren Sinne die Vergabe von Medika-

menten, die die GeberInnen und EmpfängerInnen ebendieser Medikamente 

in bestimmter Weise adressieren und letztlich subjektivieren. Sie beschrei-

ben also die Praktik der Medikamentengabe an sich. Die je situative Praxis 

                                                             

1  Rouse (2001) differenziert zwischen „practices conceived as regularities“ (Rouse 

2001, S. 198) und einer „normative conception of practice“ (Rouse 2001, S. 198). 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

als analytischer Gegenstand bedeutet die Wertschätzung der Einzigartigkeit 

der Lebenspraxis. ‚Je situative Praxis‘ beschreibt als Terminus also den Voll-

zug einer Einzelsituation, in welcher sich Subjekte und Diskurse gegenseitig 

hervorbringen. Die Unterscheidung je situativer Praxen und generalisierter 

Praktiken wird letztlich entlang der analytischen Differenz zwischen dem 

Besonderen und dem Allgemeinen getroffen. In der hiesigen Studie stehen 

somit je situative Praxen im Vordergrund der Analysen. 

 

 

3.2 BEHINDERUNG ALS DISKURSIVE PRAXIS 

 

Dem Verständnis von Behinderung als Praxis geht eine langjährige Diskus-

sion um den Behinderungsbegriff und seine scheinbare Notwendigkeit (De-

derich 2001, S. 122) voraus. Der Begriff ‚Behinderung‘ wird immer wieder 

infrage gestellt, da er die Dichotomie Behindert/Nicht-behindert reproduziert 

und dies zum Problem wird, gerade dann, wenn das latente Ziel ist, zu ver-

suchen, ‚Behinderung‘ theoretisch auflösbar zu machen. In Theorie und Pra-

xis existieren eine Vielzahl von explizierten und nicht (oder weniger) expli-

zierten Vorstellungen davon, was Behinderung ist (zum Beispiel primär me-

dizinische, heilpädagogische oder auch sozialkonstruktivistische Verste-

henszugänge). Das Problem vieler vorhandener Behinderungsbegriffe ist da-

bei, dass der Status ‚behindert‘ scheinbar zwangsläufig am Subjekt manifest 

wird und so konsequent zwischen Menschen mit Behinderung und Menschen 

ohne Behinderung kategorial unterschieden wird. Aus dieser Statuszuwei-

sung selbst erwachsen (sowohl je situative als auch generalisierte) Praxen, 

die sich in eigener Referenz an den als ‚behindert‘ gekennzeichneten Perso-

nen vollziehen (siehe u.a. Trescher 2017e). In besonders deutlicher Art und 

Weise vollzieht sich dies beispielsweise in Diagnostik-Manualen, wobei zu-

allererst der ICD-10 (International Statistical Classification of Diseases and 

Related Health Problems) zu nennen ist. Auch im sogenannten ‚bio-psycho-

sozialen Modell‘ der ICF (International Classification of Functioning, Disa-

bility and Health) wird zwar auf Umweltfaktoren Rücksicht genommen und 

auch die Problematik der fehlenden persönlichen Handlungsökonomie aus 

‚sozialen Gründen‘ miteinbezogen (Deutsches Institut für Medizinische Do-

kumentation und Information 2017)2, dennoch kann respektive muss auch 

                                                             

2  Das Deutsche Institut für Medizinische Dokumentation und Information begrün-

det die Verwobenheit von ICF und bio-psycho-sozialen Modells wie folgt: „Die 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik | 37 

 

 

hier immer noch von einer Reproduktion des ‚medizinischen Blicks‘ 

(Foucault 2011) gesprochen werden. Dies ist primär darin begründet, dass 

auch die ICF, als das Instrument der Weltgesundheitsorganisation (WHO), 

dazu da ist, Behinderung und Krankheit von Menschen technisch zu erfassen 

und eben genau dies tut. Somit wird auch in der ICF letzten Endes immer 

zwischen ‚behinderten‘ und ‚nicht behinderten‘ Menschen unterschieden, 

womit diese die Dichotomie fortschreibt und somit diskursiv reproduziert 

(siehe auch Trescher 2015b, S. 18). Darüber hinaus hat auch das in den Disa-

bility Studies verbreitete sogenannte soziale Modell beziehungsweise sozi-

alwissenschaftliche Modell von Behinderung, dessen bekanntester Vertreter 

Michael Oliver (1990) ist und das Behinderung als „Produkt sozialer Orga-

nisation“ (Waldschmidt 2006, S. 86) und somit als „social creation“ (Shake-

speare 2010, S. 268) versteht, einen „essentialistischen Kern“ (Waldschmidt 

2006, S. 89), welcher dazu führt, dass Behinderung – immer noch – als je 

individuelles Problem adressiert wird, „das in irgendeiner Weise der ‚Lö-

sung‘ bedarf“ (Waldschmidt 2006, S. 89; siehe auch Trescher 2017b)3). Dies 

kann auch das sogenannte kulturelle Modell von Behinderung, das „die Re-

lativität und Historizität von Kategorisierungs- und Stigmatisierungsprozes-

sen“ (Waldschmidt 2006, S. 91) mit dem Ziel ihrer Infragestellung in den 

Vordergrund stellt (Waldschmidt 2006, S. 92), nicht überwinden, obwohl es 

ebendies für sich beansprucht (Waldschmidt 2006, S. 91ff; siehe auch Wald-

schmidt 2017, S. 24ff). Dies liegt wiederum darin begründet, dass es kein 

Verständnis davon bereitstellen kann, wie Behinderung vom Subjekt entkop-

pelt formuliert werden kann.  

                                                             

ICF ist dank des zugrundeliegenden bio-psycho-sozialen Modells nicht primär 

defizitorientiert, also weniger eine Klassifikation der ‚Folgen von Krankheit‘. 

Vielmehr klassifiziert sie ‚Komponenten von Gesundheit‘: Körperfunktionen, 

Körperstrukturen, Aktivitäten und Partizipation (Teilhabe) sowie Umweltfakto-

ren“ (Deutsches Institut für Medizinische Dokumentation und Information 2017). 

3  Vereinzelt problematisieren dies auch VertreterInnen des sozialen Modells selbst, 

wie beispielsweise Shakespeare (2010), wenn er ausführt: „The social model’s 

benefits as a slogan and political ideology are its drawbacks as an academic ac-

count of disability (Shakespeare 2010, S. 269). Er geht sogar so weit festzustellen, 

dass „the social model has now become a barrier to further progress“ (Shake-

speare 2010, S. 272), weshalb er seine Weiterentwicklung fordert (Shakespeare 

2010, S. 272f; siehe auch Goodley 2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

Das der hiesigen Studie zugrundeliegende Behinderungsverständnis ver-

steht Behinderung nicht als etwas, was einem Subjekt innewohnt, sondern 

als eine sich vollziehende Praxis (Trescher 2017e). Es kann demnach gesagt 

werden, dass sich Behinderung als (immer machtvoller4) Prozess in Diskur-

sen vollzieht. Behinderung vollzieht sich dann, wenn (durch machtvolle Pra-

xen) ein Subjekt oder eine Gruppe von Subjekten von (im je konkreten Fall 

bezugsrelevanten) Diskursen oder Diskursen inhärenten Wirkmechanismen 

ganz oder teilweise ausgeschlossen wird (Trescher 2017b). Behinderung ist 

folglich theoretisch auflösbar, indem diesen Prozeduren des Ausschlusses 

(Foucault 2003c, S. 11) begegnet und Diskursteilhabe ermöglicht wird. Ein 

solches Verständnis von Behinderung hat auch zur Folge, dass Menschen, 

welche bislang nicht als behindert bezeichnet wurden, (in bestimmten Situa-

tionen) als behindert hervorgebracht werden können5. Mit der Idee, Behin-

derung als Praxis zu begreifen, wird Behinderung somit von einem (medizi-

nisch-biologischen) Behindert-sein entkoppelt und als je situatives Behin-

dert-werden verstanden, welches grundsätzlich auf jeden zutreffen kann6. 

Behinderung respektive die Praxis des Behindert-werdens meint dabei eine 

äußere Perspektive, im Sinne der Manifestation von Diskursteilhabebarrie-

ren. Das meint hier sowohl die Zulassung oder Nicht-Zulassung zu Diskur-

sen als auch die den Diskursen inhärenten Wirkmechanismen beziehungs-

weise die Ordnung innerhalb von Diskursen (siehe Kap. 2.1). Diese Ordnung 

                                                             

4  Macht ist in diesem Verständnis „nicht etwas, was man erwirbt, wegnimmt, teilt, 

was man bewahrt oder verliert“ (Foucault 2003b, S. 94) und ist somit nichts, was 

einzelnen Personen oder Institutionen innewohnt. Macht ist vielmehr produktiv 

und vollzieht sich in der Praxis als Netz von diskursiven Beziehungen – „weil sie 

von überall kommt, ist die Macht überall“ (Foucault 2003b, S. 94). 

5  Erneut kann hier das Beispiel des Wahlrechts herangezogen werden, denn soge-

nannte AusländerInnen werden in Deutschland pauschal vom Wahlrecht ausge-

schlossen (§ 12 des Bundeswahlgesetzes [BWahlG]). Diese werden durch diese 

Statuszuweisung an der politischen Partizipation ‚behindert‘.  

6  Folglich geht es in dieser theoretischen Idee nicht darum, einzelne Personengrup-

pen, zum Beispiel Menschen mit Behinderung, (grundsätzlich) als ‚ausschlussge-

fährdet‘ zu benennen (dies mag in der Lebenspraxis so sein und wird hier auch 

nicht infrage gestellt), vielmehr geht es darum, grundsätzlich die dieser Benen-

nung inhärente Konstruktion von Behinderung infrage zu stellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik | 39 

 

 

des Diskurses, die wie oben dargelegt über äußere und innere Ausschlie-

ßungssysteme reguliert wird, trägt dazu bei, dass einzelnen Subjekten Teil-

habe an (allgemeinen) Diskursen erschwert oder verwehrt wird, was wiede-

rum den Vollzug von Behinderungspraxen bedeutet und folgende Fragen 

nach sich zieht: Was darf in Diskursen gesagt werden? Wer wird zum Dis-

kurs zugelassen und wer nicht? Wer darf sich oder kann sich im Diskurs äu-

ßern und wird gehört? „Wichtig ist, dass es beim Verständnis von ‚Diskurs-

behinderung‘ nicht nur um die Problematik der (mehr oder minder einge-

schränkten) Zugangsmöglichkeiten zu Diskursen geht, sondern auch um 

Möglichkeiten der Aneignung, durch die Diskurse letztlich gestaltet und 

(mit) hervorgebracht werden“ (Trescher 2018b). Konkret betrifft das unter 

anderem die Frage danach, wer in welchen Diskursen gehört wird und wer 

welche tatsächlichen Gestaltungsmöglichkeiten hat (siehe hierzu ausführlich 

Foucault 2003c, S. 11ff). Darüber hinaus muss dabei jedoch auch immer die 

subjektive Erfahrung des Behindert-werdens, die je individuell erlebt und 

wahrgenommen wird, betrachtet werden, denn Behinderung ist auch das, 

„was sich als Erfahrung von und mit Behinderung niederschlägt, sich in Bi-

ografien und Karrieren verfestigt, was Gegenstand und Bedingung von An-

passungen, Bewältigungsstrategien, Leiden oder Widerstand […] darstellt“ 

(Groenemeyer 2014, S. 154; siehe diesbezüglich auch Shakespeare 2010, S. 

270). Das Verständnis von Behinderung als eingeschränkte beziehungsweise 

als eingeschränkt erlebte Diskursteilhabe bezieht sich auf eine Unterschei-

dung von ‚allgemeinen‘ und ‚besonderen‘ Diskursen, wobei sich ‚Diskurs-

behinderung‘ zunächst auf ‚allgemeine‘ Diskurse bezieht. Dies wird im Fol-

genden weiter ausgeführt. 

 

 

3.3 VON ALLGEMEINEN UND BESONDEREN 

DISKURSEN 

 

Unter allgemeinen Diskursen sind Diskurse gefasst, zu denen jedes Mitglied 

einer Gesellschaft Zugang haben sollte (eine normative Komponente zeich-

net sich hier bereits ab). Besondere Diskurse sind dagegen solche Diskurse, 

die eines bestimmten Wissens und/oder bestimmter Qualifikationen bedür-

fen und deren Zugang so durch bestimmte Teilhabevoraussetzungen regle-

mentiert ist (Trescher 2017f, S. 182).  

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

Diskurse sind von allgemeiner Art, wenn jedes Gesellschaftsmitglied (im 

habermasschen Sinne) entsprechend die Möglichkeit zur (vollen) Teilhabe 

hat. Dies setzt voraus, dass (möglichst) keine Verknappung der sprechenden 

Subjekte innerhalb einer Gesellschaft erfolgt (Foucault 2003c, S. 26). Die 

(unscharfen) Grenzen des Gesamtgesellschaftsdiskurses bilden dann aber 

dennoch Grenzen des allgemeinen Diskurses7, über welchen schließlich auch 

die sprechenden Subjekte im Diskurs begrenzt werden. Besondere Diskurse 

sind dementgegen solche, in welchen auch innerhalb einer Gesellschaft die 

sprechenden Subjekte verknappt werden können. 

Link (u.a. 1999, 2005) unterscheidet in ähnlicher Weise zwischen ‚Spe-

zialdiskursen‘, ‚Interdiskursen‘ und ‚Elementardiskursen‘. „Spezialdiskurse 

tendieren gerade aufgrund der Spezialität ihres Wissens […] zum Vorherr-

schen der Denotation und der Eindeutigkeit (klare Definitionen, Operationa-

lisierbarkeit usw.), während Interdiskurse umgekehrt Spezialwissen überbrü-

ckende, integrative Funktionen bedienen und vor allem an Subjektapplikati-

onen gekoppelt sind“ (Link 1999, S. 155). Dagegen sind Elementardiskurse 

eine Verbindung „historisch-spezifische[n] Wissen[s] (seit geraumer Zeit 

vor allem von den naturwissenschaftlich-technischen Diskursen und Prakti-

ken gespeist) mit dem sogenannt anthropologischen Alltagswissen (über all-

gemeinste Lebensstrategien, Liebe, Familie, rudimentäre as-sociative Soli-

daritäten und Kollisionen usw.)“ (Link 2005, S. 91). Waldschmidt et al. 

(2006) übernehmen diese Differenzierung, ziehen jedoch in Anlehnung an 

Elias (1978) die Bezeichnung ‚Alltagsdiskurse‘ der Benennung ‚Elementar-

diskurse‘ vor (Waldschmidt et al. 2006, S. 203f). Die AutorInnen verstehen 

Alltagsdiskurse „als die entscheidende gesellschaftliche Institution zur struk-

turellen Verkopplung von Subjekt, Wissen und Macht“ (Waldschmidt et al. 

2006, S. 204). 

Die Unterscheidung zwischen verschiedenen Diskursen nach Link (1999, 

2005) respektive in Erweiterung Waldschmidt et al. (2006) erscheinen nach-

vollziehbar, aber für den hiesigen Gegenstand nur bedingt gebräuchlich. Die 

Frage, welche letztlich immer eine normative bleibt, wer an welchen Diskur-

sen teilhaben können sollte, bleibt in beiden Fällen ungeklärt. Dies liegt (mit-

unter) daran, dass (a) Alltagsdiskurse nicht trennscharf von anderen Diskur-

                                                             

7  Siehe hierzu ausführlich Habermas (2016b, 2005, 1998, 1996) sowie Rawls 

(2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Behinderung als Praxis, Inklusion als Kritik | 41 

 

 

sen unterschieden werden können und (b) nicht für jede sozio-kulturell-his-

torisch einzigartige Situation gesagt werden kann, dass Teilhabe daran (und 

nur daran) für alle Menschen ermöglicht werden muss (das normative Ele-

ment fehlt hier). Es wird sich hier aus den genannten Gründen für die etwas 

‚einfachere‘ Unterscheidung zwischen allgemeinen und besonderen Diskur-

sen entschieden, zumal sie für die hiesige Figur ‚Behinderung als Praxis‘ am 

gebräuchlichsten erscheint. Die Entscheidung darüber, welche Diskurse als 

allgemein und welche als besonders gelten (sollten), ist eine, wie ausgeführt, 

kontingente und sozio-kulturell-historisch normative. Damit ist sie auch im-

mer eine Frage der Moral und diese muss entlang einer Idee der Gerechtig-

keit beantwortet und in der Praxis entschieden werden8. Das heißt, es ist 

schlussendlich (auch) immer eine politische Entscheidung (Forst 1994, S. 

215ff; Forst 2005, S. 24ff), welche Diskurse allgemein und welche besonders 

sind. Eine Frage, die sich hierbei ganz grundsätzlich stellt, ist, inwiefern und 

durch welche Instanzen der Zugang zu Diskursen respektive Diskursteilhabe 

durch innere Mechanismen von Diskursen reguliert werden kann, darf, soll 

und oder muss. 

 

 

3.4 INKLUSION ALS DEKONSTRUKTION UND 

KRITISCHE PRAXIS 

 

Inklusion wird hier nicht als eine moralische Idee entworfen, die besagt, dass 

alle Menschen an allen Diskursen teilhaben sollen. Vielmehr geht es darum, 

Inklusion als gegenläufige Praxis zu Behinderung zu verstehen. Inklusion ist 

folglich ein Prozess, der verschiedentlichen Behinderungspraxen entgegen-

tritt. Es geht also darum, Behinderung als Praxis machtvoll zu wenden.  

Inklusion ist die Dekonstruktion von Diskursteilhabebarrieren. In dieser 

dekonstruktionslogischen Herangehensweise wird der Bezug zu Butler (u.a. 

                                                             

8  Zum Thema Gerechtigkeit siehe auch Rawls (2017), der unter den „Anwendungs-

verhältnisse[n] der Gerechtigkeit“ (Rawls 2017, S. 148) diejenigen Bedingungen 

formuliert, die über die Verteilung von Gütern entscheiden. Dazu brauche es 

„Grundsätze, um zwischen den verschiedenen Gesellschaftsordnungen zu ent-

scheiden, die diese Verteilung der Güter bestimmen, und um eine Übereinkunft 

über die richtigen Anteile zustande zu bringen“ (Rawls 2017, S. 149). In ebenje-

nem Verhältnis wird Gerechtigkeit konstituiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | Ambivalenzen pädagogischen Handelns 

 

1991) gesucht, die das Verständnis von Dekonstruktion, wie Derrida (u.a. 

2016) es entwarf, als Begriff und Praxis weiterentwickelt hat (Reckwitz 

2008a, S. 89ff). Dekonstruktion meint dabei in Anlehnung an Derrida zu-

nächst ein Kofferwort aus den Begriffen ‚Destruktion‘ und ‚Konstruktion‘ 

(Ehrenspeck 2001, S. 25) und ist insofern eine Praxis des Infragestellens, die 

„Ambivalenzen und Widersprüche aufdeckt“ (Zima 2016, S. 1; siehe auch 

Saar 2007, S. 167). Dekonstruktion fordert folglich „eine Bejahung der Dif-

ferenz und des Differierens“ (Zirfas 2001, S. 50) und zielt darauf ab, „das 

Denken von innen her für das zu öffnen, was dieses seit jeher ausgeschlossen 

hat, um dem anderen gerecht werden zu können“ (Zirfas 2001, S. 50). De-

konstruktion ist dabei kein (methodisches) Regelwerk, Dekonstruktion „ist 

vielmehr ein bewegliches, sich jeweiligen Kontexten anpassendes Lesen 

(Handeln), das auf diese Art eine Alternative zum totalisierenden Zugriff all-

gemeingültiger Methoden entwickeln will“ (Engelmann 1990, S. 27). Dieses 

‚kritische Lesen‘ bedeutet letztlich, „das Vorherrschende […] in seiner ge-

sellschaftlichen Funktion zur Aufrechterhaltung der herrschenden Norm(ali-

tät) sowie in seinen Konstitutions- und Konstruktionsprozessen zu untersu-

chen, dabei Ausgeschlossenes zu erkennen und Hierarchisierungen aufzu-

weichen“ (Hartmann 2001, S. 80f). Inklusion als Praxis der Dekonstruktion 

von Diskursteilhabebarrieren geht also immer mit einem kritischen Infrage-

stellen jener Strukturen und Praxen einher, die Behinderung als Praxis repro-

duzieren. Denn Kritik ist „die Kunst der reflektierten Unfügsamkeit“ 

(Foucault 1992, S. 15) und hat somit „die Funktion der Entunterwerfung“ 

(Foucault 1992, S. 15). Inklusion ist also kritisch, „da sie nicht nur die Hand-

lungspraxis, sondern auch (Herrschafts-)Systeme sowie deren Funktionen in 

Frage stellt“ (Trescher 2017a, S. 51). Inklusion als Prozess ist krisenhaft für 

alle beteiligten Subjekte und Diskurse, bedeutet sie doch immer den Auf-

bruch bestehender Ordnungen und somit letztlich Diskursverschiebung. 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004 - am 14.02.2026, 12:18:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445396-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

