2 Performative Theologizitat
Perspektiven einer Theologie des jidisch-christlichen Dialogs

»Fiir die katholische Kirche besitzt der Dialog mit ihren jiidischen Glaubensgeschwis-
tern unbedingte theologische Dignitit. Denn ohne diesen Dialog kann sie ihre Sendung
nicht erfiillen,«* so die deutsche Bischofskonferenz im Jahr 2019 in einem offiziellen Ant-
wortschreiben auf die jidisch-orthodoxe Erklirung BJR (Kapitel 6.2.3). Die Frage nach
der Theologizitit des jidisch-christlichen Dialogs verlangt also genau dariiber Auskunft,
nimlich ob dieser Dialog tatsichlich theologische Dignitit hat. Oder vereinfacht gesagt:
Ob der jidisch-christliche Dialog vor Gott Bedeutung hat.” Theologizitit fragt mit Hoff
danach, »ob sich Gott in diesem Vorgang [auf unsere Frage iibertragen: im Dialog — AS]
vermittelt«*. Wird dem Dialog Theologizitit zugesprochen, ist das eine Codierung dafiir,
dass sich der jidisch-christliche Dialog — tibertragen von FofRel — »auf Gottes wirksam
wirkliches Handeln in der Geschichte griindet«*.

1 Deutsche Bischofskonferenz: »Cott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes.« Eine Antwort auf
die Erklarungen aus dem Orthodoxen Judentum zum Verhaltnis von Judentum und katholischer
Kirche. 29. Januar 2019. In: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes« (Papst Franziskus).
Texte zu den katholisch-jiidischen Beziehungen seit Nostra aetate (Arbeitshilfen Nr.307). Hg. v. Se-
kretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: 0. V. 2019, 193202, 195.

2 Fir die Ausfithrungen in diesem zweiten Kapitel berufe ich mich vor allem auf fiinf Monografien
Cregor Maria Hoffs (Offenbarungen Gottes? 2007, Ekklesiologie 2011, Gegen den Uhrzeigersinn 2018,
Glaubensriume 2021, Performative Theologie 2022, s. Literaturverzeichnis) sowie auf mehrere Artikel,
insbesondere Die Theologizitit des Dialogs 2019 sowie ein Festvortrag Die Zumutungen des Dialogs
2019.

3 Hoff, Gregor Maria: Die Theologizitat der Theologie. Wissenschaftstheoretische und erkenntnis-
theologische Perspektiven. In: ders./Franz Gmainer-Pranzl: Das Theologische der Theologie. Wis-
senschaftstheoretische Reflexionen — methodische Bestimmungen — disziplinire Konkretionen
(Salzburger Interdisziplindre Studien 62). Innsbruck/Wien: Tyrolia-Verlag 2019, 103—124, 104f.

4 FoRRel, Thomas Peter: Das Vergessen als Thema der Theologie! oder Gottes vergessene Wirklich-
keit? In: ders./Cregor Maria Hoff (Hg.): Die vergessenen Fragen. Theologische Erinnerungsmus-
ter. Miinster: Aschendorff 2007, 95-117, 96. Mit Hoff: »FoRel weist auf das [..] Problem hin, dass
eine Theologie, die bei der Denkbarkeit Gottes erkenntnistheoretisch ansetzte, bereits die eige-
ne Theologizitat preiszugeben droht, weil sie die Wirklichkeit Gottes hypothetisch fasst, ohne die
performative Dynamik des Gottesgedankens konsequent zu fassen. Anders gesagt: Sie bringt sich

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Tatsichlich wird weder von jiidischer noch von christlicher Seite offiziell die Theo-
logizitit des Dialogs anerkannt (vgl. dazu die Analyse offizieller Dokumente des Dia-
logs in Kapitel 6). Deshalb zunichst: Worauf griindet sich die hier aufgestellte, von ei-
nem katholischen Standpunkt aus gedufRerte Hypothese, dem jiidisch-christlichen Dia-
log miisse Theologizitit zugesprochen werden, er habe theologische Dignitit? Im We-
sentlichen speist sich der Zuspruch von Theologizitit aus zwei lehramtlich verbiirgten
Narrativen, die die katholische, d.h. lehramtliche Traditionsentwicklung (im Sinne einer
Fortschreibung der Transformationen und Paradigmenwechsel) der vergangenen sech-
zig Jahre nach NA abbilden®

a) Das topologisch-ekklesiologische Narrativ der Wurzel: »Die Kirche, die mit dem Juden-
tum einen wichtigen Teil der Heiligen Schrift gemeinsam hat, betrachtet das Volk
des Bundes und seinen Glauben als eine heilige Wurzel der eigenen christlichen 1dentitit
(vgl. R6m 11,16-18).« (EG 247)

b) Das performativ-offenbarungstheologische Narrativ des ungekiindigten Bundes: »Gott wirkt
weiterhin im Volk des Alten Bundes [...].« (EG 248)

Das Judentum hat fiir die Kirche post christum also eine theologische Bedeutung. Und:
Die Kirche muss sich auf Differenzerfahrungen und auf Momente des Unverfiigbaren
sowohl in ihrer eigenen Wesensbestimmung (ekklesiologisch, Kapitel 2.1) als auch in
ihrer Gottesbestimmung (offenbarungstheologisch, Kapitel 2.2) einlassen. Der jidisch-
christliche Dialog ist Ausdruck und Realisierung dieser Verhiltnisbestimmung ad intra
und ad extra.® Uber die Narrative der Wurzel und des ungekiindigten Bundes kénnen
dielehramtlichen Umstellungen auf dem Feld derjudisch-christlichen Beziehungen, wie
sie dem in NA angestofienen Paradigmenwechsel folgten, exemplarisch nachgezeichnet

um einentheologischen Gottesbegriff«.« Hoff: Theologizitat der Theologie, FN 5 mit Verweis auf
Foflel: Das Vergessen als Thema der Theologie, 112—114. Was Fofsel und Hoff mit Blick auf die Theo-
logie feststellen, lasst sich auf den jidisch-christlichen Dialog und die hier zu erarbeitende Er-
kenntnistheorie (bertragen: Sie hat stets die Performativitiat des Gottesgedankens innerhalb des
Dialoggeschehens mitzubedenken.

5 Selbstverstandlich ist es zundchst das konkrete historische Ereignis der Schoah und das Bewusst-
werden der Jahrtausende alten Schuldgeschichte der Kirche, die sie dazu anregen, ihr Verhaltnis
zum Judentum zu iiberdenken und neu zu bestimmen. Diese Neubestimmung aber wird in erster
Linie nicht ethisch begriindet, sondern theologisch. Die drei in der Folge genannten »Bausteine«
sind nicht als abschliefendes oder gar umfassendes Modell angelegt, sondern laden zur Erwei-
terung um andere Bausteine ein, die die Bestimmung des jidisch-christlichen Dialogs in seiner
Theologizitat plausibilieren. Schopfungstheologisch wire beispielsweise der noachidische Bund
und seine Universalisierungstendenz als Basis des jiidisch-christlichen Dialogs (vgl. dazu 6.2.2) zu
nennen oder die eschatologische Offenheit des Dialoggeschehens, die bereits im Jetzt im Dialog
als echter Performance realisiert wird (vgl. dazu die Kapitel 6.1.2.3 und 7.2.1.3).

6 Vgl. Zenger, Erich: The Covenant That Was Never Revoked. The Foundations of a Christian Theol-
ogy of Judaism. In: Philip A. Cunningham/Joseph Sievers/Norbert]. Hoffman: The Catholic Church
and the Jewish People. Recent Reflections from Rome. New York: Fordham University Press 2007,
92112, 93.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

werden. Aus einer katholischen Perspektive konnte man von einer sich formierenden
Tradition(sbildung) des jiidisch-katholischen Dialogs sprechen.”

Diese traditionsgeschichtlichen und theologischen Entwicklungen entfalten wie-
derum eine eigendynamische Performativitit: Sie wirken positiv auf die Partnerschaft
zwischen Jid*innen und Christ*innen, die sich gerade angesichts von Irritationen als
belastbar und gefestigt erwiesen hat (Kapitel 1.4.2).% Und sie beférdern neue Erkennt-
nisse, bzw. férdern eine Komplexititssteigerung des Wissensstandes und verindern
Plausibilititskonstellationen in der Reflexion auf diese Beziehung. So weist Gregor Maria
Hoff daraufhin, dass sich das gegenwartige Dialoggeschehen (die Performance des jiidisch-
christlichen Dialogs) »faktisch nicht mehr jenseits von theologisch aufgeladenen Fragestel-
lungen«vollzieht: Letztlich geht es aber nicht nur um Theologie im Dialog, »sondern um
seine Theologizitit selbst. Im Dialog wird gemeinsam unterschieden nicht nur von Gott
gesprochen, sondern eine Gottesbestimmung durchgefiihrt: theologisch reflexiv, aber
auch in einem gelebten Gottesbezug auf den Gott Israels.«’

Das bedeutet, dem judisch-christlichen Dialog Theologizitit zuzusprechen, ist
schlicht die diskursive Ausweisung und theologische Anerkennung dessen, was sich
bereits konkret vollzieht: Die Performance des Dialogs erweist seine Theologizitit (performa-

7 Fir die These einer»Tradition des Dialogs«sprechen einige Beispiele, die die normierende und re-
gulierende Dynamik dieser Traditionsentwicklungen auf katholischer Seite zeigen, so die christli-
chen und judischen Reaktionen auf den Communio-Artikel des emeritierten Papstes 2018 (Ratz-
inger, Josef/Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne Reue. Anmerkungen zum Traktat »De lu-
daeis«. In: IKaZ 47 (2018) 4, 387—-406.) Ob man in Zukunft vielleicht sogar von einer gemeinsa-
men »Tradition des Dialogs« sprechen konnen wird, muss sich erst noch zeigen. Als Referenzen s.
Philip A. Cunningham und seine »Theology of Shalom« (im Sinne einer Replace Replacement The-
ology): »..shalom thus seems an extremely appropriate term to apply to the Catholic Church’s ef-
forts beginning with the Second Vatican Council to develop a theology of >sright relationship<with
the Jewish people as>wholeness<in terms of Catholic self-understanding.« Ders.: Seeking Shalom.
A Journey to Right Relationship between Catholics and Jews. Grand Rapids (Michigan): William
B. Eerdmans Publishing Company 2015,7. Von einer »Tradition des Dialogs« zu sprechen macht
selbstverstandlich nur dann Sinn, wenn kein traditionalistisches, statisches Konzept von Tradition
zugrunde gelegt wird, das substitutionstheologische Muster weiter tradiert. Fiir einen dialogsen-
siblen Traditionsbegriff und eine entsprechende Hermeneutik s. Hoftberger: Religiose Tradition in
Bewegung. S. auch dies.: Verletzende Tradition — Verletzliche Tradition. 5. Juni 2023. In: Theologi-
sches Feuilleton feinschwarz.net: https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzlich
e-tradition/ (10.02.2025). Eine Rede von einer gemeinsamen »Tradition des Dialogs« ware selbst-
verstandlich in mehrfacher Hinsicht zu problematisieren: Zum einen gilt es Vorsicht walten zu
lassen bei einer Ubertragung eines christlichen Traditionskonzepts auf den jiidisch-christlichen
Dialog. Zum anderen diirfte ein Traditionskonzept nicht die Bedeutung lehramtlicher Texte iiber-
betonen, sondern auch Zeichenhandlungen, Rituale und Liturgie, Alltagspraxis etc. umfassen.

8 Vgl. Kapitel 1 FN 275. Was in diesem Zusammenhang der 7. Oktober 2023 und der Krieg zwischen
Israel und der Hamas im Gaza-Streifen — und vor allem die ambivalenten, teils hochproblemati-
schen Auerungen von Kirchenvertreter*innen fiir die weitere Entwicklung des Dialogs bedeuten
werden, ist derzeit nicht absehbar. Vgl. dazu auch FN 2 in der Einleitung dieser Studie.

9 Hoff, Gregor Maria: Identitit in Beziehung. In: Zwischen Jerusalem und Rom. Dokumentation der
gemeinsamen Fachtagung der Deutschen Bischofskonferenz und der Orthodoxen Rabbinerkon-
ferenz Deutschland (ORD) am 3./4. November 2019 in Berlin (Arbeitshilfen 314). Hg. v. Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz: Bonn 2020, 44-53, 50.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

87


https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzliche-tradition/
https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzliche-tradition/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzliche-tradition/
https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzliche-tradition/

88

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

tive Theologizitdt). Zusitzlich also zu den lehramtlich verbiirgten Narrativen kommt ein
drittes Moment:

c) Die dialogische Performativitit — das heifdt das eigendynamische Geschehen, das die-
ser Dialog entwickelt — ldsst sich topologisch ausweisen, nimlich tiber die Riume,
die dadurch erdffnet werden: Jiidisch-christliche Begegnungen erdffnen im gemein-
samen suchenden Lernen Riume, in denen Jiid*innen und Christ*innen mehr iiber
den Gott, auf den sie sich zwar unterschieden, aber doch gemeinsam beziehen, er-
fahren kénnen (Erkenntnisriume). Diese Erkenntnisrdume habe theologische Qualitit:
im gemeinsamen Gottesbezug wird die Wirklichkeit dieses Gottes erfahrbar, konnen
Jiid*innen und Christ*innen diesem Gott begegnen (Glaubensriume).®

2.1 Topologisch-ekklesiologisch: Das Judentum als »heilige Wurzel«
christlicher Identitat (EG 247)
Der erkenntnistheologische Ort der Frage nach dem Verhéltnis
zum Judentum

2.1.1 Von der Verteidigung der Identitat zu einem suchenden Vertiefen
der Identitat. Ein Paradigmenwechsel

Identititsbildungsprozesse verlaufen entwicklungspsychologisch betrachtet tiber das
Bewusstwerden eines Gegeniibers, das dem Eigenen als Anderes gegeniibertritt. In
Absetzung und Abgrenzung zu Anderen wird das eigene Profil, die eigene Identitit
(das Innen) formiert. Ahnlich wie auf individueller Ebene verhilt es sich auf kollekti-
ver Ebene, also auf der Ebene gesellschaftlicher, staatlicher, kultureller oder religioser
Identititsbildungsprozesse: »Individuelle und kollektive Identitit weisen dieselbe
Grundstruktur auf. Identisch [..] ist, was sich von anderen abgrenzt, was Anderes aus-
grenzt. Ohne diese Ausgrenzung und die Betonung von Differenz lisst sich Identitit
nicht denken."

10 Wichtigin diesem Zusammenhang: Dieses dritte Moment der Theologizitit des Dialogs ist nicht
als objektiv-empirische Aussage misszuverstehen. Es geht nicht darum, datenbasiert oder diskurs-
analytisch die Themen in Dialogveranstaltungen zu erheben. Vielmehr wird versucht auf der Basis
des derzeitigen lehramtlichen Standes (Narrative »Wurzel« und »ungekindigter Bund« unter Be-
riicksichtigung der Analyse ausgewahlter Dialogdokumente, Kapitel 6) eine interpretierende Zu-
kunftsperspektive mit normativem Anspruch zu entwerfen und diese fir die Thesenbildung ein-
zubringen.

11 Sokefeld, Martin: Fremdheit, Identitat und Hybriditat. In: Antje Roder/Darius Zifonun (Hg.): Hand-
buch Migrationssoziologie. Wiesbaden: Springer 2019, 2—23, 0. S: https://link.springer.com/refere
nceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1 (Mirz 2023). Sokefeld verweist auf Barth, Fredrik:
Introduction. In: ders. (Hg.): Ethnic groups and boundaries: The social organization of cultural
difference. Bergen: Universitetsforlaget 1969, 9—38. Flir Zygmunt Bauman beispielsweise besteht
dagegen die Logik der Moderne im Streben nach Eindeutigkeit und Homogenitit und dem Aus-
schlieRen von Mehrdeutigkeiten, Mehrfachzugehorigkeiten und Zwischenténen (vgl. Bauman,
Zygmunt: Modernity and ambivalence. Cambridge: Polity Press 1991).

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1
https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1
https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1

2 Performative Theologizitat

Aber, darauf weist Ottmar Fuchs hin, im Kontext religidser Traditionen erhalten

identititsbildende Zuordnungen von Innen und Aufien eine prekire Dimension:

»0Ohne Zweifel spielt die Innen-Aufien-Regelung itberhaupt und zumal in den religio-
sen Systemen eine ausschlaggebende Rolle, dort vor allem deswegen, weil diese so-
zialen Probleme zugleich mit den inhaltlichen Differenzen zwischen wahr und falsch,
zwischen Orthodoxie und Haresie sowie mit den moralischen Antithesen zwischen gut
und bose aufgeladen sind. Dieser Tatbestand, verbunden mit einem die anderen ab-
stufenden bis verteufelnden Fundamentalismus, hat in entsprechend akuten histori-
schen Situationen unzihlig viel Leid, den Verlust der Menschenwiirde und des Lebens
gebracht.«'?

Fir das Christentum beginnt dieser Prozess der Bewusstwerdung und der Konstruktion

der eigenen Identitit nicht vor dem zweiten Jahrhundert. Aufgrund vermehrter Konflik-

te nehmen sich die Anhinger*innen der Jesusbewegung in zunehmendem Maf3e nicht

mehr als Teil des jiidischen Volkes wahr, sondern entwickeln ein Selbstverstindnis als ei-

genstindige religiése Gruppierung, die ihre Identitit vermehrt in bewusster Absetzung

zu Jid*innen dieser Zeit formiert (und umgekehrt, Kapitel 1.4.1): »Both the Jewish and

Christian communities became habituated over the centuries to defining their respecti-

ve identities in zero-sum opposition to one another. This >oppositional self-definition«is

a cause of stereotyping«?, so Philip A. Cunningham.

Fuchs, Otmar: Wer ist drinnen — Wer ist draulen? Aphorismen zu einem alten Thema. In: Hilde-
gund Keul/Hans-Joachim Sander (Hg.): Das Volk Gottes — Ein Ort der Befreiung. Wiirzburg: Echter
1998, 95-106, 96f.

Cunningham, Philip A.: Emerging Principles of a Theology of Shalom. In: Horizons 44 (2017),
281-305, 295. »It promotes the reflexive impulse that if Christians believe such and such then Jews
must not, and vice versa. Therefore, until fairly recently it has been difficult for both Christians
and Jews to engage the core religious truth claims of the other with anything other than reflection
because their respective self-understandings are viscerally implicated. The borders between their
communities that for centuries helped define their respective identities could become uncomfort-
ably blurred and altered as they learn they have misconstrued the other’s positions«, so Cunning-
ham weiter (ebd. 295f.). Fiir Cunningham stehen Christentum und Judentum noch am Anfang ei-
nes Prozesses, die Beziehungen zum jeweiligen Cegeniiber, die iiber die Jahrhunderte hinweg in
oppositionalen Kategorien gedacht wurden, ineinander gegeniiberstehende und sich ausschlie-
Rende Deutungsmustern, neu zu bestimmen. Akteur*innen beider religioser Traditionen sind im
Dialogprozess gemeinsam auf dem Weg zu lernen und oppositionale Denkmuster zu iiberwinden.
Vgl. dazu Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 297: »The point here is that
theological progress concerning Christian-Jewish relations often depends on overcoming binary
habits of thinking that both Christians and Jews have inherited from our long history of opposi-
tion. Thinking in terms of mutuality is therefore one of the foundations of a theology of shalom.«
Die fir Kapitel 6 ausgewadhlten christlichen und jidischen Dokumente des Dialogs kénnen unter
dieser Perspektive gelesen werden (Cunningham: »overcome binary habits of thinking« und statt-
dessen »thinking in terms of mutuality« ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

89


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Dieser Prozess kiindigt sich in den Evangelien' an und verstetigt sich im Verlauf der

nichsten Jahrhunderte in der Herausbildung der sogenannten Adversus Iudaeos-Traditi-

on bei den Kirchenvitern. Im Zeichen des Narrativs der Kirche als Verus Israel entwickeln

sich Strategien einer diskursiven Instrumentalisierung des Judentums zur Profilierung

eines eigenen, kirchlichen Wesens, so Johannes Heil:

»Augustinus und die frithe Kirche konnten den Juden nicht ausweichen, aber sie ha-
ben Nutzen aus diesem Umstand gezogen und das Judentum im Grunde kolonisiert.
Am Beispiel derJuden wurden christliche Lehre und Identitat maRgeblich geformt. Ju-
denwaren Gegner, aber sehr niitzliche, um nicht zu sagen notwendige. Hier war bereits
angelegt, was Jeremy Cohen fiir das Mittelalter als die Figur des >hermeneutischen Ju-
den der christlichen Theologie<beschrieben hat. Die heilsgeschichtliche Instrumenta-
lisierung der Juden hat deren Status rechtlich und sozial bis weit in die Neuzeit hinein
negativ beeinflusst. Die>Lehre der Verachtung< (Lenseignement du mépris<), wie Jules
Isaac es 1962 nannte, war keine Nebenerscheinung christlicher Theologie, sondern ihr
strukturell eingewoben.«"®

Die diskursive Homogenisierung kirchlicher Identitit, das heifft das systematische

Negieren, Verdringen und Ausblenden von Jidischem aus dem Innenraum der Kirche,

14

15

Pavol Bagar weist im Zusammenhang mit in der christlichen Tradition antijiidisch interpretierten
neutestamentlichen Schriftstellen auf eine kulturtheoretisch interessante Beobachtung hin, die
er als»hermeneutische Kluft« benennt: »Zum Beispiel spiegelt das Neue Testament (wie auch die
hebriische Bibel) nicht die Dynamik der religiosen Beziehungen wider, wie wir sie heute kennen.
Erstens gab es zu der Zeit, als die Schriften verfasst und kanonisiert wurden, noch keine religiésen
Traditionen, die heute zu unserem Alltag gehoren. Die religiosen Praktiken verschiedener Volker,
die in der Heiligen Schrift erwdhnt werden — man sollte hinzufigen, oft gepragt von offensichtli-
cher Ablehnung, — sind nicht mehr Teil unserer heutigen religiésen Landschaft. Aufierdem findet
sich dort kein einziges Wort (ber die Religionen, die wir heute kennen, einschlieRlich der gro-
Ren Weltreligionen. Und, was vielleicht iiberraschend, aber fiir unsere Zwecke wichtig ist, gibt es
nicht einmal einen Hinweis auf das Judentum und das Christentum, wie wir sie heute kennen. Tat-
sachlich ist das Konzept der Religion, wie wir es verstehen, der biblischen Denkweise eher fremd.
Fur uns ist Religion im Grofden und Ganzen eng mit dem Konzept einer sakularen und pluralisti-
schen Gesellschaft verbunden, in der man religios sein kann aber nicht sein muss. Seit der Moder-
ne wird Religion als>abgeschottet«verstanden; sie ist nur eine Kategorie der menschlichen Identi-
tat. Religion ist zu einer Frage der Wahl geworden. In der biblischen Zeit hingegen bedeutete die
Verehrung einer bestimmten Gottheit die Zugehdrigkeit zu einer bestimmten ethnischen (oder
vielleicht auch sozialen) Gruppe. Folglich war der religiése Andere auch ein ethnischer, kulturel-
ler, sozialer oder politischer Anderer ganz anders als heute. [..] Die Anerkennung der hermeneu-
tischen Kluft beziiglich der Religion, die zwischen der Welt der Schrift und unserer eigenen Welt
besteht, ist hilfreich, die Bibelstellen ndher zu betrachten, die fiir unser Verstandnis des religiosen
Anderen relevant sind. Diese Aufgabe besteht darin, die Texte, die urspriinglich an bestimmte Ge-
meinschaften und/oder Einzelpersonen zu bestimmten Zeiten gerichtet waren, konstruktiv und
gerechtzuinterpretieren, damit wir dem Anderen nicht unser Bild aufzwingen.« Bagar, Pavol: Der
religiose (jiidische) Andere im Christentum: Einige theologische Uberlegungen. 01.05.2023. In:JC
Relations, 0.S.: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im
-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html (10.02.2025). Hervorhebung AS.

Vgl. dazu Heil: Die Burde der Geschichte, 30. Heil verweist auf Cohen: Living Letters of the law, 1f.
und Isaac: Lenseignement du mépris.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html

2 Performative Theologizitat

wurde nicht nur fir die Theologie zu nicht mehr weiter hinterfragten Selbstverstind-
lichkeiten, sondern erméglichten letztendlich auch eine politische Instrumentalisierung
dieser Narrative in der Vernichtungsrhetorik des Antisemitismus und der Vernichtungs-
politik des NS-Regimes.' Der Schrecken der Schoah im Sinne einer »einschneidenden
Relativierung der Kirche(n) von auen«, so Ulrich Winkler, musste zu einer Revision in
der eigenen Wesensbestimmung fithren: Relativierungen von auflen wurden schliefRlich
auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil hermeneutisch neu codiert: Sie werden »als
Geheimnis fiir eine belastbare Identititskonstruktion« erkannt und in einen neuen
kirchlichen Habitus tibersetzt: »Die Verteidigung der eigenen Identitit gegen andere
wird abgelést durch ein suchendes Vertiefen der eigenen Identitit«'®,

»Das 2. Vatikanische Konzil hat [..] mit zwei Perspektiven gearbeitet, um den Ort der
katholischen Kirche zu bestimmen: ad intra sollte geklart werden, wie die Kirche sich
sieht; ad extra adressierte sie sich, indem sie im Bezug auf die religiésen und gesell-
schaftlichen Realitaten ihrer Gegenwart die Mission und die Bedeutung der Kirche be-
stimmte. Diese Wechselwirkung setzte Dialog- und Lernbereitschaft voraus, die zu ver-
anderten Positionen in der Glaubensdarstellung fiihrte.«"

Damit vollzieht das Konzil und allen voran NA in Ansitzen performativ bereits das, was
in der Folge historisch-exegetisch mit dem »Parting of the Ways« (Kapitel 1.4.1*° und
kulturwissenschaftlich mit Blick beispielsweise auf die diskursive Konstruktion von
Identititen® fundiert wurde:

»Die theologischen Umbriiche des 2. Vatikanischen Konzils [...] flthren vor Augen, dass
ein Einlassen auf das Aufden anderer religioser Traditionen —jenseits einer Preisgabe

16  Rettenbacher: »Diese diskursive Ausblendung von Differenzen zur Absicherung kirchlicher Iden-
tititen kann an zwei klassischen Beispielen der Kirchengeschichte nachgezeichnet werden: der
Pluralisierung der Kirche im Kontext der Reformation und der Infragestellung der Kirche durch
die Anfragen der Moderne.« Rettenbacher: Aufierhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie,
382.

17 Winkler, Ulrich: Mehr als Toleranz. Die Entdeckung des Heiligen Geistes in den anderen Kirchen
und Religionen. In: Renate Egger-Wenzel (Hg.): Geist und Feuer. Festschrift anlasslich des 70. Ge-
burtstages von Erzbischof Dr. Alois M. Kothgasser SDB (STS 32). Innsbruck: Tyrolia 2007, 397—430,
423.

18 Ebd.

19 Hoff: Performative Theologie, 160.

20 Die historische Verwiesenheit des Christentums an das Judentum (und teilweise umgekehrt) lasst
sich exegetisch in den Texten des Neuen Testaments belegen. Nicht nur die direkten Beziige auf
das Alte Testament (bspw. 1 Kor 15,3b-5) verpflichten das Christentum auf die Heiligen Schriften
Israels, sondern auch das Selbstverstindnis der Evangelisten und des Paulus, die sich selbst und
ihre Schriften nichtals»christliche«, sondernsich als innerjiidische Stimmen verstanden. Vgl. dazu
Hoff: Ekklesiologie, 225—229. Fiir Guy Stroumsa gilt das in ahnlicher Weise auch fiir die mindliche
Uberlieferung des Judentums. Die Mischna ist fiir ihn — ebenso wie das Neue Testament — als Teil
des spatantiken Rezeptionsprozess des TaNaK entstanden. Fiir das Christentum haben die bibli-
schen »intertextuellen Beziige [...] offenbarungstheologischen Rang« Ebd. 224.

21 Sokefled, Martin: Fremdheit, Identitdt und Hybriditat, 2—23.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

dereigenen christlichen Identitit —einen theologischen Erkenntnisgewinn bringt. Da-
mit vollzieht das 2. Vatikanische Konzil einen wichtigen Perspektivenwechsel. Indem
es sich auf die ganze Tradition der Kirche riickbesinnt, in die sich [..] das Andere im-
mer schon in das eigene Selbstverstiandnis eingeschrieben hat, wird die Kirche wieder
zu einer differenzierten Sicht ihrer selbst fahig [..].«<*?

2.1.2 Alteritatseintrage im Wesen der Kirche: bleibende Verwiesenheit

Die Wahrnehmung von bleibend Jidischem innerhalb des Binnenraums der Kirche ver-
langte nach einer Ausweisung und theologischen Neubewertung des Judentums jenseits
von Verdringung, Abgrenzung und Vereinnahmung: »Bei ihrer Besinnung auf das Ge-
heimnis der Kirche gedenkt die Heilige Synode des Bandes, wodurch das Volk des Neuen
Bundes mit dem Stamme Abrahams geistlich verbunden ist. So anerkennt die Kirche Christi,
dass nach dem Heilsgeheimnis Gottes die Anfinge ihres Glaubens und ihrer Erwahlung
sich schon bei den Patriarchen, bei Moses und den Propheten finden.« (NA 4)* Der er-
kenntnistheologische Ort der Frage nach der Theologizitit des Dialogs ist die Ekklesio-
logie, also der selbstreflexive Diskurs dariiber, was Kirche ist: Sigrid Rettenbacher stellt
heraus, dass das, was Kirche ist, seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil kein rein selbst-
reflexiver Diskurs mehr sein kann. Vielmehr hat sich die Kirche in der Frage nach ihrem
Wesen auf vielfiltige Relativierungen von aufien einzustellen.** Das Eigene, Innere der
Kirche ist seit dem Zweiten Vatikanum nicht mehr ohne Beziige von aufien und insbe-
sondere ohne das jidische Auen zu bestimmen, weil sich Jiidisches immer schon in das
kirchliche Eigene eingeschrieben hat.

Diese bleibende Verwiesenheit der Kirche auf das Judentum, wird als Verwurzelung
metaphorisch fassbar. Das Judentum ist die Wurzel christlicher Identitit: »Die Kirche,
die mit dem Judentum einen wichtigen Teil der Heiligen Schrift gemeinsam hat, be-
trachtet das Volk des Bundes und seinen Glauben als eine heilige Wurzel der eigenen christli-
chen Identitit (vgl. Rom 11,16-18).« (EG 247) In G&C 14 ist in Anlehnung an EG 247 die Rede
von den »jitdischen Wurzeln« des Christentums, »welche die Beziehung zwischen beiden

22 Rettenbacher: Aufierhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 21 (im direkten Zitat wird
ab »Damit vollzieht..« Fufdnote 27 aus ebd. aufgenommen, weil das, was Rettenbacher in der FN
auffiihrt, in diesem Fall entscheidend ist).

23 Als»Geheimnis der Kirche« (NA 4) wird diese Identitit im doppelten Modus im Konzil unter Riick-
bindung an die Mysterientheologie theologisch justiert und eschatologisch-soteriologisch ausge-
richtet. Dazu Gregor Maria Hoff: »In Israel hat die Kirche die Offenbarung des Alten Testaments
empfangen; sie ist in die Heilsgeschichte Gottes mit Israel aufgenommen. Hier begegnet die Kir-
che ihren Anfingen, hier entdeckt sie den Ort der eigenen Erwahlung. [..] Uber eine Absage an
die christlichen Verwerfungsgeschichten hinaus, arbeitet diese Erklarung einem veridnderten ek-
klesiologischen Selbstverstindnis zu. Kirche existiert im Modus einer doppelten Identitit. Israel
und die Kirche haben beide ihren Ort im einen Heilsplan Gottes (NA 4). [...] Das Konzil spricht von
einem Mysterium: vom Geheimnis der Kirche, das wiederum dem umfassenden Heilsgeheimnis
Gottes Israel zugeordnet ist. Das Heil der Kirche findet sich in Israel sgeheimnisvoll vorgebildetc.«
Hoff: Ekklesiologie, 49. Damit referiert das Konzil auf die in LG entfaltete Theologie vom »Mysteri-
um der Kirche in ihrer Verfasstheit als sichtbare und unsichtbare Kirche als una complexa realitas«,
vgl. dazu LG 8.

24 Vgl. Rettenbacher: Keine Religionstheologie auRerhalb der Ekklesiologie, 30—32.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

in einzigartiger Weise bestimmen.« Diekirchliche Identititist alsovon Beginn an auf die
Fremdeintrige in ihr festgelegt: »das Judentum bleibt auRerhalb der Kirche und wirke
doch unaufhérlich auf sie und in ihr,«** so Bernhard Lambert schon 1964. Franz Muf3-
ner spricht 1979 von einer »unldsbaren Verwurzelung der Kirche in Israel«*®. Das gilt es
theologisch ernst zu nehmen: Die Auflenperspektive des Judentums ist epistemologisch
konstitutiv fiir ekklesiologische Reflexionen.” Die Kirche kann ihr eigenes Wesen nicht
verstehen, ohne das Judentum in diese Wesensbestimmung mit einzubeziehen. Gregor
Maria Hoff spricht in diesem Zusammenhang von einer Identitit im doppelten Modus:*®
»NA 4 macht dabei unmissverstindlich deutlich, dass die Identitit der Kirche nicht ohne
Israel gedacht werden kann. Das Geheimnis der Kirche kann nur im erinnernden Riick-
bezug und im lebendigen Kontakt mit >dem Stamme Abrahams« reflektiert — und erfah-
ren! — werden.«*

Die jiidischen Wurzeln verweisen die Kirche also nicht nur auf das biblische Israel,
sondern auch auf das Judentum in seiner heutigen rabbinischen Form, in dem die Tra-

25  Lambert, Bernhard: Das 6kumenische Problem. Bd. II. Freiburg u.a.: Herder 1964, 212. Vgl. dazu
auch den Kommentar von Johannes Oesterreicher zu Nostra aetate. In: LThK? Bd.13, 406478, 432f.
Zitat bei Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 89

26 Mufiner fordert, dass »[ulnter densnotae ecclesiae«[...] in Zukunft auch die unldsbare Verwurzelung
der Kirche in Israel genannt werden [sollte]« (Mufiner, Franz: Traktat iiber die Juden. Miinchen:
Késel 1979, 175).

27  Vgl. Hoff: Ekklesiologie, 50. Vgl. dazu einen Versuch bei Hoff: Ekklesiologie, 228f.: »Israel als Got-
tesvolk wird durch den Bezug auf den einen Gott zu einem Volk (una). Es ist ein >heiliges Volk<
(Ex19,6), durch das Heiligkeitsgesetz (Lev 11,45) und die Gegenwart des Heiligen in ihm, die Isra-
el als Kultversammlung erfahrt (sancta). Als Volk Cottes ist Israel zugleich auf die Volker bezogen
(catholica). Seine Identitat als Volk Gottes bewahrt Israel in seiner memorialen Konstruktion, im
anhaltenden Bezug auf das urspriingliche Rettungs- und Erwdhlungshandeln Gottes, also in der
Treue zu seinem Ursprung (apostolica). Die Formatierung in Ankniipfung an spezifisch kirchliche
Grundvollziige und -kategorien mag zunéchst konstruiert erscheinen. Dass sie der Lebenszusam-
menhang Israels als Gottesvolk aber auch im Zuge der Notae ecclesiae abbilden lasst, bestatigt so-
wohl den konstitutiven Israelbezug der Kirche wie auch die innere Sachlogik der Bestimmungen.
Sie besitzen wie die Israeltheologie im Ganzen normatives Gewicht fiir die Ekklesiologie.«

28  Vgl. Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 66. Vgl. auch Hoff: Ekklesiologie, 51: »Sie [die Kirche — AS]
steht in einem theologischen Dauerbezug zu Israel, zum Heilszeichen des Cottesvolkes, das Gott
gesetzt hat und das Teil des Glaubens an den Gott Israels und Jesu Christi in Geschichte und Gegen-
wart bleibt, also auf Gott verwiesen (und zwar nach NA nicht als ein Zeichen der Verwerfung) —wie
die Kirche auch. Sie aktualisiert in ihren Zeichen das Zeichen Cott schlechthin, das aber auch die
Kirche nur vermittelt, also in Zeichen kommuniziert: Jesus Christus, der in den Zeichen von Brot
und Wein von den Zeichen Gebrauch macht, die Israel als Zeichen der Cegenwart Gottes bis heu-
te tradiert. Im doppelten Modus einer gemeinsam-unterschiedenen Uberlieferungsgeschichte muss
die Kirche von der eschatologischen Interpretation der Heilsgeschichte Israels in Jesus Christus
ausgehen — aber sie darf Israel zugleich nicht als tiberholten Aspekt der eigenen Geschichte be-
greifen. Wie die Kirche nie anders als in einer Grammatik negativer Theologie das Gottesgeheim-
nis zur Sprache bringen kann, so auch ihre eigene Wirklichkeit nicht anders als im Modus einer
verwiesenen Identitit. In analoger Weise handelt es sich um eine chalkedonensische Beziehung
des ungetrennt und unvermischt — mit einem eschatologischen Uberhang.« Weiterfithrend dazu s.
Boys, Mary C.: Has God only One Blessing? Judaism As a Source of Christian Self-Understanding.
New York u.a.: Paulist Press 2000.

29  Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 68. Hervorhebung AS.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

93


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9%

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

dition des Volkes Israel weiter existiert und gelebt wird. Der Dialog mit dem Judentum
ist deshalb fiir die Kirche theologisch von einzigartiger Bedeutung. Im jiingsten Dialog-
dokument der katholischen Kirche aus dem Jahr 2015 heif3t es dazu:

»Aus theologischer Sicht jedoch hat der Dialog mit dem Judentum einen vdllig anderen
Charakter und liegt im Vergleich mit anderen Weltreligionen auf einer anderen Ebe-
ne. Der Glaube der Juden, bezeugt in der Bibel und im Alten Testament zu finden, ist
fiir die Christen nicht eine andere Religion, sondern das Fundament ihres eigenen Glau-
bens, obwohl die Figur Jesu ganz klar der einzige Schliissel fiir die christliche Interpre-
tation der Schriften des Alten Testaments ist. [...] Dennoch nimmt der Dialog mit dem
Judentum fiir die Christen eine einmalige Stellung ein; das Christentum ist mit kei-
ner anderen Religion von der Wurzel her derart verbunden wie mit dem Judentum. Als
>inter-religiésen Dialog<im eigentlichen Sinn kann man daher das jlidisch-christliche
Cesprach nur mit Vorbehalt bezeichnen; man kénnte eher von einer Artsintra-religio-
sem Dialog< odersinnerfamiliarem Dialog« sui generis sprechen. Der Heilige Papst Jo-
hannes Paul Il. driickte diesen Sachverhalt in seiner Ansprache am 13. April 1986 in der
romischen Synagoge folgendermafien aus: >Die jlidische Religion ist fiir uns nicht et-
was >AuRerliches¢, sondern gehért in gewisser Weise zum >Innerenc unserer Religion.
Zuihrhaben wirsomit Beziehungen wie zu keineranderen Religion. lhr seid unsere be-
vorzugten Briider und, so kdnnte man gewissermafen sagen, unsere alteren Brider.««
(C&C 20)*°

Daran schlief3t sich eine methodologisch brisante Frage an: Wie konnen jiidische Stim-
men in Prozesse theologischer Erkenntnisgenerierung eingespielt werden und einen
erkenntniskonstitutiven Platz in der Entwicklung theologischer Traktate einnehmen?*'
Die Auflenperspektive und der Wahrheitsanspruch des Judentums, iiber den die Kirche
nicht einfach verfugt, kann nicht anders als im Modus des Dialog eingespielt werden.
Darin liegt ein bleibend relativierendes Moment, denn mit Hoff muss das »Zeugnis
der Kirche [...] mit dem Widerspruch Israels zur christlichen Interpretation des Gottes
Israels leben. Das Judentum bleibt eine GréRe auflerhalb der Kirche. Zugleich muss die
Kirche Israel theologisch Raum in ihr geben — im Respekt vor Israels eigenstindigem
Weg mit Gott.«*

30 Hervorhebung AS.

31 Vgl. dazu Hoff: Zumutung des Dialogs, 4f.: Die Frage nach der Theologizitit des Dialogs »betrifft
die Frage nicht nur nach der historischen Dimension der eigenen, zumal der christlichen Identi-
tatsauffassung, sondern grundlegender noch die theologische Grammatik, an der sie hangt. Han-
delt es sich im Miteinander um ein wirkliches Gegeniber, um eine theologische Relativierung,
die das Judentum fiir das Christentum, aber auch umgekehrt bleibt? Kann man, christlich gespro-
chen, von einem offenbarungstheologischen Bedingungsgefiige sprechen, in dem das Judentum
die christliche Gottesbestimmung an ihre Kritik koppelt? Gibt es eine ernsthafte theologische Be-
deutung des Judentums post Christum fir das Christentum? Lasst sich [..] die Kirche auf die Un-
selbstverstandlichkeit ihrer Gottesbestimmung ein, die sie im 21. Jahrhundert nicht nur lebens-
weltlich spiirt, sondern theologisch in sich austragt — weil die eigene Offenbarungsgeschichte im
Schattenriss des lebendigen Judentums fortlauft?>Gott wirkt weiterhin im Volk des alten Bundess,
nennt das Papst Franziskus.«

32 Hoff: Ekklesiologie, 50.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

2.2 Performativ-offenbarungstheologisch: »Gott wirkt weiterhin im Volk
des Alten Bundes« (EG 249)
Zur erkenntnistheologischen Signifikanz des Judentums und des Dialogs

Das zweite Narrativ, iiber welches sich die Transformation kirchlicher Tradition in der
Beziehungsbestimmung zum Judentum zeigen lisst und das ein Marker fir die Theo-
logizitit des Dialogs ist, ist jenes des »ungekiindigten Bundes«. Was bedeutet es, wenn
Papst Franziskus davon spricht, dass Gott weiterhin »im Volk des alten Bundes [wirkt]«
(EG 249) und dass »der Bund, den Gott Israel angeboten hat, [..] unwiderruflich [ist]«
(G&C 27)? Offenbarungstheologisch heift das, dass Gott im und mit dem jiidischen Volk han-
delt, dass sich in der konkreten Geschichte des jidischen Volkes die Wirklichkeit Gottes
und seines heilvollen Handelns erweist. Wenn Christ*innen etwas iiber den Gott Jesu
Christi und die Beziehung, die dieser Gott mit den Menschen eingeht, lernen und er-
fahren wollen, ist die lebendige Tradition des jidischen Volkes ein offenbarungstheo-
logisch und epistemisch relevanter Ort, auf den es sich einzulassen gilt. Auf Basis der
Bundestreue Gottes zum jiidischen Volk kann die bleibende theologische Bedeutung des
Judentums als Teil der Offenbarungsgeschichte zur Geltung gebracht werden.

2.2.1 Bleibende Giiltigkeit des Bundes. Ein Paradigmenwechsel

Dass die Rede vom ungekiindigten Bund und seines offenbarungstheologischen Gehal-
tes ein Paradigmenwechsel kirchlicher Lehre ist, zeigt ein Blick in die Vergangenheit: In
der christlichen Theologie herrschte seit dem Mittelalter das substitutionstheologische
Paradigma, das sich biblisch vor allem aus einer missverstindlichen Leseweise des He-
brierbriefes speist, die auf eine Verhiltnisbestimmung zwischen »altem« und »neuemc
Bund fokussierte.® Laut dieses prakonziliaren Narrativs habe sich Gott wegen des jii-
dischen Neins zu Jesus als dem Messias vom jiidischen Volk abgewandt. Der Alte Bund
ware an ein Ende gekommen, Gott habe mit der Kirche einen Neuen Bund geschlossen,
der den Alten Bund ablése. Nicht mehr das jiidische Volk, sondern die Kirche sei Gottes
neues auserwihltes Volk.** Das Judentum spielt in dieser Erzihlweise keine Rolle mehr
im gottlichen Heilsplan. Dieses substitutionstheologische Narrativ entfaltete iiber die

33 S.dazu Ansorge, Dirk: Gottes Treue zu Israel und die universale Heilsbedeutung Jesu Christi. Ver-
héltnisbestimmungen von Judentum und Christentum. In: George Augustin, Christian Schaller,
Stawomir Sledziewski: Der dreifaltige Gott. Christlicher Glaube im sikularen Zeitalter. Fiir Gerhard
Kardinal Muller. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2017, 115-152, 129, 131.

34  »Atthe same time that the Rabbinic movement was emerging, Christian communities were grow-
ing rapidly throughout the Roman Empire and beyond. These churches were increasingly com-
posed of former pagans, yet most Christians (but not all, e.g., Marcion) insisted on retaining the
Hebrew Bible (using the Septuagint). This text was however claimed by Jews as well, something
widely known in the Greco-Roman world. Christians therefore had a strong interest in arguing
that the biblical covenant had been transferred to them. [...] The claim that (in Christian terms)
the church was the sNew Israel< and within a new covenant is so fundamental to Christian self-
understanding that it naturally prompted discussion.« Cunningham, Philip A./Gregerman, Adam:
Covenant. In: EJCR online, 0.S. Vgl. Kapitel 1.4.1und 8. Erich Zenger holt die Rolle des Bundesmotivs
in der geschichtlichen Entwicklung des Antijudaismus in der kirchlichen Tradition ein in Zenger,
Erich: The Covenant That Was Never Revoked, 96-98.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

95


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Jahrhunderte eine prekire Performativitit, unfassbares Leid, das dadurch méglich und
theologisch legitimiert wurde: »Replacement or supersessionist thinking has for cen-
turies theologically legitimated feelings and attitudes of distrust, libel, and rejection,
and for the sake of power in European Christianity, theological convictions were often
translated into sociopolitical practices of marginalization, exclusion, and expulsion.<*

In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg und im Kontext der Aufarbeitung kirchli-
cher Schuldgeschichte wuchs in der christlichen Theologie zunehmend das Bewusstsein,
dass Gott den Verheiflungen an sein jiidisches Volk treu geblieben ist (Rom 9,5).¢ Wo in
vorkonziliarer Lehre die Kirche als »neues Israel« und der »neue Bund« in Christus als
Ersetzung des alten Bundes dargestellt wurde, wird mit dem Konzil die bleibende Bedeu-
tung des Bundes mit dem jiidischen Volk markiert.*’

Fir die Ausdeutung dieser bleibenden Giiltigkeit etablierte sich die Rede vom »unge-
kiindigten Bund«. Dirk Ansorge zeichnet die Motivgeschichte in groben Ziigen nach:*
Als biblische Grundlage dient — wie schon beim Narrativ der Wurzel — Paulus und der
Brief an die Gemeinde in Rom (fiir die Wurzel: Rom 11,16-18;*° fiir den ungekiindigten
Bund: Rém 9,4-5 und 11,29*°). Wihrend Paulus nicht explizit von einem »ungekiindigten

35  Moyaert, Marianne: »The Gifts and the Calling of God Are Irrevocable« (Rom 11:29). A Theologi-
cal Reflection. In: Irish Theological Quarterly 83 (2018) 1, 24—43, 26. Oder dhnlich Cunningham,
Philip A./Cregerman, Adam: Covenant. In: EJCR online, 0.S.: »Ancient Christian views (often, car-
icatures) of Judaism have had remarkable longevity and influence, furnishing a negative foil to
Christian religious claims, and not always against Judaism. (For example, Luther’s hostility toward
law and legalism emerges in his anti-Catholic polemic, though it had anti-Jewish repercussions).
Until recently, unfortunately, Christian scholars have long misrepresented and/or misunderstood
the nature of the Jewish covenant. Accusations that Rabbinic Judaism is legalistic or vacuous; that
the rabbis portray a vengeful, distant, or unforgiving God; or that the covenant was viewed as
fragile and easily broken, for example, parallel (and draw from) ancient and medieval anti-Jew-
ish polemics.«

36  Seither gab es zahlreiche theologische Abhandlungen tiber das Verhiltnis von Altem und Neuem
Bund. Vgl. dazu Moyaert: The Gifts, 28—30 und beispielsweise auch G&C Nr. 27—34.

37  Ausfiihrlicher zur Kategorie des Bundes im jidisch-christlichen Dialog s. Lexikoneintrag von Cun-
ningham, Philip A./Gregerman, Adam: Covenant. In: EJCR online, 0.S.

38  Vgl.dazuausfiihrlicher Ansorge, Dirk: Gottes Treue zu Israel und die universale HeilsbedeutungJe-
su Christi. Verhéltnisbestimmungen von Judentum und Christentum. In: George Augustin, Christi-
an Schaller, Stawomir $ledziewski: Der dreifaltige Gott. Christlicher Glaube im sikularen Zeitalter.
Fur Gerhard Kardinal Miiller. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2017, 115-152,

39  ROm11,16-18: »Ist aber die Erstlingsgabe vom Teig heilig, so ist es auch der ganze Teig; und ist die
Waurzel heilig, so sind es auch die Zweige. Wenn aber einige Zweige herausgebrochen wurden,
du aber als Zweig vom wilden Olbaum mitten unter ihnen eingepfropft wurdest und damit Anteil
erhieltest an der kraftvollen Wurzel des edlen Olbaums, so rithme dich nicht gegen die anderen
Zweige! Wenn du dich aber rithmst, sollst du wissen: Nicht du tragst die Wurzel, sondern die Wur-
zel tragt dich.«

40 Einwinde gegen den ungekindigten Bund, so Dirk Ansorge, argumentieren vor allem mit Hebr
8,7-13. In der alteren Exegese ging man davon aus, dass der Mosebund mit dem Christusereig-
nis unwirksam wurde. Es brauchte den Opfertod Jesu zur Vers6hnung (Substitutionstheorie). Die
neuere Exegese geht mittlerweile davon aus, dass in Hebr 8 nicht der Bund im Fokus steht, sondern
die Frage nach dem Kult. So werde zwar der Opferkultim Tempel abgel6st; der Bund allerdings und
der Ehrentitel »Volk Gottes« fiir Israel werde in Hebr nicht bestritten. (Vgl. dazu Ansorge: Gottes
Treue zu Israel, 117f) Vgl. dazu G&C 18, wo es heif’t, dass Hebr »die Verheifiungen des Alten Bun-

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

Bund«spricht, ist es derjiidische Religionsphilosoph Martin Buber, der zwei Wochen vor
der »Machtergreifung« Hitlers im Jahr 1933 vom »ungekiindigten Bund« schreibt.* Auch
NA erwahnt noch nicht explizit den »ungekiindigten Bund, bereitet aber mit der Refe-
renz auf Paulus und Rém 9,4 den Weg fiir die Anerkennung der bleibenden Bundesbezie-
hung zwischen Gott und dem jiidischen Volk vor, wenn es im Prisens davon spricht, dass
»ihnen [Jiild*innen — AS] die Annahme an Sohnes Statt und die Herrlichkeit, der Bund und
das Gesetz, der Gottesdienst und die VerheifSungen gehiren wie auch die Viter« (NA 4).**
Was in NA implizit bleibt, wurde in den Jahrzehnten danach explizit gemacht, vor allem
seit Papst Johannes Paul II. am 17. November 1980 wihrend eines Besuchs in Mainz for-
mulieren konnte: »Die Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott niemals gekiin-
digten Alten Bundes und dem des Neuen Bundes ist zugleich ein Dialog innerhalb unserer
Kirche, gleichsam zwischen dem ersten und dem zweiten Teil ihrer Bibel.«*

Seither begegnete das Wort des »ungekiindigten Bundes« vermehrt im katholischen
Diskurs. Mit Papst Franziskus und dem angefithrten Zitat aus EG 249 im Jahr 2013 sowie
mit der Bestitigung durch das Dokument der Kommission fiir die religiésen Beziehun-
gen zum Judentum G&C im Jahr 2015 (G&C 24) erfihrt das Narrativ des Bundes in den
vergangenen Jahren erneut grofie Aufmerksambkeit und eine zunehmende lehramtliche
Fundierung.*

2.2.2 Leben im Bund: ein Bund - zwei Traditionen

Durch den Zuspruch, dass der Bund Gottes mit dem jiidischen Volk ungekiindigt und
bleibend giiltig ist, wird zunichst von katholischer Seite ein Offenbarungshandeln Got-
tes in der fortwihrenden, lebendigen Tradition des Judentums anerkannt. Die Kirche

des keineswegs ins Unrecht setzt, sondern im Gegenteil ins Recht setzen will. Der Verweis auf die
alttestamentlichen VerheifSungen soll den Christen helfen, des Heils in Christus gewiss zu sein«.
Dazu Ansorge: »Mit der neueren Exegese betont das Dokument, dass der Hebréerbrief weder auf
eine GegenUberstellung von Altem und Neuen Bund noch auf einen Kontrast zwischen Kirche und
Israel zielt. >Vielmehr geht es um die Gegeniiberstellung des ewigen himmlischen Priestertums
Christi und des vergénglichen irdischen Priestertums. Das Hauptthema im Hebrderbrief ange-
sichts der neuen Situation ist eine christologische Interpretation des Neuen Bundes« (G&C 18). Der
Neue Bund setzt den Alten nicht nur voraus, sondern setzt ihn fort — wenngleich in einer neuen,
von Christus her eroffneten Perspektive. Deren Gewissheit aber griindet gerade auf dem Fortbe-
stand des Alten Bundes und der Gultigkeit seiner Verheifdungen.« Ansorge: Cottes Treue zu Israel,
131.

41 Vgl. dazu Buber, Martin: Dom und Friedhof [1934]. In: ders.: Werkausgabe. Bd. 9: Schriften zum
Christentum. Gutersloh 2011, 166—168, 175. Dazu genauer Ansorge: Gottes Treue, 129.

42 Vgl. dazu Cunningham/Gregerman: Covenant, o.S.

43 Papst Johannes Paul Il.: Ansprache an den Zentralrat der Juden und die Rabbinerkonferenz in
Mainz am 17. November 1980. Text in: Henrix/Rendtorff (Hg.): Die Kirchen und das Judentum. Bd.
1, 74—77, 75. Auch im Katechismus (1997) wurde die Formulierung des von Gott nie gekiindigten
Bundes aufgenommen (Nr. 121 und 839).

44  Vgl.G&C24:»Tora ist Weisung zu einem gelungenen Leben im rechten Cottesverhdltnis. Wer sich an
die Tora hélt, hat Leben in seiner Fiille (vgl. Pirge Awot I1,7). In besonderer Weise bekommt der Jude
in der Tora-Observanz Anteil an der Gemeinschaft mit Cott.« Hervorhebung AS. Fiir Cunningham
und Gregerman »[t]hese words all convey that there is a salvivic character to Jewish covenantal
life.« Cunningham/Gregerman: Covenant, o.S.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

97


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98  Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

anerkennt, dass Gott im und mit dem jiidischen Volk handelt, dass sich in der konkreten
Geschichte des jiidischen Volkes Gottes Wirklichkeit erweist.

»Seitdem die katholische Kirche ihr Bild vom und ihr Verhiltnis zum Judentum in den
vergangenen Jahrzehnten deutlich revidiert hat und mit Papst Franziskus davon aus-
geht, dass >Gott weiterhin im Volk des Alten Bundes [wirkt]¢, gibt es ein offenbarungs-
theologisches Motiv fiir die christliche Beschaftigung mit dem Judentum. Ein vergleich-
bares Motiv war auf jiidischer Seite bislang nicht erkennbar. [..] Das kénnte sich durch
die neue Erklarung orthodoxer Rabbiner zum Christentum nun dndern.«*

Die Rede vom Bund driickt dieses Offenbarungshandeln biblisch und in jidischer
und christlicher Tradition letztendlich als ein Beziehungsgeschehen zwischen Gott und
den Menschen aus: als Selbstbindung und Treue Gottes zu seinem Volk Israel.** So
schreibt beispielsweise auch Rabbiner Norman Solomon: »Covenant is a metaphor for
a relationship, not the name of a unique metaphysical object«*’. Die Initiative fiir den
Bund geht immer von Gott selbst aus. Bei aller Reziprozitit und Relationalitit bleibt
diese Asymmetrie erhalten. Die Unverbriichlichkeit der Bundeszusage Gottes und die
bleibend giiltige Erwihlung resultiert deshalb nicht aus der Treue des Gottesvolks,
sondern aus der Treue Gottes zum Bund, den er mit diesem Volk geschlossen hat.*®
Um die bleibende Giiltigkeit und Lebendigkeit des Bundes stirker bewusst zu halten,
schldgt Philip A. Cunningham vor, statt von »covenant« eher von »covenanting« oder

45  Verhilsdonk, Andreas: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik oder die Frage, woriiber Juden und
Christen miteinander reden koénnen und sollen. In:Jehoschua Ahrens/Karl-Hermann Blick-
le/David Bollag/lohannes Heil (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Chris-
ten. Berlin: Metropol Verlag 2017, 107—123, 118f.

46  »The ancient biblical term >covenant< has become a major topic in today’s theological considera-
tion of the relationship between Judaism and Christianity, especially among Christians. There is
a trend toward understanding the term not in a static sense but as denoting a living relationship
with God, as»a metaphor for a relationship, not the name of a unique metaphysical object«to be
possessed or lost. Among Christians, there is a widespread tendency after World War Il to empha-
size that Jews continue to covenant with God. In various ways, there are efforts to seek continuity
with traditional teachings while at the same time affirming that the other community is somehow
»of God<or manifests holiness.« Cunningham/Gregerman: Covenant, 0.S.

47  Solomon, Norman: Covenant. Presentation at the Sacred Heart University in Fairfield, CT.
4. Dezember 2001: https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/confer
en ces/solomon.htm (10.02.2025). Fiir das Selbstverstandnis des jidischen Volkes ist es konstituti-
ves Element, das auserwéhlte Bundesvolk zu sein. Vgl. dazu Zenger: The Covenant That Was Never
Revoked, 100. Zur Vieldimensionalitit des Bundesmotivs im Alten Testament s. ebd., 101-105.

48 In seinem Communio-Artikel von 2018 identifiziert der emeritierte Papst mehrere »Bundesbrii-
che, die er aber nur auf Seiten des Judentums sieht. Vgl. Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne
Reue, 387—-406. Dabei wire die Kategorie des »Bundesbruchs« auch eine Méglichkeit, die Schuld-
haftigkeit, der Kirche gegeniiber dem jidischen Volk Cottes v.a. in Form theologischer Antijuda-
ismen nicht weiter auszublenden, sondern die Selbstkorrektur der Kirchen diesbeziglich theolo-
gisch zu qualifizieren: Angesichts der Schuldgeschichte wird der Dialog zum neuen Ort der Got-
tesbestimmung.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferen
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferen
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferen
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferen

2 Performative Theologizitat

»covenantal life« zu sprechen (was allerdings im deutschen Sprachgebrauch nicht ohne
Weiteres umzusetzen ist, am ehesten als »im Bund leben« oder »Leben im Bund«).*
Die Rede vom Bund aktiviert die Beziehung zwischen Gott und seinem Volk. Die Be-
ziehungs- bzw. Bundesgeschichte ist einerseits immer ein konkret historisches Ereignis
(allen voran das Sinai-Ereignis), das seine Uberlieferung, also seine glaubende Deutung
und schriftliche Bezeugung (Heilige Schrift, beginnend mit dem Bund, den Gott mit
Abraham schliefRt, Gen 12,1-4°°) einschliefft. Andererseits entfaltet die Beanspruchung
einer fortlaufenden Beziehungs- und Bundesgeschichte im Modus des Bundes, also in der
Form der Rezeption und Aktualisierung der Uberlieferung, performative Dynamik: Der
Bund besteht weiter, seine Bedeutung reicht bis in die Gegenwart, so Gregor Maria Hoft:

»Das lenkt die Aufmerksamkeit auf eine besondere zeitliche Eigenart der Bundestheo-
logien. In der Form der Schrift wird die Stimme Gottes zu immer neuer Gegenwart.
Sie autorisiert den Bund nicht nur im liturgischen oder reflexiven Nachgang der Tex-
te, sondern initialisiert ihn im Rezeptionsvorgang neu. Der Anspruch dieser theologi-
schen Initiative legt frei, dass sich der Bund in seiner bleibenden Bedeutung immer wieder
neu in Gegenwart iibersetzen lasst. In diesem formalen Vorgang offenbart sich dann
der tiefere Sinn dieses Codierungsprogramms: Der einmal geschlossene Bund tritt als
Ubersetzung auf, als Tradition. <

Nicht nur »Bund« hat eine performative Qualitit, insofern er im Gebrauch des Zeichens
aktiviert wird,”* sondern die Heiligen Schriften bezeugen diese Performativitit fiir
das Wort Gottes generell, vgl. das schopfungstheologische »Gott sprach« aus Gen 1,1-5.
»Nicht nur, dass Gott mit der Macht der Sprache schafft, sondern in der Vorstellung,
die diese Erzihlung anbietet, geschieht diese Schopfung — und zwar fortlaufend in der
sich anschlieBenden Geschichte Israels mit Gott,«** so Hoff. Mit der Kanonisierung
des TaNaK fiir die Kirche als Altes Testament teilt das Christentum mit dem Judentum
diese schopfungstheologisch-performative Grammatik und die Form der »geschichtli-
chen Gottesbestimmung«* - also die Uberzeugung, dass die Wirklichkeit Gottes sich als

49  »ltis better, therefore [because scovenantcis a metaphor for a relationship; AS], to speak verbally
of >covenanting<or adjectivally of scovenantal lifec rather than of covenant as an object to be pos-
sessed.« Cunningham: Maxim for Mutuality, xi.

50 Zu »Bund« in der Hebréischen Bibel s. Cunningham/Gregerman: Covenant, 0.S.; Zenger: The
Covenant That Was Never Revoked, 101-105.

51 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn,116. Hervorhebung AS. Vgl. dazuJan Assmann, laut dem sich inder
Bundestheologie Israels eine neue Form des kulturellen Gedachtnisses bildet, »die neben Schrift
die Verbindung von Kanonisierung und Exegese erfordert.« Assmann, Jan: Achsenzeit. Eine Ar-
chiologie der Moderne. Miinchen 2018, 289. Hoff entwickelt diese These weiter, indem er den
entscheidenden Schritt in der Theologisierung von Kanonisierung und Exegese im Zeichen der Bun-
destheologie sieht. Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 101-104.

52 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 116: »Vom Bund zu sprechen, aktiviert ihn.«

53  Hoff: Glaubensraume, 397. Vgl. dazu ausfiihrlicher ebd. 397-399 (»Argumentariumc). Der Perfor-
manzbegriff bedeutet mit Hoff fiir die Theologie abgeleitet: »im Cebrauch des Zeichens >Gottcer-
schliefdt er sich als eine dem Menschen vorgegebene Wirklichkeit.« Hoff: Theologizitat der Theo-
logie, 109. Zum methodisch-systematischen Ansatz einer performativen Theologie s. Kapitel 2.3.

54  Hoff: Glaubensrdume, 152. Bei Hoff weiter: »Gott« begleitet sein Volk. In symbolischer Abstrak-
tion wird dies mit dem Konzept eines sBundes< zwischen >Cott< und Menschen gefasst, der eine

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

99


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

sprachlich verfasstes Geschehen vermittelt und performative Qualitit besitzt: Uberall
dort, wo sich Menschen mit dem Zeichen »Gott« auf den Gott des Volkes Israel und
seine lebensschopferische Macht berufen, wo sie dieses Zeichen interpretieren und die
eigenen Lebensvollziige im und mit Bezug auf dieses Zeichen deuten und ihr Leben
gestalten, setzt sich die performative Grammatik der Schopfungsgeschichte durch. Und
iiberall dort, so HofT, lisst sie sich bestimmen:

»Der Gottesgedanke ist dann keine Hypothese mehr, sondern in seinem Verstandnis ist
er die bereits vorweg ereignete Performanz gottlicher Selbstvermittlung in der Welt
(also: Offenbarung), wenn und insofern sich diese schopferische Lebensmacht in der
Geschichte als unbegrenzt erweist— angesichts von Tod und Vernichtung.«*

Offenbarung ist also nicht mit den Heiligen Schriften abgeschlossen. In der dynami-
schen Grammatik géttlicher Offenbarung erhilt auch die Uberlieferung dieser Offenbarung
im Sinne einer lebendigen Interpretation von Bibel und Tradition als fortlaufender Be-
ziehungsgeschichte Gottes mit den Menschen (»Bund«) offenbarungstheologische Qua-
litat. Oder anders gesagt: Tradition ist ein offenbarungstheologischer Raum. Das schlief3t
auch (theologische) Differenzen in der jeweiligen Traditionsbildung mit ein. Christ*in-
nen beanspruchen fiir sich und ihre Tradition, in diesem Bund mit hineingenommen zu
sein. Sowohl die jiidisch-rabbinische Tradition als auch die christliche Tradition schrei-
ben sich jeweils anders durch ihre lebendige Interpretationsarbeit an der Schrift und der
Uberlieferungsgeschichte in den Bund Gottes ein. Geeint sind beide Traditionen durch
das dynamische Verstindnis dieses fortlaufenden Offenbarungsgeschehens (»Bundx).

2.2.3 Dialog als Performance jiidisch-christlicher Bundespartnerschaft

Philip A. Cunningham spricht deshalb von Judentum und Christentum als co-covenant-
ing companions, als Biindnispartner. »It expresses the recognition that Christianity and
Judaism are intertwined theologically and historically, that both Jews and Christians are
covenanting with God, and that they covenant with the Holy One in distinctive yet resonat-
ing ways.«*® Das von jitdischer wie von christlicher Seite vollumfinglich anzuerkennen,
ist derzeit noch in den Anfingen:

»Jews grapple with how Christians might relate to God in non-Torah focused ways,
whereas Christians ponder how Jews can be covenanting with God without belief in
Christ. Perhaps by studying together how their respective traditions have developed

grundlegende Beziehung ausdriickt; [...] Methodisches Repertoire. Fiir die riumliche Bestimmung
>Gottes«ist die Koordination der Spharen wichtig: >Cott< ist nach oben hin (himmlisch) entzogen,
aber kann von unten her als Begleiter Israels gesehen werden. Die topografische Metaphorisie-
rung >Gottes< erhalt damit eine topologische Qualitat. Man kann sich auf die Gegenwart >Gottes<
beziehen, indem man ihn als mitlaufende GrofRe ernst nimmt. >Gottc wird sichtbar in der Form
zugesagter Begleitung. In der theologischen Metapher wird mit der transzendenten Formbestim-
mung>Gottes<eine Aussage iiber seine Wirklichkeit getroffen — als permanente Beziehung.« Ebd.
Hervorhebung AS.

55  Hoff: Theologizitit der Theologie, 113f.

56  Cunningham: Maxims for Mutuality, xi.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

over time, Christians and Jews can assist each other in being faithful to their particular
religious identities and covenantal responsibilities while also learning more about
God from one another’s ways of covenanting.«’

Der theologische Dialog zwischen jidischen und christlichen Biindnispartner*innen

vollzieht sich in der gemeinsamen (Ubersetzungs-)arbeit an der Bedeutungserschlie-

Bung des Bundes (vgl. Dialog als »Ubersetzungsraumc« in Kapitel 1.3.3) als Performance

des ungekiindigten Bundes. Deshalb ist Gregor Maria Hoff iiberzeugt, dass der Bundesge-
danke gerade »[in Gestalt eines offenen Narrativs] Form und Material bereit[stellt]«*®,
die Theologizitit des theologischen Dialogs zwischen Jid*innen und Christ*innen

auszubuchstabieren. Sofern sich der jiidisch-christliche Dialog als gemeinsame Uber-

setzungs- und Interpretationsarbeit am in der Schrift und in der Tradition iiberlieferten

Gottesbegriff versteht, schreibt er sich in den lebendigen Bund Gottes mit seinem Volk

ein

.* Der Dialog ist

»eingelassen in die mehrfach codierte Deutungsarbeit am Gottesmotiv, das Israel auf
eine einzigartige Weise freigesetzt hat. Der Dialog schreibt sich dabei selbst in einen
Bund ein, der schon deshalb als ungekiindigt zu gelten hat, [1)] wie er sich im gemein-
samen Nachdenken (iber seine Bedeutung auf den Gott des Bundes verpflichtet und
[2)] den Bund auf diese Weise rezeptionsgeschichtlich aktiviert.«*°

Im gemeinsamen Bezug auf diesen Bund wird die Wirklichkeit des Bundes fiir die Ge-

genwart des jeweiligen Dialoggeschehens je akut realisiert. Der Dialog als Performance

57

58
59

60

Cunningham/Gregerman: Covenant, 0.S. Als Beispiel vgl. Irving Greenberg und seine Uberlegun-
gen zu einem Dialogical Model in Covenantal Thinking. Darin denkt er auch das eschatologische Mo-
ment des Dialogs mit und zeigt aus jidischer Perspektive Méglichkeiten einer Ausweitung auf den
abrahamitischen Trialog auf: »There is another dynamic in this model [the Dialogical Model in Co-
venantal Thinking — AS]. Since the covenant is open, it is open to further revelations in history. New
redemptive events confirm the covenant and move the world closer to the messianic age. [...] Through
the unfolding covenant, many Gentiles are brought into the messianic process and become partners
in the covenant of God and humanity. This affirmation in no way undercuts the validity and integrity
of the Sinaitic treaty with Israel. After the holocaust and in light of pluralism of the postmodern
world, Christianity and Islam will have to reject their own claims to supersede Judaism. And Jews will,
more clearly than before, recognize these religions as outgrowths of the original covenant. Such de-
velopment, far from disproving Judaism, only shows that the original covenant continues to bear
fruit and bring life.« Greenberg, Irving: The Jewish Way. Living the Holidays. Denver: Touchstone
2011, 72. Hervorhebung AS.

Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 117.

Vgl. TDW 4:»Juden wie Christen haben eine gemeinsame Aufgabe in der Verheiflung des Bundes,
die Welt unter der Herrschaft des Allméchtigen zu verbessern, so dass die gesamte Menschheit
Seinen Namen anruft und Laster von der Erde verbannt werden.« Vgl. Kapitel 6.2.2. Vgl. G&C 24:
»Beide Glaubenstraditionen [die jidische und die christliche — AS] beziehen sich auf den einen
Cott, den Gott des Bundes, der sich der Menschheit durch Sein Wort offenbart hat.« Die Dialog-
dokumente verweisen in diesem Zusammenhang vor allem auf die Schriftzitate: Jer 31 und Rom
9-11. Vgl. Kapitel 6.2.1.3.

Hoff: Die Zumutungen des Dialogs, 0.S.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

101


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

jidisch-christlicher Bundespartnerschaft erdffnet einen geteilten offenbarungstheologi-
schen Raum.

2.3 Methodologisch-erkenntnistheologisch
Zur performativen Theologizitat des Dialogs als Glaubensraum in between

Wenn mit Papst Franziskus’ lehramtlicher Programmschrift EG (2013) erneut bekriftigt
wird, dass das Judentum fir die Kirche »eine heilige Wurzel der eigenen christlichen
Identitit (vgl. ROm 11,16-18)« ist (EG 247, Kapitel 2.1) und wenn zudem gilt, dass Gott
weiterhin im Volk des Alten Bundes wirkt (EG 249, Kapitel 2.2.), hat der jidisch-christli-
che Dialog offenbarungstheologische Dignitit (Theologizitit) und epistemische Qualitit
(als locus theologicus). Fundamentaltheologisch bleibt die Frage: Wie kann diese offenba-
rungstheologische Dimension und die epistemische Bedeutung desjidisch-christlichen
Dialogs methodologisch eingeholt werden? Den genannten Narrativen der »Wurzel« und
des »nie gekiindigten Bundes« ist bereits eine sowohl topologische als auch performative
Disposition eingeschrieben, weshalb sich im Sinne einer Fortschreibung des in Kapitel 1
eingefithrten kulturwissenschaftlichen Ansatzes Synergien mit topologisch und perfor-
mativ arbeitenden Theologien ergeben.®

2.3.1 Dialog und topologische Theologie: Vom Zwischenraum zum Erkenntnisraum
in between (locus theologicus) - Ubergang 1

Die Theologizitit des jidisch-christlichen Dialogs erweist sich geschichtlich im konkreten
Dialoggeschehen (der Performance des Dialogs). Diese performative Theologizitit des Dialogs
lasst sich nur innerhalb eines fragmentarisch-geschichtlichen Diskurses einlgsen und
bestimmen: iiber das Beschreiten der konkreten, geschichtlichen Orte des Dialogs.®*

61 Vgl. dazu die entsprechende Reihe »Glaubensraume« von Hans-Joachim Sander (Bd. | »Topologi-
sche Dogmatik«) und Gregor Maria Hoff (Bd. Il »Topologische Fundamentaltheologie«), erschie-
nen im Matthias Griinewald-Verlag (s. Literaturverzeichnis). Ulrich Winkler: »Beyond their func-
tion as descriptions within the original area of research, turns can also be used as analytical tools
in other fields. But once again, beyond these tasks, a turn —and, in particular, the spatial turn, |
argue — is also a means of problem solving. So | claim that the postcolonial and spatial turns in
cultural studies are useful in describing and analyzing comparative theology, in solving predica-
ments, and in answering critiques.« Winkler: Religious Identities in Third Space, 44.

62  Derjldisch-christliche Dialog hat eine performative Grammatik. Mit Hoff: »Der Dialog ist als ge-
schichtliches Ereignis zu bestimmen, das aber nur im Glauben in seiner ganzen Wirklichkeit er-
fasst werden kann und deshalb von Gott her zu bestimmen ist. Im Dialog vermittelt sich nicht nur
Gottals unbegrenzte schopferische Lebensmacht, er bezeugt es nicht nur, sondern sie wird im Dia-
log als Zeugnis performiert (vgl. Hoff: Zumutung des Dialogs, 0.S.). Insofern sich die schopferische
Lebensmacht in der Geschichte des judisch-christlichen Dialogs als unbegrenzt erweist, ereignet
sichinihm»die bereits vorweg ereignete Performanz gottlicher Selbstmitteilung in der Welt (also:
Offenbarung)« (vgl. Hoff: Theologizitat der Theologie, 113). Bereits NA 4 legt Theologie im Ganzen
erkenntnistheoretisch auf ihre historische Darstellungsform fest, weil NA 4 nie losgel6st vom ge-
schichtlichen Ereignis der Schoah zu verstehen ist. Vgl. Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 127.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

2.3.1.1 Dialog als Zwischenraum

Das kulturwissenschaftliche Konzept von Ort und Raum entlang und in Folge des spati-
al turn (Kapitel 1.3.2) iiberschreitet immer schon den topografisch lokalisierbaren Ort.®
Es gibt nicht »den« Dialog. Dialog ereignet sich vielmehr immer »akut«, so Gregor Ma-
ria Hoff,* in Form rdumlich und zeitlich manifestierter und differenzierter Dialogver-
anstaltungen. Fiir Michel de Certeau ist ein Raum »ein Ort, an dem man etwas macht«.%
Insofern an Orten des Dialogs etwas »gemacht« wird (vgl. Dialog als Ubersetzungsraum,
Kapitel 1.3.3), werden Riume geschaffen, in denen operativ Verstindigung hergestellt
wird,*® in denen Austausch-, Lern- und Ubersetzungsprozesse stattfinden und in de-
nen auch Raum ist fir konfliktreiche Aushandlungsvorginge, fiir Grenziiberschreitun-
gen und neue Grenzziehungen. Formal ereignen sich diese Riume des Dialogs nicht an-
ders als zwischen Partner*innen, zwischen Menschen jiidischer und christlicher Zugeho-
rigkeit. Der Dialog konstituiert sich gleichsam performativ als Zwischenraum, als spaces
in between (Kapitel 1.3.2).

Der jiidisch-christliche Dialog als Raum, bzw. Zwischenraum, zeigt also zunichst ei-
nen Ubergang nochmal deutlich an, der bereits in Kapitel 1.3 erarbeitet wurde: nim-
lich jenen der Verrdaumlichung und Verzeitlichung. Das ist deshalb von Bedeutung, weil
Dialog immer nur als konkretes, unmittelbares Geschehen greifbar ist, das an konkre-
ten, topografischen Ortlichkeiten stattfindet und eingebunden ist in zeitliche Struktu-

63  Fireine Unterscheidung zwischen »Ort«und »Raum«in diesem Zusammenhang s. ausfiihrlich Ka-
pitel 8.2.

64  Ahnlich Hoff bei einem Vortrag mit dem Titel »Performing the sign of God in the presence of the
other. Reflections on the theological dimension of Jewish-Christian dialogue«am 6. Februar 2022
im Kontext der ICC] Consultations 2022 zum Thema »The Jewish or Christian »Other«in Teaching
and Preaching«.

65 Certeau, Michel de: Kunst des Handelns (Internationaler Merve-Diskurs 140). Berlin: Merve-Verl.
1988, 218. Ausfithrlicher zu de Certeaus. Kapitel 8.2. Vgl. auch Hoff: Performative Theologie, 32—37.
Vgl. dazu auch Bachmann-Medick: »Raum meint soziale Produktion von Raum als einem vielschich-
tigen und oft widersprichlichen gesellschaftlichen Prozess, eine spezifische Verortung kultureller
Praktiken, eine Dynamik sozialer Beziehungen, die auf die Verdnderbarkeit von Raum hindeuten.«
Bachmann-Medick: Cultural Turns, 290. Und weiter: »Michel Foucaults Raumkonzept der>Heteroto-
pien< (Gegenorte), [...] tatsachlich verwirklichte Utopien<wird ebenso zum Bezugspunkt wie Pierre
Bourdieus Konzept der Produktion des sozialen Raums als einer habitualisierten Praxisform und Do-
reen Masseys feministische Zuspitzung zu>power-geometries of space«.« Ebd. 293. Vgl. dazu Fou-
cault, Michel: Andere Raume (1967). In: J6rg Diinne/Stephan Giinzel (Hg.): Raumtheorie. Grund-
lagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2018, 317329,
320; Bourdieu, Pierre: Sozialer Raum und »Klassen« (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 500).
Frankfurta.M.: Suhrkamp 31995, 7-46; Massey, Doreen: Space, place and gender. Cambridge: Polity
Press 1994.

66  Bzgl. solcher Praxen zur operativen Herstellung von Verstandigung auch im Sinne eines Problem-
bewusstseins: In meinen persénlichen Begegnungen mit Jid*innen wurde immer wieder vor al-
lem von judisch-orthodoxer Seite die Tendenz kritisiert, christliche Dialogakteur*innen wiirden
als judische Gesprachspartner*innen vor allem solche einladen, die am ehesten mit den eigenen
Wertvorstellungen Gbereinstimmten: Je liberaler, desto besser. Oft bedeute das, dass diese Posi-
tionen aber nicht mehr halachisch wiren. Verstindigung im Dialog ist in Aufnahme dieses Ein-
spruchs nicht gleichzusetzen mit Bestatigung, sondern sich durch den Anspruch der Dialogpart-
ner*innen herausfordern zu lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

103


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

ren und Abliufe. Dieser Aspekt betrifft zum einen die Verriumlichung komplexer reli-
gidser Ubersetzungsprozesse. Zum anderen auch eine Verriumlichung der Performati-
vitit (religioser) Identititen und ihrer Materialisierung in Zeichen, Kérpern, Ritualen,
Erinnerungen und Narrativen.

Die spatiale Metapher eines Zwischenraums weist Uberschneidungslinien mit ande-
ren Raumkonzepten auf, die Grenzziehungen, Uberlappungen und Hybridformen von
Riumen sichtbar machen und thematisieren.®” Es war Homi Bhabha, der das Raumkon-
zept von spaces in between oder thirdspaces pragte. Darin verbinden sich terminologisch
und konzeptionell spatiale, performative und postkoloniale Ansitze. Thirdspaces bezeichnen
neue, dritte Riume, die als »handlungstrichtige Zwischenriume«*® dort entstehen, wo
Menschen zweier Kulturen — bzw. im Falle des jiudisch-christlichen Dialogs zweier reli-
gions-kultureller Traditionen — miteinander in Kontakt treten.

Mit Ulrich Winkler, der Komparative Theologie im thirdspace religioser Identititen
verortet, liegt in einem kulturwissenschaftlichen Konzept wie jenem des thirdspace fiir
Religionsgemeinschaften eine besondere Zumutung:* Mit der Entstehung eines neuen
Dritten wird nicht selten ein Hybrid aus jiidischen und christlichen Wahrheitsansprii-
chen und damit eine Vermischung und Verwischung der je eigenen Glaubensiiberzeu-
gungen befiirchtet. Ein so gedachtes Drittes stiinde in fundamentalem Widerspruch zur
Logik des Dialogs (Kapitel 1.1.3). Darauf aber zielt das Raumkonzept thirdspace nicht ab.
Mit Bachmann-Medick legt das Konzept von thirdspaces vielmehr »die Suche nach hybri-
den Uberlappungsriumen, nach >Kontaktzonen« und Gelenkstellen fiir eine Verfliissi-
gungvon Differenzen geradezu nahe. Dies setztjedoch voraus, dass hybride Riume nicht
als blof3e Vermischungsriume betrachtet werden, sondern unter Beriicksichtigung von

67 DasRaumkonzept (1.) von »Transitriumen« (Marc Augé), das auf die Fluiditat, Ubergingigkeit und

Vorlaufigkeit von Identititsbildung verweist (nach Augé sind Verkehrsmittel, Flughdfen, Bahnho-
fe, Supermarkte oder Freizeitparks solche Orte); (2.) mit Konzepten wie Michel Foucaults Heteroto-
pien, Edward Saids imaginary geographies oder Appadurais global ethnoscapes; (3.) mit dem Konzept
eines third-space (Homi Bhabha) oder von real-and-imagined places (Edward Soja). Vgl. dazu Bach-
mann-Medick: Cultural Turns, 298f. sowie Augé, Marc: Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen zu ei-
ner Ethnologie der Einsamkeit. Frankfurt a.M.: S. Fischer 21994; Foucault: Andere Riume, 317—329;
Said, Edward W.: Culture and imperialism. New York: Knopf 1993; Said, Edward W.: Orientalism.
Western Conceptions of the Orient. New York: Vintage Books 1979; Bhabha, Homi: The location
of culture. London u.a.: Rout-ledge 1994; Soja, Edward W.: Postmodern Geographies. The Reasser-
tion of Space in Critical Social Theory. London/New York: Verso 1989; Soja, Edward W.: Thirdspace.
Journeys to Los Angeles and Other Real-and-Imagined Places. Malden, Mass.u.a.: Blackwell 2010
(Original 1996).
Judith Gruber erarbeitet die Bedeutung von Cultural Turns fiir die Theologie: Gruber, Judith: Theo-
logie nach dem Cultural Turn. Interkulturalitit als theologische Ressource (ReligionsKulturen 12).
Stuttgart: Kohlhammer 2013. Robert Schreiter erarbeitet, dass verschiedene kulturelle Codes und
die Offenbarung Cottes grundsatzlich kompatibel seien (vgl. Schreiter, Robert: Constructing local
theologies: Maryknoll, NY: Orbis Books 1999).

68 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 300.

69  Vgl. Winkler: Religious Identities in Third Space, 48. In diesem Zusammenhang sei mit der Ein-
leitung dieser Studie daran erinnert, dass die Kategorie »Religion« nur bedingt dafiir geeignet ist,
das Selbstverstandnis von Jiid*innen zu reprasentieren, die ihre jidische Identitat hiufig eher als
ethnische Kategorie betrachten denn als religios-spirituelle.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

Differenzen und Konflikten als konkrete Ubersetzungsriume genutzt bzw. auf Uberset-
zungsprozesse hin ausgelotet werden.«”

Vielmehr stellt es als erkenntnistheoretisches Analyseinstrumentarium allen voran
ein selbstreflektorisches Korrektiv dar und zwar dort, wo in einer Erkenntnistheorie
des judisch-christlichen Dialogs religiose Identititen implizit idealisiert, als festste-
hend, statisch oder essentialistisch beschrieben werden.” Wie schon die Kategorie der
Ubersetzung mahnt auch jene eines thirdspace mit Ulrich Winkler die Unméglichkeit
von reinen und urspriinglichen Kulturen und Identititen an.”” Es macht auf Pro-
blematiken der Konstruktion homogener Glaubensidentititen aufmerksam und »die

73 religiéser Identititskonstruktionen sicht-

Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem«
bar. Dialogpartner®innen als Gegeniiber, als die Anderen sind zunichst immer eine
Kategorie des eigenen Diskurses.” Das trifft auf das Christentum mit Blick auf das
Judentum in besonderer Weise zu, denn iiber Jahrtausende wurde christliche Identi-
tit iiber Abgrenzung und Ausgrenzung »des Jidischen« konstruiert. Demgegeniiber
machen thirdspaces auf die Moglichkeit interreligioser Lern- und Transformationspro-
zesse aufmerksam, die dort entstehen, wo im Dialog als Glaubensraum in between diese
Gefahr von Exklusions- und Verfremdungsstrategien in Identititsbildungsprozessen

ernstgenommen wird.

2.3.1.2 Dialog als Erkenntnisraum in between

Fir den jidisch-christlichen Dialog als Zwischenraum mit der Kategorie von Bhabhas
thirdspaces zu arbeiten, macht aber nicht nur aus Griinden der Selbstreflexion, sondern
vor allem aus methodischen und nicht zuletzt aus theologischen Griinden Sinn, weil
dadurch die angezeigte erkenntnistheoretische Dimension des jidisch-christlichen
Dialogs (itber die Narrative der »Wurzel« und des »ungekiindigten Bundes«) nochmal
scharf gestellt ist. Der Dialog als thirdspace zeigt die Ubergingigkeit des Dialogs von
einem kommunikativen und handlungsorientierten Begegnungsraum hin zu einem
erkenntnistheologisch konstitutiven locus theologicus an. Der Dialog, codiert als space
in between oder thirdspace, markiert seine epistemologische Relevanz fiir die christliche
Theologie.

70 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 204f.

71 Winkler dazu: »Beyond their function as descriptions within the original area of research, turns
can also be used as analytical tools in other fields. But once again, beyond these tasks, a turn —
and, in particular, the spatial turn,  argue —is also a means of problem solving. So | claim that the
postcolonial and spatial turns in cultural studies are useful in describing and analyzing compara-
tive theology, in solving predicaments, and in answering critiques.« Winkler: Religious Identities
in Third Space, 44. Vgl. auch Winkler: Religious Identities in Third Space, 46.

72 Vgl. Winkler: Religious Identities in Third Space, 47. Dazu auch Bachmann-Medick: Cultural Turns,
205: »Gemeintsind Orte der Auseinandersetzung in und zwischen Kulturen [oder Religionen—AS],
in denen Grenzziehungen (z.B. zwischen Eigenem und Fremdem) destabilisiert werden kénnen.
Denn ein solcher dritter Raum entsteht nicht etwa zwischen zwei reinen, unvermischten Zonen.
Vielmehr kennzeichnet er eine kulturelle [und in unserem Fall auch religiose — AS] Verfassung, die
iiberhaupt keine reinen, unvermischten Zonen enthilt, sondern aus Uberlagerungen in sich wi-
derspriichlicher und differenter Schichten einer Kultur [oder Religion — AS] besteht.

73 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 203.

74 Vgl. Winkler: Religious Identities in Third Space, 47.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

105


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Dialoge als Zwischenrdume schaffen neue Erkenntnismaglichkeiten. Das Zwischen- oder
in between spieltin diesem Zusammenhang die entscheidende Rolle: Es markiert das Spe-
zifikum des jiidisch-christlichen Dialogs als Erkenntnisraum. Es erinnert uns an die epis-
temische Funktion von Zwischenriumen, auf die mit Bernhard Dotzler und Henning
Schmidgen bereits in Kapitel 1.3.2 aufmerksam gemacht wurde. Zur Erinnerung: Der jii-
disch-christliche Dialog als Zwischenraum ist ein »Ort materieller Wissensproduktion,
weil sich in dieser Kontaktzone das »Wissen aus zwei Gebieten [religiosen Traditionen —
AS] versammelt«.”

Fir eine topologische Theologie, insofern sie als geschichtlicher Diskurs »mit den theo-
retischen Mitteln des spatial turn neue Ressourcen der Rede von Gott«’, also die Bedeu-
tung des Zeichens »Gott« entlang von »konkreten Orten der Geschichte, im Material der
Sprache«”” bestimmt, sind solche Zwischen- und Erkenntnisriume von Bedeutung. To-
pologische Theologien schliefien an rhetorische Verfahren topologischer Argumentation
an, die bereits in der Antike (Cicero) entwickelt wurden. In der Gegenreformation wur-
den sie von Melchior Cano zu einer bis heute giiltigen Methodologie katholischer Er-
kenntnislehre weiterentwickelt: die Lehre von den sogenannten loci theologici. Die Topik
geht davon aus, dass man sich »auf bestimmte Topoi beziehen [muss], um Autoritit fir
die Behauptung von Meinungen und Einsichten beanspruchen zu kénnen.«” Theologie
in einem topologischen Zuschnitt geht, so Gregor Maria Hoff, »von den Orten aus, an de-
nen sich Glaubensrealititen vermitteln. Sie liefern das Material, aus dem Theologie als
eine geschichtliche Darstellungsform des Glaubens an »Gott« thr Wissen generiert. Sie
bezieht sich auf die Referenzorte, die im Zuge von Glaubensperformanzen Quellen des
Glaubens entwickelt haben - im klassischen Sinn die loci theologici.«”

Welche Topoi itberhaupt als Erkenntnisorte anerkannt werden, steht nicht einfach
fest, sondern ist begriindungsbediirftig. Darin liegt die Diskursivitit der loci: Sie werden
von einer Glaubensgemeinschaft entsprechend codiert. Das ist nur zeichenhaft méglich
und ist damit immer interpretationsbediirftig. Mit der Gr6fRe >Glaubensgemeinschafts,
die bereits die Aspekte Verriumlichung und Verzeitlichung impliziert, ist immer be-
reits ein historischer und offenbarungstheologischer Rahmen aufgespannt, der iiber die
Plausibilitit von Orten als autoritative Erkenntnisorte mitentscheidet.

»Die Methodologie der loci theologici (Melchior Cano) fihrt insofern in den geltungs-
logischen s>Kampf um Anerkennung< Ohne den Bezug auf Schrift und Tradition lasst
sich im Glaubensraum der Kirche keine begriindete Stellungnahme zum und im Glau-
ben geben. Die verschiedenen loci theologici ergeben aber erst im diskursiven Zusam-
menspiel ihren Sinn, insofern sie selbst den Glaubensraum methodisch ausleuchten,
den die (katholische) Kirche darstellt. Das verlangt die Beriicksichtigung der Bestim-
mungspunkte, die der Glaube erreicht hat. Damit wird die Geschichte selbst zum locus
theologicus, zugleich aber auch zur Form, in der Griinde theologisch erreicht werden

75  Dotzler/Schmidgen: Parasiten und Sirenen, 7.
76  Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 150.

77  Hoff: Glaubensriume, 27.

78  Ebd.481f.

79 Ebd. 28.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

konnen. lhre Anerkennung vollzieht sich im Respekt vor der Autoritdt von loci inter-
pretativa wie den Kirchenvatern, den scholastischen Theologen, vorab den Konzilien,
dem Lehramt, in spezifischer Form vor der Kirche von Rom als apostolischem Ortsfokus
und dem Papst.«&°

Der jiidisch-christliche Dialog hat eine spezifische erkenntnistheoretische Bedeutung
fiir katholische Theologie, denn im Zwischen von Judentum und Christentum (third) sind
die Innen- und die Auflenperspektive des Judentums als locus theologicus »semi-proprius«
(Peter Hiitnermann), bzw. als locus theologicus proprius et alienus (Gregor Maria Hoff) unauf-
16slich aneinander gekoppelt (Kapitel 8.2). Beide Dimensionierungen als locus proprius
und alienus spielen im Dialog zwischen Judentum und Christentum auf mehreren Ebe-
nen eine Rolle: (1.) insoweit als die Tradition des jiidischen Volkes, wie sie im TaNaK iiber-
liefert ist, zum Innenraum der Kirche gehort, weil sie es als Altes Testament kanonisiert
hat und sich darauf verpflichtet weif3 (proprius); (2.) insoweit die Tradition des jiidischen
Volkes im gegenwirtigen Judentum in seiner rabbinischen Form als eigenstindiger Reli-
gionsgemeinschaft fortbesteht und als Auslegungsgemeinschaft des TaNaK ein bleiben-
der, eigenstindiger Raum der Selbstoffenbarung Gottes ist, itber den die Kirche nicht
verfugt (alienus). Aus Sicht der katholischen Kirche nimmt das Judentum einerseits ei-
nen Platz innerhalb der christlichen Glaubensbestimmung ein. Zugleich aber bleibt Israel
ein der Kirche fremder Ort, der ihr »eigenweltlich« entgegensteht, sie konfrontiert und
letztlich auch relativiert. Nur im Modus des Dialogs kénnen die Innen- und Auenper-
spektive des Judentums aneinander vermittelt und fir christliche Theologie erkenntnis-
produktiv eingespielt werden.®

2.3.2 Dialog und performative Theologie: Vom Erkenntnisraum zum Glaubensraum
in between - Ubergang 2

Judisch-christliche Dialoge als Zwischenriume sind also Orte, an denen Akteur*innen
judischer und christlicher Zugehorigkeit »etwas machen« (de Certeau, Kapitel 2.3.1).
Was ist damit konkret gemeint? Der jiidisch-christliche Dialog kann als Konglomerat
spezieller Formen kultureller Praxis beschrieben werden. Worin besteht dieses Spezi-
fikum? In Kapitel 1.3.3.1 wurde zunichst die Kategorie der Ubersetzung im weitesten
Sinne fur interreligiése Dialoge eingefithrt, um die spezifischen Handlungsformen
im Zwischenraum des Dialogs zu bestimmen. Diese vielfiltigen und vielschichtigen
Ubersetzungshandlungen dienen jeweils in erster Linie operativ dazu, Kontakt und
Verbindung herzustellen, also Verstindigung zwischen jiidischen und christlichen Dia-
logpartner*innen zu erméglichen und zu aktivieren.

Doch wir gehen an dieser Stelle zundchst nochmal einen Schritt zuriick. Was auf Dia-
logveranstaltungen »gemacht wird, ist zunichst nichts anderes als zu kommunizieren,
miteinander zu sprechen.®* Lange Zeit wurden sprachliche Auerungen in ihrer Wirklich-

80 Ebd. 482.

81  Vgl. Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 85.

82  Weitere solcher Handlungen im Glaubensraum Dialog wiren bspw. die sogenannten Zeichen-
handlungen der Papste (Kapitel 1.4.2.3), die einer eigenstdndigen Untersuchung bediirften.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

keit beschreibenden und abbildenden Funktion wahrgenommen. Es war Charles San-
ders Peirce, der am Ubergang vom 19. ins 20. Jahrhundert erkannte, dass Sprechen nicht
nur die Wirklichkeit abbildet, sondern Neues schafft: »Es ist kein blofRes Sagen, sondern
ein Handeln.<* Die sogenannte »Sprechakttheorie« nach John Austin und seinem Schii-
ler John Searle und die Weiterentwicklung ihres Ansatzes riickten diese schaffende, also
performative Qualitit von Sprache, ihre Wirklichkeit generierende und Bedeutung pro-
duzierende Funktion zunehmend ins Bewusstsein.?

Fiir performativ arbeitende Theologie sind vor allem die sprachphilosophischen
Uberlegungen zum Zeichen »Gott« im Anschluss an Peirce relevant. Sie zeigen, dass
Theorien zu Performativitit wie auch Topologien keineswegs etwas der Theologie Au-
Rerliches sind, sondern dass sie zutiefst, bereits schopfungstheologisch, in die Grammatik
jiidischer und christlicher Rede von Gott eingeschrieben sind (vgl. die Uberlegungen zu
einem dynamischen Offenbarungsverstindnis im Zeichen »Bundx, Kapitel 2.2). Wo das
Zeichen »Gott« als Code fiir die »unbegrenzte schopferische Lebensmacht«® aufgerufen
wird, schafft sich diese Wirklichkeit Realitit. Dazu Gregor Maria Hoft:

»Gottc kann vor diesem Hintergrund [mit Peirce und Descartes — AS] als zureichen-
der Code fiir das Ganze der Welt ausgewiesen werden — und auf diese Weise vermit-
telt sich in theologischer Perspektive die Wirklichkeit >Gottes«. Sie bedarf keines >Be-
weisess, weil ein>sBeweis<sie rational begrenzte, sondern phanomenologisch erschlos-
sener Interpretation, semantischer Nachvollziehbarkeit und dekonstruktiver Plausi-
bilisierung. Diesen Rahmenbedingungen und Anforderungen kriteriengeleiteter Re-
de von >Gottcentspricht das biblische Konzept einer unbegrenzten schopferischen Le-
bensmacht [...].«&

83  Zitat aus Martens, Ekkehard: Einleitung. In: ders. (Hg.): Texte der Philosophie des Pragmatismus.
Charles Sanders Peirce, William James, Ferdinand Canning Scott Schiller, John Dewey (Universal-
Bibliothek 9799). Stuttgart: Reclam 1992, 3—60, 8.

84  Vgl.zuperformativen Theorien und ihr Potential fir Theologie Hoff: Performative Theologie, 21-45
(»Kapitel 2: Mind Map: Profile des Performative Turn«).

85  Hoff: Glaubensraume, 198—205 (Kapitel »Inversionen von Tod und Leben —»Cott« als unbegrenzte
schopferische Lebensmachtc).

86  Hoff: Glaubensraume, 184. Vgl. dazu ausfiihrlich ebd. 177184 (»Arbeit am Cottesbegriff —im Zei-
chendes Unendlichen«). Im Hintergrund stehen semiotisch-differenzhermeneutische Uberlegun-
gen Hoffs zum Gottesbegriff entlang von Charles Sanders Peirce und Jacques Derrida. Vgl. dazu
Hoff: Glaubensrdume, 177184 und 364-368: Die Wirklichkeit Gottes kann nicht anders als nur in
und als Zeichen ins menschliche Bewusstsein gelangen. Insofern kann sich Offenbarung nur zeichen-
gebunden ereignen und als »zeichenhafte Selbstvermittlung seiner [Cottes — AS] Wirklichkeit«
Ebd. 177 (FN 313) gedacht werden. Vgl. dazu Peirce, Charles S.: Die Natur unseres Wissens vom Un-
endlichen. In: ders.: Religionsphilosophische Schriften. Hg. v. Hermann Deuser. Hamburg: Felix
Meiner Verlag 1995, 7f. »Offenbarung ereignet sich letztlich nur in ihrer Wahrnehmung und An-
erkennung, also in konsequenter Rezeption.« Hoff: Glaubensraume, 363, FN 664; vgl. dazu auch
Foflel, Thomas Peter: Offenbare Auferstehung. Eine Studie zur Auferstehung Jesu Christi in of-
fenbarungstheologischer Perspektive. Paderborn: Ferdinand Schoningh 2018, 422—440. Theologie
muss sich dabei der Differenz von Gott und »Cott« bewusst sein. Doch gerade im Modus dieser Dif-
ferenz eroffnet sich ein Raum, in dem die Wirklichkeit Gottes als unbegrenzte schopferische Le-
bensmacht im Zeichen »Gott« bestimmbar wird. Vgl. Hoff: Glaubensraume, 364. Die Bestimmung
des Zeichens »Gott«ist ihrerseits in unabschliefibare Interpretationsprozesse eingelassen. In ihrer
performativen Dynamik eignet den Interpretations- und Rezeptionsvorgingen eine eigene (offen-

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21148796290003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cphilosophie%20des%20pragmatismus%20ekkehard&offset=0
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21148796290003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cphilosophie%20des%20pragmatismus%20ekkehard&offset=0

2 Performative Theologizitat

Offenbarung geht nicht in Heiliger Schrift und Uberlieferung auf, sondern ereignet sich
nach christlichem und jiidischem Verstindnis immer auch dort, wo das Zeichen »Gott«
zur Sprache kommt.*” Seine performative Qualitit zeigt sich darin, dass der Bezug auf
Gott verwandelt, wo er im Glauben realisiert wird.

Fiir den jiidisch-christlichen Dialog sind diese Uberlegungen insofern relevant, als
sie die spezifisch theologische Qualitit des Dialogs im Unterschied zu kulturellen Begeg-
nungsriumen generell markieren (Kapitel 1.3): Im gemeinsam-unterschiedenen Gottesbezug
wird Gott in diesem Dialog als lebendiger Gott zur Sprache gebracht und als unbegrenzte
schopferische Lebensmacht bezeugt — und zwar gerade angesichts vernichtender Lebens-
verhiltnisse, angesichts der jahrtausendealten Konflikt- und Gewaltgeschichten jiidi-
scher und christlicher Glaubenstraditionen und christlicher Schuldgeschichten, die in
der Schoah kulminierten. Dort, wo Gott als unbegrenzte Lebensmacht zur Sprache ge-
bracht wird, schafft sich ihre Realitit Raum.

Das biblische Narrativ dafiir ist die Bundesgeschichte, sind die Erfahrungen des Vol-
kes Israels mit seinem Gott, prifiguriert vor allem im Exodus-Motiv: Gott schafft sich
einen Lebensraum, wo man auf seine Lebensmacht setzt. Wenn im Zwischenraum des
judisch-katholischen Dialogs ein gemeinsam-unterschiedener Gottesbezug aufgerufen
wird, ist mit Gottes Handeln zu rechnen. Dialogveranstaltungen sind in diesem Sinne
Performances der jiidisch-christlichen Bundesgenossenschaft, die Glaubensriume in between er-
schliefien, insofern sie der Wirklichkeit Gottes Raum geben und sich die Wirklichkeit
Gottes performativ durchsetzen kann:

»Auf diese Weise —im theologischen Kontakt [zwischen Judentum und Christentum —
AS] dynamisiert sich aktuell die fortlaufende Rezeptionsgeschichte der biblischen
Schriften und des religionskulturellen Gedachtnisses, das nach eigenem Verstindnis
beider Traditionen immer auch der Ort ist, an dem sich Gott selbst geschichtlich
vermittelt. Die Theologizitit des jldisch-christlichen Dialogs nimmt auf diese Weise
epistemische Form an.«®®

Der jiidisch-christliche Dialog ist deshalb nicht nur ein Erkenntnisraum in between, son-
dern vor allem auch ein Glaubensraum in between, der sich als fortlaufende Geschichte

barungs-)theologische Qualitidt an. Mit Hoff: Dort wo das Zeichen »Gott« als Code »fiir das Ganze
der Welt« (ebd. 184.) ausgewiesen wird, vermittelt sich seine Wirklichkeit.

87  SoschreibtJosef Ratzinger, dass »[d]as Evangelium als solches [...] von seinem Wesen her nur zum
Teil geschrieben werden [kann].« Ratzinger, Josef: Ein Versuch zur Frage des Traditionsbegriffs. In:
Karl Rahner/Josef Ratzinger: Offenbarung und Uberlieferung (QD 25). Freiburg/Basel/Wien: Her-
der1965, 25-69, 53. Vgl. dazu Konzil von Trient»Dekret Giber die Annahme der heiligen Biicher und
die Uberlieferungen« DH 1501.

88  Hoff: Zumutungen des Dialogs, 0.S. Hervorhebung AS. Im Dialog zu priifen ware, inwiefern das
offenbarungstheologische Konzept von Glaubensraumen und insbesondere dem Glaubensraum
in between des Dialogs anschlussfihig ist an judische Traditionen und dem Konzept der »Schechi-
nah« (hebrdisch N1 Sachinah), die Einwohnung Gottes und seine Anwesenheit in der Welt und
insbesondere im Volk Israel und in jedem einzelnen Menschen. Vgl. dazu auch Stosch, Klaus von:
Das besondere Verhiltnis von Judentum und Christentum als Lernort Komparativer Theologie. In:
Hubert Frankemolle/Josef Wohlmuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission«
(QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 113—136.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

109


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

eines gemeinsam-unterschiedenen Gottesbezugs vollzieht: »Die grundlegende Theolo-
gizitit dieses Dialogs nimmt im geschichtlich fortlaufenden Prozess der Gottesbestim-
mung Gestalt an,«*’ so Gregor Maria Hoff.

2.3.3 Dialog und Erkenntnistheorie: topologische Vermessung des Dialogs
als Glaubensraum in between im Horizont performativer Theologie

Wir erinnern uns: Mit der Performance des Dialogs entsteht ein Raum des gemeinsamen,
judisch-christlichen Nachdenkens iiber den Gott Israels. Judentum und Christentum
teilen die in beiden Traditionen gelebte Uberzeugung, dass sich in der Schrift und in
der Reflexion auf diese die Wirklichkeit Gottes durchsetzen und als schépferische Lebens-
macht offenbar werden kann. Der jiidisch-christliche Dialog schreibt sich damit in die
fortlaufende Bundes- und Offenbarungsgeschichte ein. In dieser offenbarungstheolo-
gischen Dignitit hat er als Glaubensraum in between auch epistemische Qualitit: Er ist
erkenntniskonstitutive Referenz fiir Glaube und Theologie (klassisch: locus theologicus,
Kapitel 8.2).

Methodologisch fuhrt das fiir diese Studie zu einer Zusammenfithrung des geschicht-
lich-topologischen Ansatzes einer fundamentaltheologischen (Erkenntnis-)Theologie
mit offenbarungstheologischen Uberlegungen im Anschluss an Performativititstheo-
rien. Denn: Die Wirklichkeit Gottes und seines Reiches ereignet sich immer geschicht-
lich, an konkreten Orten und zwar dort, wo sich im Bezug auf das Zeichen »Gott« die
Wirklichkeit dieses Zeichens als lebensschopferische Macht performativ erweist. Diese
Orte, an denen sich Riume fiir Gottes Handeln eréffnen (performative Glaubensriume),
sind fir die Theologie dann aber auch autoritative Referenzorte (loci theologici), entlang
derer sie ihr Wissen iiber Gott entwickelt.”

»Performanzen erschliefen den Raum der Griinde. Die loci theologici haben als funda-
mentaltheologische Referenzorte Anwendungssinn. Sie setzen nur in ihrem Gebrauch
Argumente mit theologischer Autoritat frei. Man muss den Raum der Schrift betreten
und sich in ihm bewegen, um seinen Lebens- und Glaubenssinn erfassen und zur Gel-
tung bringen zu kénnen. So verwandelt sich Schrift in einen Glaubensraum, der wieder

89  Hoff: Identitat in Beziehung, 53.

90  Natiirlich immer riickgekoppelt an das Geheimnis Cottes entlang der offenbarungstheologischen
Kategorien von offenbar — verborgen. Diese Koordination von Immanenz und Transzendenz muss
die Theologie reflexiv einholen kénnen. Vgl. dazu Hoff: Glaubensraume, 496—498. Zur epistemi-
schen Dimension des Performativen in den Kulturwissenschaften vgl. Trawbger, Sibylle: Asthetik
des Performativen und Kontemplation. Zur Relevanz eines kulturwissenschaftlichen Konzepts fiir
die Systematische Theologie. Paderborn: Schoningh 2019, insb. 57—77, hier 62: »Das Performative
sei ein innovativer Beitrag zur sWissenskultur<— einerseits in erkenntnisgenerierender Hinsicht,
andererseitsaberauchim Hinblick auf Ausstellung und Prasentation des generierten Wissens.«Im
Kontext einer topologischen Theologie findet der Performativitatsbegriff im Bewusstsein um sei-
ne Bedeutungsvielfalt Anwendung. Im Anschluss an Austin/Searle, Bourdieu und Derrida wird im
Kontext des jidisch-christlichen Dialogs durch die Verwendung des Performativititsbegriffs ins-
besondere die wirklichkeitskonstituierende Dimension des Performativen in Sprache und Hand-
lungen als raumkonstituierende Praktiken (hier verkniipfen sich spatialer und performativer An-
satz) und die Prozesshaftigkeit des Phanomens »Dialog« betont. Vgl. dazu ebd. 67f.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Performative Theologizitat

neue Raume erdffnet— topologisch wie ganz real. [..] Insofern wird die Performance
des Glaubens zu einem Glaubensraum und also auch zu einem Raum der Criinde, weil
diese hier aufgesetzt, entwickelt und ausgespielt werden. Topologischer Ansatz und
performanztheoretische Durchfithrung verzahnen sich damit.«'

Auf diese Weise kann Theologie der »ErschlieRungsdynamik des Gottes-Codes nach-
komm[en]«’* und methodisch-reflexiv jene Orte lokalisieren und sie als Lebens- und
Glaubensriume im Zeichen Gottes codieren, an denen der unbegrenzten schépferischen
Lebensmacht Raum gegeben wird.*® Glaubensriume und ihre performative Disposition bie-
ten ein Analyseinstrumentarium fir den jidisch-christlichen Dialog, fiir die Frage nach
der Theologizitit des Dialogs und seiner epistemologischen Qualitit, weil sie ein kom-
plexes Setting unterschiedlicher methodischer Zuginge biindeln und so den Dialog als
komplexes, geschichtliches Phinomen in seiner offenbarungstheologischen und episte-
mischen Bedeutung fiir die Theologie erfassen kénnen. Dabei entwickelt dieses fiir die
Arbeit gewdhlte methodische Setting selbst wiederum einen performativ-theologischen
Eigensinn. Als theoretische Anlage performiert es sich im Prozess des Schreibens und
entscheidet mit iiber die Ergebnisse dieser Arbeit (in Analogie zum writing culture konnte
man von einem writing theology sprechen).

Das Einlassen auf diese Orte und Riume, die nicht einfach feststehen, sondern im-
mer neu diskursiv erschlossen werden miissen, hat fiir Theologie immer auch eine trans-
formierende und relativierende Dynamik. Es fithrt Theologie aus ihrem Innenraum hin-

91 Hoff: Glaubensriaume, 60. Zwar konnte in diesen ersten beiden Kapiteln geklart werden, warum
es sowohl aus formalen wie aus theologischen Criinden sinnvoll ist, einen topologischen Ansatz
in performativer Durchfiihrung fir die Beantwortung der Forschungsfrage zu wahlen. Gleichzei-
tig erhebt die Studie damit keinesfalls den Anspruch, dieser Zugang sei der einzig mogliche. Die
Methode ist eine »Hilfskonstruktion«, nicht mehr und nicht weniger. Sie hat ihren Nutzen und ih-
re Berechtigung, aber auch ihre Begrenzung. Der Konstruktionscharakter jeglicher Forschung ist
wichtig mitzudenken. Die Methode konstruiert einen spezifischen Blick auf den Dialog. Dieser
Blick fordert einerseits neue Erkenntnisse, schlief3t aber rein schon aus Griinden der Leistbarkeit
andere Zuginge, die wiederum zu anderen Ergebnissen fithren wiirden, aus. Aus diesem Grund
ist die Studie bewusst so offen angelegt, dass sie im besten Fall neue Ankniipfungspunkte fiir wei-
tere Perspektiven, theologische Ansitze und Theorien ermdglicht, die die hier hervorgebrachten
Ergebnisse erganzen, prazisieren oder auch falsifizieren konnen.

92  Ebd.183.

93 »Das vollzieht sich entlang der Grundunterscheidung von Schépfung und Vernichtung, die ange-
sichts prekarer Lebenssituationen als Herausforderung wirkt, um in der Form von Inversionen die
Verhiltnisse von Tod und Leben neu zu bestimmen und auf die kreativen Potentiale einer Wirk-
lichkeit Gottes auszurichten, die das Evangelium Jesu Christi performativ generiert.« Sander, Hans-
Joachim/Hoff, Gregor Maria: Vorwort zur Reihe. In: Gregor Maria Hoff: Glaubensraume. Topologi-
sche Fundamentaltheologie. Band I1/1: Der theologische Raum der Griinde. Ostfildern: Matthias
Criinewald 2021, 1114, 12. So zeigen beispielsweise die Konzilien der frithen Kirchengeschichte
und generell die Traditionsbildung, dass keineswegs immer, wo sich auf »Gott« und sein Reich
berufen wird, auch tatsichlich die in den Evangelien verbiirgte Botschaft und der Gott Jesu sich
vermitteln. Auch die hier vorgeschlagene inhaltliche Kriteriologie (Gott als »unbegrenzte schop-
ferische Lebensmacht«) muss immer wieder diskursiv neu verhandelt werden und sich im theolo-
gischen Nachdenken als gehalt- und sinnvoll erweisen.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m2

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

aus und verweist sie konstitutiv auf vielgestaltige Aufienperspektiven (in diesem Fall de-
rer des Judentums, die iiber den Dialog eingespielt werden).

In den ersten beiden Kapiteln sollte also geklirt werden, warum es sowohl aus for-
malen wie aus theologischen Griinden sinnvoll ist, einen topologischen Ansatz in perfor-
mativer Durchfithrung fiir die Beantwortung der Forschungsfrage zu wihlen. Trotzdem
erhebt die Studie damit keinesfalls den Anspruch, dieser Zugang sei der einzig mogli-
che. Die Methode ist eine »Hilfskonstruktion«: Sie hat ihren Nutzen und ihre Berechti-
gung, aber auch ihre Begrenzung. Die Methode konstruiert einen spezifischen Blick auf
den Dialog. Dieser Blick fordert einerseits neue Erkenntnisse, schlief3t aber rein schon
aus Griinden der Leistbarkeit andere Zuginge, die wiederum zu anderen Ergebnissen
fithren wiirden, aus. Aus diesem Grund ist die Studie bewusst so offen angelegt, dass
sie Ankniipfungspunkte fiir weitere Perspektiven, theologische Ansitze und Theorien
ermoglicht, die die hier hervorgebrachten Ergebnisse erginzen, prizisieren oder auch
falsifizieren konnen.

Den Dialog methodologisch als Glaubens- und Erkenntnisraum in between zu bestim-
men, gibt indirekt auch dariiber Auskunft, worin das mit dieser Studie angenomme-
ne Ziel des judisch-christlichen Dialogs besteht. Zwar steht das Ziel eines konkreten Dia-
logereignisses nie von vorneherein fest, sondern ist immer neu Teil der Ubersetzungs-
handlungen und Aushandlungsprozesse im Dialog selbst. Fiir diese Studie aber und den
judisch-christlichen Dialog im Sinne eines diskursiven Konzepts (vgl. Einleitung) gilt:
Das Ziel besteht nicht in erster Linie — aber selbstverstindlich auch - in einer ethischen
Agenda (im Sinne einer Verstindigung zur Férderung einer friedlichen Koexistenz zwi-
schen Jid*innen und Christ*innen), in keinem Fall in einer ideologischen Agenda (im
Sinne der Bildung einer Front gegen gemeinsam erklirte Feinde wie den radikalen Is-
lam oder die Sikularisierung in der westlichen Welt)** und am allerwenigsten in einer
missionarischen Agenda (im Sinne eines Uberzeugen oder Bekehren Wollens jiidischer
Gesprachspartner*innen, Kapitel 7.1). Zumindest von einem katholischen Standpunkt
aus kann als normatives Ziel des jiidisch-christlichen Dialogs, also des bewussten in Kon-
takt Tretens zwischen jiidischen und christlichen Akteur*innen ein zweifaches formu-
liert werden: Ziel ist

a) ein Erkenntnisgewinn, also die Absicht, im Angesicht jiidischer Gesprachspartnerin-
nen mehr iiber dessen und die eigene religiése Tradition zu lernen (»Wurzel«, Kapitel
2.1), vor allem aber auch, gemeinsam die Schriften und die Traditionen zu studieren,
um mehr itber Gottes wirklich wirksames Handeln und seine Beziehung zu uns Men-
schen (»Bund, Kapitel 2.2) zu erfahren (epistemische Qualitit des Glaubensraums).”

b) ein theologisch-performatives, nimlich im Dialog die Wirklichkeit dessen zu reali-
sieren, den Jiidd *innen wie Christ*innen als »Gott« ansprechen, also in der Uberzeu-

94  Vgl.dazu Neuhaus, David M.: Where to from Here? Continuing Challenges in Jewish-Catholic Con-
versation. 1.7.2022. In: JC Relations online, 9f.: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/whe
re-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html (Marz 2023).

95  Vgl. Cunningham, Philip A.: »Maxim 5: Remember to keep holy the sacred space of Catholic-Jewish
study and dialogue. You shall study and dialogue with Jews in order to learn and not as a pretext
for conversionary efforts.« Cunningham: Maxims for Mutuality, 29.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—



https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/where-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/where-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/where-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/where-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html

2 Performative Theologizitat

gung, dass sich die Wirklichkeit Gottes im Dialog, im Modus einer gemeinsamen
Suche und eines gemeinsamen Lernens (Ziel 1) vermittelt, oder anders ausgedriicke,
dass Gott in diesem Dialog prisent ist (Theologizitit).

Der judisch-christliche Dialog ist damit kein Instrumentarium zur Erreichung eines

Ziels, sondern der Dialog selbst, in seiner theologischen Qualitit (Theologizitit), ist das
Ziel.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48. - EE—

13


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:48.



https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

