
2 Performative Theologizität 

Perspektiven einer Theologie des jüdisch-christlichen Dialogs 

»Für die katholische Kirche besitzt der Dialog mit ihren jüdischen Glaubensgeschwis
tern unbedingte theologische Dignität. Denn ohne diesen Dialog kann sie ihre Sendung 
nicht erfüllen,«1 so die deutsche Bischofskonferenz im Jahr 2019 in einem offiziellen Ant
wortschreiben auf die jüdisch-orthodoxe Erklärung BJR (Kapitel 6.2.3). Die Frage nach 
der Theologizität des jüdisch-christlichen Dialogs verlangt also genau darüber Auskunft, 
nämlich ob dieser Dialog tatsächlich theologische Dignität hat. Oder vereinfacht gesagt: 
Ob der jüdisch-christliche Dialog vor Gott Bedeutung hat.2 Theologizität fragt mit Hoff 
danach, »ob sich Gott in diesem Vorgang [auf unsere Frage übertragen: im Dialog – AS] 
vermittelt«3. Wird dem Dialog Theologizität zugesprochen, ist das eine Codierung dafür, 
dass sich der jüdisch-christliche Dialog – übertragen von Fößel – »auf Gottes wirksam 
wirkliches Handeln in der Geschichte gründet«4. 

1 Deutsche Bischofskonferenz: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes.« Eine Antwort auf 
die Erklärungen aus dem Orthodoxen Judentum zum Verhältnis von Judentum und katholischer 
Kirche. 29. Januar 2019. In: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes« (Papst Franziskus). 
Texte zu den katholisch-jüdischen Beziehungen seit Nostra aetate (Arbeitshilfen Nr. 307). Hg. v. Se
kretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: o. V. 2019, 193–202, 195. 

2 Für die Ausführungen in diesem zweiten Kapitel berufe ich mich vor allem auf fünf Monografien 
Gregor Maria Hoffs (Offenbarungen Gottes? 2007, Ekklesiologie 2011, Gegen den Uhrzeigersinn 2018, 
Glaubensräume 2021, Performative Theologie 2022, s. Literaturverzeichnis) sowie auf mehrere Artikel, 
insbesondere Die Theologizität des Dialogs 2019 sowie ein Festvortrag Die Zumutungen des Dialogs 
2019. 

3 Hoff, Gregor Maria: Die Theologizität der Theologie. Wissenschaftstheoretische und erkenntnis
theologische Perspektiven. In: ders./Franz Gmainer-Pranzl: Das Theologische der Theologie. Wis

senschaftstheoretische Reflexionen – methodische Bestimmungen – disziplinäre Konkretionen 
(Salzburger Interdisziplinäre Studien 62). Innsbruck/Wien: Tyrolia-Verlag 2019, 103–124, 104f. 

4 Fößel, Thomas Peter: Das Vergessen als Thema der Theologie! oder Gottes vergessene Wirklich

keit? In: ders./Gregor Maria Hoff (Hg.): Die vergessenen Fragen. Theologische Erinnerungsmus

ter. Münster: Aschendorff 2007, 95–117, 96. Mit Hoff: »Fößel weist auf das […] Problem hin, dass 
eine Theologie, die bei der Denkbarkeit Gottes erkenntnistheoretisch ansetzte, bereits die eige
ne Theologizität preiszugeben droht, weil sie die Wirklichkeit Gottes hypothetisch fasst, ohne die 
performative Dynamik des Gottesgedankens konsequent zu fassen. Anders gesagt: Sie bringt sich 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Tatsächlich wird weder von jüdischer noch von christlicher Seite offiziell die Theo

logizität des Dialogs anerkannt (vgl. dazu die Analyse offizieller Dokumente des Dia
logs in Kapitel 6). Deshalb zunächst: Worauf gründet sich die hier aufgestellte, von ei
nem katholischen Standpunkt aus geäußerte Hypothese, dem jüdisch-christlichen Dia
log müsse Theologizität zugesprochen werden, er habe theologische Dignität? Im We
sentlichen speist sich der Zuspruch von Theologizität aus zwei lehramtlich verbürgten 
Narrativen, die die katholische, d.h. lehramtliche Traditionsentwicklung (im Sinne einer 
Fortschreibung der Transformationen und Paradigmenwechsel) der vergangenen sech
zig Jahre nach NA abbilden:5 

a) Das topologisch-ekklesiologische Narrativ der Wurzel: »Die Kirche, die mit dem Juden
tum einen wichtigen Teil der Heiligen Schrift gemeinsam hat, betrachtet das Volk 
des Bundes und seinen Glauben als eine heilige Wurzel der eigenen christlichen Identität 
(vgl. Röm 11,16-18).« (EG 247) 

b) Das performativ-offenbarungstheologische Narrativ des ungekündigten Bundes: »Gott wirkt 
weiterhin im Volk des Alten Bundes […].« (EG 248) 

Das Judentum hat für die Kirche post christum also eine theologische Bedeutung. Und: 
Die Kirche muss sich auf Differenzerfahrungen und auf Momente des Unverfügbaren 
sowohl in ihrer eigenen Wesensbestimmung (ekklesiologisch, Kapitel 2.1) als auch in 
ihrer Gottesbestimmung (offenbarungstheologisch, Kapitel 2.2) einlassen. Der jüdisch- 
christliche Dialog ist Ausdruck und Realisierung dieser Verhältnisbestimmung ad intra 
und ad extra.6 Über die Narrative der Wurzel und des ungekündigten Bundes können 
die lehramtlichen Umstellungen auf dem Feld der jüdisch-christlichen Beziehungen, wie 
sie dem in NA angestoßenen Paradigmenwechsel folgten, exemplarisch nachgezeichnet 

um einen ›theologischen Gottesbegriff‹.« Hoff: Theologizität der Theologie, FN 5 mit Verweis auf 
Fößel: Das Vergessen als Thema der Theologie, 112–114. Was Fößel und Hoff mit Blick auf die Theo
logie feststellen, lässt sich auf den jüdisch-christlichen Dialog und die hier zu erarbeitende Er
kenntnistheorie übertragen: Sie hat stets die Performativität des Gottesgedankens innerhalb des 
Dialoggeschehens mitzubedenken. 

5 Selbstverständlich ist es zunächst das konkrete historische Ereignis der Schoah und das Bewusst
werden der Jahrtausende alten Schuldgeschichte der Kirche, die sie dazu anregen, ihr Verhältnis 
zum Judentum zu überdenken und neu zu bestimmen. Diese Neubestimmung aber wird in erster 
Linie nicht ethisch begründet, sondern theologisch. Die drei in der Folge genannten »Bausteine« 
sind nicht als abschließendes oder gar umfassendes Modell angelegt, sondern laden zur Erwei
terung um andere Bausteine ein, die die Bestimmung des jüdisch-christlichen Dialogs in seiner 
Theologizität plausibilieren. Schöpfungstheologisch wäre beispielsweise der noachidische Bund 
und seine Universalisierungstendenz als Basis des jüdisch-christlichen Dialogs (vgl. dazu 6.2.2) zu 
nennen oder die eschatologische Offenheit des Dialoggeschehens, die bereits im Jetzt im Dialog 
als echter Performance realisiert wird (vgl. dazu die Kapitel 6.1.2.3 und 7.2.1.3). 

6 Vgl. Zenger, Erich: The Covenant That Was Never Revoked. The Foundations of a Christian Theol
ogy of Judaism. In: Philip A. Cunningham/Joseph Sievers/Norbert J. Hoffman: The Catholic Church 
and the Jewish People. Recent Reflections from Rome. New York: Fordham University Press 2007, 
92–112, 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 87 

werden. Aus einer katholischen Perspektive könnte man von einer sich formierenden 
Tradition(sbildung) des jüdisch-katholischen Dialogs sprechen.7 

Diese traditionsgeschichtlichen und theologischen Entwicklungen entfalten wie
derum eine eigendynamische Performativität: Sie wirken positiv auf die Partnerschaft 
zwischen Jüd*innen und Christ*innen, die sich gerade angesichts von Irritationen als 
belastbar und gefestigt erwiesen hat (Kapitel 1.4.2).8 Und sie befördern neue Erkennt
nisse, bzw. fördern eine Komplexitätssteigerung des Wissensstandes und verändern 
Plausibilitätskonstellationen in der Reflexion auf diese Beziehung. So weist Gregor Maria 
Hoff darauf hin, dass sich das gegenwärtige Dialoggeschehen (die Performance des jüdisch- 
christlichen Dialogs) »faktisch nicht mehr jenseits von theologisch aufgeladenen Fragestel
lungen« vollzieht: Letztlich geht es aber nicht nur um Theologie im Dialog, »sondern um 
seine Theologizität selbst. Im Dialog wird gemeinsam unterschieden nicht nur von Gott 
gesprochen, sondern eine Gottesbestimmung durchgeführt: theologisch reflexiv, aber 
auch in einem gelebten Gottesbezug auf den Gott Israels.«9 

Das bedeutet, dem jüdisch-christlichen Dialog Theologizität zuzusprechen, ist 
schlicht die diskursive Ausweisung und theologische Anerkennung dessen, was sich 
bereits konkret vollzieht: Die Performance des Dialogs erweist seine Theologizität (performa

7 Für die These einer »Tradition des Dialogs« sprechen einige Beispiele, die die normierende und re
gulierende Dynamik dieser Traditionsentwicklungen auf katholischer Seite zeigen, so die christli
chen und jüdischen Reaktionen auf den Communio-Artikel des emeritierten Papstes 2018 (Ratz
inger, Josef/Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne Reue. Anmerkungen zum Traktat »De Iu
daeis«. In: IKaZ 47 (2018) 4, 387–406.) Ob man in Zukunft vielleicht sogar von einer gemeinsa

men »Tradition des Dialogs« sprechen können wird, muss sich erst noch zeigen. Als Referenzen s. 
Philip A. Cunningham und seine »Theology of Shalom« (im Sinne einer Replace Replacement The
ology): »…shalom thus seems an extremely appropriate term to apply to the Catholic Church’s ef
forts beginning with the Second Vatican Council to develop a theology of ›right relationship‹ with 
the Jewish people as ›wholeness‹ in terms of Catholic self-understanding.« Ders.: Seeking Shalom. 
A Journey to Right Relationship between Catholics and Jews. Grand Rapids (Michigan): William 
B. Eerdmans Publishing Company 2015,7. Von einer »Tradition des Dialogs« zu sprechen macht 
selbstverständlich nur dann Sinn, wenn kein traditionalistisches, statisches Konzept von Tradition 
zugrunde gelegt wird, das substitutionstheologische Muster weiter tradiert. Für einen dialogsen
siblen Traditionsbegriff und eine entsprechende Hermeneutik s. Höftberger: Religiöse Tradition in 
Bewegung. S. auch dies.: Verletzende Tradition – Verletzliche Tradition. 5. Juni 2023. In: Theologi
sches Feuilleton feinschwarz.net: https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzlich 
e-tradition/ (10.02.2025). Eine Rede von einer gemeinsamen »Tradition des Dialogs« wäre selbst
verständlich in mehrfacher Hinsicht zu problematisieren: Zum einen gilt es Vorsicht walten zu 
lassen bei einer Übertragung eines christlichen Traditionskonzepts auf den jüdisch-christlichen 
Dialog. Zum anderen dürfte ein Traditionskonzept nicht die Bedeutung lehramtlicher Texte über
betonen, sondern auch Zeichenhandlungen, Rituale und Liturgie, Alltagspraxis etc. umfassen. 

8 Vgl. Kapitel 1 FN 275. Was in diesem Zusammenhang der 7. Oktober 2023 und der Krieg zwischen 
Israel und der Hamas im Gaza-Streifen – und vor allem die ambivalenten, teils hochproblemati

schen Äußerungen von Kirchenvertreter*innen für die weitere Entwicklung des Dialogs bedeuten 
werden, ist derzeit nicht absehbar. Vgl. dazu auch FN 2 in der Einleitung dieser Studie. 

9 Hoff, Gregor Maria: Identität in Beziehung. In: Zwischen Jerusalem und Rom. Dokumentation der 
gemeinsamen Fachtagung der Deutschen Bischofskonferenz und der Orthodoxen Rabbinerkon
ferenz Deutschland (ORD) am 3./4. November 2019 in Berlin (Arbeitshilfen 314). Hg. v. Sekretariat 
der Deutschen Bischofskonferenz: Bonn 2020, 44–53, 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzliche-tradition/
https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzliche-tradition/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzliche-tradition/
https://www.feinschwarz.net/verletzende-tradition-verletzliche-tradition/


88 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

tive Theologizität). Zusätzlich also zu den lehramtlich verbürgten Narrativen kommt ein 
drittes Moment: 

c) Die dialogische Performativität – das heißt das eigendynamische Geschehen, das die
ser Dialog entwickelt – lässt sich topologisch ausweisen, nämlich über die Räume, 
die dadurch eröffnet werden: Jüdisch-christliche Begegnungen eröffnen im gemein
samen suchenden Lernen Räume, in denen Jüd*innen und Christ*innen mehr über 
den Gott, auf den sie sich zwar unterschieden, aber doch gemeinsam beziehen, er
fahren können (Erkenntnisräume). Diese Erkenntnisräume habe theologische Qualität: 
im gemeinsamen Gottesbezug wird die Wirklichkeit dieses Gottes erfahrbar, können 
Jüd*innen und Christ*innen diesem Gott begegnen (Glaubensräume).10 

2.1 Topologisch-ekklesiologisch: Das Judentum als »heilige Wurzel« 
christlicher Identität (EG 247) 
Der erkenntnistheologische Ort der Frage nach dem Verhältnis 
zum Judentum 

2.1.1 Von der Verteidigung der Identität zu einem suchenden Vertiefen 
der Identität. Ein Paradigmenwechsel 

Identitätsbildungsprozesse verlaufen entwicklungspsychologisch betrachtet über das 
Bewusstwerden eines Gegenübers, das dem Eigenen als Anderes gegenübertritt. In 
Absetzung und Abgrenzung zu Anderen wird das eigene Profil, die eigene Identität 
(das Innen) formiert. Ähnlich wie auf individueller Ebene verhält es sich auf kollekti
ver Ebene, also auf der Ebene gesellschaftlicher, staatlicher, kultureller oder religiöser 
Identitätsbildungsprozesse: »Individuelle und kollektive Identität weisen dieselbe 
Grundstruktur auf. Identisch […] ist, was sich von anderen abgrenzt, was Anderes aus
grenzt. Ohne diese Ausgrenzung und die Betonung von Differenz lässt sich Identität 
nicht denken.11 

10 Wichtig in diesem Zusammenhang: Dieses dritte Moment der Theologizität des Dialogs ist nicht 
als objektiv-empirische Aussage misszuverstehen. Es geht nicht darum, datenbasiert oder diskurs
analytisch die Themen in Dialogveranstaltungen zu erheben. Vielmehr wird versucht auf der Basis 
des derzeitigen lehramtlichen Standes (Narrative »Wurzel« und »ungekündigter Bund« unter Be
rücksichtigung der Analyse ausgewählter Dialogdokumente, Kapitel 6) eine interpretierende Zu
kunftsperspektive mit normativem Anspruch zu entwerfen und diese für die Thesenbildung ein
zubringen. 

11 Sökefeld, Martin: Fremdheit, Identität und Hybridität. In: Antje Röder/Darius Zifonun (Hg.): Hand
buch Migrationssoziologie. Wiesbaden: Springer 2019, 2–23, o. S: https://link.springer.com/refere 
nceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1 (März 2023). Sökefeld verweist auf Barth, Fredrik: 
Introduction. In: ders. (Hg.): Ethnic groups and boundaries: The social organization of cultural 
difference. Bergen: Universitetsforlaget 1969, 9–38. Für Zygmunt Bauman beispielsweise besteht 
dagegen die Logik der Moderne im Streben nach Eindeutigkeit und Homogenität und dem Aus
schließen von Mehrdeutigkeiten, Mehrfachzugehörigkeiten und Zwischentönen (vgl. Bauman, 
Zygmunt: Modernity and ambivalence. Cambridge: Polity Press 1991). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1
https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1
https://link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-20773-1_18-1


2 Performative Theologizität 89 

Aber, darauf weist Ottmar Fuchs hin, im Kontext religiöser Traditionen erhalten 
identitätsbildende Zuordnungen von Innen und Außen eine prekäre Dimension: 

»Ohne Zweifel spielt die Innen-Außen-Regelung überhaupt und zumal in den religiö
sen Systemen eine ausschlaggebende Rolle, dort vor allem deswegen, weil diese so
zialen Probleme zugleich mit den inhaltlichen Differenzen zwischen wahr und falsch, 
zwischen Orthodoxie und Häresie sowie mit den moralischen Antithesen zwischen gut 
und böse aufgeladen sind. Dieser Tatbestand, verbunden mit einem die anderen ab
stufenden bis verteufelnden Fundamentalismus, hat in entsprechend akuten histori
schen Situationen unzählig viel Leid, den Verlust der Menschenwürde und des Lebens 
gebracht.«12 

Für das Christentum beginnt dieser Prozess der Bewusstwerdung und der Konstruktion 
der eigenen Identität nicht vor dem zweiten Jahrhundert. Aufgrund vermehrter Konflik
te nehmen sich die Anhänger*innen der Jesusbewegung in zunehmendem Maße nicht 
mehr als Teil des jüdischen Volkes wahr, sondern entwickeln ein Selbstverständnis als ei
genständige religiöse Gruppierung, die ihre Identität vermehrt in bewusster Absetzung 
zu Jüd*innen dieser Zeit formiert (und umgekehrt, Kapitel 1.4.1): »Both the Jewish and 
Christian communities became habituated over the centuries to defining their respecti
ve identities in zero-sum opposition to one another. This ›oppositional self-definition‹ is 
a cause of stereotyping«13, so Philip A. Cunningham. 

12 Fuchs, Otmar: Wer ist drinnen – Wer ist draußen? Aphorismen zu einem alten Thema. In: Hilde
gund Keul/Hans-Joachim Sander (Hg.): Das Volk Gottes – Ein Ort der Befreiung. Würzburg: Echter 
1998, 95–106, 96f. 

13 Cunningham, Philip A.: Emerging Principles of a Theology of Shalom. In: Horizons 44 (2017), 
281–305, 295. »It promotes the reflexive impulse that if Christians believe such and such then Jews 
must not, and vice versa. Therefore, until fairly recently it has been difficult for both Christians 
and Jews to engage the core religious truth claims of the other with anything other than reflection 
because their respective self-understandings are viscerally implicated. The borders between their 
communities that for centuries helped define their respective identities could become uncomfort

ably blurred and altered as they learn they have misconstrued the other’s positions«, so Cunning
ham weiter (ebd. 295f.). Für Cunningham stehen Christentum und Judentum noch am Anfang ei
nes Prozesses, die Beziehungen zum jeweiligen Gegenüber, die über die Jahrhunderte hinweg in 
oppositionalen Kategorien gedacht wurden, ineinander gegenüberstehende und sich ausschlie
ßende Deutungsmustern, neu zu bestimmen. Akteur*innen beider religiöser Traditionen sind im 
Dialogprozess gemeinsam auf dem Weg zu lernen und oppositionale Denkmuster zu überwinden. 
Vgl. dazu Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 297: »The point here is that 
theological progress concerning Christian-Jewish relations often depends on overcoming binary 
habits of thinking that both Christians and Jews have inherited from our long history of opposi
tion. Thinking in terms of mutuality is therefore one of the foundations of a theology of shalom.« 
Die für Kapitel 6 ausgewählten christlichen und jüdischen Dokumente des Dialogs können unter 
dieser Perspektive gelesen werden (Cunningham: »overcome binary habits of thinking« und statt
dessen »thinking in terms of mutuality« ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Dieser Prozess kündigt sich in den Evangelien14 an und verstetigt sich im Verlauf der 
nächsten Jahrhunderte in der Herausbildung der sogenannten Adversus Iudaeos-Traditi
on bei den Kirchenvätern. Im Zeichen des Narrativs der Kirche als Verus Israel entwickeln 
sich Strategien einer diskursiven Instrumentalisierung des Judentums zur Profilierung 
eines eigenen, kirchlichen Wesens, so Johannes Heil: 

»Augustinus und die frühe Kirche konnten den Juden nicht ausweichen, aber sie ha
ben Nutzen aus diesem Umstand gezogen und das Judentum im Grunde kolonisiert. 
Am Beispiel der Juden wurden christliche Lehre und Identität maßgeblich geformt. Ju
den waren Gegner, aber sehr nützliche, um nicht zu sagen notwendige. Hier war bereits 
angelegt, was Jeremy Cohen für das Mittelalter als die Figur des ›hermeneutischen Ju
den der christlichen Theologie‹ beschrieben hat. Die heilsgeschichtliche Instrumenta

lisierung der Juden hat deren Status rechtlich und sozial bis weit in die Neuzeit hinein 
negativ beeinflusst. Die ›Lehre der Verachtung‹ (›L’enseignement du mépris‹), wie Jules 
Isaac es 1962 nannte, war keine Nebenerscheinung christlicher Theologie, sondern ihr 
strukturell eingewoben.«15 

Die diskursive Homogenisierung kirchlicher Identität, das heißt das systematische 
Negieren, Verdrängen und Ausblenden von Jüdischem aus dem Innenraum der Kirche, 

14 Pavol Bagár weist im Zusammenhang mit in der christlichen Tradition antijüdisch interpretierten 
neutestamentlichen Schriftstellen auf eine kulturtheoretisch interessante Beobachtung hin, die 
er als »hermeneutische Kluft« benennt: »Zum Beispiel spiegelt das Neue Testament (wie auch die 
hebräische Bibel) nicht die Dynamik der religiösen Beziehungen wider, wie wir sie heute kennen. 
Erstens gab es zu der Zeit, als die Schriften verfasst und kanonisiert wurden, noch keine religiösen 
Traditionen, die heute zu unserem Alltag gehören. Die religiösen Praktiken verschiedener Völker, 
die in der Heiligen Schrift erwähnt werden – man sollte hinzufügen, oft geprägt von offensichtli
cher Ablehnung, – sind nicht mehr Teil unserer heutigen religiösen Landschaft. Außerdem findet 
sich dort kein einziges Wort über die Religionen, die wir heute kennen, einschließlich der gro
ßen Weltreligionen. Und, was vielleicht überraschend, aber für unsere Zwecke wichtig ist, gibt es 
nicht einmal einen Hinweis auf das Judentum und das Christentum, wie wir sie heute kennen. Tat
sächlich ist das Konzept der Religion, wie wir es verstehen, der biblischen Denkweise eher fremd. 
Für uns ist Religion im Großen und Ganzen eng mit dem Konzept einer säkularen und pluralisti
schen Gesellschaft verbunden, in der man religiös sein kann aber nicht sein muss. Seit der Moder

ne wird Religion als ›abgeschottet‹ verstanden; sie ist nur eine Kategorie der menschlichen Identi
tät. Religion ist zu einer Frage der Wahl geworden. In der biblischen Zeit hingegen bedeutete die 
Verehrung einer bestimmten Gottheit die Zugehörigkeit zu einer bestimmten ethnischen (oder 
vielleicht auch sozialen) Gruppe. Folglich war der religiöse Andere auch ein ethnischer, kulturel
ler, sozialer oder politischer Anderer ganz anders als heute. […] Die Anerkennung der hermeneu
tischen Kluft bezüglich der Religion, die zwischen der Welt der Schrift und unserer eigenen Welt 
besteht, ist hilfreich, die Bibelstellen näher zu betrachten, die für unser Verständnis des religiösen 
Anderen relevant sind. Diese Aufgabe besteht darin, die Texte, die ursprünglich an bestimmte Ge
meinschaften und/oder Einzelpersonen zu bestimmten Zeiten gerichtet waren, konstruktiv und 
gerecht zu interpretieren, damit wir dem Anderen nicht unser Bild aufzwingen.« Bagár, Pavol: Der 
religiöse (jüdische) Andere im Christentum: Einige theologische Überlegungen. 01.05.2023. In: JC 
Relations, o.S.: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im 
-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html (10.02.2025). Hervorhebung AS. 

15 Vgl. dazu Heil: Die Bürde der Geschichte, 30. Heil verweist auf Cohen: Living Letters of the law, 1f. 
und Isaac: L’enseignement du mépris. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/der-religioese-juedische-andere-im-christentum-einige-theologische-ueberlegungen.html


2 Performative Theologizität 91 

wurde nicht nur für die Theologie zu nicht mehr weiter hinterfragten Selbstverständ
lichkeiten, sondern ermöglichten letztendlich auch eine politische Instrumentalisierung 
dieser Narrative in der Vernichtungsrhetorik des Antisemitismus und der Vernichtungs
politik des NS-Regimes.16 Der Schrecken der Schoah im Sinne einer »einschneidenden 
Relativierung der Kirche(n) von außen«17, so Ulrich Winkler, musste zu einer Revision in 
der eigenen Wesensbestimmung führen: Relativierungen von außen wurden schließlich 
auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil hermeneutisch neu codiert: Sie werden »als 
Geheimnis für eine belastbare Identitätskonstruktion« erkannt und in einen neuen 
kirchlichen Habitus übersetzt: »Die Verteidigung der eigenen Identität gegen andere 
wird abgelöst durch ein suchendes Vertiefen der eigenen Identität«18. 

»Das 2. Vatikanische Konzil hat […] mit zwei Perspektiven gearbeitet, um den Ort der 
katholischen Kirche zu bestimmen: ad intra sollte geklärt werden, wie die Kirche sich 
sieht; ad extra adressierte sie sich, indem sie im Bezug auf die religiösen und gesell
schaftlichen Realitäten ihrer Gegenwart die Mission und die Bedeutung der Kirche be
stimmte. Diese Wechselwirkung setzte Dialog- und Lernbereitschaft voraus, die zu ver
änderten Positionen in der Glaubensdarstellung führte.«19 

Damit vollzieht das Konzil und allen voran NA in Ansätzen performativ bereits das, was 
in der Folge historisch-exegetisch mit dem »Parting of the Ways« (Kapitel 1.4.1)20 und 
kulturwissenschaftlich mit Blick beispielsweise auf die diskursive Konstruktion von 
Identitäten21 fundiert wurde: 

»Die theologischen Umbrüche des 2. Vatikanischen Konzils […] führen vor Augen, dass 
ein Einlassen auf das Außen anderer religiöser Traditionen – jenseits einer Preisgabe 

16 Rettenbacher: »Diese diskursive Ausblendung von Differenzen zur Absicherung kirchlicher Iden
titäten kann an zwei klassischen Beispielen der Kirchengeschichte nachgezeichnet werden: der 
Pluralisierung der Kirche im Kontext der Reformation und der Infragestellung der Kirche durch 
die Anfragen der Moderne.« Rettenbacher: Außerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 
382. 

17 Winkler, Ulrich: Mehr als Toleranz. Die Entdeckung des Heiligen Geistes in den anderen Kirchen 
und Religionen. In: Renate Egger-Wenzel (Hg.): Geist und Feuer. Festschrift anlässlich des 70. Ge
burtstages von Erzbischof Dr. Alois M. Kothgasser SDB (STS 32). Innsbruck: Tyrolia 2007, 397–430, 
423. 

18 Ebd. 
19 Hoff: Performative Theologie, 160. 
20 Die historische Verwiesenheit des Christentums an das Judentum (und teilweise umgekehrt) lässt 

sich exegetisch in den Texten des Neuen Testaments belegen. Nicht nur die direkten Bezüge auf 
das Alte Testament (bspw. 1 Kor 15,3b-5) verpflichten das Christentum auf die Heiligen Schriften 
Israels, sondern auch das Selbstverständnis der Evangelisten und des Paulus, die sich selbst und 
ihre Schriften nicht als »christliche«, sondern sich als innerjüdische Stimmen verstanden. Vgl. dazu 
Hoff: Ekklesiologie, 225–229. Für Guy Stroumsa gilt das in ähnlicher Weise auch für die mündliche 
Überlieferung des Judentums. Die Mischna ist für ihn – ebenso wie das Neue Testament – als Teil 
des spätantiken Rezeptionsprozess des TaNaK entstanden. Für das Christentum haben die bibli
schen »intertextuellen Bezüge […] offenbarungstheologischen Rang« Ebd. 224. 

21 Sökefled, Martin: Fremdheit, Identität und Hybridität, 2–23. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

der eigenen christlichen Identität – einen theologischen Erkenntnisgewinn bringt. Da
mit vollzieht das 2. Vatikanische Konzil einen wichtigen Perspektivenwechsel. Indem 
es sich auf die ganze Tradition der Kirche rückbesinnt, in die sich […] das Andere im

mer schon in das eigene Selbstverständnis eingeschrieben hat, wird die Kirche wieder 
zu einer differenzierten Sicht ihrer selbst fähig […].«22 

2.1.2 Alteritätseinträge im Wesen der Kirche: bleibende Verwiesenheit 

Die Wahrnehmung von bleibend Jüdischem innerhalb des Binnenraums der Kirche ver
langte nach einer Ausweisung und theologischen Neubewertung des Judentums jenseits 
von Verdrängung, Abgrenzung und Vereinnahmung: »Bei ihrer Besinnung auf das Ge
heimnis der Kirche gedenkt die Heilige Synode des Bandes, wodurch das Volk des Neuen 
Bundes mit dem Stamme Abrahams geistlich verbunden ist. So anerkennt die Kirche Christi, 
dass nach dem Heilsgeheimnis Gottes die Anfänge ihres Glaubens und ihrer Erwählung 
sich schon bei den Patriarchen, bei Moses und den Propheten finden.« (NA 4)23 Der er
kenntnistheologische Ort der Frage nach der Theologizität des Dialogs ist die Ekklesio
logie, also der selbstreflexive Diskurs darüber, was Kirche ist: Sigrid Rettenbacher stellt 
heraus, dass das, was Kirche ist, seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil kein rein selbst
reflexiver Diskurs mehr sein kann. Vielmehr hat sich die Kirche in der Frage nach ihrem 
Wesen auf vielfältige Relativierungen von außen einzustellen.24 Das Eigene, Innere der 
Kirche ist seit dem Zweiten Vatikanum nicht mehr ohne Bezüge von außen und insbe
sondere ohne das jüdische Außen zu bestimmen, weil sich Jüdisches immer schon in das 
kirchliche Eigene eingeschrieben hat. 

Diese bleibende Verwiesenheit der Kirche auf das Judentum, wird als Verwurzelung 
metaphorisch fassbar. Das Judentum ist die Wurzel christlicher Identität: »Die Kirche, 
die mit dem Judentum einen wichtigen Teil der Heiligen Schrift gemeinsam hat, be
trachtet das Volk des Bundes und seinen Glauben als eine heilige Wurzel der eigenen christli
chen Identität (vgl. Röm 11,16-18).« (EG 247) In G&C 14 ist in Anlehnung an EG 247 die Rede 
von den »jüdischen Wurzeln« des Christentums, »welche die Beziehung zwischen beiden 

22 Rettenbacher: Außerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 21 (im direkten Zitat wird 
ab »Damit vollzieht…« Fußnote 27 aus ebd. aufgenommen, weil das, was Rettenbacher in der FN 
aufführt, in diesem Fall entscheidend ist). 

23 Als »Geheimnis der Kirche« (NA 4) wird diese Identität im doppelten Modus im Konzil unter Rück
bindung an die Mysterientheologie theologisch justiert und eschatologisch-soteriologisch ausge
richtet. Dazu Gregor Maria Hoff: »In Israel hat die Kirche die Offenbarung des Alten Testaments 
empfangen; sie ist in die Heilsgeschichte Gottes mit Israel aufgenommen. Hier begegnet die Kir
che ihren Anfängen, hier entdeckt sie den Ort der eigenen Erwählung. […] Über eine Absage an 
die christlichen Verwerfungsgeschichten hinaus, arbeitet diese Erklärung einem veränderten ek
klesiologischen Selbstverständnis zu. Kirche existiert im Modus einer doppelten Identität. Israel 
und die Kirche haben beide ihren Ort im einen Heilsplan Gottes (NA 4). […] Das Konzil spricht von 
einem Mysterium: vom Geheimnis der Kirche, das wiederum dem umfassenden Heilsgeheimnis 
Gottes Israel zugeordnet ist. Das Heil der Kirche findet sich in Israel ›geheimnisvoll vorgebildet‹.« 
Hoff: Ekklesiologie, 49. Damit referiert das Konzil auf die in LG entfaltete Theologie vom »Mysteri

um der Kirche in ihrer Verfasstheit als sichtbare und unsichtbare Kirche als una complexa realitas«, 
vgl. dazu LG 8. 

24 Vgl. Rettenbacher: Keine Religionstheologie außerhalb der Ekklesiologie, 30–32. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 93 

in einzigartiger Weise bestimmen.« Die kirchliche Identität ist also von Beginn an auf die 
Fremdeinträge in ihr festgelegt: »das Judentum bleibt außerhalb der Kirche und wirkt 
doch unaufhörlich auf sie und in ihr,«25 so Bernhard Lambert schon 1964. Franz Muß
ner spricht 1979 von einer »unlösbaren Verwurzelung der Kirche in Israel«26. Das gilt es 
theologisch ernst zu nehmen: Die Außenperspektive des Judentums ist epistemologisch 
konstitutiv für ekklesiologische Reflexionen.27 Die Kirche kann ihr eigenes Wesen nicht 
verstehen, ohne das Judentum in diese Wesensbestimmung mit einzubeziehen. Gregor 
Maria Hoff spricht in diesem Zusammenhang von einer Identität im doppelten Modus:28 
»NA 4 macht dabei unmissverständlich deutlich, dass die Identität der Kirche nicht ohne 
Israel gedacht werden kann. Das Geheimnis der Kirche kann nur im erinnernden Rück
bezug und im lebendigen Kontakt mit ›dem Stamme Abrahams‹ reflektiert – und erfah
ren! – werden.«29 

Die jüdischen Wurzeln verweisen die Kirche also nicht nur auf das biblische Israel, 
sondern auch auf das Judentum in seiner heutigen rabbinischen Form, in dem die Tra

25 Lambert, Bernhard: Das ökumenische Problem. Bd. II. Freiburg u.a.: Herder 1964, 212. Vgl. dazu 
auch den Kommentar von Johannes Oesterreicher zu Nostra aetate. In: LThK3 Bd.13, 406–478, 432f. 
Zitat bei Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 89 

26 Mußner fordert, dass »[u]nter den ›notae ecclesiae‹ […] in Zukunft auch die unlösbare Verwurzelung 
der Kirche in Israel genannt werden [sollte]« (Mußner, Franz: Traktat über die Juden. München: 
Kösel 1979, 175). 

27 Vgl. Hoff: Ekklesiologie, 50. Vgl. dazu einen Versuch bei Hoff: Ekklesiologie, 228f.: »Israel als Got
tesvolk wird durch den Bezug auf den einen Gott zu einem Volk (una). Es ist ein ›heiliges Volk‹ 
(Ex 19,6), durch das Heiligkeitsgesetz (Lev 11,45) und die Gegenwart des Heiligen in ihm, die Isra
el als Kultversammlung erfährt (sancta). Als Volk Gottes ist Israel zugleich auf die Völker bezogen 
(catholica). Seine Identität als Volk Gottes bewahrt Israel in seiner memorialen Konstruktion, im 
anhaltenden Bezug auf das ursprüngliche Rettungs- und Erwählungshandeln Gottes, also in der 
Treue zu seinem Ursprung (apostolica). Die Formatierung in Anknüpfung an spezifisch kirchliche 
Grundvollzüge und -kategorien mag zunächst konstruiert erscheinen. Dass sie der Lebenszusam

menhang Israels als Gottesvolk aber auch im Zuge der Notae ecclesiae abbilden lässt, bestätigt so
wohl den konstitutiven Israelbezug der Kirche wie auch die innere Sachlogik der Bestimmungen. 
Sie besitzen wie die Israeltheologie im Ganzen normatives Gewicht für die Ekklesiologie.« 

28 Vgl. Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 66. Vgl. auch Hoff: Ekklesiologie, 51: »Sie [die Kirche – AS] 
steht in einem theologischen Dauerbezug zu Israel, zum Heilszeichen des Gottesvolkes, das Gott 
gesetzt hat und das Teil des Glaubens an den Gott Israels und Jesu Christi in Geschichte und Gegen
wart bleibt, also auf Gott verwiesen (und zwar nach NA nicht als ein Zeichen der Verwerfung) – wie 
die Kirche auch. Sie aktualisiert in ihren Zeichen das Zeichen Gott schlechthin, das aber auch die 
Kirche nur vermittelt, also in Zeichen kommuniziert: Jesus Christus, der in den Zeichen von Brot 
und Wein von den Zeichen Gebrauch macht, die Israel als Zeichen der Gegenwart Gottes bis heu
te tradiert. Im doppelten Modus einer gemeinsam-unterschiedenen Überlieferungsgeschichte muss 
die Kirche von der eschatologischen Interpretation der Heilsgeschichte Israels in Jesus Christus 
ausgehen – aber sie darf Israel zugleich nicht als überholten Aspekt der eigenen Geschichte be
greifen. Wie die Kirche nie anders als in einer Grammatik negativer Theologie das Gottesgeheim

nis zur Sprache bringen kann, so auch ihre eigene Wirklichkeit nicht anders als im Modus einer 
verwiesenen Identität. In analoger Weise handelt es sich um eine chalkedonensische Beziehung 
des ungetrennt und unvermischt – mit einem eschatologischen Überhang.« Weiterführend dazu s. 
Boys, Mary C.: Has God only One Blessing? Judaism As a Source of Christian Self-Understanding. 
New York u.a.: Paulist Press 2000. 

29 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 68. Hervorhebung AS. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

dition des Volkes Israel weiter existiert und gelebt wird. Der Dialog mit dem Judentum 
ist deshalb für die Kirche theologisch von einzigartiger Bedeutung. Im jüngsten Dialog
dokument der katholischen Kirche aus dem Jahr 2015 heißt es dazu: 

»Aus theologischer Sicht jedoch hat der Dialog mit dem Judentum einen völlig anderen 
Charakter und liegt im Vergleich mit anderen Weltreligionen auf einer anderen Ebe
ne. Der Glaube der Juden, bezeugt in der Bibel und im Alten Testament zu finden, ist 
für die Christen nicht eine andere Religion, sondern das Fundament ihres eigenen Glau
bens, obwohl die Figur Jesu ganz klar der einzige Schlüssel für die christliche Interpre
tation der Schriften des Alten Testaments ist. […] Dennoch nimmt der Dialog mit dem 
Judentum für die Christen eine einmalige Stellung ein; das Christentum ist mit kei
ner anderen Religion von der Wurzel her derart verbunden wie mit dem Judentum. Als 
›inter-religiösen Dialog‹ im eigentlichen Sinn kann man daher das jüdisch-christliche 
Gespräch nur mit Vorbehalt bezeichnen; man könnte eher von einer Art ›intra-religiö
sem Dialog‹ oder ›innerfamiliärem Dialog‹ sui generis sprechen. Der Heilige Papst Jo
hannes Paul II. drückte diesen Sachverhalt in seiner Ansprache am 13. April 1986 in der 
römischen Synagoge folgendermaßen aus: ›Die jüdische Religion ist für uns nicht et
was ›Äußerliches‹, sondern gehört in gewisser Weise zum ›Inneren‹ unserer Religion. 
Zu ihr haben wir somit Beziehungen wie zu keiner anderen Religion. Ihr seid unsere be
vorzugten Brüder und, so könnte man gewissermaßen sagen, unsere älteren Brüder.‹« 
(G&C 20)30 

Daran schließt sich eine methodologisch brisante Frage an: Wie können jüdische Stim
men in Prozesse theologischer Erkenntnisgenerierung eingespielt werden und einen 
erkenntniskonstitutiven Platz in der Entwicklung theologischer Traktate einnehmen?31 
Die Außenperspektive und der Wahrheitsanspruch des Judentums, über den die Kirche 
nicht einfach verfügt, kann nicht anders als im Modus des Dialog eingespielt werden. 
Darin liegt ein bleibend relativierendes Moment, denn mit Hoff muss das »Zeugnis 
der Kirche […] mit dem Widerspruch Israels zur christlichen Interpretation des Gottes 
Israels leben. Das Judentum bleibt eine Größe außerhalb der Kirche. Zugleich muss die 
Kirche Israel theologisch Raum in ihr geben – im Respekt vor Israels eigenständigem 
Weg mit Gott.«32 

30 Hervorhebung AS. 
31 Vgl. dazu Hoff: Zumutung des Dialogs, 4f.: Die Frage nach der Theologizität des Dialogs »betrifft 

die Frage nicht nur nach der historischen Dimension der eigenen, zumal der christlichen Identi
tätsauffassung, sondern grundlegender noch die theologische Grammatik, an der sie hängt. Han
delt es sich im Miteinander um ein wirkliches Gegenüber, um eine theologische Relativierung, 
die das Judentum für das Christentum, aber auch umgekehrt bleibt? Kann man, christlich gespro
chen, von einem offenbarungstheologischen Bedingungsgefüge sprechen, in dem das Judentum 
die christliche Gottesbestimmung an ihre Kritik koppelt? Gibt es eine ernsthafte theologische Be
deutung des Judentums post Christum für das Christentum? Lässt sich […] die Kirche auf die Un
selbstverständlichkeit ihrer Gottesbestimmung ein, die sie im 21. Jahrhundert nicht nur lebens
weltlich spürt, sondern theologisch in sich austrägt – weil die eigene Offenbarungsgeschichte im 
Schattenriss des lebendigen Judentums fortläuft? ›Gott wirkt weiterhin im Volk des alten Bundes‹, 
nennt das Papst Franziskus.« 

32 Hoff: Ekklesiologie, 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 95 

2.2 Performativ-offenbarungstheologisch: »Gott wirkt weiterhin im Volk 
des Alten Bundes« (EG 249) 
Zur erkenntnistheologischen Signifikanz des Judentums und des Dialogs 

Das zweite Narrativ, über welches sich die Transformation kirchlicher Tradition in der 
Beziehungsbestimmung zum Judentum zeigen lässt und das ein Marker für die Theo

logizität des Dialogs ist, ist jenes des »ungekündigten Bundes«. Was bedeutet es, wenn 
Papst Franziskus davon spricht, dass Gott weiterhin »im Volk des alten Bundes [wirkt]« 
(EG 249) und dass »der Bund, den Gott Israel angeboten hat, […] unwiderruflich [ist]« 
(G&C 27)? Offenbarungstheologisch heißt das, dass Gott im und mit dem jüdischen Volk han
delt, dass sich in der konkreten Geschichte des jüdischen Volkes die Wirklichkeit Gottes 
und seines heilvollen Handelns erweist. Wenn Christ*innen etwas über den Gott Jesu 
Christi und die Beziehung, die dieser Gott mit den Menschen eingeht, lernen und er
fahren wollen, ist die lebendige Tradition des jüdischen Volkes ein offenbarungstheo
logisch und epistemisch relevanter Ort, auf den es sich einzulassen gilt. Auf Basis der 
Bundestreue Gottes zum jüdischen Volk kann die bleibende theologische Bedeutung des 
Judentums als Teil der Offenbarungsgeschichte zur Geltung gebracht werden. 

2.2.1 Bleibende Gültigkeit des Bundes. Ein Paradigmenwechsel 

Dass die Rede vom ungekündigten Bund und seines offenbarungstheologischen Gehal
tes ein Paradigmenwechsel kirchlicher Lehre ist, zeigt ein Blick in die Vergangenheit: In 
der christlichen Theologie herrschte seit dem Mittelalter das substitutionstheologische 
Paradigma, das sich biblisch vor allem aus einer missverständlichen Leseweise des He
bräerbriefes speist, die auf eine Verhältnisbestimmung zwischen »altem« und »neuem« 
Bund fokussierte.33 Laut dieses präkonziliaren Narrativs habe sich Gott wegen des jü
dischen Neins zu Jesus als dem Messias vom jüdischen Volk abgewandt. Der Alte Bund 
wäre an ein Ende gekommen, Gott habe mit der Kirche einen Neuen Bund geschlossen, 
der den Alten Bund ablöse. Nicht mehr das jüdische Volk, sondern die Kirche sei Gottes 
neues auserwähltes Volk.34 Das Judentum spielt in dieser Erzählweise keine Rolle mehr 
im göttlichen Heilsplan. Dieses substitutionstheologische Narrativ entfaltete über die 

33 S. dazu Ansorge, Dirk: Gottes Treue zu Israel und die universale Heilsbedeutung Jesu Christi. Ver
hältnisbestimmungen von Judentum und Christentum. In: George Augustin, Christian Schaller, 
Sławomir Śledziewski: Der dreifaltige Gott. Christlicher Glaube im säkularen Zeitalter. Für Gerhard 
Kardinal Müller. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2017, 115–152, 129, 131. 

34 »At the same time that the Rabbinic movement was emerging, Christian communities were grow
ing rapidly throughout the Roman Empire and beyond. These churches were increasingly com

posed of former pagans, yet most Christians (but not all, e.g., Marcion) insisted on retaining the 
Hebrew Bible (using the Septuagint). This text was however claimed by Jews as well, something 
widely known in the Greco-Roman world. Christians therefore had a strong interest in arguing 
that the biblical covenant had been transferred to them. […] The claim that (in Christian terms) 
the church was the ›New Israel‹ and within a new covenant is so fundamental to Christian self- 
understanding that it naturally prompted discussion.« Cunningham, Philip A./Gregerman, Adam: 
Covenant. In: EJCR online, o.S. Vgl. Kapitel 1.4.1 und 8. Erich Zenger holt die Rolle des Bundesmotivs 
in der geschichtlichen Entwicklung des Antijudaismus in der kirchlichen Tradition ein in Zenger, 
Erich: The Covenant That Was Never Revoked, 96–98. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Jahrhunderte eine prekäre Performativität, unfassbares Leid, das dadurch möglich und 
theologisch legitimiert wurde: »Replacement or supersessionist thinking has for cen
turies theologically legitimated feelings and attitudes of distrust, libel, and rejection, 
and for the sake of power in European Christianity, theological convictions were often 
translated into sociopolitical practices of marginalization, exclusion, and expulsion.«35 

In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg und im Kontext der Aufarbeitung kirchli
cher Schuldgeschichte wuchs in der christlichen Theologie zunehmend das Bewusstsein, 
dass Gott den Verheißungen an sein jüdisches Volk treu geblieben ist (Röm 9,5).36 Wo in 
vorkonziliarer Lehre die Kirche als »neues Israel« und der »neue Bund« in Christus als 
Ersetzung des alten Bundes dargestellt wurde, wird mit dem Konzil die bleibende Bedeu
tung des Bundes mit dem jüdischen Volk markiert.37 

Für die Ausdeutung dieser bleibenden Gültigkeit etablierte sich die Rede vom »unge
kündigten Bund«. Dirk Ansorge zeichnet die Motivgeschichte in groben Zügen nach:38 
Als biblische Grundlage dient – wie schon beim Narrativ der Wurzel – Paulus und der 
Brief an die Gemeinde in Rom (für die Wurzel: Röm 11,16-18;39 für den ungekündigten 
Bund: Röm 9,4-5 und 11,2940). Während Paulus nicht explizit von einem »ungekündigten 

35 Moyaert, Marianne: »The Gifts and the Calling of God Are Irrevocable« (Rom 11:29). A Theologi
cal Reflection. In: Irish Theological Quarterly 83 (2018) 1, 24–43, 26. Oder ähnlich Cunningham, 
Philip A./Gregerman, Adam: Covenant. In: EJCR online, o.S.: »Ancient Christian views (often, car
icatures) of Judaism have had remarkable longevity and influence, furnishing a negative foil to 
Christian religious claims, and not always against Judaism. (For example, Luther’s hostility toward 
law and legalism emerges in his anti-Catholic polemic, though it had anti-Jewish repercussions). 
Until recently, unfortunately, Christian scholars have long misrepresented and/or misunderstood 
the nature of the Jewish covenant. Accusations that Rabbinic Judaism is legalistic or vacuous; that 
the rabbis portray a vengeful, distant, or unforgiving God; or that the covenant was viewed as 
fragile and easily broken, for example, parallel (and draw from) ancient and medieval anti-Jew
ish polemics.« 

36 Seither gab es zahlreiche theologische Abhandlungen über das Verhältnis von Altem und Neuem 
Bund. Vgl. dazu Moyaert: The Gifts, 28–30 und beispielsweise auch G&C Nr. 27–34. 

37 Ausführlicher zur Kategorie des Bundes im jüdisch-christlichen Dialog s. Lexikoneintrag von Cun
ningham, Philip A./Gregerman, Adam: Covenant. In: EJCR online, o.S. 

38 Vgl. dazu ausführlicher Ansorge, Dirk: Gottes Treue zu Israel und die universale Heilsbedeutung Je
su Christi. Verhältnisbestimmungen von Judentum und Christentum. In: George Augustin, Christi
an Schaller, Sławomir Śledziewski: Der dreifaltige Gott. Christlicher Glaube im säkularen Zeitalter. 
Für Gerhard Kardinal Müller. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2017, 115–152, 

39 Röm 11,16-18: »Ist aber die Erstlingsgabe vom Teig heilig, so ist es auch der ganze Teig; und ist die 
Wurzel heilig, so sind es auch die Zweige. Wenn aber einige Zweige herausgebrochen wurden, 
du aber als Zweig vom wilden Ölbaum mitten unter ihnen eingepfropft wurdest und damit Anteil 
erhieltest an der kraftvollen Wurzel des edlen Ölbaums, so rühme dich nicht gegen die anderen 
Zweige! Wenn du dich aber rühmst, sollst du wissen: Nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wur

zel trägt dich.« 
40 Einwände gegen den ungekündigten Bund, so Dirk Ansorge, argumentieren vor allem mit Hebr 

8,7-13. In der älteren Exegese ging man davon aus, dass der Mosebund mit dem Christusereig
nis unwirksam wurde. Es brauchte den Opfertod Jesu zur Versöhnung (Substitutionstheorie). Die 
neuere Exegese geht mittlerweile davon aus, dass in Hebr 8 nicht der Bund im Fokus steht, sondern 
die Frage nach dem Kult. So werde zwar der Opferkult im Tempel abgelöst; der Bund allerdings und 
der Ehrentitel »Volk Gottes« für Israel werde in Hebr nicht bestritten. (Vgl. dazu Ansorge: Gottes 
Treue zu Israel, 117f.) Vgl. dazu G&C 18, wo es heißt, dass Hebr »die Verheißungen des Alten Bun

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 97 

Bund« spricht, ist es der jüdische Religionsphilosoph Martin Buber, der zwei Wochen vor 
der »Machtergreifung« Hitlers im Jahr 1933 vom »ungekündigten Bund« schreibt.41 Auch 
NA erwähnt noch nicht explizit den »ungekündigten Bund«, bereitet aber mit der Refe
renz auf Paulus und Röm 9,4 den Weg für die Anerkennung der bleibenden Bundesbezie
hung zwischen Gott und dem jüdischen Volk vor, wenn es im Präsens davon spricht, dass 
»ihnen [Jüd*innen – AS] die Annahme an Sohnes Statt und die Herrlichkeit, der Bund und 
das Gesetz, der Gottesdienst und die Verheißungen gehören wie auch die Väter« (NA 4).42 
Was in NA implizit bleibt, wurde in den Jahrzehnten danach explizit gemacht, vor allem 
seit Papst Johannes Paul II. am 17. November 1980 während eines Besuchs in Mainz for
mulieren konnte: »Die Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott niemals gekün
digten Alten Bundes und dem des Neuen Bundes ist zugleich ein Dialog innerhalb unserer 
Kirche, gleichsam zwischen dem ersten und dem zweiten Teil ihrer Bibel.«43 

Seither begegnete das Wort des »ungekündigten Bundes« vermehrt im katholischen 
Diskurs. Mit Papst Franziskus und dem angeführten Zitat aus EG 249 im Jahr 2013 sowie 
mit der Bestätigung durch das Dokument der Kommission für die religiösen Beziehun
gen zum Judentum G&C im Jahr 2015 (G&C 24) erfährt das Narrativ des Bundes in den 
vergangenen Jahren erneut große Aufmerksamkeit und eine zunehmende lehramtliche 
Fundierung.44 

2.2.2 Leben im Bund: ein Bund – zwei Traditionen 

Durch den Zuspruch, dass der Bund Gottes mit dem jüdischen Volk ungekündigt und 
bleibend gültig ist, wird zunächst von katholischer Seite ein Offenbarungshandeln Got
tes in der fortwährenden, lebendigen Tradition des Judentums anerkannt. Die Kirche 

des keineswegs ins Unrecht setzt, sondern im Gegenteil ins Recht setzen will. Der Verweis auf die 
alttestamentlichen Verheißungen soll den Christen helfen, des Heils in Christus gewiss zu sein«. 
Dazu Ansorge: »Mit der neueren Exegese betont das Dokument, dass der Hebräerbrief weder auf 
eine Gegenüberstellung von Altem und Neuen Bund noch auf einen Kontrast zwischen Kirche und 
Israel zielt. ›Vielmehr geht es um die Gegenüberstellung des ewigen himmlischen Priestertums 
Christi und des vergänglichen irdischen Priestertums. Das Hauptthema im Hebräerbrief ange
sichts der neuen Situation ist eine christologische Interpretation des Neuen Bundes‹ (G&C 18). Der 
Neue Bund setzt den Alten nicht nur voraus, sondern setzt ihn fort – wenngleich in einer neuen, 
von Christus her eröffneten Perspektive. Deren Gewissheit aber gründet gerade auf dem Fortbe
stand des Alten Bundes und der Gültigkeit seiner Verheißungen.« Ansorge: Gottes Treue zu Israel, 
131. 

41 Vgl. dazu Buber, Martin: Dom und Friedhof [1934]. In: ders.: Werkausgabe. Bd. 9: Schriften zum 
Christentum. Gütersloh 2011, 166–168, 175. Dazu genauer Ansorge: Gottes Treue, 129. 

42 Vgl. dazu Cunningham/Gregerman: Covenant, o.S. 
43 Papst Johannes Paul II.: Ansprache an den Zentralrat der Juden und die Rabbinerkonferenz in 

Mainz am 17. November 1980. Text in: Henrix/Rendtorff (Hg.): Die Kirchen und das Judentum. Bd. 
I, 74–77, 75. Auch im Katechismus (1997) wurde die Formulierung des von Gott nie gekündigten 
Bundes aufgenommen (Nr. 121 und 839). 

44 Vgl. G&C 24: »Tora ist Weisung zu einem gelungenen Leben im rechten Gottesverhältnis. Wer sich an 
die Tora hält, hat Leben in seiner Fülle (vgl. Pirqe Awot II,7). In besonderer Weise bekommt der Jude 
in der Tora-Observanz Anteil an der Gemeinschaft mit Gott.« Hervorhebung AS. Für Cunningham 
und Gregerman »[t]hese words all convey that there is a salvivic character to Jewish covenantal 
life.« Cunningham/Gregerman: Covenant, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

anerkennt, dass Gott im und mit dem jüdischen Volk handelt, dass sich in der konkreten 
Geschichte des jüdischen Volkes Gottes Wirklichkeit erweist. 

»Seitdem die katholische Kirche ihr Bild vom und ihr Verhältnis zum Judentum in den 
vergangenen Jahrzehnten deutlich revidiert hat und mit Papst Franziskus davon aus
geht, dass ›Gott weiterhin im Volk des Alten Bundes [wirkt]‹, gibt es ein offenbarungs
theologisches Motiv für die christliche Beschäftigung mit dem Judentum. Ein vergleich
bares Motiv war auf jüdischer Seite bislang nicht erkennbar. […] Das könnte sich durch 
die neue Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum nun ändern.«45 

Die Rede vom Bund drückt dieses Offenbarungshandeln biblisch und in jüdischer 
und christlicher Tradition letztendlich als ein Beziehungsgeschehen zwischen Gott und 
den Menschen aus: als Selbstbindung und Treue Gottes zu seinem Volk Israel.46 So 
schreibt beispielsweise auch Rabbiner Norman Solomon: »Covenant is a metaphor for 
a relationship, not the name of a unique metaphysical object«47. Die Initiative für den 
Bund geht immer von Gott selbst aus. Bei aller Reziprozität und Relationalität bleibt 
diese Asymmetrie erhalten. Die Unverbrüchlichkeit der Bundeszusage Gottes und die 
bleibend gültige Erwählung resultiert deshalb nicht aus der Treue des Gottesvolks, 
sondern aus der Treue Gottes zum Bund, den er mit diesem Volk geschlossen hat.48 
Um die bleibende Gültigkeit und Lebendigkeit des Bundes stärker bewusst zu halten, 
schlägt Philip A. Cunningham vor, statt von »covenant« eher von »covenanting« oder 

45 Verhülsdonk, Andreas: Rabbiner Joseph B. Soloveitchik oder die Frage, worüber Juden und 
Christen miteinander reden können und sollen. In: Jehoschua Ahrens/Karl-Hermann Blick
le/David Bollag/Johannes Heil (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Chris
ten. Berlin: Metropol Verlag 2017, 107–123, 118f. 

46 »The ancient biblical term ›covenant‹ has become a major topic in today’s theological considera
tion of the relationship between Judaism and Christianity, especially among Christians. There is 
a trend toward understanding the term not in a static sense but as denoting a living relationship 
with God, as ›a metaphor for a relationship, not the name of a unique metaphysical object‹ to be 
possessed or lost. Among Christians, there is a widespread tendency after World War II to empha

size that Jews continue to covenant with God. In various ways, there are efforts to seek continuity 
with traditional teachings while at the same time affirming that the other community is somehow 
›of God‹ or manifests holiness.« Cunningham/Gregerman: Covenant, o.S. 

47 Solomon, Norman: Covenant. Presentation at the Sacred Heart University in Fairfield, CT. 
4. Dezember 2001: https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/confer 
en ces/solomon.htm (10.02.2025). Für das Selbstverständnis des jüdischen Volkes ist es konstituti
ves Element, das auserwählte Bundesvolk zu sein. Vgl. dazu Zenger: The Covenant That Was Never 
Revoked, 100. Zur Vieldimensionalität des Bundesmotivs im Alten Testament s. ebd., 101–105. 

48 In seinem Communio-Artikel von 2018 identifiziert der emeritierte Papst mehrere »Bundesbrü
che«, die er aber nur auf Seiten des Judentums sieht. Vgl. Benedikt XVI.: Gnade und Berufung ohne 
Reue, 387–406. Dabei wäre die Kategorie des »Bundesbruchs« auch eine Möglichkeit, die Schuld
haftigkeit, der Kirche gegenüber dem jüdischen Volk Gottes v.a. in Form theologischer Antijuda
ismen nicht weiter auszublenden, sondern die Selbstkorrektur der Kirchen diesbezüglich theolo
gisch zu qualifizieren: Angesichts der Schuldgeschichte wird der Dialog zum neuen Ort der Got
tesbestimmung. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferen
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferen
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferen
https://www.bc.edu/content/dam/files/research_sites/cjl/texts/center/conferen


2 Performative Theologizität 99 

»covenantal life« zu sprechen (was allerdings im deutschen Sprachgebrauch nicht ohne 
Weiteres umzusetzen ist, am ehesten als »im Bund leben« oder »Leben im Bund«).49 

Die Rede vom Bund aktiviert die Beziehung zwischen Gott und seinem Volk. Die Be
ziehungs- bzw. Bundesgeschichte ist einerseits immer ein konkret historisches Ereignis 
(allen voran das Sinai-Ereignis), das seine Überlieferung, also seine glaubende Deutung 
und schriftliche Bezeugung (Heilige Schrift, beginnend mit dem Bund, den Gott mit 
Abraham schließt, Gen 12,1-450) einschließt. Andererseits entfaltet die Beanspruchung 
einer fortlaufenden Beziehungs- und Bundesgeschichte im Modus des Bundes, also in der 
Form der Rezeption und Aktualisierung der Überlieferung, performative Dynamik: Der 
Bund besteht weiter, seine Bedeutung reicht bis in die Gegenwart, so Gregor Maria Hoff: 

»Das lenkt die Aufmerksamkeit auf eine besondere zeitliche Eigenart der Bundestheo
logien. In der Form der Schrift wird die Stimme Gottes zu immer neuer Gegenwart. 
Sie autorisiert den Bund nicht nur im liturgischen oder reflexiven Nachgang der Tex
te, sondern initialisiert ihn im Rezeptionsvorgang neu. Der Anspruch dieser theologi
schen Initiative legt frei, dass sich der Bund in seiner bleibenden Bedeutung immer wieder 
neu in Gegenwart übersetzen lässt. In diesem formalen Vorgang offenbart sich dann 
der tiefere Sinn dieses Codierungsprogramms: Der einmal geschlossene Bund tritt als 
Übersetzung auf, als Tradition.«51 

Nicht nur »Bund« hat eine performative Qualität, insofern er im Gebrauch des Zeichens 
aktiviert wird,52 sondern die Heiligen Schriften bezeugen diese Performativität für 
das Wort Gottes generell, vgl. das schöpfungstheologische »Gott sprach« aus Gen 1,1-5. 
»Nicht nur, dass Gott mit der Macht der Sprache schafft, sondern in der Vorstellung, 
die diese Erzählung anbietet, geschieht diese Schöpfung – und zwar fortlaufend in der 
sich anschließenden Geschichte Israels mit Gott,«53 so Hoff. Mit der Kanonisierung 
des TaNaK für die Kirche als Altes Testament teilt das Christentum mit dem Judentum 
diese schöpfungstheologisch-performative Grammatik und die Form der »geschichtli
chen Gottesbestimmung«54 – also die Überzeugung, dass die Wirklichkeit Gottes sich als 

49 »It is better, therefore [because ›covenant‹ is a metaphor for a relationship; AS], to speak verbally 
of ›covenanting‹ or adjectivally of ›covenantal life‹ rather than of covenant as an object to be pos
sessed.« Cunningham: Maxim for Mutuality, xi. 

50 Zu »Bund« in der Hebräischen Bibel s. Cunningham/Gregerman: Covenant, o.S.; Zenger: The 
Covenant That Was Never Revoked, 101–105. 

51 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 116. Hervorhebung AS. Vgl. dazu Jan Assmann, laut dem sich in der 
Bundestheologie Israels eine neue Form des kulturellen Gedächtnisses bildet, »die neben Schrift 
die Verbindung von Kanonisierung und Exegese erfordert.« Assmann, Jan: Achsenzeit. Eine Ar
chäologie der Moderne. München 2018, 289. Hoff entwickelt diese These weiter, indem er den 
entscheidenden Schritt in der Theologisierung von Kanonisierung und Exegese im Zeichen der Bun
destheologie sieht. Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 101–104. 

52 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 116: »Vom Bund zu sprechen, aktiviert ihn.« 
53 Hoff: Glaubensräume, 397. Vgl. dazu ausführlicher ebd. 397–399 (»Argumentarium«). Der Perfor

manzbegriff bedeutet mit Hoff für die Theologie abgeleitet: »im Gebrauch des Zeichens ›Gott‹ er
schließt er sich als eine dem Menschen vorgegebene Wirklichkeit.« Hoff: Theologizität der Theo
logie, 109. Zum methodisch-systematischen Ansatz einer performativen Theologie s. Kapitel 2.3. 

54 Hoff: Glaubensräume, 152. Bei Hoff weiter: »›Gott‹ begleitet sein Volk. In symbolischer Abstrak
tion wird dies mit dem Konzept eines ›Bundes‹ zwischen ›Gott‹ und Menschen gefasst, der eine 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

sprachlich verfasstes Geschehen vermittelt und performative Qualität besitzt: Überall 
dort, wo sich Menschen mit dem Zeichen »Gott« auf den Gott des Volkes Israel und 
seine lebensschöpferische Macht berufen, wo sie dieses Zeichen interpretieren und die 
eigenen Lebensvollzüge im und mit Bezug auf dieses Zeichen deuten und ihr Leben 
gestalten, setzt sich die performative Grammatik der Schöpfungsgeschichte durch. Und 
überall dort, so Hoff, lässt sie sich bestimmen: 

»Der Gottesgedanke ist dann keine Hypothese mehr, sondern in seinem Verständnis ist 
er die bereits vorweg ereignete Performanz göttlicher Selbstvermittlung in der Welt 
(also: Offenbarung), wenn und insofern sich diese schöpferische Lebensmacht in der 
Geschichte als unbegrenzt erweist – angesichts von Tod und Vernichtung.«55 

Offenbarung ist also nicht mit den Heiligen Schriften abgeschlossen. In der dynami
schen Grammatik göttlicher Offenbarung erhält auch die Überlieferung dieser Offenbarung 
im Sinne einer lebendigen Interpretation von Bibel und Tradition als fortlaufender Be
ziehungsgeschichte Gottes mit den Menschen (»Bund«) offenbarungstheologische Qua
lität. Oder anders gesagt: Tradition ist ein offenbarungstheologischer Raum. Das schließt 
auch (theologische) Differenzen in der jeweiligen Traditionsbildung mit ein. Christ*in
nen beanspruchen für sich und ihre Tradition, in diesem Bund mit hineingenommen zu 
sein. Sowohl die jüdisch-rabbinische Tradition als auch die christliche Tradition schrei
ben sich jeweils anders durch ihre lebendige Interpretationsarbeit an der Schrift und der 
Überlieferungsgeschichte in den Bund Gottes ein. Geeint sind beide Traditionen durch 
das dynamische Verständnis dieses fortlaufenden Offenbarungsgeschehens (»Bund«). 

2.2.3 Dialog als Performance jüdisch-christlicher Bundespartnerschaft 

Philip A. Cunningham spricht deshalb von Judentum und Christentum als co-covenant
ing companions, als Bündnispartner. »It expresses the recognition that Christianity and 
Judaism are intertwined theologically and historically, that both Jews and Christians are 
covenanting with God, and that they covenant with the Holy One in distinctive yet resonat
ing ways.«56 Das von jüdischer wie von christlicher Seite vollumfänglich anzuerkennen, 
ist derzeit noch in den Anfängen: 

»Jews grapple with how Christians might relate to God in non-Torah focused ways, 
whereas Christians ponder how Jews can be covenanting with God without belief in 
Christ. Perhaps by studying together how their respective traditions have developed 

grundlegende Beziehung ausdrückt; […] Methodisches Repertoire. Für die räumliche Bestimmung 
›Gottes‹ ist die Koordination der Sphären wichtig: ›Gott‹ ist nach oben hin (himmlisch) entzogen, 
aber kann von unten her als Begleiter Israels gesehen werden. Die topografische Metaphorisie

rung ›Gottes‹ erhält damit eine topologische Qualität. Man kann sich auf die Gegenwart ›Gottes‹ 
beziehen, indem man ihn als mitlaufende Größe ernst nimmt. ›Gott‹ wird sichtbar in der Form 
zugesagter Begleitung. In der theologischen Metapher wird mit der transzendenten Formbestim

mung ›Gottes‹ eine Aussage über seine Wirklichkeit getroffen – als permanente Beziehung.« Ebd. 
Hervorhebung AS. 

55 Hoff: Theologizität der Theologie, 113f. 
56 Cunningham: Maxims for Mutuality, xi. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 101 

over time, Christians and Jews can assist each other in being faithful to their particular 
religious identities and covenantal responsibilities while also learning more about 
God from one another’s ways of covenanting.«57 

Der theologische Dialog zwischen jüdischen und christlichen Bündnispartner*innen 
vollzieht sich in der gemeinsamen (Übersetzungs-)arbeit an der Bedeutungserschlie
ßung des Bundes (vgl. Dialog als »Übersetzungsraum« in Kapitel 1.3.3) als Performance 
des ungekündigten Bundes. Deshalb ist Gregor Maria Hoff überzeugt, dass der Bundesge
danke gerade »[in Gestalt eines offenen Narrativs] Form und Material bereit[stellt]«58, 
die Theologizität des theologischen Dialogs zwischen Jüd*innen und Christ*innen 
auszubuchstabieren. Sofern sich der jüdisch-christliche Dialog als gemeinsame Über
setzungs- und Interpretationsarbeit am in der Schrift und in der Tradition überlieferten 
Gottesbegriff versteht, schreibt er sich in den lebendigen Bund Gottes mit seinem Volk 
ein.59 Der Dialog ist 

»eingelassen in die mehrfach codierte Deutungsarbeit am Gottesmotiv, das Israel auf 
eine einzigartige Weise freigesetzt hat. Der Dialog schreibt sich dabei selbst in einen 
Bund ein, der schon deshalb als ungekündigt zu gelten hat, [1)] wie er sich im gemein

samen Nachdenken über seine Bedeutung auf den Gott des Bundes verpflichtet und 
[2)] den Bund auf diese Weise rezeptionsgeschichtlich aktiviert.«60 

Im gemeinsamen Bezug auf diesen Bund wird die Wirklichkeit des Bundes für die Ge
genwart des jeweiligen Dialoggeschehens je akut realisiert. Der Dialog als Performance 

57 Cunningham/Gregerman: Covenant, o.S. Als Beispiel vgl. Irving Greenberg und seine Überlegun
gen zu einem Dialogical Model in Covenantal Thinking. Darin denkt er auch das eschatologische Mo

ment des Dialogs mit und zeigt aus jüdischer Perspektive Möglichkeiten einer Ausweitung auf den 
abrahamitischen Trialog auf: »There is another dynamic in this model [the Dialogical Model in Co
venantal Thinking – AS]. Since the covenant is open, it is open to further revelations in history. New 
redemptive events confirm the covenant and move the world closer to the messianic age. […] Through 
the unfolding covenant, many Gentiles are brought into the messianic process and become partners 
in the covenant of God and humanity. This affirmation in no way undercuts the validity and integrity 
of the Sinaitic treaty with Israel. After the holocaust and in light of pluralism of the postmodern 
world, Christianity and Islam will have to reject their own claims to supersede Judaism. And Jews will, 
more clearly than before, recognize these religions as outgrowths of the original covenant. Such de
velopment, far from disproving Judaism, only shows that the original covenant continues to bear 
fruit and bring life.« Greenberg, Irving: The Jewish Way. Living the Holidays. Denver: Touchstone 
2011, 72. Hervorhebung AS. 

58 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 117. 
59 Vgl. TDW 4: »Juden wie Christen haben eine gemeinsame Aufgabe in der Verheißung des Bundes, 

die Welt unter der Herrschaft des Allmächtigen zu verbessern, so dass die gesamte Menschheit 
Seinen Namen anruft und Laster von der Erde verbannt werden.« Vgl. Kapitel 6.2.2. Vgl. G&C 24: 
»Beide Glaubenstraditionen [die jüdische und die christliche – AS] beziehen sich auf den einen 
Gott, den Gott des Bundes, der sich der Menschheit durch Sein Wort offenbart hat.« Die Dialog
dokumente verweisen in diesem Zusammenhang vor allem auf die Schriftzitate: Jer 31 und Röm 
9–11. Vgl. Kapitel 6.2.1.3. 

60 Hoff: Die Zumutungen des Dialogs, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

jüdisch-christlicher Bundespartnerschaft eröffnet einen geteilten offenbarungstheologi
schen Raum. 

2.3 Methodologisch-erkenntnistheologisch 
Zur performativen Theologizität des Dialogs als Glaubensraum in between 

Wenn mit Papst Franziskus’ lehramtlicher Programmschrift EG (2013) erneut bekräftigt 
wird, dass das Judentum für die Kirche »eine heilige Wurzel der eigenen christlichen 
Identität (vgl. Röm 11,16-18)« ist (EG 247, Kapitel 2.1) und wenn zudem gilt, dass Gott 
weiterhin im Volk des Alten Bundes wirkt (EG 249, Kapitel 2.2.), hat der jüdisch-christli
che Dialog offenbarungstheologische Dignität (Theologizität) und epistemische Qualität 
(als locus theologicus). Fundamentaltheologisch bleibt die Frage: Wie kann diese offenba
rungstheologische Dimension und die epistemische Bedeutung des jüdisch-christlichen 
Dialogs methodologisch eingeholt werden? Den genannten Narrativen der »Wurzel« und 
des »nie gekündigten Bundes« ist bereits eine sowohl topologische als auch performative 
Disposition eingeschrieben, weshalb sich im Sinne einer Fortschreibung des in Kapitel 1 
eingeführten kulturwissenschaftlichen Ansatzes Synergien mit topologisch und perfor
mativ arbeitenden Theologien ergeben.61 

2.3.1 Dialog und topologische Theologie: Vom Zwischenraum zum Erkenntnisraum 
in between (locus theologicus) – Übergang 1 

Die Theologizität des jüdisch-christlichen Dialogs erweist sich geschichtlich im konkreten 
Dialoggeschehen (der Performance des Dialogs). Diese performative Theologizität des Dialogs 
lässt sich nur innerhalb eines fragmentarisch-geschichtlichen Diskurses einlösen und 
bestimmen: über das Beschreiten der konkreten, geschichtlichen Orte des Dialogs.62 

61 Vgl. dazu die entsprechende Reihe »Glaubensräume« von Hans-Joachim Sander (Bd. I »Topologi
sche Dogmatik«) und Gregor Maria Hoff (Bd. II »Topologische Fundamentaltheologie«), erschie
nen im Matthias Grünewald-Verlag (s. Literaturverzeichnis). Ulrich Winkler: »Beyond their func
tion as descriptions within the original area of research, turns can also be used as analytical tools 
in other fields. But once again, beyond these tasks, a turn – and, in particular, the spatial turn, I 
argue – is also a means of problem solving. So I claim that the postcolonial and spatial turns in 
cultural studies are useful in describing and analyzing comparative theology, in solving predica
ments, and in answering critiques.« Winkler: Religious Identities in Third Space, 44. 

62 Der jüdisch-christliche Dialog hat eine performative Grammatik. Mit Hoff: »Der Dialog ist als ge
schichtliches Ereignis zu bestimmen, das aber nur im Glauben in seiner ganzen Wirklichkeit er
fasst werden kann und deshalb von Gott her zu bestimmen ist. Im Dialog vermittelt sich nicht nur 
Gott als unbegrenzte schöpferische Lebensmacht, er bezeugt es nicht nur, sondern sie wird im Dia
log als Zeugnis performiert (vgl. Hoff: Zumutung des Dialogs, o.S.). Insofern sich die schöpferische 
Lebensmacht in der Geschichte des jüdisch-christlichen Dialogs als unbegrenzt erweist, ereignet 
sich in ihm »die bereits vorweg ereignete Performanz göttlicher Selbstmitteilung in der Welt (also: 
Offenbarung)« (vgl. Hoff: Theologizität der Theologie, 113). Bereits NA 4 legt Theologie im Ganzen 
erkenntnistheoretisch auf ihre historische Darstellungsform fest, weil NA 4 nie losgelöst vom ge
schichtlichen Ereignis der Schoah zu verstehen ist. Vgl. Hoff: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 103 

2.3.1.1 Dialog als Zwischenraum 
Das kulturwissenschaftliche Konzept von Ort und Raum entlang und in Folge des spati
al turn (Kapitel 1.3.2) überschreitet immer schon den topografisch lokalisierbaren Ort.63 
Es gibt nicht »den« Dialog. Dialog ereignet sich vielmehr immer »akut«, so Gregor Ma
ria Hoff,64 in Form räumlich und zeitlich manifestierter und differenzierter Dialogver
anstaltungen. Für Michel de Certeau ist ein Raum »ein Ort, an dem man etwas macht«.65 
Insofern an Orten des Dialogs etwas »gemacht« wird (vgl. Dialog als Übersetzungsraum, 
Kapitel 1.3.3), werden Räume geschaffen, in denen operativ Verständigung hergestellt 
wird,66 in denen Austausch-, Lern- und Übersetzungsprozesse stattfinden und in de
nen auch Raum ist für konfliktreiche Aushandlungsvorgänge, für Grenzüberschreitun
gen und neue Grenzziehungen. Formal ereignen sich diese Räume des Dialogs nicht an
ders als zwischen Partner*innen, zwischen Menschen jüdischer und christlicher Zugehö
rigkeit. Der Dialog konstituiert sich gleichsam performativ als Zwischenraum, als spaces 
in between (Kapitel 1.3.2). 

Der jüdisch-christliche Dialog als Raum, bzw. Zwischenraum, zeigt also zunächst ei
nen Übergang nochmal deutlich an, der bereits in Kapitel 1.3 erarbeitet wurde: näm
lich jenen der Verräumlichung und Verzeitlichung. Das ist deshalb von Bedeutung, weil 
Dialog immer nur als konkretes, unmittelbares Geschehen greifbar ist, das an konkre
ten, topografischen Örtlichkeiten stattfindet und eingebunden ist in zeitliche Struktu

63 Für eine Unterscheidung zwischen »Ort« und »Raum« in diesem Zusammenhang s. ausführlich Ka
pitel 8.2. 

64 Ähnlich Hoff bei einem Vortrag mit dem Titel »Performing the sign of God in the presence of the 
other. Reflections on the theological dimension of Jewish-Christian dialogue« am 6. Februar 2022 
im Kontext der ICCJ Consultations 2022 zum Thema »The Jewish or Christian »Other« in Teaching 
and Preaching«. 

65 Certeau, Michel de: Kunst des Handelns (Internationaler Merve-Diskurs 140). Berlin: Merve-Verl. 
1988, 218. Ausführlicher zu de Certeau s. Kapitel 8.2. Vgl. auch Hoff: Performative Theologie, 32–37. 
Vgl. dazu auch Bachmann-Medick: »Raum meint soziale Produktion von Raum als einem vielschich
tigen und oft widersprüchlichen gesellschaftlichen Prozess, eine spezifische Verortung kultureller 
Praktiken, eine Dynamik sozialer Beziehungen, die auf die Veränderbarkeit von Raum hindeuten.« 
Bachmann-Medick: Cultural Turns, 290. Und weiter: »Michel Foucaults Raumkonzept der ›Heteroto
pien‹ (Gegenorte), […] tatsächlich verwirklichte Utopien‹ wird ebenso zum Bezugspunkt wie Pierre 
Bourdieus Konzept der Produktion des sozialen Raums als einer habitualisierten Praxisform und Do
reen Masseys feministische Zuspitzung zu ›power-geometries of space‹.« Ebd. 293. Vgl. dazu Fou
cault, Michel: Andere Räume (1967). In: Jörg Dünne/Stephan Günzel (Hg.): Raumtheorie. Grund
lagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 92018, 317–329, 
320; Bourdieu, Pierre: Sozialer Raum und »Klassen« (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 500). 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 31995, 7–46; Massey, Doreen: Space, place and gender. Cambridge: Polity 
Press 1994. 

66 Bzgl. solcher Praxen zur operativen Herstellung von Verständigung auch im Sinne eines Problem

bewusstseins: In meinen persönlichen Begegnungen mit Jüd*innen wurde immer wieder vor al
lem von jüdisch-orthodoxer Seite die Tendenz kritisiert, christliche Dialogakteur*innen würden 
als jüdische Gesprächspartner*innen vor allem solche einladen, die am ehesten mit den eigenen 
Wertvorstellungen übereinstimmten: Je liberaler, desto besser. Oft bedeute das, dass diese Posi
tionen aber nicht mehr halachisch wären. Verständigung im Dialog ist in Aufnahme dieses Ein
spruchs nicht gleichzusetzen mit Bestätigung, sondern sich durch den Anspruch der Dialogpart
ner*innen herausfordern zu lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

ren und Abläufe. Dieser Aspekt betrifft zum einen die Verräumlichung komplexer reli
giöser Übersetzungsprozesse. Zum anderen auch eine Verräumlichung der Performati
vität (religiöser) Identitäten und ihrer Materialisierung in Zeichen, Körpern, Ritualen, 
Erinnerungen und Narrativen. 

Die spatiale Metapher eines Zwischenraums weist Überschneidungslinien mit ande
ren Raumkonzepten auf, die Grenzziehungen, Überlappungen und Hybridformen von 
Räumen sichtbar machen und thematisieren.67 Es war Homi Bhabha, der das Raumkon
zept von spaces in between oder thirdspaces prägte. Darin verbinden sich terminologisch 
und konzeptionell spatiale, performative und postkoloniale Ansätze. Thirdspaces bezeichnen 
neue, dritte Räume, die als »handlungsträchtige Zwischenräume«68 dort entstehen, wo 
Menschen zweier Kulturen – bzw. im Falle des jüdisch-christlichen Dialogs zweier reli
gions-kultureller Traditionen – miteinander in Kontakt treten. 

Mit Ulrich Winkler, der Komparative Theologie im thirdspace religiöser Identitäten 
verortet, liegt in einem kulturwissenschaftlichen Konzept wie jenem des thirdspace für 
Religionsgemeinschaften eine besondere Zumutung:69 Mit der Entstehung eines neuen 
Dritten wird nicht selten ein Hybrid aus jüdischen und christlichen Wahrheitsansprü
chen und damit eine Vermischung und Verwischung der je eigenen Glaubensüberzeu
gungen befürchtet. Ein so gedachtes Drittes stünde in fundamentalem Widerspruch zur 
Logik des Dialogs (Kapitel 1.1.3). Darauf aber zielt das Raumkonzept thirdspace nicht ab. 
Mit Bachmann-Medick legt das Konzept von thirdspaces vielmehr »die Suche nach hybri
den Überlappungsräumen, nach ›Kontaktzonen‹ und Gelenkstellen für eine Verflüssi
gung von Differenzen geradezu nahe. Dies setzt jedoch voraus, dass hybride Räume nicht 
als bloße Vermischungsräume betrachtet werden, sondern unter Berücksichtigung von 

67 Das Raumkonzept (1.) von »Transiträumen« (Marc Augé), das auf die Fluidität, Übergängigkeit und 
Vorläufigkeit von Identitätsbildung verweist (nach Augé sind Verkehrsmittel, Flughäfen, Bahnhö
fe, Supermärkte oder Freizeitparks solche Orte); (2.) mit Konzepten wie Michel Foucaults Heteroto
pien, Edward Saids imaginary geographies oder Appadurais global ethnoscapes; (3.) mit dem Konzept 
eines third-space (Homi Bhabha) oder von real-and-imagined places (Edward Soja). Vgl. dazu Bach
mann-Medick: Cultural Turns, 298f. sowie Augé, Marc: Orte und Nicht-Orte. Vorüberlegungen zu ei
ner Ethnologie der Einsamkeit. Frankfurt a.M.: S. Fischer 21994; Foucault: Andere Räume, 317–329; 
Said, Edward W.: Culture and imperialism. New York: Knopf 1993; Said, Edward W.: Orientalism. 
Western Conceptions of the Orient. New York: Vintage Books 1979; Bhabha, Homi: The location 
of culture. London u.a.: Rout-ledge 1994; Soja, Edward W.: Postmodern Geographies. The Reasser
tion of Space in Critical Social Theory. London/New York: Verso 1989; Soja, Edward W.: Thirdspace. 
Journeys to Los Angeles and Other Real-and-Imagined Places. Malden, Mass.u.a.: Blackwell 2010 
(Original 1996). 
Judith Gruber erarbeitet die Bedeutung von Cultural Turns für die Theologie: Gruber, Judith: Theo
logie nach dem Cultural Turn. Interkulturalität als theologische Ressource (ReligionsKulturen 12). 
Stuttgart: Kohlhammer 2013. Robert Schreiter erarbeitet, dass verschiedene kulturelle Codes und 
die Offenbarung Gottes grundsätzlich kompatibel seien (vgl. Schreiter, Robert: Constructing local 
theologies: Maryknoll, NY: Orbis Books 1999). 

68 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 300. 
69 Vgl. Winkler: Religious Identities in Third Space, 48. In diesem Zusammenhang sei mit der Ein

leitung dieser Studie daran erinnert, dass die Kategorie »Religion« nur bedingt dafür geeignet ist, 
das Selbstverständnis von Jüd*innen zu repräsentieren, die ihre jüdische Identität häufig eher als 
ethnische Kategorie betrachten denn als religiös-spirituelle. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 105 

Differenzen und Konflikten als konkrete Übersetzungsräume genutzt bzw. auf Überset
zungsprozesse hin ausgelotet werden.«70 

Vielmehr stellt es als erkenntnistheoretisches Analyseinstrumentarium allen voran 
ein selbstreflektorisches Korrektiv dar und zwar dort, wo in einer Erkenntnistheorie 
des jüdisch-christlichen Dialogs religiöse Identitäten implizit idealisiert, als festste
hend, statisch oder essentialistisch beschrieben werden.71 Wie schon die Kategorie der 
Übersetzung mahnt auch jene eines thirdspace mit Ulrich Winkler die Unmöglichkeit 
von reinen und ursprünglichen Kulturen und Identitäten an.72 Es macht auf Pro
blematiken der Konstruktion homogener Glaubensidentitäten aufmerksam und »die 
Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem«73 religiöser Identitätskonstruktionen sicht
bar. Dialogpartner*innen als Gegenüber, als die Anderen sind zunächst immer eine 
Kategorie des eigenen Diskurses.74 Das trifft auf das Christentum mit Blick auf das 
Judentum in besonderer Weise zu, denn über Jahrtausende wurde christliche Identi
tät über Abgrenzung und Ausgrenzung »des Jüdischen« konstruiert. Demgegenüber 
machen thirdspaces auf die Möglichkeit interreligiöser Lern- und Transformationspro
zesse aufmerksam, die dort entstehen, wo im Dialog als Glaubensraum in between diese 
Gefahr von Exklusions- und Verfremdungsstrategien in Identitätsbildungsprozessen 
ernstgenommen wird. 

2.3.1.2 Dialog als Erkenntnisraum in between 
Für den jüdisch-christlichen Dialog als Zwischenraum mit der Kategorie von Bhabhas 
thirdspaces zu arbeiten, macht aber nicht nur aus Gründen der Selbstreflexion, sondern 
vor allem aus methodischen und nicht zuletzt aus theologischen Gründen Sinn, weil 
dadurch die angezeigte erkenntnistheoretische Dimension des jüdisch-christlichen 
Dialogs (über die Narrative der »Wurzel« und des »ungekündigten Bundes«) nochmal 
scharf gestellt ist. Der Dialog als thirdspace zeigt die Übergängigkeit des Dialogs von 
einem kommunikativen und handlungsorientierten Begegnungsraum hin zu einem 
erkenntnistheologisch konstitutiven locus theologicus an. Der Dialog, codiert als space 
in between oder thirdspace, markiert seine epistemologische Relevanz für die christliche 
Theologie. 

70 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 204f. 
71 Winkler dazu: »Beyond their function as descriptions within the original area of research, turns 

can also be used as analytical tools in other fields. But once again, beyond these tasks, a turn – 
and, in particular, the spatial turn, I argue – is also a means of problem solving. So I claim that the 
postcolonial and spatial turns in cultural studies are useful in describing and analyzing compara

tive theology, in solving predicaments, and in answering critiques.« Winkler: Religious Identities 
in Third Space, 44. Vgl. auch Winkler: Religious Identities in Third Space, 46. 

72 Vgl. Winkler: Religious Identities in Third Space, 47. Dazu auch Bachmann-Medick: Cultural Turns, 
205: »Gemeint sind Orte der Auseinandersetzung in und zwischen Kulturen [oder Religionen – AS], 
in denen Grenzziehungen (z.B. zwischen Eigenem und Fremdem) destabilisiert werden können. 
Denn ein solcher dritter Raum entsteht nicht etwa zwischen zwei reinen, unvermischten Zonen. 
Vielmehr kennzeichnet er eine kulturelle [und in unserem Fall auch religiöse – AS] Verfassung, die 
überhaupt keine reinen, unvermischten Zonen enthält, sondern aus Überlagerungen in sich wi
dersprüchlicher und differenter Schichten einer Kultur [oder Religion – AS] besteht. 

73 Bachmann-Medick: Cultural Turns, 203. 
74 Vgl. Winkler: Religious Identities in Third Space, 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Dialoge als Zwischenräume schaffen neue Erkenntnismöglichkeiten. Das Zwischen- oder 
in between spielt in diesem Zusammenhang die entscheidende Rolle: Es markiert das Spe
zifikum des jüdisch-christlichen Dialogs als Erkenntnisraum. Es erinnert uns an die epis
temische Funktion von Zwischenräumen, auf die mit Bernhard Dotzler und Henning 
Schmidgen bereits in Kapitel 1.3.2 aufmerksam gemacht wurde. Zur Erinnerung: Der jü
disch-christliche Dialog als Zwischenraum ist ein »Ort materieller Wissensproduktion«, 
weil sich in dieser Kontaktzone das »Wissen aus zwei Gebieten [religiösen Traditionen – 
AS] versammelt«.75 

Für eine topologische Theologie, insofern sie als geschichtlicher Diskurs »mit den theo
retischen Mitteln des spatial turn neue Ressourcen der Rede von Gott«76, also die Bedeu
tung des Zeichens »Gott« entlang von »konkreten Orten der Geschichte, im Material der 
Sprache«77 bestimmt, sind solche Zwischen- und Erkenntnisräume von Bedeutung. To
pologische Theologien schließen an rhetorische Verfahren topologischer Argumentation 
an, die bereits in der Antike (Cicero) entwickelt wurden. In der Gegenreformation wur
den sie von Melchior Cano zu einer bis heute gültigen Methodologie katholischer Er
kenntnislehre weiterentwickelt: die Lehre von den sogenannten loci theologici. Die Topik 
geht davon aus, dass man sich »auf bestimmte Topoi beziehen [muss], um Autorität für 
die Behauptung von Meinungen und Einsichten beanspruchen zu können.«78 Theologie 
in einem topologischen Zuschnitt geht, so Gregor Maria Hoff, »von den Orten aus, an de
nen sich Glaubensrealitäten vermitteln. Sie liefern das Material, aus dem Theologie als 
eine geschichtliche Darstellungsform des Glaubens an »Gott« ihr Wissen generiert. Sie 
bezieht sich auf die Referenzorte, die im Zuge von Glaubensperformanzen Quellen des 
Glaubens entwickelt haben – im klassischen Sinn die loci theologici.«79 

Welche Topoi überhaupt als Erkenntnisorte anerkannt werden, steht nicht einfach 
fest, sondern ist begründungsbedürftig. Darin liegt die Diskursivität der loci: Sie werden 
von einer Glaubensgemeinschaft entsprechend codiert. Das ist nur zeichenhaft möglich 
und ist damit immer interpretationsbedürftig. Mit der Größe ›Glaubensgemeinschaft‹, 
die bereits die Aspekte Verräumlichung und Verzeitlichung impliziert, ist immer be
reits ein historischer und offenbarungstheologischer Rahmen aufgespannt, der über die 
Plausibilität von Orten als autoritative Erkenntnisorte mitentscheidet. 

»Die Methodologie der loci theologici (Melchior Cano) führt insofern in den geltungs
logischen ›Kampf um Anerkennung‹. Ohne den Bezug auf Schrift und Tradition lässt 
sich im Glaubensraum der Kirche keine begründete Stellungnahme zum und im Glau
ben geben. Die verschiedenen loci theologici ergeben aber erst im diskursiven Zusam

menspiel ihren Sinn, insofern sie selbst den Glaubensraum methodisch ausleuchten, 
den die (katholische) Kirche darstellt. Das verlangt die Berücksichtigung der Bestim

mungspunkte, die der Glaube erreicht hat. Damit wird die Geschichte selbst zum locus 
theologicus, zugleich aber auch zur Form, in der Gründe theologisch erreicht werden 

75 Dotzler/Schmidgen: Parasiten und Sirenen, 7. 
76 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 150. 
77 Hoff: Glaubensräume, 27. 
78 Ebd. 481f. 
79 Ebd. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 107 

können. Ihre Anerkennung vollzieht sich im Respekt vor der Autorität von loci inter
pretativa wie den Kirchenvätern, den scholastischen Theologen, vorab den Konzilien, 
dem Lehramt, in spezifischer Form vor der Kirche von Rom als apostolischem Ortsfokus 
und dem Papst.«80 

Der jüdisch-christliche Dialog hat eine spezifische erkenntnistheoretische Bedeutung 
für katholische Theologie, denn im Zwischen von Judentum und Christentum (third) sind 
die Innen- und die Außenperspektive des Judentums als locus theologicus »semi-proprius« 
(Peter Hünermann), bzw. als locus theologicus proprius et alienus (Gregor Maria Hoff) unauf
löslich aneinander gekoppelt (Kapitel 8.2). Beide Dimensionierungen als locus proprius 
und alienus spielen im Dialog zwischen Judentum und Christentum auf mehreren Ebe
nen eine Rolle: (1.) insoweit als die Tradition des jüdischen Volkes, wie sie im TaNaK über
liefert ist, zum Innenraum der Kirche gehört, weil sie es als Altes Testament kanonisiert 
hat und sich darauf verpflichtet weiß (proprius); (2.) insoweit die Tradition des jüdischen 
Volkes im gegenwärtigen Judentum in seiner rabbinischen Form als eigenständiger Reli
gionsgemeinschaft fortbesteht und als Auslegungsgemeinschaft des TaNaK ein bleiben
der, eigenständiger Raum der Selbstoffenbarung Gottes ist, über den die Kirche nicht 
verfügt (alienus). Aus Sicht der katholischen Kirche nimmt das Judentum einerseits ei
nen Platz innerhalb der christlichen Glaubensbestimmung ein. Zugleich aber bleibt Israel 
ein der Kirche fremder Ort, der ihr »eigenweltlich« entgegensteht, sie konfrontiert und 
letztlich auch relativiert. Nur im Modus des Dialogs können die Innen- und Außenper
spektive des Judentums aneinander vermittelt und für christliche Theologie erkenntnis
produktiv eingespielt werden.81 

2.3.2 Dialog und performative Theologie: Vom Erkenntnisraum zum Glaubensraum 
in between – Übergang 2 

Jüdisch-christliche Dialoge als Zwischenräume sind also Orte, an denen Akteur*innen 
jüdischer und christlicher Zugehörigkeit »etwas machen« (de Certeau, Kapitel 2.3.1). 
Was ist damit konkret gemeint? Der jüdisch-christliche Dialog kann als Konglomerat 
spezieller Formen kultureller Praxis beschrieben werden. Worin besteht dieses Spezi
fikum? In Kapitel 1.3.3.1 wurde zunächst die Kategorie der Übersetzung im weitesten 
Sinne für interreligiöse Dialoge eingeführt, um die spezifischen Handlungsformen 
im Zwischenraum des Dialogs zu bestimmen. Diese vielfältigen und vielschichtigen 
Übersetzungshandlungen dienen jeweils in erster Linie operativ dazu, Kontakt und 
Verbindung herzustellen, also Verständigung zwischen jüdischen und christlichen Dia
logpartner*innen zu ermöglichen und zu aktivieren. 

Doch wir gehen an dieser Stelle zunächst nochmal einen Schritt zurück. Was auf Dia
logveranstaltungen »gemacht wird«, ist zunächst nichts anderes als zu kommunizieren, 
miteinander zu sprechen.82 Lange Zeit wurden sprachliche Äußerungen in ihrer Wirklich

80 Ebd. 482. 
81 Vgl. Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 85. 
82 Weitere solcher Handlungen im Glaubensraum Dialog wären bspw. die sogenannten Zeichen

handlungen der Päpste (Kapitel 1.4.2.3), die einer eigenständigen Untersuchung bedürften. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

keit beschreibenden und abbildenden Funktion wahrgenommen. Es war Charles San
ders Peirce, der am Übergang vom 19. ins 20. Jahrhundert erkannte, dass Sprechen nicht 
nur die Wirklichkeit abbildet, sondern Neues schafft: »Es ist kein bloßes Sagen, sondern 
ein Handeln.«83 Die sogenannte »Sprechakttheorie« nach John Austin und seinem Schü
ler John Searle und die Weiterentwicklung ihres Ansatzes rückten diese schaffende, also 
performative Qualität von Sprache, ihre Wirklichkeit generierende und Bedeutung pro
duzierende Funktion zunehmend ins Bewusstsein.84 

Für performativ arbeitende Theologie sind vor allem die sprachphilosophischen 
Überlegungen zum Zeichen »Gott« im Anschluss an Peirce relevant. Sie zeigen, dass 
Theorien zu Performativität wie auch Topologien keineswegs etwas der Theologie Äu
ßerliches sind, sondern dass sie zutiefst, bereits schöpfungstheologisch, in die Grammatik 
jüdischer und christlicher Rede von Gott eingeschrieben sind (vgl. die Überlegungen zu 
einem dynamischen Offenbarungsverständnis im Zeichen »Bund«, Kapitel 2.2). Wo das 
Zeichen »Gott« als Code für die »unbegrenzte schöpferische Lebensmacht«85 aufgerufen 
wird, schafft sich diese Wirklichkeit Realität. Dazu Gregor Maria Hoff: 

»›Gott‹ kann vor diesem Hintergrund [mit Peirce und Descartes – AS] als zureichen
der Code für das Ganze der Welt ausgewiesen werden – und auf diese Weise vermit

telt sich in theologischer Perspektive die Wirklichkeit ›Gottes‹. Sie bedarf keines ›Be
weises‹, weil ein ›Beweis‹ sie rational begrenzte, sondern phänomenologisch erschlos
sener Interpretation, semantischer Nachvollziehbarkeit und dekonstruktiver Plausi
bilisierung. Diesen Rahmenbedingungen und Anforderungen kriteriengeleiteter Re
de von ›Gott‹ entspricht das biblische Konzept einer unbegrenzten schöpferischen Le
bensmacht […].«86 

83 Zitat aus Martens, Ekkehard: Einleitung. In: ders. (Hg.): Texte der Philosophie des Pragmatismus. 
Charles Sanders Peirce, William James, Ferdinand Canning Scott Schiller, John Dewey (Universal- 
Bibliothek 9799). Stuttgart: Reclam 1992, 3–60, 8. 

84 Vgl. zu performativen Theorien und ihr Potential für Theologie Hoff: Performative Theologie, 21–45 
(»Kapitel 2: Mind Map: Profile des Performative Turn«). 

85 Hoff: Glaubensräume, 198–205 (Kapitel »Inversionen von Tod und Leben – »Gott« als unbegrenzte 
schöpferische Lebensmacht«). 

86 Hoff: Glaubensräume, 184. Vgl. dazu ausführlich ebd. 177–184 (»Arbeit am Gottesbegriff – im Zei
chen des Unendlichen«). Im Hintergrund stehen semiotisch-differenzhermeneutische Überlegun
gen Hoffs zum Gottesbegriff entlang von Charles Sanders Peirce und Jacques Derrida. Vgl. dazu 
Hoff: Glaubensräume, 177–184 und 364–368: Die Wirklichkeit Gottes kann nicht anders als nur in 
und als Zeichen ins menschliche Bewusstsein gelangen. Insofern kann sich Offenbarung nur zeichen
gebunden ereignen und als »zeichenhafte Selbstvermittlung seiner [Gottes – AS] Wirklichkeit« 
Ebd. 177 (FN 313) gedacht werden. Vgl. dazu Peirce, Charles S.: Die Natur unseres Wissens vom Un
endlichen. In: ders.: Religionsphilosophische Schriften. Hg. v. Hermann Deuser. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag 1995, 7f. »Offenbarung ereignet sich letztlich nur in ihrer Wahrnehmung und An
erkennung, also in konsequenter Rezeption.« Hoff: Glaubensräume, 363, FN 664; vgl. dazu auch 
Fößel, Thomas Peter: Offenbare Auferstehung. Eine Studie zur Auferstehung Jesu Christi in of
fenbarungstheologischer Perspektive. Paderborn: Ferdinand Schöningh 2018, 422–440. Theologie 
muss sich dabei der Differenz von Gott und »Gott« bewusst sein. Doch gerade im Modus dieser Dif
ferenz eröffnet sich ein Raum, in dem die Wirklichkeit Gottes als unbegrenzte schöpferische Le
bensmacht im Zeichen »Gott« bestimmbar wird. Vgl. Hoff: Glaubensräume, 364. Die Bestimmung 
des Zeichens »Gott« ist ihrerseits in unabschließbare Interpretationsprozesse eingelassen. In ihrer 
performativen Dynamik eignet den Interpretations- und Rezeptionsvorgängen eine eigene (offen

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21148796290003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cphilosophie%20des%20pragmatismus%20ekkehard&offset=0
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21148796290003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Cphilosophie%20des%20pragmatismus%20ekkehard&offset=0


2 Performative Theologizität 109 

Offenbarung geht nicht in Heiliger Schrift und Überlieferung auf, sondern ereignet sich 
nach christlichem und jüdischem Verständnis immer auch dort, wo das Zeichen »Gott« 
zur Sprache kommt.87 Seine performative Qualität zeigt sich darin, dass der Bezug auf 
Gott verwandelt, wo er im Glauben realisiert wird. 

Für den jüdisch-christlichen Dialog sind diese Überlegungen insofern relevant, als 
sie die spezifisch theologische Qualität des Dialogs im Unterschied zu kulturellen Begeg
nungsräumen generell markieren (Kapitel 1.3): Im gemeinsam-unterschiedenen Gottesbezug 
wird Gott in diesem Dialog als lebendiger Gott zur Sprache gebracht und als unbegrenzte 
schöpferische Lebensmacht bezeugt – und zwar gerade angesichts vernichtender Lebens
verhältnisse, angesichts der jahrtausendealten Konflikt- und Gewaltgeschichten jüdi
scher und christlicher Glaubenstraditionen und christlicher Schuldgeschichten, die in 
der Schoah kulminierten. Dort, wo Gott als unbegrenzte Lebensmacht zur Sprache ge
bracht wird, schafft sich ihre Realität Raum. 

Das biblische Narrativ dafür ist die Bundesgeschichte, sind die Erfahrungen des Vol
kes Israels mit seinem Gott, präfiguriert vor allem im Exodus-Motiv: Gott schafft sich 
einen Lebensraum, wo man auf seine Lebensmacht setzt. Wenn im Zwischenraum des 
jüdisch-katholischen Dialogs ein gemeinsam-unterschiedener Gottesbezug aufgerufen 
wird, ist mit Gottes Handeln zu rechnen. Dialogveranstaltungen sind in diesem Sinne 
Performances der jüdisch-christlichen Bundesgenossenschaft, die Glaubensräume in between er
schließen, insofern sie der Wirklichkeit Gottes Raum geben und sich die Wirklichkeit 
Gottes performativ durchsetzen kann: 

»Auf diese Weise – im theologischen Kontakt [zwischen Judentum und Christentum – 
AS] dynamisiert sich aktuell die fortlaufende Rezeptionsgeschichte der biblischen 
Schriften und des religionskulturellen Gedächtnisses, das nach eigenem Verständnis 
beider Traditionen immer auch der Ort ist, an dem sich Gott selbst geschichtlich 
vermittelt. Die Theologizität des jüdisch-christlichen Dialogs nimmt auf diese Weise 
epistemische Form an.«88 

Der jüdisch-christliche Dialog ist deshalb nicht nur ein Erkenntnisraum in between, son
dern vor allem auch ein Glaubensraum in between, der sich als fortlaufende Geschichte 

barungs-)theologische Qualität an. Mit Hoff: Dort wo das Zeichen »Gott« als Code »für das Ganze 
der Welt« (ebd. 184.) ausgewiesen wird, vermittelt sich seine Wirklichkeit. 

87 So schreibt Josef Ratzinger, dass »[d]as Evangelium als solches […] von seinem Wesen her nur zum 
Teil geschrieben werden [kann].« Ratzinger, Josef: Ein Versuch zur Frage des Traditionsbegriffs. In: 
Karl Rahner/Josef Ratzinger: Offenbarung und Überlieferung (QD 25). Freiburg/Basel/Wien: Her
der 1965, 25–69, 53. Vgl. dazu Konzil von Trient »Dekret über die Annahme der heiligen Bücher und 
die Überlieferungen« DH 1501. 

88 Hoff: Zumutungen des Dialogs, o.S. Hervorhebung AS. Im Dialog zu prüfen wäre, inwiefern das 
offenbarungstheologische Konzept von Glaubensräumen und insbesondere dem Glaubensraum 
in between des Dialogs anschlussfähig ist an jüdische Traditionen und dem Konzept der »Schechi
nah« (hebräisch הנָיכְִׁש šəchīnāh), die Einwohnung Gottes und seine Anwesenheit in der Welt und 
insbesondere im Volk Israel und in jedem einzelnen Menschen. Vgl. dazu auch Stosch, Klaus von: 
Das besondere Verhältnis von Judentum und Christentum als Lernort Komparativer Theologie. In: 
Hubert Frankemölle/Josef Wohlmuth (Hg.): Das Heil der Anderen. Problemfeld »Judenmission« 
(QD 238). Freiburg/Basel/Wien: Herder 2010, 113–136. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

eines gemeinsam-unterschiedenen Gottesbezugs vollzieht: »Die grundlegende Theolo

gizität dieses Dialogs nimmt im geschichtlich fortlaufenden Prozess der Gottesbestim
mung Gestalt an,«89 so Gregor Maria Hoff. 

2.3.3 Dialog und Erkenntnistheorie: topologische Vermessung des Dialogs 
als Glaubensraum in between im Horizont performativer Theologie 

Wir erinnern uns: Mit der Performance des Dialogs entsteht ein Raum des gemeinsamen, 
jüdisch-christlichen Nachdenkens über den Gott Israels. Judentum und Christentum 
teilen die in beiden Traditionen gelebte Überzeugung, dass sich in der Schrift und in 
der Reflexion auf diese die Wirklichkeit Gottes durchsetzen und als schöpferische Lebens
macht offenbar werden kann. Der jüdisch-christliche Dialog schreibt sich damit in die 
fortlaufende Bundes- und Offenbarungsgeschichte ein. In dieser offenbarungstheolo
gischen Dignität hat er als Glaubensraum in between auch epistemische Qualität: Er ist 
erkenntniskonstitutive Referenz für Glaube und Theologie (klassisch: locus theologicus, 
Kapitel 8.2). 

Methodologisch führt das für diese Studie zu einer Zusammenführung des geschicht
lich-topologischen Ansatzes einer fundamentaltheologischen (Erkenntnis-)Theologie 
mit offenbarungstheologischen Überlegungen im Anschluss an Performativitätstheo
rien. Denn: Die Wirklichkeit Gottes und seines Reiches ereignet sich immer geschicht
lich, an konkreten Orten und zwar dort, wo sich im Bezug auf das Zeichen »Gott« die 
Wirklichkeit dieses Zeichens als lebensschöpferische Macht performativ erweist. Diese 
Orte, an denen sich Räume für Gottes Handeln eröffnen (performative Glaubensräume), 
sind für die Theologie dann aber auch autoritative Referenzorte (loci theologici), entlang 
derer sie ihr Wissen über Gott entwickelt.90 

»Performanzen erschließen den Raum der Gründe. Die loci theologici haben als funda
mentaltheologische Referenzorte Anwendungssinn. Sie setzen nur in ihrem Gebrauch 
Argumente mit theologischer Autorität frei. Man muss den Raum der Schrift betreten 
und sich in ihm bewegen, um seinen Lebens- und Glaubenssinn erfassen und zur Gel
tung bringen zu können. So verwandelt sich Schrift in einen Glaubensraum, der wieder 

89 Hoff: Identität in Beziehung, 53. 
90 Natürlich immer rückgekoppelt an das Geheimnis Gottes entlang der offenbarungstheologischen 

Kategorien von offenbar – verborgen. Diese Koordination von Immanenz und Transzendenz muss 
die Theologie reflexiv einholen können. Vgl. dazu Hoff: Glaubensräume, 496–498. Zur epistemi

schen Dimension des Performativen in den Kulturwissenschaften vgl. Trawöger, Sibylle: Ästhetik 
des Performativen und Kontemplation. Zur Relevanz eines kulturwissenschaftlichen Konzepts für 
die Systematische Theologie. Paderborn: Schöningh 2019, insb. 57–77, hier 62: »Das Performative 
sei ein innovativer Beitrag zur ›Wissenskultur‹ – einerseits in erkenntnisgenerierender Hinsicht, 
andererseits aber auch im Hinblick auf Ausstellung und Präsentation des generierten Wissens.« Im 
Kontext einer topologischen Theologie findet der Performativitätsbegriff im Bewusstsein um sei
ne Bedeutungsvielfalt Anwendung. Im Anschluss an Austin/Searle, Bourdieu und Derrida wird im 
Kontext des jüdisch-christlichen Dialogs durch die Verwendung des Performativitätsbegriffs ins
besondere die wirklichkeitskonstituierende Dimension des Performativen in Sprache und Hand
lungen als raumkonstituierende Praktiken (hier verknüpfen sich spatialer und performativer An
satz) und die Prozesshaftigkeit des Phänomens »Dialog« betont. Vgl. dazu ebd. 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Performative Theologizität 111 

neue Räume eröffnet – topologisch wie ganz real. […] Insofern wird die Performance 
des Glaubens zu einem Glaubensraum und also auch zu einem Raum der Gründe, weil 
diese hier aufgesetzt, entwickelt und ausgespielt werden. Topologischer Ansatz und 
performanztheoretische Durchführung verzahnen sich damit.«91 

Auf diese Weise kann Theologie der »Erschließungsdynamik des Gottes-Codes nach
komm[en]«92 und methodisch-reflexiv jene Orte lokalisieren und sie als Lebens- und 
Glaubensräume im Zeichen Gottes codieren, an denen der unbegrenzten schöpferischen 
Lebensmacht Raum gegeben wird.93 Glaubensräume und ihre performative Disposition bie
ten ein Analyseinstrumentarium für den jüdisch-christlichen Dialog, für die Frage nach 
der Theologizität des Dialogs und seiner epistemologischen Qualität, weil sie ein kom
plexes Setting unterschiedlicher methodischer Zugänge bündeln und so den Dialog als 
komplexes, geschichtliches Phänomen in seiner offenbarungstheologischen und episte
mischen Bedeutung für die Theologie erfassen können. Dabei entwickelt dieses für die 
Arbeit gewählte methodische Setting selbst wiederum einen performativ-theologischen 
Eigensinn. Als theoretische Anlage performiert es sich im Prozess des Schreibens und 
entscheidet mit über die Ergebnisse dieser Arbeit (in Analogie zum writing culture könnte 
man von einem writing theology sprechen). 

Das Einlassen auf diese Orte und Räume, die nicht einfach feststehen, sondern im
mer neu diskursiv erschlossen werden müssen, hat für Theologie immer auch eine trans
formierende und relativierende Dynamik. Es führt Theologie aus ihrem Innenraum hin

91 Hoff: Glaubensräume, 60. Zwar konnte in diesen ersten beiden Kapiteln geklärt werden, warum 
es sowohl aus formalen wie aus theologischen Gründen sinnvoll ist, einen topologischen Ansatz 
in performativer Durchführung für die Beantwortung der Forschungsfrage zu wählen. Gleichzei
tig erhebt die Studie damit keinesfalls den Anspruch, dieser Zugang sei der einzig mögliche. Die 
Methode ist eine »Hilfskonstruktion«, nicht mehr und nicht weniger. Sie hat ihren Nutzen und ih
re Berechtigung, aber auch ihre Begrenzung. Der Konstruktionscharakter jeglicher Forschung ist 
wichtig mitzudenken. Die Methode konstruiert einen spezifischen Blick auf den Dialog. Dieser 
Blick fördert einerseits neue Erkenntnisse, schließt aber rein schon aus Gründen der Leistbarkeit 
andere Zugänge, die wiederum zu anderen Ergebnissen führen würden, aus. Aus diesem Grund 
ist die Studie bewusst so offen angelegt, dass sie im besten Fall neue Anknüpfungspunkte für wei
tere Perspektiven, theologische Ansätze und Theorien ermöglicht, die die hier hervorgebrachten 
Ergebnisse ergänzen, präzisieren oder auch falsifizieren können. 

92 Ebd. 183. 
93 »Das vollzieht sich entlang der Grundunterscheidung von Schöpfung und Vernichtung, die ange

sichts prekärer Lebenssituationen als Herausforderung wirkt, um in der Form von Inversionen die 
Verhältnisse von Tod und Leben neu zu bestimmen und auf die kreativen Potentiale einer Wirk

lichkeit Gottes auszurichten, die das Evangelium Jesu Christi performativ generiert.« Sander, Hans- 
Joachim/Hoff, Gregor Maria: Vorwort zur Reihe. In: Gregor Maria Hoff: Glaubensräume. Topologi
sche Fundamentaltheologie. Band II/1: Der theologische Raum der Gründe. Ostfildern: Matthias 
Grünewald 2021, 11–14, 12. So zeigen beispielsweise die Konzilien der frühen Kirchengeschichte 
und generell die Traditionsbildung, dass keineswegs immer, wo sich auf »Gott« und sein Reich 
berufen wird, auch tatsächlich die in den Evangelien verbürgte Botschaft und der Gott Jesu sich 
vermitteln. Auch die hier vorgeschlagene inhaltliche Kriteriologie (Gott als »unbegrenzte schöp
ferische Lebensmacht«) muss immer wieder diskursiv neu verhandelt werden und sich im theolo
gischen Nachdenken als gehalt- und sinnvoll erweisen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

aus und verweist sie konstitutiv auf vielgestaltige Außenperspektiven (in diesem Fall de
rer des Judentums, die über den Dialog eingespielt werden). 

In den ersten beiden Kapiteln sollte also geklärt werden, warum es sowohl aus for
malen wie aus theologischen Gründen sinnvoll ist, einen topologischen Ansatz in perfor
mativer Durchführung für die Beantwortung der Forschungsfrage zu wählen. Trotzdem 
erhebt die Studie damit keinesfalls den Anspruch, dieser Zugang sei der einzig mögli
che. Die Methode ist eine »Hilfskonstruktion«: Sie hat ihren Nutzen und ihre Berechti
gung, aber auch ihre Begrenzung. Die Methode konstruiert einen spezifischen Blick auf 
den Dialog. Dieser Blick fördert einerseits neue Erkenntnisse, schließt aber rein schon 
aus Gründen der Leistbarkeit andere Zugänge, die wiederum zu anderen Ergebnissen 
führen würden, aus. Aus diesem Grund ist die Studie bewusst so offen angelegt, dass 
sie Anknüpfungspunkte für weitere Perspektiven, theologische Ansätze und Theorien 
ermöglicht, die die hier hervorgebrachten Ergebnisse ergänzen, präzisieren oder auch 
falsifizieren können. 

Den Dialog methodologisch als Glaubens- und Erkenntnisraum in between zu bestim
men, gibt indirekt auch darüber Auskunft, worin das mit dieser Studie angenomme
ne Ziel des jüdisch-christlichen Dialogs besteht. Zwar steht das Ziel eines konkreten Dia
logereignisses nie von vorneherein fest, sondern ist immer neu Teil der Übersetzungs
handlungen und Aushandlungsprozesse im Dialog selbst. Für diese Studie aber und den 
jüdisch-christlichen Dialog im Sinne eines diskursiven Konzepts (vgl. Einleitung) gilt: 
Das Ziel besteht nicht in erster Linie – aber selbstverständlich auch – in einer ethischen 
Agenda (im Sinne einer Verständigung zur Förderung einer friedlichen Koexistenz zwi
schen Jüd*innen und Christ*innen), in keinem Fall in einer ideologischen Agenda (im 
Sinne der Bildung einer Front gegen gemeinsam erklärte Feinde wie den radikalen Is
lam oder die Säkularisierung in der westlichen Welt)94 und am allerwenigsten in einer 
missionarischen Agenda (im Sinne eines Überzeugen oder Bekehren Wollens jüdischer 
Gesprächspartner*innen, Kapitel 7.1). Zumindest von einem katholischen Standpunkt 
aus kann als normatives Ziel des jüdisch-christlichen Dialogs, also des bewussten in Kon
takt Tretens zwischen jüdischen und christlichen Akteur*innen ein zweifaches formu
liert werden: Ziel ist 

a) ein Erkenntnisgewinn, also die Absicht, im Angesicht jüdischer Gesprächspartner*in
nen mehr über dessen und die eigene religiöse Tradition zu lernen (»Wurzel«, Kapitel 
2.1), vor allem aber auch, gemeinsam die Schriften und die Traditionen zu studieren, 
um mehr über Gottes wirklich wirksames Handeln und seine Beziehung zu uns Men
schen (»Bund«, Kapitel 2.2) zu erfahren (epistemische Qualität des Glaubensraums).95 

b) ein theologisch-performatives, nämlich im Dialog die Wirklichkeit dessen zu reali
sieren, den Jüd*innen wie Christ*innen als »Gott« ansprechen, also in der Überzeu

94 Vgl. dazu Neuhaus, David M.: Where to from Here? Continuing Challenges in Jewish-Catholic Con
versation. 1.7.2022. In: JC Relations online, 9f.: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/whe 
re-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html (März 2023). 

95 Vgl. Cunningham, Philip A.: »Maxim 5: Remember to keep holy the sacred space of Catholic-Jewish 
study and dialogue. You shall study and dialogue with Jews in order to learn and not as a pretext 
for conversionary efforts.« Cunningham: Maxims for Mutuality, 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/where-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/where-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/where-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/where-to-from-here-continuing-challenges-in-jewish-catholic-conversation.html


2 Performative Theologizität 113 

gung, dass sich die Wirklichkeit Gottes im Dialog, im Modus einer gemeinsamen 
Suche und eines gemeinsamen Lernens (Ziel 1) vermittelt, oder anders ausgedrückt, 
dass Gott in diesem Dialog präsent ist (Theologizität). 

Der jüdisch-christliche Dialog ist damit kein Instrumentarium zur Erreichung eines 
Ziels, sondern der Dialog selbst, in seiner theologischen Qualität (Theologizität), ist das 
Ziel. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476727-004 - am 14.02.2026, 06:41:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

