
8. Fazit

Familiale Existenzweisen, die Hetero- und Cisnormativität herausfordern, sind

zentrale Reibungspunkte in zeitgenössischen gesellschaftlichen, politischen und

rechtlichen Aushandlungen. Wie bereits in der Einleitung dieser Arbeit skizziert,

sind seit der Jahrtausendwende sowohl Öffnungs- als auch Schließungsprozesse zu

beobachten. Neue Öffnungen, die sich in den Jahrenmeines Forschens und Schrei-

bens vollzogen haben, sind insbesondere auf gesetzlicher und standesrechtlicher

Ebene zu nennen. Hervorzuheben ist das am 1. Oktober 2017 in Kraft getretene

Gesetz zur Eheschließung für gleichgeschlechtliche Paare (vgl. Bundesgesetzblatt

2017b). Es hat die eingetragene Lebenspartnerschaft abgelöst und homosexuelle

Paare in vielen Punkten mit heterosexuellen gleichgestellt: Es ermöglicht etwa die

gemeinsame Adoption eines Kindes. Die automatische Anerkennung der gemein-

samen Elternschaft eines leiblichen Kindes innerhalb der Ehe folgte – für viele

überraschenderweise – jedoch nicht, da hierfür eine Änderung des Abstammungs-

rechts erforderlich ist.

Mit Inkrafttreten des Samenspenderregistergesetzes (vgl. Bundesgesetzblatt

2017a) zum 1. Juli 2018 sind darüber hinaus Schritte zu einer Verbesserung der Rah-

menbedingungen der Spendersamenbehandlung über eine rechtliche Absicherung

der Spender und Kinder vor etwaigen Unterhalts- und Erbrechtsansprüchen er-

folgt. Außerdem hat der Vorstand der Bundesärztekammer im Einvernehmen mit

dem Paul-Ehrlich-Institut im April 2018 eine neue Richtlinie zur Entnahme und Über-

tragung von menschlichen Keimzellen im Rahmen der assistierten Reproduktion erlassen,

im Zuge derer die (Muster-)Richtlinie von 2006 für gegenstandslos erklärt wor-

den ist (vgl. Bundesärztekammer 2018). Mit Blick auf die Nutzerinnengruppen der

lesbischen Paare und alleinstehenden Frauen wird deutlich, dass die Richtlinie kei-

nen Ausschlussmehr benennt. Sie beschränkt sich auf die assistierte Reproduktion

als medizintechnisches Verfahren und formuliert den Anspruch, medizinisch-wis-

senschaftliche Fragestellungen von rechtlich bisher unzureichend geregelten, ge-

sellschaftspolitischen Aspekten zu trennen. Die Bundesärztekammer verweist auf

den Gesetzgeber, der nun gefragt sei, ein einheitliches Fortpflanzungsmedizinge-

setz zu erlassen, das unter anderem die Zugangsvoraussetzungen zu assistierter

Reproduktion regelt (vgl. Richter-Kuhlmann 2018: A1050f.). Gleichzeitig bleiben die

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Queere Praktiken der Reproduktion

in Kapitel vier skizzierten Regelungen der Landesärztekammern zunächst in Kraft,

die zum Teil Ausschlüsse benennen. Der Zugang zur Reproduktionsmedizin zeich-

net sich folglich weiterhin durch uneinheitliche Rahmenbedingungen aus. An der

Angewiesenheit von lesbischen Paaren und alleinstehenden Frauen auf den guten

Willen von Reproduktionskliniken und Samenbanken ändert sich vorerst nichts.1

Mit diesen Veränderungen und möglichen künftigen Neuregelungen, etwa im

Bereich einer Reform des Abstammungsrechts2, zeichnet sich in Deutschland je-

doch immer deutlicher eine Verschiebung vom weitgehenden Ausschluss ›gleich-

geschlechtlicher Paare‹ hin zu einem (stratifizierten) Einschluss in die Anerken-

nungsordnung von Familie ab, der die Norm der Zwei-Elternschaft in ihrer Ver-

knüpfung mit einer stabilen, gelingenden Paarbeziehung und dem gemeinsamen

1 Verbände wie der Lesben- und Schwulenverband Deutschland (LSVD) fordern vor diesem Hin-

tergrund, dass die assistierte Reproduktion allenMenschen unabhängig von ihrem Familien-

stand, ihrem Begehren und ihrer geschlechtlichen Identität offenstehen muss (vgl. LSVD

2018).

2 Im März 2019 wurde unter Bundesjustizministerin Katarina Barley ein Diskussionsteilent-

wurf des BMJV zur Reform des Abstammungsrechts veröffentlicht, in dem unter anderem

eine rechtlicheMit-Mutterschaft bei lesbischen Paaren vorgeschlagenwird. AmZwei-Eltern-

Prinzip wird darin weiterhin festgehalten (vgl. BMJV 2019). Zudem liegt seit 2020 ein noch

unveröffentlichter Entwurf für ein neues Abstammungsrecht vor, der unter Bundesjustiz-

ministerin Christine Lambrecht erarbeitet wurde. Auch dieser zeichnet sich durch eher zö-

gerliche Modernisierungsbestrebungen aus. So geht es schwerpunktmäßig um eine Verbes-

serung der Situation für (cisgeschlechtliche) Mütterpaare und es findet nicht konsequent

Eingang, dass sowohl gelebt als auch personenstandsrechtlich mehr als zwei Geschlechter

existieren. Perspektivische Veränderungen versprechen darüber hinaus Entscheidungen des

Oberlandesgerichts Celle und des Berliner Kammergerichts: ImMärz 2021 wurden demBun-

desverfassungsgericht durch diese beiden Instanzen zwei Fälle zur Prüfung vorgelegt. Die

klagenden lesbischen Paaremöchten im Rahmen der InitiativeNodoption eine Anerkennung

der Ehefrau alsMit-Mutter erreichen (siehe https://www.nodoption.de, zuletzt abgerufen am

30.04.2021). Zum Zeitpunkt der Fertigstellung desManuskripts standen die Entscheidungen

des Bundesverfassungsgerichts noch aus.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de
https://www.nodoption.de


8. Fazit 275

Haushalt als dem Wohle des Kindes dienend stärkt.3 Heteronormativität hat sich

in den 2010er Jahren zunehmend flexibilisiert.4

Den skizzierten Öffnungen stehen nach wie vor Forderungen nach Schließun-

gen gegenüber, die von (christlich-)konservativen bis rechtspopulistischen Kräften

geäußert werden. Das Ringen um eine Fixierung bzw. Restaurierung heteronor-

mativer, naturalisierender, rassistischer Bilder von Verwandtschaft und Familie

sowie cisnormativer, binärer Entwürfe von Geschlecht zeigt sich sowohl in eta-

blierten politischen und medialen Diskursen als auch in der Zivilgesellschaft, vom

politischen Aktivismus bis hin zur lebensweltlichen Praxis. Exemplarisch für diese

Entwicklung stehen die Parteiprogramme der AfD, die eine Gleichwertigkeit und

Gleichstellung homosexueller Personen ablehnen und die traditionelle ›Kernfami-

lie‹ bestehend aus Vater, Mutter und mehreren Kindern als Leitbild propagieren

(vgl. Küpper/Klocke 2018: 17). Hinzu kommt die parteipolitische Praxis: Bei der

2017 erfolgten Öffnung der Ehe machten CDU und CSU die Stimmabgabe zu ei-

ner ›Gewissensfrage‹. Das ideelle Festhalten vieler Konservativer an einer Differenz

zwischen heterosexuellen und homosexuellen Lebensweisen zeigte sich imAbstim-

mungsverhalten – lediglich 75 von 309 Stimmen der Union befürworteten das neue

3 Ergänzend war bei ›gleichgeschlechtlichen‹ Paaren mit einem gemeinsamen Kind bis Ende

März 2020 die zivilrechtlich anerkannte Beziehungsform der Ehe von besonderer Relevanz:

Sie war die Voraussetzung für die rechtliche Anerkennung eines Kindes durch den nicht-leib-

lichen Elternteilmittels Stiefkindadoption. Auf ein Urteil des Bundesverfassungsgerichts hin

ist die Stiefkindadoption nun auch in nichtehelichen Paarbeziehungen möglich – sowohl

in heterosexuellen als auch homosexuellen. Als neue Stabilitätsindikatoren wurden im Be-

schluss unter anderem die Beziehungsdauer sowie ein gemeinsamer Haushalt vorgeschla-

gen und Einzelfallprüfungen erwogen (vgl. BVerfG 2019). Das inzwischen in Kraft getretene

Gesetz nimmt diese Vorschläge auf und sieht als Indikator für eine »verfestigte Lebensge-

meinschaft« vor, dass das Paar seit mindestens vier Jahren oder als Eltern eines gemein-

schaftlichen Kindes eheähnlich zusammenleben muss (vgl. Bundesgesetzblatt 2020). Eine

Einzelfallprüfung findet routinemäßig im Rahmen des Stiefkindadoptionsverfahrens durch

das zuständige Jugendamt statt.

4 Cisnormativität erweist sich aktuell wiederum als besonders hartnäckig: Ein Beispiel hier-

für ist die rechtliche Situation von trans* Menschen, die nach der Personenstandsänderung

ein Kind geboren haben. So erfolgt bei gebärenden nicht-weiblichen Menschen in der Re-

gel die Eintragung als »Mutter« (vgl. BGH 2017). Veränderungen sind bisher nicht in Sicht:

Der im März 2019 durch das Bundesjustizministerium unter Katarina Barley vorgelegte Dis-

kussionsteilentwurf für ein neues Abstammungsrecht behält diese Verfahrensweise bei (vgl.

BMJV 2019) und auch der unveröffentlichte Entwurf aus dem Jahr 2020 unter Bundesjus-

tizministerin Christine Lambrecht sieht keine Änderung vor. Die rechtliche Absicherung ei-

ner Anerkennung von trans* Menschen, die Eltern werden, in ihrer gelebten und personen-

standsrechtlichen Geschlechtsidentität, steht folglich nicht nur aus, sondern wird von den

zuständigen politischen Akteur*innen auch nicht angestrebt.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Queere Praktiken der Reproduktion

Gesetz.5 Die bayerische CSU erwog sogar den Gang vor das Bundesverfassungs-

gericht, um gegen die Ehe für gleichgeschlechtliche Paare vorzugehen, ließ dieses

Vorhaben vor demHintergrund eines eigens beauftragten Rechtsgutachtens jedoch

fallen (vgl. Mangold 2018: 8).

In etablierten, konservativ ausgerichteten Medien werden immer wieder ab-

lehnende Haltungen gegenüber familialer, sexueller und geschlechtlicher Diversi-

tät artikuliert. So proklamierten bspw. der Erziehungswissenschaftler und Profes-

sor Bernd Ahrbeck und Marion Felder, ebenfalls Erziehungswissenschaftlerin und

Professorin, in einem 2020 erschienenen Gastbeitrag in der Frankfurter Allgemeinen

Zeitung, dass Heterosexualität und die ›klassische‹ Familie an den Rand gedrängt

würden (vgl. Ahrbeck/Felder 2020). Sie diskreditierten darin trans* Personen und

eine gendergerechte Pädagogik sowie Bildungsmaßnahmen zur Vermittlung sexu-

eller und geschlechtlicher Vielfalt.

Auch der rechtspopulistische und christlich-fundamentalistische Aktivismus

der Demo für alle hat in den vergangenen Jahren weiter für Aufsehen gesorgt, unter

anderem mit dem sogenannten ›Bus der Meinungsfreiheit‹, der bundesweit un-

terwegs war und für Kundgebungen auf öffentlichen Plätzen genutzt wurde. Die

Botschaften richteten sich gegen die gleichgeschlechtliche Ehe, gegen ›Regenbo-

genfamilien‹ sowie trans* Personen.6 Bei Anlässen, die traditionell die LSBTIQ-

Bewegung feiern, sind rechtsextreme Positionen vereinzelt präsent: Schon zum

zweiten Mal meldete die Partei Der dritte Weg im Jahr 2019 in Gießen einen Stand

an, der eine Gegenkundgebung zum dortigen CSD darstellen sollte, und bediente

sich in den Parolen und Forderungen völkisch-nationalistischen Vokabulars.7

In Zeiten des Erstarkens rechter Kräfte sowie angesichts aktueller gesellschaft-

licher Krisen erscheinen einigen Autor*innen poststrukturalistische Ansätze als

ungeeignet, um sich bspw. mit der Zuspitzung sozialer Ungleichheit und damit

einhergehenden sozialen Spaltungen sowie Fragen vonMacht und Herrschaft aus-

einanderzusetzen. Man könne es sich schlichtweg nicht mehr leisten, verworfene

Existenzweisen und die vielschichtigen Deutungskämpfe, in die sie involviert sind,

zu betrachten. Eine solche Fokussierung habe gar dazu beigetragen, gesellschaft-

liche Gruppen wie den weißen, cis-männlichen Industriearbeiter in der Analyse zu

vernachlässigen, und das Gefühl des »Abgehängtseins« mitproduziert (vgl. kritisch

van Dyk 2018: 198). Eine umfassende Rekonstruktion und Entgegnung auf diese

in den Sozialwissenschaften geführte Debatte ist im Rahmen dieser Studie nicht

5 Die Abstimmungsergebnisse sind auf der Website des Deutschen Bundestags abrufbar

unter: https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486, zu-

letzt abgerufen am 11.03.2021.

6 Siehe https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748, zuletzt abgerufen am 11.03.2021.

7 Vgl. https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070, zuletzt abgerufen am 30.04.2021.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.bundestag.de/parlament/plenum/abstimmung/abstimmung?id=486
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=31748
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070
https://www.queer.de/detail.php?article_id=34070


8. Fazit 277

möglich. Ich möchte aber an einer Stelle einhaken: Positionen, die poststruktura-

listische Betrachtungen sowie deren Beitrag zur Analyse von Spaltungstendenzen

in dieser absoluten Weise verwerfen, unterschätzen meines Erachtens die Rele-

vanz, die Normen und Normalitätsvorstellungen von Familie, Verwandtschaft und

Geschlecht für derzeitige Abgrenzungsbewegungen haben, und die Rolle, die eine

zunehmende Sicht- und Hörbarkeit (ehemals) verworfener Existenzweisen bzw.

derer, die in Grenzbereichen situiert sind, spielt: Die Figuren der heterosexuellen

Kernfamilie, der (Bluts-)Verwandtschaft und der (Cis-)Zweigeschlechtlichkeit sind

bedeutsame Vehikel für Konstruktionen des Anderen in (christlich-)konservativen

bis rechtspopulistischen Diskursen und erfahren derzeit eine Reaktualisierung.

Umgekehrt sind sie in ihrer Variante von Familie als vielfältig zusammensetzbarer

sozialer Sorgegemeinschaft, von Verwandtschaft als Relationalität dies- und jen-

seits von Leiblichkeit sowie als Kampf für eine Diversität von Geschlechtlichkeit

und Selbstbestimmung wichtige Anknüpfungsmomente – sowohl homonationa-

listischer8 als auch emanzipatorischer Politiken. Sie sind neuralgische Punkte: so-

wohl Schauplatz für Fixierungen als auch für Transformationen von binären, na-

turalisierten Diskursen und Praktiken. Ich halte es deshalb für unabdingbar, die

in meiner Studie dokumentierte Gleichzeitigkeit von Öffnungs- und Schließungs-

prozessen auch künftig in den Blick zu nehmen und eine differenzierte Analyse

flexibilisierter Heteronormativitäten anzustreben.

Vor demHintergrund der skizzierten gesellschaftspolitischen Auseinanderset-

zungen habe ich in meiner Forschungsarbeit untersucht, welche queerenden Po-

tentiale in den Familienkonstellationen lesbischer und queerer Frauen*paare, die

8 Verbindungslinien von LSBTIQ-Politiken und rechten politischen Strömungen werden im

wissenschaftlichen Diskurs unter dem Begriff des »Homonationalismus« (Puar 2007) ver-

handelt: Dieser bezeichnet westliche queere Politiken, die an imperialistische, rassistische

undnationalistischeDiskurse anschließenundGruppenwieMigrant*innen, Geflüchtete und

Muslim*innen als Bedrohung der (erreichten) sexuellen Freiheiten darstellen. Im Zuge des-

sen erfolgt auch eine Konstruktion der nicht-westlichen Welt als rückständig und repressiv

(vgl. Dhawan 2015: 38). Wie Nikita Dhawan in einer kritischen Auseinandersetzungmit dem

Homonationalismus-Konzept hervorhebt, besteht in diesem Feld die Notwendigkeit einer

multidirektionalen Kritik: Diese müsse eine Analyse rechtsnationaler, rassistischer Haltun-

gen innerhalb der westlichen LSBTQ-Community und eine »feministisch-postkoloniale Aus-

einandersetzung mit Zwangsheterosexualität« (ebd.: 42) verbinden. So gerate bspw. in den

Blick, wie »queere Migrant_innen […] zwischen homophoben undmisogynen Tendenzen ih-

rer eigenen Gemeinschaften und der Dominanzgesellschaft und den rassistischen Praxen im

Westen zerrieben [werden]« (ebd.: 43). Diese Verschränkungenwerden sowohl in der Debat-

te um Homonationalismus als auch in der Forschung zu familialen Praktiken von LSBTIQ in

Deutschland bislang nicht thematisiert. Für den deutschsprachigen Raum hat Yv E. Nay mit

Feeling Family eine erste Auseinandersetzung mit den Verschränkungen von ›Regenbogenfa-

milienpolitiken‹ und einer Verfestigung rassistischer, nationalistischer und kulturalisieren-

der Normen am Beispiel der Schweiz vorgelegt (vgl. Nay 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Queere Praktiken der Reproduktion

über Samenspende Eltern geworden sind, gelebt werden und inwiefern diese an

symbolische und strukturelle Grenzen stoßen.Dabei ist die Bedeutung queer-theo-

retischer Perspektiven für die sozialwissenschaftliche Familienforschung deutlich

geworden sowie die Notwendigkeit, tradierte Begriffe von Elternschaft, Verwandt-

schaft, Reproduktion und Geschlecht kritisch zu verwenden und sie zu erweitern.

Im Folgenden fasse ich zunächst die zentralen empirischen Ergebnisse meiner Ar-

beit zusammen (8.1). Anschließend plädiere ich vor dem Hintergrund aktueller

Debatten der Familienforschung dafür, praxeologische Perspektiven auf Familie

verstärkt mit queer-theoretischen Ansätzen zu verbinden (8.2), gefolgt von Refle-

xionen und Anregungen zur Begriffsarbeit in sozialwissenschaftlicher Forschung

zu Familie, Elternschaft, Verwandtschaft und Geschlecht (8.3). Danach setze ich

meine Ergebnisse in ein Verhältnis zu queer_feministischen Auseinandersetzun-

genmit Reproduktionstechnologien und Familie und gehe queerenden Potentialen

nach, auf die das Material verweist. Außerdem skizziere ich offene Aspekte, an die

es in künftigen Forschungsvorhaben anzuknüpfen gilt (8.4).

8.1 Elternwerden über Reproduktionstechnologien – das Beispiel
lesbischer und queerer Frauen*paare

Wie ich zu Beginn dieser Arbeit herausgestellt habe, steht die empirische For-

schung zu lesbisch-queerer Elternschaft mittels Reproduktionstechnologien in

Deutschland noch am Anfang. Es existieren nur wenige qualitative Studien,

insbesondere die prä- und postnatale Phase ist bislang kaum untersucht worden

(vgl. Hirschauer et al. 2014: 291). Darüber hinaus stellen Praktiken der Selbstinse-

mination auch über den deutschsprachigen Kontext hinaus bisher eine Randfigur

in Studien zu Technologien der Reproduktion dar (vgl. Nordqvist 2011: 114). An

diesen Punkten setzt die vorliegende Studie an: Ich habe qualitative, problem-

zentrierte Interviews mit lesbischen und queeren Frauen*paaren geführt, die

über selbstarrangierte oder klinische Samenspenden Eltern geworden sind. Aus

einer queer-theoretischen und an die New Kinship Studies bzw. Feminist Sci-

ence and Technology Studies anschließenden Perspektive bin ich den Nutzungs-

und Aneignungsweisen von Reproduktionstechnologien nachgegangen, habe

(Re-)Konfigurationen von Reproduktion und Verwandtschaft sowie familiale

Praktiken beleuchtet und elterliche Geschlechterarrangements untersucht. Im

Folgenden fasse ich die wesentlichen empirischen Ergebnisse themenübergrei-

fend zusammen und schreibe mich in den dritten Strang der Forschung zu

lesbischem (und queerem) Elternwerden über Reproduktionstechnologien ein, der

eine Gleichzeitigkeit von Flexibilisierungen und Fixierungen tradierter Konzepte

und Praktiken von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht ausmacht (vgl. Kap. 2).

Nach der themenübergreifenden Skizzierung der Gleichzeitigkeiten (8.1.1) arbeite

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 279

ich zweitens Eigensinnigkeiten und kreative (Um-)Deutungen heraus (8.1.2) und

zeige drittens Grenzen der Anerkennung, Ausschlüsse und Stratifizierungen im

Feld nicht-heteronormativen Elternwerdens und Elternseins auf (8.1.3).

8.1.1 Fixierungen und Flexibilisierungen

Vor dem Hintergrund des untersuchten empirischen Materials hat sich deutlich

gezeigt, dass tradierte Bezugssysteme und Praktiken von Reproduktion,Verwandt-

schaft, Familie und Geschlecht sowohl fixiert als auch flexibilisiert werden. Im

Zuge des doing kinship der lesbisch-queeren Paare während der Schwangerschaft

und nach der Geburt ziehen die Interviewten etwa fallbezogen und/oder situa-

tiv wechselnd soziale, leibliche, genetische und materielle Bezugssysteme heran,

die Verwandtschaft entstehen lassen oder (potentielle) Verbindungen auflösen. Sie

nehmen hierbei sowohl strategische Naturalisierungen als auch Sozialisierungen

(vgl. Thompson 2005) vor. Was verwandtschaftliche Beziehungen begründet und

wie Verwandte gemacht werden, zeigt sich als offener, multipler Prozess: So lassen

sich anhand weniger Fallbeispiele Ideen einer grundlegenden Differenz von leib-

licher und sozialer Verwandtschaft rekonstruieren, die biologische Abstammung

als verwandtschaftsstiftend privilegieren. In den Narrationen werden zudem Ana-

logien von nicht-leiblicher Mutterschaft bzw. Elternschaft und biologischer Vater-

schaft gezogen, die ich als Heterosexualisierung der Konstellation fasse. Im Zen-

trum der dabei erfolgenden Exponierung biologischer Mutterschaft steht teils we-

niger die genetische Abstammung, sondern die Idee einer Besonderheit, Einma-

ligkeit und Uneinholbarkeit der leiblichen Verbindung. Die meisten Interviewpart-

nerinnen* dekonstruieren oder egalisieren jedoch eine etwaige Differenz leiblicher

und nicht-leiblicher Elternschaft mittels verschiedener Strategien. Eine besondere

Bedeutung erlangen hierbei Praktiken des Ko-Schwangerseins: von zusammen durch-

geführten Schwangerschaftstests über die visuelle Vergegenwärtigung des Unge-

borenen bei Ultraschalluntersuchungen und die haptische Teilhabe amErleben von

Schwangerschaft bis hin zum gemeinsamen Besuch von Geburtsvorbereitungskur-

sen. Nicht nur die soziale, auch die leibliche Mutterschaft bzw. Elternschaft zeigt

sich imMaterial als Konstruktionsleistung und Gestaltungsaufgabe. Entgegen tra-

dierter Schwangerschaftsnarrative beschreibt etwa Merle Daniels, dass Schwan-

gersein für sie nicht mit einer affektiven Verbindung zum Kind einherging, son-

dern sie diese erst im Anschluss an die Geburt kreieren musste.

Auch die Geschlechterarrangements der betrachteten Paarkonstellationen ver-

deutlichen, dass die Gegenüberstellung von Assimilations- und Transgressionsthe-

sen eine differenzierte Auseinandersetzung konterkariert: Es handelt sich vielmehr

um eine komplexe Vielfältigkeit, mit der sich die Interviewten zu hegemonialen

Normen des Mutterseins positionieren. Neben Entwürfen von Mutterschaft, die

sich an tradierten Bildern orientieren, lassen sich reflexive, dekonstruierende und

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Queere Praktiken der Reproduktion

Mutterschaft erweiternde Praktiken ausmachen. Die meisten Interviewten unter-

nehmen große Anstrengungen, um gleichberechtigte Sorgearrangements zu ver-

wirklichen – etwa durch eine egalitäre Aufteilung der Elternzeit und eine dezi-

dierte Aushandlung der jeweiligen Einbindung in Sorge- und Lohnarbeit. Zugleich

bilden sich neue Machtverhältnisse zwischen lesbisch-queeren Partnerinnen* her-

aus, sobald sie Eltern werden. Diese ähneln teils denen in heterosexuellen, cis-

geschlechtlichen Arrangements, in denen ökonomische Abhängigkeiten bestehen

und an tradierten Geschlechterbildern orientierte Entwürfe von Mutter- bzw. Va-

terschaft gelebt werden. Es ist folglich wichtig, in den Familienkonstellationen les-

bischer und queerer Paare von einem gleichzeitigen undoing und redoing gender aus-

zugehen, wie es Laura Mamo (2007a) in ihrer Studie Queering Reproduction bereits

für den US-amerikanischen Kontext herausgearbeitet hat.

Als produktiv für die Analyse der von Gleichzeitigkeiten geprägten familialen

Praktiken lesbisch-queerer Paare hat sich der Begriff der »recombinant families«

(Strathern 2005: 22) erwiesen: Wie in anderen rekombinanten Familienformen, et-

wa Patchworkfamilien, handelt es sich bei ihren familialen Praktiken nicht um et-

was vollkommen Neues, sondern um veränderte Arrangements mit transformie-

rendem Potential: Einige Elemente werden auf bekannte, an der ›Kernfamilie‹ ori-

entierteWeise kombiniert, andere entkoppelt oder alternativ verknüpft und eswer-

den auch überraschende Verbindungen hergestellt und neue Elemente eingespeist.

So spielen auf Zweigeschlechtlichkeit, Paarförmigkeit, Heterosexualität und leibli-

cher Abstammung beruhende Ideen und Praktiken von Elternschaft weiterhin eine

Rolle, wenn etwa von der besonderen Bedeutung eines Vaters für ein Kind ausge-

gangen wird. Zugleich lassen sich Erweiterungen und/oder Ablösungen von die-

sen Bezugssystemen herausarbeiten. Ähnlich verhält es sich mit den generativen

Praktiken: In der Verhandlung von reproduktiven Prozessen habe ich anhand des

untersuchten empirischen Materials teils an Biologie und Abstammung orientier-

te Vorstellungen ausgemacht, die Generativität über die Vereinigung genetischer

Substanzen konstruieren, etwa, wenn die das Kind austragende Mutter den Spen-

der und sich als reproduktives Paar entwirft. Zugleich lassen sich bei den lesbisch-

queeren Paaren vielfältige (denaturalisierende) Umdeutungen und Flexibilisierun-

gen von Reproduktion rekonstruieren: In den selbst durchgeführten Donogenen

Inseminationen stellen beispielsweise mit Sperma gefüllte Spritzen Artefakte dar,

über deren Nutzung neben gewohnten auch alternative Deutungen von Generati-

vität, Körpern, Substanzen und Geschlecht eingespeist werden. Auf Letztere gehe

ich im folgenden Abschnitt ein.

8.1.2 Kreativität und Eigensinn

Wie sich in der Skizzierung der Gleichzeitigkeiten bereits andeutet, zeichnen sich

die familialen Praktiken der Interviewten teils durch eine große Erfindungskraft

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 281

aus. Sie vollziehen Umdeutungen und Re-Arrangements, durchkreuzen Tradiertes

und entfalten eine Widerspenstigkeit in heteronormativen Verhältnissen, indem

sie sich in ein reflexives, oftmals eigensinniges Verhältnis zur Norm der heterose-

xuellen Kernfamilie setzen.9

Kreativität zeigt sich unter anderem im Zuge der Verwirklichung von Mehrel-

ternkonstellationen, denen eine rechtliche Anerkennung und damit auch Absiche-

rung in Deutschland bislang verwehrt ist. Diese Elternschaften weichen die Norm

des Paars auf und stellenmit ihrer (teils) auf Freundschaft basierendenElternschaft

eine Alternative bzw. Ergänzung zur romantischen Paarbeziehung dar. Beobach-

ten lässt sich darüber hinaus ein Aufbrechen von Binaritäten des Begehrens, des

Geschlechts und der Beziehungsformen. So stellen die Interviewten mit ihren teils

queeren sexuellen Verortungen Ideen von gleich- und gegengeschlechtlichem Be-

gehren infrage. Einige leben Beziehungskonzepte jenseits dermonogamen Paarbe-

ziehung und auch dichotome Geschlechterbilder werden durch die Existenzweisen

derer herausgefordert, die sich in ihren elterlichen Positionen als ›losgelöst vom

Geschlecht‹ oder ›androgyn‹ verstehen und die naturalisierte Zweigeschlechtlich-

keit unterminieren. Neben einem undoing und redoing gender vollzieht sich folglich

ein transgressing gender.

›Überschüsse‹, die rekombinanten familialen Praktiken innewohnen, zeigen

sich auch an der Notwendigkeit kreativer Wortschöpfungen, um die entstehen-

den Verbindungen und familialen Positionierungen überhaupt zu benennen: Die

Interviewten speisen Bezeichnungen wie »Sponkel« oder »Mapa« in Diskurse um

Familie, Verwandtschaft, Elternschaft und Geschlecht ein.

Über die Betrachtung von Praktiken des Kinder-Machens am Beispiel der

(Selbst-)Insemination konnte ich weitere Neuordnungen von Reproduktion, Ge-

schlecht und Verwandtschaft sowie des Verhältnisses von Biologie und Sozialem

rekonstruieren. In den Praktiken einiger Interviewter stehen – im Gegensatz zu

tradierten, auf der ›bloßen‹ Vereinigung von biologischen Substanzen basierenden

Deutungen der Generativität – insbesondere die Subjekte im Mittelpunkt sowie

die involvierten Materialitäten. Alle Partizipant*innen, Menschen, Substanzen

und Dinge, sind als Teil einer ontologischen Choreografie (Thompson 2005) zu

fassen. Die Offenheit und die Unbestimmtheit von Körpern und Substanzen

werden deutlich: Sie werden erst im Zuge der Inseminationspraktiken in ihren

Grenzen und Relationalitäten hervorgebracht. Die Akteurinnen* nehmen hierbei

insbesondere Disartikulationen genetischer Bezüge vor, beispielsweise wenn, wie

im Fall von Miriam und Diana Lange, das Sperma des Spenders von diesem ent-

koppelt und in eine neue Beziehung zur Person gesetzt wird, die die Samenspende

9 Zum Eigensinn von Alltagspraktiken und der Möglichkeit, Vorhandenes kreativ umzuarbei-

ten und anzueignen, siehe auch die Schriften des poststrukturalistischen Kulturtheoretikers

Michel de Certeau (einführend u.a. Krönert 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Queere Praktiken der Reproduktion

auf eine Spritze aufzieht und in die Zervix der Partnerin injiziert. So kann die

generative Praxis als lesbischer Zeugungsakt gerahmt werden.

Um die eigensinnigen reproduktiven Praktiken überhaupt verwirklichen zu

können, mussten die Interviewten ausschließende, heteronormative Strukturen

unterminieren. Mit ihren Aneignungen bewegen sich die Akteurinnen* dies- und

jenseits des reproduktionsmedizinischen Apparats und überschreiten mitunter

Landesgrenzen. Die Donogene Insemination stellt eine Schnittstelle zwischen der

institutionalisierten Reproduktionsmedizin und alternativen, demedikalisierten

Varianten der Reproduktion dar. Die vorgestellten selbstorganisierten Praktiken

der Donogenen Insemination können als Widerstandsmoment gegenüber einer

biopolitischen Einhegung von Reproduktion und der Durchsetzung von Bionor-

mativität interpretiert werden – als Instrument einer queeren Aneignung und

Transformation von Generativität.

8.1.3 Ausschlüsse, Stratifizierungen und Grenzen der Anerkennung

Die oben skizzierten Aneignungen von Reproduktionstechnologien waren teils

nicht nur gewünscht, sondern auch notwendig, da zur Zeit des Elternwerdens

der Interviewten eine heteronormative Regulierung des Zugangs zu medizinisch

assistierten Verfahren der Reproduktion in Deutschland bestand. Die strukturel-

len Rahmenbedingungen und Mittel der Durchsetzung von Heteronormativität

stellten insbesondere die standesrechtlichen Richtlinien der Bundesärztekammer

bzw. der Landesärztekammern sowie die Behandlungsvoraussetzungen und Prüf-

verfahren von Reproduktionskliniken und Samenbanken selbst dar. Mehrheitlich

orientierten sich diese an Normen der Heterosexualität, des Zwei-Elternmodells

sowie ›stabiler‹ Paarbeziehungen. Darüber hinaus ist deutlich geworden, dass

der Zugang zu Reproduktionsmedizin nicht nur in Bezug auf heteronormative

Begehrens- und Beziehungsweisen, sondern entlang weiterer Kategorien, darun-

ter Geschlecht, psychische und physische Gesundheit, (Dis-)Ability, ökonomisches

und kulturelles Kapital sowie Alter, stratifiziert ist. Zu ergänzen sind Ausschlüsse

aufgrund von race, die sich in meinemMaterial jedoch nur in Form einer Leerstelle

zeigen. Diese Leerstelle hängt mit meinen durchgängig weiß positionierten In-

terviewpartnerinnen* zusammen. Die Nicht-Thematisierung in meinem Material

gibt Aufschluss darüber, dass Weißsein es ermöglicht, unsichtbar zu bleiben und

auf dieser Ebene Bionormativität (vgl. Franklin/Roberts 2006: 176) zu genügen.

Aus intersektionaler Perspektive ist race als verschränkt mit den oben genannten

Kategorien eines normativen Ordnungssystems zu denken, das den Rahmen dafür

absteckt, wer sich reproduzieren soll und wer nicht.10

10 Für einen Überblick zum global stratifizierten Zugang zu Reproduktionstechnologien siehe

auch Nachtigall (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 283

Ein weiteres zentrales Ergebnis dieser Arbeit ist, dass sich die Wirkmächtig-

keit einer heterozentrierten Repronormativität und die mit ihr verbundenen Aus-

schlüsse bereits im Vorfeld des Elternwerdensmanifestiert haben. Anhand des em-

pirischen Materials habe ich rekonstruiert, dass es vor dem Hintergrund hege-

monialer Normen und Ideale von heterosexueller Elternschaft für die Interview-

ten zunächst erforderlich war, lesbisch-queeres Begehren und Generativität mit-

einander zu verbinden und sich als reproduktives Subjekt zu konstituieren. Fra-

gen der Vereinbarkeit von nicht-heterosexuellem Begehren und Elternschaft wur-

den den Interviewten zufolge in zwei Lebensphasen in besonderer Weise relevant:

zum einen im Zuge des Coming-outs als lesbisch bzw. queer und zum anderen

im Vorfeld der Planung und Umsetzung des Wunsches, mit Kind zu leben. Es

handelt sich um eine Art doppeltes Coming-out: Auf das erste Coming-out als les-

bisch/queer folgt eine zweite Auseinandersetzung – sich vor dem Hintergrund ei-

ner heterozentrierten Repronormativität als lesbisch-queeres, legitimes generati-

ves Subjekt zu begreifen. Damit entwickelt meine Studie bisherige »Randstatio-

nen« (Hirschauer et al. 2014: 19) der soziologischen Betrachtung von Schwanger-

schaft aus einer queer-theoretischen Perspektive weiter, zu denen die Projektie-

rungsphase gehört.Mit demReproduktiv-Werden setzt die Arbeit neue Akzente sowie

Impulse für die künftige Weiterentwicklung einer heteronormativitätskritischen

Soziologie der Schwangerschaft. Es gilt, die Phase der Projektierung von Schwan-

gerschaft entlang der Kategorie Begehren auszudifferenzieren und um den Aspekt

des Reproduktiv-Werdens zu ergänzen.11

Die Analyse des Materials verdeutlicht, dass Verwandtschaft sich durch einen

fortwährenden, kollektiven Herstellungscharakter auszeichnet. Umdeutungen tra-

dierter Verwandtschaftskonzepte und Aneignungen elterlicher Positionen jenseits

des Kernfamilienmodells sind umkämpft und von Nicht-Anerkennung bedroht.

Die Position der nicht-leiblichen Mutter/des nicht-leiblichen Elternteils ist in le-

bensweltlichen Bezügen immer wieder Marginalisierungen und Infragestellungen

ausgesetzt.

Während für heterosexuelle Paare das doing kinship nach der Nutzung von Re-

produktionstechnologien im Familienalltag meist in den Hintergrund tritt und ei-

ne Normalisierung »durch die Naturalisierung bekannter Formen von Elternschaft

wie der Kleinfamilie« (Bergmann 2014: 284) stattfindet, gilt das für lesbische und

queere Paare so nicht. Auch nach Zeugung, Schwangerschaft und Geburt bleibt die

zweite mütterliche/elterliche Position eine Aushandlung, ist erklärungsnotwendig

11 Perspektivisch (und auch schon aktuell) kommt in diesem Zusammenhang die Genera-

tionenfrage zum Tragen: Die (etwaige) Normalisierung nicht-heterosexueller Elternschaft

geht mit einer größeren Selbstverständlichkeit der Option lesbisch-queeren Elternwerdens

einher und könnte veränderte reproduktive Selbstentwürfe entstehen lassen. Es gilt, das

Reproduktiv-Werden künftig vertiefend zu analysieren.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Queere Praktiken der Reproduktion

und legitimationsbedürftig. Mutter-/Elternschaft muss stets performt und aktua-

lisiert werden, da ein Passing12 als Kleinfamilie nicht in vergleichbarer Weise wie

in einer heterosexuellen Konstellation herstellbar ist.

Ebenso wie Verwandtschaft ist auch vergeschlechtlichtes Elternsein ein kollek-

tiver Herstellungsprozess, der nicht nur unterstützt, sondern auch konterkariert

werden kann. Praktiken, die ein transgressing gender bedeuten, bspw. elterliche Po-

sitionen, die sich als ›losgelöst vom Geschlecht‹ verstehen, erweisen sich innerhalb

einer hetero- und cisnormativen Anerkennungsordnung als besonders umkämpft

und von Marginalisierung und Nicht-Anerkennung durch das Umfeld betroffen.13

Wesentlich sind darüber hinaus Ausschlüsse in institutionellen Kontexten wie

Kindertagesstätten (vom Vorenthalten von Betreuungsplätzen über die Nicht-

Adressierung in der alltäglichen Kita-Praxis bis hin zu Ausgrenzungserfahrungen

im Kontakt mit anderen Eltern) sowie Grenzen der Anerkennung und Stratifizie-

rungen von Elternschaft im Zusammenhang mit zivilrechtlichen Institutionen wie

der Stiefkindadoption. Insgesamt bewegt sich lesbisch-queere Familienbildung

im Grenzbereich von Marginalisierung und Mitgliedschaft. Einschließung und

Anerkennung sind lediglich partiell. Meist erfolgen sie nur über Anschlüsse an

die Heteronorm und die Erfüllung weiterer Normen. Es handelt sich um einen

stratifizierten, hierarchisierenden Einschluss, der eine Grenzverschiebung mit

sich bringt, was/wer Familie ist. Dies bedeutet weniger einen Verlust der Wirk-

mächtigkeit der ›Kernfamilie‹, sondern eine erweiterte Norm, die das hetero-

bzw. nachrangig das homosexuell begehrende, cisgeschlechtliche, in einem ge-

meinsamen Haushalt lebende, eine stabile monogame Zweierbeziehung führende

Elternpaar ins Zentrum stellt. Die häufig konstatierte These eines Verlusts der

Wirkmächtigkeit der Kernfamiliennorm ist vor dem Hintergrund der familialen

Praktiken lesbischer und queerer Paare notwendigerweise auszudifferenzieren

und es ist von einer Flexibilisierung der Norm der Kernfamilie zu sprechen, die

neue Stratifizierungen mit sich bringt. Wie diese Stratifizierungen in Zukunft

weiter empirisch untersucht werden können, thematisiere ich im folgenden

Abschnitt.

12 »Passing« (aus dem Englischen von »(to) pass«, also »durchgehen«) bedeutet in diesem Kon-

text, als Kernfamilie mit biologisch eigenen Kindern wahrgenommen zu werden, hierdurch

gewissermaßen unsichtbar und keinen Nachfragen zu den verwandtschaftlichen Beziehun-

gen und der Entstehung der Familie ausgesetzt zu sein.

13 Zum Themenkomplex trans*, genderqueere und nicht-binäre Elternschaft ist weiterführen-

de Forschung nötig. Erst seit Kurzem setzen sich im deutschsprachigen Raum Arbeiten ver-

tiefend mit diesem Feld auseinander (u.a. Janssen 2016; Spahn 2017; Weber 2018, Dionisius

2020b; Stoll 2020; teils auch Nay 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 285

8.2 Plädoyer für eine queer-theoretisch informierte,
praxeologische Perspektive auf Familie

Trotz der gelebten Vielfalt an familialen Lebensweisen, die sich auch in meinem

Material widerspiegelt, reproduziert ein Großteil der familiensoziologischen Li-

teratur bis heute die Idee der heterosexuellen Kernfamilie mit einem binär-ge-

schlechtlichen Elternpaar als basaler, kulturübergreifender Grundlage von Familie.

So weist etwa dasHandbuch Familiensoziologie (Hill/Kopp 2015) einleitend auf unter-

schiedliche Familienformen hin und präsentiert Familie als »keine ausnahmslos

universale Erscheinung«, macht jedoch als basalen Kern eine soziale Struktur aus,

die einer »für Familien typischen, auf Dauer angelegten und auf gemeinsamem

Wirtschaften aufbauenden, Frau-Mann-Dyade mit einem oder mehreren Kindern

entspricht« (ebd.: 9).

Praxeologische Ansätze der Familienforschung (u.a. Perlesz et al. 2006;

Schier/Jurczyk 2007; Jurczyk 2014) stellen eine innerdisziplinäre Antwort auf eine

solche Verengung dar, indem sie die Idee einer basalen Struktur herausgefor-

dert und eine Dezentrierung der Kernfamilie eingeläutet haben. Sie zeichnen

sich durch eine Offenheit für die Vielgestaltigkeit von Familie aus, betonen den

sozialen Eigensinn von Praktiken und möchten diesen explizieren. Mit ihrem

Fokus auf Tätigkeiten im Vollzug, die sich durch implizite Logiken und inkorpo-

riertes Wissen auszeichnen, kritisieren sie auch weit verbreitete Ansätze in der

Familiensoziologie, die Familienbildung vorwiegend als Planungs- und Entschei-

dungsprozess fassen und auf Rational Choice- sowie kognitionspsychologischen

Ansätzen aufbauen (u.a. Feldhaus/Huinink 2005; kritisch zusammenfassend hier-

zu Burkart 2002).14 Neuere praxeologische Beiträge fokussieren die Involviertheit

von Körpern und Dingen im Prozess des Elternwerdens (u.a. Schadler 2013,

2016; Hirschauer et al. 2014; Heimerl/Hofmann 2016) und nehmen damit eine an

Materialitäten orientierte Perspektive ein (vgl. Schadler 2016: 504).

Doch auch in den neueren Strängen der praxeologisch orientierten Familienso-

ziologie lässt sich zum Teil ein heteronormativer und repronormativer Bias ausma-

chen: So benennen beispielsweise Heimerl und Hofmann (2016) in ihrem Beitrag

zur Konzeption des Kinderkriegens, in dem sie ein empirisches Fallbeispiel aus-

führlich rekonstruieren, nicht explizit, dass es sich um ein heterosexuelles, cisge-

schlechtliches Paar handelt, dessen Kinderwunschkommunikation und Elternwer-

den sie beschreiben. Leser*innen können dies zu Beginn der Fallbeschreibung über

die männlich und weiblich gelesenen Alias-Namen und die gegenderten Berufsbe-

zeichnungen erahnen sowie im Verlauf des Texts anhand von Interviewpassagen

14 Modellbildungen, die das Elternwerden als Ablauf von Entscheidungswegen und Planungs-

notwendigkeiten fassen, haben beispielsweise mit dem 7-Phasen-Modell von Chabot/Ames

(2004) auch Eingang in die Debatte über lesbische Elternschaft gefunden.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Queere Praktiken der Reproduktion

erkennen, in denen sich die Interviewten etwa als Mann bzw. Frau adressieren (vgl.

ebd.: 419, 423). Hinzu kommen verhandelteThemen wie das Absetzen der Pille oder

terminierter Geschlechtsverkehr (vgl. ebd.: 422f.), die in denmeisten Fällen auf eine

heterosexuelle und cisgeschlechtliche Konstellation verweisen.15 Die Autor*innen

reflektieren nicht, inwiefern die rekonstruierten Praktiken – von Kinderwunsch-

äußerungen bis hin zu Schwangerschaftserfahrungen –nur auf dieseWeise vollzo-

gen werden (können), weil sie in Intra-Aktionmit Strukturen und Lebenswelten er-

folgen, die heterosexuelle, cisgeschlechtliche und paarförmige Seins-, Begehrens-

und Beziehungsweisen als selbstverständlich und natürlich rahmen und privile-

gieren. Hinzu kommen spezifische körperliche Gegebenheiten, welche die rekon-

struierte Choreografie des Elternwerdens in dieser Form ermöglichen und welche

die Interviewten erfüllen. Diese Eigentümlichkeiten und Partikularitäten bleiben

tendenziell unbenannt und damit unsichtbar. Ähnlich verhält es sich bezüglich der

Situiertheit der Forschenden, die nicht expliziert wird.Es handelt sich somit um ei-

ne doppelte Unmarkiertheit: sowohl bezüglich der Positionierung der Forschenden

als auch der Beforschten innerhalb eines hetero- und repronormativen Gefüges.

Auszudifferenzieren sind zudem tendenziell verallgemeinernde Beschreibun-

gen: So werden das ›Geschehenlassen‹ des Schwangerwerdens über das Absetzen

der Pille und die damit einhergehende Delegierung von agency an die involvierten

Körper in einigen Beiträgen als für Schwangerschaftsnarrative typisch gerahmt

(vgl. Heimerl/Hofmann 2016: 422; Hirschauer 2014: 39). Diese Praktiken und Er-

fahrungen sind jedoch nicht universell, sondern partikular und beziehen sich auf

eine bestimmte Gruppe – heterosexuell begehrende, cisgeschlechtliche, abled, ›ge-

sunde‹ Personen. Ähnlich verhält es sich mit der Feststellung, dass die Unterschei-

dung zwischen geplanten und ungeplanten Schwangerschaften soziologisch ge-

genstandslos sei (vgl. Hirschauer et al. 2014: 29). Die Argumentation baut unter

anderem auf Günter Burkarts Überlegungen auf, dass Elternwerden »nicht nur

nicht als Ergebnis rationaler Planung verstanden werden kann, sondern noch nicht

mal als Ergebnis einer Entscheidung im engeren Sinn« (ebd.: 28). Stattdessen wird

die Ereignishaftigkeit betont, die lebensweltliche Selbstverständlichkeit von El-

ternschaft, die oft gar kein Abwägen mit sich bringe, sondern den Kinderwunsch

als natürlich erscheinen lasse (vgl. ebd.). Dies verhält sich in nicht-heterosexuel-

len Konstellationen – wie meine Analyse gezeigt hat – meist different im Kontext

der Projektierung und Realisierung von Schwangerschaft. Mit Blick auf das von

15 Auch hier sind selbstverständlich Konstellationen jenseits der Hetero-, Cis- und Repronor-

mativität denkbar: Es könnte sich in der Verhandlung des Absetzens der Pille einer Partnerin

bspw. um die Konstellation eines lesbisch begehrenden Paars bestehend aus einer cis Frau

und einer trans Frau handeln. In diesem Fall würde die Geschlechtlichkeit und Begehrens-

weise aber wohl im Text sichtbar gemacht.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 287

mir untersuchte Material lassen sich verschiedene Herausforderungen für die les-

bisch und queer begehrenden Interviewten ausmachen: von dem Erfordernis, sich

als reproduktives Subjekt zu konstituieren, bis hin zum Übergang zum Elternsein,

der unter teils widrigen Umständen und mit viel planerischem Aufwand gestal-

tet werden muss. Daraus folgt nicht notwendig, Rational Choice-basierte Ansätze

und ihre Konstruktion einer rationalen Entscheidbarkeit und Planung von Eltern-

schaft zu stützen. Auch geht es nicht darum, die Bedeutsamkeit der vorgestellten

praxeologischen Beiträge zu mindern, im Gegenteil – ich möchte sie aus einer he-

teronormativitätskritischen Perspektive produktiv weiterdenken. Ich plädiere für

eine differenzierte soziologische Auseinandersetzung, die die Selbstverständlich-

keiten und Natürlichkeiten (verstärkt) in das Verhältnis einbettet, aus dem heraus

sie mit entstehen und überhaupt erst in dieser Weise enaktiert werden können:

Heteronormativität. Erst dies führt zu einer konsequenten Umsetzung der pra-

xeologischen Perspektive.

Cornelia Schadler, die sich in ihrer Studie Vater, Mutter, Kind werden (2013) auf

neomaterialistische Ansätze bezieht und damit die Neuen Materialismen in die

deutschsprachige sozialwissenschaftliche Debatte um Familie und Elternschaft

eingeführt hat, bietet hier einen produktiven Anknüpfungspunkt. Schadler re-

flektiert am Beispiel österreichischer heterosexueller, cisgeschlechtlicher Paare,

wie sich Subjekte in Praktiken des Elternwerdens »heteromateriell« (ebd.: 321)

konstituieren: Sie zeigt auf, »dass die Trennung zweier Geschlechter, des Arbeits-

und Familienlebens und der Aufgaben, die den Geschlechtern zugeschrieben

werden, verbunden sind und in zahlreichen Praktiken wiederholt und figuriert

werden« (ebd.). Als Beispiel führt Schadler u.a. Strukturen von Wohnungen an,

die sich an Paarnormen orientieren, und rekonstruiert Tätigkeiten im Vollzug wie

Ernährungsumstellungen, Recherchen rund um Schwangerschaft und Geburt oder

den Rückzug aus der Erwerbsarbeit, die neben Werten und Normen bedeutsam

für Prozesse einer vergeschlechtlichten (und oftmals ungleichen) Positionierung

der Elternteile sind (vgl. ebd.: 320f.). Sie fasst Familie vor dem Hintergrund

ihrer theoretischen Bezugnahmen auf Karen Barad, Rosi Braidotti und Donna

Haraway als Figuration und nicht als Form (vgl. Schadler 2016: 512). Familie stellt

bei Schadler eine materiell-diskursive Praxis dar: Strukturen, Dinge, menschli-

che und nicht-menschliche Partizipand*innen sind keine analytisch trennbaren

Elemente, sondern materialisieren sich in Intra-Aktionen und schaffen in diesem

gemeinsamen Werden erst die Grenzen dessen, was und wer Familie ist (vgl. ebd.:

505, 507). Diese Grenzen sind nicht starr, erreichen aber eine gewisse Festigkeit

(vgl. ebd.: 508). Differenzen zwischen familialen Praktiken und unterschiedliche

(Ermöglichungs-)Bedingungen werden in ihrer Analyse spezifischer Situationen

auf mikrosozialer Ebene deutlich. Vor dem Hintergrund meiner queer-theore-

tisch und FSTS-inspirierten Perspektive stellt sich jedoch die Frage nach einer

macht- und herrschaftskritischen Analyse, die über die situative Sichtbarmachung

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Queere Praktiken der Reproduktion

verschiedener struktureller Bedingungen hinausgeht und Ungleichheitsverhält-

nisse (auch in ihrer Transformation) nicht nur beschreibend erfasst, sondern

Ausgangspunkt für Veränderungen sein kann.

Grundsätzlich attestiert Schadler neomaterialistischen Ansätzen das Potential,

über die Anerkennung einer Festigkeit tradierter Subjektpositionen in den Blick

nehmen zu können, »dass Subjekte in den Gesellschaften in expliziten und impli-

ziten Hierarchien zu einander stehen, die strukturell und situativ spezifisch sind«

(Schadler 2017: 178). Apparate können widerständig oder Ungleichheit schaffend

sein, Herrschaftsverhältnisse werden als Gefüge verschiedener Entitäten erkenn-

bar (vgl. ebd.: 182) und die Analyse widerständiger Formen ›privater‹ Lebensfüh-

rung zeige, »welche Verbindungen vonMenschen, Räumen,Diskursen und Dingen

innerhalb von spezifischen Praktiken Apparate bilden, die die agency haben, gesell-

schaftliche Verhältnisse zu transformieren« (ebd.: 183). Zugleich weisen, wie einige

Autor*innen betonen, die Ansätze des Neuen Materialismus bislang Unschärfen

und Leerstellen auf: Katharina Hoppe und Thomas Lemke erachten es bspw. als

notwendig, die »Konfliktualität unterschiedlicher Möglichkeiten des ›Werdens der

Welt‹« (Hoppe/Lemke 2015: 273) einzubeziehen, umMachtbeziehungen analysieren

und die politische Dimension von Ontologien erfassen zu können (vgl. ebd.). Für

Christine Löw und Katharina Volk stellt sich hinsichtlich der Neuen Materialismen

die Frage nach dem »Veränderungswillen« (Löw/Volk 2017: 86), nach dem prak-

tischen Eintreten für emanzipatorische Verhältnisse, die aktuell marginalisierte

Lebensformen ermöglichen und eine Vision darstellen, die über das, was ist, hin-

ausgeht (vgl. ebd.: 87) – Aspekte, die materialistische Feminismen, aber auch post-

strukturalistische Ansätze aus einer gesellschaftskritischen Haltung heraus betont

haben.

Wie kann ein Veränderungswille formuliert werden, wie ein praktisches Ein-

treten gelingen? Vor demHintergrundmeiner empirischen Ergebnisse plädiere ich

für eine differenzierte Reflexion von (heteronormativen) Machtverhältnissen und

eine daran anschließende Herrschaftskritik. Ich schlage vor, praxeologisch orien-

tierte Familienforschung und Queer Studies verstärkt miteinander ins Gespräch

zu bringen. Queer-theoretische Ansätze sind als ein intersektionales, macht- und

herrschaftskritisches Denkinstrument zu verwenden, welches zugleich eine Brü-

cke zu den gelebten familialen Arrangements und den Strukturen, die sie ermög-

lichen bis verunmöglichen und mit denen sie intraagieren, darstellt und über das

eine Kritik der Verhältnisse formuliert werden kann. Queer Studies einzubezie-

hen, bedeutet, eine Verquickung von theoretischer Beschäftigung und politischer

Praxis voranzutreiben.Mit den Queer Studies lassen sich Lebens(un)möglichkeiten

untersuchen und konkrete Visionen entwickeln, die über das, was ist, hinauswei-

sen (siehe 8.4). Darüber hinaus ist es zentral, den heteronormativen Bias von Wis-

sensproduktion, der sich exemplarisch anhand von verwendeten Begrifflichkeiten

zeigt, offenzulegen und kritisch zu bearbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 289

8.3 Reflexionen und Anregungen zur Begriffsarbeit

Heimerl und Hofmann (2016) haben in der Familiensoziologie ein »theoretisches

Defizit« ausgemacht, »das in einem Mangel an Vokabular besteht, Kinderkriegen

überhaupt soziologisch aufzuschlüsseln« (ebd.: 427), und illustrieren dies an Bei-

spielen biologischer Begrifflichkeitenwie »Fertilität«, die Ideen einer »natürlichen«

Fortpflanzung stützen würden (vgl. ebd.).

Die von mir rekonstruierten Praktiken dokumentieren ebenfalls die kritisch zu

reflektierenden und zu bearbeitenden Biologisierungen undNaturalisierungen des

Kinderkriegens. Darüber hinaus schärft die queer-theoretische Brille den Blick für

die Notwendigkeit, geschlechtliche und sexuelle Codierungen zu dekonstruieren,

um offene, unabgeschlossene Begriffe rund um das Elternwerden zu entwickeln.

Diese vermögen es, Praktiken angemessener zu erfassen und deren Kontingenz

und Situiertheit zu adressieren, anstatt einer Repronormativität verhaftet zu blei-

ben. Exemplarisch zeigt sich dies, wenn einige der Interviewten die Insemination

als ›lesbischen Zeugungsakt‹ rahmen und dies zugleich Befremden, Belustigung,

Irritation und Überraschung in den Gesprächssituationen auslöst – auf Seiten der

Interviewten und der Interviewenden. Subjekte, Substanzen und Dinge in ihrem

Zusammenspiel in den Mittelpunkt zu stellen, Frauen* als »zeugend« und nicht als

»empfangend« zu beschreiben und lesbisches bzw. queeres Begehren als eines, aus

dem ein Kind hervorgeht – all dies fordert tradierte Begriffe der Generativität und

die mit ihnen verbundenen Vorstellungen von Geschlecht und Sexualität heraus.

Die Interviewten arbeiten diese praktisch um und verweisen auf die Notwendig-

keit neuer Konzeptionen.

Das vorhandene Vokabular stellt sich somit nicht nur in theoretischen Ausein-

andersetzungen, sondern auch in den lebensweltlichen Praktiken selbst oftmals als

unzureichend heraus. Dies gilt sowohl für Praktiken des Kinder-Machens als auch

für die entstehenden Relationalitäten. Alle von mir interviewten lesbischen und

queeren Paare haben eine mitunter kreative Benennungsarbeit geleistet, wenn sie

den Samenspender –meist die Art seiner Beziehungsform zum Kind ausdrückend

– bspw. als »Vater«, »Spender« oder »Sponkel« (Spender mit Onkelfunktion) be-

zeichneten.16 Manchmal betrafen die innovativen Benennungspraktiken auch die

Subjektposition der Interviewten: Verorteten sie sich geschlechtlich nicht (nur) als

16 Die Notwendigkeit von Terminologiearbeit – insbesondere im Kontext lesbischer Mutter-

schaft – unterstreicht auch Maren Heibges (geb. Klotz) in ihrer ethnografischen Arbeit (K)in-

formation (Klotz 2014), in die sie neben heterosexuellen Paaren auch ein lesbisches Paar, ein

schwules Paar und eine Single-Mother-by-Choice einbezogen hat und in der sie sich verglei-

chendmit Gametenspende und Verwandtschaftswissen in Deutschland und Großbritannien

beschäftigt.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Queere Praktiken der Reproduktion

weiblich oder wollten sich in ihrer elterlichen Identität nicht auf ihre geschlecht-

liche reduzieren lassen, wie es in der heteronormativen Verknüpfung von ›Frau-

sein gleich Muttersein‹ angelegt ist, nutzten sie Wortkombinationen wie »Mapa«

oder bezeichneten sich als »Elternteil«, um die naturalisierende, an binärer Ge-

schlechtlichkeit orientierte Benennungspraxis der elterlichen Positionen »Mama«

und »Papa« miteinander zu verschränken, zu irritieren bzw. sie zu neutralisieren

oder aufzulösen. In diesem Zusammenhang erweiterte ich auch das in der Arbeit

genutzte Begriffsrepertoire über »Mutter« und »Vater« hinaus und verwendete den

Begriff »Elter« (Lenz 2009: 78). DieseWendung ist geeignet, Elternschaft von Zwei-

geschlechtlichkeit zu entkoppeln, und kam insbesondere in den queeren elterlichen

Entwürfen der Interviewten zum Tragen.

Neben der Einbindung von selten genutztenWendungen sowieWortneuschöp-

fungen habe ich mich sprachlich und analytisch oftmals für eine Verwendung

von Begriffen wie »Familie«, »Mutterschaft« und »Reproduktion« entschieden. In

queerer und feministischer Theorie und Praxis gibt es divergierende Haltungen zu

der Frage, inwiefern der semantische Gehalt von »Familie« wandelbar ist und neu

besetzt werden kann oder bereits begrifflich zu überwinden ist. So favorisiert die

feministische Aktivistin und Schriftstellerin Shulamith Firestone beispielsweise

die Bezeichnung der »Wohngemeinschaft« für eine Gruppe, die mit Kindern

zusammenlebt, anstatt sie etwa als »Großfamilie« zu benennen. Die »Familie« ist

für Firestone untrennbar mit biologischer Fortpflanzung und einer auf ungleichen

Machtverhältnissen basierenden geschlechtlichen Arbeitsteilung verknüpft (vgl.

Firestone 1987 [1970]: 251f.). Erst durch die Überwindung des Begriffs sei die

»Tyrannei der biologischen Familie« (ebd.: 19) gänzlich zu zerschlagen. Auch die

Anthropologin Janet Carsten verabschiedet sich von den Begriffen der »Familie«

und der »Verwandtschaft« und spricht stattdessen von »cultures of relatedness«

(Carsten 2000). Über die Bedeutungsoffenheit der Wendung soll das Spektrum

dessen, wer als verwandt bzw. als Familie gilt, nicht nur erweitert, sondern

neu geöffnet werden. Praktiken der Sorge und die Verbindungen, die hierüber

entstehen, rücken so in den Vordergrund und damit Carstens Grundthese des

Herstellungscharakters und der Gestaltbarkeit von Zugehörigkeit (vgl. ebd.).

Neuere Beiträge aus der deutschsprachigen Familiensoziologie sprechen sich

teils ebenfalls für eine Aufgabe des Familienbegriffs aus. Als Dilemma der Fami-

liensoziologie beschreiben Anike Krämer und Katja Sabisch im 2018 erschienenen

Schwerpunktheft Doing Responsibility – Möglichkeiten familiärer Ordnungen die unzu-

reichende und familiale Lebensweisen analytisch verengende Unterscheidung von

›konventionellen‹ (›Kernfamilie‹) und ›nicht-konventionellen‹ Familien (u.a. Allein-

erziehende, Patchworkfamilien, homosexuelle Paare mit Kindern). Sie konstatie-

ren, dass es einer Öffnung bedarf, um die Vielfalt von Sorgegemeinschaften erfas-

sen zu können, und schlagen deshalb den Begriff der »Verantwortungsordnung«

vor (vgl. Krämer/Sabisch 2018: 5). Dieser sei in zweierlei Hinsicht produktiv: Zum

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 291

einen ermögliche er eine »kritische Distanz zum traditionsreichen Familienbe-

griff« (ebd.). Zum anderen schließe er mit dem Ordnungsbegriff an Gudrun-Axeli

Knapps Konzept der Geschlechterordnung an, sodass eine systematische intersektio-

nale Analyse von fünf Dimensionen möglich sei (Herrschaftssystem, symbolische

Ordnung, Institutionen, Interaktionen und Sozialpsychologie) (vgl. ebd.). Auch Ka-

tharina Mangold und Julia Schröder fordern im Rahmen eines Beitrags zur Kate-

gorisierungsarbeit queerer Familien dazu auf, den normativ aufgeladenen Begriff

der »Familie« aufzugeben. Sie attestieren sozialwissenschaftlicher Forschung ei-

nen »Familien-Bias«, aufgrund dessen »eine kritische und diversitätsreflexive Be-

trachtung von Familie kaum möglich« (Mangold/Schröder 2020: 138) scheine.

Janine Schallat hingegen plädiert in einem Beitrag zu nicht-heterosexuellen El-

ternschaften für ein Festhalten am Familienbegriff. Schallats Ziel ist eine Umarbei-

tung und Erweiterung, anstatt ihn für Wendungen wie »Lebensformen« oder »Le-

bensweisen« aufzugeben (vgl. Schallat 2012: 32f.). Deutschsprachige theoretische

und empirische Beiträge zu Familie, die konzeptionell in eine ähnliche Richtung

zielen und den Familienbegriff anschlussfähig machen möchten für die Analyse

einer Diversität an Formen des Zusammenlebens und/oder Verantwortung fürein-

ander Übernehmens, stellen zudem die bereits vorgestellten Arbeiten der praxeo-

logischen Forschung zu Familie dar (siehe 8.2).

Die Ergebnisse meiner Studie zeigen, dass es produktiv ist, tradierte Begriffe

als Analysekategorien zu nutzen, da diese von den Paaren verwendet und umge-

arbeitet werden. Die interviewten Paare haben sich in ihren Narrationen auf so-

zialhistorisch gewachsene, kulturelle Bilder und Begriffe bezogen – affirmativ bis

kritisch. Erst durch die Nutzung der Begriffe konnte ich Sinnbezüge rekonstru-

ieren und Verschränkungen von Praktiken, Strukturen und Normen in den Blick

nehmen. Die ›(Kern-)Familie‹ ist – wie ich in Kapitel sechs herausgearbeitet ha-

be – das Vehikel, an dem sich die Interviewten abarbeiten und so erst die Um-

arbeitungen vollziehen. Ich schließe mich damit dem Diskussionsstrang an, der

eine Verschiebung, Erweiterung oder gar Neubesetzung von ›Familie‹ als möglich

erachtet und eine Transformation des Bestehenden auch über ein Andocken und

Einschreiben (als Gegen-Schreiben) bzw. Überschreiben denkt.

Vergleichbare Debatten entspinnen sich um »Mutterschaft« und »Mütterlich-

keit«. Queer_feministische Auseinandersetzungen mit diesen beiden Begriffen

und den an sie geknüpften Vorstellungen und Praktiken sind nach wie vor rar

im deutschsprachigen Forschungskontext. Lange hatte »die Mutter« keinen Ort

in queer_feministischen Zusammenhängen, theoretischen wie aktivistischen (vgl.

Dolderer et al. 2016: 7). Erst langsam findet wieder eine queer_feministische

Beschäftigung mit dem Begriff und den lebensweltlichen Praktiken statt – auch,

weil die gesellschaftlichen Ungleichheitsverhältnisse, die sich um Mutterschaft

herum gruppieren, nach wie vor bestehen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Queere Praktiken der Reproduktion

Für das Fehlen von Mutterschaft in der Auseinandersetzung wurde oftmals

die Bezugnahme auf poststrukturalistische Perspektiven der Queer Studies ver-

antwortlich gemacht. Für das Projekt einer Dekonstruktion von Körpern und Ge-

schlecht schienen Schwangerschaften und postnatale Sorgepraktiken von Frau-

en* nicht gerade dienlich zu sein. Biologistische, (hetero-)normative Diskurse zu

Schwangerschaft, Geburt und Stillpraktiken wurden als so wirkmächtig empfun-

den, dass Queer_Feminist*innen sich lieber gar nicht erst in dieses Feld bega-

ben (vgl. Dolderer et al. 2016: 8f.). Wie Lisa Malich (2014b) betont, muss eine De-

Essentialisierung von Mutterschaft jedoch nicht mit deren Dethematisierung ein-

hergehen: Queere Perspektiven ermöglichen vielmehr eine Denaturalisierung des

Mutterseins (vgl. ebd.: 162). Für Malich gilt es Mutterschaften dezidiert in den

Blick zu nehmen und sie aus einer intersektionalen Perspektive auf ihre Verwo-

benheit mit vielfältigen gesellschaftlichenMachtverhältnissen zu untersuchen (vgl.

ebd. 162f.). Dolderer et al. regen zudem dazu an, »Mutterschaft« und »Mütterlich-

keit« nicht nur als Analyse-, sondern auch als Kampfbegriffe zu verwenden, »die

auf Veränderung und alternative Formen von Identitäten und Beziehungen zielen«

(Dolderer et al. 2016: 13). Begriffe verstehen sie als historisch variabel und sub-

versiv transformierbar und schließen damit an diskurstheoretische Überlegungen

queer_feministischer Theoriebildung an (vgl. ebd.: 13f.).

Mit der vorliegenden Arbeit möchte ich an diesen Strang der Debatte anknüp-

fen und habe vielfältige Praktiken von Mutterschaft bzw. Elternschaft vorgestellt

inklusive derer, die tradierte Begriffe von Mutterschaft umarbeiten oder sich ganz

vom Begriff der »Mutterschaft« zu lösen suchen. Ich schließe mich queer_femi-

nistischen Positionen an, die sich nicht von »Familie« oder »Mutterschaft« verab-

schieden, sondern von der Möglichkeit einer Re-Artikulation, Transformation und

Neubesetzung ausgehen und diese auch als notwendig erachten. Teils ist zudem für

die lebensweltlichen Akteur*innen selbst das weitere Bestehen der Begriffe wich-

tig. Diese können konstitutiv für ihre emanzipativen Praktiken sein, etwa wenn

die oftmals unsichtbar gemachte, nicht gebärendeMutter in einer lesbischen Paar-

konstellation die Bezeichnung »Mutter« und eine damit verbundene Anerkennung

ihrer mütterlichen Position für sich einfordert.

Eine differenzierte weitere Nutzung der Begrifflichkeiten ist darüber hinaus

bedeutsam, um bestehende Machtverhältnisse offenzulegen. So verweist Beate

Kortendiek darauf, dass die Verwendung von »Elternschaft« verdecken kann, dass

eine starke Zentrierung auf Mutterschaft vorliegt und sich gesellschaftliche An-

forderungen an Mütter bzw. Väter hinsichtlich des Anteils an der übernommenen

Erziehungsarbeit oftmals unterscheiden (vgl. Kortendiek 2010: 442f.). Diese und

andere geschlechtliche Dimensionen von Elternschaft sind sichtbar zu machen

und zu adressieren, um ihre Wirkmächtigkeit zu erfassen und eine Kritik an

Herrschaftsverhältnissen formulieren zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 293

Vor dem Hintergrund des vorgestellten Materials gilt es darüber hinaus in

künftiger soziologischer Forschung zu Familie, Mutterschaften und Elternschaf-

ten auch Vorstellungen und Praktiken mitzudenken, die sich von Geschlecht im

Sinne der Zweigeschlechterordnung lösen und genderqueere Formen von Eltern-

schaft entwerfen. Queer-theoretisch inspiriert auf den Gegenstand Familie zu bli-

cken, verweist in diesem Fall auf Fluiditäten und Ambivalenzen in aktuellen Aus-

handlungen von Sexualität, Geschlecht und Elternschaft sowie auf die Prekarität

von Existenzweisen jenseits der Dualismen Mann/Frau, homo/hetero, Mutter/Va-

ter. Im Zuge der Feldforschung zeigte sich, dass die Interviewten auf den Begriff

»lesbisch« als Bezeichnung ihrer sexuellen Identität auch deshalb zurückgriffen,

weil ihr Begehren in hegemonialen Diskursen so sichtbar und sagbar wird. Die

Analyse des Materials macht deutlich, dass unter dem Label »lesbisch« diverse se-

xuelle und geschlechtliche Selbstentwürfe versammelt sind – Konzepte des gegen-

und gleichgeschlechtlichen Begehrens stellen sich als homogenisierend und Dua-

lismen (re-)produzierend heraus. Insbesondere die geschlechtlichen und elterli-

chen Praktiken, die ich als transgressing gender bezeichnet habe, sowie über Bina-

ritäten hinausgehende Begehrensweisen verdeutlichen, dass die Kategorien, über

die Subjekte (ob in lebensweltlichen Praktiken, in institutionellen Kontexten oder

etwa imwissenschaftlichen Diskurs) adressiert werden, nur hilfsweise Einordnun-

gen sind. Sie vermögen die gelebten geschlechtlichen und elterlichen Seinswei-

sen nicht abschließend und hinreichend zu erfassen. Die sexuellen, geschlechtli-

chen, elterlichen Existenzweisen dehnen sich widerspenstig aus und erschließen

auf diese Weise Grenzbereiche als Möglichkeitsräume. Die Ergebnisse unterstrei-

chen die Notwendigkeit, kategorischen Homogenisierungen und Essentialisierun-

gen mit forschendem Misstrauen zu begegnen. Um die Lebensrealitäten von Fa-

milien mit lesbischen, schwulen, bisexuellen, trans*, inter* und queeren Elterntei-

len, aber auch von heterosexuellen, cisgeschlechtlichen familialen Existenzweisen

zu rekonstruieren, bedarf es einer fortwährenden Reflexion der verwendeten Kon-

zepte. Die Selbstbeschreibungen und Deutungen der Akteur*innen sowie ihre si-

tuativen Differenzsetzungen sind ernst zu nehmen. Dass die Kategorien, die dem

ursprünglichen Interviewaufruf zugrunde lagen (lesbisch, weiblich, Paar, Mutter-

schaft) aufgebrochen und porös geworden sind, ist Ausdruck und Aufforderung

zugleich: Ausdruck einer Unabgeschlossenheit und Fluidität von Geschlecht, Be-

gehren und Elternschaft; Aufforderung dazu, genau hinzusehen, welche Bezüge

hergestellt und welche Abgrenzungen vorgenommen werden.

Tradierte Begriffe sind also bedeutsam, weil sie weiterhin eine Wirkmächtig-

keit entfalten und auch Teil aneignender Praktiken sein können. Sie jedoch zur

Beschreibung von familialen Lebensweisen als hinreichend zu erachten, würde be-

deuten, einen wesentlichen Stützpfeiler dichotomer Ordnungen, nämlich Vorstel-

lungen von Reinheit, Eindeutigkeit und Binarität, zu reproduzieren.Die Sozialwis-

senschaft muss diese Begriffsarbeit ernst nehmen und in ihrem Forschungspro-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Queere Praktiken der Reproduktion

gramm adressieren, wenn sie hegemoniale Ordnungen einer Kritik unterziehen

und eine transformative Kraft in gesellschaftlichen Verhältnissen entfalten will.

Welche transformative Kraft ist nun den untersuchten familialen Praktiken bei-

zumessen, die sich über die Nutzung von Reproduktionstechnologien herausbil-

den? Dieser Frage gehe ich abschließend nach.

8.4 Technisierte Reproduktion als familiale Revolution?
Queer_feministische Einschätzungen und empirische Antworten

›Natürliche‹ Reproduktion durch ›künstliche‹ Fortpflanzung zu ersetzen, die Gren-

zen von Hetero-, Homo- und Bisexualität zugunsten einer allgemein gelebten Pan-

sexualität aufzulösen und das Paar bzw. die biologische Kleinfamilie als gesell-

schaftliche Organisationseinheiten hinter sich zu lassen – dies sind für Shulamith

Firestone Grundzüge einer umfassenden sexuellen Revolution.Mit ihremWerkThe

Dialectic of Sex: The Case for Feminist Revolution legte sie bereits im Jahr 1970 eine

radikal-feministische Vision vor, wie Reproduktion vor dem Hintergrund neuer

Technologien gesellschaftlich organisiert werden könne, um patriarchale, rassisti-

sche und kapitalistische Unterdrückungsverhältnisse zu überwinden. Sie schreibt

Reproduktionstechnologien ein befreiendes Potential zu und setzt eher technik-

feindlichen feministischen Ansätzen17 ein emanzipatorisches Technikbild entge-

gen. Firestone positioniert sich dabei durchaus kritisch und appelliert an eine ver-

antwortliche Nutzung von Technik. So ist ›künstliche Fortpflanzung‹ für sie nicht

per se befreiend, sondern nur, wenn sie nicht missbraucht wird (vgl. Firestone 1987

[1970]: 217). Firestone spricht sich für eine differenzierte Beschäftigung mit Tech-

nologien aus: Es sei ein Fehler, dass die Folgen von Technik durch missbräuchliche

Nutzung oftmals mit der Technik selbst verbunden werden (vgl. ebd.: 216), womit

letztlich das revolutionäre und feministische Potential aus dem Blick gerate.

DemModell der Familie stellt Firestone den Entwurf der »Wohngemeinschaft«

gegenüber. Diese imaginiert sie als eine Einheit von circa zehn Menschen unter-

schiedlichen Alters, zu der auch Kinder gehören (können) – leibliche, reprodukti-

onsmedizinisch assistiert entstandene oder adoptierte Kinder (vgl. ebd.: 251f.). Alle

beteiligten Akteur*innen sollen ihr zufolge für die Kinder verantwortlich sein. Auf

diese Weise wäre die anfallende Care-Arbeit auf mehrere Menschen verteilt und

auch Personen, die bspw. bislang aufgrund ihres Alters oder anderer Umstände

von einem Leben mit Kindern ausgeschlossen waren, könnten Elternschaft leben.

Firestone plädiert für die Möglichkeit einer zivilrechtlichen Anerkennung dieser

17 Zu den kontroversen Verhandlungen von Reproduktionstechnologien in feministischen Dis-

kursen siehe Hofmann 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 295

Wohngemeinschaft anstelle der patriarchalen, Ungleichheitsverhältnisse reprodu-

zierenden Institution der Ehe: Es könne ein Vertrag auf Zeit (zunächst etwa 7 bis

10 Jahre) sein, der stabile Strukturen für das Aufwachsen der Kinder gewährleis-

tet und zugleich offen für die Prozesshaftigkeit menschlicher Beziehungen ist (vgl.

ebd.: 252f.). Firestones Vision erstreckt sich bis hin zu veränderten Formen des

Wohnens und Bauens. So schlägt sie unter anderem Wohneinheiten vor, die aus

leicht auf- und abbaubaren Fertigteilen bestehen und immer wieder an die verän-

derten Bedürfnisse einer Wohngemeinschaft angepasst werden können (vgl. ebd.:

255f.).

Während Firestones Visionen bezüglich reproduktionstechnologischer Verfah-

ren bereits zu einem großen Teil Realität geworden sind,18 ist nach wie vor die

Frage offen, ob diese die Beharrungskraft der biologischen Kernfamilie eher un-

terminieren oder befördern. Firestones inzwischen 50 Jahre alte Überlegungen zu

alternativen Formen des Zusammenlebens mit Kindern erfahren im Kontext kon-

temporären lesbisch-queeren Elternwerdens via Samenspende eine Aktualisierung

und stellen die Frage nach dem Innovationspotential neu, das sich im Rahmen

technisierter Reproduktion zu entfalten vermag.

Ein Blick in die deutschsprachige queer_feministische Debatte zeigt, dass dort

eher eine Skepsis gegenüber dem emanzipatorischen Potential von Reprodukti-

onstechnologien dominiert – nicht etwa aus einer prinzipiell technikfeindlichen

Haltung heraus, sondern den gegenwärtigen Formen ihrer Einbettung und Nut-

zung gegenüber. So setzt sich etwa Ute Kalender mit den queeren Potentialen von

Reproduktionstechnologien auseinander und macht diese auf der Ebene der se-

xuellen Praxis (Entkopplung von Sexualität und Fortpflanzung), auf der Ebene des

Geschlechtskörpers (der schwangere Körper ist nicht zwingend ein »Frauenleib«)

und auf der Ebene von Verwandtschaft und Familie (Herausbildung familialer Le-

benszusammenhänge jenseits der Kleinfamilie) aus (vgl. Kalender 2012: 199). Aus

einer materialistischen feministischen Perspektive warnt Kalender jedoch vor ei-

ner Idealisierung von Reproduktionstechnologien – so einfach sei eine Aneignung

von unten innerhalb kapitalistischer Verhältnisse nicht und die bloße Forderung

einer Öffnung des Zugangs für queere Personen ungenügend (vgl. ebd.: 198).

Kalender zieht materialistische Feministinnen wie Melinda Cooper oder Cath-

erine Waldby heran. Beide legen den analytischen Fokus auf die kapitalistischen

18 Firestone schreibt etwa bereits 1970, acht Jahre vor der Geburt des ersten IVF-Kindes, Lou-

ise Brown, dass die »bewusste Wahl des Geschlechts« und die »Befruchtung im Reagenzglas

[…] nur eine Frage der Zeit« (Firestone 1987 [1970]: 217) seien. Heute sind dies beides tech-

nisch mögliche und durchgeführte Methoden bzw. ist erstere eine, je nach Rechtslage eines

Landes, legalisierte oder illegalisierte Reproduktionstechnologie. Den von Firestone imagi-

nierten künstlichen Uterus gibt es noch nicht, aber auch an diesem wird weiterhin geforscht

(u.a. Schoberer et al. 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Queere Praktiken der Reproduktion

Verhältnisse, in welche die Technologien und insbesondere Frauen und ihre Kör-

per eingebettet sind. Sie kritisieren Reproduktionstechnologien als Teil von ge-

winnorientierten Reproduktionsökonomien (vgl. ebd.: 199f.). Kalender knüpft an

diese Intervention an und fragt etwa hinsichtlich lesbischer Paare, inwiefern die-

se Gefahr laufen, im Rahmen ihrer Nutzung von Reproduktionstechnologien den

ökonomischen Interessen von Kliniken zu dienen (vgl. ebd.: 205).19 Kalender steht

den queeren Potentialen von Reproduktionstechnologien insgesamt skeptisch ge-

genüber und plädiert für eine Verschiebung des Fokus. Sie regt dazu an, von den

gesellschaftlichen Kontexten der Reproduktion auszugehen und diese differenziert

zu analysieren. Kalender schlägt bspw. vor, die Verteilung von Care-Arbeit zu the-

matisieren, verbundenmit einer Kritik der bestehenden ökonomischen Verhältnis-

se, sowie die selektiven Praktiken im Kontext der Reproduktionstechnologien aus

einer queer_feministischen Perspektive in den Blick zu nehmen. Diese könnten

schließlich nicht nur eine Irritation zweigeschlechtlicher Körperkonzepte bedeu-

ten, sondern auch zur Durchsetzung der Zweigeschlechtlichkeit beitragen, etwa im

Rahmen der Abtreibung oder Nicht-Einsetzung intergeschlechtlicher Embryonen

(vgl. ebd.: 209).20

Einen weiteren Beitrag zu dieser Debatte liefert Felicita Reuschling mit einem

Artikel im Sammelband Sie nennen es Leben, wir nennen es Arbeit (2015). Darin be-

schäftigt sie sich mit der Frage, inwiefern Reproduktionstechnologien derzeit Le-

bensentwürfe ermöglichen, die Alternativen zur Kleinfamilie darstellen. Die Am-

19 Ein Beispiel hierfür ist die Verbesserung der Klinikstatistiken durch lesbische Paare aufgrund

einer Erhöhung der Zahl erfolgreich verlaufender reproduktionsmedizinischer Behandlun-

gen, an deren Ende eine Schwangerschaft steht. Lesbischen cis Frauen wird von Reprodukti-

onsmediziner*innen oftmals eine höhere Erfolgsrate als heterosexuellen cis Frauen beschei-

nigt, da bei ersteren in den meisten Fällen keine körperliche Infertilität vorliegt, sondern

lediglich der reproduktive Weg über eine Klinik beschritten wird (etwa in Ermangelung ei-

ner privaten Samenspende oder bei Präferenz eines klinischen Settings). Diese Einschätzung

fand sich auch in meinen Interviewsmit Samenbankbetreibern wieder. Offizielle Statistiken

hierzu gibt es meines Wissens nicht.

20 Kalender geht daran anknüpfend einem weiteren wichtigen Strang der queer_feministi-

schen deutschen Debatte nach, der hier zumindest kurz Erwähnung finden soll: Die Aus-

einandersetzung mit eugenischen Logiken von Reproduktionstechnologien. Vor dem Hin-

tergrund kritischer Disability Studies betont Kalender, dass über die Fragmentierung des re-

produktivenProzesses neue Formeneugenischer Eingriffemöglichwerden.Hierbei differen-

ziert sie zwischen alter und neuer Eugenik: Während erstere direkte, meist staatlich gesteu-

erte Eingriffe in die Fortpflanzungsfähigkeit von Individuen wie Zwangssterilisationen um-

fasste, sind die neuen Praktiken der Selektion meist subtiler und in den Effekten eugenisch

– etwa wenn über die Nutzung von Präimplantationsdiagnostik vermehrt Embryonen mit

Diagnosen wie Trisomien gar nicht erst eingesetzt oder im Anschluss an pränataldiagnosti-

sche Untersuchungen Embryonen/Föten abgetrieben werden und gesellschaftliche Normen

hinsichtlich Gesundheit und Befähigung wirken (vgl. Kalender 2012: 206ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 297

bivalenz von Reproduktionstechnologien fasst sie als eine, die in der potentiellen

Verfestigung bzw. Verflüssigung naturalisierter, biologistischer Familien- und Ver-

wandtschaftsformen liegt. Sie kommt zu dem Schluss, dass die Ambivalenz sich

vorerst zu einer Seite hin aufgelöst habe: »[…] die gegenwärtigen Akteur_innen

haben das hybride Potential verdrängt und sich dafür entschieden, weiter aus-

schließlich dem Modell biologischer Verwandtschaft zu folgen« (Reuschling 2015:

135). Als illustrierendes Beispiel führt sie die Dokumentation Google Baby (2009)

von Zippi Brand Frank an, die Leihmutterschaft in einer globalisierten Welt zum

Gegenstand hat und insbesondere schwule Männerpaare als Auftraggebende be-

leuchtet. Das Spannende sei, so Reuschling, dass sowohl heterosexuelle als auch

homosexuelle Paare im Zuge ihrer Nutzung von assistierter Reproduktion ein Be-

dürfnis nach größtmöglicher ›Natürlichkeit‹ hätten. Diese werde technisch über

die partielle biologische Verwandtschaft und eine ethnisierte Auswahl der Eizelle

hergestellt. Ziel dieser Praktiken sei der Eintritt in eine Kernfamilienform, die für

die Umwelt zumindest den Anschein genetischer Verwandtschaft aufrechterhalten

soll (vgl. Reuschling 2015: 137). Reuschling attestiert der Nutzung von Reproduk-

tionstechnologien derzeit kein Potential zur Denaturalisierung von Familie und

Verwandtschaft.

Die vorliegende Studie stellt die von Reuschling konstatierte »Abwesenheit al-

ternativer oder utopischer Lebensentwürfe und Beziehungsmuster« (ebd.: 130) in-

frage. Die empirischen Ergebnisse zeigen, dass es produktiv ist, dem Erfindungs-

reichtum und der lebensweltlichen Kreativität der Interviewten nachzugehen.Wie

in der Einleitung skizziert, ging es nicht um die (unmögliche) Suche nach dem

emanzipativen Subjekt. Vielmehr ging es stets darum, die Aushandlungen auf ih-

ren Möglichkeitssinn und Visionen hin zu befragen, um »Stupser eines Erdbebens

im Verwandt-machen« (Haraway 2018: 282) auszuloten. Auch in den Praktiken der

Paare, die sich am Modell der ›Kernfamilie‹ orientieren, sind Spuren dessen zu

finden, wie es anders gehen könnte. Die Akteurinnen* sind allesamt Grenzgänge-

rinnen* und richten Normen anders ein (vgl. Ahmed 2012: 155). In Grenzziehungen

scheint immer auch das Mögliche auf, wie Grenzen anders gezogen werden könn-

ten – und einige tun dies auch auf überraschende Weise. Es zeigen sich sowohl

Optionen der Affirmation als auch Transgression, der Verfestigung und der Erwei-

terung.

Wenn etwa in der Kritik von Reuschling die Rede davon ist, dass die Nutzer*in-

nen vonReproduktionstechnologien entschieden hätten, anstelle von hybriden For-

men »ausschließlich dem Modell biologischer Verwandtschaft zu folgen« (Reusch-

ling 2015: 135), stellt sich die Frage, inwiefern diese Feststellung, zumindest impli-

zit, einen dualistischen Begriff des Biologischen und des Sozialen voraussetzt und

das Biologische als homogen konstruiert wird.

Dies gilt es nicht nur vor dem Hintergrund meiner theoretischen Bezugnah-

men auf die FSTS und New Kinship Studies infrage zu stellen, vielmehr verwei-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Queere Praktiken der Reproduktion

sen die empirischen Ergebnisse darauf, dass über Auf- und Abwertungen sowie

(Dis-)Artikulationen von Biologischem und Sozialem, über strategische Natura-

lisierungen und Sozialisierungen rekombinante verwandtschaftliche Verhältnisse

gestiftet werden und es sich um hybride bio-sozio-materielle Arrangements han-

delt. Deutlich geworden ist zudem, dass die Interviewten allesamt Verwandtschaft

stiften (müssen) – ob leiblich verwandt oder nicht. Sie schaffen Orte sozialer Ver-

wandtschaft innerhalb einer (Anerkennungs-)Ordnung von Familie, die biogeneti-

sche Bindungen privilegiert.Wie ich bereits in Kapitel 8.1.2 herausgearbeitet habe,

formieren sie Elternschaften und Mutterschaften teils mit mehr als zwei Personen

und/oder weiteren Bezugspersonen. Häufig stellen sie tradierte vergeschlechtlich-

te Konzepte vonMutterschaft auf den Kopf, führen neben demmonogamen Bezie-

hungskonzept auch polyamouröse oder freundschaftliche Arrangements als Basis

von Elternschaft ein und weichen Vorstellungen eines gegen- vs. gleichgeschlecht-

lichen Begehrens und Elternseins mitunter durch ihre geschlechtlichen und sexu-

ellen Seinsweisen auf.

Hinzu kommt eine Ausdehnung von Räumen, in denen Familie gelebt wird:

bezüglich der örtlichen Distanz der Sorgetragenden voneinander, hinsichtlich der

Anzahl der Haushalte, die ein Zuhause sind, und bezogen auf die Beschaffenheit

dieser – von der Einzimmerwohnung bis hin zum großen Wohnprojekt. Prekä-

re rechtliche Verhältnisse eignen sich die Interviewten über Artefakte wie die ge-

meinsam getroffene Elternvereinbarung an, die dem von Firestone vorgeschlage-

nen Vertrag für Wohngemeinschaften ähnelt: Sie enthält meist ebenfalls eine für

eine gewisse Zeit geschlossene Sorge- und Zuständigkeitsverabredung. Sie soll so-

wohl Eltern als auch Kindern einen Rahmen geben und zugleich offen für Verän-

derungen sein. Im Gegensatz zu Firestones Vision erfahren Vereinbarungen mul-

tipler Elternschaft bisher jedoch keine zivilrechtliche Anerkennung, sondern sind

als Artefakte anzusehen, die ein Versprechen der Verbindlichkeit symbolisieren.

Sie sind auf einer affektiven Ebene ins Familie-Werden involviert, indem sie (po-

tentiell) Vertrauen stiften.

Praktiken der Mehrelternschaft können, das hat insbesondere Yv E. Nay her-

ausgestellt, als Antwort auf flexibilisierte, neoliberale und hierdurch prekär ge-

wordene soziale Verhältnisse betrachtet werden, unter denen Elternschaft nicht

mehr anders als in Konstellationen mit mehr als zwei Sorgetragenden möglich

ist, und somit eine Familiarisierung21 von Sorge und Verantwortung befördern (vgl.

21 »Familiarisierung« bezeichnet Politiken vonWohlfahrtsstaaten, über die Familienmitglieder

in die Pflicht genommen werden, Unterstützungen (ob finanziell oder in Form von Sorgear-

beit) für Familienmitglieder zu übernehmen. ImGegenzugwerden Familien- und Lebensfor-

men, die als gut geeignet erscheinen, Wohlfahrt im Sinne von Reproduktion, Sozialisation,

Humankapitalbildung und Regeneration zu garantieren, auch wohlfahrtsstaatliche Privile-

gien zugestanden (vgl. Oelkers 2012: 142f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 299

Nay 2017: 113f.). Multiple Elternschaft kann jedoch auch zentral für eine kritische

Einmischung in neoliberale Familiarisierungsprozesse sein: Ich möchte Mehrel-

ternschaft als potentiellen Ausgangspunkt widerständiger und emanzipatorischer

gesellschaftlicher Prozesse fassen, die auf eine alternative Sozialstruktur und ei-

ne Idee von Gesellschaft als solidarischer Gemeinschaft zielen können. Im Kleinen

über das familiale Arrangement selbst, das geteilte Sorge (für ein Kind) in den

Vordergrund stellt, die von einem erweiterten Netzwerk anstelle eines Paars oder

einer alleinstehenden Person übernommenwird. Aber auch gesellschaftlich, indem

Care kollektiviert würde.Dieses Potential lässt sich an denDebatten zur rechtlichen

Umsetzung von multipler Elternschaft illustrieren. Ein Aspekt, der wiederholt als

Herausforderung für eine rechtliche Absicherung von Mehrelternschaft benannt

und zur Abwehr ihrer rechtlichen Verankerung genutzt wird, ist ein generationa-

ler Aspekt von Familie: die Frage der finanziellen Sorgepflicht eines Kindes gegen-

über seinen rechtlichen Eltern. Als Beispiele dienen die Pflegeunterbringung der

Eltern im Alter und das Problem einer möglichen ökonomischen Überlastung des

Kindes durch die Ausweitung rechtlicher Elternschaft auf mehr als zwei Personen

(vgl. BMJV 2017: 76). Anstatt hier vorschnell die Diskussion zu beenden, die Ver-

pflichtung des Kindes zur Zahlung von Elternunterhalt als gesetzt zu begreifen

und als Gegenargument anzuführen oder kleinteilige Lösungen zu erwägen, die

lediglich Risiken für das Kind in Form von finanzieller Haftung einschränken, wie

es derzeit bereits im Kontext der Erwachsenenadoption praktiziert wird, könnte

dies auch ein Anstoß sein: ein Anstoß, familialistische Politiken, die mit der Pri-

vatisierung von Sorgearbeit und einem zunehmenden Abbau des Wohlfahrtsstaats

einhergehen, infrage zu stellen.22 Dies würde den Raum öffnen, um die Vertei-

lung und den Wert von reproduktiver Arbeit als soziale Fragen zu thematisieren

und sie als Ausgangspunkt eines umfassenden Wandels von Gesellschaft zu neh-

men, in dem multiple Ungleichheits- und Unterdrückungsverhältnisse adressiert

werden. So stellen sich im Kontext von Elternschaften mit mehr als zwei Perso-

nen nämlich auch Fragen einer Reorganisation von Rechten neu, die bislang an

die Eltern-Kind-Zuordnung geknüpft sind, darunter das Namensrecht, das Un-

terhaltsrecht, die Staatsangehörigkeit und die sich daraus ergebenden Rechte und

Pflichten (Staatsbürger*innenschaft). Bislang werden diese umfassenden Reform-

prozesse meist als zu kompliziert betrachtet (vgl. ebd.; BMJV 2019: 2). Dabei könn-

ten sie ein Ausgangspunkt dafür sein, Fragen des Eigentums, der Verteilung und

22 Durch das vom Bundestag am 07.11.2019 beschlossene Angehörigen-Entlastungsgesetz ist die

familialistische Ausrichtung in Bewegung geraten: Kinder von pflegebedürftigen Eltern sol-

len laut dem Beschluss grundsätzlich stärker entlastet werden, indem eine Beteiligung an

den anfallenden Pflegekosten erst ab einem Jahresbruttoeinkommen von 100 000 Euro vor-

gesehen ist (vgl. https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhalts

pflicht-angehoerige-657418, zuletzt abgerufen am 12.03.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2019/kw39-de-unterhaltspflicht-angehoerige-657418


300 Queere Praktiken der Reproduktion

Bezahlung von Care-Arbeit und der Staatsangehörigkeit von Abstammungsbezie-

hungen zu entkoppeln und sie grundsätzlich neu zu verhandeln – geltende Prinzi-

pien der Differenzierung und Inklusion könnten so infrage gestellt und exkludie-

rende und Ungleichheit (re-)produzierende Institutionen kritisiert werden.

Darüber hinaus wird gegen die Einführung einer juristischen Mehreltern-

schaft wiederholt das Argument herangezogen, dass diese sich als sehr kon-

fliktreich gestalten könne und vor dem Hintergrund des Kindeswohls rechtliche

Elternschaft auf zwei Personen beschränkt sein solle (vgl. BVerfG 2003; BMJV

2019: 2). Diese Argumentation vernachlässigt die Existenz bereits vorhandener

Schlichtungs- und Klärungsinstanzen (Familiengerichte), die auch von stritti-

gen Zwei-Elternkonstellationen herangezogen werden, aber auch Ressourcen

wie psychosoziale Unterstützungs- und Mediationsangebote sowie Konfliktlö-

sungskompetenzen der Mehrelternkonstellationen selbst. Denkbar ist neben

gleichberechtigten Mehrelternschaftsverhältnissen zudem eine Differenzierung

in Haupt- und Nebeneltern, die je nach Position unterschiedliche Rechte und

Pflichten hätten, etwa hinsichtlich Unterhalt, Erbschaft, Besuch und Information,

Aufenthaltsbestimmung etc. (vgl. Sanders 2019: 143f.).23 Vorschläge wie dieser

verdeutlichen, dass die vermeintliche Überkomplexität sich durchaus reduzieren

lässt und es eher um den politischenWillen geht, mehr als zwei Personen rechtlich

als Eltern anzuerkennen und Elternschaft weiter zu denken, etwa mit Hilfe einer

Metapher von Anne Sanders: »Rather than a tandem with two cycling parents,

modern parenthood is more like a minibus on which a number of people can travel

as possible parents« (ebd.: 120).

Eine weitere wichtige Stoßrichtung der Kritik queer_feministischer Stimmen

stellt die Frage dar, inwiefern eine Aneignung von Reproduktion innerhalb kapita-

listischer Verhältnisse überhaupt möglich ist und die »Kinderwunschökonomie«

über die Nutzung der Technologien zunehmend gestärkt wird (vgl. u.a. Kalen-

der 2012; Reuschling 2015; Schultz 2015). Mit Blick auf die in dieser Arbeit skiz-

zierten Praktiken lässt sich zum einen festhalten, dass die Aneignung ›von un-

ten‹ in kapitalistischen Verhältnissen nicht einfach ist und oft ein vergleichsweise

hohes Maß an ökonomischem und kulturellem Kapital erfordert. Eine weiterge-

hende Öffnung des Zugangs zu Reproduktionstechnologien würde, hier schließe

ich mich Ute Kalender an, ökonomische Ungleichheitsverhältnisse und ihre Rolle

hinsichtlich des Zugangs zu assistierter Reproduktion in keiner Weise abschwä-

chen. In den Blick zu nehmen ist, wer Substanzen zur Verfügung stellt und wer

sie nutzt. Gesellschaftliche Produktions- und Eigentumsverhältnisse sowie globale

soziale Ungleichheitsverhältnisse müssen einbezogen und letztlich transformiert

23 Die Rechtswissenschaftlerin Anne Sanders hat eine umfassende Analyse des deutschen Kon-

texts sowie konkrete Anregungen zu möglichen Umsetzungen multipler Elternschaft im

deutschen Recht vorgelegt (Sanders 2018, 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Fazit 301

werden. Zugleich schlagen die von mir interviewten lesbischen und queeren Paare

größtenteils Wege jenseits gewinnorientierter Reproduktionsökonomien ein (weil

sie müssen, können, wollen) und vermögen damit auch über nicht-heterosexu-

elle Lebensweisen hinaus Anregungen für eine Aneignung zu geben: Mit Do-it-

yourself-Praktiken wie der Selbstinsemination und der Nutzung privater Samen-

spenden tragen sie zu einer Demedikalisierung des reproduktionstechnologischen

Felds bei, stellen biopolitische Regulierungen von Reproduktion infrage und for-

dern die Kinderwunschökonomien heraus.24

Mit Hilfe von empirischer Forschung ist künftig vertiefend zu untersuchen,

welche Selektionspraktiken von lebensweltlichen Akteur*innen im Rahmen der kli-

nischen und der selbstarrangierten Samenspender*innenwahl vollzogen werden.

Es gilt zu betrachten, inwiefern Familienbildung, die auf ein leiblich eigenes Kind

fokussiert, auf Dauer auch Normen von Verwandtschaft zu stärken vermag, die auf

Genealogie und Abstammung beruhen. Sie kann als Ausdruck eines Strebens nach

Normalisierung innerhalb einer heteronormativ strukturierten Gesellschaft inter-

pretiert werden und als Teil assimilierender Politiken, die Lisa Duggan (2002) unter

dem Begriff »Homonormativität« fasst. In der LSBTIQ-Community lange prak-

tizierte Weisen des Sich-verwandt-Machens, die auf sozialer Verbundenheit und

Solidarität gründen, könnten hierdurch zunehmend marginalisiert werden. Hin-

zu kommt – neben der Option einer anhaltenden Infragestellung der Elternschaft

lesbisch-queerer Subjekte – auch eine mögliche Ausdehnung von Repronormativi-

tät auf nicht-heterosexuelle Subjekte, die über die Gründung einer Familie soziale

Anerkennung erfahren. Diese Verschiebung könnte zu einem neuen Druck führen,

die Norm, »sich zu reproduzieren«, zu erfüllen (vgl.Wimbauer et al. 2018: 135). Von

dieser gesellschaftlichen Anrufung zur Elternschaft bzw. Mutterschaft waren les-

bisch-queere Subjekte lange Zeit weitgehend ausgenommen. Nun ist eher die Fra-

ge zu stellen,welche lesbischen/queeren Subjekte als potentielle Mütter bzw. Eltern

adressiert werden: Bilden sich perspektivisch neue Selektionsmechanismen und

damit einhergehende Stratifizierungen heraus und, wenn ja, entlang welcher Ka-

tegorien? Wer erhält künftig Zugang zu reproduktionsmedizinischer Behandlung?

24 Reproduktive Praktiken wie die Selbstinsemination setzen eine grundsätzliche Fertilität der

Nutzer*innen voraus. Technisch aufwändige Verfahren wie die IVF bleiben notwendigerwei-

se im reproduktionsmedizinischen Feld verortet. Umdie bestehenden Reproduktionsökono-

mien herauszufordern, gilt es folglich neben der Nutzung alternativer Praktiken auch über

eine Reorganisation des Felds nachzudenken. Die EthnologinMichi Knecht unterbreitet hier-

zu den Vorschlag, Gametenspenden ähnlich der Organspende zu organisieren: Die Vergabe

würde sich in diesemModell an Bedarfen orientieren und eine Ökonomisierung konsequent

unterbunden. Es gelte, nicht-kommerzielle Institutionen zu schaffen und verantwortliche,

demokratische, gerechte Verteilungskriterien zu finden für die Weitergabe von Eizell- und

Samenspenden, wie Knecht in einem Interview im Rahmen der 3sat-Sendung nano heraus-

gestellt hat (3sat 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Queere Praktiken der Reproduktion

Welche Elternkonstellationen, Geschlechter und Begehrensweisen werden letztlich

Berücksichtigung und Anerkennung in einem neuen Abstammungsrecht finden?

Meine zur Analyse der familialen Praktiken genutzteWendung von »Familie als

Grenzprojekt« legt an eben jenem Punkt den Finger in dieWunde und gibt Hinwei-

se auf marginalisierte Positionen, auf Existenzweisen in den Grenzbereichen, auf

die sich emanzipatorische politische Anstrengungen richten müssten – sowohl in-

nerhalb der LSBTIQ-Community als auch jenseits dieser. Familie als Grenzprojekt

zu begreifen, bedeutet, Ein- und Ausschlüsse von Familie in den Blick zu nehmen,

welche die interviewten Akteurinnen* und weitere Partizipant*innen im Zuge des

doing family vornehmen, aber auch immer wieder die Frage danach zu stellen, wie

diese in institutionellen und lebensweltlichen Kontexten erfolgen und familiale Le-

bensweisen somit begrenzt oder eröffnet, ermöglicht oder verunmöglicht werden.

Wer hat an der Praxisgemeinschaft der Familie in ihrer hegemonialen Form teil

und wer wird zum »Monster« (Bowker/Star 2017: 187) gemacht? Damit wird Familie

auch als exklusives gesellschaftliches Ordnungssystem erfassbar, das von verschie-

denen Seiten, etwa dem Recht oder durch gesellschaftlich etablierte, routinier-

te Denk- und Wahrnehmungsweisen, eine Regulierung und Limitierung erfährt.

Praktiken des Ein- und Ausschlusses erzeugen nicht zwei Pole, kein einfaches Hier

undDort, sondernmanifestieren sich, dem in dieser Arbeit genutzten Grenzbegriff

folgend, in Zwischenräumen. Akteur*innen, die in diesen situiert sind, bewegen

sich zwischen Marginalisierung und Mitgliedschaft. Dies könnte ein Weg sein, um

Öffnungen und Schließungen empirisch informiert zu begreifen und die aktuellen

Verhältnisse zu überwinden. Künftige Forschungsprojekte sollten diese Anregun-

gen aufnehmen und weiter akzentuieren. Ihre Aufgabe wird es sein, verstärkt ei-

nem intersektionalen Ansatz zu folgen. Dies beginnt bereits bei der Konstitution

des Samples – in der vorliegenden Studie sind etwa vorrangig weiße, der Mittel-

schicht angehörende und abled Perspektiven repräsentiert. Ebenso sind Politiken

der Verwandtschaft – der originären Ausrichtung queerer politischer Praxis fol-

gend – intersektional aufzustellen. Es gilt, wachsam zu sein für Differenzen und

eigene Verstrickungen in Herrschaftsverhältnisse, um solidarische Bündnisse zu

schließen und gemeinsam für eine Welt zu kämpfen, in der das, was heute noch

»Kinnovation« (Haraway 2018: 282) ist, seinen Platz gefunden hat.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008 - am 13.02.2026, 20:44:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

