Gerhard Gamm,
Mathias Gutmann,

Alexandra Manzei (Hg.)

Zwischen Anthropologie

und Gesellschaftstheorie

Zur Renaissance
Helmuth Plessners im
Kontext der modernen

Lebenswissenschaften

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Anthropologie und Gesellschaftstheorie

- am 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Editorial | In Umbruchzeiten und Zeiten beschleunigten Wandels
ist die Philosophie in besonderer Weise herausgefordert, Verdnde-
rungen unserer theoretischen und praktischen Weltbeziige zu arti-
kulieren. Denn Begriffe, Kategorien und Topoi, unter denen Welt-
beziige stehen und unter denen wir unser Denken und Handeln
ausrichten, erweisen sich im Zuge jener Dynamik regelmdRig als
einseitig, kontingent, dogmatisch oder leer.

Dialektisches Denken richtet sich von alters her auf diejenige
Gegensdtzlichkeit, die die Beschranktheiten des Denkens und
Handelns aus sich heraus hervorbringt, und zwar mit Blick auf die
Einlosbarkeit seiner Anspriiche angesichts des Andersseins, An-
derssein-Konnens oder Anderssein-Sollens der je verhandelten Sa-
che. Dialektik versteht sich als Reflexion der Reflexionstatigkeit
und folgt somit den Entwicklungen des jeweils gegenwdrtigen
Denkens in kritischer Absicht. Geweckt wird sie nicht aus der
Denktdtigkeit selbst, sondern durch das Widerfahrnis des Schei-
terns derjenigen Vollziige, die sich unter jenem Denken zu begrei-
fen suchen. Thr Fundament ist mithin dasjenige an der Praxis, was
sich als Scheitern darstellt. Dieses ist allererst gedanklich neu zu
begreifen in Ansehung der Beschrdnktheit seiner bisherigen be-
grifflichen Erfassung.

Vor diesem Hintergrund ist fiir dialektisches Denken der Dialog
mit anderen philosophischen Stromungen unverzichtbar. Denn Be-
schrankungen werden erst im Aufweis von Verschiedenheit als Un-
terschiede bestimmbar und als Widerspriiche reflektierbar. Und
ferner wird ein Anderssein-Kénnen niemals aus der Warte einer
selbstermdchtigten Reflexion, sondern nur im partiellen Vorfithren
ersichtlich, iiber dessen Signifikanz nicht die dialektische Theorie
bestimmt, sondern die Auseinandersetzung der Subjekte.

Wissenschaftlicher Beirat | Prof. Dr. Christoph Hubig, Stutt-
gart | HD Dr. Volker Schiirmann, Leipzig | Prof. Dr. Gerhard
Schweppenhduser, Bozen/Italien | Dr. Michael Weingarten, Mar-
burg | Prof. Dr. J6rg Zimmer, Girona/Spanien | Management |
Andreas Hiillinghorst, transcript Verlag

- am 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition pantarei | mwavra el
Forum fiir dialektisches Denken

Gerhard Gamm,
Mathias Gutmann,
Alexandra Manzei (Hg.)

Zwischen Anthropologie
und Gesellschaftstheorie
Zur Renaissance

Helmuth Plessners

im Kontext der modernen
Lebenswissenschaften

[transcript]

- am 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2005 transcript Verlag, Bielefeld
@ ®@@ This work is licensed under a Creative Commons
AT Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung und Innenlayout:

Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Projektmanagement: Andreas Hiillinghorst, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-319-4

Gedruckt auf alterungsbestdndigem Papier mit chlorfrei gebleich-
tem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren
an unter: info@transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 18:18:59.


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

7 | Vorwort
Alexandra Manzei, Mathias Gutmann, Gerhard Gamm

Anthropologie

15 | Philosophische Anthropologie als systematische Philosophie -
Anspruch und Grenzen eines gegenwartigen Denkens
Michael Weingarten

33 | Natur als Fremdes
Volker Schiirmann

Gesellschaftstheorie

55 | Umkdampfte Deutungen - Gesellschaftstheorie und die Kritik
szientifischer Bestimmungen menschlicher Existenz
in der biotechnologischen Medizin
Alexandra Manzei

83 | Der methodologische Ansatz der reflexiven Anthropologie
Helmuth Plessners
Gesa Lindemann

99 | Die Rede vom Menschen - die Rede vom Korper:
Plessner und Bourdieu
Ulle Jdger

- am 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wissenschaftsphilosophie der Biologie

125 | Der Lebensbegriff bei Helmuth Plessner und Josef Konig.
Systematische Rekonstruktion begrifflicher Grundprobleme
einer Hermeneutik des Lebens
Mathias Gutmann

159 | Biophilosophie als Kern des Theorieprogramms
der Philosophischen Anthropologie.
Zur Kritik des wissenschaftlichen Radikalismus
Joachim Fischer

183 | Das Typusproblem in philosophischer Anthropologie
und Biologie - Nivellierungen im Verhéltnis von
Philosophie und Wissenschaft
Mathias Gutmann, Michael Weingarten

Praktische Vernunft

197 | Die Verbindlichkeit des Unergriindlichen
Zu den normativen Grundlagen der Technologiekritik
Gerhard Gamm

217 | »So wie der Mensch sich sieht, wird er.«
Uberlegungen zur politischen Verantwortung der
philosophischen Anthropologie im Anschluss an
Helmuth Plessner
Heike Kampf

233 | Der Mensch als praktischer Anspruch. Zum Primat des
Politischen in Helmuth Plessners Anthropologie

Andreas Hetzel

259 | Autorinnen und Autoren

- am 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT

Seit einigen Jahren ist in den Geistes- und Sozialwissenschaften eine
Renaissance der philosophischen Anthropologie zu beobachten. Sie
verbindet sich weniger mit den Namen Max Scheler oder Arnold Geh-
len als mit der Anthropologie und Gesellschaftstheorie Helmuth Pless-
ners. Haben nach der neueren Dekonstruktion der Natur des Men-
schen in Soziologie, Philosophie und Biologie seit den 1980er Jahren
Cyborgs, Hybride, Aktanten, datenverarbeitende Systeme oder andere
kommunizierende Maschinen die Wissenschaften bevolkert, so ldsst
sich parallel dazu eine Diskussion beobachten, fiir die die Rede von
»dem Menschen< wieder selbstverstdndlich erscheint. Wahrend die
Kulturanthropologie, die Ethnologie und die historische Anthropolo-
gie, aber auch die Philosophie von den essenzialistischen Deutungen
und ahistorischen Diskursen iiber den Menschen Abstand nehmen
und auf den historischen Briichen und kulturellen Differenzen der so-
zialen Akteure und Kollektive bestehen, scheint der neuerliche Re-
kurs auf die philosophische Anthropologie von dem Wunsch getragen
zu sein, eine kritische und theoretisch fundierte Begrenzung der his-
torisch-relativistischen Denkformen zu entwickeln.

Der aktuelle Anlass dazu sind auf der einen Seite die ambivalen-
ten Machbarkeitsphantasien und Praktiken der biotechnologischen
Medizin, auf der anderen aber eine Kritik, die ihre zentralen Intuitio-
nen aus der Unverfiigbarkeit und der Unausdeutbarkeit des menschli-
chen Lebens zieht. So vielgestaltig die Ansdtze im Einzelnen sind, sie
eint der Versuch, nicht hinter die begriindete Skepsis des Sozialkon-
struktivismus und der Anthropologiekritik zuriickzufallen. Es ist heu-
te weder moglich noch der Sache dienlich, die normative Basis der
Kritik in der Natur des Menschen zu suchen. Jede positive Setzung ei-
ner unhintergehbaren Grenze wiirde den Verdacht erregen, dogma-
tisch zu sein und die Existenz des Menschen um seine technologi-
schen Entfaltungsmdglichkeiten zu bringen. Ebenso bliebe ein Rekurs
auf die philosophische Anthropologie, der nicht die historische Diffe-
renz des beginnenden und des endenden 20. Jahrhunderts fiir die
Theorie und Kritik beriicksichtigt, selbst abstrakt und liefe der Inten-

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra Manzei tion einer reflektierten Deutung und Fortschreibung anthropologisch-
Mathias Gutmann technischer Moglichkeiten entgegen. Unsere Absicht ist es daher, die
Gerhard Gamm angedeuteten Schwierigkeiten unter vier Gesichtspunkten zu disku-
tieren, die sowohl fiir die Theoriearchitektur Plessners als auch fiir die
gegenwartige Auseinandersetzungen mit der Biomedizin bedeutsam

sind.

So wird im ersten Hauptstiick versucht, die theoretischen Voraus-
setzungen der Anthropologie Plessners zu kldren. Gelingt es Plessner
eine Theorie des Menschen zu formulieren, die den cartesianischen
Dualismus aufhebt, indem sie gleichermafRen natur- wie kulturge-
schichtliche Aspekte in Rechnung stellt? Und ist das Konzept der >ex-
zentrischen Positionalitét¢, insofern es die menschliche Existenz als
ebenso kreatiirlich wie symbolisch vermittelt begreift, anschlussfahig
im Blick auf eine kritische Auseinandersetzung mit den biotechnolo-
gischen Existenzweisen des Menschen heute? Oder zeigt sich nicht
vielmehr, dass auch Plessner eine »Bestimmung des Menschen« theo-
retisch voraussetzen muss, um seine Anthropologie zu fundieren?
Und dass deshalb - auch aufgrund der historischen Differenz - ein
Rekurs auf die philosophische Anthropologie von Anfang an proble-
matisch ist?

Auf ein verwandtes Problem st6t man, wenn man der begriin-
dungstheoretischen Frage nach dem Konstitutionsverhdltnis von An-
thropologie und Naturphilosophie nachgeht: Wie ist beider Bezug
aufeinander zu denken?

Vor dem Hintergrund dieser Fragen untersucht Michael Wein-
garten in seinem Beitrag das spezifische Philosophieverstandnis der
Plessner'schen Anthropologie. Die Analyse einer intensiv gefiihrten
zeitgendssischen Debatte zwischen Helmuth Plessner und Josef Konig
zeige nicht nur systematische Unbestimmtheiten seiner philosophi-
schen Anthropologie; mit dem Plessner'schen Zugestdndnis, auch for-
mallogische Widerspriiche zuzulassen, erweise sich vielmehr das Kon-
zept im Ganzen bedroht.

Volker Schiirmann bietet eine alternative Deutung zu den iibli-
chen Lesarten des Plessner‘schen Ansatzes an, indem er die Stufen des
Organischen und der Mensch sowie Macht und menschliche Natur als
gegenldufige Denkbewegungen systematisch aufeinander bezieht. Die
Figur der exzentrischen Positionalitdt entwickelt er dabei als ein zen-
trales Bestimmungsstiick, um sie als Ausdruck der Reflexion der je ei-
genen Positionen aufzufassen.

Im zweiten Hauptstiick wird die Bedeutung Plessners fiir eine
mogliche Kritik der Soziologie diskutiert. Unsere Vermutungen gehen
dahin, dass alle soziologischen Theorien — implizit oder explizit — an-
thropologische Deutungen voraussetzen; entweder indem der Gegen-
standsbereich der Soziologie auf menschliche Akteure beschrankt
und diese Voraussetzung nicht weiter reflektiert wird oder indem

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menschlichen Akteuren wesentliche Eigenschaften wie Geist, Ver-
nunft, Personalitdt etc. zugesprochen werden, um sie wiederum von
nicht-menschlichen Wesen abzugrenzen. Will man diese anthropolo-
gischen Voraussetzungen der Soziologie problematisieren, bieten
sich, angelehnt an Plessner, verschiedene, scheinbar gegensdtzliche
Moglichkeiten an.

Alexandra Manzei plddiert in ihrem Beitrag dafiir, die soziologi-
schen Grundbegriffe offensiv um anthropologische Deutungen zu er-
weitern. Sie zeigt zundchst exemplarisch, dass auch die Rede von
Subjekten, Personen, Individuen oder Geschlechtern auf anthropolo-
gischen Annahmen beruht und identitdtslogische Verkiirzungen nur
scheinbar vermeidet. Mit Rekurs auf die sentgrenzte« Positionalitdt im
Sinne Plessners lieRe sich zur Frage nach dem Menschen Stellung be-
ziehen, ohne naturalistisch oder reduktionistisch arqumentieren zu
miissen. Dadurch gewinne die Soziologie Deutungsmdglichkeiten, die
eine Kritik biomedizinischer Bestimmungen des Menschen iiberhaupt
erst ermdgliche.

Im Gegensatz dazu verfolgt Gesa Lindemann die umgekehrte Stra-
tegie und pladiert im Anschluss an Plessners Theorie des Lebens fiir
eine Entanthropologisierung der soziologischen Kategorien. In ihrem
Beitrag zeigt sie, dass seine Positionalitdtstheorie nicht als Anthropo-
logie, sondern als Theorie personaler Vergesellschaftung verstanden
werden muss. Plessners Theorie gebe a priori keine Auskunft dariiber,
wer (oder was) ein Mensch sei. Er zeige vielmehr, dass sich erst fiir
exzentrisch organisierte Lebewesen im sozialen Bezug aufeinander
die Notwendigkeit ergebe, zu entscheiden, »wer in den Kreis persona-
len Seins einzubeziehen sei und was aus diesem Kreis herausfillt«.
Exzentrische Positionalitdt sei daher nicht auf den Kreis der Men-
schen beschrankt, sondern prinzipiell auch fiir andere Lebewesen
denkbar.

Fiir Ulle Jager liegt die Bereicherung, die die Soziologie durch
Plessners Positionalitdtstheorie erfahrt, in der Vermittlung konstruk-
tivistischer und naturalistischer Auffassungen leib-korperlicher Exi-
stenz. In ihrem Beitrag verbindet sie das Habituskonzept Pierre
Bourdieus mit den entsprechenden Uberlegungen Helmuth Plessners.
Erst mit Letzteren lasse sich erkldren, wie die Inkorporierung sozialer
Ordnung vonstatten gehe und wie der »korperliche Leib« die Vermitt-
lungsfunktion zwischen Individuum und Gesellschaft tiberhaupt
wahrmehmen konne, die ihm Bourdieu zuschreibe.

Im dritten Hauptstiick wird zum einen die Frage nach der Bedeu-
tung Plessners fiir die theoretische Biologie heute gestellt. Zum ande-
ren soll umgekehrt die Frage erdrtert werden, inwieweit der Pless-
ner‘sche Versuch, zeitgendssische biologische Positionen (insbeson-
dere Jakob von Uexkiills) zur Grundlage der Anthropologie und damit
indirekt auch der Sozial- und Gesellschaftstheorie zu machen, ge-

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Vorwort


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra Manzei lingt. Wahrend die erste Frage — vermutlich unstrittig - dahingehend
Mathias Gutmann beantwortet wird, dass sich weder aus der auf von Uexkiill fuRenden
Gerhard Gamm Organismustheorie noch aus ihren Erweiterungen in die Theorie des
Humanums ernsthafte Revisionsanforderungen oder auch nur Anre-
gungen fiir die moderne Biologie (hier insbesondere fiir die laborge-
stiitzten Disziplinen) ergeben, diirfte die Antwort auf die zweite Frage
kontrovers ausfallen. Die hier vertretende Skepsis gegeniiber dem me-
thodischen Aufbau des Plessner’schen Programms soll durch eine ein-
gehende Analyse der empirisch-faktischen wie der normativen Inve-
stitionen gestiitzt werden. Sie ergibt sich, wenn die Rede von Perso-
nalitdt — und die daran anschlieRenden Konzepte von Sozialitdt und
Kulturalitdt — an eine naturale Bestimmung der Exzentrizitdt gebun-
den werden. Diese wird insbesondere unter Riickgriff auf die Cassi-
rer'sche Kritik des Kulturverstandnisses der philosophischen Anthro-
pologie erldutert.

Der Rede vom Leben und ihren Implikationen fiir die Pless-
ner'sche Anthropologie geht Mathias Gutmann nach. Im Zentrum sei-
nes Beitrags steht die Rekonstruktion einer zuzeiten Plessners kaum
wahrgenommenen Auseinandersetzung zwischen dem aus der Gottin-
ger Tradition stammenden Kénig und Plessner. Im Zentrum der Kon-
troverse steht der Streit um den methodologischen Status des Lebens-
begriffes. sLeben¢ wird dabei mit Kénig in der Dualitdt als modifizie-
rende und determinierende Redeform entwickelt. Auf der Grundlage
dieser Unterscheidung kann eine spezifische Verkiirzung der logi-
schen Grammatik philosophischer Anthropologie nachgewiesen wer-
den - eine Verkiirzung, deren Vermeidung zu einem grundlegend re-
vidierten Programm der Lebenshermeneutik fiihren sollte.

Um einen systematischen Leitbeqriff Plessners, der nicht nur fiir
die zeitgendssische Diskussion von Relevanz war, sondern auch fiir
laufende Debatten um das Verhiltnis von Lebenswissenschaften und
Philosophie von grofRer Bedeutung sein diirfte, ist es Joachim Fischer
in seiner Rekonstruktion der »Positionalitdt« zu tun. Er zeigt, wie in
der Verbindung von Ekstatik und Orgiastik als spezifischen Momenten
der Grenzregulierung eine wirkliche Durchbrechung und Uberwin-
dung cartesischer Dualismen angestrebt wird. Die Entwicklung der
Positionalitdt wiirde demnach nicht nur einen kritischen Einspruch
gegen »wissenschaftlichen Radikalismus« erlauben, sie wiese viel-
mehr einen Weg fiir die Grundlegung der Philosophie selber, gleich-
sam zwischen einem spekulativen Naturbegriff auf der einen und ei-
ner mentalistischen Interpretation des Geistes auf der andern Seite.

Die biowissenschaftlichen Grundlagen von Plessners Anthropolo-
gie bilden den Gegenstand der Untersuchung von Mathias Gutmann
und Michael Weingarten. Ausgehend von der eigentiimlichen gram-
matischen Verschrankung des generischen Singulars (der Mensch, das
Tier, die Pflanze) mit der Rede von »dem Menschlichen« zeigen die

10

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autoren in Form von fiinf Thesen, dass die Nivellierung des Ausdru-
ckes >Lebenc bei Plessner ein moglicherweise notwendiger Bestandteil
der philosophischen Anthropologie ist. Dieser Verdacht erhdrtet sich
bei genauerer Betrachtung jener zeitgendssischen biologischen Theo-
riestiicke, die im Wesentlichen aus anti-darwinistischen und vitalisti-
schen Evolutions- bzw. Entwicklungsansédtzen stammen.

Mit dem vierten Hauptstiick soll eine bislang wenig beachtete Sei-
te von Plessners Denken in das Zentrum der Aufmerksamkeit geriickt
werden: der Primat praktischer Vernunft in allen Konzeptualisierungs-
fragen philosophischer Anthropologie. Er spiegelt sich in dem, was
Plessner als Korrespondenzbegriff zur exzentrischen Positionalitdt zu-
weilen das »Verbindlichnehmen des Unergriindlichen« nennt. In der
Reflexion auf die normativen Implikationen seiner Grundbegriffe
(Freiheit, Menschenwiirde usf.) ergeben sich Begriindungslasten ganz
eigener Art; sie erweitern nicht nur die herkommlichen Konzepte von
philosophischer Anthropologie, sie werfen auch ein kritisches Licht
auf sozialwissenschaftliche und philosophische Deutungen, die glau-
ben, sich die Frage nach den normativen Voraussetzungen ihrer Dis-
kurse ersparen zu konnen.

In seinen Uberlegungen zu den »Quellen der Normativitit« macht
Gerhard Gamm den Versuch, eine moralphilosophische Antwort auf
die Idee der Unausdeutbarkeit des menschlichen Selbst zu formulie-
ren: Wie konnte eine Ethik aussehen, die in der »Unbestimmtheitsre-
lation des Menschen zu sich« (Plessner) ihren Ausgang hat? Wie las-
sen sich die beiden fiir Plessners Normativitdtskonzept zentralen
Strukturmomente - Offenheit und Verbindlichkeit - in ihrer konstitu-
tiven Verschranktheit angemessen explizieren?

Der Beitrag von Andreas Hetzel thematisiert das Verhdltnis von
Anthropologie, Ethik und Politik im Denken Plessners. Die Grundfrage
der philosophischen Anthropologie, was der Mensch sei, wird von
Plessner weniger als wissenschaftliche denn als politisch-praktische
Frage aufgefasst. Der Mensch begegnet uns im Rahmen dieses Pro-
jekts als »praktischer Anspruch«. Dieser Anspruch kann, so zeigt Hei-
ke Kampf in ihrem Beitrag, nur in der Verweigerung und Kritik an-
thropologischer Bestimmungen liegen, die zu fixieren suchen, was
den Menschen ausmache. In diesem Sinne sei er politisch. So sich mit
der Theorie Plessners die performative Macht anthropologischer Mo-
delle zeigen lasse, konne die verdinglichende Praxis szientifischer wie
gesellschaftlicher Deutungen des Menschen kritisiert werden.

Alexandra Manzei
Mathias Gutmann
Gerhard Gamm
Marz 2005

11

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Vorwort


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTHROPOLOGIE



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS
SYSTEMATISCHE PHILOSOPHIE -
ANSPRUCH UND GRENZEN EINES

GEGENWARTIGEN DENKENS
Michael Weingarten

Die Dominanz anthropologischer Fragestellungen und Antwortversu-
che in der gegenwdrtigen Philosophie ist sicherlich selbst ein philoso-
phisch erkldrungsbediirftiges und von Seiten derjenigen, die solche
Projekte verfolgen, auch begriindungsbediirftiges Problem. Zum ei-
nen muss, bezogen auf den Kontext, in dem philosophische Anthro-
pologie neue Aktualitdt gewonnen hat, allein schon aufgezeigt wer-
den, inwiefern philosophisch-anthropologische Uberlegungen >ange-
wandt« werden konnen zum Zweck der Kldrung von Fragen, die bspw.
aus bio- und gentechnischem Kennen und Koénnen resultieren’; zum
zweiten muss argumentiert werden dafiir, dass gerade und méglicher
Weise nur im Rahmen philosophisch-anthropologischer Konzepte sol-
che Fragen gekldrt werden konnten, nicht aber von Seiten dieser Wis-
senschaften und Techniken selbst bzw. anderer Wissenschaften (etwa
Soziologie, Politikwissenschaft) oder anderer philosophischer Teildis-
ziplinen (etwa der Wissenschaftstheorie). Indem ich diese Fragen
stelle, mochte ich anzeigen, dass bisher weder die Moglichkeit der
»Anwendung« einer philosophischen Anthropologie begrifflich zurei-
chend reflektiert wurde — man >macht< es vielmehr einfach?~, noch
wurde der Status philosophischer Anthropologie als philosophischer
Disziplin in ihrem Verhdltnis zu anderen philosophischen Disziplinen
und zu anderen Wissenschaften gekldrt — weder zu denjenigen, auf

1 | Dies ist parallel zu sehen mit der sAnwendung¢ ethischen Wissens. Auch
dort hat sich eine ganze Disziplin innerhalb der Philosophie ausgebildet als
»angewandte Ethik¢, ohne an irgend einer Stelle Auskunft dariiber zu geben,
inwiefern >Ethik¢ iiberhaupt >angewandt< werden kann; vgl. Weingarten (2003,
2004, 2005).

2 | Einen vergleichbaren Einwand scheint auch Volker Schiirmann zu erheben;
vgl. seinen Beitrag in diesem Band.

15

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael die sie sich in aller Regel kritisch bezieht (Biowissenschaften, Medi-
Weingarten zin, Bio- und Gentechniken u.a.), noch zu denjenigen, die sie selbst
in ihren Argumenten und Begriindungen verwendet (in aller Regel
ndmlich wiederum biowissenschaftliches Wissen!). Gerade dieser
Punkt, dass im philosophisch-anthropologischen Diskurs als geltend
behauptetes biowissenschaftliches Wissen in kritischer Absicht gegen
anderes, in den Fachwissenschaften selbst geltendes biowissenschaft-
liches Wissen gesetzt wird, bedarf doch einer besonderen Argumenta-
tionsbemiihung, will man den Eindruck vermeiden, es wiirde in kon-
tingenter Weise erstens auf ein zuféllig aufgerafftes biowissenschaftli-
ches Wissen® zuriickgegriffen und dies zweitens dann auch noch in
einer Weise verwendet, dass der Unterschied zwischen und die Ver-
schiedenheit von philosophischem und einzelwissenschaftlichem Wis-

sen zum Verschwinden gebracht wird.*

Dariiber hinaus zeigt die Wortzusammenstellung >philosophische
Anthropologiec an, dass Anthropologie in irgend einer Weise verstan-
den werden muss als Gattungsterminus, in dem wir als Arten dann
medizinische, biologische, philosophische, psychologische usw. An-
thropologien finden konnen. Gegenstand der Anthropologie als Gat-
tung ware so der anthropos; ihre Aufgabe fdande sie darin, diesen als
anthropos vorgestellten Gegenstand hinsichtlich seines logos zu be-
stimmen. Die Bestimmtheit des anthropos hinsichtlich seines logos
finden die als Arten vorgestellten, einzelnen anthropologischen Diszi-
plinen als schon auBerhalb und unabhdngig von ihnen bestimmten
Gegenstand vor; sie konnen dann nur relativ zu dessen Bestimmtheit
spezifische Ausfithrungen (medizinische, philosophische, psychologi-
sche usw.) vornehmen.

Wenn nun die einzelnen Disziplinen oder Wissensformen, die sich
in Eigenschaftsstellung (soziologische Anthropologie, medizinische
Anthropologie usw.) zu der Anthropologie sehen, ihren Gegenstand
als je schon bestimmten und vorfindlichen unterstellen, dann muss
erstens entweder die Wissensform, die den logos des anthropos be-
stimmt, eine nicht-philosophische und nicht-medizinische und nicht-
biologische usw. Wissensform sein. Aber welche Wissensform oder
welches Wissen konnte dies sein? In dem faktischen Kanon disziplina-
rer Wissenschaften und faktischer Typen des Wissens ist sie jedenfalls
nicht zu finden. Was zundchst unproblematisch ware, kdnnten wir
denn nur angeben, wie eine Wissenschaft oder eine Wissensform »An-
thropologie« zu konstituieren ware.

Oder wir kommen zweitens zu dem Schluss, eine solche Wissen-
schaft oder Wissensform »>die Anthropologie< konne es nicht geben,

3 | Zumal dieses Wissen haufig auch noch eher aus der Geschichte der Biowis-
senschaften stammt, nicht aber aus deren gegenwartigem Wissen.
4 | Vgl. hierzu auch den Beitrag von Gutmann/Weingarten in diesem Band.

16

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weil sie ihren Gegenstand, den anthropos, als invariant, a-historisch
setzen miisste und damit dem von uns als wirklich und historisch
wandelbar erfahrenen menschlichen Lebensvollzug und vor allem der
Individualitdt der Lebensvollziige strikt entgegengesetzt ware. So
h&lt Landmann fest:

»Den allgemeinen Menschen, den die Aufkldrer gefunden zu haben

glauben, gibt es gar nicht. Man kann gar nicht nur Mensch {iberhaupt,

sondern man muB notwendig Farbiger oder WeiRer, Mann oder Frau,

Kind oder Erwachsener sein usf. Erst in diesem Spezielleren verwirk-

licht und erfiillt sich der Begriff des Menschen.« (Landmann 1976:

25)°
Unter den Bedingungen der Moderne, die sich selbst beschreibt in ih-
rer Unterschiedenheit von anderen Epochen {iber Leitbegriffe wie In-
dividualitdt, Historizitdt, Werden und Entwicklung, kdnnen Bestim-
mungen von etwas hinsichtlich seines invarianten Wesens oder Typus
nur als gegen-modern und ideologisch motiviert erscheinen. Genau
dies scheint die Struktur des Einwandes gegen die Mdglichkeit von
Anthropologie zu sein, die insbesondere Max Horkheimer im Rahmen
seiner Aufklarungskritik mehrfach vorgetragen und damit den ideolo-
giekritischen Vorbehalt der Kritischen Theorie gegeniiber der Anthro-
pologie insgesamt (mit-)begriindet hat (Horkheimer 1985, 1988).°
Die Anthropologie, und mit ihr ihre disziplindr ausgestalteten Arten,
hat keinen Gegenstand, weil es den anthropos als invarianten Typus
oder als Wesen nicht gibt; wird dennoch ihre Mdglichkeit als Wissen
behauptet, dann liegt ein Fall von Tduschung vor, der eben nur ideo-
logiekritisch behandelt und aufgeldst werden konne.

Drittens konnte dann behauptet werden, es sei zwar grundsdtzlich
richtig zu sagen, dass mit den begrifflichen Mitteln einer philosophi-
schen Teildisziplin wie der philosophischen Anthropologie der anthro-
pos weder als Gegenstand noch hinsichtlich seines logos bestimmt
werden kdnne; wir irrten uns aber daraus zu schlieRen, dass die Be-
stimmung des anthropos als Gegenstand und hinsichtlich seines logos
daher durch eine Form von Nicht-Philosophie bewdltigt werden miisse.
Es konnte doch hier der ausnehmend besondere Fall vorliegen, dass
das, was von einer Teildisziplin der Philosophie nicht geleistet werden
kann, insofern sie ihren Gegenstand als bestimmten je schon vorfin-

5 | Vgl. Landmann (1979).

6 | Vgl. Weingarten (2001a). Hinsichtlich dieses Gesichtspunktes wére es loh-
nenswert, die Diskussion zwischen Adorno und Benjamin zu rekonstruieren.
Denn Benjamins Uberlegungen zu einem sLeib-Materialismus< stieRen auf &u-
Rerst heftige Einwdnde Adornos — auch wenn dieser dann spater Benjamins
Uberlegungen aufgriff, diese aber in génzlich andere systematische, namlich
moralische, Zusammenhénge integrierte; vgl. Adorno (1974, 1996, 1997), Ad-
orno/Benjamin (1995), Benjamin (1980, 1991).

17

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Philosophische
Anthropologie als
systematische
Philosophie -
Anspruch und
Grenzen eines
gegenwdrtigen
Denkens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael det, von dieser selbst, der Philosophie namlich, zu leisten sei — und
Weingarten mdglicherweise nur von ihr. Die Philosophie selbst und als solche sei
also in all ihren Spielarten des Philosophierens zu kennzeichnen als
das andauernde, unabgeschlossene (und unabschlieRbare?) Bemii-
hen, den anthropos hinsichtlich seines logos zu bestimmen.
Historisch jedenfalls konnen Beispiele benannt werden, an denen
dieses Verhiltnis zwischen philosophischer Teildisziplin als philoso-
phischer Anthropologie und der Philosophie selbst als Bestimmung
des anthropos hinsichtlich seines logos expliziert werden kann. Pro-
minentestes Beispiel diirfte wohl Kant sein. Zum einen wird sein ge-
samtes philosophisches Bemiihen umschrieben als einmiindend in die
Beantwortung der Frage, was der Mensch sei. Zum anderen finden wir
als eines seiner Werke auch eine Anthropologie in pragmatischer Ab-
sicht vor. Den Stellenwert dieses Werks umschreibt Landmann zurei-
chend bdsartig:
»Die Anthropologie, die Kant verdffentlicht hat, wird seinen eigenen
Anspriichen nicht gerecht und will es auch nicht werden. In Kants Ord-
nung der Disziplinen hat nach dem Wesen des Menschen nicht sie,
sondern die >Metaphysik der Sitten< zu fragen. Es ist nur eine be-
schreibende ethnographisch-psychologische Anthropologie voller Ku-
riositaten. Sie soll nicht scholastisch Lehren aus der Schule, sondern
solche aus der Welt fiir die Welt vortragen. In schnurrigem Professo-
renjargon werden wir belehrt: sDer, welcher die berauschenden Ge-
tranke in solchem UbermaR zu sich nimmt, daR er die Sinnesvorstel-
lungen nach Erfahrungsgesetzen zu ordnen auf eine Zeitlang unver-
mogend wird, heillt trunken oder berauscht.< Weiterhin erfahren wir,
daR die Beine der Frauen durch das Tragen von schwarzen Striimpfen
schlanker erscheinen und daR die Seekrankheit nicht auf dem
Schwanken unseres eigenen Korpers, sondern darauf beruht, daR un-
ser Gesichtssinn infolge des Schwankens des Schiffes die feste Orien-
tierung im Raume verliert.« (Landmann 1976: 35 f.)
Von diesem »schnurrigen Professorenjargon« unterscheidet sich dann
Kants gehaltvolle These, dass anthropologische Uberlegungen ge-
braucht wiirden im Begriindungszusammenhang von Ethik und Moral,
und zwar zum Zweck der Kldrung der subjektiven Bedingungen der
Ausfiihrung sittlicher Gesetze. Zwar werden so der Anthropologie ein
systematischer, wenn auch stark eingegrenzter, Ort und ein bestimm-
ter Typus von, wenn auch eher untergeordneten, Fragestellungen zu-
gewiesen; es bleibt aber offen, inwiefern es sich dann um eine philo-
sophische Anthropologie handelt oder gar handeln muss: Denn auch
die Psychologie und andere empirische Wissenschaften konnen ge-
haltvolle Beitrdge leisten zur Identifizierung subjektiver Eigenschaf-
ten, Vermdgen und Fahigkeiten, die ein sittliches Handeln ermdgli-
chen (oder verhindern). Vergleichbar finden wir heute anthropologi-
sche Uberlegungen etwa im Begriindungszusammenhang der Diskurs-

18

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ethik, wenn dort auf Ergebnisse der Kognitionspsychologie (Kohl-
berg) zuriickgegriffen wird, um den Entwicklungsstand moralischer
Fahigkeiten von Individuen zu beurteilen; oder um die begrifflich-sy-
stematischen Probleme zu bewiltigen im Ubergang vom Grundle-
gungs- zum Anwendungsteil der Diskursethik (vgl. Apel/Niquet
2002). In all diesen Fallen bleibt aber der Anthropologie giinstigsten-
falls der Status einer philosophischen Teildisziplin und Hilfswissen-
schaft.

Demgegeniiber scheinen mir die Anspriiche gegenwartiger an-
thropologischer Diskurse wesentlich starker zu sein — zumindest wird
dies nahegelegt durch Referenzautoren wie insbesondere Helmuth
Plessner. Denn dieser beanspruchte eben nicht als Philosoph auch ei-
ne philosophische Anthropologie zu schreiben - so wie Kant eben
auch noch eine Anthropologie geschrieben hat —, sondern Philosophie
systematisch als Philosophische Anthropologie zu betreiben.’

Unterscheidet man in diesem Sinne philosophische Anthropologie
als Teildisziplin irgend einer systematischen Philosophie von Philoso-
phischer Anthropologie als selbst systematischer Philosophie, dann
besteht fiir Philosophische Anthropologie sofort ein mdglicherweise
gar aporetisches Anfangsproblem.

»So ist — trotz aller modischen Einkleidungen, in denen sie auftritt —

die Anthropologie doch keine Mode, sondern eine im Wesen der Neu-

zeit angelegte Weise, die Frage nach dem Anfang der Philosophie zu

stellen. Wird aber, in verkiirzter Sicht, als vermeintlicher Gegenstand
dieses Fragens der Mensch oder der Mensch genommen (und nicht das
menschliche Verhdltnis zur Welt), so verfehlt die Anthropologie ihr ei-

gentliches Problem.« (Holz 1998: 13)8
Die Aporie besteht also darin, dass Philosophische Anthropologie nur
dann sinnvoll mdglich zu sein scheint, wenn sie gerade nicht zuerst
nach dem Menschen fragt und zwar weder nach dem Menschen noch
nach dem Menschen®; auch dies wieder im Unterschied zur philoso-
phischen Anthropologie, die ihren Gegenstand als schon von anderem
Wissen irgend wie bestimmten vorfindet. Wiirde Philosophische An-

7 | Wird im Folgenden von >Philosophischer Anthropologie< gesprochen, so
geht es um Konzepte, die genau einen solchen systematischen Anspruch erhe-
ben, als Philosophische Anthropologie nichts anderes als Philosophie selbst
und als solche zu sein. Im Unterschied eben zu philosophischer Anthropologie,
die als Teildisziplin der Philosophie sich auf einen ihr vorgéangigen und nicht
von ihr bestimmten Gegenstand bezieht. Insofern finden wir philosophische
Anthropologien im Existenzialismus, der Hermeneutik, der Lebensphiloso-
phie(n), der dialektischen Philosophie usw. Dagegen ist es begrifflich widersin-
nig von einer hermeneutischen Philosophischen Anthropologie, einer dialekti-
schen Philosophischen Anthropologie usw. zu sprechen.

8 | Vgl. Holz (2003).

19

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Philosophische
Anthropologie als
systematische
Philosophie -
Anspruch und
Grenzen eines
gegenwdrtigen
Denkens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael thropologie in dem von Holz problematisierten Sinne mit der Frage

Weingarten nach dem Menschen beginnen, dann muss das, was fiir die philoso-

phische(n) Anthropologie(n) als die vorgdngige Bestimmtheit ihres

Gegenstandes durch ein anderes Wissen unproblematisch ist, notwen-

dig zu der Behauptung fiihren, dass der Mensch als Gegenstand der

Philosophischen Anthropologie je schon bestimmt ist und als solcher

bestimmter Gegenstand nur, beispielsweise von einer Philosophischen

Anthropologie, aufgefunden zu werden braucht — und zwar eben da-

mit als unabhdngig und aulRerhalb des Wissens insgesamt je schon

bestimmt-seiender Gegenstand. D.h., indem die Philosophische An-

thropologie in ihrem Anfang nach dem Menschen (und zwar in der

zweifachen problematischen Hinsicht als Frage nach dem Menschen

und als Frage nach dem Menschen) fragen wiirde, unterstellte sie ein

an sich bestimmtes Wesen, einen an sich bestimmten Typus von Sub-

stanz oder Ding >Menschg, das im Wissen als dieses schon an sich Be-
stimmte bloR abzubilden oder bloR zu reprasentieren sei.

Wenn nun auch nicht am Anfang einer Philosophischen Anthropo-
logie Sdtze des Typs >Der Mensch ist ...< stehen kdnnen, so sollen
doch in der Durchfiihrung einer Philosophischen Anthropologie Sétze
solchen Typs gebildet und als Resultat dieser Bemithungen fixiert
werden konnen. Daher kénnten am Anfang einer Philosophischen An-
thropologie Sdtze stehen des Typus >Im Vergleich zu ... ist der Mensch
...<. Und da ja der Mensch derjenige Gegenstand oder dasjenige Ding
ist, nach dessen Bestimmtheit gefragt wird, muss, um iiber den Ver-
gleich Gemeinsamkeiten und Unterschiede der zu vergleichenden Ge-
genstdnde ermitteln zu konnen, die Bestimmtheit der Gegenstdnde
und Dinge, mit denen das Etwas, das als >Mensch«< bestimmt werden
konnen soll, aufgezeigt werden. In genau dieser Hinsicht beginnen
zumindest die durch Scheler, Plessner und Gehlen reprasentierten Ty-
pen Philosophischer Anthropologien mit Sitzen des Typs »>Die Pflanze
ist ...¢, »Das Tier ist ..., um dann zu Sdtzen kommen zu konnen des
Typs >Im Vergleich zur Pflanze, die ... ist; und im Vergleich zum Tier,
das ... ist, ist der Mensch ...<. Formal kann dies dadurch gekennzeich-
net werden, dass ein solches Vergleichen nur als Tier - Mensch - Ver-
gleich durchfiihrbar ist, nicht aber in der formal ebenfalls méglichen
Umkehrung als Mensch — Tier - Vergleich; denn dann ginge der
Mensch als das schon Bestimmte und beispielsweise das Tier als das zu
Bestimmende in den Vergleich ein.

Nun ist es sicherlich eine Trivialitdt zu bemerken, dass dieser Ver-
gleich weder sich selbst macht noch von beispielsweise den Tieren

9 | Und dann mdglicherweise auch nicht nach dem menschlichen Weltverhalt-
nis. Denn wenn, wie es die Formulierungen von Holz nahe legen, der (Kollek-
tiv-)Singular hochst problematisch ist, dann gilt dies eben auch fiir die Rede
von dem menschlichen Weltverhiltnis.

20

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(oder Pflanzen) vorgenommen wird. Sondern wir als Menschen sind
es, die sich mit Tieren (und Pflanzen) vergleichen, um uns selbst zu
bestimmen oder um von uns als Bestimmten zu wissen. Damit stehen
wir vor dem merkwiirdigen Sachverhalt, dass das, was wir zwar formal
machen konnen, aber im Begriindungsgang einer Philosophischen
Anthropologie nicht machen diirfen, ndamlich uns als Menschen mit
Tieren (oder Pflanzen) zu vergleichen, gemacht werden kénnen soll,
wenn wir Menschen, die wir den Vergleich machen, uns sozusagen
seinklammern¢, um den Vergleich so als Tier - Mensch - Vergleich
durchzufiihren.

Anders formuliert: um den Vergleich als Tier — Mensch - Vergleich
(und eben nicht als formal moglichen Mensch — Tier — Vergleich)
durchzufiihren, sehen wir ab von uns als Menschen oder von unserem
Wissen um uns selbst als Menschen, obgleich wir doch mit einem schon
vorhandenen, irgendwie gearteten Wissen um uns selbst als Men-
schen und unser Mensch-sein nach MaRgabe von Zwecken verglei-
chend Aussagen iiber Tier (und Pflanze) und Mensch treffen.

Dieses »absehen vonc hat erhebliche systematische Konsequenzen
fiir die Durchfiihrbarkeit des Projektes einer Philosophischen Anthro-
pologie; Konsequenzen, von denen eine zumindest indirekt im Vor-
hergehenden schon angedeutet wurde: dass ndmlich der Gegenstand
>Menschc als an sich bestimmt gedacht werden muss, und nicht mehr
gedacht werden kann, dass wir Menschen uns selbst als Menschen,
beispielsweise im Vergleich mit Tieren, zu bestimmen versuchen und
bestimmen, beispielsweise in der Durchfiihrung und den so gewonne-
nen Ergebnissen eines solchen Vergleichs mit Tieren.

Um diese systematischen Konsequenzen noch besser in den Blick
nehmen zu konnen, wenden wir uns in gewisser Weise noch einmal an
den Beginn der Uberlegungen zuriick. Wurde bisher nimlich in der
Frage nach dem Status Philosophischer Anthropologie das Anthropo-
logische in den Mittelpunkt der Uberlegungen gestellt, so soll nun
nach dem Philosophischen der Philosophischen Anthropologie gefragt
werden; also gefragt werden, was die Philosophische Anthropologie
als Philosophie auszeichnet und inwiefern dann iiber die Kennzeich-
nung Philosophischer Anthropologie als Philosophie sich die Verbin-
dung von Philosophie und Anthropologie als begrifflich notwendig er-
weist (oder eben auch nicht). Fiir diesen Zweck kann auf Uberlegun-
gen Heideggers zuriickgegriffen werden.

Es ist sicherlich nicht ganz falsch zu sagen, dass Heidegger sich in
seinen Freiburger Vorlesungen Ende der 20er, Anfang der 30er Jahre
des letzten Jahrhunderts intensiv mit der Moglichkeit einer Philoso-
phischen Anthropologie auseinandergesetzt hat. So konstatiert er in
seiner Vorlesung aus dem Sommersemester 1929, dass die zwei
Grundtendenzen gegenwartigen Philosophierens zu kennzeichnen
sind zum einen als die Tendenz zur Philosophischen Anthropologie,

21

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Philosophische
Anthropologie als
systematische
Philosophie -
Anspruch und
Grenzen eines
gegenwdrtigen
Denkens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael zum anderen als die Tendenz zur Metaphysik. Er hilt zusammenfas-
Weingarten send fiir die Philosophische Anthropologie fest:
»Aus dem, was iiber die Tendenz zur Anthropologie gesagt wurde, LRt
sich leicht ersehen, daR eine solche philosophische Anthropologie
nicht einfach nur eine neue Disziplin neben den bisherigen — Logik,
Ethik, Asthetik, Religionsphilosophie — sein kann, sondern: weil alles
Wirkliche zuerst und zuletzt auf den Menschen bezogen wird, muR die
Philosophie des Menschen, die philosophische Anthropologie, alle iib-
rigen philosophischen Probleme wie in einem Becken sammeln. Philo-
sophische Anthropologie als Grunddisziplin der Philosophie.« (Hei-
degger 1997a: 18)
Aber, so sein Vorbehalt, die Frage nach dem Menschen in der Philoso-
phie erweise diese noch nicht als Anthropologie, genau wie auch um-
gekehrt die anthropologische Frage nach dem Menschen diese noch
nicht als Philosophie erweise. Kant etwa habe seine Philosophie ins-
gesamt verstanden wissen wollen als Frage »Was ist der Mensch?«,
aber diese seine Philosophie — auch wenn sie eine Antwort darauf zu
geben versucht, was der Mensch sei — eben nicht als Anthropologie
verstanden, sondern, in Heideggers Rekonstruktion, als Metaphysik.
Insofern gibt es zumindest zwei Moglichkeiten, philosophisch nach
dem Menschen zu fragen: anthropologisch und metaphysisch. Und in-
sofern gilt erstens: »Anthropologie in der Philosophie heift noch
nicht philosophische Anthropologie als Grunddisziplin«; und zwei-
tens: »Und die Frage nach dem Menschen in der Philosophie ist nicht
notwendig >nur< Anthropologie« (Heidegger 1997a: 19 f.). Gesteht
man den Anspruch der Philosophischen Anthropologie zu, Grundla-
gendisziplin zu sein oder Philosophie als solche, so kann diese sich
als Grundlagendisziplin oder als Philosophie als solche nur dann aus-
weisen, wenn sie sich als Philosophische Anthropologie begriinden
lasst. Genau hier aber zeige sich die Unbestimmtheit der Philosophi-
schen Anthropologie als Philosophie. Und diese Unbestimmtheit als
Philosophie fiihrt Heidegger zur Zuriickweisung der Philosophischen
Anthropologie:
»Die philosophische Anthropologie kann nicht Grunddisziplin sein;
weder ist sie eindeutig aus dem Begriff der Philosophie bestimmt,
noch aber kann sie — was sie gerade als Grunddisziplin miiite - die
Probleme der Philosophie selbst erst bestimmen.« (Heidegger 1997a:
20)
Versucht sie aber genau dieses, und versucht sie somit ihrem eigenen
Anspruch, eine philosophische Grunddisziplin oder Philosophie als
solche zu sein, einzuldsen, dann nur in der Weise, dass sie in sich die
Grundfrage der Metaphysik entwickelt. Daher kann Heidegger konsta-
tieren: »Ja, die zweite Grundtendenz — die zur Metaphysik — zeigt
sich iiberhaupt heute vorwiegend innerhalb der Tendenz zur Anthro-
pologie« (Heidegger 1997a: 21).

22

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Da es nicht um die Rekonstruktion der Philosophie Heideggers
geht, sondern um das Aufzeigen des Philosophie-Begriffs der Philoso-
phischen Anthropologie, geniigt es hier, Heideggers Uberlegungen
verkiirzend dahingehend zusammenzufassen, dass sich die Tendenz
zur Metaphysik in der Tendenz zur Anthropologie genau darin zeigt,
dass die Philosophische Anthropologie nach dem Sein eines Seienden,
ndmlich dem Sein des Menschen, fragt; die Metaphysik hingegen
nach dem Sein des Seienden. Den Anspruch, Grunddisziplin zu sein,
konne daher nur die Metaphysik, nicht aber die Anthropologie erhe-
ben: Denn um das Sein eines Seienden philosophisch thematisieren zu
konnen, muss vorgangig sowohl begrifflich die Rede von Sein als
auch das Verhdltnis von Sein und Seiendem bestimmt sein; erst da-
nach kénne, bspw. im Sinne einer Regionalontologie, das seiend-Sein
des Menschen behandelt werden.

Die Unterbestimmung der Philosophischen Anthropologie als Phi-
losophie zeigt sich also darin, dass sie, um vom seiend-Sein eines Sei-
enden, bspw. des Menschen, bestimmt und begriindet reden zu kén-
nen, irgendeinen Begriff von Sein sowie des Verhdltnisses von Sein
und Seiendem investieren muss, ohne aber dariiber begrifflich be-
griilndet Auskunft zu geben. Diese, noch in der Perspektive Heideg-
gers formulierte, philosophische Unterbestimmung der Philosophi-
schen Anthropologie kann nun dahingehend radikalisiert werden,
dass die Philosophische Anthropologie sich in ihrem Anfang immer
schon entschieden hat fiir eine bestimmte Form des Philosophierens,
ohne diesen Anfang in der Kritik anderer moglicher Anfinge als be-
griindet aufgezeigt zu haben. Denn der Philosophischen Anthropolo-
gie geht es in ihrer Frage nach dem seiend-Sein des Menschen um die
Bestimmung eines Seins, das zwar auch gewusst werden kann, aber
als Sein an sich dem Wissen um es vorgangig und insofern unabhan-
gig von dem Wissen um es ist.

Genau hier setzt der Widerspruch ein, den Josef Konig immer wie-
der gegen die Philosophische Anthropologie, inshesondere Plessners,
als Philosophie erhoben hat. Dabei bestreitet Konig nicht den mate-
rialen Gehalt, den viele Untersuchungen Plessners haben; ihm geht es
um die nicht {iberzeugende Methode, mit der diese gewonnen wer-
den. Aber zugleich mit der Problematisierung der Plessner’schen Me-
thode riickt insofern ein zentraler materialer Gehalt jeglichen, also
auch anthropologischen Philosophierens in den Blickpunkt: ndamlich
die Frage nach der Mdglichkeit der Rede von »Subjekt« und siche. 10

Am Ende des Buches Die Stufen des Organischen und der Mensch,
also nach der Durchfiihrung des Pflanze-Tier-Mensch-Vergleiches
und gewissermaRen dessen Ergebnisse aufsammelnd, schreibt Pless-
ner zu Beginn der Ausfiihrung zum ersten der drei »anthropologi-
schen Grundgesetze«, dem »Gesetz der natiirlichen Kiinstlichkeit«:

23

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Philosophische
Anthropologie als
systematische
Philosophie -
Anspruch und
Grenzen eines
gegenwdrtigen
Denkens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael
Weingarten

»Als exzentrisch organisiertes Wesen mull er sich zu dem, was er
schon ist, erst machen. Nur so erfiillt er die ihm mit seiner vitalen Da-
seinsform aufgezwungene Weise, im Zentrum seiner Positionalitdt -
nicht einfach aufzugehen, wie das Tier, das aus seiner Mitte heraus
lebt, auf seine Mitte alles bezieht, sondern zu stehen und so von sei-

ner Gestelltheit zugleich zu wissen. Dieser Daseinsmodus des in seiner

Gestelltheit Stehens ist nur als Vollzug vom Zentrum der Gestelltheit

aus moglich. Eine derartige Weise zu sein ist nur als Realisierung

durchfiihrbar. Der Mensch lebt nur, indem er ein Leben fiihrt.« (Pless-

ner 1981: 383 f.)

Nun héngt eigentlich alles davon ab, wie die Rede von dem so be-
stimmten Menschen und seinem Lebensvollzug verstanden wird: Denn
wenn der Mensch sich zu dem, was er schon ist, ndmlich Mensch, im
Vollzug des Lebens erst machen muss, dann konnte dies zundchst so
verstanden werden, als wiirde der Kollektiv-Singular >der Mensch«
hinsichtlich der Bestimmtheit als Gattung (im philosophischen Sinn)
und des einzelnen Mensch hinsichtlich seiner Gattungsbestimmtheit
als »token« eines »type¢, aufgebrochen. Die Individuierung der Men-
schen als Angehdrigen der Menschheit findet statt im Vollzug ihres
individuellen Lebens als eines je durch ihren individuellen Lebens-
vollzug selbst bestimmten Lebens. Jeder Mensch (als Einzelner) lebt
als Mensch (hier jetzt der Gattungsterminus) sein Leben und wird da-
durch zu einem Individuum.

Diesem Satz, wenn er denn bei Plessner so gemeint ware, konnte
Konig zundchst durchaus zustimmen. Doch dort, wo man spétestens
im angefiihrten Zitat erwarten wiirde, dass Plessner von dem »selbst-
bestimmten Vollzug seines Lebens«< sprechen wiirde oder sogar miisste,
steht: >Der Mensch lebt nur, indem er ein Leben fiihrt.c Was zundchst
moglich schien, ndmlich das Aufbrechen des Kollektiv-Singulars >der
Mensch¢, wird doch nun wieder als unmdglich behauptet. Im Unter-
schied zum Tier, das nur lebt, besteht das Sein dieses >Mensch« ge-
nannten Seienden darin, nur zu leben, indem es ein Leben fiihrt. D.h.
der Mensch (als token seines type) kann als Mensch (Gattungstermi-
nus) nicht leben, indem er nicht ein Leben fithrt; konnte der Mensch

10 | Die folgenden Uberlegungen verstehen sich als erste Anndherung an
diesen Problembereich. Denn um die angesprochenen Fragen begrifflich zurei-
chend einer Losung zufiihren zu konnen, bedarf es einer Rekonstruktion der
Entwicklung des sog. >deutschen Idealismusc sowie insbesondere des Uber-
gangs zu den darauf folgenden Philosophien. Hinsichtlich dessen diirften sich
Plessner, Konig und auch Heidegger einig sein; fiir letzteren vgl. die Vorlesung
Der deutsche Idealismus (Fichte, Schelling, Hegel) aus dem Sommersemester
1929 sowie die Vorlesung Hegels Phdnomenologie des Geistes aus dem Winter-
semester 1930/31.

24

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

leben, indem er nicht ein Leben fiihrt, also nur lebt, dann wére er
eben kein Mensch, sondern per definitionem ein Tier.

Zugleich wird damit aber das bei Plessner ja auch behauptete wer-
den zum Menschen gegenstandslos: Die fragliche Formulierung laute-
te: »Als exzentrisch organisiertes Wesen muld er sich zu dem, was er
schon ist, erst machen«. sMensche ist jemand aber nur dann, wenn er
lebt und indem er ein Leben fiihrt. Dieses »und< meint weder eine Auf-
zdhlung in dem Sinne, dass ein Wesen ein Mensch sei und dann auch
noch, sich zum Menschen machend, ein Leben fiihrt; und das >und<
meint keine zeitliche Reihenfolge, dass ein Wesen als Mensch zuerst
oder zundchst lebt, um dann spater ein Leben zu fiihren. Vielmehr ist
der Satz >ein Leben fithren< irgendwie enthalten in dem Satz >der
Mensch lebts, sodass es genau nicht die beiden Sdtze als je fiir sich
giiltige geben kann: »der Mensch lebt«¢ als Gattung-Sein des Menschen
und >das einzelne Exemplar wird zum Menschen, indem es ein Leben
fiihrt<. Denn wenn gelten soll, dass das einzelne Exemplar ein Exem-
plar der Gattung Mensch ist, dann miisste dieses Exemplar, obwohl es
hinsichtlich seiner Gattung schon Mensch ist, als Einzelnes vom Tier
zum Menschen irgendwie erst werden (konnen), indem es ein Leben
fiihrt. Soll aber gelten, dass das einzelne Exemplar als Einzelnes erst,
indem es ein Leben fiithrt zum Menschen wird, dann kann das einzelne
Exemplar als Einzelnes genau nicht bestimmt werden als Exemplar der
Gattung Mensch, denn es wird ja erst zum Menschen, indem es ein Le-
ben fiihrt; so dass entweder gesagt werden muss, dass das einzelne
Exemplar Tier war, bevor es zum Menschen wurde, indem es ein Leben
fiihrte; oder aber dasjenige Einzelne, das zum Menschen wird, indem
es ein Leben fiihrt, kann gar nicht als zugehorig zu irgendeiner Gat-
tung bestimmt werden. Will man einen solchen formal-logischen Wi-
derspruch vermeiden, dann kann nur gesagt werden: es definiert das
Sein des Menschen als Gattung, nur dann zu leben, indem er ein Le-
ben fiihrt. Lebt ein Wesen nur, ohne ein Leben zu fithren, dann ist es
als Gattung kein Mensch, sondern als Gattung ein Tier; insofern kann
es kein Wesen geben, das schon Mensch ist und sich zum Menschen,
indem es ein Leben fiihrt, macht. Zum Menschen machen konnte sich
nur ein Wesen, das lebt, also gerade kein Mensch, sondemn ein Tier ist,
und das, indem es ein Leben fiihrt, so vom Tier zum Menschen wird.

Weiter: Ist der Mensch (als einzelnes Exemplar oder token) aber
im vollgiiltigen Sinne Mensch (als Gattung oder type) nur dann, wenn
er nicht nur lebt, sondern zugleich auch ein Leben fiihrt, dann gehort
sein Leben fithren, ndmlich als in Freiheit selbstbestimmtes Fiihren ei-
nes Lebens als seines Leben, nicht als Bestimmung zum Sein des Men-
schen dazu. Es wird durch Plessners Definition zwar nicht direkt lo-
gisch ausgeschlossen, dass ein Mensch ein Leben als sein Leben fiihrt,
das Fiithren eines Lebens als sein Leben verdndert aber nichts an sei-

25

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Philosophische
Anthropologie als
systematische
Philosophie -
Anspruch und
Grenzen eines
gegenwdrtigen
Denkens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael nem Mensch-Sein: >Mensche ist jedes Wesen, das lebt, indem es ein
Weingarten Leben, eben auch, wenn es nicht sein Leben ist, fiihrt.

Dies scheint Konig schon in der Entstehungsphase des Pless-
ner'schen Buches als systematische Probleme des anthropologischen
Ansatzes gesehen zu haben. Denn in einem Brief vom 6. 3. 1926 erin-
nert Konig Plessner an die anthropologischen Ulberlegungen Hegels in
der Enzyklopddie und hdlt fest:

»Die Unterscheidung Leib — Korper absolut klar und bestimmt in sei-

ner Anthropologie. Wichtigster Gesichtspunkt fiir Hegel das Verhaltnis

von Anthropologischem zu rein Geistigem. Nach ihm widerspricht et-

was blof Anthropologisches dem Begriff des freien Geistes.« (Plessner/

Konig 1994: 126 f.; Hervorhebung M. W.)

Der reflexive Bezug auf das Leben, der in Plessners Formulierung >ein
Leben fiihren< angesprochen ist, bezieht sich zwar auf das Verhdltnis
von Anthropologischem zu (rein) Geistigem; er nivelliert aber dieses
Verhéltnis insofern auf etwas blof§ Anthropologisches, weil und indem
der Geist nicht als freier Geist bestimmt wird. Deutlich wird dies etwa
darin, dass das »ein Leben fiihren< dem Menschen letztlich aufge-
zwungen wird von seiner Daseinsform. Und mit Bezug auf das fertige
Buch sowie gegen die dort manifesten Heideggerianischen Formulie-
rungen klagt Konig ein: »Das Ich ist ein Vorhandenes, ist auch ein
Vorhandenes, auch ein ganz und gar Vorhandenes«. Und dies sei kei-
ne Bestimmung - und kénne auch nicht eine solche sein! — des Hei-
deggerschen »man«. Und weiter:

»Dies also miissen Sie im Blick behalten, wenn Sie mich nicht miRver-

stehen wollen: denn dies einmal vorausgesetzt, bin ich allerdings der

Ansicht, daR in philosophia das Subjekt, der Mensch auch der Form

nach >libergreifen< muR. Ich glaube nicht, wie Sie sagen, daR die Ex-

zentrizitdt eo ipso die Legitimation fiir einen naturphilosophischen

Ansatz ist. Daher hat ja fiir mich die >Verschrankung< von jeher auch

einen >transzendentalenc Aspekt im kritischen Sinn gehabt.«*! (Pless-

ner/Kénig 1994: 167)
Und in einem Brief vom 20. 2. 1928 macht Kénig dann seine zundchst
nur als Vermutung geduRerte Behauptung explizit: Plessners »Geist«
entspreche dem Heideggerschen »Man selbst«, »Exzentrizitdt« decke
sich mit Heideggers »geworfenem Entwurf«; und wenn dem so ist,
dann konne »Exzentrizitdt« nicht eo ipso die Legitimation eines na-
turphilosophischen Ansatzes sein, denn »Natur« werde von Heidegger
»unterschlagen« (Plessner/Konig 1994: 169 ff.). Erst jetzt antwortet
Plessner auf die doch fundamentale Kritik Kénigs; in einem Brief vom
22. 2. 1928 schreibt Plessner:

»Was Sie sagen, ist mir natiirlich aus der Seele gesprochen. Ich sehe

die »intelligible Zufélligkeit< des naturphilosophischen Ansatzes, das

11 | Brief Konigs an Plessner vom 26. 1. 1928.

26

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

noch nicht innerliche Gefiihrtsein der sMethode« vollkommen und will

dariiber hinaus, — aber nur, um es zu legitimieren; um zu begriinden,

daR die exzentrische Position die Legitimation (nicht auch eines na-

turphilosophischen Ansatzes ist, wie ich es bei der Niederschrift des

Buches und der Einleitung noch glaubte, sondern) nur eines naturphi-

losophischen Ansatzes ist. Denn: Exzentrizitit 4Rt sich als

»Rechtscgrund fiir die Gleichgiiltigkeit jedes Ansatzes nachweisen —

wie in ihr zugleich auch die Uberwindung des Historismus gegeben ist,

speziell auch des Historismus der Philosophiegeschichte. Exzentrische

Mitte einnehmen heiRt eben: ihr entgleiten und in ihr drinstehen, d.h.

jene Bewegung vollfiihren, welche das Eigentliche, Ewige, Bleibende

und Wahre nur in einer inaddquaten Form und Situation, der sie an-
heimfallt bzw. anheimgefallen ist, faktisch und wirklich erreicht.«

(Plessner/Konig 1994: 175 f.)

Und gegen das von Konig angedeutete Ankniipfen an sowie in Konigs
Arbeiten Weiterfithren von Hegels Philosophie setzt Plessner:

»Es gilt die Irrelevanz des gleichwohl notwendig zu machenden Ansat-

zes, also die Faktizitdt des eigenen Philosophierens, die intelligible

Zufélligkeit zu sehen, ohne sie zur Notwendigkeit werden zu lassen. In

dem Sinne also keine innerliche Legitimation der Methode suchen -

nicht, weil es nicht ginge, sondern weil es noch eine hohere Méglich-

keit gibt, der Situation der Exzentrizitdt zu entsprechen: zwischen

Ernst und Nichternst zu bleiben.« (Plessner/Kénig 1994: 179)

Plessner mdchte zwar nicht auf Begriindungen fiir seine materialen
anthropologischen Ausfiihrungen verzichten, aber das von ihm iiber
eine Naturphilosophie gewdhlte Begriindungsverfahren stelle nur ein,
neben gleichberechtigt mdglichen anderen, Begriindungsverfahren
dar. Nicht Dialektik, sondern die (begriindungs-)skeptische Haltung
der Ataraxie sei die angemessene Form des Philosophierens.

In einem 1934 erschienen Aufsatz hat Plessner diese Uberlegun-
gen weiter ausgebaut und zugespitzt. Die Unentscheidbarkeit wird zu
einem »echten Grundsatz« erhoben, der offen ldsst zu sagen, was Phi-
losophie sei unter Verweis auf die »unerschipfliche Vieldeutigkeit der
philosophischen Uberlieferung« (Plessner 1985: 98).

Nun kénnte man Plessner zundchst schon zugestehen, dass certi-
stische Vorstellungen, wie sie sich im Rationalismus von Descartes bis
Husserl herausgebildet haben, keine mit guten Griinden haltbare Po-
sitionen sind. Auch kénnte man die Verschiebung von »>Philosophiec
hin zu »>Philosophieren< noch mitmachen, wird doch so auf ein be-
stimmtes Tun, das Philosophieren, hingewiesen, das sich nicht nur
unterscheidet von anderem Tun, sondern auch seinem Produkt, der
Philosophie, vorgdngig ist. Es bleiben aber eine Reihe grundsatzlicher
Fragen, die hier nur aufgelistet werden kdnnen, die aber doch bele-
gen, inwiefern die Philosophische Anthropologie als Philosophie un-
terbestimmt ist.

27

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Philosophische
Anthropologie als
systematische
Philosophie -
Anspruch und
Grenzen eines
gegenwdrtigen
Denkens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael So darf erstens bezweifelt werden, ob die Position des Skeptizis-
Weingarten mus aus den Dilemmata des Certismus wirklich herausfithrt oder ob
nicht Skeptizismus und Certismus sich zueinander verhalten wie die
zwei Seiten einer Miinze. So konnte bspw. aus dialektischer Sicht dar-
auf verwiesen werden, dass Hegel in der Einleitung zur Phdnomenolo-
gie des Geistes die Position des Skeptikers verortet hat als eine Form
des »>natiirlichen Bewusstseins¢, welches in der Realisierung des Be-
griffs »seine Wahrheit verliert< und, indem es diese blof negative Be-
wegung gegeniiber den Gestalten des natiirlichen Bewusstseins zu
seinem Wesen macht, sich selbst nur als eine der Gestalten des unvoll-
endeten Bewusstseins erweist. Da aber hier die nétige Auseinander-
setzung zwischen Dialektik und skeptischer Ataraxie nicht geleistet
werden kann, geniigt der einfache Hinweis auf den Sachverhalt, dass
Plessner insofern zirkuldr argumentiert, als er die Notwendigkeit der
Ataraxie als Haltung gegeniiber der (Nicht-)Rechtfertigungsbediirf-
tigkeit von Methoden und Verfahren rechtfertigt mit einem Ergebnis,
das mit dieser Methode erst gewonnen wurde: Der >Situation der Ex-
zentrizitdt« entspricht die Haltung der Ataraxie — ob aber der Begriff
der Exzentrizitdt unabhdngig von der von Plessner gewahlten natur-
philosophischen Methode iiberhaupt gewonnen werden kann, ob es
diesen Begriff unabhdngig von jeglicher Methode gibt (nur dann
konnte die Situation des Exzentrizitdt zur Rechtfertigung der Atara-
xie herangezogen werden) oder ob der Begriff der Exzentrizitdt sich
als Begriff nicht doch nur als Resultat der Verwendung bestimmter Me-
thoden und Verfahren ergibt, wird von Plessner nicht diskutiert.

Wenn nun, zum zweiten, durch den Grundsatz der Unentscheid-
barkeit die Vielfalt der philosophischen Uberlieferung offen gehalten
werden soll - woher weiR ich dann, was eine Uberlieferung als philoso-
phische qualifiziert und sie so unterscheidet von anderen Uberlieferun-
gen, die es unbestreitbar ja ebenfalls gibt. Soll also gerade deshalb
keine Bestimmung von Philosophie gegeben werden, um die Vielfalt
des Philosophierens offen halten und im eigenen Philosophieren er-
schlieRen zu konnen, so kann ich das nur, wenn ich irgendwie und ir-
gendwoher schon weiR, was Philosophie ist.

Damit muss drittens gesagt werden, dass der Grundsatz der Unent-
scheidbarkeit gar kein Grundsatz ist, denn um diesen Grundsatz als
Grundsatz des Philosophierens, jeglichen Philosophierens, einfiihren
zu konnen, muss ich mich immer schon fiir eine bestimmte, also gera-
de nicht fiir eine beliebige, Philosophie entschieden haben. Eine be-
stimmte Philosophie bspw. insofern, als in ihr der Begriff der Exzen-
trizitdt enthalten sein muss, iiber den dann die Ataraxie und der
Grundsatz der Unentscheidbarkeit als Prinzipien des Philosophierens
behauptet werden konnen. Eine Philosophie, in der nicht der Begriff
der Exzentrizitdt enthalten ist, kann dann aber auch nicht als Philo-
sophie und als in der philosophische Uberlieferung enthalten erkannt

28

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

werden. Ersichtlich wird es dann schwer fallen, noch von einer >uner-
schopflichen Vieldeutigkeit der philosophischen Uberlieferung¢ zu
sprechen.

Soll aber die philosophische Uberlieferung auch diejenigen Philo-
sophien als Philosophien und dasjenige Philosophieren als Philoso-
phieren enthalten, in denen weder der Begriff der Exzentrizitdt noch
die Haltung der Ataraxie, noch der Grundsatz der Unentscheidbarkeit
enthalten ist, und soll gleichzeitig gelten, dass es sich in allen Fillen
um gleich giiltige Formen der Philosophie und Moglichkeiten des Phi-
losophierens handelt, dann hat dies zur Konsequenz, dass fiir die Phi-
losophie und das Philosophieren im Unterschied zu allen anderen Wis-
sensformen formal logische Widerspriiche zugelassen werden miissen.
Eine Konsequenz, die Plessner selbst ausdriicklich formuliert:

»Als erkldrtes Prinzip der Philosophie aber steht der Grundsatz der Un-

entscheidbarkeit ihrer Wesensfrage im Dienste ihrer Entscheidung.

Diesen Widerspruch unter Berufung auf das Gebot der Widerspruchsfrei-

heit zuriickzuweisen, heifit auf die Selbsterkenntnis der Philosophie ver-

zichten, welche dieses Gebot zur Diskussion stellt, wie die Logik be-

weist.« (Plessner 1985: 99. Hervorhebung M. W.)?

Und genau darin, in der Zulassung formal logischer Widerspriiche, be-
steht die systematische Unbestimmtheit der Philosophischen Anthro-
pologie als Philosophie.13

Entgegen dem nun vielleicht entstandenen Eindruck, ich méchte
die Unmdglichkeit der Durchfithrung von Philosophischer Anthropo-
logie insgesamt behaupten, beanspruche ich nur, die Fragwiirdigkeit
dieser Form Philosophischer Anthropologie14 benannt zu haben. Ent-
gegen der eher finsteren Entschlossenheit!®, sich angesichts der Un-

12 | Josef Kénig hat gerade gegen diesen Aufsatz Plessners entschieden pro-
testiert. Es ist geplant, diesen Aufsatzentwurf Konigs sowie weitere Materialen
der Diskussion zwischen Kénig und Plessner in einem eigenen Band der Nach-
lass-Edition der Schriften Kénigs zu publizieren.

13 | Diese Unbestimmtheit als Philosophie zeigt sich gerade bei Plessner in
dem Aufsatz auch darin, dass er zwar Philosophie als Wissenschaft von anderen
Arten von Wissenschaften unterscheidet, aber sowohl Philosophie als auch die
anderen Wissenschaften als Arten der ihnen gemeinsamen Gattung >Wissen-
schaft< bestimmt. Philosophie und die anderen Wissenschaften sind als Arten
der Gattung Wissenschaft unterschieden, aber in ihrem Wissenschaft-sein nicht
unterschieden; vgl. Konig (1934, 1935).

14 | Allerdings meine ich schon, dass die vorgetragenen Einwdnde gegen das
Anthropologische der Philosophischen Anthropologie im Grundsdtzlichen und
mit Modifikationen im Detail auch zutreffen auf die Entwiirfe Schelers und
Gehlens.

15 | Vgl. hierzu Lethen (1994) sowie die Debatte in ERbach/Fischer/Lethen
(2002).

29

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Philosophische
Anthropologie als
systematische
Philosophie -
Anspruch und
Grenzen eines
gegenwdrtigen
Denkens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael entscheidbarkeit doch zu entscheiden oder gar entscheiden zu miis-
Weingarten sen - irgendwie und zu irgendwas —, erscheint mir die Position des
Ironikers, der beansprucht, gute Argumente und Griinde fiir sein Vor-
gehen benennen zu kénnen, sympathischer — gerade weil er weilt und
darauf auch aufmerksam macht, dass ein Anderer {iber bessere Argu-

mente und Griinde verfiigt oder doch verfiigen konnte.

Literatur

Adorno, T.W. (1974): Philosophische Terminologie, Bd. 2, Frankfurt
a. Main

Adorno, T.W. (1996): Probleme der Moralphilosophie, Frankfurt a.
Main

Adorno, T.W. (1997): »Minima Moralia«, in: Gesammelte Schriften,
Bd. 4, Frankfurt a. Main

Adorno, T.W./Benjamin, W. (1995): Briefwechsel 1928-1940, Frank-
furt a. Main

Apel, K.-0./Niquet, M. (2002): Diskursethik und Diskursanthropolo-
gie, Freiburg/Miinchen.

Benjamin, W. (1980): »Der Siirrealismus. Die letzte Momentaufnah-
me der europdischen Intelligenz«, in: Gesammelte Schriften, Bd.
II.1, Frankfurt a. Main, S. 295-310.

Benjamin, W. (1991): »Zur Moral und Anthropologie«, in: Gesam-
melte Schriften, Bd. VI, Frankfurt a. Main, S. 54-89.

ERbach, W./Fischer, J./Lethen, H. (Hrsg.) (2002): Plessners >Gren-
zen der Gemeinschaft¢, Frankfurt a. Main

Gutmann, M. (2001): »Die >Sonderstellung des Menschen<. Zum
Tier-Mensch-Vergleich«, in: Jahrbuch fiir Geschichte und Theorie
der Biologie 8, Berlin, S. 27-77.

Gutmann, M. (2004): Erfahren von Erfahrungen, 2 Bde., Bielefeld.

Hegel, G.W.F. (1970): »Phdnomenologie des Geistes«; in: Werkaus-
gabe, Bd. 3, Frankfurt a. Main

Hegel, G.W.F. (1970): »Enzyklopddie der philosophischen Wissen-
schaften«, Werkausgabe, Bd. 8-10, Frankfurt a. Main

Heidegger, M. (1992): »Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt -
Endlichkeit - Einsamkeit«, in: Gesamtausgabe, Bd. 29/30, Frank-
furt a. Main

Heidegger, M. (1997a): »Der deutsche Idealismus (Fichte, Schelling,
Hegel) und die philosophische Problemlage der Gegenwart«, in:
Gesamtausgabe, Bd. 28, Frankfurt a. Main

Heidegger, M. (1997b): »Hegels Phanomenologie des Geistes«, in:
Gesamtausgabe, Bd. 32, Frankfurt a. Main

Holz, H.H. (1998): »Zur Kritik der philosophischen Anthropologiex,
in: Topos 10, S. 11-38.

30

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Holz, H.H. (2003): Mensch — Natur. Helmuth Plessner und das Kon-
zept einer dialektischen Anthropologie, Bielefeld.

Horkheimer, M. (1985): »Zum Beqriff des Menschen, in: Gesammel-
te Schriften, Bd. 7, Frankfurt a. Main, S. 55-80.

Horkheimer, M. (1988): »Bemerkungen zur philosophischen An-
thropologie«, in: Gesammelte Schriften, Bd. 3, Frankfurt a. Main,
S. 249-276.

Konig, J. (1934/1935): »ad Plessners Aufsatz »>Die Frage nach dem
Wesen der Philosophie«, in: Nachlass Josef Kénig, Universitdts—
bibliothek Gottingen, Cod. Ms. 93:3.

Konig, J. (undatiert): »Bemerkungen iiber die Assimilierbarkeit der
Lehre, dass sich der Mensch aus dem Tier entwickelt hat«, in:
Nachlass Josef Konig, Universitatsbibliothek Gottingen, Cod. Ms.
93:3.

Konig, J. (1969): Sein und Denken, Tiibingen.

Koénig, J. (in Vorb.): Denken und Handeln, Bielefeld.

Landmann, M. (1976): Philosophische Anthropologie, Berlin.

Landmann, M. (1979): Fundamental-Anthropologie, Bonn.

Lethen, H. (1994): Verhaltenslehre der Kilte, Frankfurt a. Main

Plessner, H. (1981): »Die Stufen des Organischen und der Menschg,
in: Gesammelte Schriften, Bd. IV, Frankfurt a. Main

Plessner, H. (1985): »Die Frage nach dem Wesen der Philosophie«,
in: Gesammelte Schriften, Bd. IX, Frankfurt a. Main, S. 96-121.

Plessner, H. (2002): Elemente der Metaphysik, Berlin.

Plessner, H./Konig, J. (1994): Briefwechsel, Freiburg/Miinchen.

Weingarten, M. (2001a): »Bewegen, Verhalten, Handeln. Thesen zu
ungekldrten Grundbegriffen der Philosophischen Anthropologie«,
in: V. Schiirmann (Hrsg.), Menschliche Korper in Bewegung, Frank-
furt a. Main, S. 245-261.

Weingarten, M. (2001b): »Versuch iiber das MiRverstdndnis, der
Mensch sei von Natur aus ein Kulturwesen, in: Jahrbuch fiir Ge-
schichte und Theorie der Biologie 8, Berlin, S. 137-171.

Weingarten, M. (2003): Leben (bioethisch), Bielefeld.

Weingarten, M. (2004): Sterben (bioethisch), Bielefeld.

Weingarten, M. (2005): Tod (bioethisch), Bielefeld.

31

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Philosophische
Anthropologie als
systematische
Philosophie -
Anspruch und
Grenzen eines
gegenwdrtigen
Denkens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATUR ALS FREMDES
Volker Schiirmann

Ich glaube, dass das Selbstbewusstsein
am Anfang unserer modernen Epoche
wie ein siamesischer Zwilling falsch zu-
sammengewachsen ist. Galilei ist einer-
seits villig respektlos gegeniiber allem,
was er nicht versteht, und gleichzeitig
selbstbewusst. Wie kann ich das falsche
Omnipotenzgefiihl, den westlichen fun-
damentalistischen  Standpunkt, der
nicht religios aussieht, aber durchaus
religids ist, und seine gute Kehrseite,
die Eigenschaft, Horizonte versetzen zu
kénnen - wie kann ich diese beiden
Eigenschaften wieder voneinander tren-
nen?!

Positionen der philosophischen Anthropologie auf zeitgendssisch-
drdngende gesellschaftliche Problemlagen beziehen zu sollen, ist ein
eigen Ding. Theoretisch unproblematisch ist zum einen die sich ver-
gewissernde Fragerichtung, ob eine Position aus vergangener Zeit an-
gesichts etwa der >biotechnologischen Medizin< noch zeitgemiR ist.2
Zum anderen liegt eine der Bedeutsamkeiten historischer Theoriear-
beit darin, angesichts solcher Problemlagen an Denkmittel zu erin-
nern, die moglicherweise einen wichtigen und sonst vergessenen Bei-
trag zur denkerischen Bewidltigung des >Zeitgeistes< leisten. Hier
kann man j>Renaissancen¢ (etwa zu den Philosophien Cassirers oder
Plessners) nutzen, selbst initiieren wollen und seinerseits als Sym-
ptom der Gegenwart verstehen. Zum dritten — und hier beginnt die

1 | Alexander Kluge in der ZEIT Nr. 44 v. 23.10.2003, S. 41.
2 | Beispielhaft im Hinblick auf die Kritische Theorie vgl. Manzei (2002).

33

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Zumutung - konnte man versucht sein, z.B. Plessners Philosophie
Schiirmann herbeizitieren zu wollen, mit dem Ziel einer expliziten Stellungnahme
zu problematischen gesellschaftlichen Entwicklungen. Es scheint je-
denfalls ein Merkmal des zeitgendssischen bundesrepublikanischen
Zeitgeistes zu sein, die Existenzberechtigung institutionalisierter Phi-
losophie in solchen Stellungnahmen zu sehen. Die Omniprdsenz von
Ethik-Kommissionen legt von solchem Klima beredtes Zeugnis ab; ein
Klima, in dem eine j>Auftrags-Renaissance« philosophischer State-

ments jeden Lehrstuhl fiir Renaissance-Philosophie akut gefdhrdet.

Natur als Fremdes - Zur Programmatik

Die philosophische Anthropologie ist von vornherein ein Fremdkdrper
in solchen Debatten. Sie bezieht angesichts gesellschaftspolitischer
Problemlagen nicht in direktem Sinne Stellung — was sollte eine phi-
losophische Stellungnahme zu medizinischen Entwicklungen sein? -,
sondern kldrt Bedingungen der Moglichkeit formulierter Stellungnah-
men. Es eint die Positionen der Philosophischen Anthropologie, ihr
transzendentalphilosophisches oder, um es noch deutlicher zu sagen,
ihr metaphysisches Moment zu kultivieren. Scheler, Plessner, Lowith
etc. widersetzen sich von vornherein der Zumutung, Geltungsfragen
in Genese aufzuldsen. Als was der Mensch je historisch-konkret gilt,
sei nicht ohne Rest in einer Geschichte einzufangen, die erzahlt, wie
es dazu gekommen ist, dass er so gilt.

In einem Amalgam von Unverstdndnis und berechtigtem Verdacht
ist dieser philosophisch-anthropologische Zugriff oft und gerne kriti-
siert worden; prominent etwa von Horkheimer, woran Weingarten
(2001: 251 ff.) noch einmal nachdriicklich erinnert. Der Verdacht
liegt darin, die moderne philosophische Anthropologie wolle »neue
absolute Prinzipien aufstellen, aus denen das Handeln seine Rechtfer-
tigung gewinnen soll« (Horkheimer 1935: 252). Geradezu program-
matisch wurde solche Kritik in der Historischen Anthropologie.3 -
Kritisiert wird exakt das, was Plessner (1928: 342) als Charakteristi-
kum fiir Religiositdt angesehen hat: »[...] sie schafft ein Definitivum.
Das, was dem Menschen Natur und Geist nicht geben kdnnen, das
Letzte: so ist es —, will sie ihm geben«. Und Plessner ist nicht zimper-

3 | »Vom Menschen soll die Rede sein. Doch wie? Nicht ldnger ist es moglich,
von dem Menschen zu sprechen. Diese Rede, die in der philosophischen Anthro-
pologie Schelers, Plessners und Gehlens in der ersten Hilfte dieses Jahrhun-
derts den Diskurs in Deutschland bestimmte, fiihrte zu einer unzuldssigen Re-
duktion. Wenn von dem Menschen gesprochen wurde, dann wurde stillschwei-
gend der singulédre, europdische, mannliche Mensch zur Norm gemacht« (Wulf
1997: 13).

34

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lich: Wer in die »Geborgenheit« will, »muf sich dem Glauben zum Op- Natur als
fer bringen; wer es dagegen mit dem Geist hilt, der schaffe ein Letz- Fremdes
tes als Definitivum ab. Zwischen Kulturalitdt und Religidsitdt herrsche
vabsolute Feindschaft«. — Es ist freilich keinesfalls eindeutig, dass
Kulturalitdt ein Letztes abschafft oder auch nur abschaffen kann. Ab-
geschafft wird das Letzte als Definitivum - gesucht ist eine geistvolle

Variante des Letzten:

»Exzentrische Positionsform und Gott als das absolute, notwendige,

weltbegriindende Sein stehen in Wesenskorrelation. [...] Diese Idee

[des Absoluten] aufgeben, heil3t aber die Idee der Einen Welt aufge-

ben. Atheismus ist leichter gesagt als getan. [...] Dem menschlichen

Standort liegt zwar das Absolute gegeniiber, der Weltgrund bildet das

einzige Gegengewicht gegen die Exzentrizitdt. Ihre Wahrheit, ein exi-

stentielles Paradoxon, verlangt jedoch gerade darum und mit glei-
chem inneren Recht die Ausgliederung aus dieser Relation des voll-
kommenen Gleichgewichts und somit die Leugnung des Absoluten, die

Auflosung der Welt.« (Plessner 1928: 345 f.)

Eine Metakritik an Horkheimer im Geiste Plessners miisste diese Dop-
pelheit der Einen Bewegung: die Grundgelegtheit und Aufgeldstheit
von Welt wahren.*

Jene Kritik an der philosophischen Anthropologie kann somit -
sowohl in der Sache als auch insoweit sie sich als Kritik an Plessner
versteht — nicht das letzte Wort in dieser Sache sein. Es ist schon eine
Crux mit Gebrauchsanweisungen. Wer sie bereits entnervt liest, wird
bestdtigt werden. Dann liest man nur, dass Transzendentalien nicht in
der Erfahrung zu finden sind. Und also, so wei man ja schon, miis-
sen sie wohl vor aller Erfahrung beheimatet sein. Ware dem so, dann
hétte sich das Programm der Philosophischen Anthropologie erledigt.
Dann wiirde dort in der Tat die heute nicht langer glaubwiirdige Fabel
von der historischen und kulturellen Unbeflecktheit normierender
Wesensannahmen erzdhlt. Allein, es war dereinst davon die Rede,
dass Transzendentalien mit der Erfahrung gegeben sind (falls sie denn
gegeben sind). Zu denken ist mithin eine bedingte Notwendigkeit
apriorischer Bedingungen. Wer sich an solcher Bedingtheit ver-
schluckt und nur auf den Sack schldgt, auf dem die Notwendigkeit der
Wesensannahmen verzeichnet ist, der wird zweifellos oft genug den
Richtigen treffen, dabei jedoch das sachliche Problem mit erschla-

gen.’

4 | Und das mindestens nicht explizit zu tun oder als Forderung aufzustellen,
charakterisiert die Metakritik von Holz (2003: 12 f.) an Horkheimer. — In ihrem
Vorschlag zur Weiterentwicklung der Kritischen Theorie pladiert Manzei (2002:
97) dafiir, den entscheidenden Schachzug in der Anerkennung eines »Dilem-
mas« zu sehen.

35

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Der Verdacht, der gegen die Rede von einem Wesen des Menschen
Schiirmann spricht, ist mehr als berechtigt. Allzu erdriickend ist die historische
Erfahrung, dass sich Philosophie als Kontingenzexorzismus auffiihrt.
Ist sie nicht angetreten, um in all dem Stimmengewirr die eine ver-
niinftige Rede zu der in Rede stehenden Sache zu diskriminieren? Ist
Philosophie nicht gerade jenes Geschift, gegen den relativistischen
Abgrund bloRen Meinens - zum Beispiel zu dem, was denn der
Mensch sei - die Sicherheitsvorrichtung des einen wahren Meinens zu
fixieren? Wer ernsthaft Philosophie betreibt, will und muss der nicht
die Notwendigkeit des Inhalts der Wesensannahmen erweisen wollen
- bei Strafe, das Geschdft der Philosophie aufzugeben? Und das ist
keineswegs bloR ein Geschift der alten Philosophie, schon gar nicht
lediglich ein Gestus der Affirmation des Bestehenden. Gerade dort, wo
den kritischen Tendenzen biotechnologischer Entwicklungen etwas
entgegengehalten werden soll, mdge doch bitte schon recht verfiigbar
sein, dass der Mensch unverfiigbar ist. Manzei (2002: 88) miisste die
fdllige Abgrenzung nicht vornehmen, wenn es sie nicht gébe: jene
Versuche der Substantialisierung, »konkrete [...] Bereich[e] leibli-
cher Existenz« positiv zu bestimmen und als unverfiighar ausweisen
zu wollen (vgl. Schiirmann 2003). Es gibt sie noch: die Versuche, dem
Menschen »sozusagen buchmdRig die Not seines Lebens abzuneh-
men, aus der heraus er sein Leben zu gestalten hat« (Plessner 1931:
206).

Mindestens war das in Plessners Sicht die Lage 1931, gegen die er
schrieb. Plessner sagte nicht »Kontingenzexorzismus«, sondern »ana-
lytisches Philosophieren«; er meinte in Sonderheit die Phanomenolo-
gie Husserls und Heideggers Sein und Zeit. Kontingenzexorzismus
liegt dort vor, wo auch noch der MaRstab zur Beurteilung des Gegebe-
nen als gegeben unterstellt wird.% Macht und menschliche Natur ist
dem Programm nach gegen jeden, sei es materialen, sei es formalen
»Apriorismus« gerichtet. Gerade auch der transzendentalphilosophi-
sche Grundsatz der Notwendigkeit irgendwelcher Transzendentalien,
den Plessner nachdriicklich teilt, kénne nicht ausgebeutet werden
hin zu einem Erweis dessen, wie diese Transzendentalien >in Wahr-

5 | Gamm (2000: 264 ff.) hat dieses Problem in aller Schérfe formuliert. Die
dort vorgeschlagene Losung scheint mir jedoch eine andere zu sein als die ei-
ner bedingten Notwendigkeit. Bei aller Kritik an Kant am entscheidenden Punkt
(Gamm 2000: 265), scheint er ihm doch dort zu folgen, wo die Rede von >Be-
dingtheit¢ nur als Partikularitat interpretiert werden kann. Dann aber kdnnte
es keine gleich kategorischen Moralen im Plural geben, sondern in der Tat nur
die Zumutung einer Moral, die »fiir alle verniinftigen Wesen in gleicher Weise
giiltig« sein muss (Gamm 2000: 266). Ich sehe nicht, was fiir diese Konsequenz
spricht; jede gute Tragddie inszeniert doch bereits ganz anschaulich einen un-
aufldsbaren Konflikt in Sachen Moralitdt (vgl. Menke 1996 zu Hegel).

36

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heit¢ beschaffen zu sein haben, um >wahr< vom Menschen zu reden.” Natur als
Dass eine Rede vom Wesen des Menschen erfolgt, ist, so Plessner, not- Fremdes
wendig; aber solches >Wesen« ist, gegen alle Apriorismen, nie notwen-
digerweise, sondern kontingenterweise dieses-und-nicht-jenes. Inso-

fern ist jede Wesensannahme (die, wie gesagt, nicht nicht gemacht

werden kann) ein Stellungnehmen in Sachen Menschheit und
Menschlichkeit. Eben das besagt Plessners Rede von einer »politi-

schen Anthropologie« (vgl. Schiirmann 1997).

Dass der MaRstab zur Beurteilung des (gesellschaftlich) Gegebe-
nen nicht seinerseits gegeben ist, sondern als »durch Vereinbarungen
begriindet« (Rousseau) gedacht werden muss, heift nun ja keines-
falls, dass es solchen MaRstab gar nicht mehr gibt und/oder dass er
beliebig-willkiirlich wére. Immerhin ist solcherart Grundordnung
»heilig«, also als verbindlich anerkannt.® Plessner bettet seine An-
thropologie in eine umgreifende Naturphilosophie ein, und dieser
Schritt steht dafiir, den Menschen so zu denken, dass er nicht belie-
big dieses oder beliebig jenes tun kann. Insbesondere kann er nicht
beliebige Vereinbarungen treffen; der MaRstab zur Beurteilung ist
nicht willkiirlich gesetzt, sondern iibersetzt: ein traditionell gelebter,
den er je neu entweder akzeptierend-iibernimmt oder aber verdn-
dert.? Der Mensch sei ein bedingtes Wesen, dessen autonome Macht
der Selbst-Gesetzgebung nicht Autarkie sei, sondern prinzipiell ge-
brochen angesichts einer anderen Macht als er es selbst ist. Diese an-

6 | Dagegen bereits Rousseau (1762: 62): »Die Gesellschaftsordnung ist ein
heiliges Recht, das die Grundlage fiir alle anderen Rechte ist. Diese Ordnung
entspricht aber nicht der Natur. Sie ist durch Vereinbarungen begriindet.« —
Und bei Plessner (1918: 240 ff.): »Das Eingestandnis eines absoluten Sprungs,
welcher mit dem Akte der Voraussetzung, in der Grundlosigkeit der Antezipati-
on getan ist, soll eben nicht geduldet werden; [...]. Das Nichts der bildenden
Freiheit oder die absolute Konstruktion ist das Prinzip der Synthesis und das
Wesen der kritischen Reflexion [...]. Nichts verbietet sich fiir diesen Gedanken
mehr, als eine Substantialisierung des Ursprungs nach Art der Fichte’schen Tat-
handlung. [...] Das Nichts bildender Freiheit ist der Nullpunkt des kritischen
Koordinatensystems.«

7 | »Schon der Katholik z.B. wird die Heideggersche Angabe des Sinns von
Existenz ablehnen miissen« (Plessner 1931: 159).

8 | »Aber diese Relativierung fiihrt sich nur durch, indem der Grund, auf dem
sie beruht: Gleichheit alles dessen, was Menschenantlitz tragt, vor Gott, selber
als Prinzip zum Vorschein kommt.« — »Wir miissen [den Menschen] nicht so be-
greifen, aber wir k6nnen es« (Plessner 1931: 148/149).

9 | Die freie Entscheidung hat hier entweder »den Charakter eines Festhal-
tens an einer schon getroffenen Festlegung oder eines Revoltierens gegen sie«
(Plessner 1931: 192). — Zur Problemlage, in der diese Antwort Plessners eine
ganz eigene ist, vgl. nachdriicklich Krockow (1958, insbes. S. 129 ff.).

37

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker dere Macht tragt den Titel Natur. Natur ist der Name fiir diejenige
Schiirmann Macht, mit der der Mensch in seinem (individuellen und gemein-
schaftlichen) Tun zu rechnen hat; sie liegt nicht in seiner Verfiigungs-
gewalt, ohne deshalb schlicht (vor-)gegeben zu sein. Angesichts die-
ser Macht trifft er seine Vereinbarungen so, dass er damit rechnet,
nicht alle ihn betreffenden Angelegenheiten einfach vereinbaren zu
konnen. Anders gesagt: Natur ist das Fremde — weder ein transzen-
dentes AuRen noch einfach das Andere des Menschen. Das Fremde als
dasjenige, an dem sich eigener MaRstab bildet.?

Plessner Anthropologie-Konzept als ein naturphilosophisches an-
zusprechen, hat somit rein gar nichts damit zu tun, dass in irgendei-
nem (dann jedoch zu kldrenden) Sinne die Stufen des Organischen
und der Mensch Bezug nehmen auf zeitgendssische naturwissen-
schaftliche, insbesondere biologische Theorien. Die Bezugnahme auf
Natur ist eine Bezugnahme auf eine philosophische Idee >Natui.
Selbst dann, wenn man zeigen konnte, dass Plessners Anthropologie-
Konzept ganz ohne naturwissenschaftliche Theoriebildung auskommt
(was sachlich nicht der Fall ist), und selbst dann, wenn man zeigen
konnte, dass er auf sachlich >falsche< oder problematische naturwis-
senschaftliche Theorien Bezug nimmt (was der Fall sein mag oder
auch nicht), beriihrt das schlichterdings nicht Plessners Konzept:
»0hne Philosophie der Natur keine Philosophie des Menschen« (Pless-
ner 1928: 26). Der »Gedanke einer Grundlequng der geisteswissen-
schaftlichen Erfahrung« erzwinge »eine Philosophie der Natur«, was
Dilthey und Misch gewul3t hitten. Deren Interesse an »Goethescher
Naturphilosophie« diirfe man »nicht rein historisch bewerten« (Pless-
ner 1928: 24).

Man mag diesen Ansatz beurteilen wie auch immer. Der Sache
nach handelt es sich um einen Gegenentwurf, der — zum Beispiel und
prominent - an diesem systematischen Ort mit der Philosophie Cassi-
rers nicht harmonisierbar ist:

»Wer da glaubt, dal® mit Sprachphilosophie oder Kulturphilosophie die

Sache gemacht ist, irrt sich ganz gewaltig und unterschatzt denn doch

den Sinn der Situation, die in Dilthey zum BewulRtsein ihrer selbst ge-

kommen war« (Plessner 1928: 25).1!

»Setzen wir die Welt wieder in ihre Rechte (>wieder< ist gut, sie hat sie

noch nie gehabt: erst ldRt man sie von Gott geschaffen sein, spater

10 | Diese Fassung des >Fremden< beruht wesentlich auf den Arbeiten von
Rottgers (im Kern Rottgers 2002: 273 ff.) und der dort vorgenommenen prinzi-
piellen Unterscheidung des Fremden vom Anderen. Vgl. auch die Arbeiten von
Waldenfels (etwa Waldenfels 1997) und mit Bezug auf Plessner, Kampf (2003).
11 | Und diesem »Irrglauben« nicht aufzusitzen, dafiir steht die Philosophie
von Hans Heinz Holz und auch die Plessner-Interpretation von Joachim Fi-
scher.

38

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vom Menschen) [...]. Die Welt als das Nichtkreatiirliche, Unschopfbare
- Unvergdngliche und doch nicht Ewige (auch nicht ewig, insofern es
zeitigt). Das erst wdre Atheismus.« (Plessner in: Plessner/Konig 1994:
177 ff.)

Skepsis

O0do Marquard hat einmal in dem ihm eigentiimlichen lapidaren Ton-
fall bemerkt, dass es bei den Skeptikern zwei Fraktionen gebe, und
dass man an die falsche geraten konne. Die auch fiir Marquard falsche
Fraktion ist die, der akademischen Skepsis, die eine positive These in
Wahrheitsfragen vertritt, ndmlich, dass Wahrheit nicht zu finden sei.
Es ist hauptsdchlich diese Fraktion, die fiir den schlechten Leumund
der Skepsis in der Philosophie gesorgt hat. Sie ist theoretisch relativ
schnell erledigt, insofern man ihr sehr leicht einen Selbstwiderspruch
vorrechnen kann: Falls Wahrheit nicht zu finden sei, woher bezieht
dann die positive These der akademischen Skepsis, dass Wahrheit
nicht zu finden sei, ihre eigene Wahrheit??2

Sowohl von Verfechtern als auch von Kritikern der Skepsis ist
auch zeitgendssisch vor allem diese Fraktion allein im Blick. Insbe-
sondere im Kontext der Analytischen Philosophie wird in aller Regel
jene Differenzierung schlicht ignoriert. Dort hat man als Skeptiker ein
Problem mit der so genannten Existenz der AuRenwelt zu haben -
und das kann man dann beliebig entweder als Absurditdt hinter sich
lassen oder als niemals zu l6sendes Problem vor sich her tragen. Hier
liegt der gliickliche Fall vor, eine beinahe sichere Diagnose treffen zu
konnen. Diese Diagnose ist im gleichen Sinne s>sicher, wie die Dia-
gnose von Kinderkrankheiten sicher ist: So sicher, wie Ziegenpeter ei-
ne dicke Backe macht, so sicher redet ein Kontingenzexorzist mehr
oder weniger lauthals iiber den von ihm so genannten Skeptizismus,
und ist dabei unterschiedslos an die falsche Fraktion geraten. Typi-
sche Metasymptome sind die Gleichsetzung von Skepsis und Relativis-
mus, ein sich-Mokieren iiber das anything goes und, in postmoderner
Variante, das »sichere< Wissen, dass »Postmoderne« und >Beliebigkeit«
das Gleiche sei.

Weil hdufig nur diese akademische Fraktion im Blick ist, gilt die
Skepsis bestenfalls als mehr oder weniger sympathische Marotte, aber
nicht als ernst zu nehmende philosophische Option. Sextus Empiri-
cus, der Chronist der Pyrrthoneer, hatte aber bereits auf den Unter-
schied aufmerksam gemacht. Er unterschied in Wahrheitsfragen drei
Positionen, ndmlich die positiven Dogmatiker, die meinten, die Wahr-

12 | Vgl. ausfiihrlicher zu diesem Skepsis-Abschnitt Schiirmann (2002, insbes.
S. 41-79, S. 117-139); dort auch mit Literaturnachweisen.

39

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Natur als
Fremdes


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker heit gefunden zu haben, die negativen Dogmatiker, die meinten,
Schiirmann Wahrheit konne nicht gefunden werden (also die akademische Skep-
sis), und die pyrrhonische Skepsis, die noch nach der Wahrheit suche.
Die Pyrrhoneer nennen sich selbst nicht Zweifelnde, sondern Suchen-
de. Die Pyrrhoneer berichten von einer Exfahrung, die sie bis dato ge-
macht haben: Zu jeder Behauptung hétten sie bis dato jemanden ge-
funden, der die Gegenbehauptung aufgestellt und vertreten habe,
und zu jeder Begriindung einer Behauptung hétte es eine Begriin-
dung der Gegenbehauptung gegeben. Also sei doch wohl das Kriteri-
um fiir die Wahrheit von Behauptungen bzw. fiir die Giite von Begriin-
dungen seinerseits unklar bzw. umstritten. Ihr zentrales Problem liegt
in der Frage: Was sollen wir jetzt tun? Was sollen wir tun angesichts
sich widerstreitender Thesen und Begriindungen? Dass es einen Streit
um Positionen gibt, zeigt, dass man sich noch nicht geeinigt hat -
und zwar nicht nur nicht auf eine gemeinsame Position, sondern vor
allem nicht auf das Kriterium, auf die Basis, auf das Prinzip der Be-
griindungen. Mittels der so genannten Tropen kann man sehr schnell
aufzeigen, dass vom Prinzip her die entgegenstehenden Begriindun-
gen gleich gut bzw. gleich schlecht sind. Dieses Faktum der logischen
Gleichwertigkeit der Begriindungen heif3t in der pyrrhonischen Skep-
sis Isosthenie. Angesichts dieser bis dato de facto immer gegebenen
Isosthenie von Begriindungen machten sie eine weitere Erfahrung.
Als sie selbst noch Dogmatiker waren, versuchten sie den Streit zu
entscheiden - also eine der Positionen als die wahre auszuzeichnen -
, wodurch sich der Streit permanent reproduzierte. Doch als sie es
dann damit probierten, sich angesichts der Isosthenie nicht zu ent-
scheiden, sondern weiter zu suchen, da folgte ihnen die Ataraxie ge-
nau so, wie der Schatten dem Korper folgt.

Plessner (1931) redet vielfdltig von »Unentscheidbarkeiten«. Sehr
deutlich ist das bei ihm als Prinzip gedacht: Begriindungssituationen
der Unentscheidbarkeit sind nicht solche Situationen, die aus einer
Begrenztheit an Einsicht noch nicht fiir eine Entscheidung reif gewor-
den sind, sondern Situationen, die durch Unentscheidbarkeit defi-
niert sind. Plessne‘rsche >Unentscheidbarkeit« ist ein Nachkomme der
pyrrhonischen >Isosthenie¢, ndmlich durch die >Kritik¢ hindurchge-
gangene >Isosthenie<. Auch Kant meinte sich angesichts der metaphy-
sischen Streitigkeiten nicht entscheiden zu sollen, sondern stattdes-
sen solchem Streit bei dessen Selbst-Kollabieren zusehen zu kdnnen.
Er verortet sich iiber dem Kampfplatz der Streitigkeiten und postuliert
die Neutralitdt des Richterstuhls der Vernunft. Das wiederum gilt He-
gel als ungereimter Versuch, Schwimmen lernen zu wollen ohne ins
Wasser zu gehen. Marx und Plessner erweisen sich hier als gelehrige
Schiiler Hegels: Sie kennen keine neutrale Position in Begriindungs-
streitigkeiten mehr. Was Marx noch recht lapidar als »Kritik im Hand-

40

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gemenge« fasste, wird von Plessner in einer ganzen Arbeit ausge- Natur als
fithrt: Fremdes
»Hier erst begreift man, warum [...] eine neutrale Position gegeniiber
diesem Kampf nicht mdglich ist, sondern jede Position selber schon im
Kampffelde liegt, so dal} es keine Wesenshetrachtung des Menschen
gibt, die sich nicht schon im Ansatz ihrer Frage fiir eine bestimmte
Auffassung entschieden hatte.« (Plessner 1931: 220 f.)

Die Tradition Feuerbach

An diesem systematischen Ort ist Plessner Feuerbachianer. Das Folge-
problem seiner skeptischen Anthropologie ist offenkundig: Wahrheit
in Fragen des Mensch-seins behdlt definitiv ein dezisionistisches Mo-
ment; sie ist ohne ein Moment machtvollen Durchgesetztseins nicht
zu haben. Wahrheit hat sich gleichsam schmutzige Hande zugezogen,
sie ist in schoner Reinheit nicht zu haben. Dieses Folgeproblem ist
durch Plessners Nahe zu Carl Schmitt auch offen gelegt. Es ist vielfal-
tig diskutiert, ja geradezu anriichig geworden (vgl. Richter 2001).
Plessners Konzept ist kein Dezisionismus (vgl. Schiirmann 1997: 355
f.); aber es definiert dieses Konzept, dass sich ihm gegeniiber die Not
der Abgrenzung vom Dezisionismus stellt. Die Not dieser Abgrenzung
ist ein Qualitatsmerkmal, das in zu schneller Schelte an Carl Schmitt —
oder gar in einer Gleichsetzung von Plessner und Schmitt — wieder
verloren geht. Wer aus guten Griinden den Dezisionismus kritisiert
und dabei aber jenes dezisionistische Moment mit preisgibt, der be-
treibt eben wieder Kontingenzexorzismus (vgl. Fn. 9). Es ist schlech-
terdings nicht moglich, zugleich die Geschichtlichkeit philosophi-
scher Wesensbestimmung zu behaupten und jenes dezisionistische
Moment zu bestreiten (oder schon zu reden oder auf die lange Reise
der unendlichen Anndherung zu schicken).13 Die Verbindlichkeitser-
klarung der Unergriindlichkeit des Menschen hat ein dezisionisti-
sches Moment. Mir scheint, dass Plessner hier schlechterdings und
vorbehaltlos Max Weber folgt.'* Dass diese Setzung nicht zu einem
Dezisionismus gerdt, ist der Feuerbach’sche, oder wenn man denn
will: der metaphysisch-materialistische Zug Plessners.

13 | Innerhalb eines marxistischen Kontextes hat Gramsci das in aller Ent-
schiedenheit als Problem formuliert: »Wenn die Philosophie der Praxis theore-
tisch behauptet, daR jede fiir ewig und absolut gehaltene >Wahrheit< praktische
Urspriinge gehabt hat und dal} sie einen >provisorischen< Wert dargestellt hat
(Geschichtlichkeit jeder Welt- und Lebensauffassung), so ist es sehr schwierig,
»praktisch¢ verstandlich zu machen, daR eine solche Interpretation auch fiir die
Philosophie der Praxis selbst gilt, ohne dabei die zum Handeln notwendigen
Uberzeugungen zu erschiittern« (Gramsci, GH, H. 11 [1932-33]: 1476).

41

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Der systematisch entscheidende Punkt liegt darin, dass Feuerbach
Schiirmann (1843a: 253) ein »passives Prinzip« in Bezug auf den Menschen fiir
die Philosophie einklagt. Dem Selbstverstdndnis nach richtet sich das
gegen Kant und gegen den Deutschen Idealismus. Etwas plakativ ge-
sprochen, kann man Kant als Stiftungsvater des zeitgendssischen
Konstruktivismus betrachten. Wir mdgen es so denken, dass wir es
sind, die der Natur die Regeln vorschreiben. Insofern machen wir uns
ein Bild der Natur nach unserem Bilde. Natur ist mit und seit Kant im-

mer schon oder immer nur das Andere unserer selbst.

Das ist nun auch fiir Feuerbach iiberhaupt nicht zu kritisieren,
sondern das ist eben so, wenn man nicht hinter Kant zuriick will. Al-
lerdings kann man das noch ganz unterschiedlich deuten. Feuerbach
klagt schlicht ein, dass die These der Konstruiertheit der Natur ihrer-
seits eine Konstruktion ist, und d.h. wesentlich: Menschen konstruie-
ren Natur nicht aus einem epistemologischen Nullpunkt heraus, son-
dern diese Konstruktion ist ihrerseits bedingt. Und diese Bedingtheit
zu ignorieren, das ist das, was Feuerbach »Idealismus« nennt: »AufRer
dem Ich ist nichts, alle Dinge sind nur als Objekte des Ich« (Feuer-
bach 1843b: § 17). Die Betonung liegt mitnichten auf dem »Ich,
sondern darauf, dass die Dinge ohne Rest darin aufgehen, nach unse-
rem Malle gemessen zu sein. Es hilft deshalb nicht, aus dem Ich ein
transzendentales Wir zu machen; vielmehr gilt es, die Bedingtheit des
Ich bzw. des Wir bzw. der Konstruktion zu bedenken. Was Feuerbach
unter dem Titel des »passiven Prinzips« einklagt, ist die Bedingtheit
des Setzens des MaRes.

Der Idealismus-Vorwurf geht bei Feuerbach mitnichten gegen die
so genannte Konstruiertheit all des von uns Erkannten. Um Materia-
list im Sinne Feuerbachs zu sein, muss man mitnichten nun doch wie-
der behaupten, dass es »eigentlich< und »in letzter Instanz, mit vielen
>Wenns und Abers< doch die Natur sei, die uns die Regeln ihres Erken-
nens diktiert. Es ist fiir Feuerbach, und fiir Plessner allemal, selbstver-

14 | »Nur positive Religionen - préziser ausgedriickt: dogmatisch gebundene
Sekten — vermogen dem Inhalt von Kulturwerten die Dignitdt unbedingt giiltiger
ethischer Gebote zu verleihen. AulRerhalb ihrer sind Kulturideale, die der Ein-
zelne verwirklichen will; und ethische Pflichten, die er erfiillen soll, von prinzi-
piell verschiedener Dignitdt. Das Schicksal einer Kulturepoche, die vom Baum
der Erkenntnis gegessen hat, ist es, wissen zu miissen, daR wir den Sinn des
Weltgeschehens nicht aus dem noch so sehr vervollkommneten Ergebnis seiner
Durchforschung ablesen kdnnen, sondern ihn selbst zu schaffen imstande sein
miissen, daR >Weltanschauungen< niemals Produkt fortschreitenden Erfah-
rungswissens sein konnen, und dal} also die hochsten Ideale, die uns am
médchtigsten bewegen, fiir alle Zeit nur im Kampf mit anderen Ideen sich aus-
wirken, die anderen ebenso heilig sind, wie uns die unseren« (Weber 1904:
154).

42

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

stdndlich, einen solchen Schritt hinter Kant zuriick nicht zu machen. Natur als
Was sie gleichwohl kritisieren und zu unterlaufen suchen, ist die im Fremdes
engeren Sinne transzendentalphilosophische Version der Transzen-
dentalphilosophie. Die ndmlich verortet die MafR-gebende Vernunft in
vermeintlicher epistemologischer Unschuld iiber allen Stand- und Ge-
sichtspunkten.’® Diese Vernunft ist nicht ihrerseits bedingt, sondern
nur bedingend: »Die Vernunft ermdglicht zwar Erfahrungen, wie uns
die Transzendentalphilosophie lehrt, aber sie macht keine und sie
braucht auch keine« (RGttgers 2002: 284). Was seinerzeit Privileg
Gottes war — ndmlich »vom Korper gdnzlich befreit«, sprich: nicht be-
dingt, nicht verortet zu sein (Leibniz 1714: § 72) — wird als Grundmo-
dell beibehalten. Wird es dann ernsthaft auf den Menschen bezogen,
entspringt Hybris, Vermessenheit. Solch erfahrungsresistente MaRk-
Gabe ist »Kulturimperialismus der Vernunft« (Rottgers 2002: 284).
Hier schlummert terroristische Gewalt, bis zu ihrem Ausbruch miih-
sam verborgen unter der Decke einer Pflichtenethik. Elfriede Jelinek
hat diesen inneren Zusammenhang nicht auf den Begriff, sondern auf
das Drama gebracht:
»Am liebsten wére mir, ich konnte meine eigene Frau werden, das wa-
re der einzige Zustand, in dem mich die Zumutung eines anderen Kor-
pers [...] nicht in rasenden Zorn versetzen wiirde. [...] Als Frau mii3te
ich mich allerdings mehr nach fremden Bildern richten, ja, ich miite
mich ununterbrochen beschreiben lassen und dabei stillhalten. Das
liegt mir nicht. MiiBte mich impfen lassen mit Bildern, denen ich ja
doch nie entsprechen konnte. Ich gebe auf. [...] In meiner rasenden
Wut, nicht selber eine Identitdat ohne Mangel zu sein, also eigentlich
ohne Korper, mul ich alle anderen Korper zerstéren, vor allem die
schwachen, baufélligen [...]. Ich bin eine Frau und gleichzeitig ihr Ge-
genteil, weil ich nur meinen eigenen Blick, und auch den nur auf mich
selbst zulasse. Den fremden Blick, der mich ansonsten miflt, aber
nicht in Sicherheit wiegt, weise ich entschlossen zuriick. Ich gebe das
Inserat heute noch auf, um meiner Identitdt auch noch ihren letzten
Makel zu nehmen: nicht allein mit meinem Spiegel auf der Welt zu
sein. Selber Spiegel zu sein, mir selber mein eigenes Gesicht zu zei-
gen, das ich mir anschauen kann oder nicht, ganz wie ich will. Das
wiinsche ich mir zum Geburtstag. Ich bin jeden Tag, den ich jemanden
umbringe, selber wie neu geboren. [...] Da die Frau erstens am Mann,

15 | Zur hier einschldgigen Begriffsgeschichte von »Standpunkt« und »Ge-
sichtspunkt« vgl. Rottgers (1994). An dem hier thematisierten systematischen
Ort hilft diese Unterscheidung jedoch gerade nicht. Auch noch iiber allen Ge-
sichtspunkten, die keine Standpunkte mehr sein mochten, ware Ruh, wie iber
allen sonstigen Gipfeln auch. Und als je schon verortete Gesichtspunkte sind es
in entscheidender Hinsicht eben Standpunkte, und keinesfalls »bloRe« Ge-
sichtspunkte.

43

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker
Schiirmann

zweitens an jeder anderen Frau gemessen wird, mul} ich alles um mich

herum ausradieren, um nicht mehr gemessen werden zu konnen, son-

dern selber Mal zu sein. Und dann nehme ich zusdtzlich noch MaR an

mir selber. Das heillt: Nur ich passe mir wirklich!« (Jelinek 1998:

77 ff.)16
Dagegen nun steht metaphysisch-materialistisch das Konzept der Be-
dingtheit auch noch jeder MaR-Gabe. Der Leibniz’sche Gott hat einen
Korper bekommen (vgl. Feuerbach 1837). Freiheit ist dann nicht das,
was wir idealerweise tdten, gdbe es nur die Anderen nicht, die uns in
unserem quasi-gottlichen Narzismus storen. Das Ensemble der Ver-
héltnisse ist dann keine Beschrankung, sondern Ermdglichungsgrund
von Freiheit. Die Welt ist dann nicht factum brutum fiir atomistisch
konzipierte Individua, sondern Exzentrizitdt ist sich-in-einer-Welt-
bewegen. Fiir solcherart »passives Prinzip« in Bezug auf den Men-
schen steht bei Feuerbach die philosophische Idee >Natur¢; zundchst
und w.a. in Gestalt der Kategorie des »spekulativen Leibes«.'” Der
Leib ist das »porose Ich«. Oder auch: »Weil auch das Objekt tétig ist,
leidet das Ich — ein Leiden, dessen sich {ibrigens das Ich nicht zu
schdamen hat, denn das Objekt gehort selbst zum innersten Wesen des
Ich« (Feuerbach 1841: 150). Verallgemeinert heiRt das spater, an
Schleiermacher ankniipfend »Gefiihl der Abhingigkeit«.®

Natur als Fremdes

Wenn mit und seit Kant gegeben sein kann, dass wir alles je Gegebene
nach menschlichem MaRe messen — dass alles fiir uns Gegebene eben
das Andere unserer selbst ist —, so ist eben das eine nun, mit und seit
Kant, neu gegebene »Ansicht« - nicht zu diesem oder jenem Gegebe-
nem, sondern zu dem, was >das Gegebene« meint. Mit kopernikani-
schen Wenden dndert sich der bis dato fungierende MaRstab, und

16 | Den Hinweis auf das Sportstiick verdanke ich Siegfried Bénisch und Meike
Hinnenberg.

17 | »Ja, das Fleisch oder, wenn ihr lieber wollt, der Leib hat nicht nur eine
naturhistorische oder empirisch-psychologische, er hat wesentlich eine speku-
lative, eine metaphysische Bedeutung. Denn was ist der Leib anderes als die
Passivitdt des Ich?« (Feuerbach 1841: 152 f.)

18 | »Die Behauptung, daR die Religion dem Menschen eingeboren, natiirlich
sei, ist falsch, wenn man der Religion iiberhaupt die Vorstellung eines Theis-
mus, d.h. des eigentlichen Gottesglaubens unterschiebt, vollkommen wahr
aber, wenn man unter Religion nichts weiter versteht als das Abhdngigkeitsge-
fiihl — das Gefiihl oder BewuRtsein des Menschen, dal® er nicht ohne ein an-
dres, von ihm unterschiednes Wesen existiert und existieren kann, daR er nicht
sich selbst seine Existenz verdankt« (Feuerbach 1846: § 3).

44

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht bloR das Ansehen einiger, vieler oder aller bis dato angesehener Natur als
Sachen. Der bis dato lediglich fungierende, im Gebrauch seiende Fremdes
MafRstab ist nun seinerseits zu einer gesehenen Sache zweiter Stufe
geworden.

Darin liegt die reale Mdglichkeit, dieses MaRstdbliche nun auch
einfach als ein Anderes unserer selbst — eben als eine von uns gesehe-
ne Sache — anzusehen. Das neue Andere wdre dann zwar in anderer
Weise anders als das Andere der ersten Stufe, aber als von uns nun-
mehr eingesehene Sache eben entscheidend doch auch wieder ein an-
deres Anderes. Die Steigerungsform des Andersseins ware sachlich in-
sofern berechtigt, als nunmehr auch das messende Selbst ein wenig
verriickt worden ist — es verfiigt ja jetzt {iber einen anderen MaRstab
als vorher. Gleichwohl ist jener MaRRstab eben nur ein anderes Ande-
res, denn das Selbst ist nun zu besserer Einsicht gekommen, mithin
zu einer Sicht der Dinge, die es besser schon vorher hitte gehabt ha-
ben sollen.

Diese Mdglichkeit, die MaR-gebende Vernunft als Steigerungs-
form des Verstandes anzusehen, ist die von der transzendentalphilo-
sophischen Version der Transzendentalphilosophie ergriffene. Dafiir
ist sie von der spekulativen Version der Transzendentalphilosophie
heftig gescholten worden. Das MalRstébliche als anderes Anderes lo-
gisch iiber allem Gemessenen anzusiedeln, lasse den alten MaRstab
nicht »zu Grunde« gehen (vgl. Wolff 1996), sondern sehne sich nach
wie vor nach dem MaRstab aller MaRstdbe, wenn auch in aller Be-
scheidenheit im Status des Regulativen. Es beginnt die lange Reise
der unendlichen Annédherung, die zwangsldufig in der phantastischen
Vorstellung endet, »selber Spiegel« (Jelinek) oder »spekulativer Da-
lailama« (Feuerbach 1839b: 20) zu sein. Allein, einen MaRstab gibt es
nur im Messen von Sachen. Diese von Hegel konsequent vorgenom-
mene Umsiedelung ist notwendigerweise von antinomischem Charak-
ter: Der MaRstab des Messens ist auch nur eine von vielen anderen
gemessenen Sachen neben all diesen anderen und unterliegt somit
dem Mal3stab seiner selbst.

Das »Gefiihl der Abhdngigkeit« ist als Steigerungsform des Ande-
ren nicht zu haben. Es ist die Furcht des Herrn, die der Knecht ge-
spiirt hat, worin sein »ganzes Wesen [...] innerlich aufgeldst worden,
durchaus in sich selbst erzittert [hat], und alles Fixe hat in ihm ge-
bebt«. Es ist gerade nicht Angst vor dem Herrn oder »um dieses oder
jenes« (Hegel, HW 3: 153). Im Angesicht der Angst vor etwas gilt es,
Strategien »auszukliigeln« (Hegel, HW 20: 255) — der MaRRstab bleibt
fix. Die Konstruktion des Fremden dagegen ist es, dass eine Grenze
anerkannt ist, »jenseits derer die Kontinuitdten ein Ende haben«
(Rottgers 2002: 290).

In Plessners Selbstverstdndnis ist das Konzept einer Philosophie
der Natur die De-Potenzierung der Idee der Sonderstellung des Men-

45

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker schen in der Welt. Eine solche Sonderstellung des Menschen liegt dort

Schiirmann zugrunde, wo die Machtigkeit des exzentrischen Wesens nicht an sich

selbst als gebrochene gedacht wird (sondern lediglich Bedingungen

gedacht werden, unter denen die menschliche Macht »>kliigelt<). Die

Idee der Natur ist in Plessners Konzept gerade nicht in der Rolle, auch

noch eine der zahllosen Bedingungen zu sein, die der Mensch beden-

ken und in sein Kalkiil einbeziehen mége. Die qua »Natur« gebrochene

Maéchtigkeit des Menschen ist eine Gebrochenheit der Mdchtigkeit

selbst, und nicht lediglich eine Begrenztheit der Wirkungen solcher
Méchtigkeit.

Zeitgendssisch richtet sich das explizit gegen Heideggers Konzept
des Primats der Ontologie des Daseins. Der Sinn und die Legitimation
seines naturphilosophischen Ansatzes sei die Ablehnung des Heideg-
ger'schen Grundsatzes, dass jeder Untersuchung von aufRermenschli-
chem Sein eine Existentialanalytik des Menschen vorhergehen miisse.
Damit glaube Heidegger noch immer, dass »der philosophisch Fragen-
de sich selbst existentiell der Nachste« sei. Demgegeniiber meint
Plessner festhalten zu sollen, dass Exzentrizitdt eben auch und we-
sentlich meint, »sich weder der Nachste noch der Fernste zu sein«
(Plessner 1928: V £.). Plessner liest Heideggers Konzept eines Primats
der Ontologie des Daseins so, dass Heidegger damit zugleich behaup-
tet bzw. unterstellt, eine solche Ontologie des Daseins sei eben nicht
nur vorgangig, sondern auch sichere Basis aller anderen Ontologien.
In Macht und menschliche Natur ist diese Kritik dann ausgefiihrt.

Plessners Stufen bekommen dadurch etwas Missverstandliches.
Sie kldren nicht explizit genug, dass sein Konzept der Stufung der Na-
tur seinerseits in der menschlichen Lebensform, d.h. in Exzentrizitit
griindet. Man kann die Stufen durchaus so lesen, als sei Exzentrizitdt
das Ergebnis des Durchlaufens der Stufen der Natur. Das wiirde be-
deuten, dass der Philosoph Helmuth Plessner Auskunft geben konnte
iiber pflanzliche und tierische Lebensformen (bzw. iiber die Bestim-
mung der Positionalitdt) ohne selbst schon exzentrisch formatiert zu
sein. Anders gesagt: Man kann die Stufen so lesen, als gebe das Buch
Auskunft iiber ontische Sachverhalte, verbramt als philosophische
Ideen. Plessner selbst konstatiert, dass Josef Kénig ihn wohl so ver-
stehen wiirde, und er spricht selbst von einer »quasi unbekiimmer-
te[n] Direktheit in der Wendung zur dufleren >Naturcanschauung,
von einem »bewuRte[n] Uberspringen des angeblich (und ja trotzdem
auch wirklich) sich vorgelagerten Existenzsubjekts« (Plessner in:
Plessner/Konig 1994: 176 f.). Direkt an Konig:

»ich glaube, daR Sie - sicher nicht ganz mit Unrecht — mich zundchst

so als Gegenspieler Heideggers sehen: kein Primat des Ontologischen

vor dem Ontischen, sondern des Ontischen vor dem Ontologischen.«

(Plessner in Plessner/Kénig 1994: 176)

Aber bereits im selben Brief schlie3t daran ganz direkt an:

46

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Und doch ist das nicht die ganze Weite dessen, was hier Natur bedeu-

tet und naturphilosophischer Ansatz. Vielmehr: die in und mit der Ex-

zentrizitdt gegebene Irrelevanz des Ansatzes und der Untersuchungs-

richtung, die Primatlosigkeit in dieser Situation, das Gefragtsein jeder

gestellten Frage.« (Plessner in: Plessner/Konig 1994: 177)

Das bedeutet, dass der pure Textbestand der Stufen zwei Lesarten zu-
ldsst: zum einen die, dass dieser Text einen Primat der Naturphiloso-
phie vor der Anthropologie formuliert. Das ware im historischen Kon-
text der strikte Gegensatz zu Heidegger: die vermeintliche begriin-
dungstheoretische Notwendigkeit einer allgemeinen Ontologie vor ei-
ner Ontologie des Daseins. Die Stufen waren dann quasi unbekiimmer-
te Naturontologie, um nicht zu sagen: vorkantisches Ablauschen der
ontisch gedachten Natur auf hohem Niveau. Diese Lesart geht — bei
aller hier vorgenommenen Zuspitzung - nach eigenem Bekunden
Plessners nicht véllig an diesem Text vorbei, sie besteht »sicher nicht
ganz mit Unrecht«. Um nur die sensibelste Stelle zu nennen: Ist der
Sachverhalt der Grenze dort tatsdchlich als Phanomen gedacht, also
als Onto-Logikum? Oder legt der Text dem Lesenden nicht doch sehr
suggestiv in den Kopf, es handele sich recht eigentlich um einen onti-
schen Bestand, der in diesem Buch addquat auf seine Logik gebracht
wurde?

Die zweite Lesart ist die, dass auch und bereits die Stufen die Pri-
matlosigkeit im Verhdltnis von Naturphilosophie und Anthropologie
formulieren. Diese Lesart verlangt ein wenig Wohlwollen, ist aber im-
merhin diejenige, die Helmuth Plessner selbst als die den Sinn des
Wortlauts treffende ausgezeichnet hat. Mir scheint wesentlich, dass
beide Lesarten moglich sind; und mir scheint es die zentrale Leistung
von Macht und menschliche Natur zu sein, die Lektiiremdglichkeit der
Stufen zu vereindeutigen. 1931 arbeitet Plessner explizit den Grund-
satz der Primatlosigkeit bzw. der Unentscheidbarkeit hinsichtlich des
Primats von Naturphilosophie und Anthropologie heraus. Alles Philo-
sophieren, und somit auch Plessners Ausfilhrungen zu den »Stufen
des Organischen, ist immer nur als menschliches Unternehmen reali-
siert, d.h. griindet selbst in Exzentrizitdt. Zugleich ist Plessners
Hauptanliegen, dieses Vorgelagertsein des Menschen zu depotenzie-
ren und den Menschen als ein Naturkorper neben anderen zu denken
- und dies nicht als »Auch-Wichtigkeit¢, sondern als verbindliches
Moment des Philosophierens. Dass das bereits der Sinn der Stufen
war, hatte Plessner auch schon 1928 gesagt: »diese Situation der Ex-
zentrizitdt« komme mit dem iiberein, was Josef Konig 1926 im Begriff
der Intuition herausgearbeitet habe (Plessner 1928: VI), ndmlich mit
der Figur der Verschrankung.

Genau deshalb und (nur) in diesem Sinne ist Anthropologie an
sich selbst politische Philosophie. Als Onto-Logikum ist Exzentrizitat
die Antwort auf eine gestellte Frage, und also hat Exzentrizitdt andere

47

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Natur als
Fremdes


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gotter neben sich: »Wir miissen den Menschen nicht so begreifen,
Schiirmann aber wir konnen es« (vgl. Fn. 8). Philosophie hat hier nirgends eine
feste Basis, auf die sie sich zuriickziehen konnte, sondern sie selbst

ist das Basteln dieser Basis bzw. das Legen ihres eigenen Grundes.

»In dem Sinne also keine Legitimation der Methode suchen - nicht,

weil es nicht ginge [das ware das Analogon zur akademischen Skep-

sis], sondern weil es noch eine hohere Moglichkeit gibt, der Situation

der Exzentrizitdt zu entsprechen: zwischen Ernst und Nichternst zu

bleiben [...] eine Ataraxie, die aus einer Distanz zum Ernst, zur Not-

wendigkeit, zum Legitimen kein Kapital schldgt wie der romantische

Ironiker.« (Plessner in: Plessner/Konig 1994: 179)

Weil und insofern Plessners Anthropologie aus einer Vielheit isosthe-
nisch postierter, gleich giiltiger Wesensannahmen eine, und nur eine,
heiligt, entspringt Exzentrizitdt in einer bestimmten Haltung. Als
grundlegender und maRgebender MaRstab ist Exzentrizitdt dreifach
strukturiert: ein Onto-Logikum im Geiste eines bestimmten Ethos.
Aufklarung und Kritik lebt nicht mehr von einem lumen naturale, son-
dern in einem numinosen Politikum. Man muss und sollte wohl in be-
zug auf Macht und menschliche Natur von positionierter Exzentrizitdt
sprechen.

Ohne Wenn und Aber ist es die Exzentrizitdt, die Plessner, ganz im
Sinne Webers, gegen alle anderen Gotter neben ihr heilig spricht.
Freilich ist es eine Heiligsprechung mit Augenzwinkern — zwischen
Ernst und Nichternst. Plessner ist Feuerbachianer: »Das Christentum
ist der Widerspruch von Polytheismus und Monotheismus« (Feuerbach
1843a: 244; vgl. Feuerbach 1839a: 10 iiber Humor).

Positionierung

Ich vermag nicht zu entdecken, dass Plessners Philosophie den Kon-
tingenzexorzismen lediglich isosthenisch gegeniibersteht. Ich halte
es schlicht fiir eine grundsitzliche Uberlegenheit, die eigene Position
als gesetzte Positionierung im Feld umkdmpfter MaRstdbe, also ohne
vermeintlichen Anker im Ontischen, verorten zu konnen. Bei allem
Respekt vor den Leistungen etwa Cassirers in den irdischen Bereichen
der Philosophie: dass die Philosophie der symbolischen Formen noto-
risch den Ort im Unklaren ldsst, von dem aus sie selbst entworfen ist,
unterscheidet sie scharf von Plessners Entwurf der positionierten Ex-
zentrizitdt. Das ist ein Unterschied, der sicher nur in himmlischen
Sphdren relevant wird, den man aber getrost zu den »Feinen Unter-
schieden« (Bourdieu) rechnen kann, in denen sich die Klasse des Ge-
schmacks manifestiert.

In dieser Hinsicht steht Plessner heute nicht mehr allein. Gesa
Lindemann sucht seit Jahren »die Konstruktion der Wirklichkeit« in-

48

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nerlich mit der »Wirklichkeit der Konstruktion« zu verkniipfen; und Natur als
es tiberrascht wenig, dass sie mit Ausnahme von Plessner beinahe nur Fremdes
»Restnaivitdten« hinsichtlich der Reflexivitdt des je eigenen Beob-
achtungsstandpunktes vorfindet (vgl. Lindemann 2002: 63). Bei Dona
Haraway ist die Reflexion der je eigenen Positionierung unter dem Ti-
tel »situierte Ontologie« Programm; ein Programm, das nunmehr von
Jutta Weber, ausdriicklich im Namen von >Natur¢, weitergefithrt und
auf die neuen »Technowissenschaften« bezogen wird (vgl. Weber
2003).

Solcherart Selbstreflexivitdt der Theoriebildung ist Ausdruck des
grundlegenden Prinzips, ein »passives Prinzip« in bezug auf den Men-
schen verbindlich zu nehmen. In der Feuerbach-Plessner’schen Sicht
der Dinge kommt sehr vieles darauf an, alles nur Denkbare zu tun, um
Menschen von ihren Krankheiten zu heilen. Aber dieses Begehren
wahrt nur dann die Endlichkeit des Mensch-seins, wenn es in einer
Praxis verkorpert ist, die spiirbar darum >weiR«, dass >gelebte Krank-
heiten reicher sind als alles sie vorwegnehmende BewuRtsein¢ (vgl.
Leont’ev 1982: 125). Endliche Wesen miissen Gliick haben, um zu ih-
rem Gliick zu gelangen. Was das positiv heifRen soll, mag rdtselhaft
bleiben.?® Was es negativ heifRt, ist klar - und man muss hier nicht
schweigen: Gliick ist nicht biotechnologisch fabrizierbar. Das Konzept
der positionierten Exzentrizitdt ist diejenige Philosophie, die den
Welterfolg von Asterix erkldrt: Natur als Fremdes zu denken heiRt, in
spielerischer Weise darauf gefasst zu sein, dass einem der Himmel auf
den Kopf fallen konnte.

Literatur

Engels, F. (1886): »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassi-
schen deutschen Philosophie«. Nach dem revidierten Sonderdruck
1888 in: Marx-Engels-Werke, Bd. 21 (1984), S. 259-307.

Feuerbach, L. (1837): »Geschichte der neuern Philosophie. Darstel-
lung, Entwicklung und Kritik der Leibnizschen Philosophie«, in: W.
Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 3 (31984), Berlin.
Feuerbach, L. (1839a): »An Karl Riedel. Zur Berichtigung seiner
Skizze«, in: W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9
(1970), Berlin, S. 3-15.

19 | Martin Seel hat sehr viel Erhellendes dazu geschrieben (exemplarisch
Seel 1995: 2002); und er weil gelegentlich um den Zusammenhang zur Philo-
sophie Plessners (Seel 1996: 240, 270 f.). Unverzichtbar hier auch Waldenfels
(1994).

49

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Feuerbach, L. (1839b): »Zur Kritik der Hegelschen Philosophie, in:

Schiirmann W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9 (1970), Berlin, S.
16-62.
Feuerbach, L. (1841): »Einige Bemerkungen {iber den >Anfang der
Philosophie« von Dr. J.F. Reiff«, in: W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesam-
melte Werke, Bd. 9 (1970), Berlin, S. 143-153.
Feuerbach, L. (1843a): »Vorldufige Thesen zur Reformation der Phi-
losophie«, in: W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9
(1970), Berlin, S. 243-263.
Feuerbach, L. (1843b): »Grundsatze der Philosophie der Zukunft«,
in: W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9 (1970), Ber-
lin, S. 264-341.
Feuerbach, L. (1846): »Das Wesen der Religiong, in: W. Schuffen-
hauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 10 (1971), Berlin, S. 3-79.
Gamm, G., (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbe-
stimmten, Frankfurt a. Main.
Gramsci, A. (GH): Gefingnishefte, Kritische Gesamtausgabe, W. F.
Haug (Hrsg.), Hamburg 1991 ff.
Hegel, G.W.F. (HW): Werke, 20 Bd., E. Moldenhauer/K. M. Michel
(Hrsg.), 1986, Frankfurt a. Main.
Heidegger, M. (1927): Sein und Zeit, 171993, Tiibingen.
Holz, H.H. (2003): Mensch — Natur. Helmuth Plessner und das Kon-
zept einer dialektischen Anthropologie, Bielefeld.
Horkheimer, M. (1935): »Bemerkungen zur philosophischen An-
thropologie«, in: Gesammelte Schriften, Bd. 3 (1988), Frankfurt a.
Main, S. 249-276.
Jelinek, E. (1998): Ein Sportstiick, Reinbek.
Krockow, C. Graf v. (1958): Die Entscheidung. Eine Untersuchung
iiber Ernst Jiinger, Carl Schmitt, Martin Heidegger, 21990, Frankfurt a.
Main, New York.
Leibniz, G.W. (1714): »Die Prinzipien der Philosophie oder Die Mo-
nadologie«, in: Philosophische Schriften, Bd. 1, hrsg. und iibers. H. H.
Holz, 21985, Darmstadt, S. 438-483.
Leont’ev, A.N. (1982): Tditigkeit — BewufStsein — Personlichkeit, Koln.
Lindemann, G. (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-techni-
schen Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, Miin-
chen.
Kampf, H. (2003): Die Exzentrizitdt des Verstehens. Zur Debatte um
die Verstehbarkeit des Fremden zwischen Hermeneutik und Ethnologie,
Berlin.
Manzei, A. (2002): »Eingedenken der Lebendigkeit im Subjekt? Kri-
tische Theorie und die anthropologischen Herausforderungen der bio-
technologischen Medizing, in: Zeitschrift fiir kritische Theorie, 15,
2002, S. 79-101.

50

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke, C. (1996): Tragddie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit Natur als
nach Hegel, Frankfurt a. Main. Fremdes
Plessner, H. (1918): »Krisis der transzendentalen Wahrheit im An-
fang«, in: Gesammelte Schriften, Bd. I, Frankfurt a. Main, S. 143-310.
Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie, 31975, Berlin, New York.
Plessner, H. (1931): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur
Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht«, in: Gesammelte
Schriften, Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 135-234.

Plessner, H./Konig, J. (1994): Briefwechsel 1923-1933, H. U. Les-
sing/A. Mutzenbecher (Hrsg.), Vorwort von F. Rodi, Freiburg, Miin-
chen.

Richter, N.A. (2001): »Unverschnte Verschrankung. Theoriebezie-
hungen zwischen Carl Schmitt und Helmuth Plessner«, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 49, 2001, S. 783-799.

Rottgers, K. (1994): »Der Standpunkt und die Gesichtspunkte«, in:
Archiv fiir Begriffsgeschichte 37, S. 257-284.

Réttgers, K. (2002): Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg.
Rousseau, J.J. (1762): »Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien
des Staatsrechtes«, in: Politische Schriften, iibers. und Einfiihrung von
Schmidts, L., 21995, Paderborn u.a., S. 59-208.

Schiirmann, V. (1997): »Unergriindlichkeit und Kritik-Begriff.
Plessners Politische Anthropologie als Absage an die Schulphiloso-
phie«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 45, 1997, S. 345-361.
Schiirmann, V. (2002): Heitere Gelassenheit. Grundrif3 einer parteili-
chen Skepsis, Magdeburg.

Schiirmann, V. (2003): »Die Bedeutung der Korper. Literatur zur
Korper-Debatte — eine Auswahl in systematischer Absicht« in: Allge-
meine Zeitschrift fiir Philosophie, 28.1.2003, S. 51-69.

Seel, M. (1995): Versuch iiber die Form des Gliicks. Studien zur Ethik,
Frankfurt a. Main.

Seel, M. (2002): Sich bestimmen lassen. Studien zur theoretischen und
praktischen Philosophie, Frankfurt a. Main.

Waldenfels, B. (1994): Antwortregister, Frankfurt a. Main.
Waldenfels, B. (1997): Topographie des Fremden. Studien zur Phéno-
menologie des Fremden 1, Frankfurt a. Main.

Weber, M. (1904): »Die >Objektivitdt« sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis«, in: Gesammelte Aufsdtze zur Wissen-
schaftslehre, J. Winckelmann (Hrsg.), ¥1973, Tiibingen, S. 146-214.
Weber, J. (2003): Umkdmpfte Bedeutungen. Naturkonzepte im Zeital-
ter der Technoscience, Frankfurt a. Main, New York.

Weingarten, M. (2001): »Bewegen, Verhalten, Handeln. Thesen zu
ungekldrten Grundbegriffen der Philosophischen Anthropologie, in:
Menschliche Korper in Bewegung. Philosophische Modelle und Konzepte

51

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker der Sportwissenschaft, V. Schiirmann (Hrsg.), Frankfurt a. Main, New
Schiirmann York, S. 245-261.
Wolff, M. (1986): »Der Satz vom Grund, oder: Was ist philosophische
Argumentation?«, in: Neue Hefte fiir Philosophie 26, S. 89-114.
Wulf, C. (Hrsg.) (1997): Vom Menschen. Handbuch Historische An-
thropologie, Weinheim, Basel.

52

- am 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESELLSCHAFTSTHEORIE



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UMKAMPFTE DEUTUNGEN -
ZUR KRITIK SZIENTIFISCHER BESTIMMUNGEN
MENSCHLICHER EXISTENZ IN DER

BIOTECHNOLOGISCHEN MEDIZIN
Alexandra Manzei

Herausforderungen der Biomedizin fiir die
Sozialwissenschaften

Wie ein roter Faden zieht sich die Frage nach dem Menschen und sei-
ner Natur durch alle Debatten um die moderne Medizin. Ob in den 6f-
fentlichen, ethisch-rechtlichen Diskussionen oder in den Reflexionen
der Sozial- und Geisteswissenschaften, es scheint, als sei die Conditio
Humana der Dreh- und Angelpunkt, an dem sich die Geister scheiden.
So stand bereits in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen um
die Reproduktions- und Transplantationsmedizin in Deutschland An-
fang der 1990er Jahren die Frage nach Anfang und Ende menschli-
chen Lebens im Zentrum: Ist Mensch erst Mensch als Person? Sofern
er/sie iiber Geist, Bewusstsein, Kommunikations- und Handlungsfa-
higkeit verfiigt, wie es im Transplantationsgesetz von 1997 verankert
wurde? Oder ist bereits die befruchtete Eizelle — obwohl weder hand-
lungs- noch kommunikationsfahig oder gar mit bloRem Auge sichtbar
- als menschliche Existenz zu begreifen, deren Leben und Wiirde es
unbedingt zu schiitzen gilt, wie es das Embryonenschutzgesetz von
1990 vorschreibt? Auch eine Dekade spater noch sind die ethischen
Debatten um Stammzellforschung und >stherapeutisches< Klonen
durch nahezu den gleichen Konflikt gekennzeichnet.! Was menschli-
ches Leben ist, wo es beginnt, wo es endet, und somit die Frage, wer
denn eigentlich zum Kreis der Menschen gehort, denen verglichen
mit anderen Lebewesen besondere Schutzrechte zukommen (sollen) -
es sind solche anthropologischen Fragen, die die Grundlage fiir ethi-

1 | Vgl. fiir die verschiedenen Positionen in der Bioethik Diskussion in
Deutschland Geyer (2001).

55

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra sche und rechtliche Entscheidungen bilden. Fragen, die wiederum ih-
Manzei rerseits nicht frei von normativen Implikationen sind.? In der Biome-
dizin sind anthropologische Deutungen aufs Engste mit normativen

Fragen verkniipft.

Gleichwohl erschopft sich die normative Dimension anthropologi-
scher Fragen nicht in jenen abstrakten moralischen Dilemmata, wie
sie hadufig in bioethischen Debatten diskutiert werden.? Es liegt kei-
neswegs in der Natur der Sache, biomedizinische Probleme z.B. im
Lichte der Menschenwiirde zu diskutieren; dies ist vielmehr ein Spezi-
fikum christlich-westlicher Gesellschaften und erfdhrt in Deutschland
aufgrund seiner Geschichte noch einmal besondere Bedeutung.* Mit
der Technisierung des Menschen in der Biomedizin erhalten anthro-
pologische Fragen vielmehr eine normative Dimension, die weit iiber
moralische Fragen im engeren Sinne hinausgeht, und ebenso ethische
und &sthetische wie rechtliche und soziale Implikationen besitzt.?
Moderne europdische Vorstellungen iiber die >Natur des Menschen,
iiber Anfang und Ende des Lebens, iiber die Unteilbarkeit individuel-
ler Existenz oder {iber das Verhdltnis von Ego und Alter erweisen sich

2 | Vgl. bspw. zur strategischen Dimension des Hirntodkonzeptes in der
Transplantationsmedizin Manzei (2003, Kap. 4).

3 | In der Debatte iiber Stammzellforschung bspw. stehen Fragen des Em-
bryonenschutzes und der Menschenwiirde im Zentrum und werden als abstrakte
moralische Dilemmata thematisiert: Wann die Wiirde menschlichen Lebens be-
ginne und was folglich der moralische Status »des Embryos« sei, wird gefragt,
um diesen Status dann der Wiirde jener Kranken gegeniiber zu stellen, die po-
tenziell von der Stammzellforschung profitieren konnten. Auf diese Weise wird
ein moralisches Dilemma konstruiert, das auf einer abstrakten Ebene die Wiirde
verschiedener menschlicher Wesen einander vergleichend und wertend gegen-
tiberstellt. In ihrer Grundstruktur dhnelt diese Gegeniiberstellung jener Frage,
die Mitte der 1990er Jahre die Diskussion um die Transplantationsmedizin do-
minierte. »Spenden oder nicht spendens, hieR dort das moralische Dilemma:
Wann das menschliche Leben und mit ihm seine Wiirde zu Ende sei, wurde ge-
fragt, um den moralischen Status so genannter Hirntoter den Bediirfnissen je-
ner Patienten gegeniiber zu stellen, deren Leben und Gesundheit von einer Or-
ganspende abhdngen. Vgl. zum schwierigen Verhiltnis von Gesellschaft und
Moralin der Bioethik Manzei (2005).

4 | Inanderen Kulturen, Religionen und Gesellschaften wird mit den gleichen
Fragen anders umgegangen. Vgl. dazu am Beispiel der Stammzellforschung:
Bender/Hauskeller/Manzei (2005), insbesondere die Einleitung.

5 | Dass moralische Fragen in der Debatte um die Biotechnisierung der Medi-
zin eine solche diskursive Dominanz gewinnen, wie es in Bezug auf Hirntod-
konzept und Stammzellforschung der Fall ist, erklart sich erst vor dem Hinter-
grund der spezifischen Struktur moderner Gesellschaften am Ende des 20.
Jahrhunderts; vgl. dazu Manzei (2005).

56

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als iiberholt, angesichts der dauerhaften Einverleibung fremder Kor-
perteile und Techniken. Erscheinungen, wie >warme Leichens,
sschwangere Hirntote< oder stiefgefrorene Embryonenc oder auch der
moralische Anspruch auf die Organe anderer Menschen, wie er durch
die Transplantationsmedizin entsteht, lassen sich mit den gewohnten
Gegeniiberstellungen, wie natiirlich/kiinstlich, organisch/technisch,
innen/aulen oder eigen/fremd, kaum mehr angemessen beschrei-
ben. Durch die Technisierung des Menschen in der Biomedizin wer-
den vielmehr unsere alltdglichen Handlungssicherheiten und Wahr-
nehmungsgewohnheiten, unser Alltagswissen, unsere sozialen Bezie-
hungen und nicht zuletzt unser gesellschaftlich geteiltes Selbstver-
stdndnis als Menschen in Frage gestellt.6

Diese anthropologische Verunsicherung besitzt eine soziale Di-
mension, die, iiber den Bereich der Medizin und Gesundheitsversor-
gung hinaus, weitreichende politische, rechtliche und 6konomische
Konsequenzen hat. Aktuelle Diskussionen, wie um die Kommerziali-
sierung des Organersatzes oder die Herstellung bzw. den Erwerb
menschlicher Embryonen zur Gewinnung humaner Stammzellen oder
auch um die Bedeutung der life-science-Industrie im internationalen
Wettbewerb, verdeutlichen die gesellschaftliche Relevanz szientifi-
scher Bestimmungen des Menschen.” Durch die unterschiedlichsten
medizinischen, 6konomischen, politischen und sozialen Akteure und
deren Interessen auf nationaler wie internationaler Ebene bestimmt,
gestaltet sich die Biotechnisierung der Medizin als konflikthafter,
vielschichtiger, globaler Prozess. Die moderne Medizin kann deshalb
nicht nur als ein gesellschaftlicher Teilbereich, ein Subsystem unter
anderen verstanden werden, das fiir die Verwaltung und den Umgang
mit Krankheit und Gesundheit zustdndig ist. Entsprechend sind auch
ihre Deutungen des Menschen als gesellschaftlich bedeutsame, an-
thropologische Verunsicherungen zu begreifen: als machtvolle, natur-
wissenschaftlich-technische Selbstinterpretationen menschlicher Exi-
stenz, die den Diskurs iiber den Menschen weit {iber den Bereich der
Gesundheitsversorgung hinaus bestimmen.®

Fiir die Sozialwissenschaften stellt sich damit die Frage, wie die
szientifischen Bestimmungen des Menschen und deren gesellschaftli-
che Bedeutung reflektiert, beschrieben, erkldrt und kritisiert werden
konnen, die mit der Biotechnisierung der Medizin einhergehen. Kann
sich die Soziologie angesichts der Dominanz, die naturwissenschaft-

6 | Vgl. dazu Manzei (2003). Vgl. zur Verdnderung sozialer Beziehungen und
Verwandtschaftsbeziehungen durch den Anspruch auf Kérperteile von anderen
lebenden und sterbenden Menschen: Hauser-Schaublin et al. (2001).

7 | Vgl. hierzu Hauskeller (2002) und Manzei (2003b).

8 | Vgl. zur Differenzierung der Begriffe >Biomedizin¢, >biotechnologische
Medizin, >technisierte Medizin«: Manzei (2003a: 207 ff.).

57

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra lich-technische Deutungen heute gewinnen, noch - ihrer histori-
Manzei schen Genese gemdl} — von der Anthropologie abgrenzen und der Fra-
ge nach dem Menschen enthalten? In Deutschland versteht sich die
Soziologie ja traditionell nicht als Humanwissenschaft, sondern als
Wissenschaft von der Gesellschaft, dem Sozialen, von sozialen Syste-
men oder sozialem Handeln.® Gleichwohl rekurrieren nicht nur hand-
lungstheoretische Ansitze!®, sondern auch Gesellschafts- und Sy-
stemtheorien implizit und explizit auf anthropologische Annahmen.
Sei es, dass implizit auf menschliche Gesellschaften, menschliche So-
zialitdt und menschliches Handeln Bezug genommen wird oder dass
mit Begriffen wie Individuum, Subjekt, Person oder Geschlecht expli-
zit von Menschen die Rede ist. In jedem Fall wird — zumeist unhinter-
fragt - ein sicheres Wissen dariiber vorausgesetzt, wer ein Mensch ist,
was ihn/sie als solchen auszeichnet und wer somit schon, noch oder

nicht mehr der menschlichen Gesellschaft angehort.?

Wird dieses Wissen um die anthropologischen Differenz, also das
Wissen um den Unterschied zwischen Menschen und Anderen, jedoch
unhinterfragt, als quasi naturgegeben voraussetzt, kann weder die
sozio-technische Genese szientifischer Deutungen nachvollzogen
werden noch ldsst sich ihr strategischer, ausgrenzender Charakter
thematisieren. Mit anderen Worten: Solange es sich in der Soziologie
scheinbar von selbst versteht, wer ein Mensch ist, konnen szientifi-
sche Bestimmungen des Menschen nicht als kontextabhdngige, wirk-
machtige soziale Inklusions- und Exklusionsprozesse wahrgenommen
werden. Erst die Denaturalisierung der eigenen unhinterfragten an-
thropologischen Vorannahmen wiirde dem soziologischen Blick die
politische Dimension der biomedizinischen Grenzziehung zwischen
Menschen und Anderen eréffnen. Dariiber hinaus verstellt der unre-
flektierte Bezug auf quasi natiirliche anthropologische Annahmen die
Sicht auf die Beteiligung der Soziologie selbst am gesellschaftlichen
Prozess der Deutung menschlicher Existenz: Befordert nicht gerade
das Verstdndnis menschlicher Individuen als historisch wandelbare,
nicht festgelegte, durch und durch gesellschaftliche und kulturelle
Wesen, wie sie sich fiir die Sozialwissenschaften in der Tradition der
Sozialphilosophie herausgebildet hat, die cartesianische Denkform,
indem sie die >Natur des Menschen« der Biomedizin iiberlésst?*2

9 | Hier seien exemplarisch die Handlungstheorie Max Webers, die Soziologie
Georg Simmels, die Gesellschaftstheorie Max Horkheimers und Theodor W. Ad-
ornos und die Systemtheorie Niklas Luhmanns benannt.

10 | Handlungstheoretische Ansétze stiitzen sich mit der Unterscheidung
zwischen Handeln und Verhalten anhand des Kriteriums der Intentionalitét ex-
plizit auf eine unhinterfragt vorausgesetzte Differenz von Mensch und Tier. Vgl.
hierzu die Kritik von Michael Weingarten o. J.

11 | Vgl. zu dieser Problematik ausfiihrlich Lindemann (2002, 2002a).

58

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In den letzten 15-20 Jahren ist nun auch in der deutschsprachi-
gen Soziologie eine verstirkte Auseinandersetzung mit der Frage
nach dem Menschen und seiner leib-korperlichen Existenz zu beob-
achten. Anlass sind fiir viele AutorInnen, neben anderen Griinden,
eben jene anthropologischen Verunsicherungen, die mit den Techni-
sierungen menschlicher Existenz einhergehen. Ahnlich, wie sich die
Sozialwissenschaften in den 1980er und 90er Jahren durch die Tech-
nisierung der »duReren Natur< zum Uberdenken ihrer Grundbegriffe
gezwungen sahen, stellt sich auch mit der Biotechnologisierung der
sinneren Natur< des Menschen die Frage nach Gegenstand und Grund-
verstindnis der Sozialwissenschaften.> Arbeiten der feministischen
Theorie, der Wissenschaftsgeschichte und -theorie, der Technikfor-
schung sowie der Cultural Studies u.a. aufgreifend, findet eine inten-
sive Auseinandersetzung mit der Bedeutung des Korpers fiir die theo-
retischen Grundlagen der Sozialwissenschaften statt.'*

Eine zentrale Rolle fiir viele dieser Ansdtze spielt dabei der Bezug
auf jene sozialwissenschaftlichen Klassiker, die den Korper als wichti-
gen grundlagentheoretischen Bezugspunkt begreifen, wie Theodor W.
Adorno und Max Horkheimer, Pierre Bourdieu, Irving Goffman, Geor-
ge Herbert Mead, Michel Foucault u.a. Gleichwohl betonen selbst viele
dieser Ansdtze die Notwendigkeit, sich wesenhaften anthropologi-
schen Deutungen zu enthalten oder plddieren gerade angesichts der
Moglichkeiten der Biomedizin dafiir, die Soziologie vom Ansatz her
vollstdndig zu »entanthropologisieren« (Lindemann 2002a). Zu Recht
wird auf die Probleme verwiesen, die mit der Rede vom Wesen des
Menschen verbunden sind, wie die Gefahr der Renaturalisierung, der
Entsozialisierung und der Dekontextualisierung menschlicher Selbstbe-
schreibungen.

Ich mochte im Folgenden begriinden, warum gerade eine kriti-
sche Soziologie trotz dieser Gefahren ihre Haltung zu anthropologi-
schen Annahmen {iberdenken und zur Frage nach dem menschlichen
Wesen Position beziehen sollte. Mit der Rede von Subjekten, Perso-
nen, Individuen oder Geschlechtern, anstatt von Menschen, gelingt

12 | Vgl. dazu auch Fischer in diesem Band.

13 | Viele soziologische Autoren nahmen die groRen industriell-technischen
Katastrophen der 1970er und 80er Jahre, wie Bhophal und Tschernobyl, zum
Anlass, eine grundlagentheoretische Reflexion des Verhdltnisses von Natur und
Gesellschaft in den Sozialwissenschaften zu fordern (vgl. Beck 1986) und das
Verhaltnis von Natur-, Technik- und Sozialwissenschaften zu {iberdenken; wor-
aus neue soziologische Bereiche, wie die Techniksoziologie (vgl. bspw. Ram-
mert 1998) oder die Sektion Soziologie und Okologie der Deutschen Gesell-
schaft fiir Soziologie (vgl. Gérg 2003, Kap. 2) sowie neue diszipliniibergreifen-
de Arbeitsmethoden entstanden (vgl. Becker/Jahn 2003).

14 | Vgl. hierzu ausfiihrlich Jdger (2004: 37 ff.) sowie Meuser (1997).

59

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra es ihr ndmlich nur scheinbar, sich anthropologischen Deutungen und

Manzei den mit ihnen verbundenen Problemen zu entziehen. Denn einerseits

liegen auch diesen Begriffen Annahmen zugrunde, die aus Vorstel-

lungen iiber das Wesen des Menschen abgeleitet sind, wie Handlungs-

fihigkeit, Vernunft, Intentionalitit o.A.; wesenhafte anthropologi-

sche Deutungen werden mit diesen Begriffen also keineswegs umgan-

gen, sondern lediglich verschleiert. Andererseits sind gerade auch

Konzepte von Individualitdt, Personalitdt, Subjektivitit oder Ge-

schlechtlichkeit usf. nicht vor identitétslogischen Ausgrenzungen ge-

feit, haben doch die Unterscheidungen von Personen und Nicht-Per-

sonen, Subjekten und Nicht-Subjekten, Mdnnern/Frauen und Ande-

ren ebenso machtvolle soziale Konsequenzen, wie die Differenz
Mensch/Nicht-Mensch.

Es ist deshalb angesichts der Wirkmdachtigkeit biomedizinischer
Menschenbilder fiir eine kritische Gesellschaftstheorie heute uner-
ldsslich, die eigenen anthropologischen Grundannahmen zu reflektie-
ren und sich mit der Frage nach dem Menschen auseinander zu set-
zen. Die Sicherheit ndmlich, zu wissen, um wen es sich handelt, wenn
von Menschen die Rede ist, ist spatestens mit den Grenziiberschrei-
tungen der Biomedizin obsolet geworden. Solange die Soziologie sich
jedoch als Sozialwissenschaft von Menschen versteht, solange sie hi-
storisch konkrete Menschen und deren Selbst- und Weltverhdltnisse
empirisch und theoretisch zum Gegenstand hat, kommt sie nicht um-
hin, sich einen Begriff vom Menschen zu machen. Dass es sich dabei
nur um einen »Begriff vom Menschen [handeln kann], der die Un-
moglichkeit eines Begriffs vom Menschen begrifflich nachweist«
(Kamper 1973: 26), soll im Folgenden verdeutlicht werden. Orientiert
an der Positionalitdtstheorie des Lebendigen von Helmuth Plessner
soll gezeigt werden, dass philosophische Anthropologie nach dem
»Tode des Menschen« (Foucault), nach der Dekonstruktion und De-
zentrierung eines positiv bestimmten, universellen menschlichen We-
sens, dann sinnvoll mdglich ist, wenn sie gerade nicht zuerst nach
dem Menschen fragt, sondern von den unterschiedlichen Selbst- und
Weltverhiltnissen lebendiger Entitdten ausgeht.

Ich werde dabei in zwei Schritten vorgehen und zundchst einmal
exemplarisch implizite und explizite soziologische Wesensdeutungen
des Menschen reflektieren: Am Beispiel der Transplantationsmedizin
soll im nédchsten Abschnitt gezeigt werden, in welcher Weise sozial-

15 | Vgl. zum Problem der Renaturalisierung anthropologischer Deutungen
bspw. die Debatte in der Zeitschrift fiir kritische Theorie: B6hme (1999), Gamm
(2001a), Manzei (2003a). Vgl. zum Problem der Entsozialisierung und Dekon-
textualisierung: Barkhaus/Fleig (2002a); Horkheimer (1935), Landwehr
(2001), Weingarten 0.J., zum Ansatz einer Entanthropologisierung der Soziolo-
gie: Lindemann (2002a).

60

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wissenschaftliche Grundannahmen die szientifischen Bestimmungen
menschlicher Existenz ergdanzen und damit die gesellschaftliche Wirk-
mdchtigkeit naturwissenschaftlicher Deutungen - auch ungewollt —
befordern. In einem zweiten Schritt soll dann mit Bezug auf Plessners
dialektische Anthropologie, die Unausdeutbarkeit menschlicher Exi-
stenz konzeptualisiert werden: Orientiert an der Theorie Plessners
wird verdeutlicht, wie eine anthropologische Erweiterung soziologi-
scher Grundbegriffe gelingen kann, ohne naturalistisch oder reduk-
tionistisch zu argumentieren, und welche Deutungsmdoglichkeiten die
Soziologie dadurch gewinnt. Zum Schluss ist es jedoch auch uner-
ldsslich, auf die systematischen Probleme hinzuweisen, die einer kri-
tischen Gesellschaftstheorie mit dem Rekurs auf Plessners Anthropo-
logie entstehen.

Wirkmadchtige Vereindeutigungen.
Wie sich natur- und sozialwissenschaftliche
Deutungen des Menschen ergdnzen

Nach dem Transplantationsgesetz gelten komatdse Patienten als tot,
wenn ihre Hirnfunktionen nach bestimmten medizinischen Kriterien
mit diagnostischen und technischen Verfahren nicht mehr messbar
sind.® Diese Deutung des menschlichen Todes wird als Hirntodkon-
zept bezeichnet. Sie ist insofern problematisch, als das Absterben des
Gehirns mit dem Tod des Menschen gleichgesetzt wird, obwohl der
Korper nach alltagsweltlichen Erfahrungen als lebendig erscheint und
auch nach medizinischen Kriterien als »vital< gedeutet wird.'” Gesell-
schaftlich bedeutsam wurde diese Todesvorstellung erst in der zwei-
ten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts, nachdem mit der Moglich-
keit der kiinstlichen Beatmung erstmals in den 50er Jahren die Sym-
ptomatik eines irreversiblen Komas beschrieben wurde, was die Inten-
sivmedizin vor die Frage des Behandlungsabbruchs stellte: Konnte
und durfte man Patienten weiterbehandeln, deren Genesung nach be-
stem medizinischen Wissen aussichtslos erschien? Ich mdchte jetzt
hier nicht ndher die Entwicklung verfolgen, wie und warum es ausge-
hend von der Frage des Behandlungsabbruchs bei irreversiblem Koma
iiberhaupt zu einer neuen Todesdefinition kam - was keineswegs
selbstverstindlich ist.’® Anhand der parlamentarischen Debatte um
das Hirntodkonzept, wie sie 1995 kurz vor der Verabschiedung des

16 | Vgl. zum Transplantationsgesetz: Manzei (2003: 270 ff.).

17 | Welche Probleme Patienten, Angehdrigen aber auch dem medizinischen
Personal durch diese Deutung entstehen sowie die sozialen Folgen, die damit
verbunden sind habe ich an anderer Stelle ausfiihrlich beschrieben.; vgl. hierzu
Manzei (2003).

61

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra Transplantationsgesetztes im Bundestag gefiihrt wurde, soll vielmehr
Manzei gezeigt werden, wie sich natur- und sozialwissenschaftliche Annah-
men iiber das Wesen des Menschen erganzen.

Die Begriindungen, die von medizinischen Akteuren, wie der Bun-
desdrztekammer (Ausschussdrucksache 13/137), der Deutschen Ge-
sellschaft fiir Andsthesie und Intensivmedizin (Ad 13/149) der Deut-
schen Gesellschaft fiir Neurologie (Ad 13/161) u.a., fiir die Gleichset-
zung des Ausfalls des Gehirns mit dem Tod des Menschen angefiihrt
wurden, verkniipfen — mehr oder weniger explizit - biologische und
anthropologische Argumente.lg Das Gehirn besitze, so heil’t es in ver-
schiedenen Stellungnahmen, eine »integrative Steuerungsfunktion
fiir den gesamten Organismus« und wenn diese ausfalle sei »die Sy-
stemeinheit Mensch zerbrochen« (Stocker Ad 13/149: 2 £.), oder »der
Mensch als Leib-Seele-Einheit nicht mehr funktionsfahig«. Das Gehirn
sei dariiber hinaus der materielle Ort des eigenen Willens, der Auto-
nomie, des Bewusstseins und Selbstbewusstseins, der Erfahrung, der
Wahrnehmung, der Erkenntnis, des Gefiihls und des Geistes und wenn
das Gehirn ausfalle handele es sich nicht mehr um einen Menschen,
sondern nur noch um eine »leere leibliche Hiille« (Schone-Seifert, Ad
13/162: 7) oder einen »den Hirntod-iiberlebenden Restkorper« fiir
den jegliches menschliche Leben ausgeschlossen sei.?0

Einwande, die sich aus sozialwissenschaftlicher Seite gegeniiber
dem Hirntodkonzept erhoben wurden, betreffen zum einen dessen
Ahistorizitat — die Annahme bspw., dass der Hirntod schon immer der
Tod des Menschen gewesen sei, man hitte es aufgrund mangelnder
medizinisch-technischer Entwicklung nur nicht eher feststellen kon-
nen -, seinen mangelnden Bezug zum gesellschaftlichen Kontext —
also die Ausblendung der Interessen verschiedenster Akteure und
Machtverhiltnisse — sowie die Positivierung partikularer menschlicher
Eigenschaften als wesenhaft, natiirlich und universell.?! So berechtigt
diese Kritik an den Naturalisierungen, Entsozialisierungen und De-
kontextualisierungen des Hirntodkonzept ist, so zweideutig bleibt die
kritische Absicht dann, wenn die Soziologie implizit mit den gleichen
anthropologischen Deutungen arbeitet. Wenn sie — mehr oder weniger

18 | Das habe ich an anderer Stelle ausfiihrlich getan und auch AutorInnen,
wie Gesa Lindemann oder Werner Schneider haben die Genese und soziale In-
stitutionalisierung der Hirntodkonvention ausfiihrlich beschrieben. Vgl. zum
Folgenden: Lindemann (2002, 2003); Manzei (1997, 2003); Schneider (1999,
2001).

19 | Vgl. dazu die schriftlichen Stellungnahmen zur Bewertung des Hirntodes
sowie der engen und erweiterten Zustimmungsldsung in einem Transplantati-
onsgesetz vor dem Ausschuss fiir Gesundheit des Deutschen Bundestages am
28.6.1995 in Bonn. Ausschussdrucksachen: 13/117, 13/136, 13/137, 13/140,
13/149, 13/161, 13/162, 13/165, 13/171, 13/173.

62

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

reflektiert - ebenfalls davon ausgeht, dass wesenhafte, universell-
menschliche, sei der Geist, sei Vernunft, Selbstbewusstsein, Person-
Sein, Intentionalitdt, Autonomie usw.

Denn selbst fiir Theorien, die universelle, essenzialistische Aussa-
gen {iber den Menschen zuriickweisen und sich kritisch von den Natu-
ralisierungen und Reduktionismen philosophischer Anthropologie ab-
grenzen, sind Annahmen {iber das Wesen des Menschen von grundle-
gender theoretischer Bedeutung. Horkheimer und Adorno haben sich
bspw. im Rahmen ihrer Gesellschaftstheorie kritisch mit den Grundan-
nahmen der Anthropologie Arnold Gehlens auseinandergesetzt. Sie
konnten zeigen, dass der biologisch fundierten These vom Mensch als
Miéngelwesen und der darauf aufbauenden Institutionentheorie Geh-
lens ein konservatives und antidemokratisches politisches Weltbild
zugrunde liegt, welches durch die scheinbare Ableitung menschlicher
Eigenschaften aus der Biologie verdeckt wird (Horkheimer 1935, Ado-
mo/Gehlen 1965). Anhand der gleichen Texte ldsst sich jedoch auch
zeigen, dass Annahmen iiber das Wesen des Menschen fiir die (dltere)
kritische Theorie von zentraler, grundlagentheoretischer Bedeutung
sind. So endet der Disput zwischen Adorno und Gehlen um die Frage,
ob die Soziologie eine Wissenschaft vom Menschen sei, mit einem em-
phatischen Plddoyer Adornos fiir die Befreiung der (im wertenden
Sinne) positiven Natur des Menschen von den repressiven gesell-

20 | »Der Mensch verliert durch den Tod seines Gehirns auBerdem und zu-
gleich die notwendige und unersetzliche Grundlage fiir alles, was an ihm un-
stofflich ist, und hort damit auf, die kdrperlich-geistige oder leiblich-seelische
Einheit zu sein, die der lebende Mensch ist. Ohne Hirntdtigkeit kann der
Mensch auch im menschlichen Sinne nichts mehr tun, nichts mehr erfahren
und nichts mehr erleiden, im einzelnen: nicht mehr handeln, nichts mehr fiih-
len und empfinden, auch kein innerstes und kein rein subjektives Empfinden
haben, nichts aus seiner Umgebung und nichts aus sich selbst wahrnehmen,
beobachten und beantworten, nichts mehr denken, erkennen, entscheiden, er-
leben und beabsichtigen, kein Ich-BewuRtsein und kein anderes Bewultsein
mehr haben. ZusammengefaRt entspricht der Hirntod einer duRerlich freilich
unsichtbaren Enthauptung, tiber die hinaus der Rumpf und die Kopfweichteile
intensivmedizinisch weiterbehandelt werden«, so bspw. der Neurologe Heinz
Angstwurm (Ad, 13/173: 3). Kritisch demgegeniiber der Neurochirurg Andreas
Zieger: »Leben kann ein Mensch auch ohne BewulRtsein; mit Hilfe intensivme-
dizinischer MaRnahmen und kiinstlicher Beatmung kann ein Mensch, dessen
Atemfunktion erloschen ist, tiberleben und am Leben gehalten werden. [...]
(Das) Atemzentrum ldRt sich keineswegs nur im unteren Hirnstamm bzw. dem
verlangerten Riickenmark lokalisieren, [...]. Menschsein hort nicht am Hinter-
hauptsloch auf« (Zieger, Ad 13/161: 9).

21 | Vgl. als Uberblick iiber ethische und sozialwissenschaftliche Positionen:
Hoff/In der Schmitten (1995) sowie Manzei (1997) und Meyer (1997).

63

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra schaftlichen Institutionen: Erst die Last der eigenen Verantwortung
Manzei ermdgliche die Entwicklung von Autonomie und Selbstverwirklichung
(Adorno/Gehlen 1965: 246 ff.).?

Es kommt mir nun nicht darauf an, das positive Menschenbild der
kritischen Theorie inhaltlich als unangemessen zu kritisieren.?? Ich
habe das Beispiel vielmehr gewdhlt, um zu zeigen, dass selbst jene
Gesellschaftstheorien, die sich kritisch von essentiellen Aussagen
iiber den Menschen abgrenzen, auf unhinterfragten anthropologi-
schen Annahmen basieren, die fiir ihre Theorie und damit fiir ihre
Deutung gesellschaftlicher Verhdltnisse von grundlegender Bedeu-
tung sind. Durch unreflektierte Annahmen iiber das Wesen des Men-
schen wird eine kritische Auseinandersetzung mit szientifischen Deu-
tungen der Biomedizin, wie dem Hirntodkonzept, jedoch erschwert:
Wenn Soziologie und Medizin sich letztlich auf dhnliche oder gleiche
anthropologische Vorannahmen stiitzen, wenn beide Personalitdt, Be-
wusstsein, Intentionalitdt und Kommunikations- und Handlungsfa-
higkeit als die wesentlichen Eigenschaften des Menschen erachten,
dann kann das Hirntodkonzept nicht als kontextabhdngige Deutung
wahrgenommen werden. Sofern mit der Abgrenzung der Soziologie
gegeniiber anthropologischen Aussagen eine Kritik der Normierung
menschlicher Existenz und der Verschleierung ideologischer Verhalt-
nisse intendiert ist, wird diese Kritik unterlaufen, wenn die gleichen
Menschenbilder zugrunde gelegt werden. Unterstiitzt durch die histo-
risch entstandene disziplindre Arbeitsteilung zwischen Sozial- und
Naturwissenschaften wird so im o6ffentlichen Diskurs westlicher Ge-
sellschaften ein stillschweigender bis offensiver Konsens befordert,
der das genuin Menschliche als das Geistige, die Vernunft, das Be-
wusstsein usw. begreift.

Wichtig ist dabei festzuhalten, das nicht nur jene anthropologi-
schen Deutungen als reduktionistisch zu verstehen sind, die sich auf
universelle, unverdnderliche Wesensmerkmale festlegen, sondern
ebenfalls solche, die den Menschen als historisch wandelbares,
machtvoll diskursiv geformtes, durch und durch kulturelles und ge-
sellschaftliches Wesen beschreiben. Denn mit diesen Interpretationen
werden ebenfalls Vereindeutigungen vorgenommen, die reduktioni-
stisch und ausgrenzend sind. Am Beispiel der Beschreibungen Organ-

22 | Welche normative Bedeutung dem positiven Menschenbild der (alteren)
kritischen Theorie fiir deren theoretischen Grundannahmen zukommt zeigt sich
auch in dem Aufsatz »Individuum« (Institut fiir Sozialforschung 1972).

23 | Genauso wenig, wie ich den Bezug auf die dltere kritische Theorie fiir an-
thropologische Fragen heute fiir ganzlich unangemessen halte — im Gegenteil:
Vgl. dazu meine Auseinandersetzung mit dem theoretischen Motiv des Einge-
denkens der Natur im Subjekt und dessen Bedeutung fiir eine Kritik der Biotech-
nologisierung der Medizin: Manzei (2003a).

64

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

transplantierter, ihrer Angehdrigen und Pflegenden ldsst sich ver-
deutlichen, dass auch kulturalistische Vereindeutigungen den wider-
spriichlichen Selbsterfahrungen der Individuen in der Biomedizin
nicht entsprechen.

In Interviews und anhand der Berichte von Betroffenen der Trans-
plantationsmedizin 1dsst sich ndmlich zeigen, dass sich die Erfahrung
des eigenen Korpers sowie des Korpers der Anderen als widerspriich-
lich und uneindeutig erweist: Es werden sowohl Metaphern der Ge-
staltbarkeit als auch der Unverfiigbarkeit verwendet; es wird sowohl
von Kiinstlichkeit als auch von Natiirlichkeit gesprochen. Vorstellun-
gen des Eigenen und des Fremden, von innen und aufen sind ebenso
bedeutsam, wie die Erfahrung, diese Differenz angesichts der Einver-
leibung chemischer, technischer und organischer Artefakte nicht
mehr machen zu konnen. Es zeigt sich, dass die Erfahrung der Unver-
tretbarkeit des eigenen kranken Selbst sowie des Todes auch gegen-
iiber den biotechnologischen Verfiigungen der Medizin bedeutsam
bleiben. Auch die Erfahrung der Individualitat 16st sich nicht allein
deshalb auf, weil die Korper faktisch geteilt werden. Und nicht zuletzt
spielen fiir Organtransplantierte Erfahrungen von Subjektivitdt und
Handlungsfdhigkeit eine ebensolche Rolle, wie das gegenteilige Ge-
fithl, sich im Netz von diagnostischen und therapeutischen MaRnah-
men aufzuldsen, also kein Selbst, kein abgegrenztes Ich mehr zu
sein.?*

Gegeniiber diesen widerspriichlichern, uneindeutigen Erfahrun-
gen konkreter Akteure in der Medizin erweisen sich Zuschreibungen
der Kontingenz und Wandelbarkeit menschlicher Existenz als ebenso
repressiv, wie die Normierung durch universell giiltige, unveranderli-
che Wesensmerkmale. Jede Vereindeutigung menschlicher Existenz
auf diese oder jene Eigenschaften, wird den widerspriichlichen Erfah-
rungen, die die Individuen in der Biomedizin von sich und anderen
machen, nicht gerecht. Sozialwissenschaftliche Theorien miissen des-
halb mit ihren je konkreten anthropologischen Grundannahmen
ebenso als Akteure in gesellschaftlichen Deutungsprozessen verstan-
den werden, wie die Naturwissenschaften. Ihre ambivalente Haltung
zu anthropologischen Annahmen - sie einerseits abzulehnen und an-
derseits implizit und unreflektiert darauf zu rekurrieren - verschleiert

24 | Vgl. hierzu die Interviews, die Ulrike Baureithel, Anna Bergmann sowie
Vera Kalitzkus u.a. mit Transplantierten, ihren Angehdrigen und Pflegenden
durchgefiihrt haben (Baureithel/Bergmann 1999, Kalitzkus 2004). Vgl. dazu
auch Manzei (2003), insbesondere die Einleitung und Kap.5. Ein besonders be-
eindrukkendes Beispiel fiir die ambivalenten Gefiihle Transplantierter stellt
dariiber hinaus die Selbstreflexion des herztransplantierten Philosophen Jean
Luc Nancy dar. Vgl. Nancy (2000).

65

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra lediglich die Beteiligung der Soziologie am Diskurs iiber den Men-
Manzei schen.

Ebenso verkennt auch jeder Versuch, sich methodisch srein de-
skriptivc auf die Grenziiberschreitungen der Biomedizin zu beziehen,
den Anteil sozialwissenschaftlicher Theorien am gesellschaftlichen
Prozess der Deutung. Denn gerade wenn man davon ausgeht, dass so-
ziale Prozesse kontingent sind, also weder aus der Sache heraus bzw.
snaturbedingt« noch strukturfunktionalistisch erkldrt werden konnen,
ist es notwendig, nach den sozialen Griinden verdnderter Deutungen
zu fragen. Eine sich rein deskriptiv verstehende Rekonstruktion szi-
entifischer Deutungen, wie des Hirntodkonzepts, kann lediglich indi-
viduelle historische Ereignisse konstatieren, die heute so und morgen
anders sind; damit begibt sie sich jedoch der Mdglichkeit, soziale Zu-
sammenhdnge als Erklarungsgriinde in Betracht zu ziehen.? Sie kann
dann - sofern sie nicht wiederum auf naturalistische bzw. struktur-
funktionalistische Begriindungen zuriickfallen will — keine Aussagen
darliber machen, warum bestimmte Deutungen {iber Koérper und
Krankheit vorgezogen und andere zuriickgewiesen werden oder war-
um bestimmte biomedizinische Verfahren ckonomisch erfolgreich
sind, ohne gegenwartig irgendeinen therapeutischen Nutzen aufzu-
weisen. 6

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass jede Vereindeutigung
menschlicher Existenz auf diese oder jene Eigenschaften, ob szientifi-
scher, soziologischer, ethischer, dsthetischer oder sonstiger Proveni-
enz, die Existenzweisen historisch konkreter Menschen um ihre Ent-
faltungsmdglichkeiten beschneidet und dass der unreflektierte Bezug
auf anthropologische Annahmen diese Verkiirzungen verschleiert. Ich
mochte deshalb dafiir pladieren, das begriffliche Instrumentarium der
Soziologie offensiv um anthropologische Deutungen zu erweitern. An-
gelehnt an Helmuth Plessners Theorie des Lebendigen werde ich im
folgenden Abschnitt ausfithren, wie eine solche anthropologische
Fundierung der Soziologie gelingen kann, ohne hinter die Erkennt-
nisse des Sozialkonstruktivismus und die Anthropologiekritik zuriick
zu fallen.

25 | Der Medizinhistoriker Thomas Schlich kann deshalb seine Studie iiber die
Entstehung der Transplantationsmedizin »Die Erfindung der Organtransplanta-
tion« (Hervorhebung A. M.) nennen und behaupten, dass die Genese der Or-
gantransplantation lediglich auf historisch kontingenten Faktoren beruhe, de-
ren Zusammentreffen in keinem gesetzmdRigen Zusammenhang stiinden
(Schlich 1998: 338).

26 | Wie bspw. die private Einlagerung von Nabelschnurblut, in der Hoffnung
daraus in Zukunft irgendwann individuell passende Organe biotechnologisch
herstellen zu kdnnen; vgl. dazu Manzei (2003b).

66

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nicht-Identitdt von Mensch und Macht.
Das kritische Potenzial der Theorie exzentrischer
Positionalitat.

Die Theorie des Lebendigen, die Plessner in seinem Werk Die Stufen
des Organischen und der Mensch (Plessner 1975) entwickelt hat, bietet
fiir eine gesellschaftstheoretische Kritik szientifischer Deutungen in-
teressante Anschlussmtiglichkeiten.27 Zum einen (1.) ermdglicht sie
eine differenzierte Deutung menschlicher und anderer Lebewesen,
ohne — wie andere philosophische Anthropologien — ein hierarchi-
sches Entwicklungsprinzip zugrunde zu legen und ohne einen Begriff
des Menschen vorauszusetzen. Zum anderen gelingt es (2.), mit dem
Konzept exzentrischer Positionalitdt ein kritisches Prinzip zu formulie-
ren, dass anthropologische Vereindeutigungen jedweder Art zuriick-
weist und als normativer Bezugspunkt kritischer Gesellschaftstheorie
dienen kann. Zum Schluss (3.) ist es jedoch auch unerldsslich, die mi-
krosoziologische Perspektive des Plessner'schen Ansatzes zu kritisie-
ren, wenn man ihn fiir eine kritischen Auseinandersetzung mit der
Wirkmdchtigkeit szientifischer Deutungen fruchtbar machen will.

1. | Obwohl Plessner seine Arbeit in den beiden Vorworten zu den
Stufen selbst im Vergleich mit der Philosophischen Anthropologie und
der Existenzphilosophie diskutiert, entwirft er in den darauf folgen-
den Kapiteln keine Theorie des Menschen, sondern eine Theorie des
Lebendigen, die sich inhaltlich auf natur-, sozial- und geisteswissen-
schaftliche Erkenntnisse stiitzt und methodisch erkenntniskritische,
phdnomenologische und hermeneutische Elemente verbindet.?® Da-
bei leitet er weder nach klassischem Muster die Uber- oder Unterle-
genheit der menschlichen Spezies aus einem nur ihr zukommenden
Vermdgen oder Defizit ab, wie es die Anthropologen Max Scheler mit
»dem Geist< oder Arnold Gehlen mit dem >0rganmangel« getan haben.
Noch entwirft er einen abstrakten existentialistischen oder system-
theoretischen Ansatz, der von der leiblich-materiellen Grundlage des
Menschen abstrahiert.?’ Er wihlt vielmehr einen grundsétzlich ande-
ren Ausgangspunkt. Er fragt danach, wie unbelebte, belebte und be-
wusstseinsbegabte Dinge im Verhdltnis zu ihrer Umwelt erscheinen. Die
einzige Vorannahme die er dafiir treffen muss, ist keine anthropologi-
sche, sondern eine erkenntnistheoretische: Er geht grundsatzlich da-

27 | Vgl. zur Einfiihrung in die anthropologische Theorie Helmuth Plessners
Arlt (1996), Fischer (2000), Habermas (1958), Honneth/Joas (1980).

28 | Fir die folgende Interpretation des methodischen Vorgehens Plessners
orientiere ich mich an Gesa Lindemann (2002a, 2004).

29 | Vgl. zum Problem systemtheoretischer Deutungen des Menschen in der
Biomedizin: Manzei (2003, Kap. 2).

67

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra von aus, dass sich Entitdten — ob lebendig oder nicht - von ihrer Um-
Manzei gebung abheben, sich von ihr unterscheiden miissen, um als eigen-
stdndig und abgegrenzt wahrgenommen werden zu konnen. Dieses
methodische Vorgehen unterscheidet die Theorie Plessners von klas-
sischen philosophischen Anthropologien, die zumeist einen Begriff
des Menschen voraussetzen.°
Die Annahme der prinzipiellen Abgegrenztheit von Entitdten zu
ihrer Umwelt wird so zur Grundkategorie seiner Theorie des Lebendi-
gen.31 Nach Plessner ist anhand der Stellung, der Position eines Ob-
jekts zu seinem Umfeld erkennbar, ob es sich um eine unbelebte, eine
belebte oder eine lebendige, bewusstseinsbegabte Entitdt handelt.
Diese Verhdltnisbestimmung des je konkreten Gegenstandes zu seiner
»Sphdre« wird fiir Plessner zur entscheidenden Grundannahme seiner
Philosophie: Lebendige Dinge, so gelingt es Plessner zu zeigen, un-
terscheiden sich von unbelebten Dingen, indem sie sich selber gegen-
iiber ihrer Umgebung abgrenzen. Die Art und Weise, wie lebendige
Entitdten diese Grenzrealisierung selber vollziehen - sich aktiv auf ih-
re Umwelt beziehen, mit ihr im Austausch stehen und sich ihr gegen-
iiber abgrenzen - nennt Plessner »Positionalitdt«. Und innerhalb der
Gruppe lebendiger Dinge lassen sich belebte von lebendigen und be-
wusstseinsbegabten Dingen noch einmal dahingehend unterscheiden,
wie sie ihre Positionalitdt, also ihre Stellung zur Umwelt und zu sich
selbst, gestalten.32
Obwohl Plessner mit diesem methodischen Vorgehen keinen Be-
griff des Menschen voraussetzt, ist es ihm dennoch méglich, Aussa-
gen iiber die Erscheinungsweisen historisch konkreter Menschen zu
machen. Denn die Frage nach dem Menschen thematisiert Plessner

30 | Vgl. zu dieser Einschdtzung kritisch: Weingarten (2000).

31 | Vgl. zum Folgenden Plessner (1975, 89-123), Manzei (2003, Kap. 4.) so-
wie Fischer (2000: 272f), Habermas (1958), List (2001), Lindemann (2002,
Kap. 1).

32 | Diese Idee der eigenen Grenzrealisierung belebter Entitdten ist der Theo-
rie der Autopoiesis nicht undhnlich, wie sie von Maturana und Varela auf der Ba-
sis der systemischen Biologie Bertalanffys in den 1970er Jahren ausgearbeitet
wurde. Beide Theorien definieren die Merkmale des Lebendigen anhand dessen
Fahigkeit, sich auf die Umwelt zu beziehen und sich gleichzeitig von ihr abzu-
grenzen. Eine entscheidende und fiir die Kritik der Biotechnisierung des Men-
schen bedeutsame Differenz zwischen der Theorie der Positionalitdt und der
Theorie der Autopoiesis betrifft n.a. jedoch die Frage der Materialitdt. Wahrend
es fiir die systemtheoretische Biologie von untergeordneter Bedeutung ist, in
welcher Form sich ein System realisiert — ob physikalisch, biologisch oder virtu-
ell - spielt die Beschaffenheit des Gegenstandes, die leib-kdrperliche Existenz
von Lebewesen fiir Plessners Theorie eine entscheidende Rolle, wie der zweite-
Abschnitt zeigen wird. Vgl. hierzu ausfiihrlich: Manzei (2003).

68

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unter der gleichen Perspektive, wie die Frage nach der Erscheinung
anderer lebendiger Entitdten: als Frage nach der Organisation ihres je
konkreten Selbst- und Umweltverhiltnisses. Die Rede von den Stufen
des Organischen bezeichnet in diesem Sinne also »verschiedene Kom-
plexitdtsstufen der Umweltbeziehung« (Lindemann 2002a) und nicht
Entwicklungsstufen des Lebendigen im Sinne hdherer oder niedrige-
rer Entfaltung des Geistes, des Bewusstseins, der Seele o.3.

Mit der Kategorie der Positionalitdt hat Plessner so einen theore-
tischen Rahmen entwickelt, der es ihm ermdglicht, zwischen ver-
schiedenen Formen des Lebendigen aufgrund ihres Verhdltnisses zu
sich und ihrer Umwelt zu differenzieren — zwischen »offenen« und »ge-
schlossenen Formen« und innerhalb der geschlossenen Form noch
einmal zwischen »zentrischen« und »exzentrischen Organisationsfor-
men«. In einem zweiten methodischen Schritt wird dann phanomeno-
logisch iiberpriift, ob diese unterschiedlichen Positionalitdtsformen
in der Wirklichkeit auffindbar sind und welche Lebewesen sich durch
welche Organisationsform auszeichnen. Auf diese Weise lassen sich
lebendige Entitdten hinsichtlich ihres Selbst- und Umweltbezugs mit
einander vergleichen - Pflanzen, Tiere und Menschen ebenso, wie Hy-
bride, Aktanten, Stammzellen und sonstige Biofakte. Dieser zweite,
phanomenologische Schritt kann methodisch als ein »Priifprinzip der
Positionalitdtstheorie« (Lindemann 2002a) verstanden werden: Die
Theorie gilt nur wenn sich Phdnomene zeigen, die den verschiedenen
Formen der Positionalitdt entsprechen. Das heiflt, welche Entitdten
als lebendig gelten konnen, wird anhand der Deutung empirischer Sa-
cherhalte ermittelt.

Mit diesem methodischen Vorgehen erweist sich — und das ist fiir
den Anschluss an die Gesellschaftstheorie bedeutsam - die Frage
nach den Grenzen des Lebendigen als kontext- und deutungsabhdngi-
ger Prozess. Diese Annahme der Deutungsabhdngigkeit bildet die Vor-
aussetzung, um iiberhaupt die Frage stellen zu konnen, wie in der
Medizin die Grenzen zwischen Menschen und anderen, zwischen Le-
bendigem und Totem gezogen werden. Fiir die Auseinandersetzung
mit dem Hirntodkonzept heiflt das, dass es sich weder von selbst ver-
steht noch universell beantworten 1dsst, wer in den Kreis lebendiger
Entitdten gehort und wer nicht, wer ein lebendiger Mensch ist und
wer nicht. Erst wenn der Akt der Grenzziehung zwischen dem Leben-
digen und dem Unbelebten als kontextabhdngige Deutung interpre-
tiert wird, lasst sich iiberhaupt problematisieren, wie diese Deutung
geschieht, welchen Interessen sie folgt, welchen Machtverhdltnissen
sie unterliegt. Solange die Soziologie diesen Prozess implizit als
selbstverstandlich und quasi naturgegeben voraussetzt, kann sie die
Frage nach der Deutung nicht stellen. Mit Plessners Theorie exzentri-
scher Positionalitdt gewinnt die Soziologie ein Verfahren, mit dem
sich die eigenen anthropologischen Grundannahmen denaturalisieren

69

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra lassen, ohne auf jegliche Differenzierungen zwischen Menschen und
Manzei anderen verzichten zu miissen.

2. | Dariiber hinaus formuliert die Theorie exzentrischer Positionali-
tdt ein kritisches Prinzip, das als normativer Bezugspunkt kritischer
Gesellschaftstheorie dienen kann, ohne auf eine positive Vorstellung
unverfiigbarer Natur zuriickgreifen zu miissen. Indem Plessner auf al-
len Komplexitdtsstufen seiner Theorie konsequent antireduktioni-
stisch argumentiert, formuliert er nicht nur eine Kritik an den Natura-
lisierungen szientifischer Bestimmungen. Es gelingt ihm dariiber hin-
aus, eine dialektische Anthropologie zu entwickeln, die die menschli-
che Existenz als unausdeutbar begreift und somit Vereindeutigungen
jedweder - szientifischer ebenso wie kulturalistischer, ethischer oder
dsthetischer - Art zurlickweist.

Eine fiir die kritische Reflexion szientifischer Deutungen ent-
scheidende Annahme seiner Theorie ist, dass bereits die Deutung un-
belebter Dinge konsequent antireduktionistisch gedacht wird. Denn
schon das physikalische Objekt geht, nach Plessner, in der Art und
Weise seines empirischen Erscheinens nicht auf. Um vielmehr die un-
terschiedlichen empirischen Seiten eines Objekts — quantitative wie
qualitative, sinnlich wie technisch wahrnehmbare - als einheitliche
Erscheinung eines Gegenstandes begreifen zu konnen, bedarf es viel-
mehr eines Bezugspunktes, der dem Beobachter nicht erscheint, den
er vielmehr aus der Konstellation der wahrnehmbaren Aspekte zu ein-
ander erschlieBen muss.>? Damit erfordert bereits die Wahrnehmung
unbelebter Objekte ein Wissen vom Gegenstand, dass nicht in dessen
empirischer Erscheinung aufgeht, sondern der Deutung unterliegt.
Diese »Doppelaspektivitdt«, wie Plessner die Verbindung wahrnehm-
barer und nicht wahrnehmbarer Seiten des Gegenstandes bezeichnet,
ist ein Grundaspekt aller Entitdten und gilt auch fiir die Erscheinung
lebendiger Dinge. Mit diesem Kriterium der »Doppelaspektivitdt des
gewdhnlichen Wahrmehmungsdinges« hebt Plessner die Bedeutung
nicht naturwissenschaftlichen Wissens fiir szientifische Bestimmun-
gen hervor und formuliert damit bereits fiir die Deutung unbelebter
Erscheinungen ein antireduktionistisches Prinzip.

Auf der Ebene belebter Dinge gewinnt dieses Prinzip noch einmal
besondere Auspragungen. Anders als unbelebte Dinge zeichnen sich
belebte Dinge dadurch aus, dass sie sich gegeniiber ihrer Umgebung
selber abgrenzen; ein Umweltverhdltnis, das Plessner — wie schon ge-
sagt — als Positionalitdt bezeichnet. Belebte Dinge lassen sich nun
wiederum dahingehend unterscheiden, in welcher Form sie ihr Um-

33 | Um die Asche einer Zigarre als die Asche einer Zigarre deuten zu kdnnen,
bedarf es eines nicht nur naturwissenschaftlichen Wissens, das iiber die che-
misch-physikalische Analyse der Asche hinausgeht; vgl. Plessner (1975: 80 ff.).

70

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weltverhdltnis realisieren. Plessner differenziert hier zwischen offenen
und geschlossenen Formen der Positionalitét. Als offene Positionalitdt
beschreibt er bspw. das Umweltverhdltnis von Pflanzen, welches sich
dadurch auszeichnet, dass sich der Austausch mit der Umwelt als un-
mittelbarer chemischer Prozess an den AuRengrenzen der Pflanze
vollzieht. Sie ist ihrer Struktur nach »unselbstédndig«, in ihren natiir-
lichen Lebenskreis eingegliedert und an ihren »Standort« gebun-
den.3* Anders hingegen jene Lebewesen, deren Existenz als geschlos-
sene Form erscheint; fiir sie gibt es wiederum zwei Méglichkeiten den
Austausch mit der Umwelt zu vollziehen: eine zentrische und eine ex-
zentrische.

Als zentrisch organisiert erscheinen erst jene Lebewesen, die iiber
ein zentrales Nervensystem verfiigen, wie bspw. Tiere. Uber dieses
Zentralorgan ist das Tier »in seine Mitte gesetzt«, wie Plessner es
nennt. Das heiRt, insofern sich ein zentrisches Lebewesen »selbst-
stdndig« und »mittelbar« in seiner Umgebung bewegt, reproduziert es
sich »als ein auf eine Mitte hin organisiertes Organsystem« (Hon-
neth/Joas 1980: 75). Wichtig ist nun, dass sich bereits auf dieser Ebe-
ne, also bei zentrisch organisierten Lebensformen, Momente von
Spontanitdt und Subjektivitdt erkennen lassen. Denn aufgrund ihrer
»Beweglichkeit« sind bspw. Tiere zu einem auf Umweltreize hin rea-
gierenden Verhalten aus sich heraus gezwungen; Reiz und Reaktion
miissen »spontan« zugeordnet werden. Insofern zentrisch organisier-
te Lebensformen damit nicht nur auf die duliere Welt reagieren, son-
dern ebenso auf ihre eigene Existenz, ist bereits auf dieser Ebene eine
einfache Form von »Reflexivitdt« moglich: Auch tierische Lebensfor-
men konnen sich ihre korperlichen Bediirfnisse selbst zum Gegen-
stand machen, sie auf die eine oder andere Weise befriedigen oder
aufschieben. Diese Form der Selbst-Distanz beschreibt Plessner als
das Verhdltnis von Leib und Korper (Plessner 1975: 237 ff.).

Dabei bezeichnen die Begriffe sLeib< und »Kérpex< jedoch keine po-
sitiv unterscheidbaren Entitdten; in ihrer gegenstandlichen Dimension
sind Leib und Korper vielmehr identisch. Der Ausdruck >Korper« steht
vielmehr fiir die Fahigkeit, sich die eigene Existenz zum Gegenstand zu
machen zu kénnen, bspw. Bediirfnisse wie Hunger, Schutz, Reinlich-
keit usw. wahrzunehmen und aktiv, den Umweltverhdltnisse entspre-
chend, zu befriedigen. Der Begriff sLeib< hingegen bezeichnet die exi-
stenzielle Dimension des Korpers, von der jeder Reiz ausgeht und auf
den sich jede Handlung richtet — von Plessner auch als Zustdndlichkeit
bezeichnet. Beide Dimensionen — Leib/Zustdndlichkeit sowie Korper/

34 | »0Offen ist diejenige Form, welche den Organismus in allen seinen Le-
bensduBerungen unmittelbar seiner Umgebung eingliedert und ihn zum un-
selbstdandigen Abschnitt des ihm entsprechenden Lebenskreises macht« (Pless-
ner 1975: 219).

71

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra Gegenstdndlichkeit — stehen in einem wechselseitigen Bedingungs-
Manzei verhiltnis zueinander, beide finden in der jeweils anderen Seite ihre
Ermdglichung sowie ihre Grenze.

Mit diesem dialektischen Selbstverhdltnis zentrischer Lebensfor-
men verbindet sich ein kritisches Prinzip, das in der Auseinanderset-
zung um die Biomedizin als normativer Bezugspunkt dienen kann.
Denn jede Art und Weise, sich den Kérper zum Gegenstand zu ma-
chen, seine Bediirfnisse zu befriedigen oder eben auch technische
Eingriffe vorzunehmen, hat existenzielle Bedeutung fiir das Lebewe-
sen selbst, fiir seine Leiblichkeit, seine Zustdndlichkeit. Und umge-
kehrt, ist die leibliche Existenz die Voraussetzung aktiver Bediirfnis-
befriedigung, bzw. eines jeden technischen Eingriffs. Jedes Korperer-
leben, auch jene unvertretbar subjektiven Empfindungen wie Hunger,
Durst, Schmerz, Krankheit usw. sind bereits auf der Ebene zentrischer
Lebensformen nur vermittelt zu denken. Jeder Versuch, leibliche und
korperliche bzw. existenzielle und gegenstdndliche Erfahrungen von
einander getrennt positiv auszuweisen, wird der dialektischen Struk-
tur der Doppelaspektivitdt leib-korperlicher Existenz nach Plessner
nicht gerecht.35

Die Technisierung des Lebendigen ldsst sich damit bereits auf der
Ebene zentrischer Positionalitédt als Gestaltungs- und Veranderungs-
potenzial begreifen, das seine Bedingung und Grenze notwendig in
der dialektischen Struktur der Selbstbeziiglichkeit, also in der leib-
korperlichen Existenz des Lebewesens findet: Eine vollstdndige Tech-
nisierung, also eine Gestaltung, die das Lebewesen ungeachtet seiner
spontanen, selbstreflexiven Bediirfnisstruktur nach rein duReren
MaRstdben formt, wiirde letztlich das Objekt ihrer Verfiigung — das
zentrische Lebewesen selbst — zerstoren. Eine solche >Entleiblichungg,
eine Missachtung seiner reflexiven Form, wiirde die Existenzweise des
Lebewesens auf eine einfache, rudimentdre, nicht selbstbeziigliche
Organisation des Lebens reduzieren und damit eine Existenzweise
schaffen, die etwa der einer Pflanze gleichkdme. Falls und sofern dies
jedoch nicht die Intention des technischen Eingriffs wdre, konnte
auch den Akteuren des Biomedizin die Anerkennung dieser Grenze
unterstellt werden.

35 | Der Philosoph Hans-Peter Kriiger bspw. versucht die Kategorie des Leibes
als unmittelbare und die des Korpers als mittelbare Selbsterfahrung zu be-
schreiben (Kriiger 2000: 293 ff.). Der Schmerz sei eine AuRerung des Leibes
(»Leibesnot«), wahrend schmerzstillende MaRnahmen dem Kérper zuzuordnen
seien. Diese positivistische Trennung von Leib und Kérper ist m. E. mit der
Plessner’schen Theorie nicht nur nicht vertretbar, sie verschenkt dariiber hin-
aus das kritische, nicht-reduktionistische Potenzial der Positionalitatstheorie.
Vgl. hierzu Plessner (1975, Kap. 7) und als Kritik an einer Position wie der Krii-
gerschen Gamm (2001a).

72

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ebenso jedoch, wie sich mit der dialektischen Verhdltnisbestim-
mung von Leib und Korper eine Minimalbedingung biotechnologi-
scher Verfiigung formulieren ldsst, ldsst sich auch die Forderung einer
volligen technischen Enthaltsamkeit zuriickweisen: Sofern zentrische
Lebensformen, aufgrund ihrer reflexiven Organisation ohnehin darauf
verwiesen sind, ihr Selbst- und Umweltverhdltnis aktiv gestalten zu
miissen, ldsst sich nicht begriinden, warum dies nicht prinzipiell auch
technisch geschehen kann. Was heilt das am Beispiel? Je nach Um-
gebung, in der zentrische Lebewesen, wie bspw. Tiere, leben, ist ihr
Selbstbezug auch technisch (im weitesten Sinne mdglich): Sie kon-
nen Verhaltenstechniken oder Werkzeuge verwenden, um an Futter zu
gelangen; sie konnen andere Lebewesen instrumentell zur Befriedi-
gung ihrer Bediirfnisse einsetzen; und sie kénnen auch an den tech-
nologischen und pharmakologischen Errungenschaften teilhaben, die
die Biomedizin bereitstellt. Die Grenzen der Technisierung liegen in
der dialektischen Organisationsform zentrischer Lebewesen selbst;
dort, wo die existenzielle, zustdndliche Dimension auf die (techni-
sche) Verfiigung/Gestaltung reduziert werden soll, wenn bspw. eine
medikamentdse Therapie einen reflexiven Selbstbezug verhindert,
statt unterstiitzt.

Die Mdglichkeit der Selbstdistanz, die mit dem Verhéltnis von Leib
und Kérper bereits zentrisch organisierten Lebensformen zukommt,
bleibt nun auch auf jener Komplexitétsstufe erhalten, der Plessner die
Erscheinung des Menschen zuordnet, der exzentrischen Positionalitiit.
Fiir exzentrische Lebensformen, wie Menschen, gilt, dass sie ihren
Umweltbezug - ebenso wie zentrische Lebensformen - auf der Basis
ihrer leib-korperlichen Existenz realisieren miissen. Es gibt fiir Tiere
wie fiir Menschen keine Organisationsform jenseits ihrer leib-korperli-
cher Existenz. Gegeniiber der einfachen Selbst- und Umweltbezogen-
heit zentrischer Lebensformen jedoch erscheint die Moglichkeit
menschlicher Selbstdistanz noch einmal um eine Reflexionsstufe ge-
steigert. Aufgrund seiner exzentrischen Organisation muss der
Mensch nicht nur die Zustandlichkeit und Gegenstdndlichkeit seiner
leib-korperlichen Existenz zum Ausgleich bringen; er muss diesen
Ausgleich dariiber hinaus reflexiv vollziehen. Er kann sich seine leib-
korperliche Existenz selbst wiederum denkend und handelnd zum Ge-
genstand machen kann - ob mythisch, religios, symbolisch oder heu-
te eben auch technologisch und virtuell. Obwohl sich Abstraktionsfa-
higkeit damit auch fiir Plessner als bedeutsame Fahigkeit des Men-
schen erweist, ldsst sich die menschliche Existenz nach seiner Theorie
jedoch nie auf ihre geistige, symbolische oder technische Form redu-
zieren, weil die exzentrische Positionalitdt eine leib-korperliche Exi-
stenz voraussetzt.

»Mensch sein ist an keine bestimmte Gestalt gebunden [...] und kdnn-

te daher auch unter mancherlei Gestalt stattfinden, die mit der uns

73

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra
Manzei

bekannten nicht tibereinstimmt. Gebunden ist der Charakter des Men-

schen nur an die zentralistische Organisationsform, welche die Basis

fiir seine Exzentrizitdt abgibt.« (Plessner 1975: 293)

Gebunden an ihre leib-korperliche Existenz weist die exzentrische Le-
bensform insofern gleichwohl immer schon iiber ihre zentrische Basis
hinaus. Als distanziertes Gegeniiber ist sie in ein AuRen »gestellt«,
sie erfahrt sich trotz ihrer Gebundenheit im »Hier-und-Jetzt« immer
auch als »zeit- und ortlos« (Plessner 1975: 288 ff.). Hinter diese
Selbstdistanz gibt es fiir exzentrisch organisierte Lebewesen kein Zu-
rlick. Dieses distanzierte und zugleich gebundene Selbstverhiltnis er-
lebt der Mensch als fundamentalen Bruch seiner Existenz, der alltags-
weltlich eine permanente Vermittlungsleistung erfordert, die gleich-
wohl nie erreicht wird. Es kommt in jeder AuRerung, jedem Bediirfnis,
in jeder Empfindung und in jeder aktiven Gestaltung des Selbst und
der Welt zum Ausdruck. Jedes Korpererleben, auch jene unvertretbar
subjektiven Empfindungen wie Hunger, Durst, Schmerz und Krank-
heit sind immer schon durch das gebrochene Verhdltnis zu sich selbst
geprdgt. Orientiert an seiner sozialen und natiirlichen Umgebung
muss er der Zwiespdltigkeit seiner Existenz Gestalt verleihen. Mit den
Worten Plessners, »muss er sich zu dem, was er schon ist, erst ma-
chen. Nur so erfiillt er die ihm, mit seiner vitalen Daseinsform aufge-
zwungenen Weise, im Zentrum seiner Positionalitdt nicht einfach auf-
zugehen [...]. Der Mensch lebt nur, indem er sein Leben fiihrt« (Pless-
ner 1975: 309 £.) .

Im Kontext technischer Zivilisation ist dieser Vollzug des Lebens
immer auch ein technologischer. Fiir die Frage nach der Erscheinung
menschlicher Existenz in der Biomedizin heiRt das, der Umgang mit
Krankheit und Korper, mit Geburt und Tod ist immer auch technisch
moglich. Bezogen auf das Hirntodkonzept lieRe sich sogar sagen,
dass erst technologische, pharmakologische und soziale Verfahren die
exzentrische Organisationsform komatdser Patienten aufrechterhal-
ten; indem Beatmung und Medikation die zentrische Organisation er-
moglichen und Beziehungspartner und andere soziale Akteure vor-
iibergehend die notwendige Selbstdistanz gewdhrleisten. Gleichwohl
erfordert exzentrische Lebensform eben auch, nicht im Vollzug der
Vermittlung aufzugehen. Weshalb Hirntote dann keine exzentrische
Organisationsform mehr aufweisen, wenn jegliche Selbstdistanz von
technischen Verfahren und anderen sozialen Akteuren iibernommen
wird. Selbst dann wiirden sie jedoch, nach Plessner, noch nicht als tot
gelten, wird ihre zentrische Basis doch im Zusammenspiel von Leib/
Korper und Technik aufrechterhalten.

Insofern exzentrisch organisierte Lebewesen immer schon iiber
die Vermittlungsleistung hinaus sind, die sie notwendig vollziehen
miissen, um ihr Leben zu fiihren, sind sie auch nie mit der Vermitt-
lung selbst identisch - sie sind nicht nur Hybride, technische Artefak-

74

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

te, Klone oder hirntot, ebenso wenig, wie sie mit Diskurs, Sprache,
Kultur, Sozialitdt oder Geschlechtlichkeit identisch sind. Jede Identi-
fikation entsprache vielmehr der Reduktion exzentrischer Lebensfor-
men auf ihre Vermittlungsleistung und damit der Vereindeutigung ex-
zentrischer Organisation auf ihre zentrische Basis.

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass es Plessners so auf jeder
Komplexitdtsstufe gelingt, die Positionalitdtstheorie des Lebendigen
antireduktionistisch zu konzeptualisieren und auch anthropologische
Deutungen als kontext- und deutungsabhdngige Prozesse zu begrei-
fen. Mit der dialektischen Konzeption der Positionalitdtstheorie for-
muliert er ein kritisches Prinzip, das jede Vereindeutigung anthropo-
logischer Bestimmungen - ob natur- oder sozialwissenschaftlicher
Provenienz - zuriickweist. Dies gelingt ihm, ohne die Mdglichkeit der
Differenzierung zwischen unterschiedlichen Existenzweisen des Le-
bendigen aufzugeben.36 Mit dem Rekurs auf die Positionalitdtstheorie
Plessners hdtte eine kritische Gesellschaftstheorie die Moglichkeit ge-
wonnen, die eigenen anthropologischen Annahmen zu hinterfragen,
indem die Frage nach den Grenzen des Menschlichen grundsdtzlich
als kontextabhdngiger Deutungsprozess interpretiert wird. Vereindeu-
tungen jedweder Art lassen sich dann auf ihre historisch-konkreten
gesellschaftlichen Wurzeln zuriickfithren und die Frage nach dem
Menschen ldsst sich im Rahmen der Theorie exzentrischer Positionali-
tdt nicht mehr universell beantworten: Was als dem Menschen we-
sentlich erachtet und wer als alter Ego erfahren wird, hangt vom hi-
storisch-konkreten Kontext der jeweiligen sozialen und kulturellen
Umwelt ab.

Dariiber hinaus formuliert Plessner jedoch mit der Annahme des
immer auch zentrischen Charakters exzentrischer Positionalitdt eine
universell giiltige Minimalbedingung menschlicher Existenz, die gera-
de nicht von der Leib-Korperlichkeit des Menschen abstrahiert: Jede
exzentrische Gestalt des Menschen setzt seine leib-korperliche Exi-
stenz voraus. Erst diese Annahme macht es mdglich, zwischen kon-
kreten biomedizinische Erscheinungen des Lebendigen — wie Stamm-

36 | Damit erweist sich seine Theorie auch gegeniiber sg. postmodernen kon-
struktivistischen Theorien, wie bspw. denen von Donna Haraway oder Bruno
Latour, als vorteilhaft. Beide haben namlich zum einen das Problem, dass sie
mit der Abkehr vom Natur-Begriff ihre normative Basis und damit die M&glich-
keit von Kritik untergraben. Zum anderen erlauben Vermittlungsbegriffe, wie
Cyborg oder Hybrid, keine Differenzierung zwischen unterschiedlichen Erschei-
nungsweisen des Lebendigen mehr: In einer technisierten Welt erscheinen alle
Lebewesen irgendwie als Cyborgs oder Hybride. Vgl. zur Problematik der Abkehr
vom Natur-Begriff: Manzei (2003a) sowie zur Kritik der normativen Grundlagen
bei Donna Haraway: Braun (1998), Weber (1998, 2000). Zur Kritik an Latour:
Gransee (2003), Gamm (2001).

75

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra zellen, Embryonen und Hirntoten - differenzieren zu konnen. Dar-

Manzei iiber hinaus ldsst die Positionalitdtstheorie die Frage offen, ob aus-

schlieRlich Menschen als exzentrisch organisierte Lebewesen gedeu-

tet werden konnen, und erdffnet damit prinzipiell die Denkmdglich-

keit fiir alternative Existenzweisen — sofern diese nicht jenseits eines
leib-korperlichen Daseins gedacht werden.

3. | Zum Schluss sei noch auf ein Problem verwiesen, das mit der
Relektiire der Positionalitdtstheorie aus gesellschaftstheoretischer
Perspektive verbunden ist. Denn es gelingt zwar mit Plessner, die
Grenzziehungen zwischen lebendigen und unbelebten Dingen als hi-
storisch konkrete Deutungsprozesse und damit die Antworten auf an-
thropologische Fragen als kontingent auszuweisen; allein auf dieser
Grundlage ldsst sich jedoch noch nichts dariiber sagen, warum in wel-
chem Zusammenhang bestimmte Deutungen bevorzugt und andere
zurlickgewiesen werden. Anders gesagt: Mit der Rede von der histori-
schen Kontingenz sozialer Deutungen verbindet sich haufig - implizit
oder explizit — die Vorstellung der Zufdlligkeit; ein Ereignis sei, ob-
wohl so eingetreten, prinzipiell auch anders mdglich gewesen.37 Die
Herkunft des Begriffs aus dem lateinischen Wort >contingere<, was so-
viel bedeutet, wie >sich beriihren¢, >zusammenfallen, und seine Ab-
leitung im Deutschen im Sinne von Zufall, Unbestimmtheit (Indeter-
mination)38 legen diese Deutung ja auch nahe.

Gleichwohl handelt es sich bei biotechnologischen Interpretatio-
nen des Menschlichen nicht um zufdllige Interpretationen, sondern
um wirkmdchtige, umkampfte Deutungen. Dass sich bestimmte Deu-
tungen als sozial dominant erweisen, ist nicht nur der Form der be-
zeichneten Lebewesen geschuldet, sondern auch eine Frage konkreter
Machtverhiltnisse. Es gibt jeweils konkret benennbare Griinde indivi-
dueller wie institutioneller Akteure, bestimmte Deutungen zu prafe-
rieren und andere zuriickzuweisen. Dass bspw. Krankheiten heute als
»0rgan-, Zell- oder Gendefekte« verstanden werden, ist nicht nur eine
Frage der Angemessenheit oder Unangemessenheit anthropologischer
Deutungen, sondern der Durchsetzung biotechnologischer Interessen
in medizinischen sowie alltagsweltlichen Vorstellungen iiber den
menschlichen Korper. Dass Coma-depassé-Patienten heute als Tote
gelten und dass das Hirntod-Konzept seit seiner Entstehung zuneh-
mend mehr Kérperbewegungen (der Arme, der Beine, des Gesichts)

37 | So deutet bspw. der Medizinhistoriker Thomas Schlich die Entstehung
des Organersatzkonzeptes in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts. Vgl.
Schlich (1995).

38 | Vgl. zum Begriff der Kontingenz: Ritter (1980: 1027).

76

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als mit dem Tod vereinbar interpretiert39, ist auch einem wachsenden
transplantationsmedizinischen Organbedarf geschuldet.

Eine kritische Analyse muss auch soziale Ursachen anthropologi-
scher Deutungen benennen und als historisch entstandene herleiten
konnen. Sie muss ebenso fragen konnen, welche Attraktivitdt bio-
technische Konzeptionen fiir die betroffenen Individuen besitzen, wie
sie strukturelle Machtverhdltnisse und Institutionalisierungsprozesse
thematisieren kénnen muss. Genau das ist jedoch im Anschluss an die
Theorie Plessners allein nicht moglich. Ausgehend von den sozialwis-
senschaftlichen Arbeiten Plessners, wie bspw. Macht und menschliche
Natur (Plessner 1931), ist es zwar moglich, subjektive Machtbeziehun-
gen als Interaktion zwischen Individuen zu thematisieren, strukturel-
le Macht- und Herrschaftsverhdltnisse lassen sich damit jedoch nicht
erfassen bzw. erkldren. Eigentum bspw. ldsst sich mit Plessner zwar
als individueller Besitz, nicht jedoch als gesellschaftliche Institution
thematisieren. Ebenso ldsst sich das Hirntodkonzept zwar als Grenzre-
gime der Inklusion und Exklusion sozialer Akteure in den Bereich des
Menschlichen interpretieren40 und damit als Machtverhdltnis zwi-
schen den je konkreten Akteuren (Patienten, Arzte, Pflegepersonal
etc.) in den Blick nehmen; der Prozess seiner Institutionalisierung zu
einem wirkmachtigen, handlungsleitenden und global agierenden Re-
gime ldsst sich jedoch ohne den Rekurs auf macht- bzw. herrschafts-
theoretische Ansdtze nicht nachvollziehen.

Will man den Prozess seiner Institutionalisierung problematisie-
ren muss man also vielmehr auch den gesellschaftlichen (politischen,
okonomischen) Kontext thematisieren, zu dem die zunehmende
Technisierung der Medizin ebenso gehort, wie der Umbau des Ge-
sundheitswesens nach marktwirtschaftlichen Prinzipien (wie die Indi-
vidualisierung und Privatisierung von Verantwortung, von Krank-
heitsursachen, von Gesundheitsleistungen, die Implementation von
Wettbewerb usw.). Das Hirmntodkonzept muss dann im Lichte einer
Medizin gesehen werden, die biotechnische Therapien (Organtrans-
plantationen, Stammzelltransplantationen usw.) auch deswegen for-
ciert, weil damit auf dem Gesundheitsmarkt héhere Gewinne zu erzie-
len sind, als mit sozial- und gesundheitspolitischen PraventionsmaR-
nahmen. Um diesen institutionellen Charakter des Hirntodkonzepts
(oder auch der Stammzellforschung?) zu problematisieren, darf es
erganzender theoretischer Ansétze, die gesamtgesellschaftliche Pro-
zesse nicht nur vom Individuum ausgehend thematisieren. Und hier
liegen m.E. auch die eigentlichen Herausforderungen, bei der Frage

39 | Vgl. dazu Lindemann (2003).
40 | Vgl. hierzu ausfiihrlich: Lindemann (2003).
41 | Vgl. dazu Manzei (2003b, 2005).

77

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra nach der Verbindung zwischen gesellschaftstheoretischen und an-
Manzei thropologischen Ansétzen.

Literatur

Adorno, T.W./Gehlen, A. (1965): »Ist die Soziologie eine Wissen-
schaft vom Menschen? Ein Streitgesprach«, in: F. Grenz (Hrsg.),
Philosophie in Grundbegriffen, 1974, Frankfurt a. Main, S. 225-
255.

Arlt, G. (1996): Anthropologie und Politik. Ein Schliissel zum Werk Hel-
muth Plessners, Miinchen.

Barkhaus, A. et al. (Hrsg.) (1996): Identitdt, Leiblichkeit, Normativi-
tit - Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frankfurt a.
Main.

Barkhaus, A./Fleig, A. (2002a): »Korperdimensionen oder die un-
mogliche Rede von Unverfiigharem«, in: A. Barkhaus/A. Fleig
(Hrsg.), Grenzverldufe. Der Korper als Schnittstelle, S. 9-25.

Barkhaus, A./Fleig, A. (Hrsg.) (2002): Grenzverldufe. Der Korper als
Schnittstelle, Miinchen.

Baureithel, U./Bergmann, A. (1999): Herzloser Tod. Das Dilemma
der Organspende, Stuttgart.

Beck, U. (1986): Die Risikogesellschaft, Frankfurt a. Main.

Becker, E./Jahn, T. (2003): »Umrisse einer kritischen Theorie gesell-
schaftlicher Naturverhiltnisse«, in: G. Béhme/A. Manzei (Hrsg.),
Kritische Theorie der Technik und der Natur, Miinchen, S. 91-113.

Bender, W./Hauskeller, C./Manzei, A. (Hrsg.) (2005): Grenziiber-
schreitungen. Kulturelle, religidse und politische Konflikte in der
Stammzellforschung weltweit, Miinster, i. E.

Bohme, G. (1985): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Darm-
stddter Vorlesungen, Frankfurt a. Main.

Bohme, G. (1997): »Natur«, in: C. Wulf (Hrsg.), Vom Menschen.
Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim, Basel, S. 92-119.

Bohme, G. (1999): »Kritische Theorie der Natur, in: Zeitschrift fiir
Kritische Theorie, 9/1999, S. 59-73.

Bohme, G. (2002): »Uber die Natur des Menschen, in: A. Barkhaus/
A. Fleig (Hrsg.), Grenzverldufe. Der Kirper als Schnittstelle, Miin-
chen, S. 233-248.

Bohme, G./Manzei, A. (2003): Kritische Theorie der Technik und der
Natur, Miinchen.

Braun, K. (1998): »Mensch, Tier, Schimére: Grenzauflésungen durch
Technologie«, in: G.-A. Knapp (Hrsg.), Kurskorrekturen, Frankfurt
a. Main.

Bundeszentrale fiir gesundheitliche Aufkldrung 11/97: Broschiire
zur Organspende.

78

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERbach, W. (1998): »Die Exzentrische Position des Menschen, in:
Freiburger Universitdtsbldtter, Heft 139, Marz 1998, S. 143-151.
Fischer, J. (2000): »Exzentrische Positionalitdt. Plessners Grundka-
tegorie der philosophischen Anthropologie«, in: Deutsche Zeit-

schrift fiir Philosophie, Jg. 48, Heft 2, S. 265-288.

Gamm, G. (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbe-
stimmten, Frankfurt a. Main.

Gamm, G. (2001): »Menschliche und nicht-menschliche Wesen. Zur
Wissenschafts- und Technikforschung von Bruno Latour«, in:
Rechtshistorisches Journal, 20/2001, S. 136-161.

Gamm, G. (2001a): »Aus der Mitte denkenc. Die >Natur des Men-
schen< im Spiegel der Bio- und Informationstechnologie«, in:
Zeitschrift fiir Kritische Theorie, 12/2001, S. 29-51.

Gamm, G. (2004): Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstrukti-
on von Subjektivitdt, Berlin/Wien.

Gehlen, A. (1993): Anthropologische und sozialpsychologische Unter-
suchungen, Einbeck bei Hamburg, S. 44-77.

Geyer, C. (Hrsg.)(2001): Biopolitik. Die Positionen, Frankfurt a.
Main.

Gorg, C. (2003): Regulation der Naturverhdltnisse. Zu einer kritischen
Theorie der dkologischen Krise, Miinster.

Gransee, C. (2003): »Uber Hybridproduktionen und Vermittlungen -
Relektiiren der kritischen Theorie im biotechnischen Zeitalter«,
in: G. Bohme/A. Manzei (Hrsg.), Kritische Theorie der Technik und
der Natur, S. 187-199.

Habermas, J. (1958): »Philosophische Anthropologie«. Ein Lexikon-
artikel, in: ders. (1973), Kultur und Kritik, S. 89-111.

Haraway, D. (1995): Die Neuerfindung der Natur; Primaten, Cyborgs
und Frauen, Frankfurt, Main/New York.

Hauser-Schdublin, B. et al. (2001): Der geteilte Leib. Die kulturelle
Dimension von Organtransplantation und Reproduktionsmedizin in
Deutschland, Frankfurt, Main/New York.

Hauskeller, C. (2000): Das paradoxe Subjekt, Tiibingen.

Hauskeller, C. (Hrsg.) (2002): Humane Stammzellen. Therapeutische
Optionen, Okonomische Perspektiven, Mediale Vermittlung, Lenge-
rich.

Hoff, J./in der Schmitten, J. (Hrsg.) (1994): Wann ist der Mensch
tot? Organverpflanzung und Himtodkriterium, Reinbek bei Ham-
burg.

Holz, H.H. (2003): Mensch — Natur. Helmuth Plessner und das Kon-
zept einer dialektischen Anthropologie, Bielefeld.

Honneth, A./Joas, H. (1980): »Anthropologie als Handlungslehre.
Arnold Gehlens Entwurf einer systematischen Anthropologie«, in:
dies.: Soziales Handeln und menschliche Natur, S. 48-62.

79

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra
Manzei

Horkheimer, M. (1935): »Bemerkungen zur philosophischen An-
thropologie«, in: ders. (1988): Gesammelte Schriften, Bd. III, S.
249-267.

Institut fiir Sozialforschung (1972): »Individuum, in: dies.: Sozio-
logische Exkurse, Frankfurt a. Main, S. 40-54.

Jdger, U. (2004): Der Korper, der Leib und die Soziologie. Konigstein/
Taunus.

Kalitzkus, V. (2003): Leben durch den Tod, Frankfurt a. Main.

Kamper, D. (1973): Geschichte und menschliche Natur, Miinchen.

Kamper, D. (1996): »Menschg, in: C. Wulf (Hrsg.) (1997), Vom Men-
schen. Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim/Basel, S.
85-92.

Kriiger, H.-P. (2000): »Das Spiel zwischen Leibsein und Koérperha-
ben. Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie«, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 48, Heft 2, S. 289-318.

Landweer, H. (2002): »Konstruktion und begrenzte VErfiigbarkeit
des Korpers«, in: A. Barkhaus/A. Fleig (Hrsg.), Grenzverldufe. Der
Kérper als Schnittstelle, Miinchen, S. 47-64.

Latour, B. (1985): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer sym-
metrischen Anthropologie, Berlin.

Lindemann, G. (2000): »Der lebendige Korper - ein utopisches Ob-
jekt der szientifischen Wissbegierde«, in: A. Barkhaus/A. Fleig
(Hrsg.), Grenzverldufe. Der Korper als Schnittstelle, Miinchen, S.
211-232.

Lindemann, G. (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-techni-
schen Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin,
Miinchen.

Lindemann, G. (2002a): »Kritik der Soziologie«, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie, Nr. 50, S. 227-245.

Lindemann, G. (2003): Beunruhigende Sicherheiten. Zur Genese des
Hirtodkonzeptes, Konstanz.

Lindemann, G. (2004): »Reflexive Anthropologie und die Analyse
des Grenzregimes«, in: U. Brockling et al. (Hrsg.), Disziplinen des
Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik, Tiibingen, S.
23-34.

List, E. (1997): »Telenoia - Lust am Verschwinden? Technologie als
Substitution des Lebendigen«, in: Das Argument. Zeitschrift fiir
Philosophie und Sozialwissenschaften 4/1997, S. 495-506.

List, E. (2001): Grenzen der Verfiigharkeit, Wien.

Manzei, A. (1997): Himtod, Herztod, ganz tot? Von der Macht der Me-
dizin und der Bedeutung der Sterblichkeit fiir das Leben, Frankfurt
a. Main.

Manzei, A. (2000): »Gewalt des Todes — Bemdchtigung des Lebens.
Die Transplantationsmedizin und die Bestimmung des Todes, in:

80

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialwissenschaftliche Informationen, Nr. 29, Heft 2/2000, S. 88—
96.

Manzei, A. (2003): Korper — Technik — Grenzen. Kritische Anthropolo-
gie am Beispiel der Transplantationsmedizin, Miinster/Hamburg.

Manzei, A. (2003a): »Eingedenken der Lebendigkeit im Subjekt? -
Kritische Theorie und die anthropologischen Herausforderungen
der biotechnologischen Medizin«, in: G. Bdhme/A. Manzei
(Hrsg.), Kritische Theorie der Technik und der Natur, Miinchen, S.
199-221.

Manzei, A. (2003b): »Mythos der unendlichen Rekonstruierbarkeit
des Korpers. Wunsch und Wirklichkeit der regenerativen Medizin
am Beispiel der Stammzellforschung«, in: Ethica. Wissenschaft
und Verantwortung, Jg. 11, Heft 4, S. 411-421.

Manzei, A. (2004): Zur Genese und Bedeutung sneoliberaler Subjekti-
vitdt« in der biotechnologischen Medizin. Unverdffentlichtes Manu-
skript.

Manzei, A. (2005): »Uber die Moralisierung der Bioethik-Debatte
und ihre gesellschaftlichen Ursachen. Das Beispiel des Stammzell-
diskurses in Deutschland«, in: W. Bender/C. Hauskeller/A. Man-
zei (Hrsg.), Grenziiberschreitungen. Kulturelle, religidse und politi-
sche Konflikte im Kontext der Stammzellforschung weltweit, Miin-
ster.

Meuser, M. (1997): Die leibliche Dimension sozialen Handelns. Zu ei-
ner Soziologie des Korpers, Universitdt Bremen: Habil-Vortrag.
Meyer, G. (1998): Der andere Tod. Die Kontroverse um den Himtod,

Frankfurt a. Main.

Nancy, J.-L. (2000): Der Eindringling. Das fremde Herz, Bexlin.

Plessner, H. (1931): »Macht und menschliche Natur«, in: ders.
(1983): Gesammelte Schriften, Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 135-
235.

Plessner, H. (1961): »Die Frage nach der Conditio Humanag, in:
ders. (1983): Gesammelte Schriften, Bd. III, Frankfurt a. Main, S.
136-218.

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch, Ber-
lin/New York.

Plessner, H. (1983): »Conditio humana«, in: ders., Gesammelte
Schriften, Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 136-217.

Rammert, W. (1998): »Technikvergessenheit der Soziologie?«, in:
ders. (Hrsg.), Technik und Sozialtheorie, Frankfurt a. Main, S. 9-
28.

Ritter, J. et al. (Hrsg.) (1980): Historisches Worterbuch der Philoso-
phie, Darmstadt.

Schlich, T. (1998): Die Erfindung der Organtransplantation. Erfolg
und Scheitem des chirurgischen Organersatzes (1880-1930),
Frankfurt, Main/New York.

81

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra
Manzei

Schneider, W. (1999): »So tot wie nétig — so lebendig wie méglich!«
Sterben und Tod in der fortgeschrittenen Moderne. Eine Diskursana-
lyse der fortgeschrittenen Diskussion um den Hirntod in Deutsch-
land, Miinster/Hamburg.

Schneider, W. (2001): »Vom schlechten Sterben und dem guten Tod
- Die Neuordnung des Todes in der politischen Debatte um Hirn-
tod und Organtransplantation«, in: T. Schlich/C. Wiesemann
(Hrsg.), Himntod, Frankfurt a. Main, S. 279-318.

Schriftliche Stellungnahmen: Zur Bewertung des Hirntodes sowie
der engen und erweiterten Zustimmungslésung in einem Trans-
plantationsgesetz vor dem Ausschuss fiir Gesundheit des Deut-
schen Bundestages am 28.6.1995 in Bonn, in: AusschufSdrucksa-
chen: 13/117, 13/136, 13/137, 13/140, 13/149, 13/161, 13/
162, 13/165, 13/171, 13/173.

Weber, J. (1997): »Sprechen, wovon sich nicht sprechen ldsst? Zum
Naturbegriff in der aktuellen Feministischen Debatte«, in: Femini-
stische Studien, 2/1997, S. 109-120.

Weber, J. (1998): »Feminismus & Konstruktivismus. Zur Netzwerk-
theorie bei Donna Haraway, in: Das Argument. Zeitschrift fiir Phi-
losophie und Sozialwissenschaften, Heft 227/1998, S. 699-712.

Weingarten, M. (2001): »Versuch iiber das Missverstandnis, der
Mensch sei von Natur aus ein Kulturwesen, in: ders. u.a. (Hrsg.)
(2002), Jahrbuch fiir Geschichte und Theorie der Biologie, VIII,
Berlin, S. 137-172.

Weingarten, M. (2003): Leben (bio-ethisch), Bielefeld.

Weingarten, M. (2004): Sterben (bio-ethisch), Bielfeld.

Weingarten, M. (0.J.): Bewegen, Verhalten, Handeln. Thesen zu unge-
kldrten Grundbegriffen der Anthropologie, unvertffentlichtes Ma-
nuskript.

82

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER METHODOLOGISCHE ANSATZ DER
REFLEXIVEN ANTHROPOLOGIE HELMUTH

PLESSNERS
Gesa Lindemann

Innerhalb der Rezeption des Werkes von Helmuth Plessner dominiert
die Tendenz, die Positionalitdtstheorie im Sinne einer positiven An-
thropologie zu verstehen. In den Stufen des Organischen geht es dem-
nach darum, die Eigenart der menschlichen Existenz zu bestimmen.®
Auf der Grundlage einer als selbstverstdndlich betrachteten Eingren-
zung auf »die Menschen¢ kann dies durchaus die These einschlieRen,
nach der es zum Wesen des Menschen gehort, dass dieses gerade
nicht bestimmt werden kann, da der Mensch sich durch »Unergriind-
lichkeit« auszeichnet. Demnach gibt es einen wohl definierten Kreis
von Subjekten, die sich qua Unergriindlichkeit jeder letztgiiltigen Be-
stimmung entziehen.

Dieser Interpretation zufolge miisste die Antwort auf die Frage,
wer ein Mensch ist, fiir Plessner fraglos evident sein. Bei genauerem
Hinsehen zeigt sich aber, dass dem nicht so ist, stattdessen erweist
sich Plessners >Anthropologie« als paradox. Die Theorie der exzentri-
schen Positionalitdt formuliert ndmlich zum einen, dass Exzentrizitdt
das Charakteristikum der Positionsform des Menschen ist und zum
anderen, dass fiir Wesen exzentrischer Positionalitdt nicht feststehen
kann, mit wem sie in ein menschlich-personales Seinsverhdltnis gera-
ten konnen. Mit anderen Worten der Kreis der Menschen zeichnet sich
durch eine exzentrisch personale Seinsform aus und zugleich kénnen
personal vergesellschaftete Wesen das Personsein nicht a priori auf ei-
nen Kreis korperlich bestimmter Entitdten, etwa die Menschen, be-
schranken.

Sowie man die Positionalitatstheorie in den Mittelpunkt stellt,
wird einsichtig, dass exzentrische Positionalitdt keine anthropologi-
sche Theorie darstellt, sondern im Sinne einer Theorie personaler Ver-

1 | Vgl. hierzu etwa Arlt (1996), Asemissen (1973), Claessens (1993), Fischer
(2000), Gamm (1998), Lessing (1995).

83

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesa gesellschaftung begriffen werden muss. Die Beschrankung dieses Ver-

Lindemann gesellschaftungsprozeses auf die Menschen ist keine Voraussetzung

der Theorie, sondern kann mit ihrer Hilfe als das Ergebnis historischer

Prozesse verstanden werden. Auf diese Weise wird die anthropologi-

sche Differenz selbst, d.h. die bloRe Unterscheidung zwischen Men-

schen und anderem, reflexiv zum Gegenstand gemacht. Plessners

Theorie ist folglich nicht im Sinne einer anthropologischen Fundie-

rung von Sozial- und/oder Gesellschaftstheorie zu begreifen. Viel-

mehr formuliert Plessner umgekehrt eine Theorie personaler Verge-

sellschaftung, von der aus Anthropologie reflexiv in den Blick genom-

men werden kann.? Dass Plessner seine Theorie auch selbst anthropo-

logisch einordnet, ist nicht systematisch sondern nur historisch zu

verstehen: Plessner geht von der geschichtlichen Tatsache aus, dass

zu seiner Zeit (ebenso wie heute) nur Menschen Personen sein kon-

nen, und legt deshalb seine Konzeptualisierung gesellschaftlichen
Personseins zundchst als Anthropologie an.

Der Schliissel zum Verstandnis der spezifischen Offenheit der Po-
sitionalitdtstheorie liegt in der komplexen methodischen Anlage der
Stufen des Organischen (Plessner 1928). Dieser Aspekt ist erst in den
jlingeren Arbeiten zu Plessner gewiirdigt (vgl. Pietrowicz 1992, Be-
aufort 2000), aber auch in diesen Arbeiten nicht in seiner systemati-
schen Bedeutung erkannt worden. Ich mdchte daher zundchst auf
den methodischen Ansatz der Stufen eingehen um dann darzulegen,
inwiefern dieser konsequenterweise dazu fithrt, jegliche anthropolo-
gische Gewissheiten verabschieden zu miissen.

Die methodische Konstruktion der
Stufen des Organischen

In methodischer Hinsicht formuliert Plessner einen gemischten An-
satz, der eine Kombination eines kantisch-kritischen mit einem pha-
nomenologischen und einem hermeneutischen Vorgehen vorsieht.
Der Sinn dieser komplexen Anlage der Untersuchung ist bislang in
seiner methodischen Bedeutung noch kaum gewdiirdigt worden. Ich
mochte daher zundchst skizzieren, wie sich mir die Problemlage dar-
stellt. Plessner orientiert seine philosophische Untersuchung des Le-
bens moglichst nahe an einem empirischen Vorgehen. Er formuliert
auf der Grundlage einer phdnomenologischen Analyse der Dingwahr-
nehmung eine Theorie des Lebens. Diese Theorie soll aber nur dann
Giiltigkeit haben, wenn sie durch Phdanomene belegt werden kann.

2 | Fir neuere Arbeiten, die die reflexiv-anthropologische Wende bei Plessner
nicht ausblenden, sondern in ihrer Konsequenz ernst nehmen, vgl. Kriiger
(1999, 2001), Manzei und Schiirmann (beide in diesem Band).

84

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Folglich stellt sich fiir die Untersuchung das Problem, wie entschie-
den wird, was als Phdnomen gewertet werden soll, und wie Phanome-
ne auf die Theorie zu beziehen sind.

Man konnte dieses Vorgehen folgendermalien beschreiben’:
Plessner formuliert eine Theorie des Gegenstandes, der behandelt
werden soll. Da diese Theorie nur giiltig sein soll, insofern sie material
belegt ist, muss er ebenfalls eine Beobachtungstheorie und eine In-
terpretationstheorie angeben. Phanomenologische Beobachtung und
Beschreibung hétten in diesem Verstdndnis des methodischen Vorge-
hens Plessners den Status einer Beobachtungstheorie. Sie legen fest,
wie beobachtet werden soll. Das hermeneutische Vorgehen kommt ins
Spiel, wenn es darum geht, wie die beobachteten Phanomene auf die
Theorie des Lebens zu beziehen sind (Interpretationstheorie).

Der Theorie des Lebens selbst kommt die Funktion der kritischen
Disziplinierung zu. Deren Relevanz erschlieRt sich vor dem Hinter-
grund von Plessners Husserlkritik. Plessner deutet die transzenden-
taltheoretische Wende Husserls als einen Versuch, das Abgleiten der
phdnomenologischen Methode in Beliebigkeit zu verhindern. Im Prin-
zip konne jeder Gegenstand einer phanomenologischen Beschreibung
unterzogen werden. Es bleibe aber offen, wie die so erzeugten Be-
schreibungen gewertet werden sollten. Die Phdnomenologie des Tep-
pichs stehe im Prinzip gleichwertig neben der Phdnomenologie des
Todes. Es gebe zwar eine Intuition, dass das eine grofRere Bedeutung
haben konne als das andere, dies kdnne aber mithilfe der phdanome-
nologischen Methode nicht mehr begriindet werden (vgl. Plessner
1985: 143ff). Hier setzt Plessners Vorschlag fiir eine kritische Diszipli-
nierung an. Danach kommt nicht alles in gleicher Weise fiir eine phé-
nomenologische Beobachtung in Betracht, sondern nur das, was ge-
mdR der Theorie des Lebens als relevant gelten kann. Damit wendet
sich Plessner explizit gegen die subjektbezogene transzendentaltheo-
retische Wendung Husserls. Er stellt nicht das Subjekt als Bedingung
der Moglichkeit von Erkenntnis in den Mittelpunkt, sondern formu-
liert einen Primat des Objekts. Es geht also um die Bedingungen, die
auf der Seites des Objekts gegeben sein miissen, damit es als Objekt
mit diesen oder jenen Eigenschaften erkannt werden kann.

Die von der Theorie vorgegebene Beobachtungsanweisung lautet:
Es soll so beobachtet werden, dass der Schwerpunkt auf der Erschei-
nung des begegnenden Gegeniibers liegt und nicht auf der Selbstbe-
obachtung des wahrnehmenden Subjekts. Die Hinwendung zum Ob-
jekt soll qua phanomenologischer Beobachtung erfolgen, dadurch
werden die engen methodischen Kontrollen der empirischen Erfah-
rungswissenschaften (naturwissenschaftlicher sowie sozial- und gei-

3 | Fir eine Darstellung seines methodischen Ansatzes vgl. insbesondere
Plessner (1975: Kap. 2 u. 3).

85

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der
methodologische
Ansatz der
reflexiven
Anthropologie
Helmuth Plessners


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesa steswissenschaftlicher Provenienz) aulRer Kraft gesetzt. Die Ergebnis-
Lindemann se der empirischen Wissenschaften sollen zwar herangezogen werden,
aber nur so wie sie sich fiir eine phianomenologische Beschreibung

darstellen.

Ganz im Sinne einer Interpretationstheorie formuliert Plessner
auch eine Anweisung dafiir, wie die phdnomenologischen Beschrei-
bungen auf die Theorie zu beziehen sind. Die zentrale methodologi-
sche Anweisung lautet: Kein (Wahrnehmungs-)Phanomen darf direkt
im Sinne eines Belegs fiir die Giiltigkeit/Fruchtbarkeit der Positiona-
litdtstheorie verwendet werden. Die Begriindung dafiir ist, dass posi-
tionale Sachverhalte selbst nicht rdumlich sind, sondern im Sinne ei-
ner Differenz zur physischen Gestalt begriffen werden. Nicht nur Be-
wusstsein, sondern schon der positionale Sachverhalt Lebendigkeit
wird als eine spezifische Weise, eine Ganzheit zu sein, verstanden, die
von der physischen Gestaltganzheit charakteristisch unterschieden,
aber dennoch als erscheinende Eigenschaft der physischen Gestalt an-
schaulich gegeben ist. Demnach kann Leben nicht an der physischen
Gestalterscheinung festgestellt werden i.S. eines wissenschaftlichen
Nachweises, Leben kann also nicht auf die physische Gestalt reduziert
werden. Diese kann vielmehr nur ein Hinweis auf den Sachverhalt >Le-
bendigkeit des Korpers< sein. Der Sachverhalt >Lebendigkeit des Kor-
pers< kann nicht direkt gezeigt werden, sondern er ist nur indirekt zu-
gdnglich. Wenn Phanomene sinnvoll als Hinweis auf die Sachverhalte
der Positionalitdtstheorie gewertet werden konnen, soll umgekehrt
gelten, dass der positionale Sachverhalt in den entsprechenden Pha-
nomenen expressiv realisiert ist. Durch diese Konstruktion gibt die
Theorie vor, wie die Phanomene, die aus der phanomenologischen
Beobachtung und Beschreibung resultieren, auf die von der Theorie
postulierten Sachverhalte zu beziehen sind.

Nach MaRgabe dieses Verhdltnisses von Theorie des Gegenstan-
des, Beobachtungstheorie und Interpretationstheorie unterstellt
Plessner die Entscheidung iiber die Fruchtbarkeit seines Ansatzes der
Konfrontation mit den Phdnomenen. Die Theorie des Lebens bean-
sprucht keine apriorische Giiltigkeit, sondern sie sollte verworfen wer-
den, wenn sie sich als unfruchtbar in der Erfassung der Lebensphdno-
mene herausstellt, d.h., wenn sich mit Bezug auf diese Theorie kein
zusammenhdngendes Verstdndnis der entsprechenden Phdnomene
entwickeln ldsst, muss sie verworfen werden.

Ich mochte im Weiteren skizzieren, welche Sachverhalte die Posi-
tionalitdtstheorie postuliert. Dabei wird es insbesondere hinsichtlich
der Frage, ob Plessner eine positive Anthropologie formuliert, darum
gehen, wie die Giiltigkeit der von der Positionalitdtstheorie postulier-
ten Sachverhalte belegt werden kann.

86

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Theorie des Lebens

Die Analyse setzt beim Objekt an. Die Bedingungen des Erscheinens
werden nicht auf der Seite des Subjekts untersucht, sondern auf der
Seite des erscheinenden Objekts. Aufgrund des Primats des Objekts
fragt Plessner nicht danach, wie ein Bewusstsein beschaffen sein
muss, damit ihm eine Welt erscheint, sondern danach, wie etwas er-
scheinen muss, damit es als mit Bewusstsein begabt erscheint. Eben-
so wie Lebendigkeit wird Bewusstsein nicht als ein selbstevidenter
Sachverhalt behandelt, der als Ausgangspunkt der Untersuchung die-
nen konnte. Aufgrund des komplexen methodischen Ansatzes geht
Plessner so vor: Er entwickelt anfanglich eine These, wonach sich be-
lebte Dinge von unbelebten durch ihre spezifische Form der Abgren-
zung von ihrer Umgebung und damit durch ihre spezifische Form der
Selbstidndigkeit gegeniiber ihrer Umgebung unterscheiden. Dies ist
die Positionalitdtstheorie. Von dieser ausgehend entwickelt Plessner,
in welcher Weise Lebendigkeit, Bewusstsein und Personalitdt als je-
weils spezifisch unterschiedene positionale Sachverhalte zu begreifen
sind.

Der von der Theorie geforderte indirekte Zugang verlangt, dass
Leben und Bewusstsein als positionale Sachverhalte ausgehend von
der physischen Erscheinung begegnender Korper vermittels einer
Deutung erschlossen werden miissen. In gleicher Weise wird persona-
le Vergesellschaftung als ein Sachverhalt zum Gegenstand gemacht,
der im Verhalten beobachtbarer physischer Korper realisiert ist und
aus den gegebenen Phdnomenen vermittels einer Deutung erschlos-
sen werden muss. Lebendigkeit, Bewusstsein und Personalitdt be-
zeichnen jeweils unterschiedliche Formen der Abgrenzung und Selb-
standigkeit, mit denen die vorausgesetzte beobachtende Instanz in
der Begegnung konfrontiert ist.

Die Selbstéandigkeit sowohl von unbelebten Dingen als auch von
Lebewesen begriindet Plessner mit einer Selbstbeziiglichkeit begeg-
nender individueller Gegebenheiten. Schon unbelebte Dinge seien in
ihrer Erscheinung nur deswegen selbstdndig gegen das wahrnehmen-
de Bewusstsein, weil sie durch einen internen Verweisungszusam-
menhang konstituiert werden. Dieser muss Plessner zufolge von der
konkreten Gestalt unterschieden werden, als die ein physisches Ding
erscheint. In der Gestaltwahrnehmung werden die einzelnen Elemen-
te spontan zu einer Einheit, der Gestalteinheit, zusammengefasst.
Wenn die Einheit des Dings mit der Gestalteinheit gleichgesetzt wiir-
de, wdre es aber unmoglich, verschiedene Gestalten zu einer Einheit
zusammenzufassen. Dies ist die Voraussetzung dafiir, Gestaltwandel
und Veranderung begreifen zu konnen.

Gestaltwandel: Etwas erscheint zundchst als eine Speckschwarte,
bei ndherem Hinsehen entpuppt sich das Ding, das als Speckschwarte

87

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der
methodologische
Ansatz der
reflexiven
Anthropologie
Helmuth Plessners


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesa erschien, allerdings als Tonscherbe. Jetzt gibt es zwei Moglichkeiten
Lindemann der Interpretation: Entweder gab es zuerst eine Speckschwarte und
dann eine Tonscherbe. Das ware der Fall, wenn die Einheit des Dinges
auf die Gestalteinheit reduziert wiirde. Oder aber man stellt fest, et-
was, das zundchst als Speckschwarte erschien, erscheint jetzt als Ton-
scherbe. Im zweiten Fall wird eine Einheit angenommen, die nicht in
der Gestalteinheit aufgeht, sondern die in Differenz zur Gestalt ist
und daher als Einheit auch einen Gestaltwandel iiberleben kann. Es
ist dasselbe Ding, das zunichst so und dann anders erschien.*

Ein vergleichbares Problem stellt sich, wenn Veranderungen un-
tersucht werden. Plessner verwendet das Beispiel des Zigarrerau-
chens. Zundchst hdlt man sie in der Hand, raucht sie sodann und
schlieBlich bleibt ein Haufchen Asche. Gdbe es nur die Gestalteinheit
und nicht die iibergreifende Einheit des Dinges, die die beiden ge-
stalthaften Erscheinungen Zigarre und Asche zu einer Einheit vermit-
telt, wdre es unmoglich zu sagen, dass es sich bei der Asche um die
Asche der Zigarre handelt (vgl. Plessner 1975: 84 £.). Die Einheit des
Dinges ist garantiert, insofern der Einheitspunkt, der die verschiede-
nen Erscheinungen zur Erscheinung von Etwas macht, in Differenz zur
erscheinenden Gestalt ist. Nur wenn die Erscheinung auf etwas bezo-
gen ist, das selbst nicht erscheint, erscheint dieses als etwas, das un-
abhédngig von und selbstdndig gegen das Bewusstsein ist, dem es er-
scheint.

Das Verhdltnis zwischen dem nicht erscheinenden Einheitspunkt
und den einzelnen Erscheinungen bezeichnet Plessner als eines von
Kern und eigenschaftstragenden Seiten. Dieser selbstbeziigliche Ver-
weisungszusammenhang ist ebensowenig wie der Kern, der Einheits-
punkt selbst, positiv bestimmbar. Die basale Selbstbeziiglichkeit des
Dings erschlieRt sich zwar einer phdnomenologischen Analyse, aber
sie ist nicht in dem gleichen Sinne positiv feststellbar wie etwa einzel-
ne Qualitdten, die als Eigenschaften des Dings erscheinen. Die auf
den Kern bezogene Selbstreferenz des Dings ldsst sich nur als etwas
beschreiben, das in Differenz zur Gestalt ist. Weder der Kern des Dings
noch der Verweisungszusammenhang von eigenschaftstragenden Sei-
ten und Kern sind sinnlich zugdnglich. Auch wenn man versuchte,
das Ding aufzuschneiden, wiirde man immer wieder nur neue gestalt-
hafte Erscheinungen des Dings finden und nie den Kern selbst.

»Ding« meint hier ein Strukturierungsprinzip physisch feststellba-
rer Erscheinungen. Dieses Strukturierungsprinzip betrachtet Plessner
als etwas, das dem, was erscheint, selbst zukommt, es ist ein Ding, in-
sofern es gemal dieser Struktur erscheint. Als Ding ist ein erschei-

4 | Hermann Schmitz hat diesen Sachverhalt so beschrieben: Das Ding sei
nicht nicht identisch mit der Gestalt, sondern es trdgt sie »wie eine Maske«.
(Schmitz 1978: 169)

88

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nender Gegenstand selbstdndig gegen das Bewusstsein, insofern er
sich dem Bewusstsein entzieht. Ein Ding ist nicht vollstindig wahr-
nehmbar, sondern es fiihrt die wahrmehmende Beobachtung um sich
herum, auf seine eigenschaftstragenden Seiten, die auf es — das Ding
- verweisen. Auf eine passive Weise, indem es kraft seiner Weise zu
erscheinen dem Bewusstsein entzogen ist, ist auch ein Ding »uner-
griindlich«.?

Von dieser Dinganalyse ausgehend formuliert Plessner seine Aus-
gangsthese der spezifischen Selbstdndigkeit lebendiger Dinge: Das
Lebendige ist dadurch gekennzeichnet, dass diese basale Selbstrefe-
renz gesteigert wird. (Plessner 1975: 127 ff.) Der Blick, der einem un-
belebten Gegenstand begegnet, wird von den eigenschaftstragenden
Seiten auf den Kern verwiesen, der seinerseits auf die eigenschafts-
tragenden Seiten verweist. Aber das unbelebte Ding bezieht sich nicht
von sich aus auf seine Umwelt. Hierin sieht Plessner den entscheiden-
den Sprung, der die Erscheinung des Lebendigen von der Erscheinung
des Unbelebten unterscheidet. Etwas, das als lebendig erscheint, er-
scheint so, dass es sich von seiner Umwelt abgrenzt und sich, indem
es sich abgrenzt, zu seiner Umwelt von sich aus in Beziehung setzt.
Insofern ein lebendiges Ding sich abgrenzt, wird es zu einem sich
selbst regulierenden Eigenbereich. Bezogen auf materiale Phdnomene
ist die Frage: Gibt es an der sinnlichen Gestalt von Korpern beobacht-
bare Phanomene, die als Hinweis auf diese Form der selbstdndigen
Grenzrealisierung begriffen werden konnen.

Darauf baut die zweite Steigerung auf: Das Ding grenzt sich nicht
nur von seiner Umgebung ab und ist, insofern es sich abgrenzt, auf
seine Umgebung bezogen, sondern es ist seinerseits darauf bezogen,
dass und wie es sich auf seine Umwelt bezieht. Unter dieser Bedin-
gung kann es auch fiir das lebendige Ding selbst verschiedene Weisen
geben, sich auf die Umwelt zu beziehen. In diesem Fall steht das le-
bendige Wesen vor der Aufgabe, an sich selbst zwischen verschiede-
nen Weisen seines Umweltbezuges zu unterscheiden und die ver-
schiedenen Weisen, sich auf seine Umwelt zu beziehen, selbst aufein-

5 | Plessner verwendet den Terminus »unergriindlich« selbst nur in einer akti-
vischen Form. Als Ergebnis seiner Kritik an menschlichen Wesensbestimmun-
gen, auch solchen rein formaler Art, wie sie Heidegger mit seinem »Daseinsbe-
griff« vornimmt (vgl. Plessner 1981: 154 ff.), formuliert er das »Prinzip der Un-
ergriindlichkeit« (Plessner 1981: 175). Demnach ist es nicht moglich zu sagen,
»was?« der Mensch ist. An die Stelle einer Wesensaussage tritt die Moglichkeit
des Seinkdonnens, des die eigene Wirklichkeit hervorbringen kdnnens. Wenn
»Unergriindlichkeit« schon fiir unbelebte Dinge in Anspruch genommen wird,
verweist das nicht auf ein aktives »Sein-Konnen«, sondern auf die Méglichkeit,
dass ein Ding immer auch etwas anderes sein kann als das, als was es aktuell
erscheint.

89

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der
methodologische
Ansatz der
reflexiven
Anthropologie
Helmuth Plessners


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesa ander abzustimmen. Von jetzt an spricht Plessner davon, dass ein le-
Lindemann bendiges Wesen ein Selbst ist. Fiir ein Selbst wird der Korper zu einem
Mittel des Umweltbezuges. Es hat seinen Korper als seinen Leib und
es unterscheidet an sich, d.h. an seinem Leib, verschiedene Weisen,
sich auf seine Umwelt zu beziehen. Die klassische Differenzierung, an
der sich auch Plessner orientiert, ist die von >Wahrnehmen< und >Wir-

keng, wobei Wirken jede Form von Ausdrucksverhalten einschlieR3t.

Ein lebendiges Selbst, das sein Umfeld wahrnimmt und sich ent-
sprechend seiner Wahrnehmung auf das Umfeld bezieht, muss einer-
seits unterscheiden konnen zwischen dem, was es wahrnimmt, und
seinen eigenen Aktionen, und es muss Wahrnehmen und Eigenaktivi-
tdt selbst vermitteln (Plessner 1975: 230 ff.). Diese Stufe bezeichnet
Plessner als zentrische Positionalitdt. Ein Wesen, dessen Umweltbe-
ziehung derart komplex ist, kann sich intelligent verhalten. Es kann
aus seinen Erfahrungen lernen und sein Verhalten einer wechselnden
Umgebung anpassen (Plessner 1975: 272 ff.).

Das lebendige Selbst ist der aktuelle Vollzug der Vermittlung von
Wahrnehmen und Eigenaktivitdt. Es bildet raumlich und zeitlich ein
absolutes Hier/Jetzt. Das Selbst fungiert als ein Zentrum, auf das hin
seine Umwelt konzentrisch geordnet ist, d.h., ein zentrisch organi-
siertes Selbst kann sich nicht als ein Selbst erfassen, das sich gegen-
iiber einem anderen Selbst befindet. Der lebendige Korper ist ein
Selbst, insofern er sich als Mittel des eigenen Umweltbezuges hat. Er
nimmt AuReres wah, erlebt seinen eigenen Zustand und muss beides
in seinem praktischen Verhalten aufeinander abstimmen.

Diese selbstreferentielle Struktur ist allerdings nicht als solche
auf sich selbst bezogen. Ein zentrisch organisiertes Selbst konnte sich
noch nicht als ein Selbst gegeniiber einem anderen Selbst erfahren.
Um dies zu realisieren, miisste ein Selbst nicht nur der aktuelle Voll-
zug der Vermittlung zwischen Wahrmehmen und Eigenaktivitdt sein,
sondern es miisste zugleich innerhalb und auRerhalb dieser Vermitt-
lung sein. Es ist innerhalb, insofern es die Vermittlung von Wahrneh-
men und Eigenaktivitdt leistet, und zugleich miisste es aus dieser Ver-
mittlung, d.h. aus sich als Selbst, herausgesetzt sein. Genau dies ist
das Definiens der exzentrischen Positionalitdt (vgl. Plessner 1975:
292). Ein exzentrisches Selbst ist in Differenz zu sich, insofern es
hier/jetzt etwas wahrnimmt und auf seine Umwelt einwirkt. Es ist dar-
auf bezogen, dass es hier/jetzt ein Selbst ist. Wenn das der Fall ist,
kann sich ein Selbst als ein Selbst erfassen, das sich gegeniiber einem
anderen Selbst befindet. D.h., wenn der Umweltbezug eines lebendi-
gen Wesens exzentrisch ist, kann in der Umweltbeziehung eines le-
bendigen Wesens der Umstand vorkommen, dass ein Selbst ein ande-
res Selbst wahrnimmt und realisiert, dass es sich als ein Selbst gegen-

6 | Vgl. hierzu auch ERbach (1994).

90

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

iiber einem anderen Selbst befindet, wobei beide realisieren, dass das
der Fall ist. Diesen Bezug aufeinander bezeichnet Plessner als perso-
nales Verhdltnis. Fiir Selbste, die in dieser Weise aufeinander bezogen
sind, hebt sich ein eigenstdndiger Bereich des Sozialen ab: der Be-
reich der personalen Vergesellschaftung.

Zentrische und exzentrische Positionalitdt in
methodischer Hinsicht

Was folgt aus diesen Uberlegungen fiir das Problem der Begrenzung
personaler Vergesellschaftung auf die Menschen. Um das zu kldren,
ist es sinnvoll, das Verhdltnis von zentrischer und exzentrischer Posi-
tionalitdt in methodischer Hinsicht zu kléren. Plessner bringt den po-
sitionalen Sachverhalt Bewusstsein und organische Form des Lebewe-
sens in einen indirekten Zusammenhang. Demnach muss die physi-
sche Organisation und der gestalthaft wahrnehmbare Verhaltensvoll-
zug als Hinweis auf das Vorkommen des spezifisch reflexiven Selbst-
verhdltnisses gedeutet werden kénnen, den die Theorie als Bewusst-
sein postuliert hat. Die Beobachtungsanweisung lautet also: Sieh die
korperliche Gestalt an. Wenn diese als Hinweis auf Bewusstsein zu
werten ist, gilt umgekehrt das Verhalten eines solchen Organismus als
expressive Realisierung des positionalen Sachverhalts. Fiir die zentri-
sche Positionalitdt heiRt das, dass die spezifische Selbstbeziiglich-
keit, d.h. der Vollzug der Vermittlung von Wahrnehmen und Eigenak-
tivitdt, durch die physische Organisation gewdhrleistet werden muss,
z.B. durch neuronale Strukturen oder ein funktionales Aquivalent,
das ebenfalls Reizleitungen ermdglicht (vgl. Plessner 1975:241). In-
sofern der organische Korper als Realisierung der Positionalitdt ge-
deutet werden kann, lieRe sich mit Bezug auf die physische Organisa-
tion eines Wesens, dessen Umweltbeziehung der zentrischen Positio-
nalitdt entspricht, sowohl bestimmen, welche Form seine Umweltbe-
ziehung hat, als auch, was in dieser Umwelt vorkommen kann. Denn
die physische Organisation bedingt, wie der positionale Sachverhalt
realisiert wird, d.h., wie und was wahrgenommen werden kann und
welche Art des Wirkens dem Organismus moglich ist. Fiir ein zentri-
sches Selbst erscheinen die Gegebenheiten des Umfeldes als etwas,
auf das es im Rahmen seiner physischen Organisation reagieren kann.
Insofern ist es sinnvoll, bei Wesen zentrischer Positionalitdt davon
auszugehen, ihre Leib-Umweltbeziehung sei in einer bestimmten kor-
perlich-leiblichen Form realisiert. Innerhalb dieser Form existieren fiir
das Lebewesen auch die Beziehungen zu anderen Lebewesen, die es
gemal seiner physischen Organisation wahrnimmt und auf die es ent-
sprechend reagiert.

91

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der
methodologische
Ansatz der
reflexiven
Anthropologie
Helmuth Plessners


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesa Einen explizit abgehobenen Bereich sozialer Beziehungen gibt es
Lindemann auf dieser Stufe gemaR der Theorie noch nicht, denn ein zentrisches
Selbst kann sich nicht als ein Selbst erfahren, das als solches zu ei-
nem anderen Selbst in Beziehung steht. Soziale Beziehungen sind
folglich nicht als solche vorhanden, sondern ein integraler Bestand-
teil des Aufeinandereinspielens zwischen Leib und Umwelt. Die Bezie-
hung, die ein Selbst zu einem anderen leiblichen Selbst unterhilt,
unterscheiden sich qualitativ nicht von den Beziehungen, die ein
leibliches Selbst zu den physischen Gegebenheiten unterhdlt, mit de-

nen es praktisch umgeht.

Vor diesem Hintergrund erhdlt die Theorie der »exzentrischen
Positionalitdt« eine weitere Bedeutung. Exzentrisch meint — wie ge-
sagt -, dass ein lebendiges Wesen ein Selbst ist und zugleich aufRer-
halb seiner selbst. Es ist innerhalb, insofern es zwischen Wahrnehmen
und Eigenaktividt vermittelt und es ist auRerhalb, insofern es darauf
bezogen ist, Wahrnehmen und Eigenaktivitdt zu vermitteln. Als ein
Selbst existiert ein Lebewesen innerhalb einer Lebensform; als exzen-
trisches Selbst ist es dagegen in Differenz zu dieser Form, in der es als
ein leibliches Selbst existiert bzw. existieren wiirde. Die Form garan-
tiert nicht langer einen Rahmen, in dem leibliches Selbst und Umwelt
aufeinander einspielen. Lebewesen, die exzentrisch existieren, ste-
hen vor der Aufgabe, das selbstverstdndliche aufeinander Einspielen
von Leib und Umwelt immer wieder neu in ein Gleichgewicht, in eine
selbst geschaffene Lebensform, zu bringen.

Eine wichtige Implikation des Sachverhalts, sowohl innerhalb als
auch auRerhalb der Form der Umweltbeziehung zu existieren, besteht
in der damit zusammenhdngenden Verdnderung der Gegebenheit der
Umwelt. Ein Wesen zentrischer Positionalitdt nimmt die Welt in dem
MaRe wahr, in dem es dazu in der Lage ist, sich praktisch auf die Um-
welt zu beziehen. Es existieren sinnnlich fassbare Gegebenheiten.
Dinge sind Dinge, insofern sie gesehen, umgriffen, geworfen, gezerrt,
gepackt usw. werden konnen. Ein Ding wédre demnach das Insgesamt
dessen, was mit ihm aktuell getan werden kann. In diesem Sinne exi-
stieren fiir ein Wesen zentrischer Positionalitdt Dinge innerhalb der
Form seiner praktischen Umweltbeziehung (vgl. Plessner 1975: 271).
In einer solchen praktischen Wahrmehmungsbeziehung sind Dinge auf
ihre Gestalthaftigkeit reduziert. Sie sind fiir das Bewusstsein aus-
schlieRlich praktisch zugangliche Gestalten und als solche nicht selb-
stdndig gegen das leibliche Bewusstsein. Fiir ein Wesen exzentrischer
Positionalitdt existieren dagegen begegnende Gegebenheiten nicht
nur insofern sie gemdR aktueller Aktionserfordernisse wahrgenom-
men werden, sondern sie existieren ebenso wie das exzentrische
Selbst innerhalb wie auRRerhalb der Form der praktischen Umweltbe-
ziehung.

92

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dinganalyse, von der die Untersuchung seinen Ausgang
nahm, hatte nachgewiesen, dass ein Ding eine Einheit ist, nicht nur
insofern es aktuell als eine Gestalt erscheint, sondern insofern es in
Differenz zu der Gestalt ist, als die es aktuell erscheint. Aufgrund die-
ser Differenz erscheint das Ding als eine Einheit, die jenseits der aktu-
ellen Gestalt existiert, weshalb die Dingeinheit auch einen Gestalt-
wandel iiberleben kann. Als Gestalt kann ein Ding gemdl} gegenwarti-
ger Aktionserfordernisse wahrgenommen werden. Aber insofern es in
Differenz zur Gestalt ist, ist ein Ding etwas, das ebenso wie das exzen-
trische leibliche Selbst sowohl innerhalb als auch aufRerhalb der leib-
lichen Umweltbeziehung ist. Ein wahrmehmendes Subjekt, dem nicht
Gestalten, sondern Dinge erscheinen, ist daher i.S. eines exzentri-
schen Selbst zu begreifen.

Die Theorie des Lebendigen nahm ihren Ausgangspunkt von der
Differenz zur Erscheinung. Lebendigkeit wurde dabei verstanden als
eine Steigerung der Selbstdndigkeit begegnender Gegebenheiten ge-
gen das Umfeld und die in dieser vorkommende wahrnehmende In-
stanz. Nicht erst das Bewusstsein und nicht die Tatsache der Leben-
digkeit verweisen auf einen physisch nicht feststellbaren Sachverhalt,
einen Einheitspunkt jenseits des physisch Feststellbaren, sondern
schon die Erscheinung eines unbelebten Dings (vgl. Plessner 1975:
295). Die Differenzierungen zwischen belebten und unbelebten Din-
gen, zwischen bewussten und sozial erscheinenden Wesen basieren
auf einem Akt der Interpretation. Der Zusammenhang zwischen der
Art der interpretierenden Einheitsbildung und der physischen Er-
scheinung ist nicht beliebig, sondern wird methodisch kontrolliert
hergestellt durch die Einschaltung einer Beobachtungs- und Interpre-
tationstheorie. Im Ergebnis sollte die physische Erscheinung als Rea-
lisierung der entsprechenden Art der Einheitshildung verstanden wer-
den konnen. Aber der Zusammenhang ist nicht zwingend oder a priori
vorgegeben.

Sowohl die wahrgenommene Welt als auch die wahrnehmende In-
stanz miissen bestimmte Bedingungen erfiillen, damit sich die Not-
wendigkeit der Deutung ergibt. Nur wenn die sinnlichen Erscheinun-
gen der Umwelt in der skizzierten Weise auf etwas bezogen sind, das
nicht selbst erscheint (Ding, lebendiges Ding, bewusstes Selbst), ist
eine Deutung unabdingbar. Auf der Seite der wahrnehmenden In-
stanz ist die Notwendigkeit der Deutung daran gebunden, dass deren
Umweltbeziehung durch exzentrische Positionalitdt gekennzeichnet
ist. Daraus folgt: Wenn exzentrische Positionalitat fiir Plessner die hu-
manspezifische Umweltbeziehung charakterisiert, wird seine Anthro-
pologie auf eine grundsatzliche Weise paradox. Wahrend fiir Wesen
zentrischer Positionalitét feststehen kann, wie sie sich auf ihre Um-
welt beziehen, miissen exzentrische Wesen diese »Feststellung« ihrer
Umweltbeziehung erst erreichen. Die Feststellung ihrer Umweltbezie-

93

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der
methodologische
Ansatz der
reflexiven
Anthropologie
Helmuth Plessners


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesa hung erfordert eine Deutung, die entscheidet, ob das, was ihnen be-
Lindemann gegnet, in der Art und Weise eines unbelebten Dings selbstdndig ge-
gen die praktischen Erfordernisse ihrer Umweltbeziehung ist, oder in
der Art und Weise eines lebendigen Dings oder in der Art und Weise,
wie sie fiir Personalitdt charakteristisch ist. Je nachdem, wie komplex
das Gegeniiber erscheint, ergeben sich ganz unterschiedliche Konse-
quenzen dafiir, wie die praktische Umweltbeziehung gestaltet wird.
In der Begegnung mit einem Ding, das so gedeutet wird, als wiirde es
nicht wahrnehmen und seine eigene Erscheinung nicht selbst verdn-
dern, ergibt sich eine andere Form der Umweltbeziehung als in der
Begegnung mit einem Wesen, das wahrnimmt oder gar einem Wesen,
das realisiert, dass es ein Selbst ist und sich gegeniiber einem ande-
ren Selbst befindet. Solche oder vergleichbar grundlegend unter-
scheidende Deutungen sind fiir ein Wesen exzentrischer Positionalitdt

von unmittelbarer praktischer Relevanz.

Personale Vergesellschaftung

Dass es fiir ein Wesen exzentrischer Positionalitdt eine Notwendigkeit

darstellt zu deuten, mit welchen anderen Wesen es in einem exzen-

trisch-personalen Verhdltnis steht, wird von Plessner explizit als ein

positionaler Sachverhalt formuliert.
»Bei der Annahme der Existenz anderer Iche handelt es sich nicht um
Ubertragung der eigenen Daseinsweise, in der ein Mensch fiir sich
lebt, auf andere ihm nur kdrperhaft gegenwartige Dinge, also um eine
Ausdehnung des personalen Seinskreises, sondern um eine Einengung
und Beschrankung dieses urspriinglich gerade nicht lokalisierten und
seiner Lokalisierung Widerstdnde entgegensetzenden Seinskreises auf
die sMenschenc. Das Verfahren der Beschrankung, wie es sich in der
Deutung leibhaft erscheinender fremder Lebenszentren abspielt, mu
streng getrennt werden von der Voraussetzung, dal® fremde Personen
moglich sind, daR es eine personale Welt iiberhaupt gibt... DaR der
einzelne Mensch sozusagen auf die Idee verfallt, ja dal er von allem
Anfang an davon durchdrungen ist, nicht allein zu sein und nicht Din-
ge, sondern filhlende Wesen wie er als Genossen zu haben, beruht
nicht auf einem besonderen Akt, die eigene Lebensform nach auRen
zu projizieren, sondern gehort zu den Vorbedingungen der Sphéare
menschlicher Existenz.« (Plessner 1975: 301)

Personale Vergesellschaftung im Sinne der Positionalitdtstheorie ist

also folgendermalien zu verstehen.

1. Es sind nicht organische Besonderheiten, die als Indizien eines
personalen Seinsverhdltnisses gewertet werden konnen, sondern
es sind einzig Indizien aus der Praxis des Vollzugs personalen Ein-
anderseins selbst, die als Hinweise herangezogen werden kénnen,

94

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ob Wesen personal sind oder nicht. Damit sprengt die Positionali-

tatstheorie den anthropologischen Rahmen und miindet in eine

Theorie der personalen Vergesellschaftung.

2. Personale Vergesellschaftung beinhaltet notwendigerweise eine
Grenzziehung, denn diejenigen, die miteinander in ein personales
Verhdltnis geraten, unterscheiden zwischen denjenigen, mit de-
nen sie in einem personalen Verhiltnis stehen und denjenigen
Entitdten, fiir die das nicht gilt. Diese praktische Differenzierung
ist insofern unumganglich, als dadurch die kiinstliche Lebensform
stabilisiert wird, in der der praktische Umweltbezug der vergesell-
schafteten Entitdten stattfindet.

Wenn es darum geht zu entscheiden, ob beobachtete Phdnomene im

Sinne von Personsein zu deuten sind, lautet die von der Theorie des

Gegenstandes begriindete Beobachtungsanweisung: Sieh auf das Ver-

hdltnis der Korper zueinander, denn nur in diesem kommt die unter-

scheidende Deutung vor zwischen personalen Korpern und anderem.

An den bloRen Kérpern ist das Personsein nicht zu sehen.

Wenn man angesichts dieses Postulats der Positionalitdtstheorie
daran festhdlt, dass Plessner eine positive Anthropologie formuliert,
muss man notwendigerweise Revisionen an der Positionalitdtstheorie
vornehmen. Wer daran festhdlt, dass nur Menschen miteinander in
ein personales Verhdltnis geraten kdnnen, muss sagen, warum er Per-
sonalitdt positional auf Bewusstsein reduziert. Denn nur dann kénnte
man diese Positionsform an einem Ko6rper und seinem Verhaltensvoll-
zug sehen. Aber die Theorie gibt dezidiert eine andere Beobachtungs-
anweisung. Wer dagegen die Theoriekonstruktion, ihre methodische
Anlage und damit den phanomenologisch-empirischen Charakter der
Theorie ernst nimmt, wird zu einer beunruhigenden Konsequenz ge-
zwungen: Plessner gibt a priori keine Auskunft dariiber, wer in den
Kreis personalen Seins einzubeziehen ist und was aus diesem Kreis
herausfallt.

Anthropologie kann unter dieser Voraussetzung nur noch als re-
flexive Anthropologie betrieben werden. Denn es kann nur noch dar-
um gehen, welche Funktion anthropologische Annahmen im Rahmen
des Vollzugs der Grenzziehung zwischen Personen und anderem ha-
ben. Plessner ist kein Heimatdichter der menschlichen Natur, viel-
mehr erschlieRt die Positionalitdtstheorie die selige Fremde jenseits
jeglicher anthropologischer Gewissheiten.’

Plessner hat der Sozial- bzw. der Gesellschaftstheorie kein anthro-
pologisches Fundament zu bieten, sondern viel Besseres, ndamlich ei-
ne Aufgabe: Konzepte dafiir zu entwickeln, wie der Prozess der Selbst-
begrenzung personaler Vergesellschaftung verstanden und empirisch
untersucht werden kann. Ganz im Sinne der methodischen Anlage der
Stufen, d.h. i.S. einer Weiterentwicklung dieser Methodenkonzeption
im Feld der Sozialtheorie, sind ausgehend von der Theorie der exzen-

95

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der
methodologische
Ansatz der
reflexiven
Anthropologie
Helmuth Plessners


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesa trischen Positionalitdt zwei Anforderungen zu stellen. Es muss sowohl

Lindemann die potentielle Offenheit der personalen Vergesellschaftung begriffen

werden konnen, als auch der Zwang zur Grenzziehung. Denn eine

Grenzziehung ist in jedem Fall notwendig, um Wesen exzentrischer

Positionalitdt in eine Halt gebende kiinstliche Form zu bringen. Damit

wird der Sachverhalt der Grenzrealisierung zum zentralen Bezugs-

punkt jeder Sozial- und Gesellschaftstheorie. Grenzrealisierung muss

jetzt allerdings auf eine neue gegenstandsangemessene Weise ver-

standen werden. Bei der Analyse des Lebendigen stand die Abgren-

zung des lebendigen Korpers von seiner Umgebung im Mittelpunkt.

Bei der Analyse personaler Vergesellschaftung wird die Selbstabgren-

zung des Bereichs des Gesellschaftlichen zum theoretischen Aus-

gangsproblem und daraus folgend zur Aufgabe einer systematisch
theoriegeleiteten empirischen T—orschung.8

Literatur

Arlt, G. (1996): Anthropologie und Politik. Ein Schliissel zum Werk Hel-
muth Plessners, Miinchen.

Asemissen, U. (1973): »Die exzentrische Position des Menschen,
in: J. Speck (Hrsg.), Grundprobleme der grofien Philosophen. Philoso-
phie der Gegenwart, Bd. II, Géttingen, S. 146-180.

Beaufort, J. (2000): Die gesellschaftliche Konstitution der Natur,
Wiirzburg.

Claessens, D. (1993): Das Konkrete und das Abstrake. Soziologische
Skizzen zur Anthropologie, Frankfurt a. Main.

ERbach, W. (1994): »Der Mittelpunkt aullerhalb. Helmuth Plessners
philosophische Anthropologie«, in: G. Dux/U. Wenzel (Hrsg.), Der

7 | Im Sinne dieser Interpretation kann auch der Begriff der Unergriindlich-
keit, den Plessner (1981) in Macht und menschliche Natur pragt, nicht mehr als
humanspezifisch gelesen werden. Vielmehr ware >sUnergriindlichkeit< zu verste-
hen als die Unmdglichkeit, personale Vergesellschaftung in materialer oder
formaler Hinsicht definitiv zu bestimmen. Kampf und Fischer (beide in diesem
Band) konnen sich zu dieser methodisch gebotenen Konsequenz nicht durch-
ringen, fiir sie bleibt Plessner ein Denker, der die sicheren Gewissheiten der an-
thropologischen Heimat bewahrt - und seien diese auch unergriindlich. Im Un-
terschied dazu scheint Gamm (in diesem Band) dieser theoretischen Regression
zu entgehen. Sein Versuch, Unergriindlichkeit zum Bezugspunkt einer normati-
ven Orientierung zu machen, scheint sachlich nicht notwendigerweise eine an-
thropologische Bindung in Anspruch nehmen zu miissen.

8 | Fiir eine theoretische und methodologische Ausarbeitung dieses Pro-
gramms sowie historisch-materiale und empirische Analysen gesellschaftlicher
»Grenzregime« vgl. Lindemann (1999-2005).

96

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Prozef3 der Geistesgeschichte. Studien zur ontogenetischen und histori-
schen Entwicklung des Geistes, Frankfurt a. Main, S. 15—44.

Fischer, J. (2000): »Exzentrische Positionalitdt. Plessners Grundka-
tegorie der Philosophischen Anthropologie«, in: Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie, 48: S. 265-288.

Gamm, G. (1998): »Anthropomorphia inversa. Uber die Medialisie-
rung von Mensch und Technikg, in: Lettre, 41: S. 89-92.

Kriiger, H.-P. (1999): Zwischen Lachen und Weinen, Bd. 1: Das Spek-
trum menschlicher Phdnomene, Berlin.

Kriiger, H.-P. (2001): Zwischen Lachen und Weinen, Bd. 2: Der dritte
Weg Philosophischer Anthropologie und die Geschlechterfrage, Berlin.
Lessing, H.-U. (1995): »Eine hermeneutische Philosophie der Wirk-
lichkeit. Zum systematischen Zusammenhang der >Einheit der Sinne«
und der >Stufen des Organischen und der Mensch«, in: J. Friedrich/
B. Westermann (Hrsg.), Unter offenem Horizont. Anthropologie nach
Helmuth Plessner, Frankfurt a. Main., S. 103-116.

Lindemann, G. (1999): »Doppelte Kontingenz und reflexive Anthro-
pologiex, in: Zeitschrift fiir Soziologie 28 (3): S. 165-181.
Lindemann, G. (2001): »Die reflexive Anthropologie des Zivilisati-
onsprozesses«, in: Soziale Welt 52 (2): S. 181-198.

Lindemann, G. (2002a): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-techni-
schen Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, Miin-
chen.

Lindemann, G. (2002b): »Kritik der Soziologie«, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 50 (2): S. 227-245.

Lindemann, G. (2002c): »Die reflexive Anthropologie der Geschlech-
terdifferenz«, in: 0. Briichert/C. Resch (Hrsg.), Zwischen Herrschaft
und Befreiung. Politische, kulturelle und wissenschaftliche Strategien,
Miinster, S. 98-111.

Lindemann, G. (2003): Beunruhigende Sicherheiten. Zur Genese des
Himtodkonzepts, Konstanz.

Lindemann, G. (2004): »Reflexive Anthropologie und die Analyse
des Grenzregimes — Zur Aktualitdt Plessners«, in: U. Brockling/B.
Biihler/M. Hahn/M. Schoning/M. Weinberg (Hrsg.), Disziplinen des
Lebens, Konstanz, S. 23-34.

Lindemann, G. (2005): »Theorievergleich und Theorieinnovation.
Pladoyer fiir eine kritisch-systematische Perspektive«, in: U.
Schimank/R. Greshoff (Hrsg.), Was erkldrt die Soziologie?, Miinster
(i.v.).

Pietrowicz, S. (1992): Helmuth Plessner. Genese und System seines
philosophisch-anthropologischen Denkens, Miinchen.

Plessner, H. (31975): Die Stufen des Organischen und der Mensch,
Berlin, New York.

97

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der
methodologische
Ansatz der
reflexiven
Anthropologie
Helmuth Plessners


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesa Plessner, H. (1985): »Phanomenologie. Das Werk Edmung Husserls«,
Lindemann in: Gesammelte Schriften, Bd. IX, Schriften zur Philosophie, Frankfurt
a. Main, S. 122-147.

Schmitz, H. (1978): Die Wahrmehmung, System der Philophie, Bd.
III,5, Bonn.

98

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE REDE VOM MENSCHEN — DIE REDE VOM

KORPER: PLESSNER UND BOURDIEU
Ulle Jdger

Die aktuelle Dekonstruktion von Begriffspaaren wie Natur-Kultur,
Mensch-Maschine oder Innen-Aufen fiihrt in verschiedenen Kontex-
ten zu einer vermehrten Rede vom Menschen, die parallel zu dessen
drohender Aufldsung festzuhalten versucht, was diesen eigentlich
ausmacht. Vor allem im Zusammenhang der so genannten >Biotechno-
logien« wird diese Dekonstruktion begleitet von einer Diskussion um
Machbarkeit und Wiinschbarkeit bio-technischer Eingriffe. Dabei ist
dann oft auch die Rede vom Ko6rper: Der Wunsch nach einer Begren-
zung der historisch-relativistischen Denkformen und der technologi-
schen Eingriffe richtet das Augenmerk auf einen Aspekt des Mensch-
seins, der eine Riickbindung an eine natiirliche Ordnung verspricht,
obwohl der Korper doch zugleich der Ort des Eingriffs ist. Er steht da-
mit in einem Spannungsverhdltnis, das weder in die eine noch in die
andere Richtung so einfach aufzuldsen ist.

Daher ist es ein aktuelles Anliegen der sozial- und geisteswissen-
schaftlichen Thematisierung des Korpers, diesen Gegenstand theore-
tisch und empirisch in seiner Kontingenz und zugleich in seiner Ma-
terialitdt zu fassen. Herrschte bisher eine eher polarisierende Debatte
vor, werden mittlerweile vermehrt Rufe nach einer Vermittlung laut.
So sprechen Annette Barkhaus und Anne Fleig vom »Korper als
Schnitt-Stelle« (Barkhaus/Fleig 2002), die irgendwo zwischen den
sich auflosenden bindren Oppositionen von Mensch und Maschine,
Natur und Kultur, Innen und AuRen liegt. Trotz ihres Versuchs, in die
aktuellen Debatten die Rede vom Unverfiigbaren einzufiihren, lehnen
die Autorinnen es ab, dieses Unverfiigbare in einem Versuch der Be-
stimmung des Natiirlichen genau festzulegen. Es geht vielmehr um ei-
nen »Nicht-Ort, der den Einspruch motiviert« und der zugleich auch
als »0rt der Lebendigkeit« verstanden werden kann (Barkhaus/Fleig
2002: 22). Ihr Ziel ist es, bestimmte Aspekte des Menschseins nicht
vollig aus dem Blick zu verlieren, auch wenn sie nicht langer als na-
tiirlich und damit vermeintlich unveranderbar verstanden werden.’

99

- am 14.02.2026, 18:18:59. =



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle Zu diesen Aspekten gehoren m.E. auch die an die korperliche Exis-
Jiger tenz des Menschen gebundenen Perspektiven von Leiblichkeit, Le-
bendigkeit und Erfahrung. Ich vertrete im Folgenden die These, dass
diese Aspekte nicht ohne weiteres aus dem Diskurs der so genannten
Lebenswissenschaften verbannt werden sollten, auch wenn die betei-
ligten Disziplinen selbst (Biologie, Medizin, Technikwissenschaften)
mit ihrem naturwissenschaftlich fundierten Wissenschaftsversténdnis
sich nicht gerade intensiv mit dem lebendigen Erleben und Handeln

ihres Gegenstandes Mensch beschiftigen.

In diesem Zusammenhang mochte ich das Augenmerk in einem
ersten Schritt auf die Soziologie richten.? Auch hier zeichnet sich seit
einigen Jahren ein zunehmendes Interesse am Kérper ab, so dass in-
zwischen ein eigenes Feld der Korpersoziologie entstanden ist (Fea-
therstone et al. 1991, Turner 1984, Turner 1997). Ein Klassiker der
Soziologie hat sich aber schon vor dem Kérperboom der 90er dieses
Themas angenommen: Bei Pierre Bourdieu findet sich ein Ansatz, der
nicht nur das lebendige Erleben und Handeln von menschlichen Ak-
teuren in einer Theorie der Praxis in den Blick nimmt, sondern auch
dem Korper im Rahmen seines Theoriegebdudes eine zentrale Stellung
einrdumt - und zwar ebenfalls als »Schnittstelle«, um den Begriff von
Barkhaus/Fleig noch einmal aufzunehmen. Bourdieu unternimmt in
seinem Konzept des Habitus den Versuch, die Einschreibung sozialer
Ordnung in den Korper des Menschen zu fassen. Im Habitus eines In-
dividuums sind die gesellschaftlichen Verhdltnisse, wie Bourdieu es
ausdriickt, »Leib geworden«. Die korperlich-leibliche Verfasstheit des
Menschen wird so zur Bedingung der Mdglichkeit sozialer Ordnung
und riickt ins Zentrum seiner allgemeinen Sozialtheorie. Zugleich
geht es darum, traditionelle Gegensdtze soziologischen Denkens wie
die Opposition von Subjekt/Objekt, Individuum/Gesellschaft oder
auch sozialer Akteur/Struktur zu iiberwinden (vgl. Ebrecht/Hille-
brandt 2002; Gebauer/Wulf 1993). Durch die Thematisierung des Kor-
pers und den Versuch der Uberwindung eines Denkens in biniren
Oppositionen bietet sich das Habituskonzept als gesellschafts-
theoretischer Ansatzpunkt fiir die Rede vom Menschen und die Rede
vom Korper im Kontext aktueller Fragestellungen im Grenzbereich Na-
tur - Gesellschaft an.

Bevor ich mich der Darstellung des Habituskonzepts zuwende,
mochte ich eine begriffliche Differenzierung einfithren, die bei
Bourdieu selbst nicht zu finden ist, jedoch im weiteren Verlauf mei-
ner Argumentation Referenzpunkt und Grundlage der Kritik sein

1 | Vgl. auch Manzei (2002, 2003).

2 | Dieser Beitrag beruht auf meiner Dissertationsschrift, die 2004 unter dem
Titel Der Kérper, der Leib und die Soziologie. Entwurf einer Theorie der Inkorpo-
rierung beim Ulrike Helmer Verlag, Konigstein, erschienen ist.

100

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird. Ich spreche von der Unterscheidung zwischen Korper und Leib.3 Die Rede vom
Im Rahmen der Erkldrung von Aneignung und Funktionsweise des Menschen - die
Habitus rekurriert Bourdieu zwar auf beide Begriffe, ohne diese je- Rede vom Korper:
doch systematisch voneinander abzugrenzen. Zur Differenzierung Plessner und
seiner Rede vom Korper unterscheide ich drei Aspekte des Gegen- Bourdieu
stands. »Korper« steht in der phdanomenologischen Unterscheidung

fiir den Korper als Objekt, also das, was ich »habe«. Plessner spricht in

diesem Zusammenhang von der Gegenstandsstellung. »Leib« rekur-

riert auf das, was ich von meinem eigenen Korper an mir selbst spiiren

kann, d.h. das, was ich selbst »bin«. Plessner spricht hier dement-

sprechend von Selbststellung. Die Tatsache, dass der Mensch gleich-

zeitig als Korper und als Leib existiert, bezeichnet Plessner mit dem

Begriff des Doppelaspekts. Als Korper ist der Mensch »ein Ding unter

Dingen an beliebigen Stellen des einen Raum-Zeitkontinuums«, als

Leib hingegen ein »um eine absolute Mitte konzentrisch geschlossen-

es System in einem Raum und einer Zeit von absoluten Richtungen«

(Plessner 1975: 294). Um diesen Doppelaspekt und damit die Mdg-

lichkeit von zwei verschiedenen Perspektiven auf den einen Gegen-

stand zu markieren, spreche ich vom »korperlichen Leib«.? Diese Dif-

ferenzierung lege ich Bourdieu in meiner Darstellung des Habitus-

konzepts sozusagen nachtrdglich in den Mund. Immer dort, wo allge-

mein vom Korper die Rede war, spreche ich also im Folgenden vom
korperlichen Leib.

Habitus, Korper und Leib

Mit dem Habituskonzept wird der korperliche Leib von Bourdieu als
Bindeglied zwischen Individuum und Gesellschaft verstanden, und
zugleich wird er nicht der Natur, sondern dem Sozialen zugerechnet.
»Der Leib ist Teil der Sozialwelt — wie die Sozialwelt Teil des Leibes«
(Bourdieu 1985: 69). Gesellschaftliche Strukturen schlagen sich in

3 | Diese Differenzierung geschieht in Anlehnung an die Phdnomenologie im
Allgemeinen und an Plessner (1975), Schmitz (1965) und Lindemann (1993;
1995) im Besonderen.

4 | Diese Tatsache wird erstaunlicherweise in den Rezeptionen des Habitus-
konzepts nicht kritisch kommentiert. Stattdessen wird die ungenaue Rede vom
Korper mit dem Anschluss an das Habituskonzept ibernommen (z.B. bei Eder
1989, Bohn 1991, Janning 1991, Miiller 1992, Schwingel 1993, Ebrecht 2002,
aber auch bei Featherstone et al. 1991, Turner 1984 und Shilling 1993).

5 | Dieser Begriff stammt von Hermann Schmitz, ich verwende ihn jedoch in
Verbindung mit Plessner und dem Konzept der Verschrankung von Kdrper und
Leib, das weiter unten eingefiihrt wird, in einer von der urspriinglichen Bedeu-
tung bei Schmitz abweichenden Form.

101

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle zwei Formen nieder, zum einen als objektiviertes Feld, zum anderen
Jiger als inkorporierter Habitus einer Person. Zwischen diesen beiden
Aspekten besteht nach Bourdieu ein dialektisches Verhdltnis und da-
mit eine Spannung, die gelebt werden muss, aber nicht aufgehoben
werden kann. Im Entwurf einer Theorie der Praxis (Bourdieu 1979), der
als Grundlage seiner Theorie der Inkorporierung sozialer Ordnung gel-
ten kann, formuliert Bourdieu den Anspruch, der Eigenart menschli-
cher Praxis gerecht zu werden.® Der hierzu von ihm definierte Begriff
der praxeologischen Erkenntnisweise betont den Eigensinn der Praxis
im Unterschied zum Bereich der theoretischen Logik, die das wissen-
schaftliche Denken bestimmt (Bourdieu 1993: 26 f.). Bourdieu spricht
in diesem Zusammenhang vom »praktischen Sinn«, der das Handeln
anleitet und dessen Grundlage unbewusste generative Schemata sind.
Die Verinnerlichung oder Einverleibung solcher Schemata im Verlaufe
der Sozialisation sorgt fiir die Herausbildung eines (klassen-, kultur-,

und geschlechtsspezifischen) Habitus einer Person.

Retrospektiv stellt Bourdieu fest, dass er auf die Bedeutung des
korperlichen Leibes fiir die Reproduktion sozialer Ordnung bereits vor
der Entwicklung des Habituskonzepts aufmerksam geworden ist, und
zwar im Rahmen seiner frithen ethnologischen Studien in der Kabylei.
Bei diesen kann Bourdieu sich des Eindrucks nicht erwehren, dass der
korperliche Leib eine zentrale Rolle im System der sozialen Ordnung
spielt, allerdings kann er noch nicht wirklich erkldren, wie er diese
Rolle erfiillt. Er schreibt:

»Allmdhlich namlich gewann ich den Eindruck, dass es zur Erkldrung

der aus der Analyse sozusagen wie durch Zauberhand ohne jede Ord-

nungsabsicht hervorgetretenen und insofern ein wenig unglaubhaften

Bedingtheiten erforderlich war, das Ordnungsprinzip, [...] das die

Praktiken zugleich unbewusst und systematisch zu lenken imstande

war, in den einverleibten Dispositionen bzw. im Schema der Kor-

perbewegungen zu suchen. Mich hatte namlich verbliifft, dass die

Transformationsregeln, die den Wechsel vom duReren zum inneren

Raum des Hauses ermdglichen, auf die Kehrtwendung zuriickgefiihrt

werden konnen.« (Bourdieu 1993: 23 f., Hervorhebung U. J.)

Spater greift er diese Gedanken im theoretischen Teil des Entwurfs
wieder auf, wenn er vom Habitus als einem habituellen Zustand, »be-
sonders des Korpers«, spricht (Bourdieu 1979: 446, Fn. 39). Es sind
einverleibte Dispositionen und Schemata von Bewegungen, welche

6 | Meine Analyse der Inkorporierung im Habituskonzept beruht neben dem
Entwurf vor allem auf Sozialer Sinn (Bourdieu 1993), darin besonders Kapitel
Vier, »Glaube und Leib«. Auch Die feinen Unterschiede (Bourdieu 1987) und ei-
ne Reihe von kiirzeren Texten liegen der folgenden Argumentation zugrunde
(Bourdieu 1970a, 1970b-1997c).

102

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Handlungen und Praktiken der Individuen zugleich unbewusst Die Rede vom
und dennoch systematisch lenken. Menschen - die

Der Habitus und die mit ihm verbundene Thematisierung der kor- Rede vom Kérper:
perlich-leiblichen Verfasstheit des Menschen iibernimmt drei wesent- Plessner und
liche Funktionen in seiner allgemeinen Sozialtheorie, und zwar die Bourdieu
der unbewussten Speicherung, der Naturalisierung und der Repro-
duktion sozialer Ordnung. Die Darstellung dieser drei Funktionen
macht deutlich, dass mit dem Habitus der korperliche Leib ins Zen-
trum der allgemeinen Sozialtheorie Bourdieus riickt, denn ohne die
korperlich-leibliche Riickgebundenheit des Habitus ware keine dieser
Funktionen zu erfiillen. Die unbewusste Speicherung stellt Bourdieu
folgendermalfien dar:

»[I]hre gegenwdrtige wie vergangene Position tragen die als phy-

sische Personen verstandenen Individuen iberall und allezeit in Ge-

stalt der Habitusformen mit sich herum.« (Bourdieu 1979: 181)

Im belebten und gelebten korperlichen Leib haben frithere Erfahrun-
gen eine aktive Prdsenz, da sie sich in Form von Wahrnehmungs-,
Denk- und Handlungsschemata niedergeschlagen haben. Durch die
einverleibten Dispositionen hat die Vergangenheit ins Gegenwartige
hinein {iberdauert und trachtet danach, sich in die Zukunft fortzuset-
zen. Die, wie Bourdieu das nennt, »Verinnerlichung der AuRerlich-
keit« oder »Interiorisierung der Exterioritdt« ermoglicht es »den du-
Reren Krdften, Wirkung zu entfalten« (Bourdieu 1993: 102). Der kor-
perliche Leib dient Bourdieu als Raum, der den Habitus bzw. die
Dispositionen aufnimmt. Er fungiert wie eine »Geddchtnisstiitze«, wie
ein »Automat«, wie ein »Speicher« fiir die gesellschaftlichen Werte
(Bourdieu 1993: 127, 1987: 739). Im Verlauf der Sozialisation wird er
gefiillt mit operativen Schemata, die das Handeln bestimmen. Die
grundlegendsten Ordnungen der Gesellschaft werden in Form von mo-
torischen Schemata und automatischen Korperreaktionen Bestandteil
der Person, ohne dass diese der Reflexion zugdnglich waren
(Bourdieu 1993: 127). Sie werden von Praxis auf Praxis iibertragen,
ohne den Umweg iiber Diskurs und Bewusstsein zu nehmen (Bourdieu
1993: 136). Die Weitergabe vollzieht sich in Form einer praktischen
Mimesis, die nichts mit bewusstem Nachahmen zu tun hat.

Den Aspekt der Naturalisierung fasst Bourdieu so zusammen: »Als
einverleibte, zur Natur gewordene und damit als solche vergessene
Geschichte ist der Habitus wirkende Prasenz der gesamten Vergan-
genheit, die ihn erzeugt hat« (Bourdieu 1993: 105). Die im Habitus
inkorporierten Strukturen werden zur zweiten Natur des Menschen,
(Bourdieu 1997a: 168), sie sind zur Natur gewordene Geschichte, die
als solche nicht erkannt wird (Bourdieu 1979: 171). Durch die Natu-
ralisierung gerdt die Kontingenz sozialer Ordnung aus dem Blick,
und zu einer dauerhaften Wirklichkeit wird die kontingente gesell-
schaftliche Ordnung nach Bourdieu erst dadurch, dass sie als natiirli-

103

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle che Ordnung erscheint. Der Naturalisierungseffekt wird direkt aus der
Jéger Inkorporierung abgeleitet: »Die Eigenschaften und Bewegungen des
Korpers gesellschaftlich kennzeichnen heiflt zugleich die grundle-
gendsten gesellschaftlichen Entscheidungen natiirlich [...] machen«
(Bourdieu 1993: 131 f.). Es besteht sogar eine Notwendigkeit, diese
durch Einverleibung zu stabilisieren:
»Tatsdchlich muss die Unterscheidung [zwischen verschiedenen Klas-
sen], um institutionalisiert zu werden, d.h. zur harten und dauerhaf-
ten Wirklichkeit von Dingen oder Institutionen zu gehdren, auch ein-
verleibt werden, da dies der sicherste Weg ist, sie selbstverstandlich zu
machen: wenn sie von Kindesbeinen an als selbstverstandlich aner-
kannt und erworben werden, erlangen die Dispositionen des Unter-
scheidens allen Anschein einer selbstverstédndlich ranggestuften Na-
tur, eines in sich selbst begriindeten Unterschieds.« (Bourdieu 1993:
154)
Durch die Einverleibung wird die soziale Ordnung zur Natur des Men-
schen, wobei das Natiirliche hier im Sinne von selbstverstdndlich und
unhintergehbar zu verstehen ist. Schwingel fasst diesen Aspekt so zu-
sammen:
»Kulturell Willkiirliches, d.h. kontingente, soziokulturelle Verhaltnisse
werden im Zuge der habituellen Inkorporation zu etwas Selbstver-
standlichem, ja zu etwas vollkommen >Natiirlichem¢, dessen ge-
schichtlicher Ursprung in Vergessenheit gerdt« (Schwingel 1995: 62)
Sowohl die Speicherung als auch die Naturalisierung dienen letztend-
lich der Reproduktion sozialer Ordnung:
»[DJie Praxisformen und Praktiken, die der Habitus [...] hervorbringt,
[werden] durch die implizite Vorwegnahme ihrer Folgen, namlich
durch die vergangenen Bedingungen der Produktion ihres Erzeu-
gungsprinzips derart determiniert, dass sie stets die Tendenz auf-
weisen, die objektiven Bedingungen, deren Produkte sie in letzter
Analyse sind, zu reproduzieren.« (Bourdieu 1979: 165)
Das im korperlichen Leib gespeicherte Programm leitet die Handlun-
gen des Individuums an und sorgt dafiir, dass jede vermeintlich freie
Wahl immer schon durch die von den Existenzbedingungen gepragten
Schemata vorbestimmt ist. Die Akteurin oder der Akteur beziehen aus
diesem Speicher Informationen dariiber, wie sie sich in bestimmten
Situationen verhalten sollen. Sie entwickeln einen »sozialen Sinn,
verhalten sich ihrer Position entsprechend und fallen nicht aus der
Rolle. Das Habituskonzept ldsst sich auf die Grundformel »Struktur -
Habitus — Praxis« reduzieren:’ In einer dialektischen Bewegung zwi-
schen Struktur und Praxis findet durch den Habitus eine Art Transfor-

7 | So der Titel des Kapitels im Entwurf, in dem der Habitusbegriff eingefiihrt
wird (Bourdieu 1979).

104

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mation statt, die Gesellschaftliches in quasi Natiirliches verwandelt Die Rede vom
und somit fiir die Reproduktion bestehender Verhiltnisse sorgt. Menschen - die
In Bourdieus Versuch, die Reproduktion sozialer Ordnung durch Rede vom Kérper:
den Habitus zu erkldren, findet eine graduelle Verschiebung auf die Plessner und
Ebene des Leibes statt. Denn es ist vor allem der Leib, der das unbe- Bourdieu
wusste Funktionieren des Habitus garantiert:
»Der praktische Glaube ist kein >Gemiitszustand< und noch weniger ei-
ne willentliche Anerkennung eines Korpus von Dogmen und gestifte-
ten Lehren (>Uberzeugungenc), sondern, wenn die Formulierung ge-
stattet ist, ein Zustand des Leibes« (Bourdieu 1993: 126)
Zur genaueren Bestimmung der Beziehung zwischen »Klasse, Habitus
und organischer Individualitit« (Bourdieu 1979: 187) bezieht
Bourdieu sich auf den Begriff des Unbewussten. Die Entstehung des
Habitus ist als solche nicht der Reflexion zugdnglich, die Schemata
wirken unsichtbar und sind somit geschiitzt vor willkiirlichen Verdn-
derungen. Zwischen dieser prareflexiven Anerkennung gesellschaft-
licher Ordnung und der korperlich-leiblichen Verfasstheit des Men-
schen besteht ein enger Zusammenhang, denn »[d]as derart Einver-
leibte findet sich jenseits des Bewusstseinsprozesses angesiedelt, also
geschiitzt vor absichtlichen und iiberlegten Transformationen, ge-
schiitzt selbst noch davor, explizit gemacht zu werden« (Bourdieu
1979: 200). Der »praktische Sinn« ist eine »leibliche Absicht auf die
Welt« (Bourdieu 1993: 122).
Dabei wird jedoch nicht ndher ausgefiihrt, wie der Leib die ihm
zugeschriebenen Funktionen erfiillen kann. Das mag an der man-
gelnden Unterscheidung zwischen Korper und Leib liegen, denn
Bourdieu nimmt keine Differenzierung zwischen Gegenstands- und
Selbststellung des korperlichen Leibes vor. Durch diese begriffliche
Unscharfe bleibt eine Reihe von Fragen offen. In Bezug auf die Spei-
cherfunktion bleibt unklar, wie der korperliche Leib diese Funktion
erfiillt. Bourdieu schweigt sich in Bezug auf die Speicherfunktion
iiber die Beschaffenheit des Speichers aus, dieser hat den Charakter
einer black box. Weiterhin impliziert Bourdieu mit seiner Erkldrung
der Speicherfunktion eine kritische Phase, ndmlich die Zeit der
Primdrsozialisation, in der Korperlichkeit und Leiblichkeit von beson-
derer Bedeutung sind. Diese besondere Bedeutung geht verloren oder
wird zumindest nicht weiter thematisiert, wenn der Habitus sich erst
einmal gebildet hat und damit der Speicher gefiillt ist. Ab diesem
Zeitpunkt reduziert sich die Rolle des korperlichen Leibes auf ein in-
korporiertes Programm, das wie ein Computerprogramm bestimmte
Handlungsanweisungen gibt (Bourdieu 1987: 666). Der Habitus ver-
schluckt sozusagen den korperlichen Leib, wenn er sich einmal
herausgebildet hat; und dies insofern, als sich Kdrperlichkeit und
Leiblichkeit des Menschen ab der Herausbildung des Habitus auf das
in diesem Habitus angelegte Programm generativer Schemata redu-

105

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle zieren.® Die Frage, wie es kommt, dass die Verschiebung auf die Ebe-

Jidger ne des Leibes zu einem Naturalisierungseffekt fiihrt, bleibt offen.

Bourdieu leitet den Naturalisierungseffekt direkt aus seiner Inkorpo-

rierungsannahme ab, ohne zu erkldren, wie es dazu kommt, dass eine

einverleibte Unterscheidung automatisch als natiirliche und damit

als selbstverstandliche und nicht weiter zu hinterfragende Unter-
scheidung erscheint.

Auch das Verhdltnis von Selbst und korperlichem Leib bleibt un-
gekldrt bzw. widerspriichlich, denn das Selbst ist zum einen die In-
stanz, die zur praktischen Nachahmung und damit zur Aneignung des
Habitus zum einen immer schon vorausgesetzt werden muss, zum an-
deren aber wird genau dieses Selbst dann vom Habitus in seinen
Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata angeleitet. Dennoch
wird eine Differenz von Selbst- und Gegenstandsstellung zumindest
impliziert, wenn Bourdieu davon spricht, dass man sein Leib und da-
mit die inkorporierte Geschichte ist: »Was der Leib gelernt hat, das
besitzt man nicht wie ein wiederbetrachtbares Wissen, sondern das ist
man« (Bourdieu 1993: 135). Doch wenn Bourdieu sich diesem Aspekt
des korperlichen Leibes anndhert, spricht er nicht mehr vom Leib,
sondern vom »0rganismus« und rekurriert so auf eine vorgesell-
schaftliche, natiirliche Entitdt, die mit bestimmten Eigenschaften
ausgestattet und der »spezifischen Logik der Organismen« unterwor-
fen ist (Bourdieu 1993: 102). Dieser Begriffswechsel stellt einen Re-
kurs auf die Biologie dar und steht im Widerspruch zu Bourdieus The-
se, den Leib als Teil des Sozialen zu begreifen. So wird die korperlich-
leibliche Ebene in Bourdieus sozialwissenschaftliche Analyse ein- und
gleich wieder ausgeschlossen.

Zum einen gehort die Theorie Bourdieus mit dem Habituskonzept
zu den wenigen groRen sozialwissenschaftlichen Ansétzen, die dem
korperlichen Leib {iberhaupt einen Stellenwert einrdumen. Zum ande-
ren lassen sich jedoch begriffliche Schwéchen aufdecken, wenn man
den Inkorporierungsaspekt im Habitus tatsdchlich wortlich nimmt.

8 | Die Darstellung dieser generativen Schemata wird lediglich als Mglich-
keit benannt, aber nicht durchgefiihrt: »[...] schlieBlich wére ein drittes Sche-
ma einzufithren, das den theoretischen Raum der Arten des Habitus bzw. der
generativen Formeln reprasentierte [...], die jeder spezifischen Klasse von
Praktiken und Merkmalen zugrunde liegen, d.h. den theoretischen Raum der
Umwandlung der fiir eine bestimmte soziale Lage und Stellung kennzeichnen-
den Zwdnge und Freiheitsraume in einen distinkten und distinktiven Lebens-
stil« (Bourdieu 1987: 214). Auch von der Nachweisbarkeit einer klassenspezifi-
schen Verteilung kdrperlicher Eigenschaften geht Bourdieu zwar aus (Bourdieu
1987: 307), er belegt jedoch lediglich die Verteilung von Essgewohnheiten und
damit der Geschmacker, die dariiber bestimmen, was auf den Tisch kommt und
wie es gegessen wird (Bourdieu 1987: 141, 143, 301 ff.).

106

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diese korper- und leibtheoretischen Schwéachen lassen sich m.E. aber Die Rede vom
durch einen Bezug auf Helmuth Plessners Theorie der exzentrischen Menschen - die
Positionalitét ausriumen.’ Ich beziehe mich in meiner Darstellung auf Rede vom Korper:
Die Stufen des Organischen und der Mensch von 1928 (Plessner 1975) Plessner und
und auf einen kiirzeren Aufsatz mit dem Titel »Der Mensch als Lebe- Bourdieu
wesen«, der die Ergebnisse der Stufen noch einmal zusammenfasst

(Plessner 2000). Fragen der werkimmanenten Verdnderung von Pless-

ners Konzepten werde ich nicht erdrtern. Plessner bietet sich aus zwei

Griinden zur Ergdnzung des Habituskonzepts an: Zum einen nimmt er

in seinem Stufenmodell des Organischen eine Aufwertung der so ge-

nannten zentrischen Position vor, mit der das unbewusste Funktionie-

ren des Habitus auf der Ebene des Leibes erklirbar wird.'® Zum ande-

ren erlaubt seine Differenzierung zwischen Selbst- und Gegenstands-

stellung, das Verhiltnis von korperlichem Leib und Umwelt genauer

zu fassen. Die Rede von Korper und Leib wird prazisiert, und mit der

auf Plessners Theorie aufruhenden Verschrankungsthese ist es mog-

lich, Bourdieus eigenem Anspruch an eine »doppelten Frontstellung«

gegen einen mechanistischen Materialismus und einen konstruktivis-

tischen Idealismus (Ebrecht/Hillebrandt 2002: 11) in Bezug auf den
korperlichen Leib gerecht zu werden. Das Konzept der Verschrankung

rdumt die Reste an natiirlichen Setzungen im Korperverstandnis

Bourdieus aus.

Im Folgenden geht es darum, einen direkten Bezug zwischen dem
Habituskonzept mit dem Konzept der exzentrischen Positionalitdt
herzustellen.’! Dabei beginne ich, Plessners Stufenaufbau folgend,
mit der zentrischen Position und ihrer Bedeutung fiir das Ha-
bituskonzept. Danach werde ich auf das Verhdltnis von Selbst und
Umwelt in der exzentrischen Position und schlieRlich auf die Verbin-
dung von Habituskonzept und Verschrankungsthese eingehen.

Plessners Philosophische Anthropologie zeichnet sich dadurch
aus, dass es sich bei ihr nicht um eine Beschreibung des Menschen
handelt, sondern um eine genaue Bestimmung des menschlichen Um-
weltverhdltnisses. Zentral fiir Plessners Stufenmodell des Organischen
ist der Begriff der Positionalitdt. Er steht fiir eine Art Gesetztheit des

9 | Mit dieser Ergdnzungsrichtung von der philosophischen Anthropologie
hin zur Soziologie wahle ich einen umstrittenen Weg. So geht z.B. Gebauer da-
von aus, dass es umgekehrt die philosophische Anthropologie Plessners sei,
die eine sozialwissenschaftliche Ergdnzung durch Bourdieu benétige (Gebauer
1998).

10 | Die Aufwertung des Zentrischen wird zwar konstatiert, ohne aber die mit
ihr einhergehenden sozialwissenschaftlichen Implikationen zu diskutieren. So
bei Arlt (2001: 114 ff.) oder bei Redeker (1993: 130).

11 | Fir eine Verbindung von Plessners Frithwerk mit Bourdieus Darstellung
der Dialektik von Habitus und Feld vgl. Kdmpf (2001).

107

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle lebendigen Dings in eine Umwelt. Wie genau der jeweilige Organismus

Jdger in das ihn umgebende Feld gesetzt ist, und welche Wechselwirkungen

zwischen Organismus und Umgebung bestehen, ist je nach »Stufe«

unterschiedlich, d.h. bei Pflanze, Tier und Mensch existieren je unter-

schiedliche Formen von Gesetztheit oder Positionalitdt. Die Positiona-

litdt der Pflanze bezeichnet Plessner als offene Form, d.h. die Pflanze

hat kein Zentrum, das sie selbst zu ihrer eigenen Positionalitdt in ein

Verhdltnis setzt, sie ist unmittelbar in ihre Umgebung eingegliedert.

Die Form von Tier und Mensch hingegen ist nach Plessner geschlos-

sen, und zwar dadurch, das beide ein Zentrum haben, von dem aus sie

sich auf ihre Umwelt beziehen und mit dem sie zugleich der Umwelt
ausgesetzt sind.

Das Verhiltnis, in dem das Tier zu seiner Umwelt steht, bezeich-
net Plessner als zentrische Position. In dieser Position gibt es — im
Unterschied zur Pflanze - bereits ein doppelseitiges Verhaltnis: Einer-
seits richtet sich die Umwelt auf den Organismus, andererseits ist der
Organismus aber auch selbstdndig auf die ihn umgebende Umwelt ge-
richtet. Es gibt beides: ein Wirken und ein dem Wirken von AuRRen
ausgesetzt sein. Das besondere und im Zusammenhang mit Bourdieu
relevante an der Stufe des Tieres ist eine mit dieser Gerichtetheit auf
die Umwelt verbundene »Verdoppelung«: Ab der Stufe des Tieres kann
ndmlich zwischen Korper und Leib unterschieden werden. Wie kommt
es zu dieser Verdoppelung? Wenn ein Zentralorgan vorhanden ist, wie
es mit dem zentralen Nervensystem der Fall ist, wird der Korper in die-
sem Zentrum reprasentiert. Es gibt also einmal den Kérper als Summe
seiner Organe, und zugleich die Reprasentation dieses Korpers und
seiner Organe im Zentralorgan.

»Durch die Reprasentation der Glieder im Zentralorgan hat der Kdrper

einen sLeib< bekommen, der als zentral gesteuerte und reprasentierte

Einheit vom physischen Kérper abgehoben ist — material aber gleich-

zeitig dieser selbe Korper ist.« (Pietrowicz 1992: 403)

Es handelt sich also nicht tatsdchlich um eine Verdoppelung des Ge-
genstandes, sondern um ein und denselben Gegenstand, der auf die-
ser Positionalitdtsstufe in doppelter Hinsicht existiert: Einmal als
Ding unter Dingen (Korper), und einmal als absolute Mitte, von der
aus das Tier auf seine Umwelt bezogen ist (Leib). Plessner beschreibt
das folgendermaRen:

»[Das Tier] steht nicht mehr direkt mit dem Medium und den Dingen

um ihn herum in Kontakt, sondern lediglich mittels seines Kdrpers.

Der Korper ist die Zwischenschicht zwischen dem Lebendigen und dem

Medium geworden. [...] Das Lebewesen grenzt mit seinem Kdrper an

das Medium, hat eine Realitdt >im< Kdrper, shinterc dem Kérper gewon-

nen und kommt deshalb nicht mehr mit dem Medium in direkten Kon-

takt. [...] Sein Korper ist sein Leib geworden, jene konkrete Mitte, da-

108

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

durch das Lebenssubjekt mit dem Umfeld zusammenhdngt.« (Plessner Die Rede vom
1975: 230 f.) Menschen - die
Der tierische Organismus existiert positional doppelt, ndmlich einmal Rede vom Kérper:
als das »der Korper selber sein« und einmal als das »im Korper sein«. Plessner und
Oder, in anderen Worten, das Tier existiert als Korper-Sein und als Bourdieu
Leib-Haben. Das Selbst des tierischen Organismus kann dementspre-
chend folgendermafRen beschrieben werden: »Einerseits ist es, als
Subjekt des Habens, vom eigenen Leibkdrper abgehoben, andererseits
fdllt es aber mit dem Objekt des Habens, dem Kdrper, zusammen«
(Pietrowicz 1992: 404). Im Unterschied zum Menschen, der seinen
Korper hat und sein Leib ist, ist es auf der zentrischen Stufe umge-
kehrt: Das Tier ist ein Korper und es hat seinen Leib, und zwar in dem
Sinne, dass es diesen Leib selbstdndig auf die Umwelt richten kann,
ohne sich allerdings dieser Gerichtetheit gegenwdrtig zu sein. Auf der
Stufe des Tieres spricht Plessner von einem »sich«, das allerdings
(noch) kein »Ich« ist. Das Selbst ist auf der Stufe des Tieres ein nicht-
relativierbarer Hier-Jetzt-Punkt, die Nullstelle des Koordinatensy-
stems Welt, die als konzentrisch das Selbst umgebend erfahren wird.
In seinem Selbst sein jedoch bleibt das Tier sich verborgen. In Pless-
ners Worten:
»Sein Existieren im Hier-Jetzt ist nicht noch einmal bezogen [...]. In-
soweit das Tier selbst ist, geht es im Hier-Jetzt auf. Dies wird ihm
nicht gegenstdndlich, hebt sich nicht von ihm ab [...]. Das Tier lebt
aus seiner Mitte heraus, in seine Mitte herein, aber es lebt nicht als
Mitte. Es erlebt Inhalte im Umfeld, Fremdes und Eigenes, es vermag
auch {iber den eigenen Leib Herrschaft zu gewinnen, es bildet ein auf
es selber riickbeziigliches System, ein Sich, aber es erlebt nicht -
sich.« (Plessner 1975: 288)
Man konnte auf dieser Stufe von einem »ausgeschalteten Subjektyp«
sprechen.12
Es mag befremdlich erscheinen, sich mit einer Charakterisierung
der Umweltbeziehung von Tieren zu befassen, wenn es doch eigent-
lich um menschliche und damit um gesellschaftliche Ordnungssyste-
me geht. Doch die Stufe des Tieres, so wie Plessner sie beschreibt, ist
aus zwei Griinden relevant: Zum einen werden nach Plessner die Ei-
genschaften der darunter liegenden Stufen auf der jeweils nachsten
beibehalten. Das heiRt dass das, was die besondere Umweltbeziehung
des Tieres charakterisiert, auch fiir den menschlichen Umweltbezug
gilt - wenn auch in modifizierter Form. Zum anderen zeichnet sich
gerade die Stufe des Tieres durch etwas aus, was fiir das Funktio-
nieren des Habitus von wesentlicher Bedeutung ist: das Tier handelt
auf eine bestimmte Art unbewusst. Es spiirt und merkt seinen Leib,

12 | Dieser Ausdruck zur Charakterisierung der zentrischen Position stammt
von Gesa Lindemann.

109

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle merkt aber nicht, dass es merkt. Das Merken des Merkens und damit
Jdger das volle Bewusstsein seines Selbst setzen erst auf der Stufe des Men-
schen ein. Trotz dieser Einschrankung siedelt Plessner bereits auf der
zentrischen Bewusstseinsstufe des Tieres Eigenschaften und Fahig-
keiten an, die iiblicherweise erst auf der Stufe des Menschen verortet
werden, so z.B. Erfahrung, Geddchtnis und Lernfdhigkeit. Bereits in
der zentrischen Position kann das Selbst sein Umfeld wahrmehmen
und sich aktiv, entsprechend seiner Wahrnehmung, auf sein Umfeld
beziehen. Es kann zwischen dem, was es wahrnimmt, und seiner eige-
nen Aktivitdt unterscheiden. Und es kann zwischen seiner Wahrneh-
mung und seiner Aktivitdt vermitteln, d.h. bereits auf der Stufe des
Tieres kommt es zu intelligentem Verhalten. Das Tier kann aus seinen
Erfahrungen lernen und sich seiner Umgebung anpassen, auch wenn
diese sich verdndert.

Damit wird es in Plessners Modell beschreibbar, wie bereits vor der
Ausbildung eines bewussten Ich soziale Erfahrungen nicht nur ge-
macht, sondern auch im Gedédchtnis gespeichert werden. In Bourdieus
Beschreibung stellen die Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
schemata, aus denen sich das Dispositionssystem Habitus zusammen-
setzt, eine Leerstelle dar. Mit Plessner konnen diese Schemata auf der
Ebene des praktischen Umweltbezugs angesiedelt werden. So verstan-
den, gehoren sie zur zentrischen Position und damit zur Ebene des
Leibes, die auch in der exzentrischen Position erhalten bleibt, wenn
auch in modifizierter Form. Das Lernen auf der unbewussten Ebene
des Leibes kann z.B. daraus bestehen, dass bestimmte Ver-
haltensweisen unterstiitzt und andere sanktioniert werden, und so
konnen bereits vor der Ausbildung eines vollen Bewusstseins z.B. ge-
schlechts- oder klassenkonforme Belohnungen und Bestrafungen vor-
genommen werden. Diese bleiben dem Selbst verborgen, denn es be-
steht lediglich ein eingeschranktes Bewusstsein. Das Tier merkt sich
zwar, aber es kann nicht »ich« zu sich sagen kann, es kann sein eige-
nes Zentrum nicht reflektieren. Die Aufwertung der zentrischen Posi-
tion und des Leibes und die gleichzeitige Einschrankung des Be-
wusstseins in der zentrischen Position kénnen als Erkldrungsansatz
fiir das unbewusste Funktionieren des Habitus dienen. Die objektiven
gesellschaftlichen Strukturen machen sich fiir das Selbst auf der Ebe-
ne des Leibes und damit auf einer nur relativiert bewussten Ebene
bemerkbar und werden auf der gleichen unbewussten Ebene erinnert
und gespeichert.

Die Fahigkeit zur Reflektion des eigenen Zentrums ist erst mit der
exzentrischen Position gegeben, die charakteristisch fiir den Men-
schen ist. Durch das menschliche Bewusstsein und die Mdglichkeit
der Reflexion auch seines eigenen (leiblichen) Standpunktes ist die
sphdrische Einheit zwischen Selbst und Umwelt, in der das Tier lebt,
aufgebrochen und der Mensch exzentrisch aus dem unmittelbaren

110

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Umweltbezug des Tieres herausgesetzt. »Ist das Leben des Tieres zen- Die Rede vom
trisch, so ist das Leben des Menschen, ohne die Zentrierung durch- Menschen - die
brechen zu konnen, zugleich aus ihr heraus, exzentrisch« (Plessner Rede vom Korper:
1975: 291 £.). Im Unterschied zum Tier, das sich in der zentrischen Plessner und
Position befindet und die Umwelt als konzentrisch auf das leibliche Bourdieu
Selbst organisiert erfahrt, sind Menschen aus diesem direkten Um-
weltbezug herausgesetzt. Sie erfahren nicht nur die Umwelt, sondern
sich selbst als die Umwelt erfahrend. Die zentrische Position bleibt je-
doch erhalten, und so ist der Mensch zugleich (zentrisch) in Selbst-
stellung, ein Punkt des Hier-Jetzt, von dem er sich nicht distanzieren
kann, und (exzentrisch) in Gegenstandsstellung. Er erfahrt sich selbst
als von der Umwelt unterschieden und nimmt den eigenen Kérper als
gegenstandlich wahr.

Der Mensch lebt in einem unaufhebbaren Doppelaspekt seiner
Existenz als Korper und als Leib. Er ist immer auch mit seinem Leib in
den Umweltbezug eingebunden. Dieser Leib ist es, der ihn an das
Hier-Jetzt-Prinzip fesselt. Der Mensch ist leibliches Selbst und hat zu-
gleich ein Verhdltnis zu sich als leiblichem Selbst, er ist gleichzeitig in
der Umweltbeziehung und aus ithr herausgesetzt. Auf der Stufe der Ex-
zentrizitdt bleibt die zentrische Position insofern erhalten, als dass
der Mensch mit seinem Leib im Hier-und-Jetzt steht und aus seiner
Mitte heraus und in seine Mitte hinein lebt. Als Korper ist er ein »Ding
unter Dingen an beliebigen Stellen des Einen Raum-Zeitkontinuums,
als Leib ist er das »um eine absolute Mitte konzentrisch geschlossene
System in einem Raum und einer Zeit von absoluten Richtungen«
(Plessner 1975: 294). Diese Differenzierung ist notwendig, denn Kor-
per und Leib sind paradoxerweise nicht dasselbe, obwohl sie ein und
derselbe Gegenstand sind. »Leib und Korper fallen, obwohl sie keine
material von einander trennbaren Systeme ausmachen, sondern Ein
und Dasselbe sind, nicht zusammen« (Plessner 1975: 294 £.).

Plessners Theorie geht neben der beschriebenen Aufwertung des
Zentrischen und damit des Leibes insofern {iber Bourdieus Ansatz
hinaus, als das Verhdltnis zwischen zentrischer und exzentrischer Po-
sition auch nach Abschluss der Sozialisation und nach Herausbildung
eines Selbst-Bewusstseins als Spannungsverhiltnis erhalten bleibt.
Das Umweltverhdltnis des Leibes bleibt weiterhin vom Hier-und-Jetzt-
Charakter gekennzeichnet. Auch in der exzentrischen Position steht
der Leib des Menschen dhnlich wie der des Tieres in einem direkten
Verhdltnis zu seiner Umwelt. In der zentrischen Position ist der Leib
sowohl aktiv und handelnd auf seine Umwelt bezogen als auch dieser
Umwelt passiv ausgesetzt. Auch wenn der Mensch in der exzentri-
schen Position aus diesem Hier-Jetzt-Punkt herausgesetzt ist, in dem
er sich selbst als Ding erfahrt und somit in Gegenstandsstellung zu
sich selbst gerdt, so bleibt er dennoch als Leib an die Selbststellung
gebunden, und damit an all die Eigenschaften, die Plessner dem in-

m

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle stinkthaften Verhalten des Tieres in der zentrischen Position zu-
Jdger schreibt. Als Leib ist der Mensch einer Pragung durch die Umwelt
ausgesetzt, die er, solange sie auf der Ebene des »ausgeschalteten«
Subjekttyps wirken, auch nach Abschluss der Sozialisation nur be-

dingt reflektieren kann.

Die Differenz zwischen Leibsein und Korperhaben hat weit-
reichende Konsequenzen fiir das Verhdltnis von Selbst und Umwelt.
Da der zentrische Umweltbezug aufgebrochen und nicht langer durch
spontanes, instinkthaftes Verhalten bestimmt ist, muss nach Plessner
das Verhaltnis zur Umwelt durch eine kulturelle Ordnung festgelegt
werden. Es gibt eine festgelegte Welt des Hundes, aber es gibt keine
festgelegte Welt des Menschen. Der Weltbezug des Menschen ist of-
fen. Die einzige Festlegung, die Plessner an dieser Stelle trifft, ist
dass der Mensch seinen Umweltbezug gestalten muss — er hat keine
andere Wahl. Die Ordnung der Instinkte muss durch eine andere Ord-
nung ersetzt werden, und zwar durch eine gesellschaftlich-kulturelle.
Diese geschaffene Ordnung schafft dann eine »Ruhelage in einer
zweiten Naivitdt« (Plessner 1975: 311). Sie ist zwar geworden, tritt
aber dann dem Menschen wiederum als feststehende gegeniiber. Hier
findet sich eine Analogie zu Bourdieus Begriff der zweiten Natur.

Zu den ordnungsstiftenden Systemen, die eine stabilisierende
und sozialisierende Funktion erfiillen, gehdrt nach Plessner allen vor-
an die Sprache. Zwischen das leibliche Selbst und sein Verhiltnis zu
sich und anderen (>zwischen mir und mir und zwischen mir und ihms)
tritt mit der sprachlichen eine kulturelle Ordnung, d.h. sowohl die
selbstreferentielle Struktur der leiblichen Subjektivitdt als auch das
Verhdltnis des Leibes zu seiner Umwelt sind in der exzentrischen Posi-
tion immer schon kulturell vermittelt, egal wie unmittelbar sie zu sein
scheinen. Plessner spricht in diesem Zusammenhang von »vermittel-
ter Unmittelbarkeit«. Naturhaft ist bei Plessner nur die Struktur der
Umweltbeziehung. Wie diese Struktur gefiillt wird und welche kul-
turell-gesellschaftliche Ordnung die verlorene Ruhelage der zentri-
schen Position ersetzt, bleibt offen. Die »natiirliche« Unmittelbarkeit
ist immer schon »kiinstlich«, d.h. gesellschaftlich-sozial vermittelt.

Zur Verschrankung von Korper und Leib

Wie diese Vermittlung zwischen Innen und Aufen, Individuum und
Gesellschaft, Natur und Kultur, Konstruktion und Materialitdt gedacht
werden kann, wird durch die These der Verschrankung von Kérper
und Leib erkldrbar. Die Verschrankungsthese besagt, dass ein kultu-
rell, sozial und historisch je unterschiedlich bestimmtes Wissen iiber
den Gegenstand Korper auf der Ebene des Leibes fiir das Selbst zur
Wirklichkeit wird. Der Korperdiskurs ist dabei das gestaltbare, kontin-

112

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gente Element, wahrend mit der Ebene des Leibes Aspekte des absolu- Die Rede vom
ten Hier-Jetzt, des Empfindens (und spdter mit Schmitz: der Affektivi- Menschen - die
tdt) angesprochen sind. Die Inkorporierungsthese des Habituskon- Rede vom Kdrper:
zepts wird so reformulierbar als Wirklichkeitseffekt eines Korperdis- Plessner und
kurses auf der Ebene des Leibes. Grundlage dieser These ist der von Bourdieu
Plessner feststellte Doppelaspekt in Bezug auf Korper haben und Leib
sein des Menschen und die von ihm hergestellte Relation beider
Aspekte trotz ihrer Differenzierung.

Plessner selbst spricht in den Stufen nicht explizit von der Ver-
schrankung von Kdrper und Leib. Dieser Aspekt ist jedoch impliziert,
wenn er davon spricht, dass ein leibliches Selbst als Leib nicht-relati-
vierbar und durch den Leib an das Hier-Jetzt gebunden auf die Um-
welt bezogen und zugleich aus dieser Umweltbeziehung heraus-
gesetzt ist. Nach Plessner weil es, dass es einen Korper hat, der sich
als Ding so wie andere Dinge auch an einer relativierbaren Stelle im
Raum befindet. Wahrend in der zentrischen Position die Kohdrenz der
Struktur der Leib-Umweltbeziehung vorgegeben ist, wird sie durch
die exzentrische Position des Menschen aufgebrochen, und dort, wo
das Tier instinktgeleitet seinen Leib und die Begegnung mit der Um-
welt bewdltigt, muss der Mensch auf eine kulturelle Ordnung zuriick-
greifen, die zwischen ihm und der Umwelt vermittelt. Auch in den so
genannten »anthropologischen Grundgesetzen« der natiirlichen
Kiinstlichkeit und der vermittelten Unmittelbarkeit ist die Verschran-
kung von Korper und Leib angelegt. Der Mensch ist von Natur aus ein
Kulturwesen: »Als exzentrisch organisiertes Wesen muss er sich zu
dem, was er schon ist, erst machen« (Plessner 1975: 309). Erst die
kulturelle Ordnung verschafft ihm eine »Ruhelage in einer zweiten
Naivitdt« (Plessner 1975: 311), die das aufgebrochene Verhiltnis zur
Umwelt wieder schlieRt. Durch das leibliche Gebundensein an das
Hier-Jetzt, aufgebrochen durch die exzentrische Position, lebt der
Mensch in einer (leiblichen) Unmittelbarkeit, die immer schon (kor-
perlich-kulturell) vermittelt ist. »D.h. einmal: seine Beziehung zu an-
deren Dingen ist zwar eine indirekte, er lebt sie aber als direkte, un-
mittelbare Beziehung ganz wie das Tier —, soweit er wie das Tier dem
Gesetz der geschlossenen Lebensform und ihrer Positionalitdt unter-
worfen ist. Und es heiRt zum anderen: er weiR von der Indirektheit
seiner Beziehung, sie ist ihm als mittelbare gegeben« (Plessner 1975:
325). In einem Aufsatz mit dem Titel »Der Aussagewert einer philoso-
phischen Anthropologie« taucht der Ausdruck der Verschrankung von
Kérper und Leib explizit bei Plessner auf. Unter der Uberschrift »Die
Verschrankung von Korper und Leib als Schliissel zur philosophischen
Anthropologie« (Plessner 2000: 141 f.) befasst Plessner sich mit der
Doppelnatur des Menschen, die »nicht statisch zu fassen ist, sondern
eine standig zu durchlebende und zu vollziehende Verschrankung des
Leibes in den Korper bedeutet« (Plessner 2000: 141).

113

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle Die Soziologin Gesa Lindemann ist die erste, die eine korpersozio-
Jiger logische Wendung von Plessners Konzept der Verschrankung von Koér-
per und Leib vornimmt. In einem Aufsatz mit dem Titel »Die Ver-
schrankung von Kdrper und Leib als theoretische Grundlage einer So-
ziologie des Korpers und leiblicher Erfahrung« (Lindemann 1995) er-
hebt sie den Anspruch, mit Plessners Konzept der exzentrischen Posi-
tionalitdt und mit der darauf aufbauenden Verschrankung von Korper
und Leib eine verallgemeinerbare methodische Grundlage fiir eine So-
ziologie des Korpers anzubieten.’® Lindemann fasst die Verschrin-
kungsthese folgendermafRen zusammen:
»Die Verschrankung von >Kérper¢ und sLeib¢ ist wesentlich eine Ver-
schrankung von einem von Wissen und Symbolstrukturen durchzoge-
nen Korper und Leib. Der Begriff der Verschrankung besagt, dass ein
leibliches Selbst nicht-relativierbar hier-jetzt auf die Umwelt bezogen
ist und zugleich aus dieser Relation herausgesetzt ist und so erfahrt,
dass es einen Korper hat, der sich an einer relativierbaren Raum-Zeit-
Stelle befindet. Wenn es den Korper im Sinne des Wissens und Zei-
chensystems auffasst, dass es je historisch von diesem gibt, erlebt es
sich umgekehrt leiblich gemaR dem Korper, den es hat« (Lindemann
1993a: 30 f.)
Mit Plessners Theorie der exzentrischen Positionalitdt und mit Linde-
manns korpersoziologischer Wendung der Verschrankungsthese erge-
ben sich zwei Perspektiven auf den korperlichen Leib, die diesen kon-
zeptuell im Spannungsfeld von Konstruktion und Materialitdt zu fas-
sen bekommen. Einmal geht es um den Korper, der nur zuganglich ist
iiber Korperwissen, das in einer Gesellschaft existiert. Dieser Korper

13 | In einer Reihe von Aufsitzen fiihrt Lindemann ihre Uberlegungen weiter
aus und wendet dabei das Konzept der Verschrankung auf Fragen der Ge-
schlechtskonstruktion an. Dabei hebt sie jeweils verschiedene Aspekte hervor.
In »Die Konstruktion der Wirklichkeit und die Wirklichkeit der Konstruktion«
(1994) befasst sie sich ausfiihrlich mit dem Problem der Verankerung von
Wirklichkeitskonstruktionen, das mit der Loslosung vom materiellen Korper
auftritt. Zu der Frage, wie Diskurse die Gestalt des Kdrpers formieren konnen,
aulert sie sich in dem Aufsatz »Geschlecht und Gestalt. Der Korper als konven-
tionelles Zeichen der Geschlechterdifferenz« (1995b). In »Zeichentheoretische
Uberlegungen zum Verhiltnis von Kérper und Leib« (1996) geht es vor allem
um das Bedeutungsverhiltnis, in dem Korper und Leib zueinander stehen. Ne-
ben einer Prézisierung des Leibbegriffes findet sich hier ein Abschnitt zur »Ver-
schrankung von Korper und Leib als Verhdltnis wechselseitigen Bedeutens«
(Lindemann 1996: 166). In ihrer Beschaftigung mit der Grenzziehung Leben-
dig/Nicht-Lebendig am Beispiel der Intensivmedizin (2002) bleibt der enge
Bezug auf Plessners Korperverstandnis erhalten: Lindemann spricht hier vom
lebendigen Kdrper als »ou-topos« eines bestimmten, ndmlich na-
turwissenschaftlich orientierten Wissenschaftsverstandnisses (2002b).

114

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geht aber nicht vollstdndig in dem Korperwissen auf, er ist nicht mit Die Rede vom
ihm identisch. Zum anderen geht es um die Ebene des Leibes, wobei Menschen - die
der Begriff Leib fiir die leibliche Erfahrung steht, die gemdR diesem Rede vom Kérper:
Korperwissen gemacht wird. Der korperliche Leib ist strukturiert und Plessner und
wird auf der leiblichen Ebene gespiirt gemdR dem je unterschiedli- Bourdieu
chen historischen und gesellschaftlichen Korperwissen. Jeder Mensch
ist ein korperlich-leibliches Wesen und steht mit seinem korperlichen
Leib im Zentrum der Umweltbeziehung. Es gibt kein natiirliches Um-
weltverhdltnis, wie bei der instinktvermittelten Umweltbeziehung des
Tieres, sondern das menschliche Umweltverhdltnis ist immer schon
kulturell vermittelt. Wie das Verhdltnis zur Umwelt und der Bezug
zum eigenen Leib jeweils konkret vermittelt wird, variiert mit dem je
historisch und gesellschaftlich unterschiedlichen Kérperwissen. Da-
mit steht ein Modell zur Verfiigung, das quer zur Trennung von Natur
und Kultur liegt und zugleich mit der Einbeziehung der Leibesebene
eine sozialwissenschaftliche Thematisierung menschlicher Erfahrung
erlaubt.

Wie bei Bourdieu bildet auch bei Plessner der Leib eine Verbin-
dung zwischen Individuum und Gesellschaft, der Unterschied ist je-
doch, dass mit der Verschrankung von Kérper und Leib diese Verbin-
dung begrifflich fassbar wird. Unterscheidet man einerseits zwischen
dem Korper als Korperwissen, der durch Diskurse strukturiert und be-
stimmt wird und somit auf die Seite der Struktur und der objektiven
Ordnung gehort, und andererseits dem Leib, der die subjektive Positi-
on der Akteurin reprasentiert, wird der Zusammenhang zwischen sub-
jektiven und objektiven Gegebenheiten noch einmal anders fassbar.
Bourdieu geht von einer Art Verdoppelung der sozialen Realitdt aus.

»Social reality exists, so to speak, twice, in things and in minds, in

fields and in habitus, outside and inside of agents. And when habitus

encounters a social world of which it is the product, it is like a >fish in

waterc it does not feel the weight of water, and it takes the world

about itself for granted.” (Bourdieu/Wacquant 1992: 127)
Uber die Verschrankung von Kérper und Leib wird erklirbar, wie es zu
dieser Verdoppelung kommt. Sie macht es mdglich, die Vermittlung
zwischen Individuum und Gesellschaft, Mikro und Makro, Subjekti-
vismus und Objektivismus, die Bourdieu mit dem Habitus im Rah-
men seiner Theorie der Praxis anstrebt, tatsdchlich und vor allem in
Bezug auf die Bedeutung des korperlichen Leibes beschreibbar zu
machen. Die leibliche Verfasstheit des Menschen ist in diesem Modell
nicht nur wahrend des Sozialisationsprozesses relevant. Die besonde-
re Umweltbeziehung des leiblich verfassten Menschen ist einerseits
Ausgangspunkt fiir die Entstehung jeder Form von kultureller Ord-
nung, andererseits bleibt die Spannung zwischen zentrischer und ex-
zentrischer Position, der Doppelaspekt des Leib-Seins und Korper-Ha-
bens immer erhalten. Die Uberbleibsel der zentrischen Position fes-

115

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle seln den Menschen an das Hier-Jetzt. Er ist durch das unbewusste
Jiger Funktionieren des Habitus zundchst passiv ins Feld verstrickt und
kann sich nicht v6llig von der bestehenden Ordnung distanzieren. Sie
erreicht ihn immer auch auf der leiblichen Ebene. Damit er6ffnen sich
die Moglichkeit und die Notwendigkeit, die Ebene des Leibes genauer

zu untersuchen.

Eine erweiterte sozialwissenschaftliche Perspektive

Die auf Plessner zuriickgehende Differenz zwischen zentrischer und
exzentrischer Position erlaubt es, das Funktionieren des Habitus noch
einmal anders in den Blick zu nehmen: Zum einen wird ein differen-
zierteres Verstdndnis des Verhiltnisses von korperlich-leiblichem
Selbst und dessen (sozialer) Umwelt ermdglicht. Zum anderen kommt
es zu einer Ausweitung der Mdoglichkeiten in Bezug auf die empiri-
sche Beschreibung von Habitus und korperlichem Leib. Der Kérper als
Gegenstand einer sozialwissenschaftlichen Untersuchung kann durch
die Verbindung von Bourdieu und Plessner begrifflich und konzeptu-
ell in seiner Bedeutung fiir die Reproduktion sozialer Ordnung und in
seiner Gleichzeitigkeit von (diskursivem) Korperwissen und (leibli-
cher) Erfahrung thematisiert werden. So ist es mdglich zwischen kon-
struktivistischen und naturalistischen Kérperauffassungen zu vermit-
teln. Plessner erlaubt mit seiner Beschreibung der doppelten Gege-
benheitsweise des korperlichen Leibes eine Herangehensweise, die
grundsdtzlich eine Polarisierung vermeidet und dem Spannungsver-
haltnis zwischen Materialitdt und Konstruktion, in dem der korper-
lichliche Leib steht, gerecht wird. Mit dem Aspekt des Leibes wird ei-
ne Ebene angesprochen, die zwar im Rahmen der Verschrankungsthe-
se durchaus als konstruiert begriffen werden kann, sich jedoch zu-
gleich in Selbststellung durch eine besondere Erfahrungsdimension
auszeichnet. Das, was leiblich mit mir geschieht, bin ich selbst, ich
kann mich davon nicht ohne weiteres distanzieren. Auf dieser Ebene
wirkt der Habitus, so wie Bourdieu in beschreibt.

Will man diese Ebene des Leibes in einer erweiterten sozialwissen-
schaftlichen Perspektive zum Gegenstand empirischer Untersuchun-
gen machen, so reicht die Erganzung des Habituskonzepts durch
Plessner nicht aus. Plessner befasst sich mit dem Leib-Umwelt-Ver-
héltnis, in das der Mensch gesetzt ist und bietet ein begriffliches Mo-
dell fiir die Vermittlung, der Leib wird dabei jedoch als Nullpunkt des
Koordinatensystems Welt ohne eigene rdumliche Ausdehnung behan-
delt. Diese Rdumlichkeit des Leibes und seine Binnenstruktur sind
das Thema von Hermann Schmitz (1965, 1998). Er bestimmt das Leib-
liche als spezifischen Bereich, der sich als dasjenige definiert, was der
Mensch an sich selbst wahrnehmen kann, ohne von seinen Sinnen Ge-

116

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

brauch zu machen. Diese eigene Region zeichnet sich durch eine Rei- Die Rede vom
he von Besonderheiten aus, die alle dem naturwissenschaftlichen Menschen - die
Blick mit seiner Fokussierung auf das sinnlich Wahrnehmbare entge- Rede vom Korper:
hen. Zu den eigenleiblichen Regungen gehdren z.B. Schmerz oder Plessner und
Hunger, um nur zwei Beispiele zu nennen.’* Auch in Bezug auf die Bourdieu
Leibesphdnomenologie von Hermann Schmitz gehdrt Lindemann zu
den ersten, die seine Uberlegungen soziologisch fruchtbar macht. In
einer empirischen Untersuchung zum Geschlechtswechsel Transsexu-
eller hat sie Leiblichkeit als grundlegende Analysekategorie mit ein-
bezogen (Lindemann 1993). Wichtig ist, noch einmal darauf hinzu-
weisen, das der Leibbegriff von Schmitz in Verbindung mit der Ver-
schrankungsthese verwendet werden kann, ohne den Leib dabei als
feststehende, natiirliche Grenze zu setzen. Stattdessen wird mit der
Ebene des Leibes sozialwissenschaftlich beschreibbar, was {iberhaupt
auf der Erfahrungsebene mit dem Selbst im Kontext bestimmter
biotechnologischer Eingriffe passiert. Wenn eine Transparenz dariiber
besteht, kann im zweiten Schritt eine politische Entscheidung {iber
Moglichkeiten und Grenzen der Biotechnologie getroffen werden. Die
Thematisierung des Leibes erdffnet hierzu neue Mdglichkeiten.

Die hier vorgestellten theoretischen Uberlegungen zum kérperli-
chen Leib konnen lediglich Anregungen fiir ein Nachdenken iiber
Reichweite und Wiinschbarkeit biotechnologischer Eingriffe sein. Die
tatsdchliche Anwendung der hier vorgestellten Begriffe auf eine em-
pirische Untersuchung in diesem Zusammenhang ware Gegenstand ei-
ner eigenen Arbeit. Ich gehe davon aus, dass eine solche Untersu-
chung eine genauere sozialwissenschaftliche (und phanomenologi-
sche) Beschreibung dessen erlauben wiirde, was auf leiblicher Ebene
im Rahmen von biotechnologischen Kérpermanipulationen geschieht.
Eine solche Beschreibung stiinde dabei jenseits von einem Entweder/
Oder und jenseits der Festlequng einer »natiirlichen Grenze«. Dieser
Verzicht ginge jedoch nicht damit einher, jede Moglichkeit eines be-
griilndeten Einwands aufzugeben. Im Gegenteil, der hier vorgestellte
theoretische Rahmen wiére Grundlage einer Beschreibung, die jenseits
des reduktionistischen Korperverstandnisses der Naturwissenschaften
sichtbar und nachvollziehbar machen kann, was eigentlich swirklich¢
vonstatten geht, wenn das menschliche Selbst medizinisch-biolo-
gisch-technisch verandert wird, wobei >wirklich¢ hier im Sinne von ei-
genleiblich spiirbar zu verstehen wire.'® Wie werden bestimmte Ein-
griffe fiir das Selbst spiirbar? Wie werden sie erlebt? Welche eigenleib-
lichen Empfindungen sind mit ihnen verbunden? Wie gestaltet sich

14 | Die Besonderheiten des eigenleiblichen Spiirens, so wie Schmitz sie be-
schreibt, habe ich zusammengefasst in einem Aufsatz mit dem Titel Zum Eigen-
sinn des Leibes (Jdger 2001).

117

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle das Wechselspiel von Korperdiskurs und Leibesempfinden in diesem
Jiger Bereich?

Eine derart erweiterte sozialwissenschaftliche Perspektive konnte
Bestandteil einer differenzierten Position jenseits von technikeupho-
rischem Feiern der neuen Moglichkeiten oder dem Beklagen des Ver-
schwindens des Korpers sein. Zugleich konnte sie zur Grundlage einer
politischen Entscheidung beziiglich der Frage nach einer Grenzzie-
hung werden, die ohne Rekurs auf eine wie auch immer geartete Na-
tur bzw. natiirliche Grenze auskommt. Die Thematisierung und
Problematisierung des Naturbegriffs in der feministischen Theorie
zeigt, dass ein solcher Rekurs auf die Natur im Bereich des Korperli-
chen fast durchweg mit einer Festschreibung des Weiblichen auf die
Reproduktionsaufgabe und mit Ausschliissen von Frauen aus dem Be-
reich des Politischen verbunden ist. Im Anschluss an Plessner habe
ich ein Modell vorgestellt, dass keine solche Grenze in Bezug auf den
korperlichen Leib setzt. Plessner verzichtet auf eine Wesenshestim-
mung und beschrankt sich darauf, eine strukturelle Beschreibung des
Verhiltnisses von Selbst, korperlichem Leib und Umwelt vorzuneh-
men. Seine antidualistische Auffassung vom korperlichen Leib und
seine Betonung des unaufhebbaren Doppelaspekts, in dem der
Mensch in der exzentrischen Position steht, machen ihn zu einem
vielversprechenden Ansatzpunkt fiir die aktuelle Rede vom Menschen,
der mit dem Konzept der Verschrankung eine Verbindung von aktuel-
len poststrukturalistischen Korperkonzepten mit dlteren und neueren
Versionen eines phanomenologischen Leibbegriffes erlaubt.

Literatur

Arlt, G. (2001): Philosophische Anthropologie, Stuttgart, Weimar.

Barkhaus, A./Fleig, A. (2002): Grenzverliufe. Der Korper als Schnitt-
Stelle, Miinchen.

Bohn, C. (1991): Habitus und Kontext. Ein kritischer Beitrag zur Sozi-
altheorie Pierre Bourdieus, Opladen.

Bourdieu, P. (1970): »Der Habitus als Vermittlung zwischen Struktur
und Praxis«, in: ders., Zur Soziologie der symbolischen Formen,
Frankfurt a. Main, S. 125-154.

Bourdieu, P. (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis, Frankfurt a.
Main.

15 | In eine dhnliche Richtung verweist auch die Untersuchung von Manzei
im Bereich der Transplantationsmedizin (2003). Sie geht dabei jedoch eher auf
die psychischen denn auf die leiblichen Implikationen bestimmter Eingriffe
ein.

118

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bourdieu, P. (1985): »Sozialer Raum und Klassen«, in: Sozialer Die Rede vom
Raum und Klassen. Lecon sur la lecon, Frankfurt a. Main, S. 7-46. Menschen - die
Bourdieu, P. (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftli- Rede vom Korper:
chen Urteilskraft, Frankfurt a. Main. Plessner und
Bourdieu, P. (1991): »Physischer, sozialer und angeeigneter physi- Bourdieu
scher Raumg, in: M. Wentz (Hrsg.), Stadt-Riume, Frankfurt a.
Main, S. 25-34.
Bourdieu, P. (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt a. Main.
Bourdieu, P. (1997a): »Die ménnliche Herrschaft«, in: I. Dolling/B.
Krais (Hrsg.), Ein alltdgliches Spiel. Geschlechterkonstruktion in der
sozialen Praxis, Frankfurt a. Main, S. 153-217.
Bourdieu, P. (1997b): »Okonomisches Kapital — Kulturelles Kapital -
Soziales Kapital«, in: ders., Die verborgenen Mechanismen der
Macht, Hamburg, S. 49-79.
Bourdieu, P. (1997c): »Zur Genese der Begriffe Habitus und Feld«,
in: ders., Der Tote packt die Lebenden, Hamburg, S. 59-78.
Bourdieu, P./Wacquant, L. (1992): An Invitation to Reflexive Sociolo-
gy, Chicago.
Ebrecht, J./Hillebrandt, F. (2002): Bourdieus Theorie der Praxis. Er-
kldrungskraft, Anwendungen, Perspektiven, Wiesbaden.
Eder, K. (1989): Klassenlage, Lebensstil und kulturelle Praxis. Theore-
tische und empirische Beitrdge zur Auseinandersetzung mit Pierre
Bourdieus Klassentheorie, Frankfurt a. Main.
Featherstone, M. et al. (1991): The Body. Social Process and Cultural
Theory, London.
Gebauer, G. (1998): »Anthropologie«, in: A. Pieper (Hrsg.), Philoso-
phische Disziplinen. Ein Handbuch, Leipzig, S. 7-21.
Gebauer, G./Wulf, C. (1993): »Einleitung«, in: dies. (Hrsg.), Praxis
und Asthetik. Neue Perspektiven im Denken Pierre Bourdieus,
Frankfurt a. Main, S. 7-13.
Jdger, U. (2001): »Zum Eigensinn des Leibes, in: G. Engel/G. Notz
(Hrsg.), Sinneslust und Sinneswandel. Beitrdge zu einer Geschichte
der Sinnlichkeit, Berlin, S. 75-86.
Jdger, U. (2004): Der Korper, der Leib und die Soziologie. Entwurf ei-
ner Theorie der Inkorporierung, Konigstein.
Janning, F. (1991): Pierre Bourdieus Theorie der Praxis, Opladen.
Kampf, H. (2001): Helmuth Plessner. Eine Einfiihrung, Diisseldorf.
Lindemann, G. (1993): Das paradoxe Geschlecht. Transsexualitit im
Spannungsfeld von Korper, Leib und Gefiihl, Frankfurt a. Main.
Lindemann, G. (1994): »Die Konstruktion der Wirklichkeit und die
Wirklichkeit der Konstruktion«, in: T. Wobbe/G. Lindemann
(Hrsg.), Denkachsen. Zur theoretischen und institutionellen Rede
vom Geschlecht, Frankfurt a. Main.

119

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ulle
Jager

Lindemann, G. (1995a): »Die Verschrankung von Korper und Leib
als theoretische Grundlage einer Soziologie des Korpers und leib-
licher Erfahrung«, in: J. Friedrich/B. Westermann (Hrsg.), Unter
offenem Horizont. Anthropologie nach Helmuth Plessner, Frankfurt
a. Main, S. 133-139.

Lindemann, G. (1995b): »Geschlecht und Gestalt. Der Korper als
konventionelles Zeichen der Geschlechterdifferenz, in: U. Pase-
ro/F. Braun (Hrsg.), Konstruktion von Geschlecht, Pfaffenweiler, S.
115-142.

Lindemann, G. (1996): »Zeichentheoretische Uberlegungen zum
Verhdltnis von Korper und Leib«, in: A. Barkhaus et al. (Hrsg.),
Identitdt, Leiblichkeit, Normativitit. Neue Horizonte anthropologi-
schen Denkens, Frankfurt a. Main, S. 146-175.

Lindemann, G. (2002a): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-techni-
schen Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin.
Miinchen.

Lindemann, G. (2002b): »Der Kérper - ein ou-topisches Objekt der
szientifischen Wissbegierde«, in: A. Barkhaus/A. Fleig (Hrsg.),
Grenzverldufe. Der Korper als Schnitt-Stelle, Miinchen, S. 211-232.

Manzei, A. (2002): »Eingedenken der Lebendigkeit im Subjekt? Kri-
tische Theorie und die anthropologischen Herausforderungen der
biotechnologischen Medizing, in: Zeitschrift fiir kritische Theorie
15, S. 79-101.

Manzei, A. (2003): Korper — Technik — Grenzen. Kritische Anthropolo-
gie am Beispiel der Transplantationsmedizin, Miinster.

Miiller, H.P. (1992): Sozialstruktur und Lebensstile. Der neuere theo-
retische Diskurs tiber soziale Ungleichheit, Frankfurt a. Main.

Pietrowicz, S. (1992): Helmuth Plessner. Genese und System seines
philosophisch-anthropologischen Denkens, Freiburg, Miinchen.

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch, Ber-
lin.

Plessner, H. (1982): »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der
Grenzen menschlichen Verhaltens«, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten VII. Ausdruck und menschliche Natur, Frankfurt a. Main, S.
201-387.

Plessner, H. (2000): Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophi-
schen Anthropologie, Stuttgart.

Redeker, H. (1993): Helmuth Plessner oder Die verkorperte Philoso-
phie, Berlin.

Schmitz, H. (1965): System der Philosophie. Band 2/1: Der Leib,
Bonn.

Schmitz, H. (1998): Der Leib, der Raum und die Gefiihle, Stuttgart.

Schwingel, M. (1993): Analytik der Kimpfe. Macht und Herrschaft in
der Soziologie Bourdieus, Hamburg.

Schwingel, M. (1995): Bourdieu zur Einfithrung, Hamburg.

120

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Streinriicke, M. (2004): Pierre Bourdieu. Politisches Forschen, Denken Die Rede vom

und Eingreifen, Hamburg. Menschen - die
Turner, B.S. (1984): The Body and Society. Explorations in Social Redevom Kérper:
Theory, London. Plessner und

Turner, B.S. (1997): »What is the Sociology of the Body?«, in: Body Bourdieu
& Society 3/1, S. 103-107.

121

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WISSENSCHAFTSPHILOSOPIE DER BIOLOGIE



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER LEBENSBEGRIFF BEI HELMUTH PLESSNER
UND JOSEF KONIG.

SYSTEMATISCHE REKONSTRUKTION
BEGRIFFLICHER GRUNDPROBLEME

EINER HERMENEUTIK DES LEBENS
Mathias Gutmann

Die Rede vom Leben ist fiir Geistes- und Naturwissenschaften glei-
chermallen von Bedeutung. In beiden Fllen liegt es nahe zu vermu-
ten, es handle sich dabei um ein grundlegendes Phidnomen. So wie
sLebenc fiir die Biologie schon ein rein sprachliches Fundament zu bil-
den scheint, konnte dies auch im hermeneutischen Sinne fiir die Gei-
steswissenschaften gelten. Mehr noch, das Wort sLebenc kdnnte die
Verkniipfung beider Wissensformen bilden, an ihm konnten sich
Aspekte ausmachen lassen, die grundlegend fiir beide Wissensformen
wdren. Nimmt man als {ibliches Modell hermeneutischen Argumentie-
rens die von Gadamer {iberkommene Texthermeneutik, so lieRe sich
zudem schlussfolgern, dass Hermeneutik in einem gewissen Sinne
nicht nur den Geisteswissenschaften sondern auch noch den Natur-
wissenschaften vorgeordnet ware (vgl. etwa Taylor 1978). Das Verste-
hen des Lebens - in seinen unterschiedlichsten AuRerungsformen -
wdre dann eine Bedingung der Moglichkeit beider Wissenschaftsfor-
men. Bezdge man Hermeneutik als Bemithung um Verstehen nicht auf
Texte und Textanaloga, wie es etwa Kunstwerke sind, sondern auf
»das Lebeng, so widre die Aufgabe des Hermeneutikers eine doppelte.
Denn zundchst miisste ein Gegenstand, das Leben, verstanden wer-
den, der wie Texte und ihre Bedeutung als vorgegeben angenommen
wdre. Durch das Verstehen des Gegenstandes kame es ferner reflexiv —
wie im Falle der Aufnahme der Wirkungsgeschichte fiir den Texther-
meneuten - auch zur Ausbildung eines Selbstverstindnisses (vgl. Ga-
damer 1960-1966). Es wdre dann also die Methode der — am Textver-
stehen orientierten — Hermeneutik erhalten; nur wiirde sie auf einen
Gegenstand anderer Art angewandt. Es lieRe sich fortfithrend das Le-
ben des Menschen als ein Element des Lebens iiberhaupt begreifen, so
wie die >Natur« des Menschen als ein Element der >Natur {iberhaupt«.

125

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Es ergibt sich — wie auch bei der Rede vom Natur-Verstehen — sofort
Gutmann der Einwand, dass Leben Unterschiedliches bedeuten kann.

Wird der Ausgang beim Wort >Leben< genommen, so liegt zundchst
die Vermutung nahe, es handele sich um einen biologischen, minde-
stens naturphilosophischen Gegenstand. Eine Kldrung der Bedeutung
des Wortes scheint damit nachgerade jener, der Hermeneutik entge-
gengesetzten Wissenschaftsform, zuzufallen. Fragt man nach einer
Definition, wird in der Regel auf bestimmte Eigenschaften hingewie-
sen wie etwa Reproduktionsfahigkeit, Irritabilitdt, Metabolismus oder
Mobilitdt. Mayr gibt zusammenfassend fiir die Eigenschaften des Le-
bens an:

»These properties of living organisms give them a number of capaci-

ties not present in inanimate systems: A capacity for evolution, a ca-

pacity for self-replication, a capacity for growth and differentiation via

a genetic program, a capacity for metabolism (the binding and relea-

sing of energy) a capacity for self-regulation, to keep the complex sy-

stem in steady state (homeostasis, feed-back), a capacity (through
perception and sense organs) for response to stimuli from the envi-
ronment, a capacity for change at two levels, that of the phenotype

and that of the genotype.« (Mayr 1997: 22)

Diese Definition bestimmt zwar in einem ersten Schritt die Gegenstdn-
de der Biologie als belebte. Aber es handelt sich um belebte Dinge, sei
es Materie oder Organismen!, die den eigentlichen Gegenstand der
wissenschaftlichen Arbeit bilden. Nicht also das Leben weist die Ei-
genschaften auf, die als einschlédgig fiir den Lebensbegriff angenom-
men werden, sondern vielmehr die belebten Dinge. Die Folgen dieser
kleinen Differenz sind in der Tat grundsitzlich, denn nun muss nicht
das Leben in den Blick kommen, sondern lediglich die Differenz zwi-
schen belebten und unbelebten Dingen mit explizitem Bezug auf bio-
logische Beschreibungen formuliert werden:

»At the molecular level, all — and at the cellular level, most — of their

functions obey the laws of physics and chemistry. There is no residue

that would require autonomous vitalist principles. Yet, organisms are
fundamentally different from inert matter. They are hierarchically or-
dered systems with many emergent properties never found in inanima-

te matter; and, most importantly, their activities are governed by ge-

netic programs containing historically acquired information, again so-

mething absent in inanimate nature.« (Mayr 1997: 20 ff.)

1 | Wir nehmen hier eine sehr wohlwollende Deutung vor; Mayr scheint sich
der Bedeutungsunterschiede die zwischen >belebter Materies, >lebenden Orga-
nismen< und >Lebenc< bestehen keinesfalls jederzeit bewusst zu sein. Immerhin
ist nur so seine Kritik am Vitalismus (bei gleichzeitiger Annahme der Autono-
mie der Biologie) sinnvoll.

126

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die aus diesen Uberlegungen resultierende Systemtheorie des Lebendi-
gen erlaubt es nach Mayr, belebte Gegenstdande sowohl mit den Geset-
zen des Unbelebten als auch mit den spezifischen, nur bei der biolo-
gischen Beschreibung auftretenden RegelmaRigkeiten zu bearbeiten.
Gegenstand der Biologie ist also — so kdnnen wir zusammenfassen sa-
gen - nicht das Leben, sondern lebendige Gegenstdnde, fiir die die
von Mayr gewdhlte Bezeichnung »Integron« zutreffen mag:

»Every system, every integron, loses some of its characteristics when

taken apart, and many of the important interactions of components of

an organism do not occur at the physicochemical level but at a higher

level of integration. And finally, it is the genetic program, which con-

trols the development and activities of the organic integrons that

emerge at each successively higher level of integration.« (Mayr 1997:

20)
Die Erkldrung des Lebens ist dann aber keine naturwissenschaftliche
Aufgabe — was genauer bedeutet, dass das Wort >Leben¢ im naturwis-
senschaftlichen Zusammenhang anders fungiert als auRerhalb dessel-
ben. Soll das Leben zum Gegenstand hermeneutischer Betrachtung
werden, ist zumindest die Funktion der Hermeneutik mit jener der Ex-
kenntnistheorie vergleichbar. Dies ergibt sich aus der Einbettung na-
turwissenschaftlicher Theorien in das von der Hermeneutik bereitzu-
stellende Vorwissen. Eine solche Einbettung kann in zwei Formen ge-
schehen, die jeweils auf spezifische Verstdndnisse des Gegebenen ab-
zielen. Zum einen ldsst sich von wissenschaftlichen Theorien ausge-
hend nach dem zuriickfragen, was durch sie beschrieben oder struk-
turiert wird. Zum anderen konnte der Gegenstand durch unmittelbare
»Kundgabe< in Formen der Darstellung bestimmt werden, die denen
der Naturformen entsprechen, ndmlich z.B. der Kunst. Beide mogli-
chen Ansatze sind bei Gadamer angedacht und lassen sich jeweils ex-
emplarisch durchfiihren (zu einer ausfiihrlichen Darstellung vgl. Gut-
mann 2004: I/257 ff.).

Die Kundgabe im Modus der Theorie

Einen Versuch, Hermeneutik auf die Beschreibung des Lebens anzu-

wenden, unternimmt Rehmann-Sutter mit dem Ziel des Verstehens,

welches auf zwei miteinander verbundene Weisen aufzufassen ist:
»Die wissenschaftliche Naturbeschreibung ist in doppelter Weise ein
mdglicher Gegenstand hermeneutischer Fragestellung: Einerseits sind
Naturbeschreibungen Versuche, etwas von der Natur zu verstehen. Sie
sind Akte des Verstehens. Andererseits sind Naturbeschreibungen Pro-
dukte menschlichen Welterlebens und wollen ihrerseits verstanden
werden. Sie sind Texte von Menschen.« (Rehmann-Sutter 1996: 25)

127

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Zur Funktion der wissenschaftlichen Naturbeschreibung als Mittel der
Gutmann Gegenstandskonstitution oder -beherrschung tritt ihre Funktion als
Text, der seinerseits wieder der Hermeneutik zuganglich ist. Entschei-
dend fiir die hermeneutische Bemiihung um eine Definition des Le-
bens als Naturgegenstand ist die Vermutung, dass es nicht nur einen
Bezug des Lebendigen zur naturwissenschaftlichen Beschreibung
gibt, sondern, dass dieser Beziehung eine weitere, vortheoretische
vorgelagert ist:
»Die Theorie umfalRt die Naturbeschreibungen, die zwischen ihnen
hergestellten Zusammenhdnge und Ordnungen. Vortheorie soll hinge-
gen jener Bereich sein, woraus Fragestellungen entstehen. Vortheorie
ist Inbegriff aller Vorentscheidungen und Sinnkontexte, welche fiir
theoretisches Fragen und Antworten vorausgesetzt werden miissen
und deshalb nicht als Resultat von Beobachtungen oder Forschungen
auftreten konnen.« (Rehmann-Sutter 1996: 26)
Die Beziehung von Vortheorie zur Theorie als dem Bereich des Fra-
gens und Antwortens in wissenschaftlicher Absicht kann in zwei Wei-
sen gedeutet werden: Zum einen lieRe sich das Lebensweltliche als
das einfach Nicht-Wissenschaftliche dem Wissenschaftlichen entge-
gensetzen. Dies liefe auf eine analytische Relation beider Bereiche
hinaus. Der methodische Anfang wére — wie bei Rehmann-Sutter an-
gezeigt - in der nicht-wissenschaftlichen Lebenswelt zu nehmen. Al-
ternativ lieRe sich auch vermuten, dass mit den Sinnkontexten der
Lebenswelt ein besonderer Zugang zum lebendigen Ding verbunden
ist, der innerhalb des Wissenschaftlichen nicht auszumachen ist. Wird
nun zusdtzlich mit der Lebenswelt der Aspekt des Unmittelbaren, des
Eigentlichen und mit der Wissenschaft der Aspekt des Vermittelten
und Uneigentlichen verbunden, ldsst sich zudem vermuten, dass ein
theoretischer Riickgang von der Wissenschaft zu ihren Anfdngen in
der Lebenswelt moglich wird. Dieser Riickgang bestiinde in einer Auf-
deckung all dessen, was an Sinnkontexten durch die Wissenschaft ver-
loren ging und ware damit selbst eine Vor-Wissenschaft:
»Unser Verfahren muR rekonstruktiv verlaufen: wir nehmen eine ferti-
ge Theorie und fragen von ihr aus zuriick, wie sie zustandekommen
konnte, welche Fragen ihr zugrundelagen. Eine kritische Reflexion auf
bestehende Theorietypen soll zeigen, in welcher Weise sie die Verhalt-
nisse zwischen Mensch und Natur gestalten und ob sich Alternativen
zu ihnen rechtfertigen kdnnten.« (Rehmann-Sutter 1996: 27)
Die durch die Rekonstruktion freizulegende Vortheorie fuRt auf einer
besonderen Relation zwischen den — wissenschaftlich zu untersu-
chenden - Lebewesen und dem Menschen, der als Forscher auftritt.
Die grundlegende vorwissenschaftliche Relation ist die nicht-objekti-
vierte zwischen Lebewesen und Lebewesen:
»Denn das In-der-Welt-Sein der Menschen ist selbst ein Sein-als-Lebe-
wesen. Und es schlieRt den Umgang mit anderen Lebewesen alltdglich

128

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit ein. Die Natur, durch, mit und in der wir leben, tritt uns in erster

Linie als Miteinander und Ineinander von Lebewesen entgegen.«

(Rehmann-Sutter 1996: 77)
Diese Verhdltnisse zwischen Lebewesen sollen durch die Theorien, die
von Seiten eines Lebewesens (des Menschen) aufgestellt werden,
strukturiert sein. In diese Theorien geht als Prdmisse ein, dass das
Wort >Lebewesen« in beiden Fallen identisch verwendet wird. Die Auf-
gabe der Hermeneutik bestimmt sich darin, dass durch das in den
Theorien Dargestellte hindurch das Leben als Grundlegendes zu errei-
chen ist. Es ergeben sich folgende Stufen:

Metahermeneutik
Wissenschaft < wissenschaftliche
Theorien-
hermeneutik
Hermeneutik
Leben <= Vor-Wissenschaft

Hermeneutik tritt als Wissenschaftstheorie auf, die die von den Wis-

senschaftlern - als Lebewesen im Umgang mit anderen Lebewesen —

eigentlich mitvollzogenen Aspekte des Lebendigen identifiziert. Das

Verstehen dieses Verhdltnisses zwischen Theorie und Vortheorie ist

der Ort der Metahermeneutik. Sie deckt das von den Wissenschaftlern

in der Objektivierung Unberiicksichtigte der Verhdltnisse der Lebewe-

sen untereinander wieder auf:
»Wenn die Tatsache, daR im biologischen Beschreiben schon interpre-
tiert wird, nicht bewuRt ist, ist die verwendete Hermeneutik nicht we-
niger wirklich, sie arbeitet dann nur im Verborgenen. In der naturwis-
senschaftlichen Biologie sind wohl die Wissenschaftler, die mit einer
bewuRt praktizierten Hermeneutik zur Beschreibung des Lebens bei-
tragen, die Ausnahme. Die Regel ist eine kryptische Hermeneutik.«
(Rehmann-Sutter 1996: 117)

Es liegt die Vermutung nahe, dass Wissenschaft nicht als Wissen-
schaftskritik zu fungieren vermag. Denn die Frage, ob das durch na-
turwissenschaftliche Theorien verfiighare Wissen valide ist, wird nicht
nur nicht gestellt; es erscheint einfach in der Pramisse. Ein solcher
metahermeneutischer Tatbestand ldsst zwei gleichermalRen unbeque-
me Deutungen zu:

1. Es muss ein ausgezeichneter Weltbezug der Naturwissenschaften
unterstellt werden, wonach es die Naturwissenschaften wéren, die
eine giiltige Beschreibung des >Wirklichen« lieferten. Diese Ver-
mutung widerspricht nicht nur der These von der kryptischen Her-
meneutik, sie ware auch mit der schlichten Tatsache der inner-
halb von Naturwissenschaften stattfindenden Auseinandersetzun-

129

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias
Gutmann

gen zu konfrontieren, die mitunter die Einigung auf eine einzige
addquate Theorie gar nicht zulassen. Die Rekonstruktion bezieht
sich {iberhaupt nur auf Theorien, deren Geltung schon ausgewie-
sen ist.

2. Die Uberpriifung lebenswissenschaftlicher Erkenntnisse muss au-
ferhalb der Metahermeneutik angesiedelt sein, sie muss sogar
ohne diese durchfithrbar und faktisch schon durchgefiihrt sein,
andernfalls der Vorwurf der schlichten Apologie nahe ldge.

Die Metahermeneutik muss zudem eine Analogie zum Textverstehen

konstituieren. Dies geschieht mit der Vermutung, dass die Bedingung

der Mdglichkeit hermeneutischer Erfahrung durch die in unmittelba-
rer Gemeinschaft anderer Lebewesen gegeben sei; in Analogie also zur

Bedeutung des Textes durch die Einbindung des Interpreten in die

Wirkungsgeschichte. Die Auflésung der Analogie ist insofern simpel,

als Natur eben nicht redet, sondern nur spricht — und zwar in Form

der Ausdriicke des Lebens selber:

»Verstehen der Natur ist nicht darauf angewiesen, daR die Natur re-
det. Sie redet nicht, zumindest nicht in Worten und Satzen. Wie wir
gezeigt haben, sind die hermeneutischen Tatigkeiten des Auslegens,
Interpretierens, Denkens und Verstehens nicht auf sprachliche Bot-
schaften beschrankt. [...] Sofern Menschen versuchen, sich mit Lebe-
wesen auszukennen, versuchen sie zu verstehen, was Lebewesen sind.
Sie verstehen dabei am Ende sich selber, wie alles Verstehen sam Ende
ein Sichverstehencist, weil Auskennen ein Sich-Auskennen ist.« (Reh-
mann-Sutter 1996: 117 f.)

Der entscheidende hermeneutische Ansatz besteht nach Rehmann-

Sutter nicht etwa darin, dass lebenswissenschaftliche Beschreibungen

mit dem Wissen angereichert wiirden, welches aus der vortheoreti-

schen Einstellung stammt. Die Beschreibung des Lebewesens als Or-
ganismus ist nicht mehr als Beschreibung eines »System[s] von wech-
selseitig funktionierenden Teilen, die die Erhaltung des Ganzen, in-
nerhalb einer Umgebung sicherstellen«. In diesem Sinne fasst die Re-
de vom Organismus dasjenige, was dem Erkldren und nicht das, was
dem Verstehen zufiele. Solches Erkldren fuRt auf den Aspekten des

Unbelebten (also den Gesetzen der Physik und Chemie) und ist damit

dem eigentlichen Gegenstand der Lebenswissenschaften nicht ange-

messen. Die vorgeschlagene Hermeneutik zielt vielmehr auf jene

Sinnhorizonte, die dem Lebewesen qua Leben eignen. Dieser Sinn be-

steht in der je spezifischen Beziehung des Lebewesens zu seiner Um-

gebung:
»Was ich einem Wesen zuschreibe, wenn ich es als Lebendiges aner-
kenne, ist eine ihm eigene Welt von Sinn. Ich lasse dem Wesen einen
eigenen Raum von Bedeutungen. Ich gestehe zu, daR Dinge, welche
fiir mich eine bestimmte Bedeutung haben, fiir das Wesen selbst in ei-

130

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ner mir gegeniiber eigenstdndigen Weise bedeutungsvoll sein kon-
nen.« (Rehmann-Sutter 1996: 102)
sLeben¢ bedeutet damit nachgerade die Méglichkeit von Bedeutung fiir
das jeweilige Wesen. Fiir die von Rehmann-Sutter vorgeschlagene
Hermeneutik drdngt sich die Frage auf, wie der »Sinnhof« je anderer
Lebewesen, von dem Betrachtenden aus zu verstehen sei. Diese Pro-
blematik der korrekten Eindeutung verscharft sich noch, bedenkt man
die weiterfithrende These von der Autonomie der den Lebewesen zu-
geschriebenen Sinnhorizonte:
»Leben ist fiir das lebendige Wesen etwas, das es selbst ist. Die Auto-
nomie des Lebens driickt sich darin aus, daR es sinnvoll ist, vom Le-
ben-fiir-Es, von seinem Erleben zu sprechen.« (Rehmann-Sutter 1996:
103)
Setzt man das erkenntnistheoretische Bedenken beiseite, so bleibt
das Problem, wie das Wissen von anderen — qua Lebewesen — zustan-
de kommen soll. Dies sei iiber einen erweiterten Begriff von Kommu-
nikation mdglich:
»Kommunikation ist ein Sichfinden in einer Gemeinschaft mit anderen
Lebewesen durch Zeichen als Medium.« (Rehmann-Sutter 1996: 333)
Die Rede vom Sichfinden ist dabei so aufzufassen, dass sie auch fiir
ein »TierbewufRtsein« gilt, das eben nicht »von sich bewuRt wisse«.
Das Sichfinden in der Gemeinschaft kann ferner als Form der Verstdn-
digung aufgefasst werden; in der Gemeinschaft ist Verstandigung. Se-
hen wir davon ab, dass wir methodologisch vor eben demselben Pro-
blem stehen, wie bei der von Gadamer zugemuteten Metapher der Ho-
rizontverschmelzung, so ist die Gemeinschaft bei Rehmann-Sutter als
unmittelbare Selbstgebung des Lebens bestimmt: Verstehen ist nicht
erst zu erzeugen, sondern wird durch zum Ausdruck-kommen-Lassen
der Lebewesen als Kommunikationspartner ermdglicht. Unmittelbar
ist sie trotz der Rede vom Medium, die den Vollzug des >konkreten
Mittels< und nicht den Mittelcharakter von Zeichen betont. Dies wird
an der Unndtigkeit der Interpretation des Ausdruckes in dem Sinne
besonders deutlich, dass das Verstehen des Ausgedriickten erst die
Bedeutung ergibt. Sie liegt vielmehr vor, da sie sich im Ausdruck
zeigt:
»Die Opisthobranchiermuster sind ein Beispiel fiir diese breiteste Ka-
tegorie der Zeichen. Schon hier zeigt sich ein Lebewesen in seiner
Identitdt. In Signalen und Symbolen werden Sektoren des eigenen
Charakters differenziert. Die Prasenz des durch Signale und Symbole
kommunizierenden Wesens verdichtet sich in Linien eines jetzt beson-
ders treffenden Ausdrucks.« (Rehmann-Sutter 1996: 336)
Die behauptete Unmittelbarkeit des gegenseitigen Lebensverstehens
von Lebewesen durch wissenschaftliche Theorien verbindet die me-
thodologische Schwdche der Text-Hermeneutik mit der grundsatzli-

131

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias chen Verweigerung des nur verstehenden Verfahrens, ohne nach des-
Gutmann sen Geltung {iberhaupt fragen zu kénnen.

Die Natur als kunstanaloges Sein

Soll die Rede vom >Lebendigenc nicht als biologische oder quasibiolo-
gische gelten, sondern auf einer Ebene des verstdandigungsorientier-
ten Redens angesiedelt sein, ohne zugleich die Antizipationen einer
wissenschaftlichen Metahermeneutik zu bemiihen, so bietet sich die
Moglichkeit, unmittelbare Erfahrungen eines Bereiches fiir die Be-
schreibung des Natiirlichen zu aktivieren, der in den bisherigen Uber-
legungen keine Rolle spielte. Die Rede ist von der Ubertragung von
Asthetik auf Natur, die nicht erst seit Kants Kritik der Urteilskraft fiix
Kontroversen sorgt (vgl. u.a. Bohme 1999). Wir konnten eine Asthetik
der Natur in der Hoffnung formulieren, dort jene Unmittelbarkeit zu
finden, die das Verstehen des Lebendigen erschlieRe. Dies ist bei Ga-
damer in einer grundsdtzlichen Analogie zumindest angedacht:
»Das Kunstwerk bildet, wie der Organismus, einen durchstrukturierten
Wirkungszusammenhang, und so liegt es auf der Hand, dal} niemand,
solange wir im Bereich des Asthetischen bleiben, bezweifeln kann,
daR die Erkldarung des Kunstwerkes nicht vom kausalen Typ sein kann,
sondern auf solchen Begriffen wie Harmonie, wie Zusammenwirken,
also auf der Struktur basieren mul.« (Gadamer 1996: 29)
Diese Analogie von Organismus und Kunstwerk ist weniger durch eine
Strukturgleichheit beider als vielmehr durch den Bezug auf das Medi-
um der Sprache gestiitzt. An dem Ausmalie des Zum-Worte-kommen-
Lassens der »Dinge« ware folgerichtig auch das Gelingen des Werkes
zu beurteilen. Es wdre also ein Aspekt der Sprache, Dinge, die nicht
zu sprechen vermdgen, zum Sprechen zu bringen. Soll dies nicht eine
bloRe Metapher bleiben, so muss zugleich Natur ein relevanter Aspekt
der Sprache sein. Die Sprache bleibt als Medium erhalten — wie im Fal-
le der wirkungsgeschichtlich vermittelten Textexegese. Wie dort
bringt die Sprache jedoch unmittelbar etwas zur Einsicht oder zum
Ausdruck, was weder durch einfaches Bereden noch durch theoreti-
sche Vermittlung zu erreichen ist. Wir miissen, so scheint es, einen
grundsatzlichen Neuanfang wahlen, wenn wir nicht in die bisherigen
Engfiihrungen einer Hermeneutik des Lebens geraten wollen; ein Neu-
anfang der mdglich ist, wenn wir uns erneut mit den sprachlichen Mit-
teln befassen, die bei der biologischen Zuriickweisung der Relevanz
des Lebensbegriffes bei seiner theorie- und kunsthermeneutischen
Auffassung unbedacht verwendet wurden.

132

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plessner und das Leben als Identitdtspunkt von
Sein und Denken

Unsere Voriiberlegungen haben uns gezeigt, dass Lebens-Hermeneu-

tik vor einem dreifachen Geltungsproblem steht:

1. Der unmittelbare Bezug auf Biologie verbietet sich, wenn die Be-
obachtung zutrifft, das >Leben< kein zumindest grundlegender
biologischer Begriff ist,

2. die Nutzung texthermeneutischer Mittel fiir nicht-textliche Ge-
genstdnde reproduziert die Geltungsprobleme der Texthermeneu-
tik,

3. die Kunstwerkanalogie biirdet schlieRlich der Hermeneutik zu-
sitzlich noch eine Asthetisierung des Gegenstandes auf, ohne
diese zu begriinden.

Ein Neuansatz konnte gelingen, wenn entweder die Analogisierung
mit Texten aufgegeben oder das Verhiltnis von Rede und Gegenstand
einer genaueren Bestimmung, die Gegenstandlichkeit zu denken er-
laubte, ohne die Verdinglichung von letztlich wissenschaftlicher Rede
zu evozieren, unterzogen wird. Ein solcher Neuansatz findet sich in
der Tat mit Blick in die Geschichte der Philosophischen Anthropologie
und der Lebenshermeneutik. Um den Ertrag, den dieses — heute weit-
gehend der Vergessenheit anheim gefallene — Ringen um eine andere
Hermeneutik auch fiir die aktuelle Auseinandersetzung um die Rele-
vanz von Anthropologie und das Anfangsproblem der Philosophie ha-
ben kann, deutlich werden zu lassen, sei eine Diskussion des Lebens-
begriffes zwischen Plessner und Konig rekonstruiert, die paradigma-
tisch die systematischen Anspriiche beider philosophischer Strémun-
gen verdeutlicht.

Den Ausgangspunkt nimmt Plessner bei der Notwendigkeit der
Uberwindung eines Dualismus, der gleich dem Cartesischen von res
extensa und res cogitans die zeitgendssische Debatte pragte und sei-
nen Ausgang bei Dilthey gleichsam unwidersprechbar {ibernommene
Differenzierung in Geistes- und Naturwissenschaften hatte (vgl. Pless-
ner 1928: 74 ff.). Der Lebensbeqriff erscheint als mdglicher Einheits-
punkt der damit bezeichneten Wissensformen, zumindest dann, wenn
er weder auf nur kulturelle noch auf nur natiirliche Aspekte reduziert
wird:

»Den Menschen tragt die lebendige Natur, ihr bleibt er bei aller Ver-

geistigung verfallen, aus ihr zieht er die Krafte und Stoffe fiir jegliche

Sublimierung. Deshalb drangt von selbst die Forderung nach einer

philosophischen Anthropologie auf die Forderung nach einer philoso-

phischen Biologie, auf eine Lehre von den Wesensgesetzen oder Kate-

gorien des Lebens.« (Plessner 1928: 76)

Philosophische Anthropologie und philosophische Biologie erganzen

einander systematisch genau in dem Sinne, in dem Leben eine Dop-

133

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias pelaspektivitdt aufweist, die vorgefundene und fiir fundamental er-
Gutmann klarte dualistische Wissenschaftsmodelle auflost bzw. verhindert. Die-
ser Weg kann Plessner zufolge nur von einer Naturphilosophie genom-
men werden, die nicht einfachhin der Biologie als zustdndiger Natur-
wissenschaft ihre Gegenstdnde entlehnt:
»Also nicht naturalistisch argumentiert: weil der Mensch das hochst
entwickelte Wesen auf der Stufenleiter der Organismen ist und am
spatesten zu seiner jetzigen Wesensform gelangte, und weil alle seine
geistigen LebensduRerungen auf seinen korperlichen Eigenschaften
beruhen, muR eine Anthropologie von einer Biologie unterbaut wer-
den, philosophisch wie empirisch, sondern: weil der Aufbau einer phi-
losophischen Anthropologie zur Voraussetzung die Untersuchung je-
ner Sachverhalte hat, die um den Sachverhalt sLeben< konzentriert
sind, wird das Problem der organischen Natur aufgerollt werden.«
(Plessner 1928: 76 f.)
Lassen sich solche Gegenstdnde auszeichnen, die die gesuchte Dop-
pelaspektivtét zeigen und nicht nur (etwa als Wahrnehmungsgegen-
stande) in dieser erscheinen, so waren grundlegende Dualismen in ei-
ne identitdre Position zuriickgenommen, die aber gleichwohl nicht
monistisch sein soll. Lebendige Korper scheinen in der Eigenschaft
des Lebens Kandidaten fiir die gesuchten Gegenstdnde zu sein, zu-
mindest, wenn wir die Eigenschaft >lebendig< nicht umstandslos mit
anderen Eigenschaften der Art nach auf eine Stufe stellen:
»Nur haben die belebten Dinge gegeniiber den unbelebten das Plus je-
ner rdtselhaften Eigenschaft des Lebens, die trotz ihrem Eigenschafts-
charakter nicht nur material die Erscheinung des betreffenden Dinges,
sondern dariiber hinaus formal die Erscheinungsweise verdndert.«
(Plessner 1928: 89)
Die Auseinandersetzung von Vitalismus und Mechanismus, wie sie
Plessner zeitgendssisch mit den Autoren Driesch, Roux, Spemann
oder Kohler gegenwdrtig war, diente ihm immerhin dazu, die Frage
nach dem Besonderen der Eigenschaft slebendig«< nicht einfachhin als
Schulentscheidung zwischen beiden Lagern zu verstehen, sondern
nach einem Kriterium zu suchen, das eine Entscheidung iiber diese
besondere Eigenschaft zuldsst. Dieses Kriterium wird im Begriff der
Grenze gefunden, die als besondere Eigenschaft des lebendigen Din-
ges gelten soll; das Ding hat eine Grenze:
»Ausdriicklich ist in der These festgelegt, dal} die Doppelaspektivitat
gegenstdndlich am Ding, in Eigenschaftsstellung also, auftreten muR,
damit das Ding den Namen eines lebendigen verdient.« (Plessner
1928: 100)
Dabei ist die Grenze als reine Berandung von einer echten Grenze zu
unterscheiden, die die Doppelaspektivitdt des belebten Korpers si-
cherstellt, also in Plessner'scher Terminologie »Raumgrenze oder
Kontur [...] als auch Aspektgrenze« (Plessner 1928: 102). Dieser Fall

134

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der »absoluten Begrenzung« (der zum reinen Gestaltphdnomen hin-
zutritt) soll fiir Plessner u.a. die Entscheidung zwischen Driesch und
Kohler ermoglichen. Denn beide hétten danach jeweils nur Aspekte
der eigentlichen, ndmlich grenzbildenden Eigenheit lebendiger Kor-
per aufgefasst und somit wédren beider Charakterisierungen als unzu-
reichend zuriickzuweisen.

Die systematische Aufgabe, die dem Grenzbegriff zukommt, ist
nun keine geringere als die Ableitung jener Besonderheiten, die fiir
lebendige Gegenstdnde angegeben werden konnen. Der genannte Un-
terschied, der diese Ableitung tragen wird (der absoluten und der nur
relativen Grenzen) ist fiir Plessner ausdriicklich ein Seinsunterschied,
also nicht nur eine methodische Bestimmung:

»Von der RechtmaRigkeit dieser Trennung kann nur der Fortgang der

Untersuchung liberzeugen. Gelingt es, aus dem in Fall IT gegebenen An-

satz diejenigen Grundfunktionen zu entwickeln, deren Vorhandensein an

belebten Kérpern als charakteristisch fiir ihre Sonderstellung geltend ge-
macht wird und dem Vitalisiten als Stiitze seiner Beweise dient, so
kann fiiglich daran kein Zweifel mehr entstehen, dall der Unterschied
zwischen Fall I und Fall II ein Seinsunterschied, d.h. — und diesen Satz
halte man sich wahrend der Lektiire des Buches stdndig vor Augen —
kein fiir sich, sondern nur in seinen Konsequenzen oder seiner Erschei-
nung erfahrbarer Unterschied ist. Gelingt die Entwicklung dieser fiir das

Leben charakteristischen Funktionen, so erweist sich dadurch der in

Fall IT dargestellte Sachverhalt als Fundament und Prinzip der konsti-

tutiven Merkmale der organischen Natur. Fall II bedeutete dann den

Grund (nicht die Ursache) der Lebenserscheinungen.« (Plessner 1928:

106)

Die Bestimmung der Modale des Lebendigen ist die Aufgabe einer Na-
turphilosophie, die sich durchaus zugleich als Grundlage auch einer
Naturwissenschaft des Lebendigen versteht. Denn die Lebensmerkma-
le, die hier aufgesucht werden sollen, sind durch wirreduzible Letzt-
heit« (Plessner 1928: 110) charakterisiert, durch ein Merkmal also,
dass wohl Naturwissenschaften, wie etwa der Biologie zugrunde lie-
gen mag, das diese aber selber per definitionem nicht thematisieren.
Fiir grundlegende Versuche der Definition des Lebens bezieht sich
Plessner zundchst auf den funktionalen Ansatz von Roux und weite-
rer, auch zeitgendssischer Autoren. Dabei treffen wir einige der bei
Mayr schon diskutierten Eigenschaften oder Aspekte wieder an, wie
etwa »Erndhrung, Vermehrung, Entwicklung, Vererbung, Wachstum,
Reizbarkeit, Regulation, Bewegung, Struktur« (Plessner 1928: 112).
Unbeachtet aller Versuche einer Deduktion dieser Mannigfaltigkeit,
weist Plessner darauf hin, dass es ein Riickfall in vorkantische >De-
duktionsmanier< wdre, eine Ableitung im weitesten Sinne vorzuneh-
men, denn die soeben aufgefiihrten Kategorien stehen zu offenkun-
dig in einem direkten Zusammenhang zunédchst und zuvdrderst der

135

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Zwecke und Erkenntnisinteressen einer empirischen Wissenschaft.
Gutmann Stattdessen bemiiht sich Plessner, die Wesensmerkmale dieser Be-
stimmungen, die eben schon fiir die Auswahl des Biologen leitend
waren, aufzusuchen, statt bei den Kategorien anzufangen. Es kommt
zu einer fiir unser systematisches Problem hdchst kennzeichnenden
Unterscheidung von indikatorischen und konstitutiven Merkmalen. Als
indikatorische gelten solche Aspekte der >Lebenserscheinungens, die
die Anwesenheit des Lebens sowohl anzeigen als auch vortduschen:
»So gibt es sehr charakteristische Bewegungen , die Leben verraten
und auch dort vortduschen, wo der Bewegungstrager unbelebt ist (Pa-
pierschlange z.B.) diese Bewegungen lassen den spezifisch vitalen Be-
wegungstypus erkennen, der fiir sich allein zu den sanzeigenden< We-
senmerkmalen gehort. Oder es handelt sich um bestimmte Rhythmen,
um Phanomene der Plastizitat, um Formen, die bei hoher Unregelma-
Rigkeit einer gewissen Regel unterworfen zu sein scheinen: iiberall
liegen Wesensmerkmale indikatorischen Charakters vor.« (Plessner
1928: 114)
Demgegeniiber sind konstitutive Merkmale des Lebens solche, die
»das Leben bestimmen« (Plessner 1928: 114) und es deshalb nicht
vortauschen. Gemeinsam ist beiden Merkmalsklassen ihre »Anschau-
lichkeit«, weshalb zum einen die indikatorischen auf die konstituti-
ven »zuriickgefiihrt« werden konnen, weshalb aber zugleich sich die
konstitutiven Merkmale nicht auf physikalische oder chemische Be-
griffsbildung reduzieren lassen, sondern dieser, wie angedeutet, je
schon vorausliegen. Der Status einer Theorie der Modale kann damit
kein empirisch wissenschaftlicher sein, er ist statt dessen explizit als
apriorischer angegeben (vgl. Plessner 1928: 115). Dies fiihrt zu einer
signifikanten Verdoppelung der zur Rede stehenden Begriffe, denn
nun miissen rein empirische Bestimmungen, etwa des Stoffwechsels,
der Entwicklung etc., von apriorischen mit derselben Bezeichnung
unterschieden werden. Das Verhdltnis beider Merkmalsklassen ist im
Sinne einer Voraussetzung gedacht, und zwar als explizit in ihrer »ge-
genstandlich-anschaulichen Qualitdt« (Plessner 1928: 117). Es ist da-
her verstdndlich, dass die empirischen Lebensmerkmale als vergang-
lich charakterisiert werden, die apriorischen Wesenmerkmale aber ge-
rade nicht, denn sie »konstituieren die konstante Schicht konkreter
anschaulicher Erscheinungen, von der die empirische Wissenschaft
immer wieder ihren Ausgang nehmen muR« (Plessner 1928: 118). Wir
konnen die kritische Analyse der von Plessner gegebenen Theorie der
Wesenmerkmale des Lebendigen nun in zwei Richtungen vorantrei-
ben. Zum einen lieRe sich die Frage stellen, ob das von Plessner ange-
zeigte Verhdltnis der Biologie als empirischer Wissenschaft zu ihren
apriorischen Grundlegungen tatsdchlich so beschaffen ist, wie Pless-
ner vermutet — immerhin wird hier ja ein letztlich ontologischer
Grundlegungsvorschlag unterbreitet. Unterstiitzung erhielte die ei-

136

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nem solchen Unterfangen gegeniiber zu {ibende Skepsis aus der Kritik
von Biologen selber, dass ndamlich moglicherweise eine Kldrung des
Lebensbegriffes {iberhaupt keine Voraussetzung fiir des Betreiben der
Biologie als empirischer Wissenschaft ist. Eine Vermutung, die weitere
Nahrung gerade aus den von Plessner offenkundig gar nicht zur
Kenntnis genommenen Einschrankungen seiner biowissenschaftli-
chen Annahmen erhilt, wie etwa ein Blick auf die zu seiner Zeit voll
entwickelte Populationsgenetik zeigt (zum biotheoretischen Hinter-
grund vgl. Gutmann/Weingarten in diesem Band).

Da uns diese Betrachtung aber zum einen wohl nur zu einer Ab-
lehnung des Vorgestellten fiihrte, und zum anderen von unserem ei-
gentlichen Anliegen ablenkte, ein bestimmtes Sprach(miss-)verstand-
nis Plessners fiir die Suche nach solchen Modalen oder Wesensmerk-
malen verantwortlich zu machen, sei hier ein anderer, eher analyti-
scher Weg gewdhlt. Wir wollen nach einer kurzen Skizze der von
Plessner fiir grundsdtzlich angesehenen Aspekte grenzerzeugender
Dinge eine zeitgendssische kritische Wiirdigung dieses Verstandnisses
des sLebens< zu Wort kommen lassen, die Josef Konig entwickelt hat,
wobei wir im letzten Teil unseres Aufsatzes eine nahere, sprachkriti-
sche Betrachtung der Verwendung von sleben< und slebendig¢ an-
schlieRen. Diese Analyse gibt die entscheidenden Hinweise darauf,
wie bei Beachtung der analysierten sprachlichen Strukturen ein onto-
logisierendes Verstandnis der in Frage stehenden Rede zu vermeiden
wdre und zudem das Verhdltnis slebensweltlicher< und »biologischer«
Pradikation bestimmt werden konnte, ohne auf naturphilosophische
und ontologische Pramissen zuriickgreifen zu miissen.

Leben als Ergebnis der Konstitution
grenzerhaltender Dinge

Die entscheidende fiir das Weitere zentrale Pramisse Plessners besteht
in der Folgebeziehung von »Grenzerzeugung« und den Wesensmerk-
malen des Lebendigen.2 Dieser Pramisse geht eine Unabhdngigkeits-
vermutung moglicher Gegebenheiten (in der Welt) von der Feststel-
lung (etwa durch Messung) dieser Gegebenheiten voraus:

»Insofern Erfahrung auf einem derart kontrollierenden Zusammenwir-

ken der Gegebenheitsweisen beruht (das seiner inneren Natur nach ei-

nem Gegeneinanderwirken gleichkommt), fiihrt sie natiirlich zu einer

2 | Wir stimmen an dieser Stelle Fischer (2004) jedenfalls zu, dass die Cha-
rakteristik lebender Dinge von der Grenzbestimmung ausgehend entwickelt
werden muss. Die eigentliche Frage ist nur, wie dies vor sich gehen kann, ohne
eine ontologische Unterstellung. D.h., wir nehmen Plessners Anspruch ernst,
die Charakterisitik von der Grenze her tatsdchlich zu entwickeln.

137

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias
Gutmann

Auslese derjenigen Sachverhalte, welche nur in einer Gegebenheits-

weise zu fassen sind. Es gibt infolgedessen viel mehr in der Welt, als in

ihr feststellbar ist. Wenn es auch in die Erfahrung eingeht und sie mit

formen hilft, so kann es doch aus ihr nicht wieder herausgeholt wer-

den, weil es den Anspriichen der Feststellung nicht geniigt. Alle nur

anschauungsmaRig zu gewinnenden Gehalte haben dieses Schicksal,

in die Erfahrung einzugehen, ohne im Fortgang der Erfahrung be-

stimmbar zu sein.« (Plessner 1928: 119)
Es teilen sich danach die Gegebenheiten der Welt in zwei Klassen (un-
mittelbar gebende und nicht gebende), wobei die zweite Klasse wie-
derum in zwei Teilklassen zerfillt, ndmlich in die an bestimmte (ma-
terial-aposteriorische) Gegebenheitsweisen gebundenen Wesenhei-
ten und in die nicht in dieser Weise gebundenen. In die erste Teilklas-
se gehoren z.B. optische oder physikalische Sachverhalte, in die zwei-
te jene, die unabhédngig von nur einer Gegebenheitsweise zur »intui-
tiven Evidenz« (Plessner 1928: 119) zu bringen seien. >Ganzheit< etwa
gehort danach zur Klasse der nur erschaubaren Gegebenheiten, und
die Frage nach den Wesensmerkmalen des Lebendigen muss nun in
die nach den Bedingungen der »Verwirklichung einer Wesenheit« in
einem in »Raum und Zeit bestimmten Kdrper« umformuliert werden
(Plessner 1928: 121). Die Mdglichkeit geht also nach dieser Auffas-
sung — deren eigene Geltungskriterien wir hier nicht iiberpriifen® -
der Wirklichkeit voraus genauer: Die Wirklichkeit ist ein Ausschnitt ei-
nes irgendwie Moglichen. Die weitere Aufgabe besteht in dem Finden
der »inneren Bedingungen« einer gegebenen GrofRe, die nach MafRga-
be des Prinzips der Grenze (also »Fall II«, der echten Grenzbildung)
das Statthaben dieser GrofRe ermdglicht (Plessner 1928: 121). Diese
Gestalten, die sich als Ganzheiten ausweisen lassen, sind dann solche,
denen das Pradikat >lebendig< zugesprochen werden kann; Leben »in
seinen wesentlichen Erscheinungen« wird definiert als »[...] die Reihe
der Bedingungen [...], unter welchen allein eine Gestalt Ganzheit ist«
(Plessner 1928: 122). Ausgehend von den indikatorischen Merkmalen
(etwa ZerreiRbarkeit, Dehnbarkeit, Biegbarkeit, Koinzidenz der
Schédrfe der Begrenzung des Ganzen, mit einer hochgradigen Ver-
schiebbarkeit der Grenzkonturen; vgl. Plessner 1928: 124), werden
die konstitutiven Merkmale aufgesucht. Der erste dieser Aspekte ist
die Positionalitdt. Diese soll aus der Grenzsituation II sich ergeben.
Fiir Lebewesen (und diese Korper scheinen umittelbar, ohne weitere
Begriindung im Blick) heil’t dies, dass dieses als Korperding »im Dop-
pelaspekt ineinander nicht iiberfithrbarer Richtungsgegensdtze nach

3 | Dies wiirde wohl auch einigermaRen schwerfallen, denn wie iiberpriift
man das Zerfallen der Gegebenheiten in selbst- und nicht-selbstgebende? Mit
welchen Methoden soll die Existenzaussage >x ist der Fall<in die Aussage >x ist
eine Verwirklichung der nur erschauten Gegebenheit y« umgeformt werden?

138

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Innen (substantieller Kern) und nach AuRen (Mantel der eigen-
schaftstragenden Seite)« (Plessner 1928: 128) in Erscheinung tritt.*
Die Lebendigkeit des Lebewesens hadngt also an der Grenzkonstitution
(der Erzeugung sowohl wie der Erhaltung und Verdnderung). Aller-
dings wird dieser Zusammenhang nicht begrifflich bestimmt, son-
dern, der ontologischen Einstellung und der phidnomenologischen
Methodik folgend, als Seinsunterschied schlicht behauptet. Diesen
Uberlegungen zufolge gilt eine Existenzaussage, dass es Kérper gibt,
die die Eigenschaft der Grenzkonstitution aufweisen. An diese Exi-
stenzaussage wird die Aussage angeschlossen, dass es die Grenzkon-
stitution und die aus ihr resultierende Positionalitdt sei, die den
Aspekt der Lebendigkeit verbiirgt.> Doch ist Positionalitit nur der
Ausgangspunkt fiir die weiteren Charakteristika des Lebens, die fiir
Plessner aus der Grenzkonstitution folgen. Hinzu kommen etwa Typi-
zitdt und ProzeRhaftigkeit. Diese widerspriichlich scheinende Pradi-
kation ergibt sich im Bezug auf bestimmte Positionen der zeitgendssi-
schen Biologie.6 Das Individuum wird danach als token eines types
aufgefasst. Dieser type ist erst der Gegenstand der Verdnderung (man
denke exemplarisch an die Schindewolfsche Typostrophie oder an die
graduelle Typogenese Heberers; vgl. Heberer 1943; mit Bezug auf die
Gestaltkonzeption Goethes auch Troll 1984). Deutlich wird dieser
Theoriehintergrund aus einer spezifischen Verkiirzung von Evolution
und Entwicklung, den Uberlegungen Drieschs folgend:

»Die Evolution ist die notwendige Seinsweise des in der Sukzession

des Prozesses ihm selber vorwegseinenden Korpers. Infolgedesssen

gehort es zu seinem inneren Wesen, erscheinungsmdl3ig zweckverur-

sacht zu sein, ohne jedoch sein Dasein (mitsamt seinem Wesen) von

ihm getrennten Zweckursachen, d.h. dem System des sich entwickeln-

den Korpers selbst nicht angehdrenden Bedingungen verdanken. Die

Trennung von der in Zielstellung stehenden Geestaltidee, welche da-

durch Zweckursache ist, ist sein eigenes Werk. Er greift ihm vor. Das

»von aufSenc eingreifende entelechiale Agens ist der Modus, in welchem

die Randwerte des Kdrpers Grenzwert gewinnen.« (Plessner 1928: 145)
Es finden sich weiterfiihrend Merkmale wie Wachstum und Differen-
zierung, Alter und Tod, Systematizitdt, Selbstrequlation, Organisiert-
heit. Fiir alle diese (im empirischen Kontext zweifelsfrei zumindest im

4 | Es wdre an dieser Stelle sicher hilfreich gewesen, weitere (nicht schon im
ersten Schritt den Lebewesens zuzurechende) Gegenstidnde auf ihren positio-
nalen Charakter hin zu {iberpriifen. So kdnnte grundsatzlich das Kriterium der
Positionalitdt auch fiir Gele oder bestimmte komplexe chemische Reaktionsfol-
gen gelten. Allerdings ware dann u.a. das Kriterium der >Selbsterzeugung« ent-
fallen. In diesem Fall miisste der reflexive Bezug des >sich< eben doch schon im
ersten Schritt beriicksichtigt werden — gegen Plessners ausdriickliche Vermu-
tung (vgl. Plessner 1928: 127).

139

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias deutschen Wissenschaftsbereich relevante’) Aspekte gilt immer der
Gutmann Bezug auf die Grenze und die Grenzerhaltung als Zugang zum Leben-
digen. Es zeigt sich nun, dass das Plerssnersche Vorgehen weder eine
»Deduktion¢ im weiteren Sinne ist, noch eine >Wesensschau« oder gar
Konstitution. Es handelt sich vielmehr um die Neubeschreibung von
Leistungen von Lebewesen (hier wohl vor allem von Tieren und dar-
iiberhinaus von hoheren, méglicherweise sogar von Wirbeltieren) un-

ter dem von ihm gewdhlten Aspekt der Grenzerzeugung und -erhal-

tung. D.h. aber, dass entweder schon (durchaus im besten Sinne als
empirisch) geltendes Wissen (etwa iiber organismische Grenzflichen)

fiir eine (naturphilosophische) Unterscheidung reformuliert wird, in-

dem die jeweiligen Leistungen auf die Grenze bezogen werden, oder

dass die Bestimmung der Grenze eben doch nur begrifflich erfolgt. Le-
bendiges wird als ein Ding mit der Eigenschaft des Lebens angespro-

5 | Um keine Missverstandisse aufkommen zu lassen, soll nicht bezweifelt
werden, dass z.B. Lipidbilayer ein wichtiges Konstruktionsmoment von Lebewe-
sen sein konnen (und es in der Regel auch wirklich sind). Ferner folgen aus die-
sem Besitz tatsdchlich einige bemerkenswerte Aspekte der Umgebungsbestim-
mung durch das Lebewesen (man denke an den Aufbau von Donnan-Potenzia-
len, die Grundlage der Rezptivitdt sind, oder generell an die Selektivpermeabi-
litat, die die Existenz auch in hochhypertonen Medien erlaubt etc.). Aber diese
Kenntnisse sind unfraglich Ergebnis genau der Art von Wissenschaft, die ohne
jeden Bezug auf naturphilosophische Grundlegung zustandekommt. Besonders
prekdr wird die Identifikation der Grenze mit tatsachlichen Grenzen aber si-
cher, wenn der Unterschied so differenter Grenzformen wie etwa der Haut, Fell,
Federn auf der einen Seite und Membranen auf der anderen verwischt wird
(vgl. Fischer 2004). Und so schleicht sich letztlich der Verdacht ein, wenn wir
die Versicherung Plessners in Betracht ziehen, dass Biomembranen als Para-
digma des von ihm gesuchten Phdanomens gelten konnen sollen (vgl. Plessner
1928: 354 ff.), dass dies der volligen kriteriellen Unterbestimmung der Gren-
zen in empirischer Hinsicht geschuldet ist. Die nachtragliche Subsumption
zeigt zudem, dass von einer Fundierungsfunktion der Positionalitét fiir die Bio-
logie kaum die Rede sein kann. Es ist niemals verboten (nur mdglicherweis
nicht immer geraten) empirische Ergebnisse von Wissenschaften in den Aufbau
eines philosophischen Argumentes zu integrieren. Es kann dann aber nicht be-
hauptet werden, dass es sich dabei um (prinzipiell) revisonsgeschiitztes, nicht-
empirisches Wissen handele. Die Fundierungsfunktion gegeniiber den Wissen-
schaften kommt deshalb nicht zustande, weil diese Wissenschaften schon ge-
braucht werden, um iiber die Verwirklichung der Positionalitat tiberhaupt reden
zu konnen. Dies wird zumindest zum Problem, wenn es sich bei der Grenze ge-
rade nicht um eine nur begriffliche Bestimmung handeln soll.

6 | Heute wird eine dhnliche Debatte im Zusammenhang des naming-Pro-
blems gefiihrt; vgl. Gutmann/Neumann-Held (2000).

7 | Dazu weiterfiihrend Gutmann (2002, 2004).

140

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chen. Es ist als solches vereinzelt, d.h., es individuiert die allgemeine
Eigenschaft sLebenx.

Die kdonigliche Differenz

Brechen wir an dieser Stelle die Rekonstruktion der Plessner’'schen
Uberlegungen ab und wenden uns kurz einer zeitgendssischen Dar-
stellung dieses Ansatzes zu, der Kénig’schen Diskussion der indikato-
rischen Merkmale in Plessners Stufen des Organischen. Das bisher ent-
faltete Argument legte es ja durchaus nahe, dass mit der Rede vom
Lebendigen etwas »in der Weltc bezeichnet wird, das auch unabhédngig
von unserem Wissen vorhanden ist — nur eben noch nicht erkannt. In
diesem Sinne ist der Unterschied, den Plessner zwischen indikatori-
schen und konstitutiven Merkmalen macht, ein ontischer, der im we-
sentlichen auf die Wahrheitsfahigkeit der Aussage >x lebt¢ abzielt.
Dieser Ausdruck ist der Gegenstand der weiteren Analyse, indem er
zur Aussage >x ist ein Lebendiges< umgeformt wird. Der Ubergang von
der Pradikation zur substantivierten Pradikation erscheint dabei le-
diglich als bedeutungsgleiche Umformung, denn Plessner behandelt
in seinen weiteren Uberlegungen die Rede vom Leben in der Form,
dass vom lebendigen Einzelding die Rede ist. Dieses Einzelding er-
scheint nach Plessner als Trdger von Merkmalen, deren weitere Cha-
rakterisierung uns seine sichere Einordnung in die Klasse des Leben-
digen erlaube. Entscheidend fiir die Ko6nig'sche Reformulierung des
zugrunde liegenden sprachlichen Problems, d.h., der Kritik eben die-
ses Uberganges von >x lebtc zu >x ist ein Lebendiges« ist der Hinweis
auf die Fundamentalitdt der indikatorischen Merkmale. Denn ihnen,
so die Konig'sche Weiterfithrung »wohnen Logoi inne«, d.h. es kon-
nen doch offenkundig diese indikatorischen Merkmale gerade dazu
genutzt werden, das >Lebendig-Wirken« einer Sache als Ausgangs-
punkt der theoretischen Bestimmung, z.B. im wissenschaftlichen,
biologischen Sinne, zu bilden. Dieses So-Wirken einer Sache als eines
Lebendig-Wirkens erldutert Konig am Beispiel eines in eine Decke
eingewickelten Schldfers und die durch Atmung erzeugte eigentiimli-
che Rhythmik der Bewegung:

»Ein Kamerad schlafe in Decken eingewickelt bei uns auf dem Divan,

und wir sehen, wie sich die Decken in jenem eigenartigen Rhythmus

seines Atmens heben und senken. Wir kdnnen uns nun auch einen Ap-

parat vorstellen, der unter eine solche Decke gesetzt ein leidlich dhn-

liches Bild von Hebung und Senkung hervorbringt. Im ersten Fall ha-

ben wir eine slebendige¢, im zweiten eine >tote Bewegung«< vor uns. Ist

nun ein >Lebendigkeitseindruck< im Sinne dieses ersten Falls ein Ein-

druck-von-Lebendigkeit in dem von uns gemeinten Sinn?« (Konig

1937: 217)

141

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Diese Frage wird verneint und zwar gerade mit Hinweis auf die eigen-
Gutmann tiimliche Tatsache, dass wir ja von der Bewegungen selber als Leben-
dig-Wirkendem sprachen - und nicht (zundchst) von dem Kameraden,
der da unter einer Decke liegend rhythmische Atembewegungen pro-
duziert:
»0ffenbar nicht. So wie ein lebendiger Mensch, so kann auch eine sol-
che slebendige Bewegung« selber sowohl lebendig als auch unlebendig
wirken. In diesem letzten Fall wirkt durchaus sie; und sie wirkt und
ist dann schlechthin lebendig (oder unlebendig), wahrend die
Bewegung im Sprachgebrauch PleRners nicht selbst lebendig ist.«
(Konig 1937: 217)
Damit ist ein sprachlicher Unterschied bezeichnet, der bei der Pless-
ner'schen Differenz von indikatorischen und konstitutiven Merkma-
len schlicht nivelliert wurde, dass namlich eine Bewegung lebendig
wirken kann, ohne deshalb notwendig Bewegung eines Lebendigen
zu sein. Im ersten Fall bezeichnet s>lebenc nicht ein Ding, dem ein
Merkmal zukommt (eben das Lebendig-Sein), sondern das Verb be-
zeichnet in etwas altertiimlicher Diktion eine Anmutung der Bewe-
gung als einer mehr oder minder lebendig-wirkenden - und zwar auf
uns! Im zweiten Fall hingegen befinden wir uns bereits in einem be-
stimmten sprachlichen Kontext, in dem die Transformation der Aussa-
ge »x lebt« zu »x ist ein Lebendiges«< vollzogen und als wahr unterstellt
wurde. Nun ist es aber bei genauerer Betrachtung der Konig'schen
Unterscheidung (des Wie-ein-Lebendig-Wirken und des Lebendig-Wir-
ken) gerade entscheidend, dass mit der von Plessner vollzogenen
grammatischen Umformung der Rede >x ist ein Lebendiges< der Ein-
druck eines vorliegenden Dinges mit Eigenschaften (etwa konstituti-
ven des Lebens) erst erzeugt wird:
»In dem Wort lebendig liegt die Zweideutigkeit, daR es einmal soviel
wie leben meint, dann aber auch urspriinglich interpretierende Meta-
pher des Wie des Wirkens ist; und diese Zweideutigkeit geht auf >den
Lebendigkeitseindruck« {iber. PleRners >lebendige Bewegung«ist nicht
eine Bewegung, die lebendig-wirkt, sondern eine solche, von der
wir freilich sagen konnen, sie wirke wie die Bewegung eines
Lebendigen. Der Ausdruck slebendige Bewegung< ist dann sprach-
lich korrekt und in systematischer Absicht belehrend, aber er ist kein
urspriinglich interpretierender Ausdruck in unserem Sinn.« (K6nig
1937: 217)
Die systematischen Folgen dieser sprachlichen Differenzierung, sind
fiir die Plessner'sche Vermutung, dass wir es namlich bei den Referen-
ten der konstitutiven Merkmale des Ausdruckes sLebenc mit Seinsun-
terschieden zu tun haben, weit reichend. Es konnte sich, so méchten
wir die feinsinnig zuriickhaltenden Ausfithrungen Konigs weiterden-
ken, um eine sprachlich erzeugte Ontologisierung handeln, um ein
Phédnomen, das sich missverstandener Rede eher als Dingen oder ver-

142

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

meintlich in ihren Eigenschaften auch unabhingig von einer Wissens-
ordnung bestimmten Naturdingen verdanke.

Wissen und Gewusstes — die methodologische
Differenz der Redeformen

Die kritische Darstellung der Plessner'schen Uberlegungen wire ein
rein philosophie- bzw. biologiehistorisches Unterfangen, beschrankte
sie sich auf eine Zuriickweisung ohne zugleich Perspektiven des Ar-
gumentierens zu eréffnen. Immer noch lieRe sich ja die Rede vom
surspriinglich interpretierenden Ausdruck« (Kénig 1937: 217) so auf-
fassen, dass hier ebenfalls eine (gegebenenfalls eben andere) Seins-
ordnung unterstellt wiirde wie bei Plessner. Die Folgen waren wohl ds-
thetischer, nicht aber systematischer Natur. Dass die Verhaltnisse hier
anders liegen, dass ferner die Kénig'schen Uberlegungen sich gerade
fiir jene Kontexte nutzen lassen, von denen Plessner unverwandten
Blickes ausgeht und so eine Ontologisierung bestimmter und bestim-
mender Rede kaum vermeiden kann, zeigt die Rekonstruktion des
Ausdruckes >lebendig¢< bei Konig. Das Wort tritt bei Konig in einer ei-
gentiimlichen Doppelung als modifizierendes und als determinieren-
des Pradikat auf. Den Ausgang nehmen seine sprachlogischen Dar-
stellungen bei dem >Satz des Bewusstseins¢, wobei gilt:

»Es ist demnach bezeichnend fiir diesen Satz, oder genauer, fiir die

gedankliche Lage, in der solches Reden das Ansehen eines Satzes und

einer relevanten Bemerkung gewinnt, dal} ein Begriff von seiendem

zugrunde liegt, demzufolge es dem, was ist, zufdllig ist, daR

jemand von ihm weil. Es ist, nach ihm, zwar méglich, dal Seien-

des gewuBt wird; allein das Seiende, von dem ich weiB, ist eben ge-

wuBtes Seiendes; das Seiende hingegen als solches ist

das nichtgewuRte Seiende. Nur bei der Hinzunahme dieses ent-

scheidenden Zusatzes und Ansatzes besagt der Satz etwas. Nur dann

ist es ferner maglich, seinen Gehalt dahin zuammenzufassen, daR das,

von dem wir wissen, immer nur das gewuBte Seiende, nicht das nicht-

gewufte Seiende, nicht also das Seiende als solches ist.« (Ko-

nig 1937: 54)
Den entscheidenden Hinweis auf die systematischen Schwierigkeiten,
die sich bei einer ontologischen Ausdeutung dieser Rede ergeben,
entnimmt Kénig dem Ubergang von der der Subjekt-Objekt-Differen-
zierung8 folgenden Unterscheidung des Gewussten von der Form die-
ses Wissens. Dieser Unterschied driickt sich in zwei nahe verwandten

8 | Nach dieser Diagnose lieBe sich iibrigens auch Plessners Position — wegen
seiner Trennung von Sein und Wissen — letztlich im klassisch bewusstseinsphi-
lososphischen Paradigma verorten.

143

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Redeformen aus: »x ist vorhanden< und »x ist ein Vorhandenes<. Dieser
Gutmann Ubergang kann entweder als trivial abgetan werden, nimlich als syn-
onym, oder aber als hdchst folgenreiche Ontologisierung einer Rede-
form. Und in der Tat scheint die Umwandlung des ersten in den zwei-
ten Satz nur dann unbedenklich, wenn mit der Subjektivierung des
Prddikates nichts weiter gemeint ist, als »x ist vorhanden.« (Konig
1937: 59 f.) Mit der Ubertragung entsteht aber eine Situation, die
sich sprachkritisch als Grundproblem jedes priméren Bezuges auf Sub-
jekt-Objekt-Differenzen ergibt. Es entsteht ndmlich mit der Umfor-
mung von >x ist ein Vorhandenes< in »x ist ein Seiendes< der Eindruck,
als sei dies etwas anderes als der urspriingliche Ausdruck, der eine
schlichte Existenzaussage beziiglich x enthdlt. Mit der Rede vom Sei-
enden kommt eine weitere Unterscheidung ins Spiel, die seit je den
Umgang mit dem Existenzquantor charakterisiert. Der so entstehende
Eindruck ist ndmlich die Differenz vom »>Sein als solchem der Dinge«
und dem jeweiligen sWas-Sein«. Diese Differenz, in zwei Sdtzen ausge-
driickt, bezeichnet mdgliche Ausdeutungen der Subjekt-Objekt-Rela-
tion:
»Die beiden Satze, die die Reflexionssituation des Satzes des Bewul3t-
seins ausmachen: dalR ndmlich 1. das Seiende als solches unabhdn-
gig ist vom Wissen [...] und dal} 2. das Seiende, von dem wir wissen,
immer eben nur gewuRtes Seiendes und nicht das Seiende als solches
ist, spiegeln das Dargelegte. Aber der sog. Satz des BewulRtseins ist,
um im Vergleich zu bleiben, ein Zerrspiegel.« (Konig 1937: 62)
Ein Zerrspiegel aber ist er, da der erste Satz als echte Aussage iiber
das Seiende erscheint, wahrend erst der zweite Satz die ndhere Be-
stimmung ergibt. GemdR der von Konig gewahlten Anfangssituation
(>x ist vorhandenx) ist er aber lediglich der missverstandenen Gram-
matik der Existenzaussage geschuldet. Der fiir uns hier entscheidende
Gewinn dieser noch sehr formalen Uberlegung, besteht in der Einsicht
Konigs von der grundsdtzlichen Untrennbarkeit von Reden und Wis-
sen (vgl. Konig 1937: 63). Und weiter wird die Form zumindest der
grundsatzlichen Moglichkeiten des Wissens bestimmt. Der Bezug auf
unser Thema ergibt sich - nach den vorhergehenden Uberlegungen
zur Verwendung des Ausdruckes >lebenc< — von selbst. Es ldsst sich
ndmlich auch hier von der Aussage >x lebt¢ zur Aussage »>x ist ein Le-
bendiges« iibergehen. Und auch hier (wie in Kénigs Beispiel) ergibt
sich derselbe grammatische Schein, dass da etwas sei, das als Seien-
des anzusprechen ist, und dem noch zukommt, das es lebt. Um eine
solche auf die Redeform bezogene Kldrung erzielen zu kdnnen, wen-
det sich Konig zundchst einem strukturellen Unterschied zu, der dhn-
lich unbedeutend zu sein scheint wie der am Satz des Bewusstseins
entwickelte — der Unterschied ndmlich in der determinierenden und
modifizierenden Verwendung von Pradikaten. Die Differenz beider Re-
deformen ist eine funktionale.

144

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die funktionale Differenz von modifizierender und
determinierender Rede

Die Funktion modifizierender Ausdriicke besteht in einer eigentiimli-
chen Riickbeziehung des Potenzialen auf das Aktuale. Dies macht K&-
nig anhand einer auf den ersten Blick generisch anmutenden Speku-
lation deutlich:
»Diese Betrachtungen zeigen, wie es — im Prinzip — verstanden werden
kann, daR unsere Sprache iiber die Worte leben und lebendig ver-
fiigt. DaR einer lebt (am Leben oder lebendig ist), ist eine jener Tatsa-
chen (Sachverhalte), von denen wir sagten, daR der Mensch siein
eben dem Augenblick, in welchem er den Weg sprachlicher Mitteilung
beschritt, zu etwas Ausdriickbarem machte [...]. Und wie immer
auch die Etappen dieses Hervorbringens tatsachlich gewesen sein mo-
gen, so ist doch im Prinzip deutlich, daR diese Entwicklung weder von
dem modifizierenden Bereich ausgeht, noch zu ihm unmittelbar hin-
fiihrt. Die Moglichkeit des aktuellen modifizierenden Ausdrucks le-
bendig setzt nun das Verfiighargewordensein dieser Ausdriicke voraus.
Denn das lebendig-Wirken macht zwar Rede und eben diese Rede,
macht aber nicht Sprache maglich.« (Konig 1937: 211 f.)
Dem ist zundchst zu entnehmen, dass eine bestimmte Form des Aus-
druckes die Bedingung der Mdglichkeit eines bestimmten Redens,
nicht aber von Sprache ist. Diese Feststellung ergibt die erste Asym-
metrie von Reden und Sprache. Es muss also schon Sprache verfiighar
sein, um bestimmtes Reden zu ermdglichen. Dieser an sich triviale
Sachverhalt erhdlt seine Ausdeutung, wenn wir die néchste Asymme-
trie betrachten, die zwischen den Ausdriicken >lebendig< und sleben-
dig-Wirken¢ besteht. >Lebendig¢ erscheint dabei als durch slebendig-
Wirken¢ ermdglicht. Erst also wenn >lebendig-Wirkenc (als Ausdruck)
verfiighar geworden ist, ist die Rede von Leben mdoglich. Bemerkens-
wert ist an dieser Stelle die perfektische Formulierung. Sie kann auf
mindestens zwei Weisen gedeutet werden, und von dieser Deutung
wird es abhdngen, ob wir es mit einer mentalistischen, einer naturali-
stischen oder einer sprachlogischen Konzeption zu tun haben. Zum
einen konnte sie ein zeitliches >Geworden-Sein< meinen. Dann miis-
sten wir schrittweise erst iiber den Ausdruck >lebendig-Wirken« verfii-
gen, um in einem zweiten Schritt den Ausdruck >lebendig< bestimmen
- also einfijhren zu konnen. Eine zweite Deutungsmoglichkeit be-
stlinde darin, die Beziehung als eine reflexive zu deuten. D.h. zu ver-
muten, dass zeitlich beide Reden schon mdglich waren (d.h. hier phy-
sisch moglich, sie konnten gebildet werden), dass aber erst angele-
gentlich einer bestimmten Rede eine andere uns aufgeht. >Leben¢
kann daher sehr wohl aus dem determinierenden Bereich stammen
und dennoch die modifizierende Verwendung ermdglichen. Daher
kann die generisch wirkende Aussage als Bedingungsabfolge solcher-

145

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias art verstanden werden, dass zwar determinierende Rede wirklich ge-
Gutmann wesen sein muss um an ihr modifizierende zu entdecken, dass aber
der modifizierende Ausdruck slebendig< nur angesichts anderer Aus-
driicke (wie etwa >lebendig-Wirken<) mdglich ist. Das Lebendig-Wir-
ken ist daher hier dasselbe wie >lebendig¢ — es ist ein Ausdruck und
nicht etwa eine auRersprachliche Existenz (also das von dem Aus-
druck unabhédngige) die dann auch noch benannt wiirde. Es stellen
sich nun zwei Fragen:
1. Woher wissen wir vom Passen eines Ausdruckes?
2. Wie ist der >Weg« zu denken, den der Mensch da beschritt?

Der Weg als Differenzierung

Beginnen wir mit der zweiten Frage, denn deren Beantwortung diirfte
wichtige Hinweise fiir die Kriterien abgeben, die zur Passungsbeurtei-
lung von Ausdriicken beigebracht werden kénnen oder miissen. Die

Reihenfolge von determinierenden zu modifizierenden Prddikaten

hatten wir zundchst als zeitliche aufgefasst, um sie dann als eine re-

flexive zu rekonstruieren. Determinierende Pradikate sind also Bedin-
gung der Mdoglichkeit modifizierender Pradikate. Der Weg nun, den
der Mensch beschritt, um zu dieser Form des Ausdruckes zu gelangen,
lieRRe sich zumindest beziiglich der ersten Deutung als generische Be-
trachtung verstehen. Danach lieRe sich das Machen-von-Tatsachen-
zu-Audriickbarem genau so verstehen, dass da etwas ist (ndmlich Tat-
sachen), was durch bestimmte Redeformen ausgedriickt wird. Wir zie-
hen also — um eine Rede Mischs zu variieren — den schon vorhande-
nen Tatsachen das >Kleid« des Ausdruckes iiber und machen sie so zu
sprachlichen Gegenstdnden. Danach folgten die modifizierenden Aus-
driicke konstitutiv den determinierenden, und der Weg, den der

Mensch beschritt, um dies zu leisten, wdre z.B. ein solcher der

Sprachentwicklung (im Sinne von Evolution). Dieser Deutung stehen

zwei Sachverhalte entgegen:

1. Auch fiir Konig treten die Worter sleben¢ bzw. slebendig¢ in zwei
Funktionen auf, ndmlich als modifizierender und als determinie-
render Ausdruck. Damit ist die Unterscheidung gerade nicht ein-
fach die zweier Arten von Ausdriicken, sondern zielt auf zwei
Funktionsweisen von Ausdriicken, die aber eben immer jeweils
einfach ein Wort sind (ndmlich >leben< und >lebendig¢).

2. In einer systematischen Diskussion der von Brentano und Husserl
herkommenden Rede von j>modifizieren< und »>determinierens,
weist Konig auf einen Unterschied hin zur {iblichen Verwendung
des Ausdruckes >modal:

»In meinem Sprachgebrauch hingegen ist z.B. »vergangen< Ausdruck fiir
das Wie und also fiir den Modus des Wirkens und Seins. In sachlicher Hin-
sicht sowohl als auch in sprachlicher konnte ich gleich gut von modalen

146

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pradikaten sprechen. Im philosophischen Sprachgebrauch besteht aber ei-
ne Neigung, nur Mdglichkeit, Wirklichkeit und Notwendigkeit >Modi des
Seins< zu nennen, so dalk die Vermeidung des Ausdrucks >modal« ratsam
scheint. Das so-Seiende als solches ist zwar ein modifiziertes Seiendes;
aber diese Modifikationen konnen prinzipiell nicht das Seiende ver-
andern oder gar aufheben; denn das wahrhaft Seiende ist nur als so
oder so, also nurals zum Beispiel dasvergangen-Seiende ein Seien-
des.« (Konig 1937: 222)
Danach wdre der Modus die Art des Seins eines Seienden — besser:
Das, was als Seiendes angesprochen wird, ist immer notwendig schon
ein wie-Seiendes und der Modus, die Art des Seins dieses Seienden ist
nicht beschrankt auf die klassische Dreiheit modaler Pradikate. >Mo-
difizierend« bedeutet den Modus des Seins anzeigend, und damit
driickt »die modifizierende Rede [...] das Ergebnis eines urspriingli-
chen Messens, oder Schitzens auch Kostens aus« (Konig 1937: 222).
Die modifizierende und determinierende Verwendung von Pradikaten
ldsst sich ihrerseits an Kriterien festmachen, die allerdings kaum
streng gelten werden, immerhin aber einen Eindruck der funktionalen
Differenz vermitteln:
»Modifizierende Ausdriicke von der Art des Ausdrucks lebendig sind
durch zwei, ihrerseits miteinander zusammenhédngende Eigenschaften
charakterisiert, die besondere Erwdhnung verdienen: sie sind steige-
rungsfahig und haben ein echtes Gegenteil (¢vavtiov). Etwas wirkt
mehr oder minder lebendig, z.B. duRerst, aber etwa auch ziemlich le-
bendig. Und dem lebendig-Wirken steht ein urspriingliches, echt kon-
trdres, unlebendig-, leblos-, tot-Wirken, das auch seinerseits steige-
rungsféahig ist, zur Seite.« (Konig 1937: 214)
Diese Kriterien erlauben zumindest eine erste anndhernde Unter-
scheidung der Funktion, um die es hier geht. Dabei ist zu bedenken,
dass der Gegensatz nicht zwischen theoretischer und vortheoretischer
Rede verlduft:
»dal ein Satz wie X lebt keine theoretische Bestimmung ist
[...], darf nicht dahin gekehrt werden, dal’ er schlechthin keine solche
darstellen kénne. Sagen wir Tiere und Pflanzen leben, Steine nicht, so
fungiert leben offenbar theoretisch bestimmend.« (K6nig 1937: 215)
Vielmehr ist die Rede von theoretischer und (wie wir im Vorgriff auf
die weiterfiihrenden Uberlegungen Kénigs sagen konnen) praktischer
Bestimmung die Angabe des sprachlichen Feldes, in dem Worter als
determinierende Pradikate fungieren konnen. Das gleiche muss zu-
mindest in einer Hinsicht auch fiir modifizierende Pradikate gelten,
insofern ndmlich Worte als modifizierende Ausdriicke fungieren kén-
nen. Die Unterscheidung, so kdnnen wir unsere bisherigen Betrach-
tungen zusammenfassen, ist eine an etwas, und zwar an Reden. Wor-
ter konnen als determinierende oder modifizierende Pradikate fun-
gieren. Innerhalb dieser Funktionsunterscheidung ist die determinie-

147

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias rende Verwendung Bedingung der Moglichkeit der modifizierenden
Gutmann Verwendung. Aber das Hervorbringen, um das es dabei geht, wird von
Konig ausdriicklich als ein solches geschildert, das weder »von dem
modifizierenden Bereich ausgeht, noch zu ihm unmittelbar hinfithrt«
(Ko6nig 1937: 212). Damit kann der Unterschied von >determinierend«
und >modifizierend« iiberhaupt nur gelegentlich des je schon Geredet-
Habens gemacht werden. Beide Redeweisen sind miteinander ver-
schrankt. Wir wollen diese Verschrankung als den Modus des Hervor-
bringen, von etwas als einem Ausdriickbaren nun noch naher untersu-

chen.

Die Sprache als Koordinatensystem des Seins

Die Rede vom Ausdriickbaren scheint nahe zu legen, dass es etwas
gibt, das einen Eindruck auf etwa anderes hinterldsst, das fiir diesen
Eindruck einen Ausdruck findet. Dieses Verstdndnis von Ausdriickba-
rem hinterldsst ein Feld des AuRerbegrifflichen (der >Objekt-Seite<),
dem auf der anderen (der >Subjekt¢-)Seite ein Ausdriickendes gegen-
iibersteht. Beide Aspekte kdonnen fiir sich als wirkliche Dinge vorge-
stellt werden, oder aber als Momente einer iibergreifenden Relation.
Letzteres ist die Konig'sche Entscheidung, denn fiir die modifizieren-
de Rede gilt ausdriicklich, dass sie die Einheit von Sein und Sein-Den-
ken ist:

»Der Ausdruck sozusagen fiir diese Bestimmtheit ist der Ausdruck, mit

welchem wir sie aussprechen, d.h. der Ausdruck sozusagen fiir sie

ist der modifizierende Ausdruck selber: z.B. also leer, erhaben, vergan-

gen oder etwa auch man verheimlicht mir etwas. Der modifizierende

Ausdruck, oder mehr allgemein, die modifizierende Rede (Logos) ist

die Einheit von Sein-Denken und Sein. Wenn wir hier die Rede dahin

verstehen, daR sie die Realitdt, welche sie meint, je an solchen modi-

fizierenden Reden hat, diirfen wir kurz sagen: die Rede ist die Wei-

se, in der diese Entgegengesetzten als Eines und mit sich

Identisches da sind« (Konig 1937: 194)
Der einheitsstiftende Aspekt der beiden Entgegengesetzten (Sein-
Denken und Sein) ist die Rede bzw. zunéchst eine bestimmte Form
derselben. Fiir den Ausdruck >Sein-Denken¢ gilt weiterfithrend, dass
er Rede moglich macht. Wiederum kann dies so aufgefasst werden, als
bestiinde das die Rede-mdglich-Machen darin, dass erst qua Sein das
Sein-Denken und qua der sich so einstellenden Relation (die dann in
gewisser Hinsicht sogar eine Explikation wire) Rede, ndmlich das
Sein-Sagen, zustande kdme. Diese Deutung scheitert aber wohl schon
an der eben getroffenen Feststellung, dass es die Rede ist, die das
Ubergreifende der Entgegengesetzten von Sein-Denken und Sein ist.
Ganz lapidar ldsst sich ndmlich >Sein-Denkenc als Sein-Sagen potentia
dahin bestimmen, dass hier Sein gesagt wird, und entsprechend fiir

148

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Denken, das nicht das Sein enthdlt, dass es des Ausdruckes >Sein«
entbehrt:
»Sein-Denken ist das Denken, welches das Sein enthalt; und dies be-
sagt, wie wir sahen, daR dieses Denken den Ausdruck Sein enthalt.
Entsprechend ist das Denken, welches nicht das Sein enthilt, dasjeni-
ge, welches nicht den Ausdruck enthalt fiir das, was in diesem Bereich
als Sein, ndmlich als Tatsache [...], begriffen werden kann.« (Kdnig
1937: 195)
Die Verwendung des Wortes »Sein« ist also hier nicht beildufig, son-
dern grundsétzliche Anzeige der Moglichkeit, von einem Denken zu
reden, das das Sein enthalt (und zwar wortlich). Das Denken, in bei-
den Fillen, ist ein bestimmtes Reden, und dieses kénnen wir nun der
Unterscheidung von modifizierenden und nicht-modifizierenden Aus-
driicken zuweisen. Denn das Denken, das das Sein enthdlt, macht -
so die Konig'sche Formulierung - Rede mdglich, dasjenige, das nicht
Sein enthdlt, hingegen nicht. Der erste Fall entspricht dem modifizie-
renden, der zweite dem determinierenden Reden. Nun kénnen wir
uns der Kldrung der Frage zuwenden, was es denn eigentlich heiRen
soll, dass das erste Denken Rede mdglich macht, das zweite nicht.
Diese Differenz wird an zwei scheinbar gleichen Fillen diskutiert: zum
einen dem »Verspiiren einer Explosion« und zum zweiten dem »leer-
Wirken eines Zimmers« (Konig 1937: 195 £.). Im ersten Fall scheint es
so, dass das Verspiiren selber Auskunft iiber die Geltungsbedingungen
des gedulRerten Satzes ist. Wir konnten also paraphrasieren, dass der
Ausdruck »Ich verspiire gerade eine Explosion¢< genau dann wahr ist,
wenn ich gerade eine Explosion verspiire. Bleiben wir der Kritik des
Satzes des Bewusstseins eingedenk, dann ist die Formulierung zwar
richtig, sie ereignet sich aber offensichtlich in der Rede selber. D.h.
dasjenige, was als Kriterium fiir die Geltung des geduRerten Satzes
gilt, ist der Struktur der AuRerung selber angemessen. Und nur inso-
fern determinierende Rede stattfindet, ist es sinnvoll zu sage, dass
das Verspiiren der Explosion als Geltungskriterium fungieren kann:
»Was in diesem Felde Norm und Ausdriickbares sein konnte, wéaren —
und sind auch in gewisser Weise — die Tatsachen, z.B. das Verspiirt-
wordensein der Explosion. Allein die Tatsachen sind hier nicht an ih-
nen selber, nicht xa¥’ avto, ein Ausgedriicktes und Ausdriickbares
und zwar deshalb nicht, weil sie von uns - von uns Menschen — zu
einem Ausdriick-barem oder zu einer mdglichen Norm der Rede ge-
macht worden sind« (Konig 1937: 196)
In dem perfektischen Gemacht-Haben tritt uns wieder die oben ange-
zeigte scheinbar generische Rede entgegen. Wir kdnnen sie nun — un-
abhdngig von ihrer tatsachlichen generischen Ausdeutbarkeit — durch
ein >wenn — dann« ersetzen, im Sinne also einer konditionalen Aussa-
ge. Determinierende Reden sind jene (Rede-)Mittel mit denen und
durch die wir etwas erreichen kdnnen, ndmlich eine Tatsache (besser

149

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias einen Sachverhalt) nicht nur ausdriicken - dies ware sehr nahe noch
Gutmann an der Referenz auf AuRerbegriffliches als Anfang der Versprachli-
chung -, sondern ausdriickbar machen:
»Infolge dieser Erfindung sind wir nun imstande, die Tatsachen, z.B.
die, daR jetzt die Lampe brennt, auszudriicken; aber daR wir sie [die
Tatsachen] ausdriickbar machten, besagt, daR® wir etwa erfanden, im
Verhaltnis zu dem sie allererst als Tatsachen fungieren konnten.
DaR z.B. jetzt die Lampe brennt, vermag nunmehr die Norm zu sein
der entsprechenden Rede; es vermag nun, das zu sein, wonach wir
uns in solchem Sprechen richten; allein die Kraft dazu ist ihm aller-
erst mit der Erfindung der Sprache zugewachsen; es besitzt sie nicht
von Haus aus.« (Konig 1937: 197)
Die Redeform gibt die Bedingungen an, unter denen wir von dem Ge-
lingen des jeweiligen Redens sprechen konnen. Dabei treten inner-
halb der Rede die Momente, die wir als dufSere von den inneren unter-
scheiden konnen, der Form nach auseinander. Sie erscheinen uns
auch unabhdngig von der Rede als vorfindliche, von denen her die
Rede selber ihre Bestimmung erhdlt. Und dies scheint — eingedenk
der Tatsache, dass es sich bei AuRerem (Tatsache) und Innerem (Ein-
druck) wiederum um Reden (ndmlich um bestimmte Ausdriicke) han-
delt, durchaus gerechtfertigt. Reden als determinierende sind offen-
kundig solche Mittel des (sprachlichen) Ausdruckes, beziiglich deren
iiberhaupt erst von einem Zeigen-auf oder einem Aufweisen-von ge-
sprochen werden kann. Das Sein das durch determinierende Reden
ausgesprochen wird, ist dem Wortsinn nach ein bestimmtes. Daher in-
sistiert Konig zurecht auf dem Zusatz >wie-gesagtc, denn das Sein,
von dem die Rede ist, ist ein bestimmtes von jemandem Gesagtes. De-
terminierende Reden machen Sprache mdglich, wobei die Determina-
tion von etwas durch die Rede ein Hervorbringen dieses etwas als ei-
nes von uns unabhdngigen ist, als eines auch ohne unser Zutun Vor-
uns-Stehenden. Determinierende Reden sind in einen Zusammenhang
hineingestellt, der eben Sprache ist; in ihr ereignet sich Welt:
»Erst mit der Erfindung und Zugrundelegung eines solchen Koordina-
tensystems wachst einem beliebigen Ort die Kraft zu, als dasjenige zu
fungieren, wonach wir uns bei seiner Bestimmung richten konnen. Die
Sprache ist gleichsam das Koordinatensystem, die Tatsachen sind die
Orte, die Reden (die determinierenden Logoi) die Bestimmungen der
Orte. Und in dieser Riicksicht erhellt nun ohne weiteres, dalk in diesem
Bereich das Hauptgewicht auf der nennenden oder bezeichnenden
Funktion von Wortern liegt. Gewisse Worter nennen oder bezeichnen
anschaulich Gegebenes; mit ihnen weisen wir auf solches hin; sie sind
unsere Worter fiir solches und sind insofern Namen in einem umfas-
senden Sinn; so ist — um ein einfaches Beispiel zu geben — das Wort
»Sonne< unser Wort fiir die Sonne, fiir dieses irgendwie anschaulich
Gegebene. Von daher diirfen wir kurz sagen: Die Erfindung der Spra-

150

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

che, von der hier die Rede ist, ist die Erfindung solcher Namen und ge-
wisser grammatischer Regeln fiir die Verkniipfung derselben.« (Kdnig
1937: 198)
Nun ist aber determinierende Rede als Sprache immer ein Reden, wel-
ches »nicht das Sein enthdlt« (Konig 1937: 198). Sprache ist zwar an-
gelegentlich des Redens mdglich, umgekehrt ist sie aber die Bedin-
gung der Rede als determinierender. Es wdre eine Determination ohne
das genannte Koordinatensystem gar nicht méglich, da Bestimmen
immer ein solches »beziiglich eines anderen< ist. Unterscheiden wir
das Verhiltnis von Sprache und Denken, das das Sein enthdlt, von
Sprache und Denken das das Sein nicht enthalt, ldsst sich dieser Un-
terschied auf eine Differenz zwischen determinierender und modifi-
zierender Rede zuriickspielen. Wie gesehen, setzt determinierende
Rede Sprache voraus:
»Die Sprache entsteht ineins mit Reden dieser Art [die Sprache vor-
aussetzen]; und umgekehrt: Reden dieser Art sind an ihnen selber
Reden, die auf die Bildung einer Sprache gleichsam zuliegen oder die
in ihrem Fortgang ungewollt eine Sprache zur Erscheinung bringen
und sozusagen ablesbar machen. In diesem Verstand setzen sich de-
terminierender Logos und Sprache wechselseitig voraus. Die Idee die-
ser Rede und die Idee der wesentlich menschlichen Sprache sind
untrennbar, und insofern sind auch diese Reden wesentlich menschli-
che Reden.« (Kdnig 1937: 199)
Fiir die modifizierende Rede gilt aber nun:
»Der modifizierende Logos hingegen hat, an ihm selber betrachtet
und von Haus aus, kein Verhdltnis zur Sprache. Sein-Denken
macht diese Rede mdoglich. Aber weder macht Sein-Denken deshalb
schon Sprache mdglich, noch gilt hier ohne weiteres umgekehrt,
daR die Sprache die Mdglichkeit dieser Rede ist. Die modifizierende
Rede ist die Rede des Seins und in Koinzidenz damit die des
Sein-Denkens. Insofern ist sie nicht eine wesentlich menschli-
che Rede.« (Konig 1937: 199)
Fragen wir nach den Geltungsbedingungen dieser Aussagen, dann wa-
re eine nahe liegende Ubersetzung wohl folgende:
1. Modifizierende Reden sind grundsdtzlich andere Reden als deter-

minierende.

2. Sie sind keine menschliche Rede — oder zumindest sind sie dies
nur auch.

3. Modifizierende Rede ist durch Denken, welches das Sein enthdlt,
méglich.

4. Aber Sein-Denken macht nicht Sprache moglich.

5. Sprache ist nicht die Mdglichkeit der Rede.

Es gilt also hier:

Ad 5. | Beginnen wir mit dem Schluss, so kann dies wohl nur hei-
Ren, dass modifizierende Rede nicht die Moglichkeit des Systems der

151

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias determinierenden Rede ist (wiewohl die Mdglichkeit {iberhaupt der
Gutmann determinierenden Rede damit noch nicht ausgeschlossen wird).

Ad 3. + 4. | Sein-Denken macht modifizierende Rede mdglich. Dar-
aus ergibt sich mit 5., dass sie auch determinierende Rede, aber nicht
notwendig Sprache mdglich macht. Das Verhdltnis von Sprache und
Rede wire daher beziiglich der modifizierenden Rede kontingent - al-
so weder notwendig noch unmdoglich.
Ad 2. | Modifizierende Reden sind menschliche Reden. Sie sind dies
insofern notwendig, als wir von ihnen nichts wiissten, wenn sie dies
nicht wéren. Aber bezogen auf den Referenten der Rede sind sie nur
kontingenterweise menschliche Rede.
Ad 1. | Daraus ergibt sich der grundsdtzliche Unterschied zur deter-
minierenden Rede, denn diese ist in jedem Sinne menschliche als von
jemanden an jemanden adressiert und unter Geltungsbhedingungen
stehend.

Es lassen sich nun zwei Verstdndnisse des Ausdruckes >Sein< denken,
nach denen sich héchst unterschiedliche Deutungen dieser Uberle-
gungen geben. Zum einen konnte »>Sein< im determinierenden Sinne
gemeint sein. Dann hieRe dies, dass etwas in modifizierender Rede
zur Sprache kdame, ohne zur Sprache zu kommen. Die Rede des Seins
wdre dann vom Menschen nur kontingenterweise zu vernehmende Re-
de, und es schldsse sich die Frage an, warum Konig — als einer jener
gliicklichen Menschen, die diese Rede wohl vernommen haben miis-
sen um uns dariiber berichten zu kénnen -, modifizierend denken
und reden kann. Eine andere Deutung erhalten wir, wenn wir das
Sein, von dem die Rede ist, als eines auffassen, dass iiberhaupt nur in
der Rede oder zumindest durch Reden (und damit in gewisser Weise
auch nur in Sprache) zustandekommt. In diesem Falle wére das Sein,
das in der Rede zur Sprache kommt, ein Rede-Sein das von Sprache
unabhédngig ware. Soll das leer-Wirken des Zimmers ein Beispiel fiir
modifizierende Rede sein, dann miisste dies bedeuten, dass das Sein
des Wirkens nur durch die Rede und insofern in Sprache mdglich ware
und zugleich aber von Sprache — im Sinne des Koordinatensystems
der determinierenden Rede - unabhdngig. Der Unterschied der hier
zur determinierenden Rede hervorgebracht werden soll, besteht dar-
in, dass es wohl nicht Tatsachen sind (und sein kdonnen), die zur
Norm des Redens, also zu den Geltungshedingungen gelingender Re-
de werden. Wohl aber sind es zugleich nicht einfach Hirngespinste,
sozusagen reine Innerlichkeiten, deren Ausspruch nur von der indivi-
duellen Befindlichkeit des je sie AuRernden abhinge. In der modifi-
zierenden wie determinierenden Rede muss ein passender Ausdruck
gefunden werden. Wahrend aber im ersten Fall auf etwas verwiesen
werden kann, das in einem trivialen Sinne aufRerhalb, oder besser:
unabhingig von der AuRerung, in einer gewissen Weise existiert, ge-

152

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lingt dies bei der modifizierenden Rede eben nicht. Hier ist das Su-
chen des passenden Ausdruckes mit der Entwicklung der jeweiligen
Rede eins. Die determinierende Rede leistet dabei gleichsam Geburts-
hilfe, indem sie die modifizierende Rede zu bestimmen erlaubt und so
die Arbeit am Ausdruck’ ermoglicht:

»Hier scheint uns nun der Ort zu sein, wo das Denken, das nicht das

Sein enthdlt, und wo vor allem der dieses Denken tragenden und er-

moglichenden determinierenden Rede notwendig eine Hilfsfunktion

riicksichtlich des Sein-Denkens zufdllt. Zwar vermag die determinie-

rende Rede prinzipiell nicht den passenden Ausdruck fiir das Wie

des so-Wirkens einfach beizustellen, denn die Gehalte sind in beiden

Fallen grundverschieden. Wohl aber geben die in ihr auftretenden Na-

men und die Verkniipfungen derselben das Vorbild und den Vor-

stoff ab, nach dessen Analogie die Selbstinterpretation im

Sein-Denken wirklich wird. Die Selbstinterpretation ist ein metaphori-

scher Akt, der sich unwillkiirlich und von selbst macht.« (Konig 1937:

202)
Unter der Selbstinterpretation des Denkens kann nach dem bisher Ge-
sagten nicht verstanden werden, dass das Denken als vom Menschen
unabhéngige Macht gleichsam neben ihm auftrete und die Interpreta-
tion vollzoge. Denn unstrittig ist alles Denken, das Sein-Denken
ebenso wie das Denken, das nicht das Sein enthdlt, an Reden gebun-
den. Zudem ist es notwendig der Mensch als dieses sprachliche We-
sen, das die determinierende Rede nutzt, um die Arbeit am Ausdruck
zu vollziehen. Was ihm aber hierbei widerfahrt, ist nicht das Heraus-
bringen von etwas, das schon da und nur noch in Worte zu kleiden
wdre, sondern das Herausbringen von etwas, fiir das die modifizieren-
de Rede als passender Ausdruck sich erweist. Konig ist bemiiht diesen
eigentlimlichen Akt der Selbstinterpretation an einer Metapher zu er-
ldutern. Am Beispiel des Geschmackes »den es zu >erkennen und er-
kldren¢ gilt« (Konig 1937: 202), ist der die AuRerungen tuende
Mensch als Projektionsapparat aufgefalit, in den »ein bestimmtes Dia-
positiv eingesetzt ist« (Konig 1937: 202). Die Aufgabe besteht dann,
um in der Metapher zu bleiben, in dem Beibringen des Auffangschir-
mes, der das Bild des Diapositives sichtbar®® macht:

»Unser Sagen und Aussprechen dessen, was das Gefiihl uns sagt,

ist dieses Bilden des Bildes als eines passenden. Und dabei sind wir,

als auf einen Stoff, aus dem wir es herstellen, auf die determinieren-

den Reden angewiesen. Die in diesen Reden auftretenden Namen und

9 | Dieser fungiert hier als Mittel und Werkzeug eben des Suchens, das zum
Finden werden kann; zu diesem medientheoretischen Ansatz vgl. Gutmann
(2004).

10 | Auf das systematisch eng verwandt >Spiegelproblem« sei hier nur auf-
merksam gemacht; naher dazu Kdnig (2004).

153

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias
Gutmann

Verkniipfungen fungieren gleichsam als die Farben, mit denen wir un-

ter der innerlich wirksamen Direktive jenes Geschmacks das neue Bild

malen oder eben die modifizierende Rede hervorbringen.« (Konig

1937: 203)
Das hervorgebrachte Bild ist ein in der bestimmten Rede erst noch zu
bildendes Bild, das dann der Norm des Geschmackes oder des Gefiih-
les untersteht. Aber dadurch, dass es gesagt und aus-gesprochen ist,
wird der Referent des Ausdruckes iiberhaupt erst hervorgebracht. Er
ist in dem Sinne ein 6ffentlicher Gegenstand, als er sich im bestimm-
ten Sagen ereignet.

Die Resonanz als Anzeige gemeinsamen Tuns

Modifizierende Ausdriicke vermdgen etwas zu leisten, was determi-
nierenden nicht zukommt. Sie »schlieRen« etwas »geistig auf« (Konig
1937: 213), was sonst nicht einfach nur nicht zuganglich, sondern in
dem ganz trivialen Sinne nicht vorhanden wére, als es nicht auf diese
Weise gesagt ware. Modifizierende Ausdriicke, die durch die determi-
nierende Rede mdoglich gemacht werden, stehen fiir ein Phdnomen,
das Konig ebenfalls metaphorisch als Resonanz bezeichnet. Sie wird
in der bisherigen Darstellung ausdriicklich als »bloRes Faktum« (K6-
nig 1937: 204) genannt. Unter einer Resonanz verstehen wir physika-
lisch das Mitschwingen eines schwingungsfdhigen Systems, wenn es
durch eine Eigenfrequenz angeregt wird. Wenn wir etwa auf einem
Klavier eine Saite anschlagen, dann schwingen andere Saiten mit,
ohne dass wir sie angeschlagen hdtten. Ausdriicklich finden bei Kénig
Worter Resonanz:

»S0 bleibt nur das Faktum der Resonanz, die der Wortlaut leben-

dig findet, wenn wir ihn uns in dem Bestreben, der Rede des Seins

zu Wort zu verhelfen, gleichsam vorhalten [...].« (Konig 1937: 212)
Und in der Tat wird der physikalische Vergleich weitergefiihrt, indem
wir Sprache und ihr Lexikon mit einem Klavier vergleichen. Worter
stiinden fiir bestimmte Gefiihlswerte oder -tone (so konnten wir in der
Metapher sagen) und das Sprechen der Worter gliche dem Anschlagen
der Saiten, fiir das die Worter stehen. Das Widerhallen der Worter in
uns aber ist genau nicht die Resonanz, von der Konig hier redet. Statt
dessen wird die Resonanz von ihm mit einer weiteren mechanischen
Metapher belegt. Der Schliissel ndmlich zeige ein dhnliches Phano-
men der Interaktion mit dem Schloss. Resonanz sei dann das Passen
des Schliissels, um das Schloss aufzuschlieRen. Und hierbei charakte-
risiert Konig Worter als Schliissel, deren Aufgabe gerade nicht darin
bestand, etwas, z.B. Gefiihle, aufzuschlieRen. Sie fungieren in dieser
Form nur kontingent:

154

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Der Ausdruck findet also Resonanz &dhnlich so, wie man einen
Schliissel Resonanz finden lassen konnte: namlich dann, wenn das
SchloR auf ihn reagiert. Die Wirkungen-in-uns, von denen wir als
einem Eindruck-von (Gefiihl-von, Gedanke-von) sprechen, sind wie
verschlossene Tiiren; und das Faktum der Resonanz ist das Faktum,
daR die Worte der Sprache, die — wie wir dazulegen versuchten - nicht
von Haus aus als Schliissel konzipiert sind, sich als diese Tiiren aufzu-
schlieBen fahig erweisen .« (Konig 1937: 213)
Zundchst ist also unsere rein formale Deutung als mdglich ausgewie-
sen. Was aber ist damit gesagt? Es ergeben sich zwei Deutungen, die
wir im weiteren mit der Unterscheidung von Gefiihl und Affekt bele-
gen konnen. Zum einen lieRe sich vermuten, es ldgen sprachunab-
héngige Regungen vor, die erst durch Sprache zu Gefiihlen wiirden
(vgl. Taylor 1985a, 1985b, 1985c). Die Resonanz wdre dann ein Kon-
tingenzphdnomen, das recht eigentlich anthropologisch so zu be-
schreiben wdre, dass etwas, vorsprachlich schon vorhanden durch be-
stimmte Ausdriicke (wiewohl kontingent), zur Rede gebracht werde:
»Es ist nur die Gegenseite dieses Sachverhalts, wenn wir betonen, daR
diejenigen Gefiihle, die allein den Gegenstand unserer Betrachtung
bilden, die sind, die diese Resonanz ermdglichen. Dies wieder ist
nichts anderes, als dal sie (modifizierende) Rede ermdglichen. Das
Gefiihl-sein dieser Gefiihle ist dadurch bestimmbar.« (Konig 1937:
213f.)
Bei genauerer Betrachtung ist die Unterscheidung von Gefiihlen und
dem Gefiihl-Sein von Gefiihlen entscheidend. Denn die Resonanz, die
Gefiihle ermdglichen, ist jene von Konig zuriickgewiesene Form der
Resonanz, die sich auf Affekte bezieht. Die Resonanzen der Klavier-
saiten, die hier gemeint sind, sind das Gefiihl-Sein der Gefiihle. Dieses
aber ist zundchst ein durch und durch in der Rede bestimmtes Sein.
Wenn wir die Konig‘sche Vermutung ernst nehmen, dass diese Reso-
nanz (hier als reines Faktum bezeichnet) nur kontingenterweise zu-
stande kommt, als nicht abgezwecktes Ergebnis menschlichen Tuns,
dann erschldsse sich eine Deutungsmdglichkeit jenseits der (Paldo-
)Anthropologie. Diese aber ldge in der Form des Miteinander-Tuns
und Sich-zueinander-Verhaltens von Menschen, die Rede gebrauchen
(wenn auch urspriinglich zu andere Zwecken). Diese Betrachtung, die
auRerhalb der Uberlegungen von Sein und Denken liegt, miisste Re-
sonanz auf etwas beziehen lassen, das sich an dem Miteinander-Tun
gelegentlich des AuRerns von Reden (etwa modifizierenden) ereigne-
te. Es wére dann im hier genannten Sinne wohl an Rede, aber nicht an
Sprache gebunden. Das urspriingliche Geben eines Eindruckes des so-
Wirkens hinge an dem Fungieren eines Ausdruckes im Zusammen-
hang des Etwas-Miteinander-Teilens (vgl. Gutmann 2004).

155

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Schluss

Gutmann

In einem letzten Schritt kénnen wir nun den Ausdruck >lebendig« als
modifizierendes Pridikat bestimmen. Der Ubergang, der bei Plessner
regelrecht natiirlich schien, vom Ausdruck »>x ist lebendig< zu »>x ist
ein Lebendiges< erweist sich nun in einem doppelten Sinne als
missverstdndlich. Zum einen tauscht er ontische Verhdltnisse da vor,
wo es letztlich um Formen der Rede geht. Zum anderen substruiert er
Bestimmungen der theoretischen Einstellung dem verstehenden Re-
den, dem modifizierende Ausdriicke zugehoren, in dem zumindest sie
als solche fungieren. Diese Funktion mag sich an Merkmalen der Rede
selber zeigen (dem lebendiger-Wirken steht das weniger-lebendig-Wir-
ken als kontrares Pradikat gegeniiber und folglich zeigen sich echte
Gegenteile). Der entscheidende Unterschied zu Plessners nivellieren-
der Verwendung liegt aber eher darin, dass die Geltungsbedingungen
der Verwendung von slebendig¢ als modifizierendes bzw. determinie-
rendes Pradikat auf der einen Seite als metaphorischer bzw. theoreti-
scher Wendung auf der anderen unberiicksichtigt bleiben. Folgen wir
hingegen der vorgeschlagenen Unterscheidung, so zeigt sich eine in-
teressante Moglichkeit, das Verhdltnis von theoretischer und verstan-
digender Rede zu bestimmen. Leben wdre dann zunéchst (modifizie-
rend) jenem Feld hermeneutischer Rede zugehdrig, in dem qua Meta-
pher Verstindigung und zwar gerade im Sinne der Selbstverstandi-
gung erzielt wird. Das Wort >Lebenc ist dann nicht in der Form »>x ist
ein Lebendiges< zu nehmen, sondern als Anzeige einer Verstindigung
iiber das Lebendig-Wirken von etwas auf uns. Es bezeichnet eine be-
stimmte Form, des Selbstverhdltnisses, die zwar {iber determinierende
Rede bestimmt wird, nicht jedoch in ihr aufgeht. Dieser verstandigen-
den Rede kann theoretische Bestimmung aufgesetzt werden. Es ergibt
sich ein Verhiltnis zweier Redeformen, die wir mit dem Verhaltnis von
Metapher und Modell vergleichen konnen. Das Lebendig-Wirken auf
uns geht in ein Wie-ein-Lebendiges-Wirken iiber. In dieser Form ist
nun die Rede iiber lebende Dinge als Gegenstinde der Reflexion
durchaus am Platz (zur weiteren Durchfiihrung vgl. Janich/Weingar-
ten 1999). In keinem der beiden Félle ist der Referent des Wortes »le-
ben« oder >lebendig« eine dingliche, in beiden aber sehr wohl eine ge-
genstdndliche Bestimmung.

Literatur

Bohme, G. (1999): Kants Kritik der Urteilskraft in neuer Sicht, Frank-
furt a. Main.

Fischer, J. (2004): »Leben - das >grenzzrealisierende Ding«. Philoso-
phische Anthropologie als Doppelkorrektiv von Genombiologie

156

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Biomachtdiskurs«, in: U. Brockling et al. (Hrsg.), Disziplinen
des Lebens, Tiibingen, S. 61-72.

Gadamer, H.-G. (1960a): Wahrheit und Methode, Tiibingen.

Gadamer, H.-G. (1960b): »Die Natur der Sache und die Sprache der
Dinge«, in: ders., Gesammelte Werke, 1999, Bd. 2., Tiibingen, S.
66-76.

Gadamer, H.-G. (1966): »Mensch und Sprache«, in: ders., Gesam-
melte Werke, 1993, Bd. 2., Tiibingen, S. 146-154.

Gutmann, M. (2002): »Human Cultures” Nature, in: A. Grunwald et
al. (Hrsg.), On Human Nature. Antropology: Biological And Philoso-
phical Foundations, Berlin, S. 195-240.

Gutmann, M. (2004): Erfahren von Erfahrungen. Dialektische Studien
zur Grundlegung einer philosophischen Anthropologie, transcript,
Bielefeld.

Gutmann, M./Neumann-Held, E.-M.(2000): »The Theory Of Orga-
nism And The Culturalist Foundation Of Biology«, Theory of Biosci-
ences, Vol. 119: S. 276-317.

Heberer, G. (1943): »Das Typenproblme in der Stammesgeschichte«,
in: ders., (Hrsg.), Die Evolution der Organismen, Jena, S. 545-585.

Janich, P. /Weingarten, M. (1999): Wissenschaftstheorie der Biolo-
gie, Miinchen.

Konig, J. (1937): Sein und Denken, Halle.

Kénig, J, (2004): »Uberlegungen zur Spiegelmetaphorik. Manuskrip-
te aus dem Nachlass von Josef Konig«, in: S. Blasche/M. Gut-
mann/M. Weingarten (Hrsg.), Repraesentatio Mundi, Bielfeld, S.
301-333.

Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch,
1975, Berlin.

Taylor, C. (1978): »Interpretation und die Wissenschaften vom Men-
scheng, in: H. G. Gadamer/G. Boehm (Hrsg.), Seminar: die Herme-
neutik und die Wissenschaften, Suhrkamp, Frankfurt a. Main, S.
169-226 .

Taylor, C. (1985a): »Self-Interpreting Animals«, in: ders., Human
Agency and Language. Philosophical Papers I, Cambridge, London,
S. 45-76.

Taylor, C. (1985b): »Theories Of Meaning, in: ders., Human Agency
and Language. Philosophical Papers I, Cambridge, London, S. 248-
292.

Taylor, C. (1985¢): »Language and Human Naturek, in: ders., Human
Agency and Language. Philosophical Papers I, Cambridge, London,
S. 215-247.

Troll, W. (1984): Urbild und Gestalt, Koln, Wien.

157

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIOPHILOSOPHIE ALS KERN DES THEORIEPROGRAMMS DER
PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE.

ZUR KRITIK DES WISSENSCHAFTLICHEN RADIKALISMUS
Joachim Fischer

Der springende Punkt des Theorieprogramms der Philosophischen An-
thropologie im 20. Jahrhundert ist der theorieinterne Bezug zur Bio-
logie. Die Philosophische Anthropologie differenziert innerhalb ihres
Denkansatzes eine philosophische Biologie aus, iiber die sie — die
Philosophische Anthropologie - sich wiederum als Kultur- und Sozial-
theorie entfaltet. Das markiert diese Grundlagentheorie der Lebens-
und Kultur- und Sozialwissenschaften einerseits gegeniiber allen
strikt sozio-kulturalistischen Begriindungsprogrammen und setzt sie
andererseits in ein Konkurrenzverhdltnis zum bioevolutiondren Theo-
rieprogramm, das mit einer eigenen Psycho-, Sozio- und Kulturbiolo-
gie bis in die ErschlieRung der soziokulturellen Welt vordringt.

Diese methodisch eingebaute philosophische Biologie oder Theo-
rie des »Lebens« findet sich bei allen Hauptvertretern des Denkansat-
zes (Scheler, Plessner, Gehlen, Portmann) (vgl. Fischer 2000a). Das
Potenzial dieser (kontinentaleuropdischen) Art der philosophischen
Biologie ist in der amerikanischen Philosophie friih erkannt und zu-
sammengefiihrt worden (vgl. Grene 1965).! Unter den Bezugsautoren
ist es wiederum Plessner, der — von Haus aus Biologe — am pragnante-
sten diese philosophische Biologie herausgearbeitet hat — bis in die
Schliisselkategorie der »exzentrischen Positionalitdt« hinein. »Posi-
tionalitdt« ist Plessners biophilosophische Kennzeichnung des Le-
bens, des »lebendigen Dinges«, das von allen anderen Dingen als
»grenzrealisierendes Ding« unterscheidbar ist. An Plessners Kategori-
enfund »exzentrische Positionalitdt« ist die Kategorie »Positionali-

1 | Marjorie Grene behandelt die philosophischen Biologen Adolf Portmann,
Helmuth Plessner, F.J.J. Buytendijk, Erwin Straus und Kurt Goldstein. Systema-
tisch zu dieser Gruppe gehort auch Hans Jonas, der seit den 1950er Jahren
»Ansdtze zu einer philosophischen Biologie< entwickelt und 1966 gebiindelt pu-
bliziert; Jonas (1966, 1994).

159

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim tédt« ebenso frappierend wie die Kategorie »Exzentrizitdt« (vgl. Fi-
Fischer scher 2000b). Der Leistungspunkt der philosophischen Biologie in-
nerhalb der Philosophischen Anthropologie ldsst sich noch stdrker
machen, wenn man »Positionalitdt« oder das »grenzrealisierende
Ding« mit einem anderen Bezugsautor der Philosophischen Anthropo-
logie erldutert — der wie Plessner von Haus aus Biologe ist —, ndmlich
mit Adolf Portmanns Theorem von der »Erscheinung der lebendigen
Gestalten im Lichtfelde«, also mit dem Theorem von dem spezifischen
Erscheinungscharakter des »Positionalen«, des Lebendigen an seiner
Grenzfliche, an seiner Oberfldche, an der Ausdrucksflache (vgl. Port-

mann 1961).

Dieses Hervorholen des biophilosophischen Kerntheorems der
Philosophischen Anthropologie macht aber nur Sinn, wenn man es ar-
gumentativ auf eine Spannung bezieht, die als ein wissenschaftlicher
Streit {iber das Phanomen des Lebens in der Luft liegt. Dieser Streit
spielt zwischen Disziplinen des Lebens, Disziplingruppen, die das Le-
ben thematisieren, und ihren jeweiligen Kernparadigmen. Eine zent-
rale Aufgabe besteht darin, diese zwei Mdglichkeiten von Wissen-
schaften in ihrer Radikalitdt so klar wie mdglich herauszuarbeiten.
Erst vor diesem Hintergrund kann man sagen, die Philosophischen
Anthropologie mit ihrem Kern einer philosophischen Biologie vermit-
telt in ihrem Theorem vom Leben als »grenzrealisierendes Ding« von
der Sache her, dem Leben, zwischen Disziplinen, im unaufhebbaren
Streit zwischen »Disziplinen des Lebens¢<. Die Argumentation beriihrt
also drei Dimensionen. Erstens wird die Ebene von »Disziplinen« oder
»Wissensformen« im engeren Sinn, von Wissenschaften beriihrt: phi-
losophische Anthropologie als eine Disziplin bewegt sich zwischen den
Wissenschaftsgruppen der Lebenswissenschaften und der Kultur- und
Sozialwissenschaften. Zweitens die Ebene von Denkansdtzen: Wenn
jede dieser beiden Wissenschaftsgruppen von je einem Denkansatz
profiliert und fundiert wird, namlich die Lebenswissenschaften vom
evolutionsbiologischen Paradigma, die Kultur- und Sozialwissen-
schaften vom sprachkonstruktivistischen Paradigma, dann wird Philo-
sophische Anthropologie als spezifischer Denkansatz kenntlich zwi-
schen den diese Wissenschaftsgruppen profilierenden Denkansétzen
oder Paradigmen.2 Drittens setzt die Argumentation die Sachebene
selbst ins Spiel: Plessners »grenzrealisierendes Ding« ist etwas ande-
res als das gendeterminierte Ding des Lebens und etwas anderes als
das diskursformatierte, kulturalistische Ding des Lebens; damit wer-

2 | Zur systematischen Unterscheidung zwischen »philosophischer Anthropo-
logie« als Subdisziplin der Philosophie und »Philosophischer Anthropologie«
als ein spezifisches Theorieprogramm vgl. Fischer (1995: 249 f.). Zur »Philoso-
phischen Anthropologie« als einer philosophischen Denktradition im 20. Jahr-
hundert vgl. Rehberg (1981) und Fischer (2002a).

160

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den aber diese beiden Bestimmungen des Lebens aufeinander bezieh-
bar. Der Dualismus der Beschreibungen wird als eine Ausdifferenzie-
rung sichtbar, der dem komplexen Faktum der »Grenzziehung« des
Lebens selbst zugerechnet werden kann.

Der Gedankengang wird in drei Ziigen entfaltet. Zundchst werden
die >Disziplinen des Lebens« in ihren Extremmdglichkeiten exponiert,
um eine Liicke zu entdecken, in der die Philosophische Anthropologie
in Springerfunktion etwas leisten will. Dann wird das Theoriepro-
gramm der Philosophischen Anthropologie mit ihrer Biophilosophie
eingefiihrt. Das Theorieprogramm wird in seiner Konsequenz fiir die
differenzierte ErschlieBung des Lebensphdnomens wie hinsichtlich
seiner ErschlieRung der sozio-kulturellen Welt des Menschen vorge-
stellt (2.2). Der letzte Schritt zeigt die doppelte Korrektiv-Funktion
der Philosophischen Anthropologie, die sie wegen ihrer theorieintern
eingebauten philosophischen Biologie am wissenschaftlichen Radika-
lismus {ibernehmen kann: wissenschaftstheoretisch bezogen auf die
Disziplinengruppe der Biowissenschaften und bezogen auf die Diszi-
plinengruppe der Kultur- und Sozialwissenschaften.

sDisziplinen des Lebens«< -
Biologie vs. Kultur- und Sozialwissenschaft

Zundchst mufl man den Terminus >Disziplinen oder Wissenschaften
des Lebens¢ in seine zwei Extremfélle ausziehen. Die evolutionstheo-
retische Biowissenschaft ldsst die empirische Wucht des Lebens bis in
die Kultur durchgreifen, wahrend umgekehrt die diskurskonstruktivi-
stische Kultur- und Sozialwissenschaft die raffinierte Macht sprachli-
cher Klassifikationen bis in die soziale Konstruktion des Phanomens
Leben hinein herrschen 1dsst. Erst in diesem wechselseitigen Durch-
greifen extremer Denkmdoglichkeiten 6ffnet sich die Moglichkeit einer
Philosophischen Anthropologie als spezifischer Denkansatz und damit
als »distanziertes Kontaktmedium« zwischen den Extremfdllen.

Disziplinen des Lebens - Biologie

Eine Wissenschaftsgruppe innerhalb der >Disziplinen des Lebens¢ ist
die Biowissenschaft. Die Kerntheorie dieser Wissenschaftsgruppe ist
die Evolutionstheorie des Organischen. Die evolutiondren Mechanis-
men sind Mechanismen des sLebens¢, die im Lebendigen selbst anset-
zen. Bereits bei Darwin wird das >Lebenc als ein in Variation, Selektion
und Stabilisierung autopoietischer Prozess der Natur innerhalb der
Natur begriffen. Beobachtet werden von diesem Ansatz aus im Le-
bensprozess die »Selbsterhaltung« des Organischen einerseits und
»Arterhaltung« durch Reproduktion der Korperform iiber die eigenen

161

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim Korpergrenzen hinaus andererseits. Die Disziplinierung ist dement-
Fischer sprechend dem Leben selbst eingebaut, insofern es die am besten an
eine Umwelt angepassten Lebewesen selektiert und die Adaption an
verdnderte Umweltbedingungen auszeichnet. Schon Darwin sieht da-
bei, dass es nicht auf die Starke des Lebens, sondern auf die Passung
ankommt. Die Kdfer auf Madeira mit ihren runzeligen Stummelflii-
geln, eigentlich miserable Flieger, haben einen Umwelt- und Repro-
duktionsvorteil auf einer Insel, in der die eleganten Flieger unter den
Kédfern mit Schwingen wie Tragflichen der Wind ergreift, fortweht und

ins Meer versenkt.

Das evolutionsbiologische Grundprinzip dieser immanenten Ord-
nung des »Lebens« selbst dndert sich auch nicht in der Fokussierung
auf die Genetik, die »Selbsterhaltung« der Gene in der Reproduktion,
wie sie in der >Neuen Synthese> der Evolutionshiologie herausgearbei-
tet wird. Das Leben wird auf der subhumanen Ebene als sich diszipli-
nierende Selbsterhaltung von Organismen und Arten (Darwin) bzw.
als diszipliniert organisierte Weitergabe genetischer Kerninformation
iiber die eigenen Korpergrenzen hinaus im Reproduktionsprozess
(Wilson) beobachtet. Evolutionsbiologisch ist diese »Selbst«diszipli-
nierung des Lebens ohne die Unterstellung eines eigenen immanen-
ten Wissens des Lebens bei verschiedenen Lebensphdanomen gar nicht
rekonstruierbar. Spdtestens beim tierischen Organismus greift hier ei-
ne evolutiondre Neurobiologie und beobachtet die Entwicklung, den
Aufbau und die Funktionen von kognitionskompenten Hirnen. Kon-
sequenterweise differenziert die Wissenschaftsgruppe der evolutiona-
ren Biologie eine Psychobiologie aus. In dieser Perspektive ist das
psychische System im Lebendigen ein sich selbst organisierender
Wettbewerb neuronaler Erregungsmuster. Fiir biologische Disziplinen
des Lebens werden also die Fragen einer »evolutiondren Erkenntnis-
theorie« (Vollmer 1995; Riedl 1981) unabweisbar: Wie organisiert das
Leben selbst seinen Begriff? Wie konstituiert und organisiert es das
Wissen, das es zur Anpassung und Angepasstheit braucht? Spatestens
auf der evolutiondren Ebene der geschlechtlichen Fortpflanzung - al-
so subhuman - sind hier vom Leben selbst her Formen des sozialen
Wissens erfordert, um die natural ausgepragten, aber je fiir sich exi-
stierenden individuellen Verhaltenskorper der Tiere typischerweise im
Prozess der Natur aufeinander konvergieren zu lassen und zueinander
zu koordinieren. Auch runzelige Stummelfliigler finden bereits nur
unter der Voraussetzung von »psychischen« Stimmungsbereitschaften
und nur sozialkognitiv zueinander. Leben generiert — so gesehen -
seine eigene soziale Kognition. Und so gesehen ist die soziobiolo-
gisch zentrale Frage, wie die vitalen Einrichtungen der Partneraus-
wahl, der Rivalitdt, der Begattung, der Fiirsorge und Aufzucht Wissen
des Lebens selbst produzieren, verwalten und applizieren, damit die
in den individuellen Lebenskdrpern verschieden gelagerten Genomin-

162

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

teressen in sozialen Verhaltensstrategien diszipliniert kooperieren
oder konfligieren. Primaten machen sich mit Dutzenden von verschie-
denen Schreien einander je nach Kontexten vernehmbar, um - in der
Perspektive der Evolutionshiologie — ihre genetische Reproduktion zu
koordinieren.

An diesem Leitfaden der Biowissenschaften, an der mehr oder we-
niger langen genetischen Leine muss fiir die Evolutionsbiologie auch
das menschliche Lebewesen hdngen, finden sich doch in dessen Kor-
per- und Hirnaufbau die Grundprinzipien des Organischen wieder. Die
Biowissenschaft differenziert folgerichtig eine »evolutiondre Anthro-
pologie« aus, die wiederum eine biologische Sprachtheorie (vgl. Pin-
ker 2003) und eine Kulturbiologie (vgl. Eibl 2004) entfaltet. Das evo-
lutionsbiologische Konzept ist fiir den Soziobiologen Wilson Kern der
Biowissenschaften, die konsequent Psychologie, Soziologie und Kul-
turwissenschaften mit einbegreifen als Disziplinen des Lebens selbst,
als Psycho-, Sozial- und Kulturbiologie (vgl. Wilson 1999). Aus dem
biologisch rekonstruierten Evolutionsgeschehen lassen sich Themen
der sozio-kulturellen Lebenswelt biologisieren — bereits Darwin ist
staunend so vorgegangen. Von der evolutionsbiologischen Theorie
des Lebens her dringt das Leben selbst bis in die Kapillaren des Psy-
chischen, Sozialen und Kulturellen durch. Die Gender-Studies z.B.,
die diametral entgegengesetzt zum evolutionsbiologischen Paradigma
sprach- und diskurstheoretisch ansetzen, sind aus dieser Perspektive
gesehen nur Fortsetzungen der von einem gewissen Lebensniveau an
differenten, aber auf konfligierende Kooperation hin angelegten ein-
gekorperten Geschlechterinteressen (»sex«) in neuer Variation.

»Disziplinen des Lebens< meint — als Genitivus subjectivus — im
evolutionsbiologischen Kontext Wissensformen des Lebens selbst. Die
Unterscheidung von Natur und Kultur ereignet sich so gesehen in der
Natur selbst. Das evolutionsbiologische Paradigma als Kern der Bio-
wissenschaften folgt einer immanenten Ordnung des Lebens, so laby-
rinthisch diese Ordnung auch ist. »Biomacht« meint aus dieser Per-
spektive nichts als Macht des Bios selbst, die jedes darin verwickelte
Lebewesen, soweit es sein Leben erlebt, als Getrieben- und Gelenkt-
werden, als eine Ohnmachterfahrung erlebt — und vielleicht auch auf-
kldren und steuern kann. Aber bis in die Biomedizin und Biotechno-
logie hinein ist es in dieser Perspektive die Macht des »Lebens«
selbst, auf deren Basis die Eingriffe und die »Biofakte»> beruhen.

Disziplinen des Lebens - Kultur- und Sozialwissenschaften
»Disziplinen des Lebens» meint - als Genitivus objectivus — innerhalb
des Kontextes der Kultur- und Sozialwissenschaft etwas ganz anderes.
Disziplinen des Lebens sind hier Diskurse tiber das Leben, disziplinier-

te und disziplinierende Versprachlichung und Diskursivierung des Le-

163

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim bens, schlieRlich in den Wissenschaftssprachen der Soziologie, Biolo-
Fischer gie, Ethnologie, Psychologie erzeugte Wissensformen iiber das Leben,
die die Praktiken des Lebens konzeptualisieren und requlieren. Die
Kerntheorie dieser Wissenschaftsgruppe, von der aus alle Phdnomene
in den Blick geraten, ist die Sprach- oder Diskurstheorie. Gleich ob
Sprache, Diskurs, symbolische Ordnung oder Schrift, immer ist der
Ansatzpunkt jeder Re- oder Dekonstruktion theorieprogrammatisch
die immanente Ordnung des Redens, die vom Phdnomen des Lebens
selbst unberiihrt ist. Kulturwissenschaft erschlieRt bereits bei Dilthey
das >Leben¢ nur vermittelt, im Medium seiner kulturellen, d.h. vor al-
lem sprachlichen Objektivationen — anders ist es nicht zuganglich.
Bei allen Differenzen gibt es ein gemeinsames theoretisches Feld
als Kulturtheorie (vgl. Reckwitz 2000), das von Strukturalismus (Levi-
Strauss), Sozialphdnomenologie (Schiitz), Diskursanalyse (Foucault),
Habitus-Feld-Theorie (Bourdieu), Philosophischer Hermeneutik
(Misch; Gadamer), Historischer Anthropologie (Kamper, Wulff), Theo-
rien technischer Medien entlang dem Paradigma der Schrift (Bolz,
Kittler), methodischem Kulturalismus (Erlanger Schule; Janich) gebil-
det wird. Dabei macht es durchaus einen Unterschied innerhalb der
Kulturtheorie, ob die Sphdre der Phdnomene durch symbolische Co-
des, die als iibersubjektiv existierende Differenz- und Klassifikations-
systeme fungieren, hervorgebracht vorgestellt wird oder durch einen
permanenten Prozess subjektiver Sinnzuschreibungen. Es macht auch
einen Unterschied innerhalb des linguistischen Paradigmas, ob die
sprachlichen Unterscheidungen noch mit Bezug auf einen aulRer-
sprachlichen Referenten rekonstruiert oder als nur in der Sprache
durch Sprechen vollzogene Unterscheidungen dekonstruiert werden.
Hier soll die Gemeinsamkeit des Paradigmas hervorgehoben werden.
Der tiefste Ansatzpunkt kulturalistischer Ansdtze ist, dass sich
menschliche Erfahrung durch produktive Akte der (letztlich, d.h. pa-
radigmatisch) sprachlichen Symbolisierung konstituiere. Die Analyse
der so ansetzenden Kultur- und Sozialwissenschaften arbeitet inso-
fern immer »sprachkritisch«, d.h. sie geht auf diese (je) sprachliche
Konstruktion als »Medium« der Mdglichkeit von Erfahrung iiberhaupt
(vgl. Gutmann 2004). Das »Reale« der Welt besteht so gesehen im
Vorsymbolischen und Nichtsymbolisierbaren und ist insofern nicht als
»Reales«, sondern nur als immer schon je sprachlich Konstituiertes
zugédnglich. Das Denken ist ein Reden, und jedes Reden ist ein Mit-
einanderreden, es ist genuin sozial strukturiert, und damit sind Welt-
und Selbstzugdnge niemals »natiirlich«, sondern immer sozial und
skultiirlich«. Insofern bringt dieses Theorieprogramm konsequent im
Feld seiner Disziplinengruppe notwendig eine kulturale, historische
und soziologische Anthropologie hervor.
So wie das evolutionsbiologische Paradigma von seinem Ansatz
bis in die Kapillaren der soziokulturellen Welt vordringt, so umge-

164

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kehrt das kulturalistische Paradigma bis in die Zone des Kdrpers und
des »Lebens«. Auf ihre Weise sind die Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten auch »>Disziplinen des Lebens>. Vom »methodischen Kulturalis-
mus« aus ist »Leben« zundchst eine bestimmte Redeform, ein Diskurs
iiber das Leben, der es konstituiert. Die Unterscheidung zwischen Na-
tur und Kultur ereignet sich in der Kultur, im gemeinsamen Miteinan-
derreden. Die Rede »etwas ist lebendig> wird aus Beschreibungen von
Handlungen und Zustdnden von Menschen im gemeinsamen Lebens-
vollzug intersubjektiv gewonnen und erst dann auf die Rede von Tie-
ren und Pflanzen als »lebendig« iibertragen (vgl. Weingarten 2003).
»Lebenswelt« ist aus Sicht der Sozialphdnomenologie immer sinnhaft
erschlossenes »Leben«, niemals die Welt des »Lebendigen« vor der
»Lebenswelt«. Sozialphdnomenologisch kénnen die je historischen
Sinnwelten rekonstruiert werden, wie sie »Leben« (der Menschen,
Tiere und Pflanzen) in interpretativen Akten klassifizieren und er-
schlieRen.

Darin liegt innerhalb der kulturalistischen Disziplinen des Lebens
der sozialkonstruktivistische Verkniipfungspunkt zwischen rekon-
struktiven und dekonstruktiven Kulturtheorien des »Lebens«. In Fou-
caults Diskursanalyse sind es die kulturellen Klassifikationen und De-
finitionen, die festlegen, was als Leben angesprochen wird und gilt
und was nicht (was man durch klassifizierende Interpretation sterben
lassen kann), was eingeschlossen, was ausgeschlossen ist. Diese dis-
kursiven Konzeptualisierungen des Lebens durch die Disziplinen der
Medizin, Psychologie, Soziologie sind mit Disziplinierungen des Le-
bens verbunden. Die Disziplinen des »Lebens« schreiben sich in das
Leben und die Korper ein, insofern gibt es eine »Korpergeschichte«,
eine Soziokulturgeschichte der Korper und des Lebens: Welche Insti-
tutionen produzieren, verwalten und applizieren Wissen iiber das >Le-
beny? Welche Praktiken und Wissensformen konstituieren und formen
den individuellen wie den sozialen Kérper? Mit welchen Technologien
wird das moderne Individuum diszipliniert und optimiert, die »Bevol-
kerung> und deren Lebensbedingungen reguliert? (vgl. Foucault
1976, 1977).

Der kulturalistische Ansatz als Kern der Kultur- und Sozialwissen-
schaft re- und dekonstruiert also auch die Biologie (mit ihren jeweili-
gen sprachlichen Klassifikationen etc.) als eine Kulturwissenschaft:
Jede evolutionsbiologische Argumentation, die die Differenz (auch
der menschlichen) >Geschlechter» als naturale Interessendifferenz von
gen-gesteuerten Geschlechterkdrpern (»sex«) rekonstruiert (vgl. Mil-
ler 2001), kann vom kulturalistischen Paradigma aus nur als diskursi-
ve Konstruktion und Klassifikation aufgeklart werden, als ein Macht-
diskurs in der Wissensproduktion, der einen Schein der Objektivitdt
erzeugt, dabei aber seine eigene Kontingenz in sich trdagt. Welche
Konstruktionen formen dieses Wissen {iber das Leben? Wie organisiert

165

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim der konstruierte Begriff des Lebens Wissen und damit Macht iiber das

Fischer Leben, >Biomacht«? Von den »Disziplinartechnologien« iiber Korper

bis hin zur »Biomacht« iiber das Leben, von der Requlierung bis zur

Optimierung des Lebens hdlt sich hier die Intuition des kulturalisti-

schen Theorieprogramms durch: »Disziplinen« des Wissens als die Sa-

chen zergliedernde Diskurse enthalten zugleich definierende Dienst-

vorschriften fiir das zu lebende Leben, kurz Disziplinierungen. Inso-

fern ist auch die Biologie, die sich als Naturwissenschaft gibt, aufzu-

kldren als eine diskursive Konstruktion iiber das Leben und kann sei-

tens der reflexiven Kulturwissenschaft als eine maRregelnde Kultur-
wissenschaft des Lebens re- und dekonstruiert werden.

Dualismus des »Lebens«

Nur wenn man diese beiden extremen Moglichkeiten von »Disziplinen
des Lebens> mit ihren Kernparadigmen, dem sprachkonstruktivisti-
schen und dem evolutionsbiologischen, herankommen ldsst, wird das
Argernis sichtbar, fiir das die Philosophische Anthropologie passen
konnte. Die beiden Wissenschaftsgruppen stehen — soziologisch ge-
sprochen - in einem Exklusionsverhdltnis. Wissenschaftstheoretisch
stehen beide Wissenschaftsgruppen in der Erbschaft des Cartesianis-
mus, das evolutionsbiologische Paradigma auf der Seite der Korper,
der Kulturalismus auf der Seite des Mentalen. Da im 20. Jahrhundert
mit der Biologie einerseits, der Sprach- und Sozialwissenschaft ande-
rerseits charakteristische Neubesetzungen der jeweiligen Fliigel des
Cartesianismus vorgenommen werden - statt der Mechanik des unbe-
lebten Kérpers nun die evolutiondren Mechanismen des Organismus
und statt des denkenden Bewusstseinssubjektes nun die Sprache als
intersubjektives Medium des Denkens —, verwandelt sich der cartesia-
nische Dualismus in wechselseitige Ulbernahmeversuche der jeweils
anderen Seite. Angesichts des wechselseitigen Durchgreifens der ex-
tremen Perspektiven, der Kulturwissenschaften auf das >Leben¢, der
Lebenswissenschaften auf die »Kultur¢, wird der cartesianischen Dua-
lismus ein Argernis fiir den Begriff des Lebens und des Menschen.
Weill der Mensch sich historisch-empirisch einerseits als vermittelt
durch Diskursivitat, die die Wirklichkeit nach dem apriorischen Mal}
ihrer Kategorien erzeugt und reguliert, so legt ihm natural-empiri-
sches Wissen zugleich nahe, sich im Leben vom Leben her bis in seine
Kognitionen und Emotionen hinein als das Produkt einer fortlaufen-
den Naturgeschichte zu begreifen, solange er iiberhaupt vital korper-
gebunden existiert. Der Mensch ist einerseits das Produkt einer Stam-
mesgeschichte der Lebewesen, und diese Phylogenie ist andererseits
wiederum - als diskursive Disziplin der Biologie gesehen - ein Effekt
des Geistes, der Sprache, ihrer historisch-intellektuellen Konstrukti-
on. Diese Doppelperspektive von Natur- und Bewusstseinsansicht des

166

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menschlichen Lebewesens, die sich in den zwei Wissenschaftsgruppen
der Natur- und Kulturwissenschaften profiliert hervorbringt, kann
auch im Alltagsbewusstsein extrem durchgespielt werden (Plessner-
Paraphrase): gehe ich mit meinem Bewusstsein, mit den Diskursen
spazieren, getragen von einem naturgeschichtlich uralten Leib (so
jung er auch sein mag), von dessen naturgeschichtlichem Aufbau, ge-
netischer Pragung und Standort der Ausschnitt und die Perspektive
der Diskurse vorgerahmt sind, oder gehe ich in meinem Bewusstsein
innerhalb der Diskurse spazieren, wobei mir der eigene Leibkdrper
einschlieflich seiner so genannten Natur mit seinen Ortswechseln als
Inhalt nur kraft der je diskursiven Konstruktion erscheint?

Philosophische Anthropologie

Die Philosophische Anthropologie Plessners und anderer Autoren die-
ses Denkmodells ist ein konzeptioneller Versuch, dieser Lage stand zu
halten, d.h. den Dualismus nicht zugunsten der einen oder anderen
Perspektive auflésen oder ihn in einer spekulativen oder teleologi-
schen Einheit zu {iberbieten (wie z.B. die Konzepte des Idealismus
oder der Lebensphilosophie). Das Konzept besteht darin, Kategorien
zu entwickeln, die den Ubergang von der einen Perspektive zur ande-
ren ermoglichen, ohne deren Geltungsanspriiche zu bestreiten.

Die Pointe einer Philosophischen Anthropologie in diesem Sinn
ist, dass sie nicht mit dem Menschen anfdngt, sondern, bevor sie vom
Menschen spricht, vom Leben handelt. Der methodische Impuls ist,
die basale Selbsterfahrung der Menschen, vernunft- und sprachver-
mittelte, diskursvermittelte Wesen zu sein, denen Selbstdistanz eig-
net, im Sprechen {iber das Lebendige, Organische - also das Andere
der Vernunft und des Diskurses — nicht preiszugeben. Es soll im Spre-
chen iiber das Organische dessen Phdnomenalitdt so angesetzt wer-
den, dass, wenn dann von unten her {iber eine rekonstruktive Aufstu-
fung des Organischen die Sphare der Menschen - unter Einbeziehung
der Vitalitdt — erreicht wird, die Ausgangserfahrung der Selbstdistanz
sich nicht als Tduschung erweist. Philosophische Anthropologie zielt
auf die Stelle zwischen »Jemand« und »Etwas«, zwischen »Person«
und »Ding« (vgl. Spaemann 1998). Kann die denkende Person, die
sich als »Jemand« von »Etwas« definitiv unterscheidet, eine Art von
»Ding« rekonstruieren, in dem sich ein Anschluss zur »Person« er-
schlieRt? Dieses Theorieprogramm, d.h. die Theoriesprache und Theo-
rietechnik der Philosophischen Anthropologie ldsst sich als Katalysa-
tor von Erkenntnissen sowohl hinsichtlich des Phdnomens des Lebens
wie auch des Phanomens der soziokulturellen Welt begreifen, die nur
in diesem Denkansatz zu gewinnen sind.

167

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim
Fischer

Positionalitdt oder das »grenzrealisierende Ding«

Der Kern des Buches Stufen des Organischen und der Mensch (Plessner
1975) ist eine Theorie des Lebens. Die Moglichkeit von »Jemand«
oder der »Person, als Erkenntnissubjekt Distanz zur eigenen Position
einzunehmen, wird vorausgesetzt, um nun im Sachfeld der anschau-
lich-physischen »Wahrmehmungsdinge« methodisch den Blick dem
Ding am Objektpol — gegeniiber dem Erkenntnissubjekt — zuzuwenden
mit der Frage, was Leben als »Etwas«, was lebendige Dinge im Ver-
gleich zu anderen Dingen auszeichnet. Plessner unterscheidet leben-
dige Dinge von unbelebten Dingen durch den Grenzcharakter. Dinge
haben demnach einen »Kontur«, einen »Rand«, an dem sie anfangen
bzw. im Verhaltnis zum »Medium« aufhoren. Belebte Dinge hingegen
sind solche, die ihren »Rand« selbst als »Grenze« haben, iiber die sie
mit einer Umwelt verkehren. Lebendige Dinge haben ein »hauthaftes
Verhdltnis zu sich«, wie es an anderer Stelle heiflt. In diesem Fall ge-
hort »die Grenze ... reell dem Korper an, der damit nicht nur als be-
grenzter an seinen Konturen den Ubergang zum anstoRenden Medi-
um gewdhrleistet, sondern in seiner Begrenzung vollzieht und dieser
Ubergang selbst ist« (Plessner 1975: 103). Thre Bestitigung findet
diese These, »wonach lebendige Dinge grenzrealisierende Korper
sind«, durch Ableitung der organischen Wesensmerkmale oder Vital-
kategorien. Das ist der Hauptgehalt der Theorie des Lebens in den
Stufen des Organischen von 1928, die Plessner spdter, in den 1960er
Jahren, in ihrer Kompatibilitdt mit der modernen biologischen For-
schung als »gliicklichen Griff« bestatigt sieht (Plessner 1964). Mit der
Kategorie der »Grenze« als Spezifikum des lebendigen Dinges3 unter-
nimmt Plessner innerhalb der Organismustheorie eine Umstellung von
der Relation Ganzes-Teil zur Relation System-Umwelt, wobei erstere
Differenz nun mit Bezug auf die »Grenzrealisierung« eines Systems in
seiner Umwelt als Ausdifferenzierung einbezogen wird. Diese grund-
begriffliche Umstellung ist motiviert durch die Umweltlehre von Ja-
kob von Uexkiill, die eine »Entsprechung« von spezifischem Organis-
mus und spezifischer Umwelt als »Funktionskreislauf« beobachtbar
macht, auch von der »Gestaltkreislehre« Viktor von Weizsackers, und
wandert {iber die frithe Systemtheorie Ludwig von Bertalanffys und
Gehlens Handlungskreislehre bis zu Luhmanns Konzeption offener,
schlieRlich doch autopoietisch geschlossener, in jedem Fall iiber
»Grenzrealisierung« operierender System-Umwelt-Phdnomene (vgl.
Fischer 2000b: 273; Rieger 2004: 195). Plessner spricht - im biindi-

3 | Plessners kategoriale Entscheidung, »Grenze« als operativen Begriff des
Organischen einzusetzen, verschrankt Impulse von Hegel (1830: § 92), Simmel
(1918) und Buytendijk (1928); vgl. Fischer (2000b).

168

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gen Altersstil — in den 1970er Jahren hinsichtlich der Theorie des Le-
bens vom

»ganz neuen Ansatz, den ich im Verhaltnis eines physischen Korpers

zu seiner Begrenzung fand. Hier gibt es zwei Mdglichkeiten: dem Kor-

per ist seine Begrenzung duRerlich. Er hort da auf, wo das umrunden-

de Medium beginnt. Solche Korper nennen wir anorganisch. Oder aber

die Begrenzung gehort zum Korper, z.B. durch eine Membran in sich.

Solche Korper heifRen organisch. Sie sind in sich, auch wenn sie du-

Rerlich begrenzt sein mdgen. Sie haben Positionalitit.« (Plessner

1985: 325)
Grenzrealisierende Dinge werden also von Plessner als »positional«
gekennzeichnet. Im Begriff sPositionalitdt« bzw. >Gesetztheitc zieht
Plessner kategorial empiristische Motive (Raum-Zeit-Fixierung der
Position des Dinges) und lebensphilosophische Motive (den Schel-
ling’schen Es-Charakter des Lebens, die naturhafte Gesetztheit vor je-
der Setzungsleistung des Ichs) zusammen (vgl. Fischer 2000b), um
nun eine kategoriale Basis zu haben, die Niveaus des Organischen in
einer Stufenlogik des Lebendigen zu rekonstruieren. Plessner spricht
also nicht blof von der »Position« des lebendigen Dinges, sondern
seiner »Positionalitdt«. Man darf in der ganzen Plessner'schen Kate-
gorienbildung niemals diesen eingebauten passivischen Grundzug
dieser Basiskategorie aus dem Blick verlieren. Damit wird die bioevo-
lutiondre Einsicht in die Gesetztheit, Geworfenheit, Getragenheit des
Organischen in die Kategorie mit eingeholt, die Einsicht in den Es-
Charakter des Lebens, auch des menschliches Lebens, die jeder Kon-
struktion, jeder Ich-Konstruktion, auch jeder Wir-Konstruktion, vor-
ausgeht. Gleichwohl ist — anders als der Stein — das »grenzrealisieren-
de Ding« ein Etwas, das in eine aktive Leistung der »Grenzrealisie-
rung« im Verhiltnis zu seinem Umfeld gesetzt ist. Jedes Leben ist als
Positionalitdt korrelativ in ein Positionsumfeld gesetzt, dessen Le-
benskreisldufe nunmehr als System-Umwelt-Korrelation rekonstruier-
bar sind. Im Kontrast zur »offenen Positionalitdt« der Pflanzen sind
Tiere positional gefaltet oder »geschlossene Positionalitdten«. »Zen-
trische Positionalitdten« sind dann im Rahmen »geschlossener Posi-
tionalitdten« solche Lebewesen, die sensorisch und motorisch iiber
ein Zentralnervensystem koordiniert aus ihrer Lebensmitte heraus in
eine spezifische Umwelt hinein und zur Lebensmitte zuriick agieren.

Die Konsequenzenkraft von Plessners Bestimmung des Lebens als
sgrenzrealisierendes Ding» fiir die Biowissenschaft und deren Begriff
des Lebens ldsst sich am besten erkennen, wenn man ihre Entfaltung
bei den Biologen Buytendijk und Adolf Portmann verfolgt (beide ge-
horen theoriegeschichtlich zur Autorengruppe der Philosophischen
Anthropologie). Adolf Portmann hat Plessners Charakterisierung des
Organischen durch seine >Grenzes (die bereits in Buytendijks Aufsatz
von 1928 iiber die »Anschaulichen Kennzeichen des Organischen« an-

169

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim gesprochen war) spater als Neue Wege in der Biologie (vgl. Portmann

Fischer 1961) ausgebaut, einer Biologie, die das Phdnomen des Lebens vom

Menschen aus so in den Blick nimmt, dass das Leben in seiner Phano-

menalitdt ohne Reduktion, aber auch ohne Einbettung in eine speku-

lative Naturphilosophie verstehbar wird. Erganzt durch eigene empiri-

sche Beobachtungen der »Erscheinung der lebendigen Gestalten im

Lichtfelde« hdlt er fest, dass Positionalitdten bzw. »grenzrealisierende

Dinge« nicht allein durch Selbsterhaltung ihrer je verkdrperten Positi-

onsgrenze im Positionsfeld charakterisiert sind, sich auch nicht in

Arterhaltung (oder Generhaltung als reproduktive Weitergabe der kor-

perlichen Kerninformationen {iber ihre Positionalitdtsgrenze hinaus)
erschopfen.

Vielmehr weisen grenzrealisierende Dinge zugleich ein gegeniiber
nichtbelebten Dingen eigentiimliches Moment genuiner »Selbstdar-
stellung« an ihrer Grenze auf, an der Grenzfliche (Haut, Fell, Federn,
schlieflich in der Visage und Physiognomie etc.) — wegen des grund-
satzlichen Grenzcharakters des Organischen. Bei lebendigen Dingen
verdeckt die opake Hiille, also die Erscheinungsoberfliche des leben-
digen Dinges, mit ihrer tendenziell symmetrischen Struktur - so Port-
mann - den (meist asymmetrischen) Aufbau des Inneren, das blofR
funktional differenzierte »Eingeweideknduel«; die Grenzflache diffe-
renziert also erscheinungsmdRig eine dufiere Oberfliche gegeniiber
dem Innenraum. Natiirlich sind auch Organe (so wie auch alle anorga-
nischen Dinge) Phdnomene, Erscheinungen, aber sie sind nicht auf
Sichtbarkeit angelegt. Von diesen »uneigentlichen Erscheinungen«
unterscheidet Portmann die w»eigentlichen Erscheinungen« der
Grenzoberfliache lebendiger Korper, die ihrer Musterung und Faserung
nach auf prinzipielle Sichtbarkeit angelegt sind (auch dann, wenn
niemand sie sieht wie bei farbenfrohen Fischen der Tiefsee). Ober-
flachlichkeit der Grenzflache des Korpers ist somit von Natur aus das
Verwirklichungsfeld fiir die damit mdglich gewordene duRerliche Dar-
stellung, und das ist Manifestation und Verbergung von >Innerlich-
keit> eines Dinges — »Innerlichkeit« oder »Interioritdt« als neutrale
Kategorie, die etwas anderes ist als das »Innere« der »Aulienseite« ei-
nes Wahrnehmungsdinges.

Von Plessners und Portmanns philosophischer Biologie aus ldsst
sich nun diese grundsdtzliche Expressivitdt des Lebens, der »Eigen-
wert der Exrscheinung« an der Grenzfliche jedes einzelnen »grenzrea-
lisierenden Dinges« konsequent beobachten. Die konstitutionelle
Uberschiissigkeit der Erscheinungsgestalt in der zunichst »unadres-
sierten Erscheinung« ist die Bedingung der Moglichkeit dafiir, dass
die faktische Individualitét allen Lebens (Leben tritt immer nur in der
Form individuierter Einzelwesen auf (vgl. Gerhardt 2003) in die
selbstreferentielle Aktivitdt des Lebewesens eingeht. Der genuine Er-
scheinungscharakter jedes Organischen impliziert eine (subhumane)

170

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Psychologie des Lebens, die nicht deckungsgleich ist mit der »Psy-
chobiologie«. Gleichurspriinglich ist das Prinzip »unadressierter Er-
scheinung« die Bedingung der Mdglichkeit fiir die genuine Sozialitdt
des Lebendigen in der Sichtbarkeit der Grenzflichen, bereits auf sub-
humaner Ebene. Als »adressierte Exscheinungen« gewinnt die Grenz-
fliche dann spezifische und zugleich typische Ausdrucksfunktionen
von Gestimmtheiten und Bereitschaften, die fiir die Abgestimmthei-
ten der Positionalitdten in ihren konfligierenden oder kooperierenden
Verhaltensweisen unverzichtbar sind. Spdtestens hier (wenn nicht
schon frither auf der Ebene der Zellen) wird Leben nicht nur biosemio-
tisch (Ingensiep 2004) und insofern fundierend fiir jede Kulturwis-
senschaft, sondern der genuine Erscheinungscharakter des Organi-
schen impliziert eine (subhumane) Soziologie des Lebens, die nicht
deckungsgleich mit der »Soziobiologie« ist. Die von der Philosophi-
schen Anthropologie her ausdifferenzierte Biologie bietet also bei
Portmann ein Korrektiv der biologischen Funktionstheorie, die die
Oberflichenmuster entweder auf Nebeneffekte physiologischer Me-
chanismen oder auf genuin soziobiologische Effekte (bloR funktional
fiir die Koordination der genetischen Reproduktion) zuriickfiihrt.
Herausgearbeitet wird demgegeniiber der biologische Eigenwert der
Oberfliche des Organischen. Der philosophisch-anthropologischen
Theorie des Organischen gilt dessen Oberflache nicht als bloRes Epi-
phdnomen (eines eigentlichen Kerns), sondern als das Auftauchen
der Eigenwertigkeit von Phdnomenalitdt iiberhaupt, von Erschei-
nungshaftigkeit in der Welt, notwendig verkniipft mit der »Grenzbe-
stimmtheit« des lebendigen Korperdings.

Diese von vornherein auf Sichtbarkeit (und im akustischen Sin-
neskreis auf Vernehmbarkeit, im taktilen Sinneskreis auf Tast- und
Fiihlbarkeit) angelegte, gleichsam semi-offentliche Disposition der le-
bendigen Korper war es, was Hannah Arendt an Portmanns Theorie
des Lebens so fasziniert hat:

»Konnte es nicht so sein, dass nicht die Erscheinungen fiir den Le-

bensprozess da sind, sondern vielmehr dieser fiir die Erscheinungen?

Was sehen kann, mochte gesehen werden; was horen kann, mochte

gehort werden; was beriihren kann, mdchte sich beriihren lassen. Es

ist gerade so, als hdtte alles, was lebt — neben der Tatsache, dass sei-

ne Oberflache zum Erscheinen da ist, dass sie gesehen werden und an-

deren erscheinen soll —, einen Drang, zu erscheinen, sich in die Welt

der Erscheinungen einzufiigen, indem es — nicht sein >inneres Selbst,

sondern - sich als Individuum zeigt und darstellt.« (Arendt 1979:

37f)

171

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim
Fischer

Exzentrische Positionalitdt

Fiihrt die Biophilosophie, die die Philosophische Anthropologie im
Ansatz ausdifferenziert, einerseits zu einer Anreicherung des wissen-
schaftlichen Lebensbegriffes, so ermdglicht sie es dem Theoriepro-
gramm andererseits, die Welt des Lebendigen bis in die soziokulturelle
Lebenswelt zu verfolgen und dabei zugleich das irreduzible Spezifi-
kum der Sphare des Menschen zu kennzeichnen. Der Blick fiir die Vi-
talitdt in der menschlichen Sphére behauptet diese nicht als blofe
Fortsetzung der Imperative des Organischen.

Von ihrer Grundkategorie »exzentrische Positionalitdt« aus er-
schliet Philosophische Anthropologie die menschliche Lebensform
als eine konstitutionell von der pflanzlichen und tierischen Positiona-
litdt abgehobene, aber nicht dariiber erhabene — weil vom Leben sich
nicht 18sende - Lebensform. Das Leben ist im Menschen »exzen-
trisch« geworden, aber die Exzentrierungen bleiben wegen der Unauf-
hebbarkeit der Positionalitdt auf »Rezentrierung« im Leibkdrper an-
gewiesen (vgl. Kriiger 1999). Grenzrealisierende Dinge sind also Posi-
tionalitdten, zur Selbsterhaltung und Generhaltung und zur Erschei-
nungshaftigkeit ausgesetzte, von der Umgebung abgesetzte Dinge.
Exzentrische Positionalitdt ldsst sich auch explizieren als »Abstand im
Ausdruck zum Ausdruck« oder als >Korper in Differenz zum Leib im
Leibs. Dieses Lebewesen ist in den Abstand zu seiner organischen Ge-
gebenheit verriickt, ohne sie preisgeben oder verlassen zu konnen
(vgl. ERbach 1994). Auch exzentrische Positionalitdt bleibt »positio-
nal« und damit »grenzrealisierendes Ding«: »einschlieRend-abschir-
mend gegen die Umgebung und aufschlieRend-vermittelnd zu ihr«
(Plessner 1983: 257). Die Naturgeschichte ist im Menschen eine Na-
turgeschichte der Abstandnahme von der natiirlichen Umwelt inmit-
ten der Natur, eine Art »Korperausschaltung« (Paul Alsberg) inmitten
der Korperlichkeit. Allein das menschliche Lebewesen erfahrt im sel-
ben Ding eine konstitutionelle Differenz zwischen dem Leib, den es
von innen her in seiner wechselnden Gestimmtheit an- und ausfiihit,
und dem Korper, den es von aulRen her sieht und tastet und unter
Kontrolle zu bringen sucht. Allein in diesem Lebewesen kann deshalb
seine »Innerlichkeit« im Verhdltnis zur Welt als ein »eigenleibliches
Spiiren, als situierte Wahrmehmung - zur Erscheinung gelangen. Das
Theorieprogramm der Philosophischen Anthropologie bietet also we-
gen der eingebauten Biophilosophie eine Fundierung der »Leibphd-
nomenologie« (Schmitz 1965; vgl. aber auch Merleau-Ponty, Walden-
fels), die das korperleiblich situierte Erleben des Erlebens der Welt sy-
stematisch zur Sprache zu bringen versucht.

Menschliche Lebewesen sind exzentrisch positionierte Dinge, d.h.
gebrochene, aber nicht zerbrochene »Dinge, sie bleiben in ihrer Vi-
talitdt »grenzrealisierende Dinge« inmitten einer aufgebrochenen

172

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weltkomplexitdt, Selbstkomplexitdt und Komplexitdt der mitlebenden
Positionalitdten. Wenn »die Erscheinung des Ausdrucks ... ein echtes
Urphédnomen des Lebens« zu sein scheint (Cassirer 1995: 37), dann
erscheinen menschliche Lebewesen als grenzrealisierende Dinge an
ihren Grenzflachen sichtbar, vernehmbar fiir einander und zugleich
unergriindlich fiir das gegenseitige Verstehen, sie erscheinen im Mo-
dus der »doppelten Kontingenz« (Luhmann). Die Ausdrucksflache ih-
rer Leibkorper bringt immer mehr zur Erscheinung als beabsichtigt
und zugleich immer weniger, als erwiinscht.

Vital konnen solche exzentrisch gestellten grenzrealisierenden
Dinge ihre »Grenzrealisierung« laut Plessner nur in den Modi der »na-
tlirlichen Kiinstlichkeit« und der »vermittelten Unmittelbarkeit« ent-
wickeln. Exzentrische Positionalitdt mit der korrespondierend gedff-
neten Welt-, Selbst- und Fremdkomplexitdt bedeutet faktisch: Es gibt
keinen eindeutigen Bezugspunkt, auf den die Wirklichkeiten dieser
AuRenwelt, Innenwelt und Mitwelt bezogen sind; zugleich verlangt
die »Positionalitdt« in der exzentrischen Positionalitdt aber wie jeder
lebendige Korper fiir den Lebensvollzug Orientierung, Richtung, Aus-
richtung. »Exzentrische Positionalitdt« ermoglicht dem Vitalen eine
neuartige »Komplexitdt« und erfordert zugleich deren kiinstliche und
vermittelnde »Reduktion«. Das ist philosophisch-anthropologisch der
Ursprung der sozio-kulturellen Lebenswelt in der Welt des Lebendi-
gen. Luhmann hat spéter diese Art der »Grenzrealisierung« »Sinn-
grenzen« genannt:

»Sinngrenzen ... ordnen ein Gefdlle in Komplexitdt. Sie trennen Sy-

stem und Umwelt als Mdglichkeitsbereiche von verschiedener Komple-

xitdt. Die Umwelt hat immer hohere Komplexitdt als das System und
letztlich die unbestimmte Komplexitdt von Welt {iberhaupt. Sinngren-

zen markieren diesen Unterschied und machen ihn fiir die Orientie-

rung des Erlebens verfiigbar.« (Luhmann 1972: 73)

Bei Plessner und Gehlen, aus deren philosophisch-anthropologischem
Fundus Luhmann sich das Argument der Reduktion von Komplexitdt
ausdriicklich leiht, ist das Vitalmoment der sozio-kulturellen Lebens-
situation deutlicher artikuliert. Genau fiir dieses Erfordernis der
menschlichen Lebenssituation hat Arnold Gehlen die philosophisch-
anthropologische Kategorie der »Entlastung« eingefiihrt. Plastisch
gesprochen bedeutet fiir Gehlen Weltoffenheit »Reiziiberflutung« und
»Triebiiberschuss«; fiir ein Lebewesen ist sie eine Ermdglichungs-
ebenso wie eine Uberforderungssituation, die ihn zu einer »natiirli-
chen Kiinstlichkeit« und »vermittelten Unmittelbarkeit« seiner Lage,
kurz zu einer »kiinstlichen Horizontverengung« (Plessner) der Welt-,
Selbst- und Fremdkomplexitdt zwingt. Diesen natiirlich-kiinstlichen
Grenzziehungsvorgang hat Gehlen philosophisch-anthropologisch als
»Institutionalisierung« gekennzeichnet, in dem die Reduktion der

173

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim Sachdimension, Seelendimension und Sozialdimension verklammert
Fischer sind:
»Der Mensch kann zu den Sachen, zu sich und seinesgleichen ein dau-
erndes Verhaltnis nur indirekt festhalten, er muss sich auf einem Um-
weg, sich entduRernd, wiederfinden, und da liegen die Institutionen.
Es sind dies allerdings von den Menschen produzierte Formen, in de-
nen das Seelische, ein auch im hochsten Reichtum und Pathos
schwankendes Material, versachlicht, in den Gang der Dinge verfloch-
ten und gerade und damit auf Dauer gestellt wird.« (Gehlen 1955: 55)
Plessner hat fiir denselben Grenzziehungsvorgang angesichts und in
der Weltoffenheit des Menschen, fiir das kiinstliche und vermittelnde
»Medium seines Lebens«, den formalen Begriff »Sinn und Sinnzusam-
menhang« bevorzugt.
»0hne ein Minimum an Sinnhaftigkeit, ohne den Versuch wenigstens,
Hinweise von einem zum anderen zu finden, ohne Richtung (und Sinn
ist Richtung, Hinweis auf, Ankniipfungsmdglichkeit) kein menschli-
ches Leben. [...] Welt als das, worin Dasein spielt, ist von einer ver-
schwimmenden Grenze durchzogen, die den Bereich der Vertrautheit
von dem der Fremdheit scheidet. Es braucht in den beiden Bereichen
nicht immer mit >rechten Dingen> zuzugehen, auch kann das Vertraute
zum Fremden werden und umgekehrt. Aber zwischen beiden Bereichen
sollen Beziehungen spielen konnen. Der Mensch will sicher sein, dass
es mit den Dingen seine Bewandtnis hat, auch wenn er nicht weil
(und vielleicht nie wissen kann), welche. [...] Sinn- und Sinnzusam-
menhang [haben] heilt fiir den Menschen: sich an etwas halten kon-
nen, weil es das ist und nicht jenes, und mit ihm etwas anfangen kon-
nen; Etwas als etwas ansprechen kénnen - auf die Gefahr hin, dass es
widerspricht; Etwas zu etwas machen kdnnen - auf die Gefahr hin,
dass es sich dem Zugriff entzieht; Etwas als etwas gelten lassen — auf
die Gefahr hin, dass es sich als etwas anderes entpuppt. Mit dieser
Gliederbarkeit, Stabilitat und Beweglichkeit, einem Minimum von Ein-
deutigkeit und Elastizitat, Ordnung und Bildsamkeit, Geschlossenheit
und Offenheit rechnet das Leben« (Plessner 1982: 361 f.).
Hat man von der »exzentrischen Positionalitdt« aus das Phdnomen
sinnhaft operierender Grenzrealisierung (Reduktion von Komplexitat)
in seiner Vitalitdt als Ursprung sozio-kultureller Lebenswelt verstan-
den, dann lassen sich nun von der Grundfigur der exzentrischen Posi-
tionalitdt her, vom »Abstand im Ausdruck zum Ausdruck« anthropo-
logische Kategorien gewinnen als Umbruchbegriffe des Vitalen. An-
thropologische Kategorien sind solche, die einen eigenen Status zwi-
schen den Kategorien der Biosphére und den Kategorien einer je spe-
zifisch geschichtlichen soziokulturellen Welt der Menschen haben,
den hermeneutischen und historischen Kategorien. Anthropologische
Kategorien sind aufgebrochene und neuvermittelte Lebenskreislauf-
begriffe. Sinne, Motoriken, Gestimmtheiten, Antriebe, Erscheinungs-

174

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Ausdruckszonen lassen sich in ihrer je spezifischen Gebrochen-
heit rekonstruieren, so dass kontrastiv zu den Dimensionsbegriffen
subhumaner Organismen - zu den Tieren - fiir die menschliche Spha-
re Umbruchbegriffe des Lebens so gefunden werden kdonnen, dass in
ihnen das Vitalititsmoment als Hintergrund erkennbar und fiir die
Kultur- und Sozialwissenschaften ansprechbar bleibt. So ldsst sich —
immer vorldufig — eine Reihe von Begriffspaaren bilden, in denen der
erste Begriff (vor dem Schrdgstrich) immer einen (&sthesiologischen,
kognitiven, ethologischen etc.) Aspekt tierischer Lebenskreisldufe,
der zweite denselben Aspekt im gebrochenen und neuvermittelten
menschlichen Lebenskreislauf thematisiert: Geburt/extrauterines
Frithjahr, Sehen/Bilderzeugung, Verlauten und Horen/Musizieren,
horizontale Korperachse/Aufrichtung bzw. vertikale Kérperachse, Vi-
sage/Maske, Bediirfnis/Begehren, Intelligenz/Vernunft; Griff/Instru-
mentalitdt, Aggression/Gewalt, Erregung/Orgiasmus bzw. Ekstase,
Stutzen/Staunen, Nachahmung/Mimesis (Darstellung, Ritual, Schau-
spiel); Bekanntheit/Vertrautheit, Gegnerschaft/Feindschaft, In-
stinkt/Institution, Signale/Sprache, Totstellreflex/Lachen und Wei-
nen, Beweqgung/Tanz, Verenden/Sterblichkeit und Grab.
Anthropologische Kategorien kennzeichnen insofern die spezifi-
schen Phanomene der menschlichen Sphére weder als Graduierung
bzw. Fortsetzung der Mechanismen des Organischen mit anderen Mit-
teln (wie das evolutionshiologische Paradigma) noch durch vollkom-
mene Abtrennung von der Vitalsphdre (wie das sprachkonstruktivisti-
sche Paradigma), sondern als Sprung- und Umbruchphénomene im
Feld des Lebens selbst. Insofern sind diese anthropologischen Begrif-
fe einerseits immer auch Abgrenzungsbegriffe zum Tier (die zur
Dampfung einer Anthropomorphisierung des Tieres fiihrt): Tiere kon-
nen sehen, aber sie kennen nicht das erzeugte Bild; sie kénnen sich
verlauten und horen, aber nicht musizieren; sie kennen Gegnerschaft,
aber nicht Feindschaft; sie sind aggressiv, aber nicht gewalttdtig, sie
bewegen sich virtuos, aber sie tanzen nicht; sie kommunizieren, aber
sie haben keine Sprache, sie verenden, aber sie sterben nicht und be-
graben einander nicht als leblose Korper. Andererseits sind diese an-
thropologischen Kategorien immer auch Abgrenzungsbegriffe zu den
spezifisch hermeneutischen Begriffen, die jeweilige Epochen, ge-
schichtliche Aprioris, Episteme, Dispositive (menschlicher Lebens-
welt) auf den historischen Begriff bringen. Die anthropologischen Ka-
tegorien, die (je in einem Aspekt) eine Wendung des Vitalen auf den
Begriff zu bringen suchen, sind zugleich offen fiir hermeneutische
Kategorien, in den das jeweilige Moment eine jeweilige Auslegung
und Stilisierung der Lebensverhdltnisse erzwingt und gewinnt. Her-
meneutische oder historische Kategorien sind z.B. die Stilbegriffe der
Kunstgeschichte — >Realismus¢, sKubismus¢, sExpressionismuss, >Ab-
strakte Malerei< —, die durch die anthropologische Kategorie der Bil-

175

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim derzeugung (die die Tiere nicht kennen) als Varianten/geschichtliche

Fischer Moglichkeiten fundiert sind, einer anthropologischen Kategorie, in

der das vitale Moment des Sehstrahls des menschlichen Blickes einbe-

zogen bleibt, durch eine Bildfliche hindurch auf einen Bildgegen-

stand gefiihrt (auch wo er ausgespart ist) und zur Bildflache zuriick-
geworfen zu werden.

Die biophilosophisch fundierte ErschlieRungskraft der Philosophi-
schen Anthropologie hinsichtlich der soziokulturellen Welt des Men-
schen zeigt hinsichtlich der anthropologischen Kategorien sich auch
im Nebeneinander der Phdanomene, im Reichtum der Medien, die als
Modi der menschlichen »Grenzrealisierung« erschlossen werden kon-
nen. Philosophische Anthropologie zeigt weder nur ein pauschales
Monopol des Menschen - Weltoffenheit oder »Unergriindlichkeit«
oder »Unbestimmbarkeit« oder Kulturfahigkeit iiberhaupt, noch nur
ein herausgehobenes Monopol oder Medium des Menschen - die Spra-
che -, von dem aus sich alles andere erschlief3t. Sie weist vielmehr
vom Ansatz her ein Spektrum von Momenten oder so genannten Mo-
nopolen auf eine Parataxe von Besonderheiten der menschlichen Po-
sitionalitét als nicht aufeinander riickfithrbare, wohl aber in der »ex-
zentrischen Positionalitdt« fundierte Momente (Fischer 1995; Kriiger
1999). Das hat entscheidend damit zu tun, dass die Formel »exzentri-
sche Positionalitdt« am menschlichen Lebewesen ebenso das Distanz-
und Reflexionsvermdgen (in den Abstand »gestellt« sein) wie auch
das den Menschen kennzeichnende Resonanzvermdgen (aus jeder
Ferne ansprechbar, in Leidenschaft versetzbar sein) anspricht. Exzen-
trizitdt der Positionalitédt erldutert »Distanz«, aber auch »Resonanz«,
weil die Mitte des Lebewesens gleichsam ohne Zentrum, leer, ist (vgl.
ERbach 1994). Die Momente der Vernunft, des planvollen Handelns,
der Konstruktion sind insofern erschliebar, als exzentrische Positio-
nalitdt Abstand und Distanz expliziert. Andererseits expliziert die Ka-
tegorie exzentrische Positionalitdt aber — bereits vom Bildbegriff her
- das konstitutionell gedffnete Lebewesen, dessen instinktives Zen-
trum nahezu leer ist, das deshalb wie kein anderes Lebewesen betreff-
bar, resonanzoffen, leidenschaftsfdhig ist. Das ist die Doppelbedeu-
tung des Begriffes der »Weltoffenheit«, so wie Max Scheler ihn ein-
fiihrt: diese Lebewesen kénnen - ex-zentriert — einen Uberblick iiber
die »Welt« gewinnen, {iber jede Umweltverhaftetheit hinaus, und zu-
gleich steht die »Welt« in ihrer Fiille in diese »offenen« Lebewesen
wie in keine anderen hinein, nimmt sie mit, macht sie manchmal fas-
sungslos. Insofern expliziert »exzentrische Positionalitdt« im glei-
chen Atemzug zum konstruktiven Abstand auch die spezifisch orgia-
stische Potenz dieses Lebewesens, sich ausfiillen zu lassen. Dieses Le-
bewesen muss ein rational handelndes Lebewesen wie umgekehrt ein
tanzendes Lebewesen sein, es hat Geometrie, so wie es sich umge-
kehrt von Musik in Schwingungen versetzen, sich »ex-zentrisch«, ver-

176

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

riickt machen lassen kann. Exzentrische Positionalitdt weist kategori-
al Distanz- wie Ekstasevermdgen bzw. -risiko aus.

Deshalb sind die Theorien, die eine Parataxe, eine Heterarchie der
»symbolischen Formen« (Cassirer 1954) oder der »Sinngebungen« in
einer »Asthesiologie des Geistes« (Plessner 1923) oder der nicht auf-
einander riickfithrbaren »Wissensformen« (Leistungswissen, Bil-
dungswissen, Heilwissen; Scheler 1924) als Basis der Kultur- und So-
zialwissenschaften aufzuweisen versuchten, genuin mit dem Theorie-
programm der Philosophischen Anthropologie verbunden. In allen
diesen Theorien wird »Sprache« als spezifisches Medium des mensch-
lichen Welt-, Selbst- und Sozialverhdltnis aufgewiesen, aber nicht nur
Sprache, sondern mit der Sprache zugleich ein Spektrum von »Medi-
en«, die — wiewohl sie auch zur Sprache gebracht werden kénnen - in
ihrer Logik nicht der Logik der Sprache folgen: z.B. Geometrie oder
mathematische Naturwissenschaft oder »Leistungswissen« (als Medi-
um der »Distanz«), z.B. Musik/Tanz oder Mythos oder »Heilswissen«/
Mystik (als Medien der »Resonanz«). Philosophische Anthropologie
kennt keinen »iconic turn« oder »accoustic turn«, weil ihr vom An-
satz her die Zuwendung zur Eigenlogik nichtsprachlicher »Medien«
gebahnt ist. Wegen ihrer in letzter Hinsicht biophilosophischen Fun-
dierung® entwickelt die Philosophische Anthropologie eine Theorie
der aus der spezifischen Positionalitdt des Menschen aufweisbaren,
aber nicht aufeinander riickfithrbaren »Medien«, mittels derer Men-
schen Welt je zur Erscheinung bringen und in denen sie sich in der
Welt voreinander zur Erscheinung bringen.

Philosophische Anthropologie als Doppelkorrektiv
des wissenschaftlichen Radikalismus der Biologie
und der Kultur- und Sozialwissenschaften

Das Denkprojekt >Philosophische Anthropologiex ist in seinem gesam-
ten Textkorpus und bei allen seinen Referenzautoren vom Motiv der
Ent-radikalisierung von extremen Aspekten getragen, ohne den Gel-
tungsanspruch dieser Aspekte zu bestreiten. Philosophische Anthro-
pologie ist genuin eine »Kritik des Radikalismus«.? Das Theoriepro-
gramm versucht, die extremen Aspekte als »Doppelaspekt« der jewei-
ligen Sache einander sichtbar zu machen - im Dienst des Sachverste-

4 | sletztlich biophilosophisch< meint, dass z.B. in Cassirers Philosophie der
symbolischen Formen zundchst keine solche Fundierung vorlag, dann aber spa-
ter (im Versuch iiber den Menschen 1944) im Riickgriff auf Uexkiills Umweltlehre
versucht wurde, nachdem schon Ende der 1920er Jahre eine deutliche Anndhe-
rung an die Hauptprotagonisten der Philosophischen Anthropologie (Scheler,
Plessner) erfolgt (aber nicht veréffentlicht) war (vgl. Cassirer 1995).

177

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim hens. Die Stufen des Organischen und der Mensch sind insofern als ei-
Fischer ne Kritik des wissenschaftlichen oder wissenschaftstheoretischen Ra-
dikalismus zu lesen, sowohl der Lebenswissenschaften — als Biologis-

mus — wie der Kultur- und Sozialwissenschaften - als Kulturalismus.

Philosophische Anthropologie: Korrektiv der Biodisziplinen
des Lebens

»Grenzrealisierende Dinge« sind mehr als gengesteuerte Dinge. An-
ders gesagt: der Terminus »grenzrealisierende Dinge« beschreibt Le-
ben komplexer als es eine genzentrierte Beschreibung tut (in der Zen-
trierung auf Kérperkerninformation und ihre Reproduktion). Philoso-
phische Anthropologie bildet mit ihrer Biophilosophie durch die Art
ihres Begriffsvorschlages das Korrektiv einer Biowissenschaft, die sich
im Zeichen des evolutionsbiologischen Ansatzes als eine Genbiologie
etabliert, indem sie sich auf die »uneigentlichen Erscheinungen« des
Lebendigen konzentriert — die molekulare Grundlage — und sie - bio-
technisch erfolgreich - fiir das Eigentliche des Organischen nimmt.
Ohne mit der biologischen Tatsachenforschung zu kollidieren, deckt
die Philosophische Anthropologie in ihrer philosophischen Biologie
den Eigenwert der »Erscheinung« des lebendigen Dinges, des »grenz-
realisierenden Dinges« an seinen Grenzflichen auf. Dieser unadres-
sierte Erscheinungscharakter (der es charakteristisch von unbelebten
Dingen unterscheidet) ist durch Gene vermittelt, aber nicht auf das
»Reproduktionsinteresse« der Gene riickfiihrbar. An jedem individu-
ellen Organismus lassen sich Selbsterhaltungsinteresse, Genkopiein-
teresse und der Eigenwert der Erscheinung unterscheiden. Mit dem
Phanomen der eigenwertigen Erscheinung in der Welt des Lebendigen
erscheint das Phanomen des Ausdrucks, das zugleich das Basisphdno-
men der soziokulturellen Welt hinsichtlich sprachlicher Konstruktion
und Verstehbarkeit bildet. Damit ist innerhalb der Biologie selbst am
Phénomen des Lebens der cartesianische Dualismus auf der Seite der
mechanistischen Korperlichkeit durchbrochen, ohne eine teleologi-
sche oder spekulative Naturphilosophie postuliert zu haben. Die post-
cartesianische Operation einer solchen philosophischen Biologie ladsst
sich auch so beschreiben:

»Returning the horizon of interiority into our cognition of pre-human

life and finding our way to an evolutionary philosophical anthropology

which locates human particularity in its full-bodied emergency from,

and yet continuous with, pre-human forms of life.« (Moss 2003: 19)

5 | Deutlich ist das zum Beispiel schon im Titel von Plessners sozialtheoreti-
scher Schrift Grenzen der Gemeinschaft (1924) mit dem programmatischen Un-
tertitel: Eine Kritik des sozialen Radikalismus.

178

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophische Anthropologie: Korrektiv der
Kulturdisziplinen des Lebens

Mit ihrer biophilosophisch fundierten Kultur- und Sozialtheorie bildet
die Philosophische Anthropologie zugleich das Korrektiv zu einer Kul-
tur- und Sozialwissenschaft, die sich im Zeichen des sprach- und dis-
kurstheoretischen Ansatzes auf die sprachliche Konstruktion und
Sprachkritik, Klassifizierung, Disziplinierung, Regulierung, Normali-
sierung und Optimierung, auf das »Grenzregime«, kurz auf den
Aspekt der skulturellen Kiinstlichkeits und »>Konstruktion> der
menschlichen Lebenssphdre kapriziert. Mit der Gewinnung anthropo-
logischer Kategorien, die das Vitalmoment systematisch einbeziehen
und sich zugleich fiir hermeneutische Kategorien der Geschichtlich-
keit offen halten, bildet die Philosophische Anthropologie auch eine
biophilosophische Rekonstruktion jeder Diskursivitdt »von unten«
her. Mit der Offnung der »exzentrischen Positionalitit« fiir die Eksta-
tik und Orgiastik als spezifische Mdglichkeiten menschlicher Grenzre-
gulierungen durchbricht die Philosophische Anthropologie die men-
talistische Seite des cartesianischen Dualismus, ohne auf eine speku-
lative Lebensphilosophie zu rekurrieren. Neben der Sprache wird fiir
die Kultur- und Sozialwissenschaften eine Eigenlogik nichtsprachli-
cher »Medien« erschlieRbar, die sich durch Operationen »natiirlicher
Kiinstlichkeit« und »vermittelter Unmittelbarkeit« bilden. In allen
diesen »Medien« erscheinen menschliche Lebewesen von Natur aus
»kiinstlich« und zugleich »vermittelt« unmittelbar in der Welt und
bringen sie zur Erscheinung.

Fiihrt die von der Philosophischen Anthropologie im Ansatz ein-
gebaute Biophilosophie einerseits zu einer sachbezogenen Anreiche-
rung des »Lebensbegriffes« — ohne einen spekulativen Naturbegriff
vorauszusetzen —, so ermdglicht andererseits gerade dieser differen-
zierte Begriff des Lebens es der Philosophischen Anthropologie mit
Blick auf die soziokulturelle Sphéare des Menschen, dem Faktum des
Lebens, des Organischen — der Welt des Lebendigen - bis in der sozio-
kulturellen »Lebenswelt« auf der Spur zu bleiben — ohne deren Eigen-
logik durch die Reduktion auf das Organische zu unterlaufen.

Literatur

Arendt, H. (1979): Vom Leben des Geistes. Bd. 1: Das Denken, Miin-
chen, Ziirich.

Buytendijk, F.J.J. (1928): »Anschauliche Kennzeichen des Organi-
schen, in: Philosophischer Anzeiger 4, S. 391-402.

Cassirer, E. (1954): Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde.
(1923-1929), Darmstadt.

179

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Biophilosophie
als Kern des
Theorie-
programms der
Philosophischen
Anthropologie.
Zur Kritik des wis-
senschaftlichen
Radikalismus


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim
Fischer

Cassirer, E. (1995): Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hrsg. J.
M. Krois, Hamburg.

Eibl, K. (2004): »Animal Poeta¢. Bausteine einer biologischen Kultur-
und Literaturtheorie, Paderborn.

ERbach, W. (1994): »Der Mittelpunkt aufRerhalb. Helmuth Plessners
philosophische Anthropologie«, in: G. Dux/U. Wenzel (Hrsg.), Der
Prozef3 der Geistesgeschichte. Studien zur ontogenetischen und hi-
storischen Entwicklung des Geistes, Frankfurt a. Main, S. 15-44.

Fischer, J. (1995): »Philosophische Anthropologie. Zur Rekonstruk-
tion ihrer diagnostischen Kraft«, in: J. Friedrich/B. Westermann
(Hrsg.), Unter offenem Horizont. Anthropologie nach Helmuth
Plessner, Frankfurt a. Main, S. 249-280.

Fischer, J. (2000a): Philosophische Anthropologie. Zur Bildungsge-
schichte eines Denkansatzes, Diss., Gottingen.

Fischer, J. (2000b): »Exzentrische Positionalitat. Plessners Grundka-
tegorie der Philosophischen Anthropologie«, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 2, S. 265—288.

Fischer, J. (2005): »Der Identitdtskern der Philosophischen Anthro-
pologie (Scheler, Plessner, Gehlen)«, in: H.-P. Kriiger/G. Linde-
mann (Hrsg.), Philosophische Anthropologie heute. Ein Streit iiber
ihre Leistungsfdhigkeit, Berlin, S. 30-58.

Foucault, M. (1976): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiing-
nissen, Frankfurt a. Main.

Foucault, M. (1977): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit,
Bd. 1, Frankfurt a. Main.

Gehlen, A. (1950): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der
Welt, Bonn.

Gerhardt, V. (2003): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individuali-
tdt, Stuttgart.

Gerhardt, V. (2003): »Die rationale Wendung zum Leben. Helmuth
Plessner: Die Stufen des Organischen und der Menschg, in: J. Fi-
scher/H. Joas (Hrsg.), Kunst, Macht und Institution. Studien zur
Philosophischen Anthropologie, soziologischen Theorie und Kultur-
soziologie der Moderne, Frankfurt a. Main, S. 35-40.

Grene, M. (1965): Approaches to a Philosophical Biology, New York,
London.

Gutmann, M. (2004): Erfahren von Erfahrungen. Dialektische Studien
zur Grundlegung einer philosophischen Anthropologie, 2 Bbe., Bie-
lefeld.

Hegel, G.W.F. (1830): Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse. Erster Teil: Die Wissenschaft der Logik, in: ders.,
Werke, Bd. 8, E. Moldenhauer/K. M. Michel (Hrsg.), 1970, Frank-
furt a.M.

Ingensiep, H.W. (2004): »Lebens-Grenzen und Lebensstufen in
Plessners Biophilosophie. Perspektiven moderner Biotheorie«, in:

180

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

U. Brockling et al. (Hrsg.), Disziplinen des Lebens. Zwischen An- Biophilosophie

thropologie, Literatur und Politik, Tiibingen, S. 35-46. als Kern des
Jonas, H. (1966): The Phenomenon of Life. Toward a Philosophical Theorie-

Biology, New York. programms der
Jonas, H. (1994): Das Prinzip Leben. Ansditze zu einer philosophischen Philosophischen

Biologie, Leipzig. Anthropologie.
Kriiger, H.-P. (1999): Zwischen Lachen und Weinen. Bd. I: Das Spek- Zur Kritik des wis-

trum menschlicher Phdnomene, Berlin. senschaftlichen

Kriiger, H.-P. (2001): Zwischen Lachen und Weinen. Bd. II: Der dritte Radikalismus
Weg. Philosophischer Anthropologie und die Geschlechterfrage, Ber-
lin.

Luhmann, N. (1972): »Sinn als Grundbegriff der Soziologiex, in: J.
Habermas/N. Luhmann (Hrsg.), Theorie der Gesellschaft oder Sozi-
altechnologie, Frankfurt a. Main, S. 25-100.

Miller, G.F. (2001): Die sexuelle Evolution. Partnerwahl und die Ent-
stehung des Geistes, Heidelberg, Berlin.

Moss, L. (2003): Darwinism, Dualism and Biological Agency. Online
Paper, Notre Dame, www.nd.edu/ ~ndphilo/faculty/lmo.htm.
Pinker, S. (2003): Das unbeschriebene Blatt. Die moderne Leugnung

der menschlichen Natur, Berlin.

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie (1928), Berlin, New
York.

Plessner, H. (1982): »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der
Grenzen menschlichen Verhaltens (1941)«, in: ders., Gesammelte
Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VII, Frank-
furt a. Main, S. 201-388.

Plessner, H. (1983): »Die Einheit der Sinne. Grundlinien zu einer As-
thesiologie des Geistes (1923)«, in: ders., Gesammelte Schriften,
G. Dux/0. Marquard/E. Strdker (Hrsg.), Bd. III, Frankfurt a. Main,
S. 7-315.

Plessner, H. (1983): »Ein Newton des Grashalms (1964)«, in: ders.,
Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd.
VIII, Frankfurt a. Main, S. 247-265.

Plessner, H. (1985): »Selbstdarstellung«, in: ders., Gesammelte
Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. X, Frankfurt
a. Main, S. 302-341.

Portmann, A. (1961): Neue Wege der Biologie, Miinchen.

Reckwitz, A. (2000): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Ent-
wicklung eines Theorieprogramms, Weilerswist.

Rehberg, K.-S. (1981): »Philosophische Anthropologie und die >So-
ziologisierung<« des Wissens vom Menschen. Einige Zusammen-
hange zwischen einer philosophischen Denktradition und der So-
ziologie in Deutschland«, in: M. R. Lepsius (Hrsg.), Soziologie in

181

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Joachim
Fischer

Deutschland und Osterreich 1918-1945. Sonderheft 23 der Kolner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, S. 160—198.

Riedl, R.(1981): Biologie der Erkenntnis. Die stammesgeschichtlichen
Grundlagen der Vernunft, Berlin, Hamburg.

Rieger, S. (2004): »Die Semiotik des Lebens. Physiologie als Medien-
geschichte«, in: U. Brdckling et al. (Hrsg.), Disziplinen des Le-
bens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik, Tiibingen, S.
189-202.

Scheler, M. (1926): Die Wissensformen und die Gesellschaft, Leipzig.

Scheler, M. (1928): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Darmstadt.

Schmitz, H. (1965): Der Leib. System der Philosophie. 2. Bde., 1. Teil,
Bonn.

Simmel, G. (1918): Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel,
Miinchen, Leipzig, S. 1-27.

Spaemann, R. (1998): Personen. Versuche tiber den Unterschied zwi-
schen etwas« und »jemandy, Stuttgart.

Vollmer, E. (1995): Biophilosophie, Leipzig.

Weingarten, M. (2003): Leben (bio-ethisch), Bielefeld.

Wilson, E.O. (1999): Die Einheit des Wissens, Berlin.

182

- am 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS TYPUSPROBLEM IN PHILOSOPHISCHER
ANTHROPOLOGIE UND BIOLOGIE -
NIVELLIERUNGEN IM VERHALTNIS VON

PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFTEN
Mathias Gutmann, Michael Weingarten

Versteht man Scheler, Plessner und Gehlen als drei Typen Philosopi-
scher Anthropologie, dann ist allen dreien ein Bezug auf zeitgends-
sisch vorgefundenes biologisches Wissen eigentiimlich — wenn auch
in je besonderer Form. Rein negativ bei Scheler, indem das >Geist-Ha-
ben< des Menschen als Ausweis seiner Humanitdt gegen die reduktio-
nistischen Erkldrungsanspriiche der empirischen Wissenschaften -
und hier inshesondere der Biologie und der Sozialwissenschaften - in
der Neuformulierung eines theologisch-philosophischen Projektes!
begriindet werden soll. Rein positiv bei Gehlen in dem Versuch Philo-
sophie als empirische Philosophie zu betreiben. Und >gemischt« bei
Plessner insofern, als dieser bestimmte biologische Theorien, insbe-
sondere den Darwinismus, zuriickweist, aber andere biologische
Theorien (vor allem ontogenetische und vitalistische) fundierend in
den Begriindungsgang seiner Philosophischen Anthropologie ein-
baut.

Insofern Schelers anthropologische geist-bezogene Uberlegungen
ausschlieRlich abhdngig sind von der Geltung bestimmter religions-
philosophischer Sdtze, kann seine Philosophische Anthropologie sei-
tens empirisch-wissenschaftlichen Wissens nicht aulRer Kraft gesetzt
werden. Grundsdtzlich anders steht es mit den Ausarbeitungen Geh-
lens und Plessners. Gerade weil Gehlen sein Philosophieren als empi-
risch versteht, muss er zugeben, dass seine Aussagen iiber den Men-
schen abhéngig sind von der Geltung bestimmten empirischen Wis-
sens und verandert werden miissen, wird dieses investierte empiri-
sche Wissen falsifiziert. Plessners Position muss sich dagegen vertei-

1 | Zum theologischen Kontext der Schelerschen Philosophischen Anthropo-
logie; vgl. ders. »Probleme der Religion (Zur religiosen Erneuerung)« in Vom
Ewigen im Menschen (1921, S. 279-723); sowie Scheler (1987).

183

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann digen lassen konnen gegeniiber zwei mdéglichen Verdnderungen in-
Michael Weingarten nerhalb der Fachwissenschaften, auf die Plessner sich im Aufbau sei-
ner Philosophischen Anthropologie positiv bezieht:

1. Es muss zum einen gezeigt werden, inwiefern der Riickgriff auf
ontogenetische und vitalistische Theorien noch stichhaltig ist,
wenn dieser Riickgriff von Plessner selbst in der Kritik an einer
bestimmten Ausformulierung der Evolutionstheorie, ndmlich der
typologisch-darwinistischen begriindet wurde, und diese Form
von Evolutionstheorie heute kein geltendes Wissen mehr dar-
stellt. Fraglich ist also, ob eine Philosophische Anthropologie im-
mer noch nurin ontogenetischen und vitalistischen Theorien fun-
diert werden kann.

2. Zum anderen werden die anthropologischen Aussagen fragwiirdig
genau dann, wenn die von Plessner verwendeten ontogenetischen
und vitalistischen Theorien aufer Geltung gesetzt werden — was
heute sicherlich fiir vitalistische Theorien sofort zugestanden wer-
den muss.

Bedenkt man weiter, dass nicht nur der von Plessner kritisierte Darwi-

nismus typologisch argumentierte, sondern eben auch die von ihm im

Begriindungsgang seiner Philosophischen Anthropologie benutzten

ontogenetischen Theorien (insbesondere Hans Driesch und Jacob von

Uexkiill) typologische Theorien waren, typologische Theorien aber so-

wohl in ihrer ontogenetischen als auch in ihrer darwinistisch-phylo-

genetischen Ausprdgung mit guten Griinden von der gegenwartigen

Evolutionstheorie ad acta gelegt wurden - was bleibt dann noch von

einer Philosophischen Anthropologie iibrig, die bis in ihren zentralen

Formulierungen (der Mensch, das Tier, die Pflanze) typologisch argu-

mentiert? Biologisch jedenfalls sind Worte wie >der Menschg, >das

Tier¢, »die Pflanze« nicht einfach falsch, sondern - als empirisch sach-

haltige — schlichtweg sinnlos.

Im Folgenden wollen wir fiir diesen Problemzusammenhang erste
Thesen und Hinweise formulieren, von denen wir meinen, dass sie
vorrangig klarungsbediirftig sind, weil an ihnen sich entscheidet, ob
und inwiefern Philosophische Anthropologie in systematischer Ab-
sicht betrieben werden kann - oder eben auch, ob nicht und was
dann an deren Stelle treten konnte.

1. | Ein heute versuchtes Ankniipfen an Plessners Philosophische
Anthropologie kommt — dies unsere erste These — nicht darum herum,
das Verhdltnis zwischen Philosophie und Biologie zundchst bei Pless-
ner selbst zu rekonstruieren, um dann mit Griinden entscheiden zu
konnen, ob die in Plessners Philosophischer Anthropologie zentralen
Termini auch dann noch als Begriffe verwendet werden konnen, wenn
ihre Begriindung in bzw. ihre Ableitung aus biologischen Theorien
angesichts gegenwartigen fachwissenschaftlichen Wissens nicht mehr

184

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

moglich ist; bzw. wie gegebenenfalls dieses Verhdltnis neu bestimmt
werden muss, um das Plessner’sche Projekt fortsetzen zu konnen. Die
Notwendigkeit der Kldrung des Verhdltnisses von Biologie und Philo-
sophie zeigt sich umgekehrt darin, dass viele der von Plessner heran-
gezogenen biologischen Referenzautoren sich selbst verstanden als
Vertreter einer sPhilosophischen Biologie< (bspw. Hans Driesch) oder
einer sTheoretischen Biologie< (bspw. Jacob von Uexkiill). Hier ist die
zu kldrende Frage die, ob sich »Philosophische Biologie< und >Theore-
tische Biologie« zu den anderen biologischen Disziplinen so verhalten
wie dies paradigmatisch fiir die theoretische Physik zu den anderen
physikalischen Disziplinen gilt, ob sie also selbst eine Teildisziplin der
Biologie sind so wie die theoretische Physik eine Teildisziplin der
Physik ist; oder ob es sich bei diesen Konzepten um philosophische
Aussagen iiber die Biologie handelt, Philosophische bzw. Theoreti-
sche Biologie also Teildisziplinen der Philosophie und genau nicht der
Biologie sind (oder waren).

2. | Diese Unklarheit des Verhdltnisses von Philosophie und Biologie
zeigt sich dann u.a. darin, dass die Philosophischen Anthropologen
von Tier-Mensch-Vergleichen ausgehen um zu einem Begriff des Men-
schen zu kommen, das Tier also als das schon durch die Biologie Be-
stimmte und den Menschen als das zu Bestimmende unterstellen,
wahrend umgekehrt Biologen (zumindest methodisch) von Mensch-
Tier-Vergleichen ausgehen, den Menschen also als das u.a. durch die
Philosophie Bestimmte und das Tier als das zu Bestimmende unter-
stellen (vgl. Gutmann 2002 a, 2002b). So schreibt bspw. Fredrik J.J.
Buytendijk, mit dem Plessner zusammengearbeitet und publiziert hat:

»Die vergleichende Psychologie hat die Aufgabe, die in der unmittel-

baren Erfahrung des Alltags zundchst vorgefundene Verwandtschaft,

Ahnlichkeit und den Unterschied im Tun des Menschen und der Tiere

zu erforschen, d.h. zu beschreiben und zu begreifen« (Buytendijk

1958: 7).
Im Alltag, im »werktédtigen Lebensverkehr« haben wir als Menschen
uns immer schon unterschieden von Anderem als bestimmtem Ande-
ren, bspw. unterschieden von Tieren. Solche getdtigten Unterschei-
dungen und damit vorgenommene Bestimmungen von dem, was der
Mensch sei, greift die vergleichende Psychologie als vorgefundene auf
und hat somit eben auch einen zumindest alltdglich formulierten Be-
griff vom Menschen zur Voraussetzung ihres wissenschaftlichen Ver-
gleichens:

»Mit Nachdruck sei darauf hingewiesen, dal} die ganze Fragestellung

der vergleichenden Psychologie auf einer Erkenntnis des Menschlichen

im Menschen beruht. Andert sich die Auffassung des Menschlichen, so

erscheint auch das Tierliche in einem anderen Licht. Die Erforschung

der Verwandtschaft zwischen menschlichen und tierlichen Betatigun-

185

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann
Michael Weingarten

gen beabsichtigt, Einsicht zu bekommen in die gemeinsamen Eigen-

schaften und in die wesentlichen Unterschiede. Sie stiitzt sich immer

auf eine Wissenschaft des Menschen, die ein Verstandnis des mensch-

lichen Tuns aus der menschlichen Eigenart versucht.« (Buytendijk

1958: 8; Hervorhebung von uns)
Eine Bestimmung des Menschen auf der Ebene alltdglichen Redens
oder (methodisch spater) in einer Wissenschaft vom Menschen, ist
Voraussetzung dafiir Mensch und Tier vergleichen zu konnen - die
Bestimmung des Tierlichen also, ist die abhdngige GroRe, abhdngig
eben von einem Begriff des »Menschlichen im Menschen«. Genau um-
gekehrt sind die begrifflichen Abhéngigkeitsverhdltnisse bei Plessner:
Um den Menschen als exzentrisch-positional bestimmen zu konnen,
muss der Begriff der Positionalitdt {iber das Tier eingefiihrt worden
sein; und dndert sich der Begriff der Positionalitdt, dann muss logisch
notwendig eine Veranderung des Begriffs von Mensch erfolgen.

Obwohl doch solche Einwinde? gegen die Moglichkeit eines
Mensch-Tier-Vergleiches wenn nicht den, so doch einen zentralen
Kernpunkt Philosophischer Anthropologie betreffen, finden sich auf
Seiten der Philosophischen Anthropologie keinerlei Bemiihungen,
diesen Einwand zu entkrdften; man fiihrt solche Vergleiche durch und
iibernimmt deren Ergebnisse als gesichertes Wissen, ohne sich und
anderen methodisch iiber die Mdglichkeit solchen Vergleichens Re-
chenschaft zu geben. Die Problematik eines solchen Vorgehens nicht
zu bemerken verweist auf grundsdtzliche Defizite im Philosophie-Ver-
stdandnis der Philosophischen Anthropologie.3

3. | Vor diesem Hintergrund zeigen sich sodann weiter allein schon
die Redeweisen von der Pflanze, dem Tier und dem Menschen sowie
der behaupteten Stufenfolge (mit oder ohne genealogische Implika-
tionen) von der Pflanze ausgehend zum Tier zum Menschen hin als
héchst doppeldeutig. Handelt es sich um biologische Termini aus ei-
ner typologischen biologischen Theorie?* Oder handelt es sich um
philosophische Termini in der Tradition der Aristotelischen Seelenleh-
re, in der genau eine solche Aufschichtung von Pflanzenseele, Tier-
seele und Menschenseele und zugleich das Eingeschlossen- oder Ent-
halten-sein der Pflanzenseele in der Tierseele sowie der Pflanzen- und
Tierseele in der Menschenseele behauptet wurde?

2 | Weiter wéren hier selbstverstindlich die Uberlegungen von Kurt Goldstein
und seinen Mitarbeitern zu nennen. Vgl. Goldstein (1934).

3 | Vgl. den Beitrag von Weingarten in diesem Band.

4 | Dabei wdre aber zu beachten, dass Wissenschaftler wie Buytendijk sehr
genau unterscheiden beziiglich der Rede von dem >Tierlichen< und dem
»Menschlichen< einerseits, sMensch«< und »>Tier< andererseits unterscheiden.

186

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Beschreibungen, die Plessner von der Pflanze, dem Tier und
dem Mensch gibt, zielen darauf ab zu zeigen, inwiefern die jeweils
niederen Stufen als in den hoheren Stufen enthalten seiend gedacht
werden miissen. Philosophisch ist die Kldarung dieser Sachlage inso-
fern hochst folgenreich, wenn man bedenkt, dass Hegel diese Aristo-
telische Tradition als unzureichend kritisiert, weil mit ihr das bloR
»Natiirliches, >Tierliche< am Menschen, nicht aber das »Menschliche,
das Mensch-sein des Menschen erfasst werden kénne. Die Rede von
Seele® liuft namlich auf ein Thematisieren des »bloR Anthropologi-
schen« als dem »Tierlichen« des Menschen hinaus, wohingegen Hegel
beansprucht, er kénne mit seinen Uberlegungen zu »Geist«® und der
Verhdltnisbestimmung von Geist zu den Geistern eine begrifflich fun-
diertere Losung beziiglich der Rede von Mensch als Mensch vorlegen,
also das »Menschliche« des Menschen erfassen.

Ohne hier auf Hegels Ulberlegungen selbst eingehen zu kénnen,
muss doch als verbliiffend festgehalten werden, dass Buytendijk in
genau dieser Hinsicht den >Geistc-Begriff verwendet. Bisherige An-
thropologie habe {iber den Seelen-Begriff nur einen Dualismus von
Korper und Seele behaupten konnen und damit sowohl eine zurei-
chende Bestimmung des Menschen als auch eine zureichende Bestim-
mung des Tieres verfehlt. Die Bestimmung des Menschlichen des Men-
schen sei dagegen mdglich iiber einen >Geist¢«-Begriff:

5 | Vorausgesetzt hier, es ist richtig, wenn wir vermuten, dass mit der Pless-
ner'schen Redeweise von Pflanze, Tier und Mensch die Aristotelische Redeweise
der jeweiligen Seelen gemeint ist; und dass dies zumindest eine mdgliche Ver-
mutung ist, zeigen gerade auch die Kénig'schen Einwdnde gegen Plessners Phi-
losophische Anthropologie.

6 | Wir vermeiden hier bewusst die Rede von dem Geist um den Eindruck zu
vermeiden, die Rede von Geist als dem Geist sei formal dquivalent der Rede von
dem Menschen (dem Tier, der Pflanze). Vielmehr gilt Hegels Bemiihen genau
der Dekonstruktion der Vorstellung, es gébe den Geist, der dann auch noch in
ein Verhaltnis treten kdnne zu den Geistern; fiir ihn ist »Geist« der Begriff des
Verhiltnisses zwischen Geistern als eines Verhiltnisses. Bedenkt man die Uber-
legungen in Hegels Vorlesungen zur Philosophie der Religion, dann fallt zumin-
dest ein erhellendes Licht auf Schelers theologisch fundierte Philosophische
Anthropologie und der dort zu findenden Rede vom dem Geist als der Beson-
derheit des Menschen. Und kdnnte es dann nicht auch sein, dass ganz anders
verstandlich wird, warum Plessner in Macht und menschliche Natur ausschliel3-
lich Carl Schmitt diskutiert und diesem vorschlagen kann, die theologische Be-
griindung seiner politischen Theorie zu ersetzen durch eine anthropologische,
weil diese — formal dquivalent der theologischen auf Grund der formalen Aqui-
valenz der Rede von dem Geist und dem Menschen - das Schmitt'sche Anliegen
besser einzul6sen verspricht?

187

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann
Michael Weingarten

»Menschsein ist eine Weise des leiblichen In-der-Welt-Seins, in dem in
jedem Verhdltnis ein erkennender Geist sich in seiner Leistung ver-
wirklicht. Darum sagt Merleau-Ponty auf Grund einer philosophischen
Betrachtung der Wahrnehmung: >Sehen, wie der Mensch sieht, und
Geist-sein sind Synonyme.< Wir fiigen hinzu: >Etwas leisten und Geist-
sein sind identisch¢<. Der Mensch ist nicht ein Tier mit einer Ober-
schicht geistiger Funktionen. Er ist ein inkarnierter Geist, d.h., dal® in
jedem Verhalten, das seine Leiblichkeit vermittelt, die >Dimension des
Geistes< erschlossen wird.« (Buytendijk 1958: 45)

4. | Als weiteres zentrales philosophisches Problem (und zugleich
als vierte These) das in der Philosophischen Anthropologie keine zu-
reichende Beachtung findet, konnen wir somit festhalten, dass durch
die Weigerung, das Verhdltnis von Philosophie und Einzelwissen-
schaften, und hier insbesondere der Biologie, zu reflektieren, die
Grundbegriffe der Philosophischen Anthropologie merkwiirdig in der
Luft hdngen: Sind es philosophische Begriffe, warum bedarf es dann
eines Verweises auf biologische Theorien, in denen diese Worte eben-
falls vorkommen? Oder sind es biologische Begriffe, wie konnen sie
dann in eine philosophische Sprache »iibersetzt«’ werden? Aber wiir-
de es sich um eine >Ubersetzung< des terminologischen Gebrauchs
von Worten aus dem einen wissenschaftlichen Kontext in den termi-
nologischen Gebrauchs desselben Wortes in einem anderen Kontext
handeln, dann — unterstellt man nicht eine véllige philosophische
Naivitdt auf Seiten der Philosophischen Anthropologen - miissten
sich zumindest Ansédtze hinsichtlich der Mdglichkeit einer solchen
Ubersetzung in der Philosophischen Anthropologie finden. Dies ist
aber nicht der Fall.

Nun findet sich das formal gleiche Reflexionsdefizit auf Seiten
derjenigen Biologen, die als Referenzautoren Eingang gefunden ha-
ben in die Philosophische Anthropologie. Denn in welcher Hinsicht
kann von einer >Philosophischen Biologie« gesprochen werden? Es
kann vermutet werden, dass beide Benennungen, also sowohl die Be-
nennung einer theoretischen Bemiihung als Philosophische Anthro-
pologie durch Philosophen als auch die Benennung einer theoreti-
schen Bemiihung als Philosophische Biologie durch Biologen, zur ge-
meinsam geteilten Voraussetzung haben, dass es sich in beiden Fallen
um Wissenschaften handele. Nicht nur die Philosophie stand in dieser
Hinsicht unter erheblichem Begriindungsdruck gegeniiber den Erkld-
rungsanspriichen der Naturwissenschaften und hier inshesondere der
Physik, wie etwa Husserls programmatische Schrift Philosophie als
strenge Wissenschaft zeigt; auch die Biologie musste sich gegeniiber

7 | Zum >Ubersetzen< als einem philosophischen Problem vgl. Benjamin
(1980), Derrida (2003), Hart Nibbrig (2001).

188

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

reduktionistischen Anspriichen als eigenstdndige, nicht in Physik
iiberfithrbare Wissenschaft behaupten. Aber — und dies miisste noch
eingehend rekonstruiert werden — den Philosophischen Anthropolo-
gen und den Philosophischen Biologen ging es nicht nur und aus-
schlieRlich um die Begriindung ihrer Bemithungen als Wissenschaf-
ten, sondern die ihnen ebenfalls gemeinsame Voraussetzung war we-
sentlich starker noch: Philosophie und Biologie sind zwar verschiede-
ne Wissenschaften, in ihrem Wissenschaft-sein oder als Wissenschaft
aber sind sie gleich. Nur unter dieser starken Pramisse erscheint es
nachvollziehbar, dass Terminologien {iiber disziplindre Grenzen hin
einfach ausgetauscht werden konnen. So kdnnte behauptet werden,
dass sie in ihrem Wissenschaft-sein insofern gleich waren, als sie das
selbe Allgemeine (die Pflanze, das Tier, der Mensch) zum Gegenstand
haben; unterschieden wdren sie darin, wie sie dieses Allgemeine zum
Gegenstand haben. Dieser — weder von Seiten der Philosophischen
Anthropologie noch von Seiten der Philosophischen Biologie explizit
gemachten - Unterstellung kann entgegengehalten werden, dass es
sich um eine Nivellierung von Philosophie und Biologie insofern han-
delt, als dasjenige Allgemeine, das die Philosophie zum Gegenstand
hat, ein als Allgemeines anderes Allgemeines ist als dasjenige Allge-
meine, das die Biologie zu ihrem Gegenstand hat. Zumindest in einem
ersten Schritt kann man sich die Folgen dieser Ulberlequng vergegen-
wartigen dadurch, dass man im Hegel'schen Sinne das Allgemeine der
Philosophie terminologisch als »Geist« fasst, das Allgemeine der Bio-
logie dagegen als (Pflanze-, Tier- und Menschen-)»Seele«.

5. | Eine Folge dieser Nivellierung des Allgemeinen der Philosophie
auf das Allgemeine der Biologie ist nun eben - dies die letzte These -
, dass die biologisch-typologische Rede von »Art< und >Art-Exemplar,
type und token zur Grundlage wird der philosophisch-anthropologi-
schen Rede von der Pflanze, dem Tier, dem Menschen; und zwar zur
Grundlage so, dass Philosophische Anthropologie dann nur ausge-
hend von und basierend auf solchen typologischen Bestimmungen
betrieben werden kann. Und insofern dies zutreffend ist, gerat Philo-
sophische Anthropologie in einen nicht aufhebbaren Widerspruch zur
gegenwartigen Biologie und hier inshesondere zur Evolutionstheorie.

Nun kann und muss man fiir Plessner und die Ausarbeitung der
Stufen des Organischen festhalten, dass er die biowissenschaftlichen
Kontroversen seiner Zeit gut kannte und sowohl beziiglich der Debat-
te um den (phylogenetischen, in der Tradition von Ernst Haeckel ste-
henden) Darwinismus als auch in der Auseinandersetzung zwischen
einer vitalistisch-ontogenetischen Theorie (Hans Driesch) und einer
mechanistisch-ontogenetischen Theorie (Wilhelm Roux) eine mdgli-
che, d.h. in der Fachwissenschaft damals akzeptierte, Position bezog.
Die Entscheidung fiir Driesch und gegen Roux konnte aus guten, also

189

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann auch experimentell gestiitzten Griinden erfolgen, bis durch die ent-
Michael Weingarten wicklungsbiologischen® Konzepte von Bertalanffy und Hans Spemann
Ende der 20ger, im Verlauf der 30er Jahre des letzten Jahrhunderts
der Mechanismus-Vitalismus-Streit gegenstandslos wurde. Und man
konnte ebenfalls mit guten Griinden auf der Seite von Driesch und
Uexkiill gegen den Darwinismus streiten, solange bis — ebenfalls Ende
der 20er Jahre des letzten Jahrhunderts — mit der Entwicklung der
Populationsgenetik sich die moderne, wieder die Darwinschen Uberle-
gungen aufgreifende und fortentwickelnde moderne Evolutionsbiolo-
gie entstand. Dies alles zugestanden, ist doch festzuhalten, dass
Plessner bis in seine spdtesten Arbeiten zur Philosophischen Anthro-
pologie an den Diskussionsverldufen des ersten Viertels des letzten
Jahrhunderts festhielt und nicht bemerkt hat, dass in der Biologie
seine Uberlegungen nun {iberhaupt keinen Bezugspunkt mehr hatten
- oder dies nicht bemerken wollte, weil ihm dann die Grundstruktur
seiner Philosophischen Anthropologie abhanden gekommen wiére.

Zugestanden also: Uexkiill war einer der wichtigsten Vertreter der
organismischen Biologie« zu Beginn des 20. Jahrhunderts und hat in
dieser Hinsicht der Fachwissenschaft viele Anrequngen gegeben. Die
Begriindung der Theoretischen Biologie sollte dabei nicht einfach nur
eine theoretische Grundlage der empirischen Teile der Biologie zur
Verfiigung stellen, sondern beanspruchte zugleich eine Weiterfiih-
rung und grundlegende Erweiterung der Kantischen Transzendental-
philosophie zu sein:

»Die Aufgabe der Biologie besteht darin, die Ergebnisse der Forschun-

gen Kants nach zwei Richtungen zu erweitern: 1. Die Rolle unseres

Kdrpers, besonders unserer Sinnesorgane und unseres Zentralnerven-

systems mit zu beriicksichtigen und 2. Die Beziehungen anderer Sub-

jekte (der Tiere) zu den Gegenstinden zu erforschen.« (Uexkiill

1928: 9)

Und ironischer Weise ist es genau diese >biologische Interpretation¢
Kants, die zu unaufhebbaren methodologischen Problemen in Uex-
kiills Konzept fiihrt.

Der erste Schritt der Uexkiillschen biologischen Interpretation
Kants zeigt schon die Probleme einer solchen Nivellierung von Philo-
sophie auf Biologie an: denn die Kantische Rede von der >Gattung«
Mensch wird jetzt umstandslos reformuliert als gleich der Rede von
der biologischen Art Homo sapiens; die Kantischen Apriori erscheinen
als Eigenschaften der organischen Ausstattung dieser Art, so dass es
nun umstandslos mdglich ist fiir alle Lebewesen von der Zecke auf-
wadrts bis zum Menschen hin das Verhdltnis von Merk- und Wirkzei-

8 | Ontogenie und Entwicklungsbiologie (developmental biology) missen un-
terschieden werden, um Verwechslungen mit der Haeckel'schen Tradition zu
vermeiden!

190

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chen und die damit gegebenen jeweiligen artspezifischen Welten zu
untersuchen; jede Art (type) und jedes Exemplar einer Art (token) lebt
in seiner artspezifischen, von ihr resp. ihm {iber Wirk- und Merkorga-
ne erzeugten Umwelt als einem Ausschnitt aus der »Umgebung« oder
der »AuRenwelt«:

»Schon der bloRe Augenschein belehrt uns, ob wir es mit einem Luft-,

Wasser- oder Landtier zu tun haben. Die Flossen, die Fliigel und die

FiiRe tragen unzweideutig den Stempel ihrer Bestimmung. Je mehr

der Funktionskreis auf ein eng umschriebenes Medium eingeschrankt

ist, um so deutlicher kann man an den Effektoren ihre Fiigung erken-

nen. Wir unterscheiden SaugfiiBe, SpringfiiRe, LauffiiRe und Kletter-

fiiRe, die uns einen ganz sicheren Anhalt geben, um das Medium der

Landtiere in weitere Unterabteilungen zu zerlegen. Bei den Parasiten

entdecken wir KlammerfiiBe, die ganz genau den Geweben ihrer Wirte,

die ihnen das Medium liefern, eingefiigt sind.« (Uexkiill 1928: 201)
Schon hier gilt es auf eine dann auch fiir die Philosophische Anthro-
pologie folgenreiche Inkonsistenz aufmerksam zu machen. Denn die
Bestimmung der »Umwelt« als einem Ausschnitt aus der »AuRenwelt«
ist nur dann mdoglich, wenn der Biologe fiir sich einen géttlichen Be-
obachterstandpunkt beansprucht, fiir den das Eingebundensein in ei-
ne auf Grund seiner organischen Ausstattung gegebenen Eigenwelt
nicht gilt: Denn wiirde Uexkiills These auch fiir den beobachtenden
Biologen gelten, dann miifte er sagen, dass die Umwelten der Tiere
Ausschnitte aus der Umwelt des Menschen darstellen - die Rede von
einer AuRRenwelt, die keine artspezifisch erzeugte Umwelt ist, son-
dern in irgend einem Sinne »die Welt selbst«, ist nicht mdglich. Fiir
die Philosophische Anthropologie impliziert das selbstverstdndlich
sofort die Frage nach dem Standpunkt des Philosophischen Anthropo-
logen, der iiber den Menschen als so und so seiend spricht.

Allgemein héngt die Relation von Organismus und Umwelt ab von
seinem Bauplan, im Besonderen dann von dem spezifischen Typ des
Bauplans. Die Unterscheidung der Typen ergibt sich {iber das Vorhan-
densein oder Nichtvorhandensein der verschiedenen Funktionskreise,
die geschlossenen Funktionskreise des Mediums, der Nahrung, der
Fortpflanzung usw. Die Relation zwischen Organismus und artspezifi-
scher Umgebung wird dann weiter beschrieben als »Gefiige« und »Ge-
gengefiige«, die liickenlos miteinander verzahnt sind wie Schliissel
und zugehoriges Schloss: »Die Tiere sind nun derart in die Natur hin-
eingebaut, daR auch die Umwelt wie ein planmdRiger Teil des Ganzen
arbeitet« (Uexkiill 1928: 153).

Das naturgeschichtliche Gewordensein der Organismen wird von
Uexkiill beschrieben als Transformation des jeweiligen Bauplanes; ei-
ne Transformation des Bauplanes, die nur sprunghaft — und damit im
Widerspruch zum graduellen und kontinuierlichen Wandel in der Dar-
winschen und der modernen Evolutionstheorie — gedacht werden

191

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann kann als das schlagartige (Konrad Lorenz, der nicht nur in dieser Hin-
Michael Weingarten sicht Anhdnger von Uexkiill war, nennt dies dann Fulguration) Auf-
treten eines neuen Funktionskreises.

Wie schwierig das Einbinden evolutionstheoretischer Uberlegun-
gen in dieses Konzept ist, kann folgende Ausfiihrung erhellen:

»Ein jeder Organismus kann nur er selbst sein. Aber in sich selbst ist er

vollkommen, weil er, wie wir wissen, im Gegensatz zu unseren Gegen-

stdnden, die aus Struktur und Gefiige bestehen, nur aus Gefiige be-
steht. Daher darf man die grundsatzliche Behauptung aufstellen: ein

jedes Lebewesen ist prinzipiell absolut vollkommen.« (Uexkiill 1928:

204 f.)

Wenn jedes Lebewesen »prinzipiell absolut vollkommen ist«, dann
kann jede Veranderung nur eine negative Abweichung sein; Evolution
als Entwicklung ist genau genommen ausgeschlossen. Oder aber die
jeweilige Gegenwart wird als Ende der Evolution unterstellt und das
Erreichen der Gegenwart als ein teleologisch gerichteter Prozess auf
diesen Zustand hin imaginiert. Uexkiill glaubt mit dem Organisator-
Konzept Spemanns und der Regulator-Hypothese Drieschs einen Me-
chanismus benennen zu konnen, der diesen teleologischen Prozess
verstdndlich mache. Die Oocyten und alle Zygoten aller Stdmme (Phy-
la) starten von der selben Struktur; die Organisatoren >héhere« Phyla
bewirken dann, dass die Entwicklung eines Lebewesens, das zu die-
sem hoheren Phylum gehort, nicht vorzeitig abbricht. So wird ein
Hiithnchen in seiner ontogenetischen Entwicklung trotz der Entwick-
lung der Anlagen zu Kiemenbdgen nicht zu einem Fisch, weil Organi-
satoren, bevor die Kiemen-Anlagen zu wirklichen Kiemen ausgebildet
werden, die Umformung hin zu einem Hithnchen >lenken<. Unabhén-
gig von der Frage, woher die Organisatoren stammen und woher sie
>wissen< konnen, wann sie in eine Entwicklung zielgerichtet einzu-
greifen haben, bleibt festzuhalten, dass die als Phylogenese verstan-
dene Evolution collabiert in ontogenetische Entwicklung — ein Kon-
zept, das vor Darwin bspw. von Karl Ernst von Baer schon vertreten
wurde (vgl. Gutmann/Neumann-Held 2000).

Jede individuelle Entwicklung verlduft so vom Allgemeinen als
dem allem Lebendigen gemeinsamen Ausgangspunkt, iiber die dem
jeweiligen Phylum, der jeweiligen Familie, Gattung hin zur Art beson-
deren Gemeinsamen; mit der Ausbildung der Art-Charakteristika ist
die Entwicklung, bspw. des Hiihnchens, abgeschlossen. Und zugleich
soll diese Modell der Individual-Entwicklung das naturgeschichtliche
Gewordensein reprdsentieren. Dieses enkaptische Modell liegt eben
auch, mit Modifaktionen, der Rede von der Pflanze, dem Tier und dem
Menschen zu Grunde, weswegen die Bestimmungen des jeweils Allge-
meineren zugleich auch immer zu Bestimmungsstiicken des Besonde-
ren werden. Wahrscheinlich kann iiber die genauere Rekonstruktion
dieser Vorstellung auch erschlossen werden, warum Plessner gerade

192

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in der Vorlesung Elemente der Metaphysik in nicht zufélliger Weise ne-
ben seiner Bezugnahme auf Autoren wie Driesch und Uexkiill u.a., die
in ihrer Zeit durchaus auch heute noch wiirdigenswerte Leistungen in
der Biologie erbracht haben, auch auf Autoren zuriickgreift, die in ih-
ren Fachwissenschaften immer umstritten waren, aber genau das
Schnittfeld besetzten, das fiir das Fluktuieren zwischen Biologie, Phi-
losophie und >bloRer Weltanschauung« so wichtig war: Edgar Dacque
(Paldontologie) und Hans Andre (Botanik) etwa, aber auch Huston
Stuart Chamberlain, fiir dessen Rezeption in der Weimarer Republik
sich Uexkiill vehement eingesetzt hatte, und selbstverstandlich Lud-
wig Klages und sein Schiiler Melchior Palagyi.9

Literatur

Benjamin, W. (1980): »Die Aufgabe des Ubersetzers«, in: Gesammel-
te Schriften, Bd. IV.1, Frankfurt a. Main, S. 9-21.

Buytendijk, F. J. J. (1958): Mensch und Tier, Reinbek.

Derrida, J. (2003): Die Einsprachigkeit des Anderen, Miinchen.

Goldstein, K. (1934): Der Aufbau des Organismus, Den Haag.

Gutmann, M. (2002a): »Human Cultures’ Nature, in: A. Grunwald et
al. (Hrsg.), On Human Nature. Antropology: Biological And Philoso-
phical Foundations, Berlin, S. 195-240.

Gutmann, M. (2002b): »Die >Sonderstellung« des Menschen. Syste-
matische Uberlegungen zum Tier-Mensch-Vergleich«, in: M. Wein-
garten/M. Gutmann/E.-M. Engels (Hrsg.), Jahrbuch fiir Geschichte
und Theorie der Biologie 8/2001, S. 27-78.

Gutmann, M./Neumann-Held (2000): »The Theory of Organism and
the Culturalist Foundation of Biology«, Theory in Biosciences, vol.
119, S. 276-317.

Hart Nibbrig, C. (Hrsg.) (2001): Ubersetzen: Walter Benjamin,
Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch
(1975), Berlin.

Scheler, M. (1921): Vom Ewigen im Menschen, Leipzig.

Scheler, M. (1987): »Philosophische Anthropologie«, in: Schriften
aus dem Nachlaf3, Bd. III, hrsg. M. S. Frings, Bonn.

Uexkiill, J. v. (1928): Theoretische Biologie (1973), Frankfurt a.
Main.

9 | Vgl. eigenes kleines Literaturverzeichnis mit Hinweisen zu diesen Auto-
ren.

193

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Das Typusproblem
in Philosophischer
Anthropologie und
Biologie -
Nivellierungen im
Verhdltnis von
Philosophie und
Wissenschaften


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Gutmann Literaturhinweise zu den fiir Philosophische
Michael Weingarten Anthropologie relevanten biotheoretischen Autoren

Andre, H. (1931): Urbild und Ursache in der Biologie, Miinchen, Ber-
lin.

Andre, H./Miiller, A./Dacque, E. (1935): Deutsche Naturanschauung
als Deutung des Lebendigen, Miinchen, Berlin.

Chamberlain, H.S. (1928): Natur und Leben, hrsg. und Einleitung
von J. v. Uexkiill, Miinchen.

Dacque, E. (1927): Urwelt, Sage und Menschheit, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1928): Natur und Seele, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1929): Leben als Symbol, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1930): Die Erdzeitalter, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1933): Natur und Erlosung, Miinchen, Berlin.

Dacque, E. (1940): Die Urgestalt, Leipzig.

Dennert, E. (Hrsg.) (1938): Die Natur — das Wunder Gottes [enthalt
Beitrdge u.a. von Uexkiill, Driesch, Gustav Wolff, Karl Friedrichs],
Berlin.

Klages, L. (1956): Mensch und Erde, Stuttgart.

Palagyi, M. (1924): Naturphilosophische Vorlesungen, Leipzig.

194

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAKTISCHE VERNUNFT



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 18:18:59.


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERBINDLICHKEIT DES UNERGRUNDLICHEN
ZU DEN NORMATIVEN GRUNDLAGEN DER

TECHNOLOGIEKRITIK
Gerhard Gamm

Hominitas ist nicht [...] Humanitas.’

In der Negativen Dialektik, dem Buch, das neben der Asthetischen
Theorie nach Adornos eigenen Worten das versammelt, was er »philo-
sophisch in die Waagschale zu werfen hat«, heil’t es:
»Vor aller Erkenntniskritik jedoch, in der einfachsten Besinnung auf
den Begriff Mensch in intentione recta verliert dies Heureka seine Evi-
denz. Was der Mensch sei, ldsst sich nicht angeben. Der heute ist
Funktion, unfrei, regrediert hinter alles, was als invariant ihm zuge-
schlagen wird, es sei denn die schutzlose Bediirftigkeit, an der man-
che Anthropologien sich weiden. [...] Je konkreter Anthropologie auf-
tritt, desto triigerischer wird sie, gleichgiiltig gegen das am Men-
schen, was gar nicht in ihm als dem Subjekt griindet sondern in dem
Prozess der Entsubjektivierung, der seit unvordenklichen Zeiten paral-
lel lief mit der geschichtlichen Formation des Subjekts. Die These arri-
vierter Anthropologie, der Mensch sei offen — selten fehlt ihr der ha-
mische Seitenblick aufs Tier —, ist leer; sie gaukelt ihre eigene Unbe-
stimmtheit, ihr Fallissement, als Bestimmtes und Positives vor. Exi-
stenz ist ein Moment, nicht das Ganze [...]. DaR nicht sich sagen ldsst,
was der Mensch sei, ist keine besonders erhabene Anthropologie son-
dern ein Veto gegen jegliche.« (Adorno 1966: 128)
Dieser Einwand Adornos gegen die philosophische Anthropologie —
zumal wenn er gegen die plessner’'sche gerichtet sein sollte - ist
selbst kein besonders erhabener. Allzu offensichtlich ist die Einsicht,
dass eine negative Dialektik, die das Nichtidentische zum Dreh- und
Angelpunkt des eigenen Denkens gemacht hat, in ihren zentralen
Passagen nicht von dem absehen kann, was Plessner die »Unbe-

1 | Plessner (1983e: 134).

197

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard stimmtheitsrelation [des Menschen] zu sich« (Plessner 1983a: 188)
Gamm genannt hat.

Das aber soll an dieser Stelle nicht das Thema sein - so auf-
schlussreich eine Rekonstruktion in vergleichender Hinsicht auch wa-
re. Vielmehr geht es darum, die normativen Implikationen zu unter-
suchen, die mit Plessners Befund der Unbestimmtheitsrelation des
Menschen verbunden sind.

Die Frage lautet: Wie konnte eine Ethik aussehen, die in der Un-
bestimmbarkeit des Menschen ihren Ausgang hat? Oder genauer: Wie
konnen die fiir Plessners Normativitdtskonzept einer >Verbindlichkeit
des Unergriindlichen< zentralen Strukturmomente — Offenheit und
Verbindlichkeit - in ihrer konstitutiven Verschranktheit angemessen
expliziert werden?

Meine Uberlegungen zu Plessner suchen eine Antwort darin, dass
sie seinen Begriff von der Verbindlichkeit des Unergriindlichen auf-
nehmen und ihn sowohl nach der Seite seiner konstitutionstheoreti-
schen Leistung als auch nach der seines kriterialen Sinns befragen. In
einem dritten, >transzendentalhermeneutischen¢ Schritt iiber die re-
flexive Anthropologie Plessners hinaus wird das Versprechen als Meta-
institution des Normativen aufgefasst, an der und durch die alle iibri-
gen Normen und Regeln (z.B. des Rechts und der Okonomie) erst ihre
Aufklarung und ihren Halt finden. Auf diese Weise glaubt der Autor
die Geltungsgrammatik des moralischen Sinns weniger essenziali-
stisch interpretieren zu kénnen.

Quellen der Normativitdt

Die von Philosophie und Ethnologie, Geschichte und Kulturtheorie
nahegelegten Antworten zu den Quellen der Normativitdt unserer
Selbst- und Weltbeziige scheinen {iber weite Strecken nicht wirklich
ergiebig zu sein. Die Kulturgeschichten einer Genealogie der Sittlich-
keit enden hdufig im Dunkel mythischer oder hypothetischer Anfdn-
ge. Sie sehen sich entweder auf kiihne Ursprungserzdhlungen verwie-
sen, die, wie bei Freud, iiber den Griindungsakt der Kultur aus den
Schuldgefiihlen der Bruderhorde spekulieren oder, infolge einer Ge-
nealogie der Moral (Nietzsche), von einer Umwertungsgeschichte von
Gut und Schlecht in Gut und Bdse zu berichten wissen.

Von anderer, aber kaum verlédsslicherer Natur sind jene methodi-
schen (Re-)Konstruktionen, die, unter der Annahme eines Naturzu-
standes des Menschen, darauf sinnen, Normen aus dem Geist des Ver-
trags zu deduzieren und entweder, um seine Wolfsnatur zu bandigen,
bestimmte Formen legitimer Herrschaft zu instituieren suchen oder,
wie bei Rawls, Gerechtigkeitspostulate instantiieren, denen verniinfti-
ge Menschen beim besten Willen nicht in der Lage sein sollten, zu wi-

198

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dersprechen. Skepsis regt sich gegeniiber beiden Seiten, sie gilt so-
wohl dem Aspekt der geltungslogischen Rekonstruktion, der, wie man
sagen kénnte, Grammatik normativer Geltung wie jener Okonomie, die
nach der verpflichtenden Kraft des Normativen selbst fragt: Warum sie
motivational ins Selbstverhéltnis {ibernommen werden sollte/werden
muss.

Die Deduktionen der Normativitdt aus dem (kontraktualistischen)
Geist eines aufgekldrten Selbstinteresses oder der klugen Selbstbe-
schrankung zum Zwecke wechselseitigen Nutzens aller konnen mei-
nes Erachtens nur schwerlich den der (moralischen) Norm anhdngen-
den Charakter einer verbindlich eingegangenen Verpflichtung ver-
standlich machen; sie scheinen den moral point of view zu verfehlen,
wenn sie annehmen, dass zuletzt die (mehr oder weniger erzwunge-
ne) »>Einsicht« in die Verniinftigkeit wechselseitiger Verpflichtungen
die Grundlage aller Normenkonstitution sei. Dabei ist es gleichgiiltig,
ob sie die Einsicht eher einem projektierten Nutzen oder der Selbster-
haltung, der Eigenliebe, der Sorge um sich und den guten Ruf, der
Angst vor Bestrafung, den Konventionen oder der Loyalitdt gegen-
iiber der eigenen Bezugsgruppe geschuldet sehen.

Die Frage lautet: Kénnen iiberhaupt Herkunftshypothesen, gene-
tische Erkldrungen naturalistischen oder kulturalistischen Zuschnitts
etwas zur Erforschung der Quellen der Normativitit beitragen? Und -
werden nicht auch, wenngleich aus anderen Griinden, geltungslogi-
sche Rekonstruktionsversuche jener auf Kant sich berufenden Traditi-
on von dieser Schwéche heimgesucht?

Schon die Frage ist eine ungeheure Provokation. Sie zieht ein
Axiom des wissenschaftlichen Denkens in Zweifel. Sie rechnet syste-
matisch mit einem »Bruch«, mit einer »Anfangslosigkeit« (Plessner
1983a: 183) in Bezug auf die Moral der »endlichen verniinftigen Na-
tureng; sie verhdlt sich nicht nur skeptisch gegeniiber der Moglich-
keit, den Sinn des Moralischen iiber seine evolutionsgeschichtlichen
Vorstufen aufkldren zu kdonnen, sie hegt auch starke Zweifel im Blick
darauf, ob seine Erkldrung/Deutung aus dem Geist sozial oder wech-
selseitig begriindeter Achtung ausreicht, um jene beiden fiir den Sinn
des Moralischen entscheidenden Hinsichten zu kldren: die Frage nach
der Grammatik der Geltung wie die nach dem »Grund, sich einer Ver-
pflichtung zu unterstellen.

Meine Annahme lautet: Um den mit der moralischen Norm ver-
bundenen Geltungsaspekt sowie die motivational bindende Kraft der
Verpflichtung verstdndlich explizieren zu kénnen, muss man auf ein
Moment des Unbestimmbaren oder Unergriindlichen Bezug nehmen;
es bedarf eines {iberschiissigen, in keiner Klugheitskalkulation aufge-
henden Rests, um den Sinn des Moralischen, den der Normativitat des
Normativen durchsichtig zu machen. Ein wirkliches Verstandnis des
moralischen Sinns wird nur erreicht, wenn jener Sinn auf eine unaus-

199

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard deutbar bleibende Mitte menschlicher Subjektivitdt zuriickbezogen

Gamm wird. Alle Zentralbegriffe einer (moralischen) Norm (Gerechtigkeit,

Wiirde, kategorischer Imperativ usf.) kdnnen nur schwerlich ohne Re-

kurs auf das expliziert werden, was sich entzieht, auf einen Nicht-Ort,

ein Unbedingtes, das gleichwohl - begrifflich wie faktisch, als Voraus-

setzung und als Schranke ein bestimmtes Handeln aus sich entldsst. Es

scheint, dass erstens ein zeitlich wie kategorial Unbestimmbares allen

Grundbegriffen der Moral (der Wiirde, der Gerechtigkeit, der Verant-

wortung, dem >Faktum der Vernunft<) eingeschrieben ist, und dass

zweitens ohne seine Explikation die normative Kraft des moralischen

Sinns, und das heilkt der moralischen Verpflichtung, nicht einsichtig
erldutert werden kann.

Was im Blick auf diese Annahme allzu leicht {ibersehen wird, ist
der Umstand, dass das Unbestimmtsein in diesem Sinn nicht privativ,
nicht als Defizit, nicht als Mangel an Sein oder Erkenntnisprazision zu
verstehen ist, es ist vielmehr in seiner positiven Bedeutung zu fassen;
die philosophische Tradition hat von ihr als einem »>nicht nichts< ge-
sprochen. Dass gegeniiber jedem einzelnen Menschen eine Verpflich-
tung besteht, ihm Achtung zu zollen, scheint nur einen Grund zu
kennen: Weil er letzter Zweck in sich selbst ist. Von allen Verpflich-
tungen, die sich auf die menschlichen Belange beziehen, ist jene Ver-
pflichtung keinen weiteren Bedingungen unterworfen, sie griindet
nicht in sEtwas<. Und darin liegt keine Unvollkommenheit der Bestim-
mung der Subjektivitdt menschlicher Wesen, vielmehr ist ihre Offen-
heit allererst der grundlose Grund, auf dem alle Bestimmungspraxis
aufruht. Seine Unbestimmtheit allein bildet den einzig mdglichen
Schutz gegen die Verletzung seiner Unversehrbarkeit; aber auch ge-
gen jene Strategien (Vorverurteilungen) von Wissenschaft und Philo-
sophie, ihm eine bestimmte, eindeutige Identitdt zu attestieren (vgl.
Gamm 2000: 207 ff. und Gamm 2004: 55 ff.).

Die »Verbindlichkeit des Unergriindlichen<

Die angedeutete Ausgangslage zwischen einer sAnfangslosigkeitc der
normativen Natur des Menschen und dem wissenschaftlichen Credo
einer gradualistischen Anthropologie ist auch die Startbedingung der
Anthropologie Helmuth Plessners. Er sieht die Sonderstellung des
Menschen in der geschichtlichen Welt (nicht des Kosmos, wie er in
seiner Kritik M. Schelers betont) durch drei wissenschaftlich relevante
Diskurse bestimmt und gefdhrdet; sie haben, wie er schreibt, eine
vaufkldrend-auflésende Wirkung«: die biologische Entwicklungsge-
schichte, die Psychoanalyse und die soziologische Kulturkritik (Pless-
ner 1983b: 133 £.).

200

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sein Begriff einer »exzentrischen Positionalitdt« erscheint mir -
auch wegen der historischen und systematischen Ausgangslage — hilf-
reich, die Quellen der Normativitit freizulegen, gleichfalls Uberlegun-
gen, die er in Macht und menschliche Natur (1931) daran anschlief3t.
Sie lassen ihn zu einem Begriff gelangen, der fiir die Frage nach den
Quellen der Normativitdt erhebliche Relevanz besitzt: den Begriff vom
»verbindlich Nehmen des Unergriindlichen« (oder von der »freien An-
erkennung der Verbindlichkeit des Unergriindlichen«) (Plessner
1983a: 182). Ohne eine Unbestimmbarkeit des Subjekts zu unterstel-
len - so die These - bleibt eine Einsicht in die Quellen der Normativi-
tdt verschlossen. Die Schwierigkeiten der herkémmlichen Kldrungs-
versuche der Normativitdt resultieren meines Erachtens aus einer
gleichsam hobbesianisch verengten Phantasie; sie brechen nicht mit
einem der Selbsterhaltungslogik instrumenteller Vernunft entlehnten
Begriff. Dieser fithrt in aller Regel auch Regie in der Konzeptualisie-
rung jener Ethiken, die sich auf die wechselseitige Achtung als mora-
lische Grundnorm beziehen. Eine Okonomie der Selbstsorge grundiert
- trotz gegenteiliger Beteuerungen - diese Auffassung von morali-
scher Normativitat.

Plessners Begriff der »exzentrischen Positionalitédt¢ erschlieRt die
Subjektivitdt der Menschen iiber eine paradoxe Situation, der zufolge
jeder Versuch einer reflexiven Selbstbesinnung fehlschldgt: Im Voll-
zug seiner Selbstbestimmung bleibt der Bestimmende — in des Wortes
doppelter Bedeutung — seiner Bestimmung unendlich entzogen. Das
Subjekt ldsst sich in nichts feststellen; es liegt in seiner Existenz, dass
es sich in den propositionalen Bestimmungen als so oder so, als so
und nicht anders beschaffen zu sein, fortlaufend performativ {iber-
schreitet. Die Strukturformeln der reflexiven Anthropologie (natiirli-
che Kiinstlichkeit, vermittelte Unmittelbarkeit und utopischer Stand-
ort, Plessner 1975: 309 ff.) lassen daher alle Definitionen iiber den
Menschen scheitern; sie halten das Bewusstsein wach, dass das
menschliche Wesen weder in den Grenzen seiner Objektivierung und
Vergegenstdndlichung aufgeht (wie das die naturalistischen Konzepte
der Philosophie und der Wissenschaften immer wieder aufs Neue be-
haupten) noch sich als Zentrum seiner selbst — im Riickzug nach in-
nen - erreichen kann. Der Mensch lebt, »in seine Grenze gesetzt, [...]
iiber sie hinaus« (Plessner 1975: 292). Er fiihrt sein Leben im Medium
des Sich-Vorwegseins und dem Bewusstsein der Unmdglichkeit, ankom-
men zu konnen. Kraft einer >stindig jeder theoretischen Festlegung
sich entziehenden Macht seiner Freiheit« bleibt seine Existenz auf ei-
nen rortlosen Ort¢, ein >Nirgendwox, auf ein >Stehen im Nichts< verwie-
sen, das, sobald es identifiziert oder propositionalisiert werden soll,
sich auch schon entzogen hat. In diesem Sinn bezeichnet Plessner
den Menschen auch als >homo absconditus<: als sich verbergenden
und verborgenen Menschen, der in seiner doppelten Verborgenheit

201

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard ein normatives Maf} zu sehen lehrt, das, paradox genug, seine Ver-
Gamm bindlichkeit aus der Unergriindlichkeit der menschlichen Natur zu
schépfen scheint.?

Philosophische Anthropologie, ihre praktischen
Implikationen

Der plessner’schen Anthropologie geht es in erster Linie nicht um die
Bestimmung oder um die Darstellung einer unwandelbaren Natur des
Menschen, sondern darum, dass mit jeder Aussage iiber seine Natur
eine Verantwortung in die theoretischen Bestimmungen eingespielt
wird, die dazu aufrufen, die unbestimmbare Mitte des Selbst nicht
durch dogmatische, naturalistische oder kulturalistische Bestimmun-
gen zu verschlieRen. Die Unergriindlichkeit der menschlichen Natur
gewinnt dadurch eine kritische, oder wie Plessner auch schreibt, >of-
fenhaltende Funktion«. Sie verteidigt die Unausdeutbarkeit des Men-
schen gegen alle Strategien einzelwissenschaftlicher Forschung, wel-
che immer im Begriff stehen, »das ganze Wesen endlicher verniinftiger
Naturenc (Fichte) zu vereinseitigen und zu verdinglichen.

»Der Mensch als Gegenstand der Wissenschaft féllt unter die Gesetze

der Objektivitdt. Objektivierung macht verfiigbar durch Subsumierung

des Besonderen unter das Allgemeine, den Typus, die Regel, den Kau-

sal- oder den Funktionszusammenhang.« (Plessner 1983b: 139)

Das wirft auch einen kritischen Blick auf eine Philosophie, die sich im
Umkreis von Naturalismus und Pragmatismus gleich welcher (erster
oder zweiter) Ordnung zu Hause fiihlt. Sie erfiillt Plessners Auffas-
sung zufolge nicht (mehr) die doppelte Aufgabe einer >heterogenenc
Grenzreflexion auf das, was auf der einen Seite >innerwissenschaft-
lich< - durch die Arbeitsteilung der Wissenschaften und ihre Metho-
den - an relevanten, das Ganze des reflexiven Lebensvollzugs betref-
fenden Einsichten abgeschnitten, auf der anderen durch die fehlende
Reflexion auf die »philosophisch-moralische« Seite verweigert wird
(Plessner 1983b: 133).

Wie bei Fichte »Sich selbst setzen und Sein, vom Ich gebraucht,
vollig gleich sind« — auf vergleichbare Weise schieben sich fiir Pless-
ner exzentrisches Selbstverstindnis und Sein ineinander. Jede theore-
tische Bestimmung hat gleichzeitig als Antizipation einer Praxis zu

2 | Dieser reflexive Entzug oder die Gebrochenheit seines Selbstverhaltnisses
schreibt sich konstitutiv in alle Lebensvollziige ein: Der Mensch »lebt und er-
lebt nicht nur, [...] er erlebt sein Erleben« (Plessner 1975: 292). Auch ein af-
fektives Betroffensein setzt eine interne f)ffnung des Raumes, eine Selbstdiffe-
renz voraus, in der wir uns selbst gegeniiber wie gegeniiber der Welt passivisch
oder aktivisch erfahren konnen.

202

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gelten, welche sich im »Gesichtskreis der Freiheit« verantworten
muss.

Plessner spricht im Zusammenhang jenes Unergriindlichen auch
von einem »wohltdtigen Dunkel« (Plessner 1983b: 129), das wir nicht
herzustellen, nicht mutwillig herbeizufiihren brauchen: Es stellt sich
durch den Vollzug oder das Performative unseres Handelns und Spre-
chens immer aufs Neue ein. Das Faktum der Performativitdt ermdg-
licht es, jede SchlieRung oder Totalisierung: die Festlegung der Sub-
jektivitdt auf bestimmte Kriterien seines Mensch- oder Akteurseins
wieder aufbrechen zu konnen; an der Philosophie ist es, genau daran
zu erinnern. In der Unergriindlichkeit, die uns aus der performativ-
reflexiven Struktur unseres Handelns und Sprechens erwachst, liegt
zugleich eine (normative) Verbindlichkeit, eine Aufforderung zur Ver-
teidigung der inneren wie duReren Freiheit, das heiRt, wir konnen
uns von Anfang an nicht anders als im Horizont praktischer Vernunft
begreifen. Selten oder gar nicht hat man Plessner auf diese, der prak-
tischen Philosophie verpflichteten Weise gelesen oder verstanden, ob-
gleich er, wie kein zweiter Autor im Umkreis der philosophischen An-
thropologie des 20. Jahrhunderts, sie in diesen Zusammenhang ge-
stellt hat.>

Insofern ist die reflexive Anthropologie Plessners nicht mehr im
herkdmmlichen Sinn >Anthropologies, die, wie er schreibt, ein >neu-
trales Bild {iber die neutrale Struktur< des menschlichen In-der-Welt-
Seins verfasst, ihre Koordinaten verschieben sich auf eine mehrfache
Weise. Nicht »abschlieRend-theoretischs, sondern »aufschlieRend-ex-
ponierend¢ habe sie zu verfahren; eine einzig in der Beobachterper-
spektive angestellte Beschreibung und Wesensanalyse des Menschen
sei unzureichend. Erst ein Vorgriff auf eine im Medium der Freiheit
und der Verantwortung organisierte Praxis setze die anthropologi-
schen Unterscheidungen ins Recht.

Uberhaupt seien Fragen der Anthropologie nicht theoretisch ent-
scheidbar; sie sehen sich nicht nur in die Abhdngigkeit geschichtli-
cher Horizonte gestellt, auch der historischen Entdeckung des - jen-
seits zoologischer Klassifikationen existierenden — Menschseins wird
ein praktischer Anspruch eingeschrieben. Plessner sieht diese Forde-
rung als Resultat »einer bestimmten Geschichte, der griechischen An-
tike und der jiidisch-christlichen Religidsitdt« (Plessner 1983c: 39).
Selbst die Leitkategorie >Mensch« habe nicht die Aufgabe, eine Spezi-
es namens Homo sapiens zoologisch zu klassifizieren, sie sei nicht da-
fiir geschaffen, im Uberblick iiber Vélker, Kulturen und Religionen all-
gemeine Merkmale seiner Existenz zu evaluieren. »Der Zusatz sals
Mensch«« zielt auf einen »theoretisch nicht [...] einlésbaren An-

3 | Eine unter dem Stichwort einer »Verteidigung der Freiheit« aufschlussrei-
che Interpretation liefert Kdmpf (2001, Kap. 4 und 6).

203

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard spruch« (Plessner 1983c: 36). Sein Sinn ergibt sich in erster Linie aus

Gamm der Verantwortung, welche aus dem Verbindlichkeitscharakter des

Unerreichbaren und seiner bestimmt-unbestimmten Normativitdt

spricht. >Hominitas ist nicht gleich Humanitas¢; die Humanitas stellt

die theoretische Bestimmung der Anthropologie auf praktische Ver-

nunft um, sie sprengt in einem systematischen Sinn die (soziobiologi-

sche) >Kette der Wesen«< von Anfang an, entsprechend anti-evolutioni-

stisch kennzeichnet Plessner den Menschen - im Unterschied zum

Tier — auch durch seine >Anfangslosigkeit«. Er greift in diesem Zusam-

menhang zu derselben Metapher wie Hegel; beide sprechen vom >Ein-
schlagen eines Blitzes«.

Was philosophische Anthropologie heif3t, hdngt vom Vollzug eben
dieses Prinzips ab: das Kriterium fiir die Richtigkeit der anthropologi-
schen Aussagen iiber sich selbst, ist ihm selbst iiberantwortet:

»Man darf nur nicht dabei tibersehen, da® ihm in dieser Wesensaussa-

ge das Kriterium fiir die Richtigkeit der Aussage selbst iberantwortet

ist. Denken wir, daR »offene Frage sein¢, die Macht als eine Essenz im

Menschen, dann kann ihre Wahrheit nur durch die Geschichte selbst

erhirtet werden.« (Plessner 1983a: 191)%

Aber diese Uberantwortung seiner selbst ist nicht so wiederum in sein
Belieben gestellt, als konne er nach Gutdiinken entscheiden, was er
sein oder bleiben wolle; die >offene Frages, die er »ists, ist kein sozio-
kulturell relativierbares Attribut, keine Resultante pradikativer Be-
stimmungen, sondern ein (historisches) Apriori, unter dessen Voraus-
setzung er iiberhaupt in der Lage ist, ein System selbstbestimmter
symbolischer Reprdsentationen fiir unsere Selbst- und Weltverhaltnis-
se zu entwickeln. Die »theoretischen Grenzen« der philosophischen
Anthropologie — so Plessner — werden im Blick »auf ihre praktische
Verantwortung gegen die Unergriindlichkeit des Menschenmdgli-
chen« (Plessner 1983c: 39) gezogen.

Wie fiir Fichtes Tathandlung des Ich, die einen vor allen anderen
Handlungen ausgezeichneten Sinn darin besitzt, dass ihre Performa-
tivitdt (wie in einem Sprechakt) existenzstiftend ist, und das heif’t, in
ihrer Transpropositionalitdt auf einen vom herkémmlichen pradikati-
ven Satzverstdndnis ganzlich unterschiedenen Satzmodus verweist -
entsprechend fullt die Aufgabe der reflexiven Anthropologie darauf,
sich kritisch den vereinseitigenden und vergegenstdndlichenden Be-
stimmungen, welche die wissenschaftlichen Disziplinen iiber den

4 | Vgl.: »In seiner Unbestimmtheit zu sich gestaltet sich ihm der merkwiirdi-
ge Horizont, innerhalb dessen ihm alles bekannt, vertraut und natiirlich, sei-
nem Wesen gemdR und notwendig, auBerhalb dessen ihm alles unbekannt,
fremdartig und unnatiirlich, seinem Wesen widrig und unverstdndlich er-
scheint. Wo diese Horizontlinie lduft, kann er nicht vorausbestimmen und liegt
nicht eher fest, als bis es durch ihn festgelegt wird« (Plessner 1983a: 192).

204

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschen verbreiten, entgegenzusetzen. Die Humanitas verwandelt
alles, sie konfiguriert, sie 6ffnet im Blick auf den Menschen ein
grundsatzlich von den Wissenschaften unterschiedenes Portal; es hat
eine von Anfang an praktische Rahmung, oder wie Plessner auch
schreibt, ein >primdr [...] praktisches Anliegerns, das eine Neukonfigu-
ration von >Wirklichkeit< und »>Selbst¢, >Vergegenstandlichung< und
smenschlichem Wesen< zu einer Aufgabe macht, die nicht ohne nor-
mativen Bezug auf das entworfen werden kann, was eine selbstbe-
stimmte Praxis moglich macht.

Angesichts dieser Konfiguration der reflexiven Anthropologie
konnte man auch von einer transzendentalen Hermeneutik Plessners
sprechen oder davon, dass seine transzendentalhermeneutische Sin-
nexplikation — Heidegger gar nicht so undhnlich - sich davon leiten
ldsst (was Heidegger in seiner Kritik der philosophischen Anthropolo-
gie iibersieht), eben das zu exponieren, was es fiir den Menschen
heiRt, sich in seiner Welt zurechtfinden zu miissen.’ Nicht >was ist
der Mensch¢ lautet Plessners anthropologische Frage, sondern »in
theoretischer Abgrenzung und praktischer Verbindlichkeit [...], was
es bedeutet und wie es mdglich ist: ein Mensch zu sein« (Plessner
1983c: 43; Hervorhebung G. G.). Sie ist transzendental insofern sie die
Bedingungen der Moglichkeit, ein Mensch zu sein, zu kldren ver-
sucht; sie ist hermeneutisch in ihrer auf Sinn und Bedeutung abzie-
lenden Auslegung des Menschseins, nicht aber derart, dass sie es (wie
bei Heidegger) in ein anonymes Sinngeschehen hineingenommen
sieht. Sie begreift die Weisen der Selbstauslegung vielmehr praktisch,
das heiRt (kritisch gegeniiber der Hermeneutik) als Weisen der
Selbstbestimmung; darin aber ist sie, wegen des ihr eingeschriebenen
paradoxalen Fluchtpunkts der Freiheit, auch dekonstruktiv.

Der konstitutionstheoretische Sinn

»Eine Erkenntnis, welche die offenen Moglichkeiten im und zum Sein
des Menschen, im GroRen wie im Kleinen eines jeden einzelnen Le-
bens verschiittet, ist nicht nur falsch, sondern zerstort den Atem ihres
Objekts: seine menschliche Wiirde. Der homo absconditus, der uner-
griindliche Mensch, ist die stdndig jeder theoretischen Festlegung sich
entziehende Macht seiner Freiheit, die alle Fesseln sprengt, die Einsei-
tigkeiten der Spezialwissenschaften ebenso wie die Einseitigkeiten der
Gesellschaft.« (Plessner 1983b: 134)
Dass wir fiir uns selbst und fiir einander unergriindlich oder unaus-
deutbar sind, ist der Grund oder die transzendentalanthropologische

5 | Freilich setzt Plessner, wie sich im Folgenden zeigen wird, eine Reihe ent-
schieden anderer Akzente als Heidegger.

205

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Bedingung dafiir, dass wir fiir einander offen sein konnen. Dass ego

Gamm fiir sich selbst und gegeniiber alter ego in das >wohltdtige Dunkelk der

(reflexiven) Selbstentzogenheit des Menschen getaucht ist, ermdg-

licht es {iberhaupt, Verantwortung fiir uns und andere iibernehmen zu

konnen. Erst die »Unbestimmtheitsrelation [des Menschen] zu sich«

(Plessner 1983a: 188) oder die doppelte Entzogenheit des eigenen

wie fremden Selbstseins er6ffnet {iberhaupt den Spielraum fiir moral-

konstitutive Verbindlichkeit®; sie entwirft den Ereignishorizont, unter

dem von Verpflichtung zu sprechen Sinn macht. In einer quasi-tran-

szendentalen Einstellung gibt sie den Blick frei auf das, was wir mei-

nen, wenn wir davon sprechen, dass wir uns zu diesem oder jenem

verpflichtet fiihlen. Kurz, erst unter Voraussetzung jener Relation

geht uns der Sinn des Normativen auf: Wenn wir uns als weltoffen ver-

stehen wollen, konnen wir der Unterstellung einer leeren, unbe-

stimmbaren Mitte des Selbst nicht entraten. Sie ist in einem ersten
konstitutionstheoretischen Sinn Quelle des Normativen.

Um den Sinn des Unergriindlichen in seiner fiir Normativitdt kon-
stitutiven Bedeutung besser zu erfassen, kdnnte es sich anbieten, die
wechselseitige Implikation von Unergriindlichkeit/Unausdeutbarkeit
und Verbindlichkeitserfahrung herauszustellen. Offenheit und Ver-
pflichtetheit stehen in einem Verhdltnis paradoxer Fiigung, sie schlie-
Ren sich prima facie gegenseitig aus, denn bloRe Offenheit scheint
zundchst zu nichts zu verpflichten, aus schierer Unbestimmtheit kei-
ne verbindliche Norm zu entspringen.

In provisorischer Anlehnung an Fichte konnte man zwei Formen
des (performativen) Selbstverhdltnisses unterscheiden: jenen Voll-
zugssinn des Sich-Selbst-Setzens, demzufolge ssich selbst setzen und
Sein, vom Ich gebraucht, vollig gleich« sind und eine reflexive Perfor-
mativitdt, welche nicht nur die (im Vollzugssinn erzeugte) Einheit von
Sein und Selbstsetzen beschreibt, sondern dariiber hinaus auch noch
jene Handlung herausstreicht, in der sich das Sich-Selbst-Setzen als
setzend weiR. Diese reflexive Doppelung ist fiir Plessners Exzentrizi-
tdtskonzept zentral, sie spiegelt sich in jener Formel, in der es heifit,
dass der Mensch in seiner Subjektivitdt in/auf eine Grenze gesetzt
sei, derzufolge er nicht nur lebe und erlebe, sondern »ein Erleben er-
lebt« oder sich »in seinem Vorwegsein vorweg ist«. Der Begriff der
stotalen Reflexivitdt des Lebenssystems« (Plessner 1983a: 290) weitet
diesen Befund auf alle Beziehungen von Ich und Welt aus. Nicht nur
leiden exzentrische Wesen an diesem oder jenem, sondern leiden
(und erleiden) ihr Leiden, sind melancholisch nicht nur wegen des
unaufhorlichen Verrinnens der Zeit, den durch die Zeit bewirkten Zer-

6 | In Anlehnung an Hegel miisste man wohl genauer vom doppelsinnigen
Entzug (Aufheben) seines doppelsinnigen Andersseins sprechen. Auf diese
komplexe Struktur wird unter VI. Bezug genommen.

206

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fall aller Ordnungen, sondern sind schwermiitig ob ihrer Schwermut.
Dieses »>Erleben erlebens, welches sich nicht mehr, wie Plessner her-
vorhebt, auf >Etwas< bezieht - als »reines Ich« nicht mehr in »Gegen-
standsstellung« (Plessner 1983a: 292) tritt — zeigt unsere Existenz
von einer ins Nichts weisenden Reflexion iibergriffen oder an eine
Grenze zum Nichts gehalten, an der unsere kognitiven Bemiihungen
ins Leere laufen. In dieser radikalen Dezentrierung oder diesem Aus-
gesetztsein ins Nichts sind wir mit einer Offenheit konfrontiert, die
jede Selbstverstdndlichkeit verloren hat, sie deutet auf einen grund-
losen Grund, von dem her sich rein gar nichts mehr erkldren oder ab-
leiten lasst.

An diesem Punkt, an dem alle Unterscheidungen kollabieren, an
dem {iber die Relevanz und RechtméRigkeit von Deutungshinsichten
nicht mehr eindeutig unterschieden werden kann, haben wir die Még-
lichkeit zu entscheiden. >Nur die Fragen, die prinzipiell unentscheid-
bar sind, kénnen wir entscheidens, heiRit es bei von Foerster. Die Un-
entscheidbarkeit konfrontiert uns mit einer Situation, die uns dazu
dréngt, nicht nur fiir die eine oder andere Deutung zu votieren, nicht
nur im Raum der Griinde und Motive, der Rechtfertigungen und Ra-
tionalisierungen zu agieren; der Entscheidungsspielraum, der durch
die Unentscheidbarkeit gedffnet wird, zeigt uns auch in einer Lage,
fiir unsere Selbstdeutungen und ihre mdglichen Folgen die Verant-
wortung {ibernehmen zu miissen. In strenger Analogie zu dem be-
kannten kommunikationstheoretischen Axiom, demzufolge wir nicht
nicht kommunizieren konnen, konnte das erste Axiom einer dekon-
struktiven Moral darin bestehen, zuzugeben, dass wir uns auch nicht
nicht verantwortlich zeigen konnen. Es konfrontiert uns mit einer in
sich gebrochenen Situation, mit einem konstitutiven Ungleichge-
wicht unserer selbst, das nur unter Bezug auf normative Regulative
ausbalanciert werden kann. Sie sind in unser symbolisch vermitteltes
Universum auf eine mehr oder weniger dramatische Weise eingelas-
sen, auch wenn sie durch die lebensweltlich eingespielten Verhaltens-
und Verstehensschemata je schon kulturell {iberformt und beantwor-
tet sind. Gleichwohl geht dieser Riss durch alle Identifikationen und
Einstellungen, Uberzeugungen und Wiinsche hindurch. Von diesem
Riss, der uns immer wieder unsere Verantwortung bewusst macht,
konnen wir uns nicht suspendieren. Wir tragen auch Verantwortung
dafiir, wer oder was wir sind. Unsere Selbstdeutung ist nicht unab-
hdngig von dem, was wir sind oder sein wollen. Retroaktiv wird das,
was Folge sein kann, Voraussetzung der Entscheidung. Das fich-
te’sche »Setzen der eigenen Voraussetzung< macht einen Perspekti-
venwechsel unausweichlich. Es zeigt im Spiegel einer dilemmatisch
kognitiven Ordnung die (notwendige) Forderung, sich auf eine prak-
tische Orientierung umzustellen. Nur im Horizont einer theoretisch
wie praktisch qualifizierten Weltoffenheit kann sich die Moglichkeit,

207

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard etwas bestimmterweise zu verantworten, zeigen. Verantwortung ohne
Gamm dieses Moment eines radikalen Ausgesetztseins aller kognitiven und
evaluativen Selbst- und Weltbeziige ware keine.

Dieser Auffassung zufolge stehen wir von Anfang an - primordial
- in diesem Raum des Normativen, dessen Verstandnis nur gegeben
ist, wenn sowohl ego und alter ego die Kenntnis ihrer selbst und aller
anderen in eine prinzipielle Offenheit oder Unbestimmtheit (Entzug)
getaucht sehen, die es allererst ermdglicht, ein Verhalten nicht als
Zwang oder konditionierte Reaktion, sondern als frei oder sich selbst
verpflichtend zu verstehen.’” Es wire in diesem Sinne verfehlt anzu-
nehmen, die Unergiindlichkeit sei die (bloRe) Folge davon, dass wir
die Vielfalt menschlichen Sein-Kénnens nicht {iberblicken konnen;
die Unbestimmtheit resultiere einzig aus einer (zum Beispiel chaos-
theoretisch interpretierten) Komplexitdt, die im Zeichen von Nichtli-
nearitdt und Emergenz aus prinzipiellen Griinden kognitive Systeme
nach Art menschlicher Informationsverarbeitung iiberforderte. Dieses
Argument verbliebe nicht nur im Rahmen einer theoretischen Bestim-
mung der Vernunft; es konnte vor allem die Normativitét, die mit Ver-
pflichtung und Verantwortung, mit dem Sein-Sollen, der Unabding-
barkeit eines (moralischen) Anspruchs einhergeht, nicht verstandlich
machen.?

Das Medium der Weltoffenheit scheint einzig erschlossen und ge-
sichert durch eine Unergriindlichkeit, die auch eine Verpflichtung in
sich selbst enthdlt bzw. freisetzt: »Sich und seiner Welt offen, weil er
[der Mensch] um seine Verborgenheit« (Plessner 1983d: 357). Sie bie-
tet die Basis, die Gewdhr dafiir, vom >Verbindlichnehmen des Uner-
griindlichen< zu sprechen.’

»Darum riickt in den Mittelpunkt der Anthropologie die Unergriind-

lichkeit des Menschen, und die Mdglichkeit zum Mensch-Sein, in der

beschlossen liegt, was den Menschen allererst zum Menschen macht,

7 | Die Grammatik des normativen Sinns stellt den Akteur/Passeur unter die
Bedingung des Selbstvollzugs. Nicht nur muss man sie selbst ergreifen, oder,
wie Fichte sagt, »durch Freiheit in sich selbst hervorbringen«. Um dem anderen
und sich selbst die Freiheit des Handelns auch nur absprechen zu kdnnen, muss
man mindestens fiir dieses Urteil oder genauer, fiir die Giiltigkeitsunterstellung
dieses Urteils (das auch eine Handlung ist), die Mdglichkeit einrdumen, eine
echte Urteilsalternative gehabt zu haben.

8 | Man sollte nicht jene Differenz in der Deutung von Ungewissheit auRer
Acht lassen, die besteht zwischen der Wahrscheinlichkeit, dass ein Wiirfel auf
diese oder jene Seite fillt und der individuell oder sozial bedeutsamen Zurech-
nung von Handlungen: zwischen Aleatorik und Verantwortung. Der Diskurs
iber diese Differenz ist, wie sich an allen Institutionen unserer sozialen Reali-
tat ablesen ldsst, immer noch das historische Apriori, die letzte Metasprache
unserer Kommunikation.

208

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

jenes menschliche Radikal, muss nach MalRgabe der Unergriindlichkeit
fallen. Nur wenn und weil wir nicht wissen, wessen der Mensch noch
fahig ist, hat es einen Sinn, das leidvolle Leben auf dieser Erde zu be-
stehen. Die Unergriindlichkeit seiner selbst ist das um des Ernstes sei-
ner Aufgabe willen verbindliche Prinzip seines Lebens und seines Le-
bensverstandnisses.« (Plessner 1983a: 161)
Stellt man diese Reflexion in einen Kontext intersubjektivitdtstheore-
tischer Uberlequngen und fragt nach der Vertretbarkeit oder Unver-
tretbarkeit des einzelnen Menschen (ohne das an dieser Stelle in ex-
tenso darstellen zu kdnnen), konnte man mit Plessner zu folgendem
Schluss gelangen:
»Sie [die Menschen] wissen voneinander nicht, es sei denn in Grenz-
fallen, was sie denken, was hinter ihren Stirnen, in ihrem Herzen vor-
geht. [...] Im Licht seiner Personalitdt wird das Individuum zu einem
primadr undurchdringlichen und vieldeutigen Bereich, der in sich und
mit sich allein ist und zu dem nur indirekte Kontakte fiihren. [...] Gabe
es sie [die Personalitdt] nicht, die jedem Individuum die Versenktheit
in sich verleiht, so wdre ihm die Moglichkeit genommen, sich als je-
dermann, als ein jeder und als kein anderer zu verstehen, »als ein je-
der< besagt Nivellierung aber nicht sozialer Art, die nur da Sinn hat,
wo schon von hoch und niedrig gesprochen werden kann. Vielmehr
nimmt sie eine Reduzierung an den Individuen mit Hilfe der Personali-
tatsstruktur als Reduktionsmittel vor. Durch diese Reduzierung ge-
winnt der einzelne Mensch seine Wiirde, weil die Unersetzlichkeit sei-
ner individuellen Person (kein anderer) nur im Durchblick auf seine
prinzipielle Ersetzbarkeit als Person sichtbar wird.« (Plessner 1983e:
299 f.)

Kriterialer Sinn und Offenheit

Der sprachlichen Formel von der »freien Anerkennung des Verbindlich
Nehmens des Unergriindlichen« ldsst sich noch ein weiterer, wie man
sagen konnte, kriterialer Sinn entnehmen. Er konkretisiert die Rede

9 | Dass wir nicht aus dem wohltdtigen Dunkel der Exzentrizitétsstruktur her-
austreten kdnnen, dass wir ihm, wie Plessner schreibt »iiberantwortet sind«,
heiRt nicht nur mit einem Moment der Selbstentmachtigung, der Einschran-
kung unseres kognitiv bestimmten Wollens zur Selbst- und Fremdverfiigung
rechnen zu miissen; diese Einsicht korrespondiert auch einer Konsequenz, die
der Kybernetiker Heinz von Foerster (anders als N. Luhmann) aus der Diskussi-
on um den blinden Fleck gezogen hat: Wenn jede Unterscheidung so oder auch
anders getroffen werden kann, wenn keine der Kontingenz entbehrt, also jede
Unterscheidung ein Moment der Entscheidung enthilt, dann ist es an uns, da-
riiberber Rechenschaft ablegen zu miissen.

209

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard von der Quelle des Normativen insofern, als er ein bestimmtes, wenn-
Gamm gleich negatives Resultat enthdlt, in dem aber, wie Plessner hervor-
hebt, eine »sehr positive Haltung im Leben zum Leben< zum Ausdruck
kommt. Danach weist jener Sinn imperativisch alle Moglichkeiten ab,
unter denen das paradoxe Selbstverhdltnis exzentrischer Akteure —
einer Selbstgegebenheit qua Selbstdistanz — entparadoxiert werden
konnte, unter denen die Quelle des Normativen, der homo abscondi-
tus, verschlossen werden konnte, unter denen — wie es heute in der
moralphilosophischen und bioethischen Debatte vielfach geschieht —
die >Bestimmung des Menschenc in einer natiirlichen oder kulturellen
Bestimmtheit, seinem aufgekldrten Selbstinteresse, seiner Reflexions-
fahigkeit, seiner Natalitdt, seines Angewiesenseins auf andere, seiner
intentionalen Kompetenz, seiner Wahlfreiheit und was dergleichen
Kriterien mehr genannt werden, liegt. Die Unbestimmtheitsrelation
verpflichtet uns darauf, alle diejenigen Bestimmungen abzuhalten,

die den Sinn praktischer Vernunft auszustreichen drohen.

Der Grundgedanke zielt darauf, dass zwischen dem transzenden-
talen Sinn und der kriterialen Bedeutung ein iiberaus enger Zusam-
menhang besteht, und dass dieser Zusammenhang sowie seine beiden
Bedeutungsmomente den plessner’'schen Imperativ vom >Verbindlich
Nehmen des Unergriindlichen¢ explizieren konnten.

Thm liegt der Gedanke zugrunde, dass ein wie immer geartetes
Verhalten die formale Grammatik normativer Geltung nicht verletzen
darf, dass es nicht gegen die Ermdglichungsbedingungen verstoRen
darf, die an der Konstitution der symbolischen Realitét, und das heiflt
an der Unverfiigbarkeit der sozialen Akteure, beteiligt sind.

Wenn wir exzentrische oder ortlose Wesen sind, dann scheint es
unausweichlich zu sein, dass wir uns unter normative Bedingungen
gesetzt verstehen miissen, dann miissen wir das, was definitiv unent-
scheidbar ist, entscheiden (konnen). Wenn es keine letzte Sicherheit
gibt, keine wirkliche Garantie fiir die Richtigkeit unserer Griinde und
Meinungen, keine durch eine externe géttliche oder gesellschaftliche
Instanz beglaubigte Wahrheitsnorm, dann miissen wir mit unserem
Urteil auch die Verantwortung fiir dieses Urteil, mit der Entscheidung
auch die Verantwortung fiir diese Entscheidung iibernehmen. Um
aber nicht einem Dezisionismus oder Voluntarismus orientierungslo-
ser Entscheidung das Wort zu reden, miissen das Urteil und die Ant-
wort so ausfallen, dass wir in Zukunft auch unser Urteil oder unsere
Antwort verantworten konnen: Unsere Antwort sollte zu den in der
Grammatik normativer Geltung entwickelten Bestimmungen einer un-
ausdeutbaren Subjektivitdt nicht im Widerspruch stehen. 10

Eine Totalisierung des (wissenschaftlich) objektivierenden Zu-
griffs auf den Menschen kann vor diesem Kriterium seiner Unbe-
stimmbarkeit so wenig bestehen wie seine (teleologische) Bestim-
mung iiber einen (propositionalisierbaren) Kanon irreduzibler Eigen-

210

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schaften; auch ein Riickzug nach innen, welcher auf eine Unmittel-
barkeit der Selbsterfahrung im leiblichen Spiiren hofft, verschlieRt
den durch jenen Begriff erffneten praktischen Sinn.

Wie Plessner sagt, handelt es sich bei der Formel von der Verbind-
lichkeit des Unergriindlichen um ein methodisches Prinzip. In seiner
Prinzipialisierung wird die Unbestimmtheitsrelation des Menschen zu
sich und zu anderen zur Quelle der Normativitdt: Weil wir fiir uns
selbst und fiir andere unausdeutbar sind, kdnnen und miissen wir in
unsere Verantwortung fiir uns und andere eintreten - tritt die Verant-
wortung in uns ein: als Ermdglichungsbedingung im konstitutiven
Sinn einer notwendigen Voraussetzung solcher Wesen, denen es ob-
liegt, ein Leben fithren zu miissen, sowie als praktisches Kriterium:
als Norm oder Schranke, die dafiir steht, dass jenes die Freiheit der
Menschen begleitende Selbstaufgegebensein maglich bleibt.

Was letztens an ein weiteres Moment erinnert, das bereits zuvor
dargestellt worden ist: den Vorrang der praktischen Vernunft. Man
wiirde die reflexive Anthropologie Plessners entschieden verkiirzen,
wenn man sie nicht in den Kontext geschichtlicher und politischer
Fragen stellte und einer letztlich an Freiheit orientierten Praxis aus-
gerichtet sdahe. Eine Antwort ldsst sich nur formulieren auf der Ebene
praktischer Vernunft. Nur auf dieser Ebene kénnen wir dem Bruch ent-
sprechen - jenem Bruch, der nach Selbstbestimmung verlangt. Oder -
erst in der Bereitschaft, uns als normativ bestimmte (und bestimmen-
de) Wesen zu verstehen, 16sen wir das Problemniveau, ex-zentrische
Akteure zu sein, ein. Dieser Bruch (diese Liicke im Sein), der mit der
Exzentrizititsformel angesprochen ist, kann von uns erst in der Uber-
nahme praktischer Vernunft ratifiziert werden. In der theoretischen
Beobachterperspektive bleibt die Frage unbeantwortbar, wem Exzen-
trizitdt zugesprochen werden kann; sie entzieht sich jedem Versuch,
objektiv validierbare Kriterien anzugeben. Die Fundierung des Exzen-
trizitdtsbegriffs in einem ontologisch oder speziezistisch angelegten
Vokabular der menschlichen Natur erscheint nicht zwingend. Auch
wenn Plessner in den »Stufenc jenes Konzept komparativ einfiihrt und
zu den iibrigen >Daseinsweisen des Lebendigen« in Beziehung setzt,
verankert er es in den spdteren Schriften doch wohlweislich nicht in
einem Gattungssubstrat.

Die Quellen der Normativitdt flieRen nicht ohne dieses Moment
des Unergriindlichen, das aus der exzentrischen Mitte des Menschen
erwachst. Das Offenhalten, die Unbestimmtheitsrelation des Men-

10 | Diein Gestalt der Unverfligbarkeit des Selbst transparent gemachte Form
muss durch den Entwurf einer dekonstruktiven Moral legitimer Selbstverhalt-
nisse komplementiert werden, die hilft, diejenigen gesellschaftlichen Konven-
tionen, kulturellen Habitusformen und wissenschaftlichen Problemverstandnis-
se der Kritik zu unterziehen, welche gegen das Geltungsfundament verstol3en.

211

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard schen zu sich ist zugleich das, woraus sich die Normativitdt speist, die
Gamm Ermodglichungsbedingung von Normativitdit und die verbindliche
Schranke, die sie dadurch setzt, dass sie dem Gebot einer Proliferation
der Freiheit nachkommt. Anders gesagt, die diese Interpretation lei-
tende Idee besteht darin, die Unbestimmtheitsrelation so anzusetzen,
dass sie uns darauf verpflichtet, alle jene Bestimmungen zu verwer-

fen, die den Sinn praktischer Vernunft zu verschlieRen suchen.

In der Verwirklichung der kritischen Funktion des Offenhaltens
zeigen sich auch solche Verhaltensweisen, die die menschlichen Ak-
teure nach der freien Anerkennung dieses Dispositivs nicht mehr ha-
ben, alle, die auf die Totalisierung dieser oder jener Bestimmung oder
auf ihre Verdinglichung hinauslaufen. In diesem Sinn zielt jene For-
mel auf den Entwurf einer dekonstruktiven Moral, welche gewisserma-
Ren einen Rahmen legitimer Selbstverstandnisse entwickelt.

Versprechen als Metainstitution

Meine abschlieRenden Uberlegungen gelten einem transzendental-
hermeneutischen Rekonstruktionsversuch dieser von Plessner ent-
wickelten Struktur; er zielt darauf, den Vorrang der praktischen Ver-
nunft intern aus dem Verhdltnis oder der wechselseitigen Implikation
von Selbstbezug (Exzentrizitdt) und Normativitdt an der Grammatik
des Versprechens zu explizieren und zwar in der Weise, dass das Ver-
sprechen als eine transzendentale Institution des Normativen aufge-
fasst wird. Das Versprechen wird als Metainstitution dargestellt, an
der oder durch die alle anderen Regeln, zum Beispiel solche des Ver-
trags, erst ihre Aufkldrung und Bestdtigung finden. Dem Vertrag wie
allen Propositionen des Rechts und der Okonomie ist das Versprechen
als quasi-transzendentale Institution vorgestaltet; durch diese Insti-
tution werden sie »gesetzt< und, wie man sagen konnte, ihr und in ihr
sind sie auch ausgesetzt« (Ermdglichungsbedingung und Dekon-
struktion).

Wie die Belegstellen zeigen, gelingt es Plessner entgegen seiner
Programmatik nicht immer, sich von essenzialistisch grundierten
Uberlegungen freizuhalten. Trotz der erklirten skeptischen Quer-
schreibung >des Menschenc scheint der Begriff der menschlichen We-
sens- oder Gattungsnatur im Hintergrund Regie zu fiihren. Meine Hy-
pothese lautet daher, ob nicht vielleicht — unter Wahrung von Pless-
ners Intention - sein Grundgedanke von einer >Verbindlichkeit des
Unergriindlichenc besser (und weniger essenzialistisch) verstanden
werden kdnnte, wenn man, anstatt die Geltungsgrammatik des mora-
lischen Sinns an fundamentalanthropologische Grundsétze zu binden,
ihn erstens transzendentalhermeneutisch zu explizieren versucht und
zweitens annimmt, dass die damit verbundene Absicht sich am besten

212

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

in der Darstellung des sozialen Instituts des Versprechens verwirkli-
chen lasse, weil in ihm die beiden fiir Plessners Normativitdtskonzept
zentralen Strukturmomente — Offenheit und Verbindlichkeit - ihre
konstitutive Verschranktheit auf exemplarische Weise zeigen.

Worin liegt die Besonderheit des Versprechens, dass man von ei-
ner gleichsam metalogischen Grundnorm sprechen kann?

Was das Versprechen vor anderen Sprechakten und Handlungen
auszeichnet, ist seine implizite Selbstbeziiglichkeit; es konstituiert
sich performativ, im Vollzug seiner selbst, es ist als dreistellige Relati-
on angelegt: um anderen etwas versprechen zu kdnnen, muss das Ver-
sprechen sich selbst versprechen, ein Versprechen zu sein.!? So irri-
tierend - wie bloRes Rauschen im Kommunikationskanal — es auch
klingen mag, das Selbst verspricht nicht nur (jemand anderem) etwas,
sondern (im Versprechen) sich selbst, und zwar unter Bezug auf ein
Wesen, das iiber seinen s>faseligen Augenblicks-Verstand« (Nietzsche)
hinaus sich eine Souverdnitdt zuerkennt, aufgrund der es in der Lage
zu sein behauptet, auf das Versprochene zuriickkommen zu kénnen.
Die Selbstbeziiglichkeit performativer Akte verlangt, dass, um ande-
ren etwas versprechen zu konnen, es sich selbst muss versprechen
konnen. Ohne diese (freie) Selbstverpflichtung scheint kein Verspre-
chen denkbar zu sein. Nietzsche hat das ausdriicklich hervorgehoben,
als er von der >paradoxen Aufgabe« sprach, ein Tier heranzuziichten,
»das versprechen darf«: das von der Kette >der Sittlichkeit der Sitte
wieder losgekommenes, >souverane< oder rlibersittliche« Individuum.
Es muss auf seine sich und anderen prasente Entzogenheit, seine ex-
zentrische Natur, Bezug nehmen, um fiir sich und andere jenen Raum
zu schaffen, in dem eine Selbstverpflichtung eingegangen werden
kann.'? An dieser Unbestimmtheitsrelation zu sich und im Blick auf
andere héngt die Mdglichkeit der Selbstverpflichtung, es zeigt die
normative Kraft der Verpflichtung als durch nichts getragen. Ein Ver-
sprechen, ohne seine selbstinklusive Unterstellung (der Selbstver-
pflichtung), es zu halten, wére keines.

Die Phanomenologie des Versprechens zeigt in ausgezeichneter
Weise nochmals die paradoxe Verschrankung von Offenheit und Ver-
bindlichkeit, Unbestimmtheit und Verpflichtetheit.

11 | »Noch bevor es jemand anderem etwas verspricht, verspricht das Ver-
sprechen sich selbst — es verspricht, ein Versprechen zu sein« (Hamacher 1998:
65).

12 | Nietzsche freilich schépft diesen Sinn nicht wirklich aus. Seine »aristo-
kratische< Perspektive vor allem verhindert eine griindliche, modernen Verhalt-
nissen entsprechende Rekonstruktion. Sie miisste nicht nur das doppelsinnige
Aufheben des doppelsinnigen Andersseins (Hegel) darstellen, sondern auch ei-
ne Antwort auf die in diese Struktur eingespielten Asymmetrien finden.

213

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard
Gamm

Verbindlichkeit gewinnt ein Versprechen erst, wenn die an ihm
beteiligten Akteure sich wechselseitig im Blick darauf freigeben, ob
sie es einhalten wollen oder nicht, wenn offen bleibt, ob sie sich -
iiber die Zeit des Versprechens — an es gebunden fiihlen. Es ist jeweils
in die Freiheit des anderen gestellt, sich daran zu halten und nicht,
weil die Erwartung einer positiven oder negativen Sanktion oder eine
Risikoabwdgung der Grund fiir seine Einhaltung wéren, sondern eine
im Versprechen gewdhrte Verbindlichkeit, die einzig unter Vorausset-
zung jener Offenheit Realitdt gewinnt. Zwar ist auch die Erfiillung ei-
nes auf dem geltenden Recht beruhenden Vertrags mehr oder weniger
unsicher, aber diese Unsicherheit ist keine, die fiir den moralischen
Sinn spezifisch ware; die Einlosung des Vertrags kann erzwungen wer-
den. Sein strategischer Sinn zielt insgesamt auf die Reduktion der
Unsicherheit, wahrend die im Versprechen sich ereignende Offenheit
die conditio sine qua non zu seiner (verantwortungsbasierten) sozia-
len Konstitution ist, eine, die jedem Sprechakt dieser Art vorausliegt
und ihn je erneuert. Man konnte sagen, im Fall des Versprechens
muss das Ungewisse positiviert werden, soll {iberhaupt der mit ihm
verbundene Sinn eingeldst werden konnen. Nur weil im Versprechen
dieser soziale Prozess der Kommunikation erdffnet wird, durch die der
andere in seine Handlungs- und Optionsfreiheit entlassen wird und
(gewollte) Ungewissheit {iber den Ausgang (des Versprechens)
herrscht, kann jene moralspezifische Bestimmtheit der Verpflichtung
entspringen. Ohne den unbestimmten Horizont, den das Versprechen
auftut, keine Bestimmtheit des Verpflichtetseins zu dieser oder jener
Handlung.

Die vielfach verschrankte und paradoxe Einheit von Verbindlich-
keit und Offenheit wird im Versprechen erst geschaffen. Wenn Fichte
schreibt, dass man Freiheit nicht »andemonstrieren< konne, jeder Ein-
zelne sie vielmehr >durch Freiheit in sich selbst hervorbringen«< miisse,
dann zielt er vermittels eines mentalistisch bestimmten Vokabulars
auf denselben Sachverhalt: Das soziale Institut des Versprechens exi-
stiert nicht, ohne dass man (selbst-)tétig in es eintritt, ihm qua refle-
xiv-performativem Sprechakt auch seine symbolisch vermittelte Reali-
tdt verschafft. Der Eintritt in das soziale Institut ist aber eine Gefan-
genschaft sui generis, in ihr ist die Bestimmtheit durch die (verpflich-
tenden) Schranken paradoxerweise genau daran gebunden, sich in je-
dem Augenblick aus ihnen befreien zu kénnen; nur weil mir die Mog-
lichkeit offen steht, mich ihrer zu entledigen, bin (fiihle) ich (mich)
an sie und durch sie gebunden. Die (normative) Kraft oder Wirksam-
keit der (verbindlichen) Schranken beruht auf nichts anderem als auf
der Unbestimmtheit oder Offenheit der Situation und der Unausdeut-
barkeit jener Akteure, welche die fiir ein Versprechen notwendige
Kraft aufzubringen vermeinen.

214

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gleichzeitig gewinnt derjenige, der aus freien Stiicken verspricht,
eben darin seine symbolische Identitit; er iibernimmt jene Bestimmt-
heit, auf die das gebrochene oder das gehaltene Versprechen zuge-
rechnet werden kann. In dieser Ubernahme oder der je getitigten
Festlegung auf dies oder jenes, liegt der bestimmende oder die Person
individuierende Charakter, sie gewinnt ihren Rang oder ihr Statut im
Versprechen. Dass aber jene Bestimmtheit oder Zurechenbarkeit mo-
ralisch méglich wird, setzt gewissermaRen jene Ungewissheit oder je-
nes >wohltdtige Dunkel« voraus, von dem Plessner spricht, das nicht
aufgehoben werden kann, soll die im Versprechen ausgeldste norma-
tive Kraft der Verpflichtung nicht zunichte werden.

Eine Semantik unbestimmter Bestimmtheit erlaubt nicht nur die
Strukturmomente des Versprechens zu beschreiben, sie bezeugt auch
ein basales praktisches Interesse an der Erhaltung und Fortschrei-
bung dieser Struktur - nicht zuletzt deshalb, weil auch ein (kriti-
sches) Verstindnis der auf Recht und Okonomie basierenden Ver-
kehrsformen auf sie zuriickgreifen muss. Sie nimmt ein fundamenta-
les (selbstinklusives) Interesse daran, dass ein in diesem Medium (der
Verantwortlichkeit) sich entwickelnder Bestimmtheitssinn auch wei-
terhin ein irreduzibles Moment der sozialen Praxis ist. Die Explikation
dieser bestimmt-unbestimmten Verschrankung von Offenheit und
Verbindlichkeit (als konstitutionslogischer Voraussetzung des Ver-
sprechens) ist verkniipft mit einem selbstinklusiven praktischen In-
teresse, das heiRt der Forderung, die Bedingungen nicht zu verlet-
zen, auf denen das Versprechenkdnnen und -diirfen beruht. Anders
gesagt, die transzendentalhermeneutische Explikation des prakti-
schen Sinns der Vernunft birgt einen kriterialen Bedeutungskern, der,
wenngleich negativ, fordert, ein kritisches Verhdltnis zu den kulturel-
len und wissenschaftlichen Interpretationsmustern zu entwickeln, die
gegen die das soziale Institut des Versprechen ermdglichenden Medi-
en verstoRen. Wenn spiel- oder nutzentheoretische Erklarungen, evo-
lutionsbiologische Modelle u. a. das Drehbuch des Versprechens nach
der Logik des rdmischen Rechtsgrundsatzes do ut des geschrieben se-
hen und glauben, es in Form von Strategiespielen hinreichend erfas-
sen zu konnen, bringen sie es um einen nicht unwesentlichen Teil
seiner sozialen, mit radikaler (praktischer) Offenheit assoziierten Be-
deutung.

Erst der unbestimmbare Horizont, der im Versprechen aufge-
spannt wird, macht also deutlich, wodurch die moralspezifische Be-
stimmtheit der Norm ihre Giiltigkeit gewinnt oder iiberhaupt be-
stimmte Regeln in ihrem moralverbindlichen Charakter verstanden
und beschrieben werden konnen. Das Verstdndnis dieser Grammatik
freilich ist derart, dass in ihm das Motiv (Interesse) und Kriterium
transparent werden, nicht gegen das Geltungsfundament der Gram-
matik zu verstoRen.

215

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Die
Verbindlichkeit des
Unergriindlichen
Zu den normativen
Grundlagen der
Technologiekritik


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard
Gamm

Auch wenn sich der Verdacht, einer negativen Theologie zu fol-
gen, verstdrken sollte, die faktisch oder zunéchst deskriptiv angesetz-
te exzentrische conditio der menschlichen Subjektivitdt wird erst ver-
standlich oder durchsichtig in dem, was sie sein soll: in einer norma-
tiv ausgelegten destinatio. Aber diese bleibt ambigue, offen, insofern
ihre definitorische SchlieRung verwehrt bleibt. Vor diesem Hinter-
grund erscheint es nicht abwegig zu behaupten, dass ein wirkliches
Verstdndnis von geregeltem Tausch und Vertrag zuletzt ohne die Ex-
plikation einer um normative (und gesellschaftlich-geschichtliche)
Grundlegungsfragen erweiterte Anthropologie nicht auskommt, die
im Versprechen als einer Metainstitution erst die Voraussetzung fiir
das Verstdndnis jener (sozialen) Verkehrsformen findet.

Literatur

Adorno, Th.W. (1966): Negative Dialektik, Frankfurt a. Main.

Gamm, G. (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbe-
stimmten, Frankfurt a. Main.

Gamm, G. (2004): Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstrukti-
on von Subjektivitit, Berlin.

Hamacher, W. (1998): Entferntes Verstehen. Studien zu Philosophie
und Literatur von Kant bis Celan, Frankfurt a. Main.

Kdmpf, H. (2001): Helmuth Plessner. Eine Einfiihrung, Diisseldorf.

Plessner, H. (31975): Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin, New York.

Plessner, H. (1983a): »Macht und menschliche Natur, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. V,
Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (1983b): »Uber einige Motive der Philosophischen An-
thropologie«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Mar-
quard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (1983c): »Die Aufgaben der Philosophischen Anthropo-
logie«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E.
Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (1983d): »Homo absconditus«, in: ders., Gesammelte
Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frank-
furt a. Main.

Plessner, H. (1983e): »Ungesellige Geselligkeit«, in: ders., Gesam-
melte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII,
Frankfurt a. Main.

216

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»S0 WIE DER MENSCH SICH SIEHT, WIRD ER«.
UBERLEGUNGEN ZUR POLITISCHEN
VERANTWORTUNG DER PHILOSOPHISCHEN
ANTHROPOLOGIE IM ANSCHLUSS AN

HELMUTH PLESSNER
Heike Kampf

Im anthropologischen Denken Plessners spielen die Motive der »Uner-
griindlichkeit« und »Nicht-Feststellbarkeit« des Menschen eine zen-
trale Rolle. Diese sind wiederum nicht selbst als vorldufige Bestim-
mungen zu verstehen, die die Plastizitdt des Menschen begriindeten
und seine kulturell und historisch variable Festlegung erzwingen wiir-
den, sondern sie erscheinen vielmehr als bewahrenswerte und zu ver-
teidigende Aspekte menschlicher Selbstverhdltnisse, die jede Fixie-
rung iiberschreiten und durchqueren. So schreibt Plessner 1956:
»Der homo absconditus, der unergriindliche Mensch, ist die standig
jeder theoretischen Festlegung sich entziehende Macht seiner Frei-
heit, die alle Fesseln sprengt, die Einseitigkeiten der Spezialwissen-
schaft ebenso wie die FEinseitigkeiten der Gesellschaft.« (Plessner
1983c: 134)
Plessner weist der philosophischen Anthropologie schlieRlich eine of-
fenhaltende Funktion zu, die sie in einer Kritik definitorischer und de-
finitiver Bestimmungen sowie einseitiger Festlequngen des Menschen
erfiillt. Die philosophische Anthropologie erscheint daher nicht als ei-
ne zu den anderen Wissenschaften vom Menschen bloR hinzutretende
Wissenschaft, sondern sie ist vielmehr
»die stdndig kritische Besinnung auf deren Grundlagen und Begren-
zungen. Als eine derartige Besinnung auf sein eigenes Wesen entzieht
sie den Menschen der Vergegenstandlichung und damit seiner Verfiig-
barmachung fiir die Abstraktionen der Wissenschaften und der Gesell-
schaft.« (Plessner 1983c: 135)
Auf der einen Seite folgen diese Motive aus der Struktur der »exzen-
trischen Positionalitdt«, die die reflexive Entzogenheit des Menschen
begriindet und die Grenzen seiner Objektivierbarkeit markiert.® Auf
der andern Seite ldsst sich das Denken der Unergriindlichkeit auch als

217

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Moglichkeit lesen, die »moralisch-politische Aufgabe« der philosophi-

Kampf schen Anthropologie wahrzunehmen, die Plessner 1936 in seiner An-
trittsvorlesung an der Universitdt Groningen hervorhebt. (Plessner
1983a: 41) Mit der Reflexion auf die historischen Bedingungen der
Anthropologie und auf ihre Verschrankungen mit der jeweiligen poli-
tischen Situation wird eine Verbindung von anthropologischer Theo-
riebildung und Praxis sichtbar, die als performative Macht anthropolo-
gischer Modelle angesprochen werden kann: Anthropologien wirken
demnach identitdtshildend, und sie werden handlungsleitend. Durch
diese Beobachtung der engen Verwobenheit von Theorie und Praxis,
von Auffassung und Behandlung des Menschen, wird der philosophi-
schen Anthropologie eine neue Aufgabe erschlossen: Diese liegt para-
doxerweise in einer Anthropologiekritik, die sowohl einzelwissen-
schaftliche wie philosophische Aussagen iiber den Menschen in Hin-
blick auf ihre Auswirkungen auf die Praxis in den Blick nimmt. So
wird Plessners anthropologisches Denken zunehmend von der Frage
nach der Praxisrelevanz anthropologischer Aussagen geprdgt. Sein
Beharren auf der Unergriindlichkeit des Menschen, und der stete Ver-
weis auf die Unbeantwortbarkeit der kantischen Frage »Was ist der
Mensch?«, sind nicht zuletzt als Kritik einer verdinglichenden Praxis
sowohl innerhalb der Theorienbildung als auch im Umgang mit dem
Menschen zu lesen, der er die Verteidigung der Freiheit entgegenhalt.
Diese Sorge um die Auswirkungen der Anthropologie auf die Praxis
kann als Korrektiv anthropologischer Theoriebildung dienen, die
nicht ldnger fiir sich beanspruchen will, die Natur oder die Bestim-
mung des Menschen festzustellen.

Ich mochte im Folgenden nachzeichnen, wie die politische Ver-
antwortung im Denken Plessners zu einem zentralen Motiv und Kor-
rektiv der philosophischen Anthropologie wird. Dabei mdchte ich zei-
gen, dass Plessner die politische Verantwortung sichtbar machen
kann, weil er die Anthropologie als Feststellungswissenschaft kritisch
in den Blick nimmt und seine Position aus einer Anthropologiekritik
gewinnt. So konnen im Anschluss an Plessner die Aussagen der An-
thropologie nicht ldnger nur als konstative sondern vor allem als per-
formative Aufierungen verstanden und untersucht werden. Performati-
ve AuRerungen in dem Sinne, dass sie das erzeugen, was sie nur zu
benennen oder aufzudecken scheinen. Diese auf John L. Austin zu-
riickgehende Unterscheidung ist vor allem in der politischen Philoso-
phie (bei Judith Butler) und in der Sozialtheorie (bei Pierre

1 | Dass Plessners Begriff der sexzentrischen Positionalitdt< auch iiber die An-
thropologie hinaus fiir ein Denken »radikaler Uberginge« interessant wird,
zeigt Kurt Rottgers (2002: 311 ff.), indem er die Prozessualitdt bzw. die »per-
manente Ubergingigkeit« (Rottgers 2002: 317), die dieser Begriff impliziert,
fiir eine Philosophie der Uberginge fruchtbar macht.

218

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bourdieu) in spezifischer Pragung weiterentwickelt worden, wahrend
sie innerhalb der Anthropologie weitgehend unberiicksichtigt geblie-
ben ist. Obwohl diese Ulberlegungen zur Performativitit sowohl fiir ei-
ne reflexive Selbstbesinnung der Anthropologie, als Kritik des anthro-
pologischen Diskurses, als auch als mdgliches Korrektiv anthropologi-
scher Modelle interessant und, wie ich zeigen mochte, ansatzweise
auch schon bei Plessner zu finden ist, auch wenn er noch nicht von
performativer Macht spricht. Besonders zwei Aspekte, die die genann-
ten Autoren ansprechen, ndmlich die performative Macht sprachlicher
Kategorisierungen im Sinne ihrer identitétsstiftenden Dimension und
ihre handlungsleitende Funktion sind fiir die Anthropologie beson-
ders relevant: So weist Bourdieu den »Beitrag der Worter zur Kon-
struktion des Sozialen« auf (Bourdieu 1990: 71), indem er zeigt, dass
der Akt der Kategorienbildung dazu dient, das zu erzeugen, was er
benennt. Solche Akte bezeichnet Bourdieu schlieflich als sprachliche
»Einsetzungsakte«, in welchen jemandem seine Identitdt zugewiesen
wird, indem sie ausgesprochen wird: Mit diesen Akten wird dem Be-
troffenen mitgeteilt, »was er ist und zu sein hat« (Bourdieu 1990:
88). Eine vergleichbare identitdtsstiftende Wirkung macht Butler in
den sprachlichen Prozessen der »Anrufung« aus, die Identitdt erzeu-
gen (vgl. Butler 2001: 91).%

Diese Uberlegungen lassen sich insofern fiir die Anthropologie
fruchtbar machen, als sich die Anthropologie als Bestimmungspraxis
des Menschen bezeichnen lasst, so dass sie auf ihre performative Di-
mension hin befragbar wird. Eine weitere, fiir die Anthropologie inter-
essante Fragerichtung ergibt sich aus der Untersuchung der Folgen
performativer Identitdtsstiftungen fiir die Strukturierung des politi-
schen Feldes. In Anlehnung an Butler kann das Politische geradezu
als Konstruktionsprozess von Identitdten bestimmt werden. Im Rah-
men dieser Uberlegungen zur performativen Dimension sprachlicher
AuRerungen lisst sich fragen, ob und inwiefern Anthropologien zu
Verwerfungen und Marginalisierungen von Menschengruppen bei-
tragen, indem sie beispielsweise Qualifikationskriterien »wahren
Menschseins« bereitstellen. Zum anderen lésst sich fragen, auf welche
Weise anthropologische Auffassungen des Menschen den Umgang mit
ihm leiten.

In dieser zweifachen Hinsicht spielt also die Frage nach der per-
formativen Dimension anthropologischer Modelle fiir eine philosophi-
sche Anthropologie eine nicht zu unterschédtzende Rolle: Mit dieser
Verschiebung der Blickrichtung wird zum einen die anthropologische
Theoriebildung selbst als eine Form der Praxis begreifbar und zum an-

2 | Wahrend Butler allerdings die Macht der Sprache stdrker betont als
Bourdieu, der die Wirksamkeit der sprachlichen Akte von der sozialen Autoritét
des Sprechers abhdngig macht; vgl. Kdmpf (2002).

219

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike deren in ihren Auswirkungen auf die Praxis, ihren Effekten im Feld

Kiampf des Politischen kritisierbar. In dieser Lesart unterstellt sich die An-
thropologie der praktischen Vernunft, so dass die Verteidigung der
Freiheit, die sich in einer Verweigerung und Kritik von Fixierungen
vollzieht, zu einem ihrer zentralen Anliegen wird, das sich uniiber-
sehbar in der Plessner'schen Anthropologie finden lésst.

Mit diesem Perspektivenwechsel und der damit einhergehenden
Offnung des Blicks fiir die politische Verantwortung der philosophi-
schen Anthropologie mdchte ich mich dann der Frage zuwenden, wel-
che neuen Impulse diese Motive in Plessners Denken der Debatte um
die Biotechnologien geben kann. Dabei ldsst sich zeigen, dass Pless-
ners Uberlegungen zum einen Versuche durchqueren, die Frage »Was
ist der Mensch?«, durch die die Relevanz der Anthropologie in der ge-
genwdrtigen Debatte begriindet wird, zu beantworten. Vielmehr kén-
nen solche Antworten selbst kritisch in den Blick genommen werden,
um die offenhaltende Funktion der philosophischen Anthropologie
wahrzunehmen. Zum anderen ermdglichen Plessners Uberlegungen
auch, die politisch-gesellschaftlichen Effekte der o6ffentlich diskutier-
ten Phantasien und Entwiirfe eines gentechnisch optimierten Men-
schen zu untersuchen. Diese Phantasien konnen, so mochte ich ver-
deutlichen, kritisch in den Blick genommen werden, insofern die Fra-
ge gestellt wird, inwiefern sie zu einer von Plessner als »uneigentlich«
bezeichneten Menschenverachtung betragen kénnen.

Die Aufgabe der philosophischen Anthropologie muss daher nicht
in der Beantwortung der Fragen gesucht werden, was der Mensch ist,
wann menschliches Leben beginnt, sondern viel eher in dem Aufweis
der Unbeantwortbarkeit dieser Fragen und in dem Versuch, die Effek-
te der gegenwartigen anthropologischen Diskussionen zu bedenken.
Es geht also eher darum, den Fragehorizont der Anthropologie zu er-
weitern und zu einer kritischen Reflexion gegenwdrtiger Debatten
beizutragen, als darum, mit einer anthropologischen Bestimmung des
Menschen Einfluss auf politische Entscheidungen zur gesetzlichen
Regelung biotechnologischer Forschungen und Anwendungen zu er-
langen. Wahrend sich auf der einen Seite sagen lieRe, dass die philo-
sophische Anthropologie mit ihrer Kritik einer Bestimmungspraxis ih-
re Einflussmoglichkeiten auf die Politik verspielt, erdffnet sie sich
doch auf der anderen Seite Moglichkeiten, ihrer politischen Verant-
wortung nachzukommen, indem sie in die 6ffentliche Debatte ein-
greifen und zu einem gesteigerten Problembewusstsein beitragen
kann.

220

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die politische Kontextualisierung des
anthropologischen Denkens

Die Auseinandersetzung mit der politischen Situation in Deutschland
hat Plessner zur Beobachtung der Verschrankung von Politik und vor
allem wissenschaftlich gepragten Zugdngen zum Menschen gefiihrt.
Plessner hat seit den 1930er Jahren immer wieder auf die Gefahren
der »wachsenden Verfiigungsgewalt iiber den Menschen« hingewie-
sen, die durch Biologie und Medizin erschlossen werden. In seiner
schon angesprochenen Antrittsvorlesung weist er der philosophischen
Anthropologie schlieRlich die Aufgabe zu,

»der stindig riicksichtsloser werdenden AnmaRung der Politiker, Oko-

nomen, Arzte, in Sachen Sterilisation, Eugenik, Rassenpolitik, Men-

schenziichtung, d.h. dem Kénnen des Menschen, sein Schicksal zu

spielen, eine Schranke zu setzen.« (Plessner 1983a: 50 f.)
Auch nach dem Zusammenbruch des Nationalsozialismus verliert die-
se Aufgabe fiir Plessner nicht an Aktualitdt. So schreibt er 1961:

»Die Frage einer moglichen Planung der Erbsubstanz iiberlebt die di-

lettantischen Theorien aus der Zeit der letzten Jahrhundertwende und

die verbrecherische Praxis des Dritten Reiches. Ja, man kann sagen,

daR der Gedanke der Planung durch die Entwicklung der wissenschaft-

lichen Genetik nun erst unsausweichlich zu werden beginnt.« (Pless-

ner 1981a: 271)
Um den angesprochenen Anmafungen entgegenzutreten, verfolgt
Plessner deren Logik und vor allem deren wissenschaftliche bzw.
pseudowissenschaftliche Grundlage: In der zunehmenden »Verwis-
senschaftlichung des Lebens«, wie er es an anderer Stelle nennt,
(Plessner 1983d: 113) sieht er schlieflich eine Bedrohung des Men-
schen, weil der Mensch hier nicht nur seine Individualitdt verliert und
der Verallgemeinerung unterliegt, sondern auch, weil er eine dem
wissenschaftlichen Zugang innewohnende Verdinglichung erfahrt: Er
wird hier vor allem in Hinblick auf seine Manipulierbarkeit, d.h. auf
Eingriffsmoglichkeiten hin wahrgenommen. Als Gegenstand der Wis-
senschaften fallt der Mensch notwendig unter die Gesetze der Objekti-
vitdt und in dieser Objektivierung wird er verfiighar. Diese wissen-
schaftlichen Erkenntnisse wiederum kdnnen »zur Richtschnur fiir Ein-
griffe staatlicher Autoritét in das menschliche Leben« werden (Pless-
ner 1983c: 130) und entfalten damit ihren Einfluss auf die Politik. Die
staatlichen Eingriffe in das menschliche Leben, die nicht nur zur Zeit
des Nationalsozialismus offen zu tage traten, und heute etwa im Em-
bryonengesetz und im Stammzellgesetz geregelt werden, folgen dem-
nach also unausweichlich einem verobjektivierenden und verdingli-
chenden Begriff des Menschen, den die philosophische Anthropologie
wiederum kritisch in den Blick nehmen kann, um die Grenzen und Ge-
fahren dieses objektivierenden Zugangs aufzuweisen. Dass Plessner

221

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike besonders auf die Gefahren wissenschaftlicher Zugdnge zum Men-

Kimpf schen aufmerksam wird und weniger den VerheiRungen fortschreiten-
der medizinischer Therapien vertraut, ist zweifellos der Erfahrung der
unmenschlichen Konsequenzen einer verobjektivierenden Bestim-
mungspraxis und deren enge Verwobenheit mit der Politik zur Zeit
des Nationalsozialismus geschuldet. Hier wurde nicht nur die Ideolo-
gisierung anthropologischer berlegungen in den Natur- und Geistes-
wissenschaften und in der Philosophie sichtbar, sondern es wurden
auch ihre Auswirkungen auf die Gesetzgebung deutlich, etwa in den
Niirmmberger Gesetzen (1935), die im Jahr vor Plessners Antrittsvorle-
sung in Groningen verabschiedet worden waren. In der pseudowissen-
schaftlichen Rassenideologie findet Plessner schlieRlich die »alle
Menschlichkeit methodisch ausschaltende Objektivierung des Men-
schen zum Naturding« (Plessner 1983b: 101), die wiederum die
Grundlage der Institutionalisierung der Menschenverachtung im
Recht liefert. Die Gefahren, die entstehen, wenn menschliches Leben
auf eine wissenschaftlich oder pseudowissenschaftlich aufklarbare
Natur reduziert wird, wurden im Nationalsozialismus uniibersehbar
und die Verstrickung von Rassenlehren, Anthropologie und philoso-
phischer Verherrlichung »bloRen Lebens« in die Politik durchschau-
bar.

Von dieser Einsicht geleitet, ndmlich »wie eng Auffassung und
Behandlung des Menschen zusammenhdngen« (Plessner 1983d: 105),
die Plessner immer wieder zum Ausdruck bringt, stellt er die philoso-
phische Anthropologie in den Horizont der praktischen Vernunft oder
genauer: er weist die unauflosbare Verwobenheit praktischer und
theoretischer Vernunft auf:

»Fiir jede theoretische Bestimmung unseres Wesens haben wir zu zah-

len, sie ist ein Vorgriff auf die Praxis, von ihr hdngt ab, was aus uns

wird. So wie der Mensch sich sieht, wird er; darin besteht seine Frei-

heit, an der er festzuhalten hat, um Mensch zu sein.« (Plessner 1983d:

116)

Die Selbstverstdindigung iiber die Aufgabe der philosophischen An-
thropologie erfolgt bei Plessner daher in Begriffen der Verantwortung,
Kritik und Freiheit: Der Begriff des Menschen hat demnach schon ei-
nen »verpflichtenden Sinn« und ist nicht als zoologische Bestimmung
zu verstehen (Plessner 1983a: 37). Daher ist die Aufgabe der philoso-
phischen Anthropologie nach Plessner — wie schon angesprochen —
als »moralisch-politische Aufgabe« zu verstehen, die sie durch eine
Steigerung der Skepsis gegen die Moglichkeiten der Bestimmung des
menschlichen Wesens und gegen die Fixierung des Menschen wahr-
nehmen kann. Damit trdgt Plessner der Einsicht Rechnung, dass an-
thropologische Bestimmungen des Menschen keine neutralen Defini-
tionen sind, sondern vielmehr als stets neu zu erwirkende Entschei-
dungen zu betrachten sind, die in ihren Auswirkungen auf die Praxis

222

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konsequenzen bergen, die die philosophische Anthropologie reflek-
tieren kann.

Die performative Macht der Anthropologie und ihre
politische Verantwortung

Es ldsst sich sagen, dass Plessner, trotz seiner Beziige auf Kant, bei
dem er die »Sorge um die Auswirkung der anthropologischen Theorie
auf die Praxis« findet (Plessner 1983c: 131), der erste war, der, mo-
dern gesagt, die performative Macht der Anthropologie wahrgenom-
men und sie dariiber hinaus in sein anthropologisches Denken einbe-
zogen hat. In solchen, oben zitierten Formulierungen wie: »So wie
der Mensch sich sieht, wird er«, gelangt die performative Macht theo-
retischer Modelle, ihre identitétsstiftende Wirkung, in den Blick. Die-
se Blickrichtung hat Plessner wiederum dazu gefiihrt, die politische
Verantwortung der philosophischen Anthropologie allererst themati-
sieren zu konnen: Nicht die Behauptung der Wahrheit steht daher im
Vordergrund anthropologischer Aussagen, sondern die Verantwortung
gegeniiber den von ihr produzierten Effekten im Feld des Politischen.
Weniger der Anspruch, das So-sein des Menschen zu enthiillen, ist fiir
Plessner hier leitend, sondern viel eher die Besinnung auf die von der
Anthropologie ausgehenden Effekte und Konsequenzen, die den Um-
gang mit dem Menschen betreffen. Anthropologische Modelle erschei-
nen in ihrer Funktion, Horizonte der Selbstverstindigung bereitzu-
stellen, zugleich identitétsstiftend und handlungsleitend. Diese Exwa-
gung fithren schlieRlich zu einer Kritik jedweder Bestimmungspraxis
und zur Verteidigung der Unergriindlichkeit des Menschen.

Plessner entwickelt seine philosophische Anthropologie also ge-
wissermalfen als Anthropologiekritik, ohne die Anthropologie zu ver-
abschieden. Dieser kritische Blick auf die Anthropologie wird nicht
zuletzt auch schon in seinem Buch Macht und menschliche Natur
(1931) deutlich, in welchem er sowohl den Gedanken der performati-
ven Macht von Theorien anfiihrt, indem er unter anderem seiner
Schrift Heinrich Heines Satz »Die Welt ist die Signatur des Wortes«
voranstellt, als auch Versuche, definitorische Bestimmungen des
Menschen vorzunehmen, kritisch diskutiert: Bestimmungen, so zeigt
er hier, fungieren, indem sie Qualifikationskriterien bereitstellen, als
Disqualifikationsinstrumente, als Ausschlussverfahren. Sie bedingen
Marginalisierungen, Verwerfungen und Peripherisierungen, wie z.B.
die Identifikation von »Menschen im Latenzzustand« (Plessner
1981a: 158) oder »Barbaren« (Plessner 1981a: 161), auf die Plessner
im kolonialen Kontext aufmerksam macht.

Weitere Beispiele dafiir, wie die Rede von >dem« Menschen als
Ausschlussdiskurs operiert, hat Wolfgang ERbach aufgewiesen, indem

223

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike er ausfiihrt, dass mit dem Bemiihen um eine Definition des Menschen
Kampf zugleich ein Diskurs iiber die »Unmenschen« entsteht, der sich um

Monster, Sklaven, und Gottlose bewegte. Gleichzeitig aber betont ER-
bach, dass Menschen ohne einen Begriff von sich nicht existieren
konnten:

»Irgendwo in den Zonen des Kognitiven oder des Strebens nach Wis-

sen, in den Semantiken der Freiheit und der Nichtdeterminiertheit und

dort, wo es um Fehlbarkeit, Umkehr und Bindung geht, wird auch heu-

te noch nach einer Definition des Menschen gesucht. Mit Definitionen

des Menschen entsteht der Diskurs {iber den Unmenschen, und er be-

gleitet die Praxis seiner Verfolgung. Aber ohne einen Begriff von sich

hat noch keine menschliche Gruppe existieren kénnen.« (ERbach

2003: 87 f.)
In dieser Zwickmiihle bewegt sich die Anthropologie, die die Frage
nach dem Menschen nicht aufgeben aber auch nicht beantworten
kann. Vielleicht 1dsst sich die Aufgabe der philosophischen Anthropo-
logie gerade darin sehen, die Unbeantwortbarkeit und Offenheit der
Frage nach dem Menschen aufzuweisen und als kritisches Korrektiv in
jeweils bestehende Begriffe und Definitionen des Menschen einzu-
bringen. Dabei ldge eine Aufgabe nicht zuletzt darin, aufzuweisen,
inwieweit die Anthropologie selbst mit ihren Identifikationen auch
als Strukturmoment des politischen Feldes wirkt, wie es sich anhand
der Praxis des Rassismus, Sexismus und Kolonialismus beispielhaft
verdeutlichen ldsst. Hier bestdtigt sich Plessners Beobachtung, wie
eng Auffassung und Behandlung des Menschen ineinander greifen.

Es ldsst sich resiimierend sagen, dass in einer anthropologischen
Bestimmungspraxis eine performative Erzeugung von Identitdten er-
folgt, die das Feld des Politischen strukturieren, und sie legt staatli-
che Regulierungen und Eingriffe in menschliches Leben (gesellschaft-
liches oder biologisches) nahe bzw. legitimiert sie. In Gehlens Be-
stimmung des Menschen als »Madngelwesen« beispielsweise ist der Ruf
nach Institutionen bzw. Disziplinartechniken (wie sich in Anlehnung
an Foucault sagen lieRe) uniiberhdrbar. Die institutionelle Stabilisie-
rung soll laut Gehlen den Mangel an Instinktsicherheit kompensieren.

Die Kritik an der Bestimmung des Menschen, die Plessner dazu
fiihrt, die Unbeantwortbarkeit der Frage »Was ist der Mensch?« stets
zu betonen, trifft nicht nur seine definitorische Bestimmung, sondern
auch seine teleologische Bestimmung, seine »Bestimmung zu...«. So
schreibt er:

»Die eigentiimliche Verbundenheit mit der praktischen Situation

schlieRlich verbietet der Philosophischen Anthropologie, den Men-

schen, wenn auch in der Fiille »aller< seiner Seinsdimensionen, auf das

hin, was er seigentlich< sein kann und soll zu formulieren oder definie-

ren. Strukturformeln diirfen keinen abschlieRend-theoretischen, son-

224

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dern nur einen aufschlieRend-exponierenden Wert beanspruchen.«

(Plessner 1983a: 39)

Teleologische Bestimmungen wie abschlieRend-theoretische Struk-
turformeln wiirden, indem sie die Unergriindlichkeit des Menschen
verspielen, wiederum die Zukunftsfahigkeit des geschichtlichen We-
sens Mensch verschlieRen und dariiber hinaus Eingriffe und staatli-
che Regulierungen menschlichen Lebens 1egitimieren.3 Die Bestim-
mungspraxis ist demnach weniger durch die Frage nach ihrer Wahr-
heit und Gesichertheit kritisierbar als vielmehr durch eine kritische
Untersuchung der Weise, in der sie sich gewissermaRen selbst be-
wahrheitet, wie sie also gesellschaftlich und politisch wirksam wird.

Bestimmungen des menschlichen Wesens, der menschlichen Na-
tur, der menschlichen teleologischen Bestimmung, bieten, gerade
wenn sie verobjektivierend sind, erstens Angriffsflichen staatlicher
Regulierung, zweitens wirken performativ identitétsstiftend und da-
mit a) strukturierend auf das politische Feld zuriick und tilgen b) die
Moglichkeit politischer Handlungsfahigkeit, die auf Freiheit, nicht
auf determinierende Bedingungen verwiesen ist. Diese Freiheit wie-
derum lésst sich nicht beweisen oder erkennen* sondern nur perfor-
mativ sichern, indem Fixierungen des menschlichen Wesens fernge-
halten und iiberschritten werden.

Plessners philosophische Anthropologie ldsst sich also als Ergeb-
nis einer Anthropologiekritik lesen, die seine Anthropologie zu einer
Reflexivitdt der Theoriebildung gefiihrt hat, die die philosophische
Anthropologie als Feststellungswissenschaft verabschiedet und die
performative Dimension als kritisches Regulativ in die Theoriebildung
aufnimmt. Die philosophische Anthropologie kann ihre kritische Auf-
gabe nur wahrnehmen, wenn sie sich selbst nicht wiederum auf feste
Grundlagen stellt. Durch ihre Skepsis gegeniiber Bestimmungen und
Fixierungen, mit der sie in Prozesse menschlicher Selbstverstandi-
gung eingreift, nimmt sie schlieRlich ihre Verantwortung wahr, die in
der Verteidigung der Freiheit liegt, die nicht zuletzt politische Hand-
lungsfahigkeit begriindet. Diese Freiheit wiederum ist keine erkenn-
bare, eine, von der auszugehen ist, denn, so arqumentiert Plessner im

3 | In diese Richtung hat jiingst die Sloterdijk-Debatte gewiesen, in der ein
vermeintlich durchschauter Plan der Natur (Domestikation) gewissermalen als
mdgliche Leitlinie der Regulierung menschlichen Lebens diskutiert wurde. Zur
Entwicklung der Sloterdijk-Debatte und zu ihrem Bezug zur Anthropologie vgl.
Nennen (2003). Nennen charakterisiert die Anthropologie als Krisensymptom
und diskutiert in diesem Rahmen die Leistungsfahigkeit des Begriffs der
»Selbstentsicherung« im Anschluss an Plessner (Nennen 2003: 586 ff.).

4 | Dass sich Freiheit notwendig einem wissenschaftlichen Nachweis entzieht,
wurde zuletzt in den Hirnforschungen Singers deutlich, der Freiheit objektiv fiir
nicht nachweisbar und daher subjektiv fiir eine Illusion halt (Singer 2002).

225

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Anschluss an Kant, »wiirde der Mensch sich als frei erkennen, wére es
Kiampf um seine Freiheit geschehen« (Plessner 1983c: 131).
So wird Plessner in eine notwendig zirkuldre Begriindung gefiihrt:
Die oben zitierte Aussage, dass der Mensch so wird, wie er sich sieht,
ist weniger Ausdruck als vielmehr Vollzugsform seiner Freiheit, die er
nicht erkennen kann, sondern die er performativ sichert und an der
er, wie Plessner ausfiihrt, festzuhalten hat, um Mensch zu sein. Diese
zirkuldre Begriindung erscheint als Stdrke einer Argumentation, die
Bestimmungen verweigert, weil sich in Fixierungen der Verlust der
Freiheit vollzieht. Daher kann die philosophische Anthropologie mit
einer verantwortungsvollen Theoriebildung dazu beitragen, den Men-
schen zu einer verantwortlichen Praxis zu befreien.

Anthropologie und Biotechnologie

Die vorangegangenen Uberlegungen zur Reflexion auf die politischen
und gesellschaftlichen Auswirkungen von anthropologischen Theori-
en, ihre performative Macht, und die Offnung des Blicks fiir den Kon-
text der anthropologischen Debatten bieten Anschlussmoglichkeiten
fiir die anthropologische Diskussion um die Biotechnologien. Dabei
steht weniger die Frage nach den unabsehbaren Mdglichkeiten bio-
technologischer Forschung — wie die des >shopping in the genetic su-
permarketc — im Vordergrund, sondern es kann vielmehr auch die Fra-
ge nach den Auswirkungen laufender Diskussionen gestellt werden.
Hier ldsst sich mit Plessner zundchst eine kritische Perspektive auf
gegenwartige Versuche neuer Bestimmungen und Ideen des Men-
schen entwickeln. Dabei wdre daran zu denken, die politische Verant-
wortung der philosophischen Anthropologie durch einen kritischen
Metadiskurs wahrzunehmen, der den Bestimmungs- und Ausschlus-
slogiken gegenwartiger Diskurse um eine Definition des Menschen,
wie sie z.B. in der Embryonen- und Stammzellenforschungsdebatte zu
beobachten sind, nachgeht, und ihnen eine Steigerung der Skepsis
entgegenhdlt. Dariiber hinaus kann nach den Effekten von (wenn
auch wissenschaftlich ungesicherten aber dennoch wirksamen) Ent-
wiirfen und Phantasien eines >gentechnisch optimierten Menschen«
gefragt werden.

Zuerst zum erstgenannten Aspekt: Es ldsst sich beobachten, dass
die Frage »Was ist der Mensch?« in der Bioethikdebatte und hier ins-
besondere in der Embryonen- und Stammzellenforschungsdebatte ei-
nen neuen Aufschwung erfahren hat, und dass nunmehr Anthropolo-
gien um diese Frage zentriert werden. So sind etwa Individualitdt,
Empfindungsfahigkeit, Selbstbewusstsein, oder das Faktum des Gebo-
renseins als mogliche Antworten diskutiert worden. Wahrend diese
Uberlegungen in einem offenen Diskussionszusammenhang als For-

226

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

men der Selbstvergewisserung und Selbstverstindigung durchaus
notwendig sind, erscheinen sie doch dann, wenn sie in den Kontext
einer juristischen Definition des Menschen gestellt werden (wie im
Zusammenhang mit dem Stammzellgesetz), problematisch zu werden.
Denn sobald diese anthropologischen Uberlegungen als Qualifikati-
onskriterien gelesen werden, also als Versuche, eine Definition des
Menschen zu geben, um schlieBlich {iber die Anwendbarkeit oder
Nichtanwendbarkeit des Lebensschutzes und der Menschenrechte zu
entscheiden, fiihrt die Frage nach dem Menschen in eine Disqualifika-
tionsbewequng, die die philosophische Anthropologie, wenn sie ihre
offenhaltende Funktion ernst nimmt, kritisch betrachten muss.

Im Rahmen der Diskussion um das jiingst verabschiedete Stamm-
zellgesetz geht es notwendig darum, den Menschen als Rechtssubjekt
zu qualifizieren, um seinen Kldgerstatus und damit sein Recht auf
Schutz zu begriinden. Der gegenwartige anthropologische Diskurs im
Rahmen der Frage nach dem staatlich schiitzenswerten Leben ver-
bleibt damit in der Bestimmungslogik. Hier geht es darum, menschli-
ches Leben zu identifizieren, um das disqualifizierte Leben der Zer-
storung, bzw. der Forschung zu iiberlassen. Im »Stammzellgesetz« ist
die »staatliche Verpflichtung, die Menschenwiirde und das Recht auf
Leben zu achten und zu schiitzen«, Ausgangspunkt der Requlierung,
die mit der zu gewdhrleistenden »Freiheit der Forschung« in Einklang
zu bringen ist (Stammzellgesetz 2002: § 1). Es geht also zundchst
darum, das Objekt staatlicher Verpflichtung auf Schutz zu bestimmen,
um in einem zweiten Schritt eine Art Giiterabwagung vorzunehmen.

Die Zuspitzung der anthropologischen Diskussion auf die Frage,
wann menschliches Leben beginnt, wie es identifizierbar ist, verbleibt
in der Logik des juridischen Diskurses. Antworten zielen auf definito-
rische Bestimmungen und bewegen sich um die Anwendbarkeit des
staatlichen Lebensschutzes. Nun lieRe sich auf der einen Seite sagen,
dass eine Definition innerhalb der Gesetzgebung unumganglich ist,
und die philosophische Anthropologie gewissermaflen die Verpflich-
tung hat, zu dieser Diskussion beizutragen. Auf der anderen Seite
stellt sich jedoch die Frage, inwiefern eine im Anschluss an Plessner
formulierte philosophische Anthropologie sich auf diese Frage einlas-
sen kann, ohne ihre zentralen Einsichten aus dem Blick zu verlieren.
Denn es ldsst sich sagen, dass die Philosophie innerhalb dieses engen
Fragehorizonts gewissermaRen die Wissenschaften in ihrem Anspruch
auf Objektivitdt imitiert und damit die zentrale Einsicht Plessners aus
den Augen verliert, dass die philosophische Anthropologie (iiberspitzt
gesagt) eine historisch kontingente Selbstreflexion des Menschen ist,
die immer auch normativen und normierenden Charakter hat. In der
geschilderten Diskussion ldsst sich also die von Plessner kritisierte
Tendenz zur Verwissenschaftlichung des Lebens und vor allem der
wissenschaftlichen Qualifikation staatlich schiitzenswerten menschli-

227

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike chen Lebens aufweisen. Zudem scheinen sowohl die historische und

Kampf die gesellschaftliche Situiertheit der Diskussion um eine Bestimmung
des Menschen als auch die Geschichtlichkeit der Anthropologie weit-
gehend ausgeblendet zu werden. Von Plessner ausgehend lieRe sich
sagen, dass die Frage nach dem Menschen falsch gestellt ist, wenn sie
nicht als unbeantwortbar verstanden wird. In dem Bemiihen, Antwor-
ten zu geben, Kriterien zur Identifikation des Menschen anzugeben,
verharrt die Diskussion in der Disqalifizierungsbewegung und der Ob-
jektivierung, ohne der darin beschlossenen Selbstverfehlung des
Menschen Rechnung zu tragen.

Dariiber hinaus ist zu bedenken, dass die anthropologische Dis-
kussion in einem gesellschaftspolitischen Kontext stattfindet, aus
dem sie hervorgeht und den sie beeinflusst. Geht man mit Etienne Ba-
libar von einer pessimistischen Zeitdiagnose aus, so findet die Diskus-
sion um die Legitimierung staatlicher Eingriffe in menschliches Leben
zu einer Zeit statt, die Balibar zufolge durch einen »differentialisti-
schen Rassismus« gekennzeichnet ist. (Balibar 1990: 28) Mit dem Mo-
debegriff der »Xenophobie, der ein natiirliches Abwehrverhalten ge-
gen alles Andersartige konstatiert, kann schon die blofRe »Andersar-
tigkeit« als Bedrohung inszeniert werden, so dass ein zu Zeiten Pless-
ners iiblicher Rekurs auf die Minderwertigkeit des Andersartigen gar
nicht mehr notwendig wére, um eine Trennungspolitik zu legitimie-
ren.

Die Bedrohungen des Menschen durch die Beantwortung der Fra-
ge, was der Mensch ist, die Plessner aufgewiesen hat, sind also nicht
mit einem scheinbar liberalen Werterelativismus verschwunden, son-
dern konnen in gewandelter Gestalt wieder auftauchen, um beispiels-
weise eine Segregations- und Selektionspolitik gegeniiber Andersarti-
gen zu legitimieren

Den Versuchen der Beantwortung der Frage »Was ist der Mensch?«
kann Plessners Sinn fiir die notwendige Selbstverfehlung des Men-
schen in der Objektivierung entgegengehalten werden. Durch eine
Steigerung der Skepsis gegeniiber Fixierungen kann die Schutzwiir-
digkeit des in der Objektivierung notwendig Verfehlten, des Entzoge-
nen, das juristischer Definitionsstrenge entgeht und auch nicht in er-
ster Linie staatlich zu schiitzen ist, in den Blick kommen. So wdre zu
erwdgen, ob nicht ein Recht auf Leben vor und jenseits der Kodifizie-
rung geltend zu machen ist, und die kritische, offenhaltende Funkti-
on der philosophischen Anthropologie eine Moglichkeit bietet, ihrer
politischen Verantwortung nachzukommen.

Ein weiterer Effekt der neuen Biotechnologien ist der schon ange-
sprochene neue Diskurs um Therapierbarkeit und >Optimierung« des
Menschen, der auch die 6ffentliche Wahrnehmung des wissenschaftli-
chen Diskurses leitet, wie beispielsweise durch (in den USA durchge-
fiihrte) Umfragen, ob Eltern einer gentechnischen Optimierung ihrer

228

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kinder zustimmen wiirden, deutlich wird. Obwohl sich dagegen ein-
wenden lédsst, dass diese dffentliche Wahrnehmung der Gentechnolo-
gie ihren faktischen Moglichkeiten nicht entspricht, dndert dies doch
nichts an der Tatsache, dass dieser Diskurs gesellschaftliche Effekte
hat. Ich méchte im Folgenden die These vertreten, dass die Entwiirfe
eines gentechnisch optimierten Menschen dazu beitragen, die von
Plessner als uneigentlich bezeichnete Misanthropie zu beférdern und
ihr eine spezifische Ausprdgung zu geben.

Plessner unterscheidet in Anlehnung an Kant eine eigentliche
Form der Misanthropie, die als Menschenfeindschaft und Menschen-
furcht angesprochen werden kann, von einer »uneigentlichen« Mis-
anthropie, die Plessner auch als Menschenverachtung bezeichnet.
Diese uneigentliche Menschenverachtung kennzeichnet Plessner,
wiederum in Anlehnung an Kant, als solche, die aus der Feststellung
einer Diskrepanz zwischen der Idee des Menschen und seiner Realitdt
hervorgeht:

»Hier bildet die Anerkennung dessen, was der Mensch sein konnte,

wenn er nur wollte, den Hintergrund, den Rechtsgrund fiir Trauer und

Bitterkeit. Die Herabsetzung trifft seine Wirklichkeit, nicht seine

Idee.« (Plessner 1983d: 108)

Wahrend Kant in dieser misanthropischen Trauer eine Erhabenheit
entdeckt, da das Gefiihl auf einer Idee beruht und als Konsequenz die
»Absonderung von aller Gesellschaft« (Kant 1974: 203) nach sich
zieht, geht es Plessner eher darum, zu zeigen, welcher Kunstgriffe
sich diese Menschenverachtung bedient, um gewissermaflen gesell-
schaftsfahig zu werden. Fiir den hier verfolgten Kontext ist dabei her-
vorzuheben, dass Plessner aufweist, dass diese Verachtung das »Ab-
straktum Mensch¢ betrifft, die es dem Misanthropen so erlaubt,
durchaus gesellschaftlichen Umgang zu haben oder sogar Wertschat-
zung dem Einzelnen entgegenzubringen. Aber gerade diese scheinba-
re Wertschdtzung des Einzelnen macht die Verachtung um so unbe-
lehrbarer, als die Erfahrung im Umgang mit einem Menschen nicht die
Verachtung gegeniiber >dem¢« Menschen abzumildern vermag.

Diese Uberlegungen zur Diskrepanz zwischen Idee und Wirklich-
keit des Menschen, die zur Menschenverachtung fiihrt, ermdglichen
es, die gegenwdrtigen Effekte der Diskussion zu beobachten, ohne die
Sichtweise eines zukiinftigen, gentechnisch manipulierten Menschen
einnehmen zu miissen, obwohl das Argument des Freiheitsverlustes
des »geplanten Menschen< durchaus iiberzeugend ist. Die neuen, von
der Biologie und Medizin angespornten Phantasmen optimierter Men-
schen, die etwa in Diskussionen um >wiinschenswerte Merkmale«
Raum gewinnen, scheinen dariiber hinaus eine neue Idee des Men-
schen zu liefern, vor deren Hintergrund nunmehr reales Leben als de-
fizitdres und zu verachtendes erscheint. Ich denke, dass diese Idee
eines gentechnisch optimierten Menschen (gleichgiiltig, ob sie reali-

229

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike sierbar ist oder nicht) den Effekt hat, gelebtes, reales Leben (auch das

Kampf eigene) zu verachten und zu entwerten. Menschen werden mdoglicher-
weise nur noch in Hinblick auf ihre Optimierbarkeit oder Therapier-
barkeit wahrgenommen und verlieren ihre individuellen Gesichter.
Der individuelle Umgang mit der eigenen >Krankheit< etwa wird nicht
langer als Qualifikationskriterium lebenswerten Lebens bedacht.

Es ldsst sich sagen, dass diese Verachtung aus dem Mangel an Ver-
sthnungsformen mit dem Unverfiigbaren und Imperfekten entsteht.
Der Gedanke an Versohnungsmdglichkeiten scheint durch die Suche
nach Uberwindung durch Therapie abgeldst worden zu sein. Nun mag
der Begriff der Verséhnung iiberholt erscheinen, aber die Verachtung
resultiert gerade aus der Unfahigkeit zur Vers6hnung. Vielleicht geht
es heute in der philosophischen Anthropologie genau darum, die Ent-
zogenheit des Menschen zu denken und neue Verséhnungsformen mit
gelebtem, realem, imperfektem Leben zu finden. Diese Suche nach
Verséhnungsformen mit dem Verworfenen scheint heute dringend ge-
boten um, wie es sich mit Judith Butler ausdriicken lieRe, »leben zu
lassenc.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass die politische Ver-
antwortung der philosophischen Anthropologie sichtbar wird, sobald
sie Wesensbestimmungen des Menschen in Hinblick auf deren Auswir-
kungen reflektiert und sich als Feststellungswissenschaft problema-
tisch wird. Erst dann gelangt die enge Verwobenheit von Auffassung
und Behandlung des Menschen in den Blick, so dass auch die perfor-
mative Macht anthropologischer Modelle thematisierbar wird. Diese
aufzukldren und in der Theoriebildung zu beriicksichtigen bietet eine
Maoglichkeit, die politische Verantwortung der philosophischen An-
thropologie wahrzunehmen. Dabei konnte die philosophische Anthro-
pologie
- den Effekten anthropologischer Modelle und Begriffe im Feld des

Politischen nachgehen
- einen Metadiskurs iiber Verwerfungslogiken und Tendenzen zur

Menschenverachtung fithren
- eine Verteidigung der Freiheit in der Abweisung und Ubschrei-

tung von Fixierungen leisten, um politische Handlungs- und Ver-

antwortungsfahigkeit zu wahren
- Versshnungsformen mit gelebtem Leben bedenken, die uns nicht
zuletzt durch einen wissenschaftlich distanzierten Blick auf den

Menschen und den Glauben an die Feststellbarkeit seiner Bestim-

mung abhanden gekommen sind.

230

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Balibar, E. (1990): »Gibt es einen >Neo-Rassismus<?«, in: E. Balibar/
1. Wallerstein (Hrsg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitd-
ten, Hamburg, Berlin, S. 23-38.

Bourdieu, P. (1990): Was heifit sprechen? Die (konomie des sprachli-
chen Tauschs, Wien.

Butler, J. (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung.
Frankfurt a. Main.

ERbach, W. (2003): »Von Menschen und Unmenschen, in: N. Bolz/
A. Miinkel (Hrsg.), Was ist der Mensch?, Miinchen, S. 69-88.

Kdmpf, H. (2002): »Politische Philosophie als Sprachkritik. Zum
Machtdiskurs bei Judith Butler«, in: Dialektik. Zeitschrift fiir Kul-
turphilosophie 2, S. 101-116.

Kant, 1. (1974): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, hrsg. W. Wei-
schedel, Bd. X, Frankfurt a. Main.

Nennen, H.-U. (2003): Philosophie in Echtzeit. Die Sloterdijk-Debatte:
Chronik einer Inszenierung, Wiirzburg.

Plessner, H. (1981a): »Die Emanzipation der Macht (1962)«, in:
ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker
(Hrsg.), Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 259-282.

Plessner, H. (1981b): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch
zur Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht (1931)«, in:
ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker
(Hrsg.), Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 135-234.

Plessner, H. (1983a): »Die Aufgabe der philosophischen Anthropolo-
gie (1937)«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/
E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 33-51.

Plessner, H. (1983b): »Mit anderen Augen (1953)«, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Strdker (Hrsg.), Bd.
VIII, Frankfurt a. Main, S. 88-104.

Plessner, H. (1983c): »Uber einige Motive der philosophischen An-
thropologie (1956)«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0.
Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 117-
135.

Plessner, H. (1983d): »Uber Menschenverachtung (1953)«, in: ders.,
Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd.
VIII, Frankfurt a. Main, S. 105-116.

Réttgers, K. (2002): Metabasis. Philosophie der Ubergéinge. Sozialphi-
losophische Studien, Bd. 4, Magdeburg.

Singer, W. (2002): Die Beobachtung im Gehim. Essays zur Hirnfor-
schung. Frankfurt a. Main.

231

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Stammzellgesetz (2002): »Gesetz zur Sicherstellung des Embryo-

Kampf nenschutzes im Zusammenhang mit der Einfuhr und Verwendung
menschlicher embryonaler Stammzellen«, StZG (Stammzellgesetz)
vom 28. Juni 2002, Bundesgesetzblatt Jahrgang 2002 Teil I, Nr.
42, S. 227.

232

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER MENSCH ALS >PRAKTISCHER ANSPRUCH«.
ZUM PRIMAT DES POLITISCHEN IN

HELMUTH PLESSNERS ANTHROPOLOGIE
Andreas Hetzel

»Wer es aber mit dem Geist hdlt, kehrt
nicht zuriick. «

In immer neuen Anldufen widmet sich Plessners Werk dem Versuch,
Anthropologie und politische Theorie ins Gesprdch zu bringen. Die
Grundfrage der philosophischen Anthropologie, was der Mensch sei,
wird von Plessner weniger als wissenschaftliche denn als politisch-
praktische Frage aufgefasst. Aus der Sicht der modernen Anthropolo-
gie stehe der Mensch fiir »einen praktischen Anspruch« (Plessner
2003d: 37), weniger dagegen fiir einen Gegenstand der Erkenntnis.
Jeder anthropologische Entwurf interveniert aus Plessners Sicht in ei-
ner bestimmten historisch-politischen Situation. Die gesellschaftliche
Lage, auf die seine eigenen anthropologischen Hauptwerke politisch
reagieren, zeichnet sich durch zwei eng miteinander verflochtene
Tendenzen aus: einerseits durch das Aufkommen der Ideologie einer
in »Blut und Boden« fundierten Gemeinschaft, andererseits durch den
Versuch, den Menschen als Lebewesen vollstandig wissenschaftlich
bestimmen und technisch beherrschen zu wollen. Seine Kritik richtet
sich gegen beide Tendenzen. So schreibt er gegen die Jugendbewe-
gung, die Konservative Revolution und den Faschismus an, die im Na-
men unmittelbarer Gemeinschaftlichkeit einen Kampf gegen die Auf-
klarung, den Pluralismus und die Demokratie fithren. Zugleich weist
er die »Politiker, Okonomen, Arzte« zuriick, deren »stindig riick-
sichtsloser werdende AnmaRung [...] in Sachen Sterilisation, Euge-
nik, Rassenpolitik, Menschenzucht« (Plessner 2003d: 51) oft mit der
Gemeinschaftsideologie einhergeht. Plessner kann als frither und sehr
scharfer Kritiker dessen gelten, was wir nach Foucault und Agamben

1 | Plessner (2003: 420).

233

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas als >Biopolitik< zu bezeichnen gewohnt sind. Das argumentative Ein-
Hetzel spruchspotenzial, dass uns seine Anthropologie gegen die biopoliti-
schen Reduktionen des Menschen auf ein Lebewesen sowie der Ethik
auf eine Anthropotechnik bereitstellt, sucht bis heute seines glei-

chen.

Der >praktische Anspruch¢, der sich fiir Plessner im Begriff des
Menschen verdichtet, richtet sich gegen die Ideologien der Gemein-
schaft und des technisch verbesserbaren Lebens. Zundchst halt der
Mensch im Sinne der Plessner'schen Anthropologie die Perspektive
der Universalitdt gegeniiber dem partikularistischen Gemeinschafts-
gedanken aufrecht. Am Menschen prallen alle ethnischen, kulturellen
und nationalen Differenzierungsversuche ab: Mensch ist der Einzelne
in gewisser Weise erst jenseits seiner Partizipation an einer bestimm-
ten Ethnie, Kultur oder Nation. Dariiber hinaus steht der Mensch fiir
das Scheitern jeder eigenschaftslogischen Anthropologie. Er wird von
Plessner nicht ldnger iiber Wesensmerkmale oder anthropologische
Konstanten definiert. Als Gegenstand des Wissens bleibt er sich selbst
und anderen konstitutiv entzogen, ein »homo absconditus« (Plessner
2003g: 357). Der Universalismus des Menschen, den Plessner als Ein-
spruch gegen die Gemeinschaftsideologie artikuliert, ldsst sich inso-
fern nur als ein negativistischer Universalismus beschreiben. Der
Mensch wird nicht dadurch zum Menschen, dass er an einer universel-
len, alle Individuen iiberwélbenden Vernunft partizipiert, sondern da-
durch, dass er sich selbst entzogen bleibt und sich gerade in dieser
Selbstentzogenheit wechselseitig zu einem >praktischen Anspruch«
macht bzw. als >praktischen Anspruch¢ ernst nimmt. Seine theoreti-
sche Unergriindlichkeit wird zur Voraussetzung seiner praktischen
Verbindlichkeit. Der >praktische Anspruch, fiir den der Mensch steht,
fithrt sich nicht auf theoretische oder empirische Griinde zuriick. Fiir
seine »Erfiillung« konnen keine »allgemein anerkannten Garantien
gegeben werden« (Plessner 2003d: 37): Er griindet in eigentiimlicher
Weise in sich selbst. Plessners Anthropologie lieRe sich im Sinne Er-
nesto Laclaus als »post-fundationalistisch« (vgl. Laclau 2002b) cha-
rakterisieren, insofern in der Ethik (und damit im Menschen) die Su-
che nach letzten Griinden an eine uniiberschreitbare Grenze kommt.

Der Mensch fungiert in Plessners Denken als Synonym seiner eige-
nen Unbestimmbarkeit, als »leerer Signifikant« (vgl. Laclau 2002a),
dessen Leere zu erhalten uns als ethische Forderung aufgegeben ist.
Plessner verpflichtet die Anthropologie geradezu auf die »Sicherung
einer Unergriindlichkeit« (Plessner 2003d: 39) — auf die Sicherung
der Unergriindlichkeit des Menschen. Seine eigenen anthropologi-
schen Versuche, die sich in erster Linie als Ethik verstehen, bieten
sich insofern als Korrektiv eines heute im Umfeld der Biowissenschaf-
ten weit verbreiteten, >neuen< Anthropologieverstindnisses an. In
diesem Kontext ermittelt eine szientivistisch verkiirzte Anthropologie

234

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menschliche >Gedeihensbedingungen¢ (das einschldgige Stichwort in
der angelsdchsischen Diskussion lautet human flourishing), die dann
als in einem schwachen Sinne transzendentale Rahmenbedingungen
ethischer Argumentation fungieren sollen. Ethik reduziert sich aus
dieser Perspektive auf ein Plddoyer zum Schutz und zur gerechten
Verteilung derjenigen Giiter, die das menschliche Gedeihen befor-
dern. Die Ermittlung dieser Bedingungen wird der Biologie, Medizin
und Psychologie iiberantwortet. Diese positiven Wissenschaften cha-
rakterisieren den Menschen dann als Summe genetischer, physiologi-
scher, psychologischer und sozialpsychologischer Eigenschaften, die
sich nicht nur eindeutig beschreiben, sondern auch manipulieren,
neu konfigurieren und technisch optimierenc lassen:

»Der Mensch als Gegenstand der Wissenschaft féllt unter die Gesetze

der Objektivitdt. Objektivierung aber macht verfiigbar durch Subsu-

mierung des Besonderen unter das Allgemeine, den Typus, die Regel,

den Kausal- oder Funktionszusammenhang. Mit dieser wachsenden

Verfiigbarkeit als Theorie ist unweigerlich der Anfang zur praktischen

Verfligharkeit gegeben.« (Plessner 2003e: 130)

Der bioethische Diskurs schwebt in der Gefahr, genau jene instrumen-
talistische Rationalitdtsform zu befordern, die ethische Reflexion und
Intervention heute allererst so notwendig macht.

Die lebenswissenschaftliche Reduktion des Menschen auf ein
Biindel messbarer Eigenschaften, das sich technisch optimieren ldsst,
verweist bereits auf den Transhumanismus, der im Gefolge Nietzsches
und Heideggers von einer Uberwindung des Menschen triumt. Be-
stimmte seiner sEigenschaften< wie Selbstbewusstsein und Intentio-
nalitdt lieRen sich, so das transhumanistische Credo, auch technisch
replizieren und reproduzieren. Unsere Zeit begreifen die Transhuma-
nisten als Advent eines bevorstehenden Evolutionssprunges: Der Geist
stehe davor, sich von seinem endlichen und beschriankten Trdger,
dem Menschenleib, zu 16sen, und auf ein technisches, potentiell un-
endliches und unsterbliches Medium {iberzugehen.

Weder die Bioethik noch der im Gewand einer Exlosungsreligion
auftretende Transhumanismus bieten ein Einspruchspotenzial gegen
die neuen Formen von Inhumanitdt, die uns an der Schwelle zum 21.
Jahrhundert begegnen. Sie forcieren vielmehr noch die Reduktion
des Menschen auf sein bloRes Leben, die von einer ethnisch motivier-
ten Gewalt, einer Minoritdten exkludierenden Politik und einer tota-
len Okonomisierung der >Ressource Menschc immer weiter vorange-
trieben wird. In der biologistischen Bestimmung des Menschen als ei-
nes bloRen Lebewesens steht der Neoliberalismus dem modernen Ras-
sismus gefdhrlich nahe. Schon Plessner weist auf diese fatale Allianz
hin: Die »naturalistische Modeliteratur« sieht den Menschen damals
wie heute »unter seinem Niveau, so daR man sich {ibrigens nicht
wundern kann, wenn auch einmal ein Staat Geschmack daran findet,

235

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas ihn entsprechend zu behandeln« (Plessner 2003d: 45). Der »diister-
Hetzel gewalttdtige Zug zur Bejahung des bloRen Lebens« (Plessner 2003d:
45), den Plessner den Protagonisten der konservativen Revolution
und dem heraufddmmernden Nazismus seiner Tage vorwirft, kann
heute von Agamben als Signum unseres gesamten Zeitalters interpre-

tiert werden (vgl. Agamben 2002).

Gegen die theoretische und praktische Reduktion des Menschen
auf biologische Selbsterhaltung kniipft Plessner in seiner Anthropolo-
gie an Aristoteles und den deutschen Idealismus an. Der Mensch gilt
ihm als zoon politikon, als konstitutiv mit seiner Mitwelt verstrickt.
Nur in der Gesellschaft kann der Mensch seinem Begriff gerecht wer-
den. Im Anschluss an Kant wird er dariiber hinaus iiber seine Freiheit
als intelligibles Wesen ausgezeichnet. Auch fiir Kant liegt in der prak-
tischen Vernunft die letzte Antwort auf die Frage nach dem Men-
schen; die Ethik gilt ihm als hochste und einzige Anthropologie. In
der Metaphysik der Sitten bezeichnet er diese Form von Anthropolo-
gie, die den Menschen (ganz im Sinne Plessners) als Forderung ver-
steht, auch als >Anthroponomie< und hebt sie damit von einer empi-
risch beschreibenden Anthropologie ab, der keine Relevanz fiir die
Ethik zukomme.? Zur Begriindung der Ethik bedarf es fiir Kant keines
empirisch fundierten Menschenbildes mehr (vgl. Siep 1996); versteht
man die Anthropologie als empirische Wissenschaft, dann grenzt Kant
sie explizit aus dem Bereich der Ethik aus.? Um zu wissen, was ich tun
soll, muss ich von meinem Wissen iiber den Menschen (auch iiber das,
was vermeintlich gut und schlecht fiir sein Gedeihen ist) absehen.

Plessners Bedeutung besteht nicht zuletzt darin, in einem Zeital-
ter der Hegemonie des naturwissenschaftlichen Weltbildes wieder An-
thropologie im Sinne der Anthroponomie Kants zu betreiben. Die
Freiheit, iiber die sich der Mensch, der im Zentrum der Kantischen
Anthroponomie steht, auszeichnet, stellt kein subjektives Vermdgen
und erst recht keine >Eigenschaft< des Individuums dar; sie ist nichts

2 | »Alle Hochpreisungen, die das Ideal der Menschheit in ihrer moralischen
Vollkommenbheit betreffen, kdnnen durch die Beispiele des Widerspiels dessen,
was die Menschen jetzt sind, gewesen sind, oder vermutlich kiinftig sein wer-
den, an ihrer praktischen Realitét nichts verlieren, und die Anthropologie, wel-
che aus bloRen Erfahrungserkenntnissen hervorgeht, kann der Anthroponomie,
welche von der unbedingt gesetzgebenden Vernunft aufgestellt wird, keinen
Abbruch tun und, wiewohl Tugend (in Beziehung auf Menschen, nicht aufs Ge-
setz) auch hin und wieder verdienstlich heiRen und einer Belohnung wiirdig
sein kann, so muR sie doch fiir sich selbst, so wie sie ihr eigener Zweck ist,
auch als ihr eigener Lohn betrachtet werden« (Kant 1984b: 537 f.).

3 | »Daher ist die Metaphysik der Sitten eigentlich die reine Moral, in welcher
keine Anthropologie (keine empirische Bedingung) zum Grunde gelegt wird«
(Kant 1984a: 702).

236

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

anderes als die sich im einzelnen Menschen konkretisierende Inter-
subjektivitdt. Die Moglichkeit des Menschen bindet sich fiir Kant an
die >Menschheit in meiner Person«. Freiheit als die Fahigkeit, eine
partikulare Perspektive zu distanzieren, bedarf immer der Allgemein-
heit. Von daher gilt der Mensch auch fiir Kant als zoon politikon, als in
seiner innersten Struktur politisch.

Im gleichen MaRe, wie Plessners Anthropologie nur als politische
Theorie beschrieben werden kann, ldsst sich seine politische Theorie,
die er etwa in den Grenzen der Gemeinschaft (1924) und in Macht und
menschliche Natur (1931) entfaltet, als Anthropologie verstehen. Poli-
tik gilt Plessner, der sich hier ganz explizit von Max Weber absetzt,
weder als eine professionalisierte Tatigkeitsform (Webers Politik als
Beruf) noch als ein ausdifferenziertes Teilsystem der Gesellschaft; sie
ist vielmehr dasjenige, was den Menschen als Menschen ausmacht
und betrifft somit alle LebensduRerungen. Anthropologie und Politik
setzen sich in Plessners Werk wechselseitig voraus, ohne freilich auf-
einander reduziert oder gegeneinander ersetzt werden zu kénnen. Sie
tragen hier einen Dialog aus, fiir den das gleiche gilt wie fiir jedes gu-
te Gesprach: Es ist nicht immer klar, wer das Gesprach fiihrt und wer
gefiihrt wird; die Gesprdchspartner gehen manchmal ganz im Ge-
sprach auf, um dann wieder auRen vor zu stehen; sie versetzen sich
ganzlich in die Rolle des anderen, um gleich darauf die je eigene Per-
spektive stark zu machen.

Im Folgenden mdchte ich einige markante Stationen des Ge-
sprachs zwischen Anthropologie und Politik im Werk Plessners nach-
zeichnen. Zundchst beschreibe ich Plessners Anthropologie der Ex-
zentrizitdt, gehe dann auf seine Kritik der Gemeinschaftsideologie
ein, charakterisiere seine positiv besetzten Konzepte der Mitwelt und
der Gesellschaft und seinen agonalen Begriff des Politischen, um ab-
schliefend noch einmal auf das Verhdltnis von Philosophie, Anthro-
pologie und Politik insgesamt zu sprechen zu kommen.

Anthropologie in der Leere des verschwundenen
Menschen

Nach dem Tode Gottes wird, so lautet ein gdngiges philosophiege-
schichtliches Formular zur Deutung der Moderne, dessen freigeworde-
ner Thron vom Menschen besetzt. Die Frage nach dem Menschen
avanciere zur ersten Frage der neueren Philosophie. Von der Méglich-
keit ihrer Beantwortung hange die Beantwortung aller weiteren Fra-
gen ab. An der Schwelle zum 19. Jahrhundert schreibt Kant in der
Einleitung zur Logik: »Das Feld der Philosophie [...] 1dRt sich auf fol-
gende Fragen bringen: 1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3.
Was darf ich hoffen? 4. Was ist der Mensch? Die erste Frage beantwor-

237

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas tet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte die Religion und

Hetzel die vierte die Anthropologie. Im Grunde konnte man aber alles dieses

zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die

letzte beziehen« (Kant 1984c: 447 f.). Die Frage nach dem Menschen

wird nach dem Ende der Mdglichkeit, sinnvoll nach Gott zu fragen -

und genau dieses Ende proklamiert Kants Projekt einer kritischen

Philosophie - zur alles entscheidenden Frage. Nicht Gott, sondern der

endliche Mensch riickt in der Moderne an die Stelle jener zentralen

metaphysischen Prdsenz, von der ausgehend das Ganze der Welt ge-

dacht werden kann. Die Welt existiert nur noch als Welt fiir den Men-

schen, als Konstrukt seiner Erkenntnisformen und als Feld seines
Handelns.

Der Mensch gilt Kant und seinen Nachfolger gleichzeitig als Teil
und als Bedingung der Mdglichkeit der Welt, als zugleich innerhalb
und auBerhalb der Welt stehend. Kant spricht vom Menschen als vom
>Blirger zweier Weltenc. Bereits mit dem Beginn der neuzeitlichen
Philosophie konstituiert sich ein Begriff des Menschen als Subjekt/
Objekt, als ein die Welt erkennendes Wesen, das gleichzeitig als Teil
der erkannten Welt begriffen wird oder, in Foucaults Worten, als »em-
pirisch-transzendentale Dublette« (Foucault 1991: 385). Schelling
und Hegel radikalisieren diese von Kant aufgegriffene Einsicht in die
konstitutive Zerrissenheit des Menschen. Wahrend Hegel das Subjekt
gerade als den absoluten Unterschied zwischen sich selbst und der
Welt zu explizieren sucht?, begreift Schelling das Selbstverhaltnis des
Subjekts als ein ekstatisches® und bereitet damit bereits Plessners Ex-
zentrizitdtsdenken (vgl. Kdmpf 2001) vor. Alle Versuche der Anthro-
pologie, die Frage nach dem Menschen positiv-wissenschaftlich zu
beantworten, scheitern an der von Kant und den deutschen Idealisten
freigelegten paradoxalen >Ex-Struktur« des Subjekts.

Unter dem Druck einer zunehmenden Verwissenschaftlichung ver-
gisst, verschiebt und verdrangt die Anthropologie des 19. und 20.
Jahrhunderts, zu deren Protagonisten vor allem Naturphilosophen
und Arzte zihlen, das von Kant formulierte Ausgangsparadoxon des
Menschen. Erst Plessner kniipft wieder an den Diskussionsstand Kants
und der Idealisten an. Er positiviert die dem Menschen inhdrente Ort-
losigkeit und expliziert sie als dessen Exzentrizitdt. Plessner antizi-
piert dabei innerhalb der Anthropologie die Anthropologiekritik von
Heidegger und Foucault. Er formuliert seine Anthropologie in der

4 | »Ein geflickter Strumpf [ist] besser als ein zerrissener; nicht so das
SelbstbewuRtsein« (Hegel 1986b: 557).

5 | 1821 schreibt Schelling in Bezug auf das fiir das Selbstverhétnis des Sub-
jekts zentrale Konzept und den zugehodrigen Ausdruck der wintellektuelle[n]
Anschauung, es sei »besser, ihn ganz bei Seite zu setzen. Eher kdnnte man
[...] die Bezeichnung Ekstase gebrauchen« (Schelling 1861: 229).

238

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Leere des verschwundenen Menschen« (Foucault 1991: 412) und
identifiziert den Menschen mit dieser Leere selbst: als homo abscondi-
tus. Mit dieser Auslegung unterlduft Plessner die Grenzen zwischen
Anthropologie und Anthropologiekritik sowie zwischen Humanismus
und Antihumanismus. Das Ende des Menschen wird von ihm, im Ge-
gensatz zu Heidegger und Foucault, nicht als Epoche begriffen, an
deren Schwelle wir stehen, sondern als wesentliches Charakteristikum
des Menschen selbst. In den Worten Derridas: »Der Mensch ist seit je-
her sein eigenes Ende, will sagen das Ende seines Eigenen« (Derrida
1988: 138).

Im Gegensatz zu den zeitgleichen Entwiirfen Max Schelers kann
Plessners Anthropologie »in der Leere des verschwundenen Menschenc
nicht mehr auf die Vorstellung eines (griechischen) kosmos oder
(christlichen) ordo rekurrieren, um dem Menschen seinen ange-
stammten Platz anzuweisen. Plessners Anthropologie versteht sich
dezidiert als akosmistische Position: »Wo keine GewilRheit eines Ma-
krokosmos mehr besteht, hat der Gedanke des Mikrokosmos keinen
Boden und keine Wahrheit mehr« (Plessner 2003d: 36). Die in dieser
AuRerung implizierte Kritik an Schelers ordo-Anthropologie motiviert
sich nicht nur kosmologisch, sondern auch politisch. Jeder ordo hat
eine konzentrische und hierarchische Struktur. Er gruppiert sich um
eine substantielle Mitte, er ist notwendig >hin auf Gott«. Verschiedene
Grade der Ndhe und Ferne zu dieser Mitte erlauben es, auch zwischen
Menschen, die in den ordo eingebunden sind, ontologisch fundierte
Hierarchieebenen einzuziehen. Dass der Mensch sich fiir Plessner
durch seine Ortlosigkeit auszeichnet, bedeutet nicht zuletzt, dass alle
Menschen fiir ihn in einem wesentlichen Sinne gleich sind. Diese
Gleichheit wird weder durch gemeinsam geteilte Eigenschaften noch
durch eine gemeinsame Stellung im ordo garantiert, sondern gerade
durch deren Abwesenheit.

Als eine sdkularisierte Gestalt des ordo betrachtet Plessner auch
die Naturkonzeption der Biologie. Seit den franzosischen Materiali-
sten (La Mettrie) und Feuerbach versucht die Anthropologie, den
Menschen zu naturalisieren, ihn vollstandig ins System und in die Ge-
schichte der Natur zu integrieren. Doch auch die Natur ldsst sich nur
sehr bedingt als Koordinatensystem zur Verortung des Menschen ver-
wenden: »Von Natur gibt es keinen Menschen« (Plessner 2003a: 18),
denn der »Mensch ist von Natur [...] kiinstlich« (Plessner 2003a: 385).
Plessner weist immer wieder auf die Wichtigkeit biologischen Wissens
hin, schriankt aber seinen Geltungsbereich fiir die Frage nach dem
Menschen ein: »Eine Wissenschaft von der menschlichen Person [...]
kann von der Anatomie, Entwicklungsgeschichte, Physiologie, Psy-
chologie und Psychopathologie direkt keinen Nutzen haben« (Pless-
ner 2003a: 61 f.). Die Indirektheit, die sich hier angedeutet findet,
bezieht sich gerade auf die Differenz zwischen dem Menschen und al-

239

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas len anderen Lebewesen, deren begriffliche Durchdringung sehr wohl
Hetzel zu einem tieferen Verstdndnis des Menschen beitragen kann und
muss. Die Stufen des Organischen, die Plessner minutios rekonstruiert,
zielen mithin eher auf die Betonung der Diskontinuitdten und Gren-
zen ab als auf die Suche nach Gemeinsamkeiten zwischen Mensch und
Tier. Plessner radikalisiert auch an dieser Stelle eine Einsicht Kants.
In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht definiert Kant deren
Aufgabe weniger als Frage nach dem, »was die Natur aus dem Men-
schen macht«, denn als Untersuchung dessen, was der Mensch »als
frei handelndes Wesen aus sich selbst macht« (Kant 1984d: 399). Der
Mensch lebt fiir Kant und Plessner nicht einfach im Sinne der Biolo-
gie, sondern fijhrt ein Leben. Er stellt Anforderungen an sich und an-
dere; er ist nicht einfach, sondern ist nur, indem er sich und anderen

etwas gilt.

Der Mensch wird von Plessner gerade nicht als subjectum (als Zu-
grundeliegendes) oder Substanz verstanden, sondern als ein Verhalt-
nis zu sich. Plessners Anthropologie ndhert sich hier der Heidegger-
schen Daseinsanalyse.6 Fiir Heidegger ist das Dasein, die spezifische
Seinsweise des Menschen, wesentlich als Sein zu sich selbst charakte-
risiert, als ein zirkuldres Selbstverhdltnis, das sich im Verhalten zu
sich allererst konstituiert. Auch Plessner geht von einer vergleichba-
ren Zirkularitdt aus. Des Menschen »Existenz ist wahrhaft auf Nichts
gestellt« (Plessner 2003a: 365), sie ldsst sich aus keinen externen
Fundamenten ableiten. Stdrker als bei Heidegger wird von Plessner
eine Differenz in dieses Selbstverhiltnis eingetragen. Dass sich der
Mensch zu sich verhilt, setzt voraus, dass er sich von sich unterschei-
det; vor der Identitdt kommt hier die Differenz. Plessner expliziert das
differenzielle Selbstverhéltnis des Menschen ndherhin auch als »Un-
bestimmtheitsrelation zu sich« (Plessner 2003c: 188). Das positive
Gegenstiick dieser Unbestimmtheit bildet die Macht des Menschen,
seine potestas. Nur als nicht mit sich Identischer kann er frei han-
deln.

Verstdrkt wird die These der Selbstdifferenz noch durch die Beto-
nung der Gebundenheit des Menschen an seinen Leib. Der Mensch
lebt als Biirger zweier Welten, als Natur- und Vernunftwesen. Er ist die
Einheit beider Seiten, doch diese Einheit liegt, hierin folgt Plessner
Hegel, gerade in der uniiberbriickbaren Differenz zwischen beiden
Seiten. Die Einheit von Seele und Korper bildet nicht »das den Gegen-
satz verséhnende Dritte, das in die entgegengesetzten Sphéren iiber-
leitet. Sie ist der Bruch, der Hiatus, das leere Hindurch der Vermitt-
lung« (Plessner 2003a: 365). Plessners Interesse an der Biologie und
der Stufenfolge des Organischen erscheint von hier aus in einem in-

6 | Plessners Verhdltnis zur Hermeneutik wird ausfiihrlich beleuchtet in
Kampf (2003).

240

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

teressanten Licht. Thm ist es gerade nicht darum zu tun, den Men-
schen in die Kontinuitét des biologisch ausgedeuteten Lebens zu stel-
len, sondern die Diskontinuitdt zu betonen. Plessner interessiert sich
fiir die Naturphilosophie und die Theorie des Lebens nur um der Diffe-
renz willen. Die uniiberbriickbare Grenze zwischen Mensch und Tier
lduft fiir ihn durch den Menschen selbst hindurch, macht diesen aus.

Diese Grenze fasst Plessner begrifflich und phdnomenologisch als
Grenze von Positionalitdt und Exzentrizitit. Jedes Lebewesen zeichnet
sich gegeniiber der anorganischen Natur durch seine Positionalitdt
aus: durch ein sich Verhalten zur je eigenen Grenze: »Die Grenze ge-
hort dem Korper« eines Lebewesens »selbst an, der Korper ist die
Grenze seiner selbst und des Anderen und insofern sowohl ihm als
dem Anderen entgegen« (Plessner 2003a: 181). Plessner entsubstan-
tialisiert mit dieser These den Begriff des Lebens. Im »Kern« eines je-
den Lebewesens findet sich keine mythische Lebenskraft oder -sub-
stanz sondern der »Vollzug« und die »Setzung« (Plessner 2003a: 362)
einer Grenze: »Eine positionale Mitte«, aus der heraus sich das Lebe-
wesen zu seinem AufRen verhilt, »gibt es nur im Vollzug. Sie ist [...]
das Hindurch der Vermittlung« (Plessner 2003a: 362) mit seinem An-
deren.

Als »exzentrisch positional« tritt der Mensch im Gegensatz zu al-
len anderen Lebewesen selbst noch aus dieser Vermittlung heraus, er
verhdlt sich noch einmal zu ihr. Im Menschen riickt die Positionalitdt
zu sich selbst in Distanz. »Als Ich [...] steht der Mensch [...] hinter
sich selbst, ortlos, im Nichts, geht er im Nichts auf, im raumzeitlichen
Nirgendwo-Nirgendwann« (Plessner 2003a: 364). In Absetzung vom
Kosmosbewohner Schelers bewohnt der Plessner’'sche Mensch ein Nie-
mandsland. Seine Ortlosigkeit verkompliziert sich noch dadurch, dass
der Mensch auch nicht einfach als >rein< exzentrisch betrachtet wer-
den kann. Seine Exzentrizitdt bindet sich vielmehr notwendig an ge-
nau die Positionalitdt, die sie aufbricht. Exzentrizitdt und Positionali-
tdt werden sich im Menschen wechselseitig zur Bedingung der Még-
lichkeit und Unmdglichkeit. Ohne diese Verwiesenheit auf ihr eigenes
Gegenteil wdre auch die Exzentrizitdt nur eine weitere Position und
wiirde ihrem eigenen Begriff widersprechen.

Exzentrizitdt betrifft nicht nur das Selbst- sondern auch das Welt-
verhdltnis des Menschen. »Mensch-Sein ist das Andere seiner selbst
Sein« (Plessner 2003c: 225); es besteht, in Hegels Worten, darin, das
»Sichanderswerden mit sich selbst« (Hegel 1986a: 23) zu vermitteln.
Plessners Denken beruft sich auf das Erbe der Dialektik Hegels: Es er-
kennt die absolute Differenz zwischen Mensch und Welt als dasjenige
an, was Mensch und Welt verbindet, konstituiert und in ihrem jeweils
Innersten durchdringt. Hier wie an vielen anderen systematischen
Zentralstellen des Plessner’'schen Werkes »verwandelt sich das Trotz-
dem [...] in ein Weil« (Plessner 2003a: 89). Der Mensch gewinnt seine

241

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Identitdt als Mensch gerade dadurch, weil er nicht mit sich identisch
Hetzel ist; er findet seinen Ort in der Stufenfolge des Organischen gerade
deshalb, weil er aus ihr herausfdllt. Die Exzentrizitét aller Selbst- und
Weltverhiltnisse wird von Plessner konsequent als »Boden und Medi-
um der Philosophie« (Plessner 2003a: 12) bezeichnet.
Als exzentrischer findet der Mensch keinen positiven Gegenhalt
im Kosmos, keine Wurzel in der Natur. Seine Exzentrizitdt bedeutet,
das er auf Nichts gebaut ist und sich performativ selbst hervorbringen
muss. Damit kommen der Gesellschaft und der Geschichte, den Medi-
en der menschlichen Selbsthervorbringung, eminente Bedeutung zu.
Plessner historisiert den Menschen in einer Foucault antizipierenden
Weise, wenn er ihn ganz dezidiert »als Subjekt und Objekt der Erzie-
hung, arztlichen Hilfe, politischen Entscheidung« (Plessner 2003a:
120) anspricht. Der Mensch bringt sich mittels konkreter Praktiken
selbst hervor, er domestiziert sich. Dass wir uns als Menschen begrei-
fen, ist das Ergebnis einer bestimmten historisch-politischen Konstel-
lation: »DaR wir Menschen sind und sein sollen, diese Entdeckung
oder diese Forderung verdanken wir einer bestimmten Geschichte, der
griechischen Antike und der jiidisch-christlichen Religiositdt« (Pless-
ner 2003d: 37). Es gehort zum Wesen des Menschen, dass er eine Ge-
schichte hat und selbst durch und durch geschichtlich ist, er »wird
sich ewig anders und anders« (Plessner 2003a: 418); und das viel-
leicht bis zu einem Punkt, an dem es weiter keinen Sinn machen wiir-
de vom Menschen zu sprechen. Wie fiir Foucault’ ist die Existenz des
Menschen auch fiir Plessner historisch kontingent: Er weist darauf
hin, »daR die Selbstauffassung des Menschen als Selbst-Auffassung,
als Mensch im Sinne einer ethnisch und historisch abwandelbaren
>Ideec selbst ein Produkt seiner Geschichte bedeutet, die Ideen
Mensch, Menschlichkeit von sMenschen« eroberte Konzeptionen sind,
denen das Schicksal alles Geschaffenen bereitet ist, untergehen — und
nicht nur auler Sicht geraten - zu konnen« (Plessner 2003c: 163).
Doch Plessner positiviert den Menschen gerade in seiner historischen
Kontingenz. Der Mensch ist fiir Plessner genau das verldschende Ge-
sicht im Sand des Ufers, von dem Foucault spricht. Im Gegensatz zu
Foucault bringt sich der Mensch fiir Plessner gerade vermittelt iiber

7 | »Der Mensch ist eine Erfindung, deren junges Datum die Archdologie un-
seres Denkens ganz offen zeigt. Vielleicht auch das baldige Ende. Wenn diese
Dispositionen verschwénden, so wie sie erschienen sind, wenn durch irgendein
Ereignis, dessen Mdglichkeit wir hdchstens vorausahnen kdnnen, aber dessen
Form oder VerheiRung wir im Augenblick noch nicht kennen, diese Dispositio-
nen ins Wanken gerieten, wie an der Grenze des achtzehnten Jahrhunderts die
Grundlage des klassischen Denkens es tat, dann kann man sehr wohl wetten,
daR der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand« (Fou-
cault 1991: 462).

242

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sein Verldschen hervor. Erst als kontingenter wird der Mensch zum
Menschen. Er hat den Charakter eines Wiirfelwurfs, eines ungedeck-
ten Vorgriffs auf sich selbst; er bleibt auf der Suche nach sich, ohne
sich bei dieser Suche auf Spuren und Landkarten verlassen zu kon-
nen; er muss sich immer wieder neu erfinden.

Die Logik, der dieses Erfinden folgt, wird von Plessner wie folgt
beschrieben: »Nicht das Suchen nach etwas bestimmten ist das Prius
der eigentlichen Erfindung, denn wer etwas sucht, hat in Wahrheit
schon gefunden« (Plessner 2003a: 397; Hervorhebung A. H.). Die Su-
che, von der Plessner hier spricht, bleibt in einem konstitutiven Sinne
offen, so offen, dass noch nicht einmal feststeht, was gesucht wird.
Die Suche des Menschen nach sich selbst darf insofern weder esote-
risch, als Suche nach einem inneren Wesenskern, noch technizistisch,
als intentionales Projekt oder als Verwirklichung eines vorab beste-
henden Planes, begriffen werden. Erst im Ablassen vom Projektieren
seiner selbst wird der Mensch zu Menschen. Vom Menschen wie vom
Ich »gilt jenes tiefsinnige Wort des Evangeliums in beschreibendem
Sinne: nur wer sich verliert, wird sich gewinnen« (Plessner 2003a:
90).

Die gleiche postfundationalistische oder gar dekonstruktivisti-
sche (»das Trotzdem verwandelt sich in ein Weilc) Strategie verfolgt
Plessner auch in der Ethik. Gerade weil fiir den Anspruch, der mit dem
Menschen einhergeht, keine »allgemein anerkannten Garantien gege-
ben werden« (Plessner 2003d: 37) konnen, wird er fiir uns bindend.
Aus dieser Ohnmacht bezieht der praktische Anspruch aber — ganz im
Gegensatz zu allen theoretischen Evidenzen - seine Kraft. Als prakti-
sche Philosophie verstanden, verpflichtet sich die Anthropologie aus
Plessners Sicht auf das »verbindlich Nehmen des Unergriindlichen«
(Plessner 2003c: 182), auf die Ausschreitung des normativen Hori-
zontes, der sich in der Entzogenheit des Selbst und des Anderen
kundtut (vgl. Gamm 2004).

Dekonstruktionen der Gemeinschaft

Exzentrizitdt charakterisiert nicht nur das Verhdltnis des Einzelnen zu
sich selbst, sondern auch zu seinen Mitmenschen. Die oder der Ande-
re (und die Anderen) begegnen uns im Modus ihrer Entzogenheit. Die
Ideologie einer homogenen, transparenten, mit sich selbst ausge-
sohnten Gemeinschaft jenseits aller Fremdheiten und Antagonismen
versucht, genau diese Exzentrizitdt in unseren intersubjektiven Ver-
héltnissen zu leugnen. Plessner setzt sich mit der Ideologie einer so-
zialen Unmittelbarkeit bereits in seiner ersten dezidiert politischen
Schrift auseinander, die 1924 unter dem Titel Grenzen der Gemein-
schaft erscheint. In den Grenzen artikuliert er eine Kritik des sozialen

243

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Radikalismus seiner Zeit — so der Untertitel. Er interveniert damit in

Hetzel der Debatte um Gemeinschaft und Gesellschaft, die durch Ferdinand

Tonnies’ 1887 erschienene gleichnamige Schrift eingeleitet wurde

und noch in den 1920er Jahren hochst virulent war. Plessners Kritik

am Gemeinschaftskonzept verdient nicht nur deshalb eine eingehen-

de Betrachtung, weil sie die geistige Vorgeschichte des Nationalsozia-

lismus besser zu verstehen hilft, sondern vor allem auch, weil im Na-

men des >Schutzes< und der >Reinerhaltung¢ ethnischer und nationa-

ler Gemeinschaften auch heute wieder die schlimmsten Verbrechen

veriibt werden. Vor diesem Hintergrund desavouiert sich jede Hoff-

nung, die sich von der Riickkehr in die substantielle Sittlichkeit ge-

schlossener Gemeinschaften eine Genesung von den Pathologien der
Moderne verspricht.

Gegeniiber der Gemeinschaft, dem restaurativen »Idol dieses Zeit-
alters« (Plessner 2003b: 28), bezieht Plessner eindeutig Partei fiir die
ausdifferenzierte moderne Gesellschaft. Dem Ideal der substantiellen
Sittlichkeit hdlt er ein entschiedenes Festhalten am Politischen ent-
gegen und das heilt vor allem: ein Festhalten an der Vermittlung. Im
sozialen Radikalismus breche sich ein Pathos der Unmittelbarkeit
Bahn, die Hoffnung auf ein vorreflexives Wirgefiihl ohne Antagonis-
men und Distanz. Der soziale Radikalismus markiert dabei nicht nur
eine philosophische sondern auch eine politische Gefahr. Die Meta-
physik einer Unmittelbarkeit, die den Aufschub, die Indirektheit und
die Vermitteltheit moderner gesellschaftlicher Verhiltnisse nicht er-
trage, schlage nur zu schnell in Terror um. Die Vertreter des sozialen
Radikalismus, der sich in erster Linie gegen »Stadt, Maschinentum,
Industrialismus« (Plessner 2003b: 42) richte, trdumen vom Ende der
Konflikte, der Diplomatie und der Politik.

Plessner begreift den sozialen Radikalismus als moderne Gestalt
der Metaphysik. Hinter allen symbolisch-kulturellen Vermittlungszu-
sammenhdngen suche dieser Radikalismus eine unmittelbare Prasenz
oder einen letzten Grund freizulegen, der es ermdglichen soll, die
(insbesondere moderne) Gesellschaft als in ihrem Innersten entfrem-
dete zurlickzuweisen. Plessners Vorgehen erinnert hier stark an Derri-
das Dekonstruktion der abendldndischen Metaphysik, die sich zu-
ndchst an Rousseaus Versuch entziindet, der vermeintlich entfremde-
ten franzosischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts im Namen des
menschlichen Naturzustands den Prozess zu machen. Plessner dekon-
struiert den erlosungsreligios konnotierten Radikalismus der alten
und neuen Aufkldarungskritiker in drei Hinsichten: Das Andere der Ge-
sellschaft ist selbst nur eine gesellschaftliche Projektion (1); die ver-
meintliche Gleichheit der Mitglieder einer Gemeinschaft ist nur um
den Preis ihrer Bindung an einen Fiihrer erkauft (2); die geschlossene
Gemeinschaft verweist auf ihr eigenes Gegenteil: die offene Gesell-
schaft, als Hintergrund, vor dem sie sich konstituiert (3).

244

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Plessners Argumentationsstrategie in den Grenzen der Gemein- Der Mensch als
schaft besteht nicht zuletzt darin, die auRer- oder vorgesell- »praktischer
schaftliche Selbstprdsenz der Gemeinschaft als gesellschaftliche Anspruchc.
Projektion zu entlarven und auf der Unhintergehbarkeit von ge- Zum Primat
sellschaftlicher Vermittlung zu beharren. Jahrzehnte vor Derrida des Politischen in
(vgl. Derrida 1983) kritisiert Plessner Rousseau als wichtigsten Helmuth Plessners
Vordenker des sozialen Radikalismus: Anthropologie
»Etwas Furchtbares hat sich durch seine Lehren in den Képfen verfestigt,
der Glaube an die Erneuerungsmdglichkeit des Menschen durch bewul3ten
Riickgang auf die Quellen der menschlichen Natur.« (Plessner 2003b: 25)

Wie Derrida interpretiert Plessner den Naturzustand Rousseaus
als »Symptom [...] der neueren Welt« (Plessner 2003b: 25), als
riickwdrts gewandte Utopie. Gegen den Rigorismus der alten und
neuen Gemeinschaftsbeschworer klagt er die »Werte der
Indirektheit« (Plessner 2003b: 26) ein. Im Tribalismus und
Kommunitarismus habe »das Gesetz des Abstands« (Plessner
2003b: 28) an Verbindlichkeit eingebiiRt. Der Andere begegnet
mir in der Gemeinschaft nicht mehr als unausdeutbar Anderer,
sondern als ethnisch, kulturell oder national mit mir Identischer.
Was uns in der Gemeinschaft verbindet, ist letztlich unser
gemeinsames Blut. »Zum Grundcharakter des Gesellschaftsethos
gehdrt« demgegeniiber »die Sehnsucht nach Masken, hinter
denen die Unmittelbarkeit verschwindet« (Plessner 2003b: 41).
Die Dimension einer Ethik, die das »Geheimnis« (Plessner 2003b:
45) des Anderen respektiere, gerate in der Gemeinschaft, die
keine Masken dulde, aus dem Blick.

Als moderne Erben Rousseaus diskutiert Plessner auch Nietzsche
und Marx, die fiir zwei komplementdre Formen der Verleugnung
des Gesellschaftlichen und Politischen einstehen. Nietzsche
verachtet die Gesellschaft aus einem aristokratischen Gefiihl,
Marx aus einem messianisch-revolutiondrem Pathos heraus; beide
Autoren zielen auf eine Aufhebung der gesellschaftlichen
Entfremdung ab, die auf eine Aufhebung der Gesellschaft und des
Politischen selbst hinauslaufe.

2. Auch in einer zweiten Hinsicht widerspricht sich das Gemein-
schaftsdenken selbst:

»Echte Gemeinschaft braucht den Herrn und Meister, ohne den sie zerfal-
len miiRte. Wo immer das Leben sich gemeinschaftlich gestaltet, in der Fa-
milie, im hauswirtschaftlichen Verband von Herrschaft und Gesinde, dem
Gutshof patriarchalischen Stils, oder im Bund, der unter geistiger Idee
steht, in der religiosen Gemeinde, bringt es emotional getragenes Fiihrer-
tum hervor.« (Plessner 2003b: 43)

Die Gemeinschaft verspricht eine Enthierarchisierung aller Le-
bensverhdltnisse, enthierarchisiert gesellschaftliche Gefiige aber
nur, um deren Mitglieder neu und totalitdrer als zuvor zu binden.

245

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas
Hetzel

Das implizite Modell dieser Neuordnung bildet der antike oikos,
das per se unpolitische Hauswesen®, in dessen Umfriedung sich
nicht, wie in der polis, freie und gleiche Biirger begegnen, son-
dern Sklaven, Kinder und Frauen, die nur in ihrer Relation zum
Hausherrn gleich sind: Sie alle zdhlen zum Hausstand, zum belie-
big verwaltbaren Besitz. Der Zusammenhalt einer Gemeinschaft
kann, insbesondere unter Bedingungen einer nachtraditionalen
Moderne, in der Regel nur durch willkiirliche Macht und Gewalt
gestiftet werden. Gemeinschaftlichkeit sollte insofern nicht als
Wert an sich betrachtet werden.

Jede Gemeinschaft ist um eine Mitte zentriert, die selbst aus der
Gemeinschaft herausfdllt, ihrem Anspruch auf universelle Gleich-
heit also wiederspricht: »Ohne diese gestalthafte Mitte halt keine
Gemeinschaft« (Plessner 2003b: 48). Die Mitte der Gemeinschaft
wird in der Regel von einem Fiihrer, Vater, Lehrer oder Stifter be-
setzt. Wahrend die Gemeinschaft notwendig zentrisch organisiert
ist, begreift Plessner die moderne Gesellschaft als exzentrisch.
Thre >Mittec bleibt, wie man im Anschluss an Claude Lefort® sagen
konnte, notwendig sleex. In Plessners Worten: »Man muR sie [die
Mitte der Gesellschaft, A. H.] finden, ohne sich auf Normen ver-
lassen zu konnen« (Plessner 2003b: 100). Fiir Plessner ist im Falle
der Gesellschaft »eine richtige Mitte iiberhaupt nicht da« (Pless-
ner 2003b: 100), sondern kann immer nur ndherungsweise be-
nannt und performativ verwirklicht werden. Die Mitte der
Gesellschaft bildet eine Konstruktion auf Zeit, sie bleibt Gegen-
stand einer permanenten und offenen politischen Auseinander-
setzung.

Noch in einer dritten Hinsicht ldsst sich von einer spezifischen
Dekonstruktion des Konzepts der Gemeinschaft durch Plessner
sprechen. Plessner betont immer wieder, dass Gemeinschaft auf
Gesellschaft als ihre Bedingung der Moglichkeit und Unmdglich-
keit zugleich verwiesen bleibt: »Immer ist Gemeinschaft kreishaft
gegen ein unbestimmtes Milieu abgeschlossene Sphére der Ver-
trautheit. Thr wesensnotwendiger Gegenspieler, Hintergrund, von
dem sie sich abhebt, ist die Offentlichkeit, der Inbegriff von Leu-
ten und Dingen, die nicht mehr »dazugehdren«, mit denen aber
gerechnet werden muf« (Plessner 2003b: 48). Was nicht mit da-

8 | Plessners Argumentation steht an dieser Stelle derjenigen von Hannah
Arendt nahe. Diese kritisiert Rousseaus politische Theorie dahingehend, dass
sie die Gesellschaft nicht als Sphdre agonaler Konflikte freier Biirger interpre-
tiert, sondern als »ein[en] ins Gigantische gewachsene[n] Haushaltsapparat«,
eine »gigantische Uberfamilie«, deren »Organisationsform die Nation bildet«
(Arendt 1994: 32).

9 | Zum Konzept einer »leeren Mitte der Macht« vgl. Lefort/Gauchet (1990).

246

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zugehort, ist eine {iberkomplexe Umwelt, mit der immer gerech-
net werden muss; dieser »Gegenspieler¢, gegeniiber dem sich der
Kreis der Gemeinschaft abzuschlieRen sucht, ist ihr zugleich >we-
sensnotwendig¢. In Derridas Worten: »Das Andere ist im Selben«
(Derrida 1987: 446), es ist immer schon da, unterlduft seinen
Ausschluss, hindert die Gemeinschaft daran, sich restlos mit sich
selbst zu identifizieren. Wiirde der Gemeinschaft die Externalisie-
rung alles Fremden gelingen, dann ware das gleichbedeutend mit
ihrem Ende:
»Ware auch nur einen Augenblick das urchristliche Ideal, der ekstatische
Gefiihlskommunismus allverbindender Liebe zwischen Menschen, verwirk-
licht, so hdtte die Menschheit den d@uRersten Gegenpol dessen erreicht,
was sie wollte. Ohne Offentlichkeitshintergrund, gegen den sie sich ab-
setzt, gibt es keine abgeschlossene Gemeinschaft. Licht braucht Finsternis,
um zu sein.« (Plessner 2003b: 56)
Den kommunitaristischen Regressionsformen setzt Plessner ein politi-
sches Ethos des kreativen Umgangs mit der konstitutiven gesell-
schaftlichen Entfremdung entgegen, das explizit nietzscheanische
Ziige aufweist:
»Stark ist, wer die Gesellschaft beherrscht, weil er sie bejaht; schwach
ist, wer sie um der Gemeinschaft willen flieht, weil er sie verneint;
stark ist, wer die Distanz zu den Menschen, die Kiinstlichkeit ihrer For-
men, das Raffinement des Lebens, die Steigerung seiner Reizmdéglich-
keiten nicht nur ertrdgt, auch nicht als Kompensation seiner vitalen
Schwdche aufsucht, [...] wer den ganzen Wesenskomplex der Gesell-
schaft um der Wiirde des einzelnen Menschen und der Gesamtarbeit
willen bejaht, schwach ist, wer die Wiirde um der Briiderlichkeit in der
Gemeinschaft willen preisgibt.« (Plessner 2003b: 31 f.)

Der Mensch in Mitwelt und Gesellschaft

Noch bevor der Mensch sich zu einer Gemeinschaft bekennen kann,
ist er fiir Plessner Teil einer Gesellschaft; doch die Gesellschaft behdlt
nicht das letzte Wort: Denn noch bevor er sich als Teil einer Gesell-
schaft erfahrt, erlebt sich der Mensch als konstituiert von einer Mit-
welt, »sieht »sich< nicht nur im Hier, sondern auch im Dort des Ande-
ren« (Plessner 2003c: 193). Dem Anderen kommt fiir Plessner ein lo-
gischer und genetischer Primat gegeniiber dem Selbst zu. Der Selbst-
bezug eines jeden Menschen vermittelt sich {iber sein Verhdltnis zu
anderen: »Nur an dem anderen seiner selbst hat er — sich« (Plessner
3003f: 203). Die Mitwelt kann als abstrakter Inbegriff der wechselsei-
tigen Konstituierung von Selbst und Anderen begriffen werden, als
Geist im Sinne Hegels: »Die Mitwelt trdgt die Person, indem sie zu-
gleich von ihr getragen und gebildet wird. Zwischen mir und mir und

247

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas ihm liegt die Sphdre dieser Welt des Geistes« (Plessner 2003a: 376).
Hetzel Geist kommt nicht dem isolierten Individuum zu, sondern entspinnt
sich zwischen uns, in den Anerkennungskdmpfen, in denen sich Indi-
vidualitat allererst ausbildet. Im Geist oder in der Mitwelt verkorpert

sich die absolute Differenz, die uns zugleich verbindet.

»Wir, d.h. nicht eine aus der Wirsphédre ausgesonderte Gruppe oder

Gemeinschaft, die zu sich Wir sagen kann, sondern die damit bezeich-

nete Sphdre als solche ist das, was allein in Strenge Geist heiRen

darf.« (Plessner 2003a: 377)

Fiir Plessner gibt es keine Mdglichkeit, iiber die Zugehorigkeit zu die-
ser primordialen Mitwelt mittels Kriterien zu befinden und bestimmte
Individuen aus ihr auszugrenzen. »Mensch sein ist an keine bestimm-
te Gestalt gebunden und konnte daher auch [...] unter mancherlei
Gestalt stattfinden, die mit der uns bekannten nicht iibereinstimmt«
(Plessner 2003a: 365). Die Mitwelt steht fiir eine ethische Vergemein-
schaftung, die der gesellschaftlichen Sozialisation unvordenklich vor-
ausgeht. »In der Mitwelt gibt es nur Einen Menschen, genauer ausge-
driickt, die Mitwelt gibt es nur als Einen Menschen. Sie ist absolute
Punktualitdt, in der alles, was Menschenantlitz trdgt, urspriinglich
verkniipft bleibt« (Plessner 2003a: 378). Das Antlitz will Plessner an
dieser Stelle nicht phdnomenologisch, als Gesicht, verstanden wissen,
sondern eher im Sinne des >praktischen Anspruchs¢, den jeder Mensch
an mich stellt, als unvordenklichen ethischen Appell, der gerade dort
entsteht, wo der Andere zur Frage wird. Im Antlitz prdsentiert sich
mir der Andere gerade in seiner Entzogenheit. Das Menschenantlitz
kommt uns nicht qua Geburt, durch unsere Zugehérigkeit zur Spezies
Homo sapiens, zu, sondern entspringt dem spraktischen Anspruchg,
der den Menschen jenseits aller Kategorisierungen erst zum Men-
schen macht. Plessners Rede vom Menschenantlitz ldsst sich also
durchaus im Sinne der Ethik von Emmanuel Lévinas (vgl. Levinas
1978) verstehen.

Die Mitwelt wird von Plessner explizit als ethischer und nicht als
sozialer Raum angesprochen; sie ist die »wahre Gleichgiiltigkeit ge-
gen Einzahl und Mehrzahl« (Plessner 2003a: 378) oder die Sphare,
»in der wahrhaft Du und Ich [...] dem andern ins aufgedeckte Antlitz
blickt« (Plessner 2003a: 382). Jeder einzelne Mensch ist hier

»die Menschheit, d.h. er als Einzelner ist absolut vertretbar und er-

setzbar. Jeder andere kdnnte an seiner Stelle stehen, wie er mit ihm

in der Ortlosigkeit exzentrischer Position zu einer Ursprungsgemein-

schaft vom Charakter des Wir zusammengeschlossen ist« (Plessner

2003a: 421 f.)

Die Mitwelt bildet einen letzten Horizont der Gesellschaft, ohne als
solche gesellschaftlich institutionalisiert werden zu konnen. Jeder
Versuch, die Mitwelt unmittelbar zu verwirklichen, wiirde im Terror ei-
nes sozialen Radikalismus miinden. Die Mitwelt bildet eine regulative

248

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Idee oder eine kontrafaktische Antizipation, die wir immer schon vor-
aussetzen miissen, um die Sozialitdt des Menschen zu verstehen, die
sich aber gleichwohl nicht unmittelbar in die Sozialitdt des Menschen
iberfithren ldsst. Die Trennung von Ethik und Politik oder Mitwelt
und Gesellschaft bleibt fiir Plessner auch dann entscheidend, wenn er
die Mitwelt als (ethische, nicht transzendentallogische) Mdglichkeits-
bedingung der Gesellschaft begreift.

Nur im Falle einer vollstdndigen Dekadenz und Depravation der
Gesellschaft ergibt sich fiir Plessner ein Recht, Ethik unmittelbar in
Politik zu iiberfiihren, ein Recht auf Revolution:

»An dieser Ursprungsgemeinschaft [der Mitwelt, A. H.] hat eben die

Gesellschaft ihre Grenzen. So gibt es ein unverlierbares Recht des

Menschen auf Revolution, wenn die Formen der Gesellschaftlichkeit

ihren eigenen Sinn selbst zunichte machen, und Revolution vollzieht

sich, wenn der utopische Gedanke von der endgiiltigen Vernichtbar-
keit aller Gesellschaftlichkeit Macht gewinnt. Trotzdem ist er nur das

Mittel der Erneuerung der Gesellschaft.« (Plessner 2003a: 423)

Das Ziel dieser Revolution diirfe allerdings kein eschatologisches
sein. Das AuRerkraftsetzen der gesellschaftlichen Bindungen solle
nur um der Gesellschaft willen erfolgen und nicht dem Ziel der Ver-
wirklichung einer sozialen Unmittelbarkeit jenseits der gesellschaftli-
chen Vermittlung dienen.

Im Gegensatz zur Gemeinschaft beschreibt die Gesellschaft Umwe-
ge. Sie »lebt allein vom Geist des Spieles« (Plessner 2003b: 94) und
der Indirektheit. Der »Sinn des Spieles« liegt in der »Irrealisierung
des natiirlichen Menschen« (Plessner 2003b: 94) zu dessen Freiset-
zung uns Rousseau und seine Nachfolger anhalten. In der Gesell-
schaft spielen wir Rollen, reprasentieren und lassen uns reprasentie-
ren, lassen unser Antlitz hinter Masken verschwinden und folgen so-
zialen Regeln. Die Regeln der politischen Offentlichkeit widerspre-
chen den Regeln der Gemeinschaft und - zumindest teilweise — auch
denen der Mitwelt. Offentlichkeit zeichnet sich gerade nicht durch
Selbstransparenz und Homogenitdt aus. Sie ist vielmehr agonal ver-
fasst, der Schauplatz vielfdltiger Konflikte, die die Gesellschaft kon-
stituieren.

»Offentlichkeit beginnt da, wo Liebe und blutsméRige Verbundenheit

aufhoren. Sie ist der Inbegriff von Mdglichkeitsbeziehungen zwischen

einer unbestimmten Zahl und Art von Personen als ewig unausschreit-
barer, offener Horizont, der eine Gemeinschaft umgibt. Sie ist gerade

in dieser Negativitdt eine sozialformende Macht ersten Ranges.«

(Plessner 2003b: 55)

Offentlichkeit gilt Plessner auch als »System des Verkehrs zwischen
unverbundenen Menschen« (Plessner 2003b: 95). Er spricht explizit
von einer »unbestimmten Offentlichkeit« (Plessner 2003b: 80): Wih-
rend die Gemeinschaft eine »Vertrautheitssphdre« bilde, lieRe sich

249

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas die Gesellschaft nur als »Nichtvertrautheitssphare« beschreiben
Hetzel (Plessner 2003b: 55). Die wechselseitige Entzogenheit der Gesell-
schaftsglieder erdffnet erst die Mdglichkeit ihrer Kommunikation.
Plessner deutet hier eine negativistische Theorie des Sozialen an, wie
sie in vergleichbarer Weise von Georg Simmel und Hannah Arendt ent-
wickelt wurde. Im Hintergrund aller drei Ansdtze steht die Hegel'sche
Dialektik, welche den Vorrang der Differenz vor der Identitdt betont.
Dem »Zusammenleben« der Menschen in der Gesellschaft geht fiir
Plessner ein wAneinandervorbeileben« voraus (Plessner 2003b: 59).
Zwischen den Menschen »klafft Leere« (Plessner 2003b: 125), die sie
andererseits iberhaupt erst miteinander verbindet. Das Soziale bleibt
in einem wesentlichen Sinne von der Unbestimmbarkeit der Individu-
en fiir sich selbst und fiir andere abhdngig. Nur als einander entzoge-
ne sind die Menschen gendtigt, zu kommunizieren und zu interagie-
ren. Das Soziale ldsst sich insofern nicht nach Art eines physischen
Seins beschreiben. Plessner spricht von seinem »Ungrundcharakter«
(Plessner 2003b: 62). Es ist eher ein in nichts gegriindeter performati-

ver Ubergang und Vollzug als ein Bereich oder Seinstyp.

Mit sozialen Formen wie Zeremoniell, Nimbus, Prestige und Macht
bietet die Gesellschaft »irreale Kompensationen« (Plessner 2003b: 82)
der Unbestimmtheit ihrer internen Beziehungen auf. Das Wesen die-
ser »irrealen Kompensationen< wird besonders am Nimbus deutlich, an
der gleichsam an ihm selbst sichtbar werdenden Anerkennung, die ei-
nem Individuum wiederfdhrt. Plessner interpretiert den »Nimbus« als
das »einfache Vorgeben von etwas, das da sein und wirken soll, ohne
sda< zu sein« (Plessner 2003b: 84). Der Nimbus als Indifferenzpunkt
von »Maske und Gesicht« (Plessner 2003b: 85) steht fiir eine sich
selbst antizipierende und fingierende Macht, die die Negativitdt des
Sozialen sirreal kompensiert. Die grundlegenden Strukturen des So-
zialen werden von Plessner nicht funktionalistisch gedeutet, sondern
erscheinen als Kompensationen ihrer eigenen Fiktionalitdt. Was fiir
den Nimbus gilt, gilt auf abstrakterer Ebene auch fiir Macht. Deren
»unerldRliche Voraussetzung« besteht darin, »[a]ls Macht zu erschei-
nen [...], nirgends sich zu desavouieren und Briichigkeit zu verraten,
die das Bild zerstort« (Plessner 2003b: 89). Macht bindet sich hier
nicht an die Verfiigung iiber physische Gewaltmittel, sondern an das
erfolgreiche Erzeugen eines Bildes ihrer selbst. Alle sozialen Interak-
tionen haben eine inszenatorische Dimension. Auch fiir die gesell-
schaftlichen Strukturen gilt, das Maske und Gesicht nicht unterschie-
den werden konnen.

250

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Begriff des Politischen

Weiter oben haben wir gesehen, dass Plessner die Exzentrizitdt des
Menschen, seine konstitutive Ortlosigkeit (»Offen wie die Welt ist der
Mensch in ihr auBer ihr« (Plessner 2003c: 230), mit seiner Macht
gleichsetzt. Die Macht als Charakteristikum des Menschen verweist
dabei bereits auf das Politische: »Der Mensch [...] steht als Macht not-
wendig im Kampf um sie, d.h. in dem Gegensatz von Vertrautheit und
Fremdheit, von Freund und Feind« (Plessner 2003c: 191). Politik ist
vor diesem Hintergrund nichts anderes als die »selbstméchtige Ge-
staltung und Behauptung menschlicher Macht« (Plessner 2003c:
218). In Macht und menschliche Natur definiert Plessner Politik als
»Kampf um Macht in den zwischenmenschlichen Beziehungen des
Einzelnen, der Gruppen und Verbdnde, der Volker und Staaten«
(Plessner 2003c: 139). Als Charakteristikum seiner am Gemein-
schaftsideal orientierten Zeit beklagt er ein Zuriickweichen des Politi-
schen, ein »Abgleitenlassen ihrer Fragen in die Ebene der Wirtschaft«,
ein »Verlorengeben des Staates an Finanz, Industrie und Handel«
(Plessner 2003c: 139), wie es auch fiir unsere heutige, neoliberale
Zeit zutrifft, die immer wieder als trans- oder postpolitisch charakteri-
siert wird. Statt sich selbst instituieren zu konnen, wird die Gesell-
schaft heute zunehmend von Wirtschaft und Recht gesteuert. Das Po-
litische als Kraft der Selbstinstituierung einer Gesellschaft wird dabei
aus immer weiteren gesellschaftlichen Bereichen zuriickgedrangt und
iiberwintert nur noch in einem Rumpfstaat. Gegeniiber dieser zuneh-
menden Selbstkontraktion des Politischen fordert Plessner zu einer
Riickkehr zur Politik auf und artikuliert einen Universalitdtsanspruch
des Politischen. Er begreift »>das Politische« als eine mit dem iibrigens
nicht bloR auf Staat oder Verbandsinteressen bezogenen Leben not-
wendig erzeugte Brechungsform der Lebensbeziehungen« (Plessner
2003c: 143). Das Politische entspricht hier nicht nur einem Teilbe-
reich der Gesellschaft, dem Staat, sondern wird zur sBrechungsforms,
heute wiirden wir sagen: zum Medium, der gesellschaftlichen Praxen
und Beziehungen schlechthin. Es schreibt eine spezifische Indirekt-
heit und Umwegigkeit in alle Lebensbeziehungen ein, die diese hu-
manisiert.

Plessner weist zwei traditionelle Versuche zuriick, dass Politische
in seinem Geltungsbereich zu beschranken: seine Bestimmung als
Sphdre und als Handlungstypus. Das Politische gilt ihm zundchst
nicht als Resultat sozialer Differenzierung. Er gibt zu bedenken,

»dal das Politische [...] zwar auf die Menschensphare eingeengt ist

und in den Relationen zu Gott, Natur und geistigem Sein keinen Bo-

den hat, aber gegeniiber der Einengung auf eine sogenannte Sphare

der Politik, d.h. des Staates, eine alle menschliche Beziehungen

durchdringende Weite behauptet. Es gibt Politik zwischen Mann und

251

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas
Hetzel

Frau, Herrschaft und Dienstboten, Lehrer und Schiiler, Arzt und Pati-
ent, Kiinstler und Auftraggeber und welche privaten Beziehungen wir
wollen, wie es im Offentlichen eine Rechts-, Wirtschafts-, Kultur- und

Religionspolitik neben der eigentlichen Staats- und Parteienpolitik

gibt.« (Plessner 2003c: 194 f.)

Politik bildet insofern den »Rahmen des Lebens, nicht nur ein Gebiet
seiner Betdtigung, das man den Geschdftemachern« (Plessner 2003c:
196) iiberldsst. Da es den Rahmen des Lebens verkorpert, ldsst es sich
auch nicht in gleicher Weise professionalisieren wie andere Berufe
und Handlungsrationalitdten.

Gegen Webers Diagnose einer in autonome Geltungssphdren aus-
differenzierten modernen Gesellschaft macht Plessner ganz generell
geltend, dass die

»Idee von parataktisch geordneten Kulturgebieten, von gleichmdgli-

chen Betdtigungsfeldern in einer Kultur, eine geschichtlich bestimmte

und im Aufbau befindliche Konzeption des Zeitalters des liberalen

Biirgertums und seiner Vorstellung vom freien Wettbewerb in gleich-

berechtigten Berufen ist.« (Plessner 2003c: 201)

Das Politische markiert gegeniiber diesen ausdifferenzierten Sphéaren
ein >Mehxc. Unter der »Berufs- und Gebietsvorstellung«, die sich mit
dem Liberalismus durchgesetzt hat, wurde »dieses Mehr vergessen«
(Plessner 2003c: 201): die Horizonthaftigkeit und Medialitdt des Poli-
tischen, »in dem der Mensch die Sinnbeziige seiner selbst und der
Welt, das gesamte Apriori seines Sagens und Tuns gewinnt« (Plessner
2003c: 201).

Dass Plessner politisches Handeln an Auseinandersetzungen um
Macht bindet, bedeutet nicht, dass er die Macht als eine metaphysi-
sches Prinzip begreift. Jede Position im gesellschaftlichen Feld bleibt
partikular; jede Macht verweist, wie bei Nietzsche und Foucault, auf
eine Gegenmacht und damit auf eine ihr jeweils eigene Ohnmacht.
Politik hat es vor dem Hintergrund der Auseinandersetzungen von
Macht und Gegenmacht mit jener Grenze »gegen die offene Fremde«
zu tun,

»die bestdndig gezogen, erneuert verdndert werden muf® und nur die

schwankende Frontlinie darstellt, auf der dem Gegner in tausend Ge-

stalten das zum Leben Notige abgerungen, abgetrotzt, abgebetet, ab-

gelistet werden muR« (Plessner 2003c: 197)

In diesen Auseinandersetzungen ist der Mensch auf historisch kon-
tingente Gemeinschaften verwiesen. Auf dieser Ebene hat der Begriff
der Gemeinschaft ein gewisses Recht. Kein Mensch ist unmittelbar der
Gesellschaft untertan, jeder vertritt die Interessen einer partikularen
Gemeinschaft, die mit anderen Gemeinschaften im Konflikt liegt.

In seiner agonalen Bestimmung des Politischen bezieht sich
Plessner zustimmend auf Carl Schmitt. Im Gegensatz zu Schmitt onto-
logisiert er allerdings den Freund-Feind-Gegensatz nicht. Es geht ihm

252

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eher um ein hegemoniales Verstandnis des Politischen. Das Politische
erschopft sich in seinen Augen nicht im offenen Austragen des
Freund-Feind-Konflikts, sondern bemiiht sich auch um das Erzielen
von Kompromissen, Ausgleichen und Konsensen. Hier kommt die Di-
plomatie ins Spiel deren wichtige Rolle Plessner immer wieder betont.
Diplomatie wird eher als techne denn als episteme charakterisiert,
eher als Taktik denn als Wissenschaft. Sie

»bedeutet das Spiel von Drohung und Einschiichterung, List und Uber-

redung, Handeln und Verhandeln, die Methoden und Kiinste der

MachtvergréfRerung, die mit den Kiinsten der Machtverteidigung und

-rechtfertigung, dem Spiel der Argumentationen, der Sinngebung des

Sinnlosen innerlich notwendig verbunden sind.« (Plessner 2003b: 99)
Plessner entkoppelt hier ganz deutlich Politik von Ethik. Die Akteure
der Politik sind weniger die Kantschen Vernunftwesen oder Peirce-
schen Wissenschaftler, die die deutschsprachige politische Philoso-
phie unserer Tage bevolkern, sondern listige Strategen. Es geht Pless-
ner eher um eine Phanomenologie des Politischen als um ihre begriff-
liche Legitimation oder normative Begriindung. Politische Philoso-
phie in seinem Sinne weist der Politik keinen Ort zu. Im Gegenteil, sie
pladiert fiir einen (zumindest partiellen) Primat des Politischen noch
iiber die Philosophie.

Der Realismus der politischen Theorie Plessners zeigt sich nicht
zuletzt in seiner Betonung der konkreten Umstande. Politik kann nie-
mals iiberzeitlichen Gesetzen folgen, sondern verlangt phronesis: Sinn
fiir die Angemessenheit an die je besondere Situation. Plessner
spricht von ihrer »Verpflichtung auf den kairos« (Plessner 2003b:
123). Politik ist die »Kunst [...], aus Gelegenheiten Ereignisse zu ma-
chen« (Plessner 2003b: 125) oder »die Kunst des rechten Augen-
blicks, der giinstigen Gelegenheit« (Plessner 2003c: 239):

»Jeder Fall liegt anders, geniigt also nie einer abstrakten Norm. Situa-

tionen verlangen Entscheidungen, auch wenn fiir die eine Richtung

der Alternative kein zureichender Grund zu finden ist.« (Plessner

2003b: 96)

In der Politik muss auch und gerade vor dem Hintergrund unklarer Si-
tuationsdefinitionen, eines prinzipiellen Nichtwissenkonnens oder ei-
ner prinzipiellen Unentscheidbarkeit entschieden werden: »Entschei-
dung muf sein« (Plessner 2003b: 126). Alle Expertenanhérungen ha-
ben irgendwann ein Ende, selbst dann, wenn die Experten sich nicht
haben einigen kdonnen. In diesem Sinne bezieht sich Plessner auf Carl
Schmitts Souverdnitdtslehre. Jede rechtliche und staatliche Ordnung
bleibt auf eine Instanz oder >Stelle< der letzten Entscheidung verwie-
sen, auf einen Souverdn. Politik 1dsst sich nicht wie eine Wissenschaft
betreiben:

»Ein KongreR von Physikern kann - idealiter — {iber eine Frage einig

werden, denn er hat Prinzipien der Eindeutigkeit im Verstdndnis der

253

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas
Hetzel

Frage, ihrer Untersuchung und der Sicherheit ihrer Entscheidung inso-

fern, als die Wirklichkeit, irgendein Verbrennungsvorgang etwa, selbst

als ausschlaggebendes Mittel in einer alternativen Problemldsung fun-

giert. Die Wirklichkeit, mit der es der Praktiker zu tun hat, kann nie

derart methodisch prapariert, zur Entscheidung alternativ zugespitzt
werden, weil damit {iberhaupt der Boden der Praxis verlassen und der

der Betrachtung, der kiinstlich isoliert, sich Zeit ldsst und zuriickgezo-

gen das Phdanomen zerstiickt, betreten ware. Praxis heiRt gerade das

Fertigwerden mit den Dingen im Medium fliichtigen Ungefahrs und auf

Grund einer nicht methodisch eindeutig gemachten Erfahrung, eines

nur individuell graduierten Erfahrungsaktes.« (Plessner 2003b: 117)

Oder noch deutlicher: »Mit der Wirklichkeit rechnen heift mit dem
Teufel rechnen« (Plessner 2003b: 126).

Insbesondere die Diplomatie verkdrpert innerhalb der Politik die
Kunst, mit der Wirklichkeit und dem Augenblick zu rechnen. Doch Di-
plomatie — nach Walter Benjamins Worten die Sphdre der »Mittel ge-
waltloser Ubereinkunft« (Benjamin 1980: 195) - besteht nicht nur in
Strategie, sondern hat auch ein spezifisches Ethos: das Ethos des Tak-
tes.

»Takt ist das Vermdgen der Wahrnehmung unwagbarer Verschieden-

heiten [...], die willige Ge6ffnetheit, andere zu sehen und sich selber

dabei aus dem Blickfeld auszuschalten, andere nach ihrem MaRstab
und nicht dem eigenen zu messen. Takt ist der ewig wache Respekt vor

der anderen Seele und damit die erste und letzte Tugend des mensch-

lichen Herzens.« (Plessner 2003b: 107)

Plessner formuliert hier weder eine deontische Ethik, noch eine Ethik
des Gefiihls. Seine politische Ethik motiviert sich vielmehr aus dem
>Verbindlichnehmen des Unergriindlichens, aus dem Anerkennen des
spraktischen Anspruchs¢, den der Andere an mich stellt. Im Takt ver-
dichtet sich die Grundlosigkeit der Moral:

»Wahrhafte Giite handelt [...] grundlos [...]. Der Rekurs auf die Norm

begrenzt nur negativ die ethische Sphére, bestimmt nur jenes Morali-

sche, das sich von selbst versteht. [...] Grundlosigkeit ist das Wesen

des Taktes.« (Plessner 2003b: 111)

Die hier angedeutete Ethik des Taktes ldsst sich allerdings nicht un-
mittelbar in Politik {iberfithren. In der Gesellschaft als der Welt des
Politischen ist es jedem selbst anheim gestellt, zu entscheiden, wann
er gleichsam die Politik auf die Ethik hin {iberschreitet um als Ange-
horiger der Mitwelt zu handeln. »Zwischen dem Gesetz der Offentlich-
keit und der Bereitschaft zur Riickhaltlosigkeit gibt es keine Vermitt-
lung, ist nichts, freilich das positive Nichts, das Nichts der Freiheit«
(Plessner 2003b: 127).

254

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie, Politik und Anthropologie. Der Mensch als
Offene Fragen >praktischer
Anspruchc.
Plessner spricht dezidiert von einem »politischen Apriori« (Plessner Zum Primat
2003c: 141) in der Philosophie und Anthropologie. Er wendet sich da- des Politischen in
mit gegen alle Vorstellungen von Politik als einer angewandten Philo- Helmuth Plessners
sophie, wie sie weiten Teilen der politischen Philosophie der Neuzeit Anthropologie
zugrunde liegen. Philosophie »steht zur Wirklichkeit in einem ande-
ren Verhdltnis, das Anwendungen von vornherein ausschlieRt« (Pless-
ner 2003c: 140). Politik, Anthropologie und Philosophie befinden
sich in einem Wechselverhdltnis, alle drei »gehéren [...] in einem [...]
zentralen Sinne zusammen« (Plessner 2003c: 202). Das letzte Wort
hat hier letztlich die »offene Frage«, die Unentscheidbarkeit zwischen
ihnen.
Plessner verkiindet »den Primat des Politischen fiir die Wesenser-
kenntnis des Menschen« (Plessner 2003c: 200). Doch zugleich setzt
er das Politische und die politische Theorie nicht absolut. »Philoso-
phische Anthropologie ist nur als politische mdglich? Vielleicht«
(Plessner 2003c: 201). Das »vielleicht« ist an dieser Stelle entschei-
dend.
»Keine von den Dreien hat also den Primat und doch tragen sich alle
wechselseitig, so dal} es keine Wahrheit gibt, die nicht apriori poli-
tisch relevant ware, aber auch keine Politik ohne eine Wahrheit, wenn
es ihre Bedeutung ausmacht, dass in ihr der Mensch sich zu sich und
tiber sich entscheidet.« (Plessner 2003c: 218)
Die Offenheit des Menschen {ibertragt sich auf die Frage nach dem
Primat: »Den Menschen als offene Frage behandeln heiflt die Ent-
scheidung iiber den Primat von Philosophie, Anthropologie, Politik
offen lassen« (Plessner 2003c: 221).
Doch noch das Pladoyer fiir die Offenheit wird von Plessner, so-
fern man sie als Position (etwa im Sinne eines einfachen Pluralismus)
verstehen wollte, zurlickgewiesen.
»Wissen wir denn, ob es moglich ist, voraussetzungslos zu denken,
ohne uns damit bereits fiir ein politisches Kategoriensystem: die poli-
tische Diskussionsbasis des Liberalismus entschieden zu haben, des-
sen polemisches Apirori eben diese naiv zum Ansatz genommene Vor-
aussetzungslosigkeit ist?« (Plessner 2003c: 141)
Auch das Postulat der Voraussetzungslosigkeit ware fiir Plessner eine
Voraussetzung. Es gibt auf dem Feld des Politischen und der politi-
schen Theorie keine nichtperspektivische Position. So markiert das
Plddoyer fiir Voraussetzungslosigkeit eine liberalistische (und damit
partikulare) Position. Der Liberalismus ist fiir Plessner ein Kind der
modernen biirgerlichen Gesellschaften in der westlichen Welt. Und
doch zeichnet sich der Liberalismus gegeniiber anderen Positionen

255

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas dadurch aus, dass er seine eigene Partikularitdt zu positivieren in der
Hetzel Lage ist.

Das gleiche Dilemma gilt fiir den Begriff des Menschen, der eben-
falls zwischen Universalismus und Partikularismus oszilliert. Die F&-
higkeit der westlichen Kultur, einen Begriff >des Menschen< auszubil-
den, impliziert die Verpflichtung,

»unsere Kultur und Welt gegen die anderen Kulturen und Welten zu

relativieren. Vielleicht ist das der erste Schritt zu ihrer Preisgabe. Aber

um diesen Schritt kommen wir nicht herum, wenn wir an unserer Ent-

deckung, d.h. an unserer [...] im Gefiihl [...] der Gleichheit alles des-

sen vor Gott, was Menschenantlitz tragt, verankerten Wissenskultur

festhalten wollen. Bejahung unserer Kultur und Religion bedeutet also

den Verzicht auf ihre Verabsolutierung.« (Plessner 2003c: 148)

Plessner liefert eine paradoxe Begriindung des Universalismus aus
seiner Selbstrelativierung. >Der Mensch« benennt genau diese offene
Stelle zwischen Universalismus und Partikularismus. Er ist uns nicht
einfach gegeben sondern praktisch aufgegeben.

»Die befreiende Entdeckung einer natiirlichen Gemeinsamkeit laRt

sich in keinen absoluten Kriterien sichern, die nicht wieder mit der

Vereinseitigung des Menschlichen und der Monopolisierung eines be-

stimmten historisch gewordenen Menschentums verbunden waren. In

der Konsequenz der Humanitdtskonzeption liegt gerade die Relativie-

rung ihrer selbst, damit die Preisgabe einer natiirlich gesicherten Vor-

machtstellung gegeniiber anderen menschlichen Positionen und Da-

seinsformen.« (Plessner 2003c: 193)

Literatur

Agamben, G. (2002): Homo sacer. Die souverdne Macht und das nack-
te Leben, Ubers. H. Thiiring, Frankfurt a. Main.

Arendt, H. (1994): Vita Activa oder Vom titigen Leben, Miinchen/Zii-
rich.

Benjamin, W. (1980): Zur Kritik der Gewalt, in: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. II.1, Hrsg. R. Tiedemann/H. Schweppenhauser, Frankfurt
a. Main 1980, S. 179-203.

Derrida, J. (1983): Grammatologie, iibers. H.-J. Rheinberger/H.
Zischler, Frankfurt a. Main.

Derrida, J. (1987): Die Schrift und die Differenz, iibers. R. Gasché,
Frankfurt a. Main.

Derrida, J. (1988): »Fines hominis«, in: Randgdnge der Philosophie,
iibers. G. R. Sigl et al., Wien, S. 119-141.

Foucault, M. (1991): Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Hu-
manwissenschaften, iibers. U. Koppen, Frankfurt a. Main.

256

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gamm, G. (2004): »Unbestimmbare Quellen der Normativitdt. Zur
Dialektik von Verbindlichkeit und Offenheit in der Moral, in:
ders., Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von
Subjektivitit, Berlin, Wien, S. 177-201.

Hegel, G.W.F. (1986a): »Phanomenologie des Geistes«, in: Werkaus-
gabe, Bd. 3, Frankfurt a. Main

Hegel, G.W.F. (1986b): »Aphorismen aus Hegels Wastebook«, Werk-
ausgabe, Bd. 2, Frankfurt a. Main

Kdmpf, H. (2001): Helmuth Plessner. Eine Einfiihrung, Diisseldorf.

Kampf, H. (2003): Die Exzentrizitit des Verstehens. Zur Debatte um
die Verstehbarkeit des Fremden zwischen Hermeneutik und Ethnolo-
gie, Berlin.

Kant, I. (1984a): »Kritik der reinen Vernunft, in: ders., Werkausga-
be, hrsg. W. Weischedel, Bd. IV, Frankfurt a. Main.

Kant, I. (1984b): »Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werkausga-
be, hrsg. W. Weischedel, Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 537-538.

Kant, I. (1984c): »Logikk, in: ders., Werkausgabe, hrsg. W. Weische-
del, Bd. VI.2, Frankfurt a. Main, S. 417-582.

Kant, I, (1984d): »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht«, in:
ders., Werkausgabe, hrsg. W. Weischedel, Bd. XII.2, Frankfurt a.
Main.

Laclau, E. (2002): Emanzipation und Differenz, Ubers. 0. Marchard,
Wien.

Laclau, E. (2002a): »Was haben leere Signifikanten mit Politik zu
tun?«, in: ders., Emanzipation und Differenz, Ubers. 0. Marchart,
Wien, S. 65-78.

Laclau, E. (2002b): »Subjekt der Politik, Politik des Subjekts«, in:
in: ders., Emanzipation und Differenz, Ubers. 0. Marchart, Wien, S.
79-103.

Lefort, C./Gauchet M. (1990): »Uber die Demokratie: Das Politische
und die Instituierung des Gesellschaftlichen«, in: U. Rodel
(Hrsg.), Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt
a. Main, S. 89-122.

Lévinas, E. (1978): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Ubers. W. N. Krewani Freiburg, Miinchen.

Plessner, H. (2003a): »Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie«, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Strdker (Hrsg.), Bd.
1V, Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (2003b): »Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des so-
zialen Radikalismus, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0.
Marquard/E. Strdker (Hrsg.), Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 7-134.

Plessner, H. (2003c): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch
zur Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht, in: ders., Ge-

257

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchc.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas
Hetzel

sammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. V,
Frankfurt a. Main, S. 135-234.

Plessner, H. (2003d): »Die Aufgabe der Philosophischen Anthropo-
logie«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E.
Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 33-51.

Plessner, H. (2003e): »Uber einige Motive der Philosophischen An-
thropologie«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Mar-
quard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 117-135.

Plessner, H. (2003f): »Die Frage nach der Conditio humana«, in:
ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker
(Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 136-217.

Plessner, H. (2003g): »Homo absconditus«, in: ders., Gesammelte
Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frank-
furt a. Main, S. 353-366.

Schelling, F.W.J. (1861): »Ueber die Natur der Philosophie als Wis-
senschaft«, in: K.F.A. Schelling (Hrsg.), Sdmtliche Werke, Bd. 9,
1856-1861, Stuttgart, S. 209-246.

Siep, L. (1996): »Ethik und Anthropologie«, in: A. Barkhaus/M.
Mayer/N. Roughley/D. Thiirnau (Hrsg.), Identitdt, Leiblichkeit,
Normativitit. Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frank-
furt a. Main, S. 274-298.

258

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN

Joachim Fischer, Studium der Soziologie, Philosophie, Germanistik,
Politikwissenschaft an den Universititen Hannover, Gie3en, Tiibin-
gen, Gottingen; Wiss. Mitarbeiter am Institut fiir Soziologie TU Dres-
den. Hauptarbeitsgebiete: Philosophische Anthropologie, Helmuth
Plessner, Soziologische Theorie, Theorienvergleich, Kultursoziologie.
Publikationen (Auswahl): Philosophische Anthropologie. Zur Bildungs-
geschichte eines Denkansatzes, Diss. Gottingen 2000; Hrsg. (zus. m.
W. ERbach, u. H. Lethen), Plessners »Grenzen der Gemeinschaft«. Eine
Debatte, Frankfurt a. Main 2002; Hrsg. (zus. m. H. Joas), Kunst, Macht
und Institution. Studien zur Philosophischen Anthropologie, soziologi-
schen Theorie und Kultursoziologie der Moderne. Festschrift fiir Karl-
Siegbert Rehberg, Frankfurt a. Main 2003.

Gerhard Gamm, Studium der Philosophie (Promotion, Habilitation),
Psychologie (Diplom) und Soziologie in Tiibingen und Frankfurt a.
Main. Zunachst Professor fiir Ethik und Technikphilosophie an der TU
Chemnitz, ab 1997 Professor fiir Philosophie an der TU Darmstadt,
dort tragendes Mitglied des Graduiertenkollegs »Technisierung und
Gesellschaft«. Publikationen (Auswahl): Die Macht der Metapher,
Stuttgart 1992; Flucht aus der Kategorie, Frankfurt a. Main 1994; Der
Deutsche Idealismus, Stuttgart 1997; Nicht nichts, Frankfurt a. Main
2000; Interpretationen. Hauptwerke der Sozialphilosophie, Stuttgart
2001; Wahrheit als Differenz, Berlin 2002; Der unbestimmte Mensch,
Berlin 2004.

Mathias Gutmann, Studium an der Johann Wolfgang Goethe-Univer-
sitdt in Frankfurt a. Main. Promotion 1995 in Philosophie sowie 1998
in Biologie, Habilitation 2004 in Marburg. Seit 2002 Juniorprofessur
fiir Anthropologie zwischen Biowissenschaften und Kulturforschung.
Hauptarbeitsgebiete: Wissenschaftstheorie der Biologie, Genetik und
Evolutionstheorie, Kulturphilosophie, Anthropologie. Publikationen
(Auswahl): »Die >Sonderstellung< des Menschen. Systematische Uber-
legungen zum Tier-Mensch-Vergleich«, in: M. Weingarten/M. Gut-

259

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen mann/E.-M. Engels (Hrsqg.), Jahrbuch fiir Geschichte und Theorie der
Anthropologie  Biologie 8/2001; »Technik-Gestaltung oder Selbst-Bildung des Men-
und Gesellschafts- schen? Systematische Perspektiven einer medialen Anthropologie«,
theorie in: A. Grunwald (Hrsg.), Technikgestaltung, Berlin/Heidelberg/New

York 2003; Erfahren der Erfahrungen, Bielefeld 2004.

Ulle Jdger, Studium an der Johann Wolfgang Goethe-Universitdt in
Frankfurt a. Main. Promotion 2003 in Soziologie. Seit 2003 wissen-
schaftliche Assistentin am Zentrum Gender Studies in Basel. Freie Su-
pervisorin im Bereich Wissenschaft und Hochschule. Hauptarbeitsge-
biete: Geschlechterforschung, sozialwissenschaftliche Korpertheorie
und Queer Theory. Publikationen (Auswahl): »Transgender: Shifting
the Paradigm? Zur Aufrechterhaltung und Infragestellung der zweige-
schlechtlichen Ordnung, in: Brander et al. (Hrsg.), Geschlechterdiffe-
renz und Macht, Freiburg 2001; »Zum Eigensinn des Leibes«, in: G.
Engel/G. Notz (Hrsg.), Sinneslust und Sinneswandel. Beitrdge zu einer
Geschichte der Sinnlichkeit, Berlin 2001; Entwurf einer Theorie der In-
korporierung, Kénigstein 2004.

Heike Kampf, Studium der Philosophie, Ethnologie und Neueren Ge-
schichte an der Westfdlischen Wilhelms-Universitdt Miinster. Magi-
sterabschluR 1990 in Philosophie in Miinster. Promotion 1993 in Phi-
losophie in Miinster. Habilitation 2002 fiir das Fach Philosophie an
der Technischen Universitdt Darmstadt. Seit 2002 Privatdozentin fiir
Philosophie in Darmstadt. Hauptarbeitsgebiete: Hermeneutik, An-
thropologie, Kultur- und Sozialphilosophie. Publikationen (Auswahl):
»Uberlegungen zur Verbindung von Philosophie und Ethnologie«, in:
H. Kampf/R. Schott (Hrsg.), Der Mensch als homo pictor? Die Kunst
traditioneller Kulturen aus der Sicht von Philosophie und Ethnologie,
Beiheft 1 der Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft,
Bonn 1995; Tauschbeziehungen. Zur anthropologischen Fundierung des
Symbolbegriffs, Miinchen 1995; Helmuth Plessner. Eine Einfiihrung,
Diisseldorf 2001; Die Exzentrizitit des Verstehens. Zur Debatte um die
Verstehbarkeit des Fremden zwischen Hermeneutik und Ethnologie. Rei-
he: Sozialphilosophische Studien, Bd V., hrsg. K. Réttgers, Berlin
2003

Gesa Lindemann, Studium der Soziologie, Philosphie und Rechtswis-
senschaften an der FU-Berlin, Promotion 1993 in Bremen, Habilitati-
on 2002 in Frankfurt a. Main, seit 2003 an der TU-Berlin: wissen-
schaftlich verantwortliche Leitung des Forschungsprojekts »BewuRt-
sein und anthropologische Differenz«. Hauptarbeitsgebiete: Soziolo-
gische Theorie und Methodologie, Wissenschaftsforschung (Schwer-
punkt: Lebenswissenschaften), Anthropologie, Kultursoziologie. Pu-
blikationen (Auswahl): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen

260

- am 14.02.2026, 18:18:59. =


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, Miinchen
2002; »Kritik der Soziologie«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 50
(2), 2002; »The Analysis of the Borders of the Social World: A Challen-
ge for Sociological Theory«, Journal for the Theory of Social Behavior,
35 (1), 2005.

Alexandra Manzei, Studium der Soziologie und Philosophie in Frank-
furt a. Main, 2002 Promotion an der Technischen Universitdt Darm-
stadt. Z. Zt. wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Soziologie
der Technischen Universitdt Berlin. Hauptarbeitsgebiete: Wissen-
schafts- und Technikforschung sowie Ethik der modernen Medizin,
kritische Anthropologie. Publikationen (Auswahl): Kérper-Technik-
Grenzen. Kritische Anthropologie am Beispiel der Transplantationsmedi-
zin, Miinster 2003; hrsg. zusammen mit G. Béhme: Kritische Theorie
der Technik und der Natur, Miinster 2003; »Eingedenken der Leben-
digkeit im Subjekt? — Kritische Theorie und die anthropologischen
Herausforderungen der biotechnologischen Medizin«, Zeitschrift fiir
kritische Theorie, Heft 15/2002 sowie in leicht verdnderter Form in:
B6hme/Manzei 2003.

Volker Schiirmann, ist Hochschuldozent fiir Sportphilosophie und
Sportgeschichte an der Sportwissenschaftlichen Fakultdt der Universi-
tdt Leipzig. Nach dem Lehramtsstudium von Mathematik und Philoso-
phie an der Universitdt Bielefeld hat er am Studiengang Philosophie
der Universitdt Bremen promoviert und habilitiert. Publikationen
(Auswahl): Zur Struktur hermeneutischen Sprechens. Eine Bestimmung
im Anschluf3 an Josef Konig, 1999; Heitere Gelassenheit, 2002); MufSe,
2001, 22003; sowie Aufsitze u.a. zu Plessner und Cassirer.

Michael Weingarten, Studium der Philosophie, Literaturwissen-
schaft, Soziologie und Politik. Promotion 1989 in Philosophie. Seit-
dem Lehrbeauftragter fiir Philosophie an der Universitdt Marburg. Seit
2004 Lehrstuhlvertretung fiir Philosophie an der Universitdt Stutt-
gart. Mitarbeit an zahlreichen Forschungsprojekten zu wissenschafts-
theoretischen Grundlagen der Biowissenschaften, (kologie und Um-
weltwissenschaften. Hauptarbeitsgebiete: Wissenschaftstheorie und
Wissenschaftsgeschichte der Bio- und Umweltwissenschaften, dialek-
tische Philosophie, philosophische Anthropologie. Publikationen
(Auswahl): Wahmehmen, Bielefeld 2003; Leben (bioethisch), Bielefeld
2003; Sterben (bioethisch), Bielefeld 2004; Reprdsentatio mundi
(Hrsg. mit S. Blasche u. M. Gutmann).

261

- am 14.02.2026, 18:18:59. =

Autorinnen
und Autoren


https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliothek dialektischer Grundbegriffe

Kurt Rottgers
Engel und Teufel
Mai 2005, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-300-3

Roger Behrens
Kulturindustrie
2004, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-246-5

Andreas Arndt
Unmittelbarkeit
2004, 54 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-270-8

Michael Weingarten
Sterben (bio-ethisch)
2004, 54 Seiten,

kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-186-8

Hermann Klenner
Recht und Unrecht
2004, 56 Seiten,

kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-185-X

Jorg Zimmer
Reflexion

2003, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-166-3

Thomas Metscher
Mimesis

2003, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-165-5

Michael Weingarten
Wahrnehmen

2003, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-125-6

Volker Schiirmann
Mufl3e

2003, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-124-8

Michael Weingarten
Leben (bio-ethisch)
2003, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,

ISBN: 3-933127-96-3

Angelica Nuzzo
System

2003, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-121-3

Hans Heinz Holz
Widerspiegelung
2003, 82 Seiten,
kart., 10,80 €,

ISBN: 3-89942-122-1

Jorg Zimmer
Metapher

2003, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-123-X

Christoph Hubig
Mittel

2002, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-933127-91-2

Renate Wahsner
Naturwissenschaft
2002, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,

ISBN: 3-933127-95-5

Werner Riigemer
arm und reich
2002, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-933127-92-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 18:18:59.



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophische Anthropologie
im Akademie Verlag

Hans-Peter Kriiger
Zwischen Lachen
und Weinen

Bd. I: Das Spektrum menschlicher
Phdnomene

1999. 289 S. - 170 x 240 mm - 15 Abb.
Gb, € 34,80, ISBN 3-05-003414-9

In seiner Grundlegung einer Philosophischen
Anthropologie fiihrt Hans-Peter Kriiger in
der Tradition Helmuth Plessners ein
Spektrum menschlicher Phdnomene

vor, in denen sich die verschiedenen leib-
lichen und kérperlichen Sinne zu einer
Funktionseinheit verschranken.

Bd. Il: Der dritte Weg Philosophischer
Anthropologie und die Geschlechterfrage

2001. 422 Seiten - 170 x 240 mm - 5 Abb.
Gb, € 49,80, ISBN 3-05-003515-3

Diesseits von Naturalismus und Sprach-
idealismus erkundet Hans-Peter Kriiger

den dritten Weg eines modernitatskritischen
Philosophierens. Die Selbsterméchtigung zur
Produktion biologischer und soziokultureller
Geschlechterbestimmun-gen hat ihre Gren-
zen am notigen Respekt vor unserer eroti-
schen Leibesnatur.

Bestellungen richten Sie bitte an
Ihre Buchhandlung

Akademie Verlag

www.akademie-verlag.de

Helmuth Plessner
Elemente der
Metaphysik

Eine Vorlesung aus dem Wintersemester
1931/32

Herausgegeben von Hans-Ulrich Lessing

2002. 198 S. - 170 x 240 mm
Gb, € 64,80, ISBN 3-05-003708-3

Der Vorlesungszyklus Elemente der Meta-
physik prasentiert in leicht verstandlicher
Sprache und gut nachvollziehbarer Gedan-
kenentfaltung die Grundziige von Plessners
Anthropologie, die dieser in seinem Haupt-
werk, den Stufen des Organischen und der
Mensch, entwickelt hatte, und stellt sie in
einen umfassenden philosophischen Kontext.

In Vorbereitung:

Philosophische Anthropologie heute
Ein Streit iiber ihre Leistungsfahigkeit
Hrg. von H.-P. Kriiger und G. Lindemann
Philosophische Anthropologie, Band 1

2005. Ca. 290 S. - 170 x 240 mm

Gb, ca. € 49,80, ISBN 3-05-004052-1

Matthias SchloBberger

Die Erfahrung des Anderen

Gefiihle im menschlichen Miteinander
Philosophische Anthropologie, Band 2

2005. Ca. 200 S. - 170 x 240 mm

Gb, ca. € 49,80, ISBN 3-05-004147-1

Richard Shusterman

Leibliche Erfahrung in Kunst und
Lebensstil

Aus dem Amerikanischen lbersetzt von
Robin Celikates, Heidi Salaverria u.a.
Philosophische Anthropologie, Band 3
2005. 210 S. - 170 x 240 mm

Gb, € 49,80, ISBN 3-05-004109-9

https://dol.org/1014361/97838309403198 - am 14.02.2026, 18:18:59. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - ITmEm=m



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Titel dieser Reihe:

Michael Weingarten (Hg.)
Eine »Andere« Hermeneutik
Georg Misch zum 70.
Geburtstag —

Festschrift aus dem Jahr 1948
Mai 2005, ca. 360 Seiten,

kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 3-89942-272-4

Josef Konig

Denken und Handeln

Aus dem Nachlass 1
(herausgegeben von Mathias
Gutmann und Michael
Weingarten)

Mai 2005, ca. 220 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,
ISBN: 3-89942-320-8

Gerhard Gamm,

Mathias Gutmann,
Alexandra Manzei (Hg.)
Zwischen Anthropologie
und Gesellschaftstheorie
Zur Renaissance Helmuth
Plessners im Kontext der
modernen Lebens-
wissenschaften

April 2005, 264 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-319-4

Lars Meyer

Absoluter Wert und
allgemeiner Wille

Zur Selbstbegriindung
dialektischer Gesellschafts-
theorie

Mairz 2005, 286 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-224-4

Mathias Gutmann

Erfahren von Erfahrungen
Dialektische Studien zur
Grundlegung einer
philosophischen Anthropologie
2004, 766 Seiten,

kart., 2 Bdnde, 49,80 €,
ISBN: 3-89942-187-6

Siegfried Blasche,
MathiasGutmann,
Michael Weingarten (Hg.)
Reprasentatio Mundi
Bilder als Ausdruck und
Aufschluss menschlicher
Weltverhéltnisse.
Historisch-systematische
Perspektiven

2004, 342 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-127-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 18:18:59.



https://doi.org/10.14361/9783839403198
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Zwischen Anthropologie und Gesellschaftstheorie
	Editorial
	Inhalt
	Vorwort
	Anthropologie
	Philosophische Anthropologie als systematische Philosophie – Anspruch und Grenzen eines gegenwärtigen Denkens
	Natur als Fremdes

	Gesellschaftstheorie
	Umkämpfte Deutungen – Gesellschaftstheorie und die Kritik szientifischer Bestimmungen menschlicher Existenz in der biotechnologischen Medizin
	Der methodologische Ansatz der reflexiven Anthropologie Helmuth Plessners
	Die Rede vom Menschen – die Rede vom Körper: Plessner und Bourdieu

	Wissenschaftsphilosophie der Biologie
	Der Lebensbegriff bei Helmuth Plessner und Josef König. Systematische Rekonstruktion begrifflicher Grundprobleme einer Hermeneutik des Lebens
	Biophilosophie als Kern des Theorieprogramms der Philosophischen Anthropologie. Zur Kritik des wissenschaftlichen Radikalismus
	Das Typusproblem in philosophischer Anthropologie und Biologie – Nivellierungen im Verhältnis von Philosophie und Wissenschaft

	Praktische Vernunft
	Die Verbindlichkeit des Unergründlichen Zu den normativen Grundlagen der Technologiekritik
	»So wie der Mensch sich sieht, wird er.« Überlegungen zur politischen Verantwortung der philosophischen Anthropologie im Anschluss an Helmuth Plessner
	Der Mensch als praktischer Anspruch. Zum Primat des Politischen in Helmuth Plessners Anthropologie

	Autorinnen und Autoren

