Nietzsches dionysische Konzeption des Lebens

Reinhard Loock

Merkwiirdig intensiv hat sich Nietzsche bis in die letzte Schaffenszeit
mit seiner Erstlingsschrift, der Geburt der Tragodie aus dem Geiste der
Musik von 1872, auseinandergesetzt. In diesem Werk sah er offenbar bis
zuletzt den Anfang seines eigenen Denkens, - einen Anfang freilich, der
ebenso grundsitzlich wie fragwiirdig war: ,,Gegen die Moral also kehrte
sich damals, mit diesem fragwiirdigen Buche, mein Instinkt, als ein
fiirsprechender Instinkt des Lebens, und erfand sich eine grundsitzliche
Gegenwerthung des Lebens, eine rein artistische, eine antichristliche.
Wie sie nennen? Als Philologe und Mensch der Worte taufte ich sie,
nicht ohne einige Freiheit - denn wer wiiite den rechten Namen des
Antichrist? - auf den Namen eines griechischen Gottes: ich hiess sie die
dionysische. - “ (1.19)' Diese Selbstcharakteristik hebt die Gegen-
wendungen hervor, welche die grundsitzlich neue Wertung des Lebens
ermoglichen: Die Artistik kehrt sich gegen die Moral und der
fiirsprechende Instinkt des Lebens sagt sich offenbar von der Verneinung
des Lebens los. Unschwer ist zu erkennen, da3 die hier erfundene
dionysische Konzeption des Lebens sich vom Denken Schopenhauers
(das zugleich mit dem Christentum identifiziert wird) abst6ft und
dadurch ihre Bestimmtheit gewinnt.

Die zitierte Stelle findet sich in der Vorrede zur Geburt der Tragédie,
deren Uberschrift ,Versuch einer Selbstkritik“ lautet. Diesem
selbstkritischen Programm kommt schon dadurch ein besonderes
Gewicht zu, daB alle anderen Vorreden, die Nietzsche 1886 fiir seine neu
herauszugebenden Biicher geschrieben hat, ohne Titel geblieben sind.’
Sieht man einmal von der Identifikation der dionysischen Musik mit der
Wagners ab, dann richtet sich die Kritik insbesondere darauf, ,,mit
Schopenhauerischen Formeln dionysische Ahnungen verdunkelt und
verdorben zu haben (1.20). Damit ergibt sich eine eigenartige
Konstellation: In dieser Schrift spricht der Instinkt erstmals die

Nietzsche wird mit der Angabe der Band- und Seitenzahl zitiert nach: F. Nietzsche:
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bde., hg. von G. Colli und M.
Montinari, Miinchen 1980.

Den inneren Zusammenhang der Vorreden von 1886 hat erstmals C.-A. Scheier
herausgearbeitet und gezeigt, daB8 sie nicht nur Nietzsches Deutung seiner eigenen
Entwicklung, ,,sondern als ein Stadium in ihr das ‘Ecce auctor’ als Rechenschaft und
Selbst-Vergewisserung des Denkers auf dem Weg von Zarathustra zu Dionysos*
darstellen (F. Nietzsche: Ecce auctor. Die Vorreden von 1886, hg. und eingel. von C.-
A. Scheier, Hamburg 1990, XI).

65

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

antischopenhauersche Bejahung des Lebens aus, wihrend die
gedankliche Form des Instinkts gleichsam in die Verneinung des Lebens
zuriickfillt. Insofern iibt Schopenhauers Denken auf Nietzsche eine
Sogkraft aus, die offenbar weit iiber einen blof literarischen Einfluf3
hinausreicht. Sie betrifft das problematische Verhiltnis von instinktiver
Firsprache des Lebens und ihrem Gedachtsein, von Bejahung und
Vemeinung des Lebens. Trotzdem lieBe sich das Verhiltnis des jungen
Nietzsche zu Schopenhauer als eine verstindliche Selbstverkennung oder
Unentschiedenheit interpretieren, wenn es angesichts dieser Oppo-
sitionen nicht auch eine wesentliche Kontiguitit gébe.

Diese Kontiguitit beruht in der Auslegung des Lebens als Leiden, die
beiden Denkern gemeinsam ist. Nietzsche wird dem genannten Sog erst
durch eine Unterscheidung im Leiden selbst entgehen, die mit der
Einsicht in die ,,Romantik* Wagners und Schopenhauers verkniipft ist.
»Was ist Romantik? Jede Kunst, jede Philosophie darf als Heil- und
Hiilfsmittel im Dienste des wachsenden, kimpfenden Lebens angesehen
werden: sie setzen immer Leiden und Leidende voraus. Aber es giebt
zweierlei Leidende, einmal die an der Ueberfiille des Lebens Leidenden,
welche eine dionysische Kunst wollen und ebenso eine tragische Ansicht
und Einsicht in das Leben, - und sodann die an der Verarmung des
Lebens Leidenden, die Ruhe, Stille, glattes Meer, Erlésung von sich
durch die Kunst und Erkenntniss suchen, oder aber den Rausch, den
Krampf, die Betdubung, den Wahnsinn.* (3.620)

Wenn die Unterscheidung des leidenden Lebens, wie sie dieser Text
aus dem V. Buch der Frohlichen Wissenschaft (1887) darlegt, tatsdchlich
die Selbstverwechslung des frithen Nietzsche ins Reine bringt, dann wird
die Intensitdt der spaten Auseinandersetzung mit der Erstlingsschrift um
so signifikanter. Unverkennbar ist sie vom Bemiihen Nietzsches geleitet,
sich selbst seinen denkerischen Ursprung anzueignen.’ Angesichts der
Ambiguitdit dieses Ursprungs (der mit Schopenhauer gegen
Schopenhauer denkt) legt sich nun die Vermutung nahe, dal es sich
hierbei um eine Problematik handelt, deren Gedankenfigur auch noch
der reifen dionysischen Konzeption des Lebens inhériert.

Diese Interpreation wird durch zwei Stellen gestiitzt, die sich in veroffentlichten
Werken Nietzsches finden. Sowohl Jenseits von Gut und Bése (1886) als auch die
Gotzendimmerung (1889) schlieBen mit einem Riickblick auf die Erstlingsschrift.
Besonders deutlich wird im letzteren Text der Versuch, das eigene Denken in seinen
Ursprung zuriickkehren zu lassen: ,,Und damit beriihre ich wieder die Stelle, von der
ich einstmals ausgieng - die ‘Geburt der Tragddie’ war meine erste Umwerthung aller
Werthe: damit stelle ich mich wieder auf den Boden zuriick, aus dem mein Wollen,
mein Konnen wichst - ich, der letzte Jinger des Philosophen Dionysos, - ich, der
Lehrer der ewigen Wiederkunft* (6.160).

66

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Deshalb soll im folgenden zundchst gezeigt werden, wie Nietzsches
friiher kreativer Gedanke aus einer inneren Gegenwendigkeit entspringt,
die sich in Schopenhauers Welt als Wille und Vorstellung rekonstruieren
1aBt (I). Umgekehrt féllt Schopenhauers Schatten auf die Geburt der
Tragodie, indem das ungelGste Problem der Reproduktion sowie der als
Ding an sich gedachte Wille das neu entdeckte Ursprungsverhéltnis des
kreativen Lebens unterlaufen (II). Erst die Konzeption des Lebens als
Wille zur Macht und die mit ihr einhergehende Kritik des weltbildenden
Willens zur Wahrheit setzen das besagte Verhiltnis frei (III). Dennoch
bliebe auch noch dem Willen zur Macht die Verneinung - nunmehr in
der Gestalt des Widerwillens - innerlich, wenn sie nicht durch den
wahrheitslosen Glauben an die Ewige Wiederkunft iiberwunden wiirde.
Mit diesem Glauben kommt aber eine Unvorgreiflichkeit des
urspriinglichen Lebens zum Vorschein, die nur durch die Erwartung des
Gottes Dionysos ausgetragen werden kann (IV).

I

Die Geburt der Tragédie aus dem Geiste der Musik scheint mit ihrer
Rekonstruktion der Genese und des Untergangs der attischen TragGdie
die Arbeit eines Historikers und Philologen zu sein. Ihre Ergebnisse -
insbesondere die Erzeugung der Tragodie aus der Verbindung ,,zwischen
der Kunst des Bildners, der apollinischen, und der unbildlichen Kunst
der Musik als der des Dionysos* (1.25) - m6gen auch einigen Gewinn
fur die ,,aesthetische Wissenschaft“ (1.25) versprechen. In der Tat haben
sie die zeitgendssische Altphilologie einigermaflen verstort und auch das
tradierte klassizistische Griechenbild erschiittert.® Aber die ziemlich
spezielle Fragestellung, die historische Methode und der Rahmen einer
eher untergeordneten Teildisziplin der Philosophie machen es zunéchst
fragwiirdig, ob diesem Text tatsdchlich die Bedeutung zukommen kann,
die Nietzsche ihm in seinen Riickblicken zugeschrieben hat. Dal} er hier
eine prinzipielle Frage beriihrt, verdankt sich gleichwohl nicht erst der
Retrospektive, sondern kommt schon im ,,Vorwort an Richard Wagner*
deutlich genug zum Ausdruck. Dem moglichen Einwand gegen seine
Schrift, hier werde ein 4sthetisches Problem zu ernst genommen, zu ernst
namlich gegeniiber dem ,Emnst des Daseins“, entgegnet er: ,.Diesen

4 Allerdings kann Nietzsche schon auf eine breitere Tradition der Auslegung des

Verhiltnisses von Apoll und Dionysos zuriickgreifen. Vgl. den Artikel von K.
Griinder: Apollinisch/dionysisch, in: Historisches Worterbuch der Philosophie I, 441-
444 und M. L. Baeumer: Das moderne Phanomen des Dionysischen und seine
.Entdeckung* durch Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 6 (1977), 123-153.

67

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emsthaften diene zur Belehrung, dass ich von der Kunst als der hochsten
Aufgabe und der eigentlichen metaphysischen Thitigkeit dieses Lebens
[...] iberzeugt bin* (1.24).

Mit dem Emst ist zundchst die zeitgendssische Situation, der
zuendegegangene deutsch-franzosische Krieg und die Reichsgriindung,
gemeint. Uber diesen zeitgeschichtlichen Kontext hinaus, mit dem
Nietzsche auch seinen ,,Versuch einer Selbstkritik einleitet, enthdlt die
Aufhebung der Opposition von Emst und &sthetischem Spiel aber eine
erhebliche philosophische Tiefendimension. Denn genau diese Oppo-
sition hatte Schopenhauer am Ende des III. Buchs der Welt als Wille und
Vorstellung (1818/19) etabliert, um den Ubergang aus seiner Asthetik in
die Darstellung der eigentlichen metaphysischen Tatigkeit des Lebens,
der Moral und ihrer Verneinung des Lebens, zu legitimieren.

Der Kiinstler, so heifit es dort, verharrt in der Erkenntnis des Wesens
der Welt. Diese erlost ihn nur fiir Augenblicke vom Leben und kann
deshalb nicht einen Ausweg aus seinem steten Leiden, sondern nur einen
Trost darbieten, ,,bis seine dadurch gesteigerte Kraft, endlich des Spieles
miide, den Emst ergreift. [...] Zum Emst also wollen nun auch wir uns im
folgenden Buche wenden.“ (WWYV § 52; 316)° Liest man dieses Ende
der Schopenhauerschen Asthetik mit Nietzsches Vorwort zusammen,
dann ergibt sich zumindest ein Leitfaden, der Nietzsches ambivalente
Haltung in der riickblickenden Selbstkritik ndher verdeutlichen kann.
Dafl die Kunst als die eigentliche metaphysische Téatigkeit bestimmt
wird, daB8 mithin keine Wendung zum Emst der Moral nétig ist,® fallt
offenbar unter die rein artistische Gegenwertung des Lebens, die aus dem
fiirsprechenden Instinkt des Lebens entspringt. Aber diese, im Text der
Geburt der Tragédie nirgendwo ausgesprochene Wendung gegen
Schopenhauer erlangt keine Wirklichkeit, weil sie zugleich durch das
Festhalten an dessen gedanklicher Konzeption unterlaufen wird. Damit
legt sich die Vermutung nahe, daB Nietzsche in Schopenhauers
Gedanken selbst eine Zweideutigkeit entdeckt hat, die seine zumindest
implizite Verwandlung erméglichte.

Dieser Gedanke ist, wie Schopenhauer in der Vorrede zur 1. Auflage
der Welt als Wille und Vorstellung wiederholt betont, ein einziger und

Die Welt als Wille und Vorstellung wird mit der Sigle WWYV, der Paragraphen- und
Seitenzahl zitiert nach: A. Schopenhauer: Samtliche Werke, Nach der ersten, von J.
Frauenstiddt besorgten Gesamtausgabe, neu bearbeitet und hg. von A. Hiibscher, Die
Welt als Wille und Vorstellung. Erster Band, Leipzig 1938.

Bezeichnenderweise lautet der letzte Satz des ,,Versuchs einer Selbstkritik*, bevor
Nietzsche seinen Zarathustra zitiert: ,Nein! Ihr solltet vorerst die Kunst des
diesseitigen Trostes lemen, - ihr solltet /achen lemen, meine jungen Freunde, wenn
anders ihr durchaus Pessimisten bleiben wollt* (1.22).

68

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat doch wesentlich zwei irreduzible Seiten: eben die Welt als Wille und
die Welt als Vorstellung. Der Wille bezeichnet als Wille zum Leben das
Wesen der Welt: das einzige, unerkennbare Ding an sich. Die
Vorstellung hingegen ist das Sein der Welt fiir die lebenden und
erkennenden Wesen, wie es insgesamt durch die Form der Vorstellung
konstituiert wird - durch Raum, Zeit und Kausalitdt, die ihrerseits
Modifikationen des Satzes vom Grund darstellen. Nur kraft dieser
Vorstellungsformen individuiert sich der eine Weltwille in die Vielfalt
seiner Gestaltungen. Wenngleich Schopenhauer im Anklang an Kant die
individuierte Welt der Vorstellung die Welt der Erscheinung nennt, so
handelt es sich hier eher um eine Aquivokation; die Welt der Vorstellung
ist, anders als bei Kant, durch und durch Schein, der dazu angetan ist,
iiber das wahre Wesen der Welt hinwegzutduschen: Schleier der Maja.

Beim Versuch, Schopenhauers einzigen Gedanken zu durchdenken,
besteht eine der Hauptschwierigkeiten darin, dal Wille und Vorstellung,
wie der Titel anzeigt, nur durch das ,,und®, also nur duflerlich verbunden
sind. Das gilt gleichermafien fiir die sogenannten Platonischen Ideen, die,
systematisch gesehen, die Mitte zwischen Wille und Vorstellung
ausmachen. Sie stellen die addquate Objektitit des Willens oder des
Dings an sich dar - die addquate Objektitit, weil sie nicht dem Satz vom
Grund unterliegen und deshalb, dem Werden und der Vielheit enthoben,
die ewigen Formen der wechselnden Erscheinungen ausmachen; die
adidquate Objektitdt, weil ihnen noch, anders als dem Ding an sich, die
allgemeinste Form der Vorstellung, das Objektsein fiir ein Subjekt,
zukommt.

Eine Rekonstruktion der ungeklarten Beziehung zwischen Wille,
Ideen und Erscheinung ist nun nicht blo3 von theoretischem Interesse,
sondern stoft in der Tat auf eine tiefe Zweideutigkeit. Sie kniipft
sinnvollerweise an das Prinzip des Systems, den Weltwillen, an, und
zwar an die ndhere Bestimmung, ,,dal der Wille an sich selber zehren
muf}, weil auler ihm nichts daist und er ein hungriger Wille ist. Daher
die Jagd, die Angst und das Leiden.“ (WWYV § 28; 183). Daf} das Leben
Leiden ist, gibt Schopenhauers Philosophie gegeniiber den Illusionen der
bisherigen Philosophie das Pathos eines ,,nie dagewesenen Gedankens®.
Nun liegt das Bewuftsein des Leidens allerdings der alltiglichen
Erfahrung alles andere als fern. Somit stellt sich die Frage, worin
iiberhaupt der philosophische Gedanke des Leidens besteht (dem man
ansonsten die ebenso alltigliche Erfahrung des Erfreulichen im Leben
entgegenstellen konnte).

Tatsachlich nimmt Schopenhauer das Leiden nicht aus der alltdglichen
Erfahrung auf, sondern begriindet es durch den urspriinglichen Hunger

69

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Wesen der Welt. Der Wille ist das einzige Ansich der Welt, er ist die
Welt selbst, zu der es kein AuBlerhalb gibt. Als Wille will er etwas,
entspringt aus einem Mangel, ist eigentlich, weil nichts aufer ihm ist, der
reine Mangel selbst. Seinen Hunger vermag er nur zu stillen, indem er
sich selbst verzehrt, sich selbst also einen Mangel zufiigt und so seinen
Hunger reproduziert. Deshalb ist das Leben essentiell Leiden, weil der
Urgrund der Welt durch ,,die dem Willen wesentliche Entzweiung mit
sich selbst (WWYV § 27; 174) charakterisiert ist, die sich in der Welt als
Jagd und Angst, als das Geschehen einer unentrinnbaren ,,iber-
waltigende[n] Assimilation* (ebd., 173) manifestiert. Wie Schopenhauer
betont, kennzeichnet den Willen die Grundlosigkeit; zundchst einmal
deshalb, weil er als Ding an sich dem individuierenden Satz vom Grunde
nicht unterworfen ist, demzuvor aber, weil er mit sich selbst entzweit und
so sich selbst entzogen ist: Er flieht sich gerade dadurch, da3 er sich
erreicht, und ist deshalb nicht nur grundlos, sondern der Ab-grund.

Als Ansich der Welt ist der abgriindige Wille kein Objekt. Weil er
jedoch notwendig etwas will, mufl er vorstellen, und weil es nichts
auBlerhalb des Willens gibt, kann nur er selbst das Objekt seiner
Vorstellung sein. Fiir sein Sich-Vorstellen gilt es dann offenbar vor
allem, sich seine Abgriindigkeit zu verbergen und zu verschleiern, um
nicht vom héBlichen Bild seiner selbst abgestoen zu werden.
Wenngleich Schopenhauer diesen Zusammenhang von Wille und
Vorstellung im unbefangenen ,,und“ abblendet, tritt er doch in der
ebenso unbefangenen Gleichsetzung von Erscheinung und Schleier der
Maja zutage. Genau genommen kann allerdings nicht schon das
principium individuationis, die Vielheit im Raum und insbesondere das
Vergehen in der Zeit, diese Selbstverbergung leisten. Dieser Schleier
wiare gleichsam zu diinn gewebt, als dal er den abgriindigen
Selbstverzehr des Willens nicht durchscheinen liee.” Anders dagegen
die platonischen Ideen: Indem sie der Vielheit und dem Werden
entnommen sind, erhdlt der Schleier die Bestdndigkeit und
Undurchdringlichkeit, die nun tatsichlich den hungrigen Willen zu
maskieren vermag.

Was also als beunruhigende Substruktur der Verhiillung des Willens
durch die Erscheinung (eigentlich: durch die Platonischen Ideen) zum
Vorschein kommt, ist die Einsicht, daf} es umgekehrt nur der Wille selbst
sein kann, der sich im Schleier der Maja verbirgt. Im Blick auf die

Einen genauen Reflex des sich entziehenden Willens bietet Schopenhauers Bestim-
mung des vorstellenden Subjekts, das im Vorstellen von etwas nie zugleich sich selbst
erreicht: ,,Dasjenige, was Alles erkennt und von Keinem erkannt wird, ist das Subjekt.
Es ist sonach der Trager der Welt*“ (WWV § 2; 5).

70

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geburt der Tragodie kann diese Uberlegung allerdings nur dann
fruchtbar werden, wenn sich diese Zweideutigkeit nicht nur in die
Asthetik Schopenhauers fortsetzt, sondern zugleich so modifiziert, daf
eine Verwandlung seines Gedankens moglich wird.

Die Sphére der Kunst erhebt sich iiber die Vorstellung der raum- und
zeitgebundenen Individuen zur Erkenntnis der Ideen. Indem den Ideen
nur die Form der Vorstellung iiberhaupt zukommt, nicht aber die
individuierenden Modifikationen des Satzes vom Grund, erfordert ihre
Erkenntnis eine Erhebung iiber die Sphére der Individualitit, mithin {iber
die hier mafgebliche Erkenntnis im Dienste des ruhelosen Willens. Diese
Erkenntnis leistet der geniale Kiinstler (in zweiter Linie der
Kunstbetrachter), der durch ein plotzliches Losreilen ,jetzt reines,
willenloses Subjekt der Erkenntnif3 ist, welches nicht mehr, dem Satze
vom Grunde gemidB, den Relationen nachgeht; sondern in fester
Kontemplation des dargebotenen Objekts [...] ruht und darin aufgeht.*
(WWV § 34;209 £)

Unabhéngig von den individuierenden Vorstellungsformen und damit
willenlos in der reinen Form die Ideen zu kontemplieren: Darin ereignet
sich fiir Schopenhauer die asthetische Befriedigung, ,,denn wir sind, fiir
jenen Augenblick, des schnéden Willendranges entledigt, wir feiern den
Sabbath der Zuchthausarbeit des Wollens, das Rad des Ixion steht still.
(WWV § 38; 231) So eindringlich die Beschreibung ist, so wenig kann
sie liber die Paradoxie in dieser Begriindung 4asthetischer Lust
hinwegtduschen. Gegeniiber den fiir sich nichtigen Erscheinungen sind
die Ideen deren ewige Vorbilder, zugleich aber stellen sie die addquate
Objektitdt des hungrigen Willens dar - warum sollte ihre Kontemplation
Befriedigung gewihren und nicht vielmehr abgriindigen Ekel erregen?
Denn was die Kontemplation einzig erblicken konnte, wire doch die
Bestindigkeit des Selbstverzehrs. Warum sollte insbesondere die héchste
Gattung der schonen Kunst, das Trauerspiel, befriedigen? Ist es doch
,der Widerstreit des Willens mit sich selbst, welcher hier, auf der
héchsten Stufe seiner Objektitdt, am vollstindigsten entfaltet, furchtbar
hervortritt.“ (WWYV § 51; 298)

Die ganze Tiefe dieser Paradoxie erschliefit sich jedoch erst, wenn
man hinzunimmt, daB Schopenhauer, in radikaler Umwertung der
traditionellen Asthetik, sein Kunstsystem erst mit der Musik beschlieft.
Die Musik bezeichnet nicht nur den Gipfel der Kunst, sondern setzt sich
in eine unvorgreifliche Differenz zu allen iibrigen Kiinsten. Denn anders
als diese spricht sie eine wesentlich bildlose Sprache, die nicht mehr die
urspriingliche Objektitdt des Willens abbildet, wiederholt, re-prisentiert;
in ihr prasentiert der Wille unmittelbar sich selbst. ,,Die Musik ist also

71

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keineswegs, gleich den andern Kiinsten, das Abbild der Ideen; sondern
Abbild des Willens selbst, dessen Objektitit auch die Ideen sind: deshalb
eben ist die Wirkung der Musik so sehr viel maéchtiger und
eindringlicher, als die der andern Kiinste: denn diese reden nur vom
Schatten, sie aber vom Wesen.“ (WWYV § 52; 324) Und, noch einmal
gefragt, die unmittelbare Rede vom hungrigen und sich selbst
verzehrenden Wesen der Welt sollte befriedigen, und sei es auch nur als
AnstoBl zur Aufgabe ,,nicht blof des Lebens, sondern des ganzen Willens
zum Leben selbst“ (WWV § 51; 299)? Gerade in der bildlosen Sprache
der Musik miifite doch die Verhiillung des Willens durch die Objektitét
entfallen und damit seine Abgriindigkeit als solche schreckhaft
hervortreten.

An diesem Punkt kehrt sich hier Schopenhauers Asthetik unter der
Hand um. Schon die Platonischen Ideen lassen kaum eine andere
Auslegung zu, als daf sie erst (und nicht schon die Erscheinungen) den
Schleier der Maja bilden, in welchem der Wille sein hiflliches Wesen
verbirgt. Unter dieser Voraussetzung kann die Lust an den
kontemplativen Kiinsten gerade nicht auf einer Erkenntnis, sondern nur
auf einer Téuschung beruhen: auf der Tauschung iiber die HaBlichkeit
des Lebens. So abgriindig diese Vertiefung der Illusionen iiber das
erscheinende Leben sein mag, so kann sie immerhin iiber etwas noch
Abgriindigeres hinweghelfen, als es der Schmerz des enttiuschten
Begehrens ist: Wiirde der Wille sich seiner HaBlichkeit innewerden,
dann entzoge er sich jedes Etwas, das er verzehren konnte, weil es ihm
ekelhaft sein miiBte;® er fiele in jene abgriindige Stimmung, die ,,sich als
furchtbare, lebenserstarrende Langeweile, mattes Sehnen ohne be-
stimmtes Objekt, ertodtender languor zeigt.” (WWV § 29; 196).

In der bildlosen Sprache des Willens, die sich in der Musik ausspricht,
entfillt jedoch auch noch die reine Vorstellung oder die Form der
Objektitit, durch die sich das willenlose Subjekt iiber die HéBlichkeit des
Lebens hinwegtduscht. Auch ihr Genufl kann nur auf einer Téuschung
beruhen, jedoch auf einer solchen, die sich nicht mehr zu einem
tauschenden Objekt verdinglicht. Mithin kann die Musik nichts anderes
sein als das urspriingliche Téduschen des begehrenden Lebens selbst,
somit seine abgriindige Verfilhrung zu sich. Die unvorgreifliche
Differenz, welche die Musik von den ibrigen Kiinsten abtrennt, trdgt

Das Ekelhafte erweckt ,,den Willen des Beschauers und zerst6rt dadurch die rein
asthetische Betrachtung. Aber es ist ein heftiges Nichtwollen, ein Widerstreben, was
dadurch angeregt wird: es erweckt den Willen, indem es ihm Gegenstinde seines
Abscheus vorhilt. (WWV § 40; 246) Das Ekelhafte tragt demnach den Willen im
Modus des Nicht-Wollens aus; genau genommen ist es Widerwillen.

72

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

also den Unterschied von tduschender Vorstellung und dem Ursprung
des Téuschens aus. Kraft jener latenten Verfilhrung erhélt nun auch
Schopenhauers Begriindung fiir den notwendigen Ubergang aus dem
Spiel der Kunst zum Emst der Moral einen anderen Akzent. Nicht weil
die Kunst nur fiir Augenblicke und nicht fiir immer vom Willen erlost,
ist sie zu Ubersteigen. Vielmehr wird dem Kiinstler die sogenannte
Erkenntnis des Wesens der Welt zum Zweck an sich, weil er durch und
durch ihrer Verfiilhrung unterliegt; nur als diese Verfiihrung ist die Kunst
derjenige Trost im Leben, der den asketischen Weg aus dem Leben
verstellt und darum den Uberstieg in die moralische Askesis erfordert.

Genau diese implizite Umkehrung der willenlosen Erkenntnis in
Téuschung und Verfilhrung, die in Schopenhauers Bestimmung der
Kunst angelegt ist, er6ffnet die Moglichkeit einer Verwandlung seines
Gedankens. Sie scheint es zu sein, die Nietzsche anfangs instinktiv,
spater mit seinem Begreifen dessen, was Romantik ist, bewuflt mit
Schopenhauer gegen ihn denken 148t. Was kann also die von der Musik
her gedachte Kunst fiir das Leben bedeuten? Um vorgreifend mit einer
Aufzeichnung Nietzsches von 1887/88 zu antworten: ,Die Kunst und
nichts als die Kunst. Sie ist die groBe Ermoglicherin des Lebens, die
groBe Verfithrerin zum Leben, das grofle Stimulans zum Leben“
(13.194).° Wird die Kunst aber als dieses Stimulans zum Leben
ausgelegt, dann konnen der Wille und die Téduschung nicht mehr
unbefangen nebeneinanderstehen. Vielmehr gilt es jetzt, die urspriing-
liche Produktion des Scheins selbst zu durchdenken.

I

Vor dem Hintergrund der Schopenhauerschen Asthetik zeichnet sich nun
deutlich ab, dal die Geburt der Tragédie von vomherein prinzipielle
philosophische Bedeutung hat. Fraglich wird hier mit dem Verhéltnis
von Kunst und Leben die Stellung zum Willen als dem Wesen der Welt.
Trotz der engen Bindung an die Welt als Wille und Vorstellung entfillt
fiir Nietzsche mit der These, die Kunst sei die eigentlich metaphysische
Titigkeit des Lebens, der Ubergang in die Moral, d. h. in die Verneinung
des Willens zum Leben. Umgekehrt wird diese ,,erste Umwerthung aller
Werthe* jedoch nur méglich, sofern die Anlehnung an Grundbegriffe der
Asthetik Schopenhauers bereits eine entscheidende Umakzentuierung
vollzieht.

®  Vgl. dazu die analoge Formulierung in der Gétzenddmmerung mit ihrer ausdriicklichen

Wendung gegen Schopenhauer (6.127).

73

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schon die Grundkonzeption, die Vereinigung der apollinischen
Bildkunst mit der unbildlichen, dionysischen Kunst der Musik in der
Tragiodie, verdeutlicht den Ort, an dem Nietzsche seinen eigenen
Gedanken entspringen 148t. Er liegt in Schopenhauers Hiatus zwischen
der unmittelbaren Sprache des Willens in der Musik und dem System der
kontemplierenden Kiinste, das sich im Trauerspiel vollstdndig entfaltet.
Die Verwandlung des Schopenhauerschen Trauerspiels in die griechische
Tragodie stellt sich in den Rif3 zwischen Wille und Vorstellung, in ihr
von Schopenhauer unbefangen ausgesprochenes ,und“. Dadurch
verschiebt sich allerdings die Bedeutung von Wille und Vorstellung in
einer wichtigen Hinsicht.'

Die Verschiebung wird schon in der einleitenden Erlduterung des
Apollinischen und des Dionysischen deutlich, die Nietzsche anhand ihrer
physiologischen Analoga Traum und Rausch exponiert. Sie erscheinen
als ,kiinstlerische Michte, die aus der Natur selbst“ (1.30) hervor-
brechen, und diese kiinstlerischen Méchte geben die physiologische
Basis fiir das kiinstlerische Schaffen im engeren Sinn ab. Der Traum ist
die unmittelbar verstdndliche und in sich notwendige Kunstwelt des
schonen, zumindest des bedeutenden Scheins, ohne doch bloBer Schein
zu sein. Thn charakterisiert die Zweiseitigkeit, da zwar der
Scheincharakter durch die Traumwirklichkeit hindurchschimmert und als
solcher empfunden wird, dal ihn aber das Mitleben und -leiden des
Traumenden mit seinen Bildern zugleich iiber ein bloBes Schattenspiel
erhebt.

Ebenso doppeldeutig ist der dionysische Rausch: So grauenhaft das in
ihm empfundene Zerbrechen des principium individuationis sein mag, so
sehr erfiillt es zugleich mit Lust, denn ,,die Kunstgewalt der ganzen
Natur, zur héchsten Wonnebefriedigung des Ur-Einen, offenbart sich
hier unter den Schauern des Rausches.” (1.30) Wenn Nietzsche seine
Untersuchung von Rausch und Traum anstatt von Wille und Vorstellung
ausgehen 14Bt, dann offenbar deshalb, weil diese Michte unter-
schiedliche Formen kiinstlerischer Produktion sind. Die Produktivitit
selbst ist es - so 1468t sich hier der Unterschied zu Schopenhauer lesen -,
die den Ril zwischen Wille und Vorstellung ausfiillt (bzw. beiden
vorangeht), und anders als die reine Kontemplation manifestiert sie sich
in einer Lust, die den Schmerz zu ihrem Ingrediens hat.

1 Die Herkunft des Dionysischen aus Schopenhauers blindem Willen und des
Apollinischen aus der Vorstellung hat P. Szondi in seinem Versuch iiber das Tragische
herausgestellt, allerdings auch die Bindung an dessen System stark betont. Vgl.
Schriften I, Frankfurt a. M. 1978, 193 f..

74

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichwohl sind das Apollinische und das Dionysische spezifisch
kiinstlerische Michte erst durch eine Unterscheidung, die iiber ihre
natiirliche Dimension hinaus die Dimension der Geschichte eréffnet.
Geschichtlich urspriinglich ist ndmlich das barbarisch Dionysische, das
sich in einer Mischung von geschlechtlicher Wollust und Grausamkeit
zentriert (das natiirliche Korrelat des grausamen Willens bei
Schopenhauer ist die Geschlechtlichkeit gegeniiber dem Vorstellungspol
des Gehims''). Gegen diesen entfesselten Rausch vermochte die
Griechen nur das erstarrenlassende ,,Medusenhaupt (1.32) Apolls zu
schiitzen (nach der Seite der Vorstellung sind es bei Schopenhauer die
Platonischen Ideen, deren ewige Formen den Schleier der Maja
bestindig machen). Die eigentliche geschichtliche Tat der Griechen
bestand nun darin, durch die Verséhnung von Apoll und Dionysos den
geschlechtlichen Willen und das Medusenhaupt der Vorstellung so
verwandelt zu haben, daB insbesondere das Dionysische allererst
kiinstlerisch-produktive Bedeutung erhielt. , Erst bei ihnen erreicht die
Natur ihren kiinstlerischen Jubel, erst bei ihnen wird die Zerreissung des
principii individuationis ein kiinstlerisches Phanomen.* (1.33)

In kiinstlerischer Bedeutung hat das Dionysische zweierlei Gestalt:
zunichst als Fundament der apollinischen Kultur, sodann als dionysische
Kunst der Tragddie. Die Archdologie der apollinischen Kultur, d. h. der
homerisch-olympischen = Goétterwelt, die aus dem apollinischen
Kunsttrieb hervorgegangen ist, entziffert hinter der Heiterkeit und dem
triumphalen Anblick ihres Daseins das Bediirfnis, dem sie entsprungen
ist. ,,Der Grieche kannte und empfand die Schrecken und Entsetzlich-
keiten des Daseins: um iiberhaupt leben zu kénnen, musste er vor sie hin
die glinzende Traumgeburt der Olympischen stellen.” (1.35) In der Tat,
das Leben erscheint bei Nietzsche nicht weniger leidensvoll als bei
Schopenhauer, und auch der apollinischen Kunst kommt - nunmehr
explizit - die Funktion eines Trostes sowie einer Illusionierung iiber das
Leiden zu.

Gleichwohl ist sie keineswegs mit den Kiinsten der reinen willenlosen
Kontemplation zu identifizieren. Denn anders als diese schaut die
apollinische Kunst nicht die der Individuation entzogenen Platonischen
Ideen an, sondern gerade die ,,Vergéttlichung der Individuation* (1.40).
Und weil mit den ewigen Ideen auch die Kontemplation ihre Bedeutung
verliert, kann sich der kiinstlerische Ursprung in die Kreation

"' Der Mensch ist ,,zugleich ungestiimer und finsterer Drang des Wollens (bezeichnet

durch den Pol der Genitalien als seinen Brennpunkt) und ewiges, freies, heiteres
Subjekt des reinen Erkennens (bezeichnet durch den Pol des Gehims)* (WWV § 39;
238).

75

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verwandeln: ,,Um leben zu kénnen, mussten die Griechen diese Gotter,
aus tiefster Nothigung, schaffen (1.36). Damit ist nicht nur der
Schopenhauerschen Bestimmung der Kunst der Boden entzogen,
insofern sie wesentlich auf der Re-prasentation und Wiederholung,
mithin der Reproduktion der rein kontemplierten Ideen beruht.'? Dariiber
hinaus liegt in der vergoéttlichenden Kraft des Schaffens offenbar
dasjenige Mehr, das weder nur tduscht noch dem Leben entsagen 14ft,
sondern zum Leben verfiihrt und es vollendet: ,,Derselbe Trieb, der die
Kunst in’s Leben ruft, als die zum Weiterleben verfiihrende Ergénzung
und Vollendung des Daseins, liess auch die olympische Welt entstehn, in
der sich der hellenische ‘Wille’ einen verkldrenden Spiegel vorhielt. So
rechtfertigen die Gétter das Menschenleben, indem sie es selbst leben -
die allein geniigende Theodicee!* (1.36)

Die Zweideutigkeit der von Schopenhauer gedachten Kunst, daf} sie
zwar willenlose Erkenntnis des abgriindigen Willens zum Leben sein soll
und doch, indem sie {iber das Leben tiduscht, zu ihm verfiihrt, ist hier
bereinigt. Nietzsche kann die Kunst ganz ins Affirmative wenden, weil
sowohl der Schein des individuierten Lebens als auch der Schein der
Kunst nicht mehr auf das reine Vorstellen und dessen Wahrheit bezogen
werden. Gerade der apollinische Kunsttrieb des Traums zeigt, dafl die
Kunst nicht iiber die Scheinhaftigkeit des individuierten Lebens, ihm
entsagend, aufklart, sondern umgekehrt ihre Lust gerade an der
Potenzierung dieser Scheinhaftigkeit, im ,,Schein des Scheins* (1.39)
gewinnt. Das Illusionédre der apollinischen Kultur beruht nicht auf dem
Verhiltnis von scheinhafter Individuierung und erkannter Wahrheit des
Lebens. Wenn auch sie wesentlich durch den Schein bestimmt bleibt,
dann deshalb, weil sie zwar aus der dionysischen Weisheit des Lebens
entspringt und dessen Abgriindigkeit kreativ verklédrt, zugleich aber
diesen Ursprung und mit ihm die Musik als die urspriingliche Kreativitit
selbst vergessen macht.

Die urspriingliche Kreativitit 148t Nietzsche im Fortgang nach dem
Ursprung der dionysischen Kunst der Tragddie fragen. Die Entschieden-
heit, mit der er diesen Ursprung im Satyrchor heraushebt, wird kaum
durch die Ubereinstimmung mit der antiken Uberlieferung verstindlich,
wohl aber durch seine Interpretation des Chors. Die Musik des
dionysischen Dithyrambus unterscheidet sich von aller anderen antiken

Die Kunst ,,wiederholt die durch reine Kontemplation aufgefaten ewigen Ideen, das
Wesentliche und Bleibende aller Erscheinungen der Welt, und je nachdem der Stoff
ist, in welchem sie wiederholt, ist sie bildende Kunst, Poesie oder Musik. Ihr einziger
Ursprung ist die ErkenntniB der Ideen; ihr einziges Ziel Mittheilung dieser
ErkenntniB.* (WWV § 36; 217)

76

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Chorlyrik’® dadurch, daB sie nicht bloB eine Steigerung des
Einzelsingers bedeutet, sondern die Verwandlung der Individualitit in
das Einssein mit dem tonenden Weltwillen. Wahrend der apollinische
Kiinstler seine Bilder vor sich sieht und das Gesehene zu héchster
Bestimmtheit bringt, steht am Ursprung der dionysischen Kunst die
Metamorphose in ein anderes Sein. ,In dieser Verzauberung sieht sich
der dionysische Schwirmer als Satyr, und als Satyr wiederum schaut er
den Gott d. h. er sieht in seiner Verwandlung eine neue Vision ausser
sich, als apollinische Vollendung seines Zustands. Mit dieser neuen
Vision ist das Drama vollstandig.” (1.61 f.)

Zwei Verwandlungen demnach: vom dionysischen Schwirmer zum
Satyr durch die Musik, in welcher der an sich undsthetische Weltwille
(die Grausamkeit und Wollust des Barbarisch-Dionysischen) zum
dsthetischen Phdnomen wird; und von der musikalischen Stimmung des
Satyrs zur apollinischen Vision des Gottes. Was in diesem Ursprung der
Tragodie, im Riickgang von der apollinischen Kultur auf ihren
dionysischen Untergrund, zum Vorschein kommt, ist nichts anderes als
die im Chor gedachte Produktivitit selbst, die sich die apollinische
Bilderwelt erzeugt. Eben darin stofit der Gedanke nicht blof§ auf den
Ursprung, sondern tatsichlich auf die Geburt der Tragodie, ,,dass die
Scene sammt der Action im Grunde und urspriinglich nur als Vision
gedacht wurde, dass die einzige ‘Realitidt’ eben der Chor ist, der die
Vision aus sich erzeugt und von ihr mit der ganzen Symbolik des
Tanzes, des Tones und des Wortes redet.” (1.62 f.)

Waihrend die apollinische Kultur die Abgriindigkeit des Lebens durch
die Schaffung der olympischen Gotterwelt verklart und zugleich ihren
eigenen schaffenden Ursprung verdrangt, geht durch den tragischen Chor
der musikalische Ursprung der Kunstwelt in diese Kunstwelt mit ein. Er
wird in ihr als dieser Ursprung zusammen mit dem, was aus ihm
entspringt, gegenwirtig.'* Umgekehrt verwandelt sich damit auch der

B Der Aufklirung des Ursprungs der Tragddie stellt Nietzsche zwei Kapitel zur

Bestimmung der Lyrik voran. Charakteristischerweise findet sich hier die einzige
explizite Kritik an Schopenhauer (vgl. 1.46 f.). Schon in Feuerbachs Vorldufigen
Thesen zur Reformation der Philosophie von 1843 heiBt es: ,,Das entschiedene, zu
Fleisch und Blut gewordene BewuBtsein, da8 das Menschliche das Géttliche, das
Endliche das Unendliche, ist die Quelle einer neuen Poesie und Kunst, die an Energie,
Tiefe und Feuer alle bisherige iibertreffen wird. Der Glaube an das Jenseits ist ein
absolut unpoetischer Glaube. Der Schmerz ist die Quelle der Poesie. Nur wer den
Verlust eines endlichen Wesens als einen unendlichen Verlust empfindet, hat die Kraft
zu lyrischem Feuer.“ (L. Feuerbach: Gesammelte Werke IX, hg. von W.
Schuffenhauer, Berlin *1990, 248)

' In dieser Hinsicht kann man sagen, daB Schopenhauer mit seiner Entdeckung der
einzigartigen Kunst der Musik zum ersten Mal die Kunst ,modem*, nidmlich

77

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

apollinische Schein. Denn wegen seiner Abkiinftigkeit aus dem kreativen
Ursprung kann die Vergéttlichung und Verewigung der Individuation
nicht mehr die Vollendung des Kunstwerks darstellen. Wie bei
Schopenhauer mufl die Individuation im dionysischen Kunstwerk der
Tragodie zerbrechen, hier aber nicht wegen der Erkenntnis ihrer
Nichtigkeit angesichts des abgriindigen Weltwillens, sondern um den
produzierten Schein in seinen produktiven Ursprung zuriickkehren zu
lassen.

Die durch den Chor erzeugte Vision (das Handeln des tragischen
Helden) gehort zwar der apollinischen Bilderwelt an, die ,.aber als
Objectivation eines dionysischen Zustandes, nicht die apollinische
Erlosung im Scheine, sondern im Gegentheil das Zerbrechen des
Individuums und sein Einswerden mit dem Ursein darstellt. Somit ist das
Drama die apollinische Versinnlichung dionysischer Erkenntnisse und
Wirkungen und dadurch wie durch eine ungeheure Kluft vom Epos
abgeschieden.” (1.62) Von ihrem dionysisch-musikalischen Ursprung
her gedacht, bleibt die Individuation bis in ihr Zerbrechen hinein
vergottlichter Schein. Deshalb sind die tragischen Helden, deren
Untergang das Zerbrechen der Individuation zum Vorschein bringt,
wesentlich Masken (personae) des Dionysos oder: Dionysos in der
Gestalt des Zagreus, ,,der leidende Dionysos der Mysterien, jener die
Leiden der Individuation an sich erfahrende Gott* (1.72).

Inwiefern 148t sich also das frilhe Denken Nietzsches ,,als erste
Umwerthung aller Werthe* lesen? Es entspringt dem Instinkt fiir die
bloBe Parataxe von Wille (Selbst) und Vorstellung (des Etwas) bei
Schopenhauer, konkret: fiir den Rifl zwischen unbildlicher Musik und
Trauerspiel.'® Nietzsche gleicht diesen RiB aus, indem er mit einem
geschichtlichen Riickgang auf den Ursprung der Tragidie die genannten
Verhiltnisse als Produktionsverhdltnisse durchdenkt. Der Wille
verwandelt sich dabei vom sich verzehrenden Leben in den schaffenden
Ursprung, der Schleier der Maja als Vorstellung und Idee in den
vergéttlichten Schein, vor allem aber entzieht sich die Kunst insgesamt

abstrakt denkt. Diese Modernitit gilt gleichermaen fir Nietzsche, von dessen
tragischer Kunst her aber auch deutlich wird, daB die ,,Abstraktion* solange nicht als
solche zum Vorschein kommen kann, wie die Musik ihrerseits als Ursprung der
Bildproduktion wirksam bleibt.

F. Dechers detaillierte Analyse der Schopenhauer-Rezeption (Nietzsches Metaphysik
in der ,Geburt der Tragddie* im Verhiltnis zur Philosophie Schopenhauers, in:
Nietzsche-Studien 14 (1985), 110-125) geht mit der Bemerkung, daB die
Unterscheidung von Wille und Vorstellung ,natiirlich auch® (115) in der Asthetik
Schopenhauers vorkomme, an dieser Konkretion vorbei. Nur im Modus der Kunst
stoBen Wille und Vorstellung Nietzsches Gedanken an, weil sie nur hier die Spur zur
Produktion des Scheins legen.

78

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihrer Bestimmung zur Wiederholung und Reproduktion. Der Ubergang
in die moralisch-asketische Verneinung des Lebens kann entfallen, weil
die kreativ gedachte Kunst auch noch die zerbrechende Individuation in
ihre Schopfungslust hineinzieht. ,,Auch die dionysische Kunst will uns
von der ewigen Lust des Daseins iiberzeugen [...]. Trotz Furcht und
Mitleid sind wir die gliicklich-Lebendigen, nicht als Individuen, sondern
als das eine Lebendige, mit dessen Zeugungslust wir verschmolzen
sind.“ (1.109)

Obwohl in der Geburt der Tragodie auf erstaunliche Weise fast alle
Motive des reifen Denkens Nietzsches vorgeprdgt sind, bleibt ihr der
Schopenhauersche Abgrund des Lebens noch innerlich. Symptomatisch
dafiir ist zunachst der Umstand, dal Nietzsche zwar den Schein in seinen
Ursprung einzuholen vermag, den Ursprung selbst aber wiederum im
Kontext von Leiden und Erlosung, Ekel und Askesis auslegt. Denn er
sieht sich zur ,,metaphysischen Annahme* gedréngt, ,,dass das Wahrhaft-
Seiende und Ur-Eine, als das ewig Leidende und Widerspruchsvolle,
zugleich die entziickende Vision, den lustvollen Schein, zu seiner steten
Erlosung braucht (1.38) - und zwar so sehr, dal ohne die Kunst der
dionysische Zustand zum ,Ekel“ wird und eine ,asketische,
willensverneinende Stimmung* (1.56) herbeifiihrt. Trotz seiner kreativen
Verwandlung bleibt das dionysisch konzipierte Leben dem abgriindigen
Willen zum Leben verwandt genug, zumal Nietzsche nirgendwo
begriindet, warum der Wille ,,Urwiderspruch und Urschmerz* (1.44) ist.

DaB ,,wesentlich alles Leben Leiden ist* (WWV § 56; 366), beruht bei
Schopenhauer auf der Selbstentzweiung des Willens: als einziges Ansich
der Welt, als die Welt selbst, ist er doch hungriger Wille und will etwas,
ist Begehren nach Anderem. Dieses Andere kann wiederum nur er selbst
sein, und zwar sofern er sich in den Modus der Vorstellung verhiillt. Erst
so wird es dem Willen moglich, sich selbst zu verzehren, wéhrend er
gleichzeitig durch den Selbstverzehr eben jenen Mangel reproduziert,
dem er entspringt.’® Nietzsche nimmt Wille und Vorstellung in ihrer
asthetischen Konkretion auf, weil nur diese es erlaubt, den ungedachten
Zusammenhang als produktives Verhéltnis zum Vorschein zu bringen.
Mehr noch: mit dem kreativen Ursprung der Bilderwelt in der bildlosen
Musik der Tragddie zeigt sich der Ursprung iiberhaupt erst als solcher.
Und dennoch bleibt diese Verwandlung unvollkommen, weil das

¢ Ein interessantes Licht auf diese Problematik wirft Hegels Phdnomenologie des

Geistes (1807), in der die Vernunft als Einheit des SelbstbewuBtsein mit dem
BewuBtsein (von etwas) erscheint. Die unmittelbar vorangehende Stufe stellt das
ungliickliche BewuBtsein dar, fiir das ,,das Ansichseyn das Jenseits seiner selbst® ist
(G. W. F. Hegel: Gesammelte Werke IX, hg. von W. Bonsiepen und R. Heede,
Hamburg 1980, 132).

79

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Urleiden der Welt“ (1.137) sich nicht wirklich von seiner
Schopenhauerschen Form ablésen kann.

Uberdeutlich wird gerade in den letzten, Wagners Tristan und Isolde
gewidmeten Passagen, wie die reine dionysische Musik - jene Sprache
des Selbst der Welt, die nicht von etwas, sondern sich selbst spricht -
sich selbst verzehrte, wenn nicht ihr apollinisches Anderes sie vor der
,orgiastischen Selbstvernichtung® (1.137) rettete. Umgekehrt hat diese
Rettung in das Andere, in die Individuation einer Sprache, die von etwas
sprechen kann, eine ,entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur*
(1.29) zur Folge, und das eigentliche Rétsel des apollinisch-tragischen
Mythos besteht darin, wie ,,das Héssliche und das Disharmonische*
(1.152) seines Inhalts iiberhaupt dsthetische Lust zu erregen vermag.'’

Gewi, fiir den einen geschichtlichen Augenblick der attischen
Tragbédie scheint die Urdifferenz von Selbst und Etwas, von
Selbstverzehr und HaBlichkeit versohnt, - dadurch ndmlich, ,,dass selbst
das Hissliche und Disharmonische ein kiinstlerisches Spiel ist, welches
der Wille, in der ewigen Fiille seiner Lust, mit sich selbst spielt.”
(1.152)'"® Was jedoch fiir die geschichtliche Retrojektion als Verséhnung
erscheint, wird zugleich durch die moderne Gedankenfigur, welche die
Rettung des Lebens vor seinem Selbstverzehr auslegt, unterlaufen. Denn
Nietzsche bestimmt in der Geburt der Tragédie das Verhdltnis des
Anderen zur ,,iiberschwinglichen Fruchtbarkeit des Weltwillens* (1.109)
wesentlich - sieht man einmal vom Aufblitzen der Individuation in der
Gestalt des Dionysos Zagreus ab - durch die Entgegensetzung von
Schein (Bild) und Ding an sich. Den Ursprung als Ansich zu denken,
bedeutet dann aber die Fixierung und das Erstarren seiner Kreativitit, -
und umgekehrt verstellt der Scheincharakter seiner Produkte die
Moglichkeit eines Sich-Spiegelns in ihnen. Damit restituiert die von
Schopenhauer iibernommene Gedankenfigur gerade den Rif3, dem das
von Nietzsche entdeckte Ursprungsverhiltnis entkommen war. Anders
gewendet: Der kreative Ursprung kommt nicht an ihm selbst, sondern

7 Auf diese beiden Sprachen bezogen, liegt das Einzigartige der aus der Musik

gedachten Tragddie darin, daB sie zum Wort ,zugleich den Untergrund und die
Geburtsstitte des Wortes danebenstellen und uns das Werden des Wortes, von innen
heraus, verdeutlichen* (1.138) kann.

8 DaB diese Einzigkeit des geschichtlichen Augenblicks im Grunde die Einzigkeit der
Gegenwart des eigenen Gedankens ist, kommt in der Zuspitzung eines Riickblicks aus
dem Jahre 1888 gut zum Ausdruck: ,,Diese Schrift ist antimodern: sie glaubt an die
modemne Kunst, und sonst an nichts, und im Grunde auch nicht an die moderne Kunst,
sondern an die modermne Musik, und im Grunde nicht an die moderne Musik tiberhaupt,
sondern nur an Wagner ... Und im Grunde vielleicht nicht einmal an Wagner, es sei
denn faute de mieux.* (13.226) Im ibrigen macht diese Aufzeichnung deutlich, wie
wenig Nietzsche ,,der* Kunst im Sinne eines Asthetizismus das Wort redet.

80

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur fiir eine theoretische Vorstellung von ihm zum Vorschein, die sich
eben deshalb eines geschichtlichen Paradigmas bedienen mub§3.

In der Tat wird man Nietzsche darum zugeben miissen, sich ,,mit
Schopenhauerischen Formeln dionysische Ahnungen verdunkelt und
verdorben zu haben“ (1.20). Es wire aber zuwenig gesagt, wenn man
unter den Formeln eine bloBe AuBerlichkeit verstinde. Denn die friihe
dionysische Konzeption des Lebens legt ihre Verwendung nahe. Der
tragische Gedanke erméglicht zwar, durch das Zerbrechen der
produzierten Individuation in den schopferischen Ursprung zuriickzu-
kehren. Insofern rettet den Griechen vor dem Ekel ,,die Kunst, und durch
die Kunst rettet ihn sich - das Leben.* (1.56) Was in dieser Bewegung
von Schaffen, Zerstoren des Geschaffenen und Riickkehr in den
schopferischen Ursprung zum Vorschein kommt, ist aber weniger die
reine Kreativitit als vielmehr nur die Selbstreproduktion des Schaffens.
So sehr der frithe Nietzsche aus dem Bannkreis der reproduktiven,
wiederholenden Bestimmung der Kunst bei Schopenhauer heraustritt, so
wenig vermag sich sein kreativer Gedanke aus der ekelerregenden
Reproduktion des sich selbst verzehrenden Willens zum Leben zu 16sen.
Wenn der fiirsprechende Instinkt des Lebens in der Geburt der Tragddie
durch den Gedanken verstellt bleibt, dann deshalb, weil der Gedanke den
Zusammenhang von abgriindigem Ekel, Schein und Reproduktion noch
nicht durchdrungen hat."

i

Nietzsches geschichtlicher Riickgang auf den kreativ-musikalischen
Ursprung der Tragodie 146t sich von seiner Einsicht in die fehlende
Gegenwart der Tragédie nicht trennen. Sie ist ihren geschichtlichen Tod
gestorben, weil ihr Ursprung seit Euripides einem neuen Paradigma
unterliegt; der Zuschauer hat den Zuhorer ersetzt. Nicht nur verkehrt sich
damit das Verhiltnis zwischen Apollinischem und Dionysischem. Jenes
verwandelt sich vielmehr von der Anschauung in den Verstandesbegriff
und dieses vom transfigurierenden Rausch in den naturalistischen Affekt.
Der Zuschauer Euripides stellt allerdings nur die Maske fiir den zweiten
Zuschauer dar, fiir Sokrates, und was Nietzsche hier iiber ein
geschichtliches Individuum hinaus entdeckt, ist der ,,Typus des

19 M. Fleischer hat zu Recht darauf hingewiesen, daB die Auflosung der Aporien in der
Geburt der Tragodie vor allem an der Konzeption des Willens zur Macht sowie an der
Destruktion des Unterschieds von Ding an sich und Erscheinung hingt (Dionysos als
Ding an sich. Der Anfang von Nietzsches Philosophie in der dsthetischen Metaphysik
der ‘Geburt der Tragodie’, in: Nietzsche-Studien 17 (1988), 74-90, vgl. insbes. 88 fT.).

81

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theoretischen Menschen' (1.98), der die ganze europdische Geschichte
bis in die Gegenwart hinein pragt.

Der Tod der Tragddie steht deshalb synonym fiir den Sieg des
theoretischen Optimismus. Am Leitfaden der Logik das abgriindige Sein
begreiflich zu finden, dies macht die Signatur seines Glaubens aus. Der
logische Grund verdrangt nicht nur den musikalischen Ursprung der
Tragddie, sondern macht sie {iberhaupt tiberfliissig, indem der Untergang
des tragischen Helden mit der Gleichsetzung von Tugend und Wissen
seine Notwendigkeit verliert. Was allein die Herrschaft des
wissenschaftlichen Optimismus zu durchbrechen vermag, ist die Ahnung
seiner eigenen Abgriindigkeit. Erst wenn der theoretische Mensch
erkennt, ,,wie die Logik sich an diesen Grenzen um sich selbst ringelt
und endlich sich in den Schwanz beisst - da bricht die neue Form der
Erkenntniss durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu
werden, als Schutz und Heilmittel die Kunst braucht.” (1.101)

Dall das Begriinden sich selbst nicht begriinden kann: dies
einzusehen, ist der wissenschaftlichen Erkenntnis offenbar nicht
moglich. Deshalb versteht sich die der Logik unzugéngliche Erkenntnis
als ,,Weisheit“ (1.96). Nur indem sie den Boden der Wissenschaft verlafit
und die tragische Erkenntnis zum Paradigma nimmt, kann die
Wissenschaft iiberhaupt zu einem Problem werden. Die beriihmte
Sequenz aus dem ,,Versuch einer Selbstkritik* - die Wissenschaft unter
der Optik des Kiinstlers zu sehen und die Kunst unter der des Lebens -
bedeutet dann: das theoretische Begriinden in seinen tragischen Abgrund
zuriickzufiilhren und diesen tragischen Abgrund seinerseits als
urspriinglich-kreatives Leben zu denken. In ihrer Urspriinglichkeit
erscheint die Kreativitdt jedoch nur, wenn sie in ihrer Destruktion der
Wissenschaft zugleich deren Bedeutung fiir das Leben, d. h. ihren (in
bestimmter Hinsicht) schopferischen Charakter aufweist.

Weil Wissenschaftlichkeit durch Logik verbiirgt wird, geht es
Nietzsche in seiner Kritik vor allem darum, die Logik auf ihren
vorwissenschaftlichen und vortheoretischen Boden zuriickzufiihren.
Wenngleich der Satz vom Widerspruch an ihm selbst gewi8 zu sein und
als Prinzip aller anderen Axiome zu dienen scheint, bleibt doch offen,
woraus seine GewiBheit entspringt. Sofern er ndmlich besagt, dal einem
Seienden entgegengesetzte Pradikate nicht zugesprochen werden kénnen,
muf} das Seiende demzuvor bereits bekannt sein. Damit wiirde sich die
Logik in der Tat an ihren Grenzen um sich selbst ringeln, ndmlich genau
das voraussetzen, was zu erkennen sie sich zuspricht. Wenn das Prinzip
aller theoretischen Urteile nicht selbst ein theoretisches Urteil sein kann,
wenn es sogar als Urteil notwendig schon diesem Prinzip unterliegt -

82

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welchen Status erhdlt dann die Logik iiberhaupt? ,,Dann wére Logik ein
Imperativ, nicht zur Erkenntni} des Wahren, sondern zur Setzung und
Zurechtmachung einer Welt, die uns wahr heifien soll.** (12.389)

Die eigentiimliche Voraussetzung der Logik beruht demnach in der
Schematisierung der Welt zu einer Welt von mit sich identischen
Seienden oder Dingen. Diese Welt verweist auf das Schematisieren
selbst zuriick, und zwar zunéchst auf das Urschema des Subjekts, in dem
das Tun zu einem Téter und zum wirkenden Vermdgen eines
ursdchlichen Willens hypostasiert wird, aus dessen Projektion die
seiende und dingliche Welt erst entspringt. Diesen Riickgang auf den
vortheoretischen Boden der Logik zieht Nietzsche so zusammen: ,,Ich
sage: der Intellekt ist eine schaffende Kraft: damit er schlielen,
begriinden kénne, muf} er erst den Begriff des Unbedingten geschaffen
haben - er glaubt an das, was er schafft, als wahr: dies das
Grundphdnomen.“ (11.206) Mithin eine doppelte Abkiinftigkeit der
Logik: vom Schaffen des Intellekts, der sich eine Welt erfindet, und vom
Glauben, der das Geschaffene fiir wahr hilt. Nur aufgrund dieser
doppelten Voraussetzung wird so etwas wie die logisch-erkennende
Wissenschaft moglich.?

Was nun die Konsequenz dieser Kritik betrifft, so kann sie ersichtlich
nicht in einer Uberbietung der geschaffenen-geglaubten Wahrheit durch
eine ,,wahre*, ndmlich seiende Wahrheit liegen. Denn Wahrheit und Sein
zeigen sich gerade als solches, das erst durch das Schaffen und Glauben
zur Welt kommt. Nicht in einer Uberbietung, sondern nur in einer
Riicknahme der logischen Wahrheit auf das ,,Grundphdanomen‘* kann ihre
zumindest relative Legitimation beruhen. Relativiert ist die Wahrheit
dann dadurch, daf3 ihr Wesen sich durch die Riickfithrung auf Schaffen
und Glauben als eine Wertschétzung enthiillt, der nicht das Ansich eines
Unbedingten zukommt. Als Wertschitzung aber erfiillt sie eine Funktion,
die fir das Leben und seine Welt des unaufhorlichen Werdens
unentbehrlich ist: Sie ermdglicht, daB8 iiberhaupt etwas fiir wahr und
seiend gehalten wird.

2 Die Resistenz des Glaubens an die logisch ausgelegte Welt, die sich weder des

Geschaffen- noch des Geglaubtseins innewird, liegt fiir Nietzsche nicht zuletzt darin,
dafB diese Auslegung uns durch die Subjekt-Grammatik der Sprache gleichsam immer
schon im Riicken ist: ,,Das sieht iiberall Thiter und Thun: das glaubt an Willen als
Ursache iiberhaupt; das glaubt an’s ‘Ich’, an’s Ich als Sein, an’s Ich als Substanz und
projicirt den Glauben an die Ich-Substanz auf alle Dinge - es schafft erst damit den
Begriff ‘Ding’ [...]. Die ‘Vernunft’ in der Sprache: oh was fiir eine alte betriigerische
Weibsperson! Ich fiirchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die Grammatik
glauben* (6.77 £.).

83

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leben als der vortheoretische Ursprung verwirft die Logik,
Wahrheit und Wissenschaft nicht, sondern nimmt sie auf ihren
imperativischen Charakter zuriick: ,,Also daB etwas fiir wahr gehalten
werden muf3, ist nothwendig; nicht, daf} etwas wahr ist.*“ (12.352) Das
auBerordentlich Beunruhigende dieses Gedankens liegt nun darin, daf3
das Fiirwahrgehaltene (die Wahrheit) zwar ins Fiirwahrhalten zuriickgeht
und insofern als Irrtum entlarvt wird; aber umgekehrt kommt das
lebensnotwendige Fiirwahrhalten auch nur zustande, sofern das
Geglaubte des Fiirwahrhaltens die Wahrheit ist. Nietzsches berithmte
Definition der Wahrheit tragt dieser Ambiguitit Rechnung, ohne deren
Abgriindigkeit schon ganz zu entfalten: ,,Wahrheit ist die Art von
Irrthum, ohne welche eine bestimmte Art von lebendigen Wesen nicht
leben kénnte. Der Werth fiir das Leben entscheidet zuletzt.* (11.506)

Wenn die Wahrheit durch den Glauben im Sinne eines
Firwahrhaltens fundiert ist und der Glaube sich angesichts der Wahrheit
als Irrtum erweist, dann ist ,,dieses Schaffen, Logisiren, Zurechtmachen,
Falschen die bestgarantirte Realitdt selbst“ (12.396). Die tiefe
Schwierigkeit fiir den Gedanken besteht nun darin, diese wertschitzende
Realitit des Lebens zwar als urspriinglich, aber gerade nicht wiederum
im Sinne der kritisierten Wahrheit als Ansich zu denken (das ist
gewissermallen der Punkt, an dem die Geburt der Tragddie gescheitert
war).?! Das Leben ist demnach nicht an einer Wahrheit zu bemessen,
sondern selbst prarationales, urspriingliches Interpretieren im Sinne eines
Wertschétzens - eine Hermeneutik, deren Auslegen Schaffen ist und
deren Geschaffenes neu ausgelegt werden mufl. Wird das Interpretieren
diesseits aller Substanzialisierungen gedacht, dann zeichnet es sich per se
durch Vielheitlichkeit aus, somit durch Perspektivitdt, und diese kann
sich nur als solche entfalten, wenn ihre pluralen Wertschitzungen
miteinander in Widerstreit geraten und sich zu iiberwaltigen suchen.

2l Damit unterliuft Nietzsche die Methode der Umkehrung, die fir Feuerbachs
anthropologische Kritik des entfremdeten Menschenwesens maBgeblich ist: ,,Wir
diirfen nur immer das Prddikat zam Subjekt und so als Subjekt zum Objekt und Prinzip
machen - also die spekulative Philosophie nur umkehren, so haben wir die unverhiillte,
die pure, blanke Wahrheit.* (Feuerbach [wie Anm. 13], 244) Was niher die
Schematisierung und Verbildlichung der Welt betriff, so wire hier seine
Religionskritik im Wesen des Christentums heranzuziehen. So heiflt es etwa: ,.Der
Sohn ist das befriedigte Bediirfnis der Bilderschau, das vergegenstindlichte Wesen der
Bildertitigkeit als einer absoluten, gottlichen Tatigkeit.“ (Gesammelte Werke V,
Berlin 21984, 154) Einer solchen Methode der Umkehrung hilt Nietzsche entgegen:
,,ZAber nein! mit der wahren Welt haben wir auch die scheinbare abgeschafft!* (6.81)
Die bloBe Umkehrung erhdlt den Unterschied beider Seiten, aber genau diesen
Unterschied gilt es zu iberwinden, - mit der Konsequenz, daB die umgekehrten
Termini ihre Bedeutung verwandeln.

84

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erst die Aufldsung des Ansich in die als urspriinglich angesetzte
Perspektivitit des Lebens bedeutet die vollstindige Verwandlung des
Schopenhauerschen Willens und seiner Resistenz im Denken des frithen
Nietzsche. Die Perspektivitit unterlduft die irreduzible Zweiheit von
Wille und Vorstellung, sofern vermieden wird, die Prozessualitit ihres
Interpretierens durch die Fiktion eines Interpretierenden zu fixieren.” Sie
stellt die urspriingliche Realitit dar, ohne zum Ansich zu erstarren oder
sich in ihr Anderes zu verhiillen, weil dieses Anderssein ihr selbst
immanent ist. Damit kann auch nicht mehr der an sich zehrende Wille
zum Leben als Wesen der Welt erscheinen. Gegeniiber seiner
Reproduktivitdt erhédlt sich das perspektivische Leben in seiner
Urspriinglichkeit nur im schaffenden Uberwiltigen. Nicht der Wille zum
Leben, sondern das Leben als Wille zur Macht bildet die Seele alles
Geschehens - dann jedenfalls, wenn unter Seele so etwas ,,wie ‘sterbliche
Seele’ und ‘Seele als Subjekts-Vielheit’ und ‘Seele als Gesellschaftsbau
der Triebe und Affekte’* (5.27) verstanden wird. Die Perspektivitit
gehort damit nicht einem wie auch immer beschaffenen Ding als
Eigenschaft an. Vielmehr ist sie untrennbar der Wille zur Macht selbst
und entsteht als Sphére eines organischen Wesens nur insofern, als sich
der Kampf selber erhalten will, wachsen will und sich bewufst sein will*
(12.40) - der Kampf der Wertschitzungen namlich, der den Prozef8 des
interpretierenden Lebens ausmacht.

Der Riickgang von der Logik auf ihren vortheoretischen Lebensboden
bestimmt die Wahrheit als notwendigen Irrtum des schaffenden Lebens,
dessen einzige Realitdit der Wille zur Macht ist. Nur von dieser
Auffassung der Wahrheit her kann deutlich werden, welch ungeheuren
Einschnitt der Tod der Tragbdie bzw. der Typus des theoretischen
Menschen fiir Nietzsche darstellt. Hier ist ein Wille zur geschichtlichen
Herrschaft gekommen, der den wertschitzenden Interpretationsprozef3
nicht nur in eine geglaubte Wahrheit stillstellt, sondern zugleich die
geglaubte Wahrheit als eine eigene, an sich seiende und wahre Welt
konstituiert und der somit nur scheinbaren Welt eigens entgegensetzt.
Obgleich die Erfindung der wahren Welt immer noch eine Tat des
schopferischen Willens zur Macht ist, beruht ihre Eigentiimlichkeit
darin, durch ihr Sein gerade die Kreativitit dieses Willens zu verneinen
und auszuschlieBen. Der ,,Wille zur Wahrheit’- als Ohnmacht des

2 Insofern ist Nietzsches Formulierung im Aphorismus 36 von Jenseits von Gut und

Bése, die Welt auf ihren , intelligiblen Charakter* hin bestimmt sei Wille zur Macht
und nichts auBlerdem, durchaus miBverstindlich. H. Schmid hat im Blick auf
Nietzsches Unterscheidung von ,,Exoterisch-esoterisch* (vgl. 12.187) den exoterischen
Charakter dieses ,Satzes* herausgearbeitet (Nietzsches Gedanke der tragischen
Erkenntnis, Wiirzburg 1984, 55 f1.).

85

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willens zum Schaffen* (12.365) gebiert zuhGchst einen Gott, der alles
schon geschaffen hat, so da der Glaube an ihn zugleich eine
Selbstverneinung des schaffenden Lebens bedeutet.

Das geschichtliche Problem des theoretischen Menschen ist somit
selbst kein theoretisches Problem, keines, das durch eine
religionskritische Aufkldrung der anthropologischen Selbstentfremdung
aufzuheben wire. Vielmehr hat der Zug zur Selbstverneinung im
schaffenden Leben derart einschneidende Bedeutung, dafl auch das
,grosste neuere Ereigniss, - dass ‘Gott todt ist’, dass der Glaube an den
christlichen Gott unglaubwiirdig geworden ist - (3.573) in dieser
Hinsicht keinen Unterschied macht. Denn diejenige Gestalt der
Aufkldrung, die mit allem Glauben Schlufl gemacht zu haben vorgibt, die
Wissenschaft, beruht ihrerseits auf einem Glauben, der in seinem
vortheoretischen Wesen nicht durch sie selbst aufzukléren ist.

DaB die Wissenschaft nur durch den AusschluB von Uberzeugungen
Wissenschaft sein kann, bedeutet eine Selbstdisziplin oder Askese, der in
ihrer Ausrichtung gegen das perspektivisch interpretierende Leben eine
urspriinglichere Uberzeugung zugrunde liegt: ,,.Die Frage, ob Wahrheit
noth thue, muss nicht nur schon vorher bejaht, sondern in dem Grade
bejaht sein, dass der Satz, der Glaube, die Ueberzeugung darin zum
Ausdruck kommt ‘es thut nichts mehr noth als Wahrheit, und im
Verhiltnis zu ihr hat alles Uebrige nur einen Werth zweiten Rangs’.
(3.575) Was besagt dieser Glaube? Nicht das Niitzlichkeits-Kalkiil eines
»ich will mich nicht tduschen lassen, denn dem perspektivischen Leben
kann die Wahrheit nur als eine Form von Irrtum niitzlich sein. Sondern
ein ,,ich will (mich selbst) nicht tiuschen, das zwar dem Leben ebenso
unangemessen ist, jetzt aber den Ursprungsboden der Wissenschaft
aufzuhellen vermag: Die Wissenschaft entspringt dem Willen zur
Wahrheit, dieser der Moral, der Moral inhériert ein lebensfeindliches
Prinzip, und ihre Verneinung der Welt des Lebens bedeutet die Bejahung
einer anderen Welt. Nietzsches Aufkldrung iiber die wissenschaftliche
Aufkliarung richtet sich demnach darauf, ,,dass auch wir Erkennenden
von heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch unser Feuer noch
von dem Brande nehmen, den ein Jahrtausende alter Glaube entziindet
hat, jener Christen-Glaube, der auch der Glaube Plato’s war, dass Gott
die Wabhrheit ist, dass die Wahrheit gottlich ist* (3.577).

Wenn der wissenschaftliche Glaube und der Typus des theoretischen
Menschen auch noch den Glauben an Gott iiberdauern, dann stellt sich
um so dringlicher die Frage nach seinem eigenen Ursprung. Inwiefern
stellt der lebensfeindliche Wille den Willen des Lebens, mithin eine
Gestalt des Willens zur Macht dar? Die Selbstverneinung des kreativen

86

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willens in seinem Schaffen verweist auf eine Unterscheidung des
Willens selbst. Sie wird von Nietzsche geschichtlich ausgelegt, als
Sklaven-Aufstand in der Moral, der dem Schopferisch-Werden des
Ressentiments entspringt und seinerseits symptomatisch auf die
Dekadenz des hier wertenden Lebens verweist. So unvorgreiflich der
Unterschied des aufsteigenden und fallenden Lebens aber auch sein mag,
so sehr bleibt er ein factum brutum, wenn er nicht dem Willen selbst
immanent ist.

Deshalb driickt sich in dieser immanenten Selbstverneinung oder
Askese nicht nur eine, sondemn die ,,Grundthatsache des menschlichen
Willens aus‘: ,,sein horror vacui: er braucht ein Ziel , - und eher will er
noch das Nichts wollen, als nicht wollen.* (5.339) Diese Grundtatsache
enthdlt einerseits das unbedingte Wollen, also das Sich-Wollen des
Willens; andererseits bedeutet das Sich-Wollen zugleich die Angst vor
seiner eigenen Leere, die ihn schlechthin dazu antreibt, ein Ziel als sein
Anderes zu wollen. In diesem Ziel, als Sein oder als Geschaffenes
vorgestellt, will oder schafft der Wille aber nicht mehr, kann sich in
dieser Schranke seiner selbst nicht mehr wollen. Lieber das Nichts zu
wollen, als nicht zu wollen, erscheint dann nicht mehr als
(geschichtliches) Extrem, sondern als der realisierte, zu sich gekommene
horror vacui: Das gewollte Nichts fungiert als endlich sinnvolles Ziel,
weil es fiir den Willen keine Schranke mehr darstellt, und sinnvoll ist es
gegeniiber allen bisherigen Zielen, die aufgrund der Entfremdung von
Willen und Gewolltem sinnlos bleiben muf3ten.

Die Schopenhauersche Parataxe von Wille und Vorstellung in ein
urspriingliches Produktionsverhdltnis und das festgehaltene Ansich in
den perspektivischen Willen zur Macht zu verwandeln, reicht nicht zu.
Vielmehr kehrt durch den Zwiespalt von Schaffen und Geschaffenem die
Urdifferenz von Selbst und Etwas ins urspriinglich-kreative Leben
zuriick. Sie macht sogar seine Grundtatsache aus, die sich im von
Schopenhauer gedachten Willen zum Nichts realisiert. Nicht dafl damit
Schopenhauers Philosophie von neuem zum Problem wiirde; Nietzsche
entgeht ihr auch hier, indem er den Willen im Willen zum Nichts und
nicht seine intendierte Vemeinung entdeckt. Aber gerade diese
Grundtatsache zeigt, daf der Nihilismus kein geschichtliches
Epiphdnomen ist, sondern auch noch dem Willen zur Macht inhériert.

Wie also sollte der Mensch, ,.er, der groe Experimentator mit sich,
der Unbefriedigte, Ungesittigte* (5.367) nicht krank, wie sollte das
Leben nicht dekadent sein? Und doch bleibt die Askese, und gerade sie,
Wille zur Macht, ,,der Herr werden mochte, nicht iiber Etwas am Leben,
sondern iiber das Leben selbst“ (5.363), - ndmlich iiber das Leben,

87

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welches das Schaffen als Schaffen wére. Nun ist der asketische Wille in
der Gestalt des Glaubens an den christlichen Gott gerade durch die
christliche Moralitdt, durch ihren Willen zur Wahrhaftigkeit
unglaubwiirdig geworden. Und sofern die christliche Moralitdt sich
gegenwartig ,iibersetzt und sublimirt [hat] zum wissenschaftlichen
Gewissen (3.600), mag auch der asketische Wille zur Wahrheit in der
Wissenschaft zugrunde gehen wie alle groen Dinge, ndmlich ,,durch
sich selbst, ,,durch einen Akt der Selbstauthebung: so will es das Gesetz
des Lebens, das Gesetz der nothwendigen ‘Selbstiiberwindung’ im
Wesen des Lebens* (5.410). Wire damit aber schon das schaffende
Leben als solches freigesetzt und der Wille zum Nichts, der doch aus der
,,Grundthatsache* zu entwickeln ist, iiberwunden?

Tatsdchlich fallt das Zugrundegehen des Willens zur Wahrheit auf das
kreative Leben, aus dem er entspringt, auch wieder zuriick. Insofern
namlich Wahrheit zwar Irrtum, aber eine lebensnotwendige Art von
Irrtum ist, weil ihre Setzung die Moglichkeit des perspektivischen
Fiirwahrhaltens bedingt, zeigt sich auch ihre prinzipielle Kritik wiederum
als eine, sogar als die extremste Form des Nihilismus: ,,Die extremste
Form des Nihilism wire: dal jeder Glaube, jedes Fiir-wahr-halten
nothwendig falsch ist: weil es eine wahre Welt gar nicht giebt. (12.354)
So naheliegend der Riickgang von der Wahrheit auf die Kunst zunéchst
scheint, um das kreativ-perspektivische Leben als solches freizusetzen,
so wenig kann er ohne eine Unterscheidung der Perspektivitit und der
Kunst selbst gelingen. Denn mit der Wahrheit ist auch dem
perspektivischen Glauben im Sinne eines Fiirwahrhaltens der Boden
entzogen. Wie einschneidend diese Konsequenz ist, bezeugt in
Nietzsches Augen die Herrschaft des passiven Nihilismus des letzten
Menschen, der, aus dem Machtwillen des Willens zur Wabhrheit
entlassen, nicht einmal mehr zu glauben vermag.

Dies gilt unmittelbar ebenso fiir die Kunst, so dafl Nietzsche 1888 im
Riickblick auf die Geburt der Tragédie notiert: ,Uber das Verhiltni3 der
Kunst zur Wahrheit bin ich am friithesten ernst geworden: und noch jetzt
stehe ich mit einem heiligen Entsetzen vor diesem Zwiespalt.” (13.500)
Dieses Entsetzen kann kaum iiberschitzt werden, impliziert es doch die
mogliche Selbstverneinung des glaubenden Lebens. Die Wissenschaft
unter der Optik des Kiinstlers zu sehen - darin liegt zundchst die
Riicknahme der Wahrheit in einen Wert fiir das perspektivische Leben
sowie die Entlarvung der lebensfeindlichen Moralitit der Wissenschaft,
mit der der Unterschied von Ding an sich (wahrer Welt) und Vorstellung
(scheinbarer Welt) aufgehoben wird. Ebenso muB} aber die Kunst unter
der Optik des Lebens gesehen werden, weil der Entzug der Wahrheit

88

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zugleich den Entzug seines fiirwahrhaltenden Glaubens bedeutet.”

Genau deshalb kann die Tragddie nicht einfach (wieder-)beginnen, wenn
die Geschichte des theoretischen Menschen zuende gegangen sein wird.

Die Bestimmung der Tragddie verwandelt sich kraft der Geschichte,
die ihre Abwesenheit bedeutet. Wo der fiirwahrhaltende Glaube
entzogen ist, bleibt allein das wahrheitslose und darum unbedingte
Jasagen zur Realitit des Scheins.* Genau darin liegt der Unterschied,
durch den die Kunst erst tragisch wird und die Bestimmung des
kreativen Lebens austragt: ,,Der tragische Kiinstler ist kein Pessimist, - er
sagt gerade Ja zu allem Fragwiirdigen und Furchtbaren selbst, er ist
dionysisch* (6.76). Gleichwohl steht auch noch dem dionysischen
Jasagen jene ,,Grundthatsache entgegen, die, ins Extrem gedacht, der
Wille zum Nichts ist.

v

Das dionysische Jasagen bedeutet so wenig einen Hymnus auf das Leben
und seinen Willen zur Macht, daf} es ohne das heilige Entsetzen vor dem
Zwiespalt von Kunst und Wahrheit seinen Sinn verliert. Von diesem
Zwiespalt her gesehen, impliziert es erstens eine Wendung gegen den
passiven Nihilismus, gegen den Unglauben aus Schwiche.” Tiefer als

B Das Einschneidende dieses doppelten Entzugs verdeutlicht eine Aufzeichnung aus dem

Herbst 1881: ,,Ach, nun miissen wir die Unwahrheit umarmen und der Irrthum wird
jetzt erst zur Liige, und die Liige vor uns wird zur Lebensnothwendigkeit.“ (9.581) Wie
sehr sich diese Uberlegung und das Erschrecken vor ihr durchhilt (und wie wenig sich
die naive Spielart des postmodernen Perspektivenpluralismus mit Nietzsches
Perspektivik gleichsetzen 1aBt), bezeugt eine Aufzeichnung von 1887/88: , Hier fehlt
der Gegensatz einer wahren und scheinbaren Welt: es giebt nur Eine Welt, und diese
ist falsch, grausam, widerspriichlich, verfiihrerisch, ohne Sinn ... Eine so beschaffene
Welt ist die wahre Welt ... Wir haben Liige néthig, um uber diese Realitit, diese
‘Wahrheit’ zum Sieg zu kommen das heiBt, um zu leben ... DaB die Liige nothig ist,
um zu leben, gehort selbst noch mit zu diesem furchtbaren und fragwiirdigen Charakter
des Daseins* (13.193).

Die Regression von der Wahrheit iiber das Fiirwahrhalten bis zum Jasagen sowie ihren
Unterschied zur mittelalterlichen Philosophie ist von H. Boeder (Das Vernunftgefiige
der Moderne, Freiburg/Miinchen 1988, 284 ff.) besonders akzentuiert worden.

Diese Seite hat Nietzsche am eindruckvollsten im Aphorismus 125 der Frohlichen
Wissenschaft (Der tolle Mensch) gestaltet. Hier kommt zum Vorschein, wie
vollkommen &uBerlich der Gegenwart des ,Marktes* die Erinnerung an den getanen
Tod Gottes bleibt. ,,Aber wie haben wir diess gemacht? Wie vermochten wir das Meer
auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen?
Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich
nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stiirzen wir nicht fortwéahrend?
Und riickwirts, vorwirts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten?
Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?* (3.481)

24

25

89

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser gegenwirtige Nihilismus ist zweitens der Wille zur Wahrheit
aufgrund seines schopferischen, zumindest setzenden Charakters, der
gleichwohl als Wille zum Nichts einen ,,Widerwillen gegen das Leben*
(5.412) anzeigt. Die eigentiimliche Schwierigkeit liegt nun drittens darin,
daB die Vemeinung des Willens zur Wahrheit nicht nur jedem
firwahrhaltenden Glauben seinen Boden entzieht, sondern auch das
Jasagen nicht unmittelbar freizusetzen vermag. Denn die Verneinung des
Willens zur Wahrheit und seines lebensfeindlichen Widerwillens nimmt
ihrerseits die Gestalt eines Widerwillens an. Nur sofern der Wille zum
Nichts, der somit im Herzen des kreativen Lebens selbst vorhanden ist,
ohne Widerwillen gedacht werden kann, wire das Leben zum
dionysischen Jasagen befreit. Jasagen meint demnach den Willen, der
durch seinen eigenen Widerwillen hindurchgegangen ist, der in der
Wendung gegen den bisherigen Willen auch noch dieses Wider
iberwindet. Diese tiefste Schwierigkeit des Nietzscheschen Denkens
verlangt eine Gestaltung, in der die Verneinung und die Verneinung ihrer
selbst bejaht ist: den tragischen Untergang. Dafl der Gedanke der
tragischen Kunst selbst die Form eines tragischen Wegs annimmt, gibt
Nietzsches Also sprach Zarathustra (1883-85) seine -einzigartige
Gestalt.

Das Leben kann sich deshalb nicht selbst bejahen, weil es in seiner
prérationalen Unmittelbarkeit ganz mit der unvorgreiflichen Bewegung
seines Steigens oder Niedergehens verwoben ist. Die Voraussetzung aller
Bejahung beruht in einer Wendung des Lebens gegen sich selbst, die sich
im Schmerz und Leiden kenntlich macht, wobei sich die Stirke des
Lebens geradezu daran bemifl3t, wie sehr es sich in diesem Schmerz zu
bejahen weil. Dieses schmerzentsprungene Andere, in dem das Leben
sich um seiner Bejahung willen innewird, ist der Geist des Lebens:
,,Geist ist das Leben, das selber in’s Leben schneidet: an der eigenen
Qual mehrt es sich das eigne Wissen* (4.134).

Der tragische Weg Zarathustras besteht demnach wesentlich in den
Verwandlungen des Geistes. Gegen die passiv-nihilistische Indifferenz

% Die innere Bewegung von Also sprach Zarathustra erhilt schon im 1. Kapitel der

Vorrede das Signum eines notwendigen Untergehens. Die verschiedenen Stadien
dieses Untergehens sowie Zarathustras Zuriickschrecken vor ihm bilden die Tektonik
des Werks aus. Diese Seite hat Heidegger in seinem Aufsatz Wer ist Nietzsches
Zarathustra? besonders hervorgehoben: ,,.Der Schrecken zieht durch das ganze Werk,
das ihn darstellt. Dieser Schrecken bestimmt den Stil, den z6gernden und immer
wieder verzogerten Gang des ganzen Werkes. [...] Wer diesen Schrecken nicht aus
allen oft anmaBend klingenden und oft nur rauschhaft sich gebirdenen Reden zuvor
vernommen hat und stets vernimmt, wird nie wissen konnen, wer Zarathustra ist.
(Vortrige und Aufsitze, Pfullingen #1978, 101)

90

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verwandelt sich der Geist zuerst zum Kamel, zum tragsamen Geist, der
das Schwerste auf sich nimmt, um seiner Stdrke froh zu werden. Was
dieses Schwerste ist, enthiillt erst die zweite Verwandlung des Kamels
zum Léwen, die in der ,,einsamsten Wiiste* geschieht. Dem Lowen steht
sein letzter Herr und Gott in der Gestalt eines Drachens entgegen, an
dessen Schuppen tausendjdhrige Werte glanzen. ,,‘Aller Werth ward
schon geschaffen, und aller geschaffene Werth - das bin ich. Wahrlich,
es soll kein ‘Ich will’ mehr geben!” Also spricht der Drache.” (4.30) Die
tausendjahrigen Werte entspringen dem Willen zur Wahrheit, dessen
setzender und schopferischer Charakter erst durch das Ringen des Léwen
mit ihm zum Vorschein kommt. Weil dieser Wille sich zugleich gegen
das Geschaffensein wendet und es ausschlieit, nimmt alles Geschaffene
die Bestimmung des Seins an (,,das bin ich*) und begegnet als Herr dem
somit tragsamen Geist in der Gestalt des ,,Du sollst“. Demgegeniiber
besagt die Verwandlung des Geistes zum Lowen, dafl es mit den
tausendjahrigen Werten des ,,Du sollst* nichts ist.

Wenngleich in dieser Verwandlung der Geist des Lowen ,,ich will“ zu
sagen vermag, findet seine Macht eine Grenze: ,,[...] Freiheit sich
schaffen zu neuem Schaffen - das vermag die Macht des Léwen* (ebd.),
aber diese Freiheit entspringt daraus, dafl das ,,Jch will“ sich gegen das
,»Du sollst kehrt und in diesem Widerwillen noch kein urspriingliches
Schaffen sein kann. Niher besehen, trigt der Wille des Lowen ein ,,Ich
will nicht* aus, das die durch den Willen selbst erbrachte Riicknahme der
Unméglichkeit des Schaffens darstellt. Erst die Verwandlung des Léwen
zum Kind liberwindet auch noch den Widerwillen im Willen. ,,Unschuld
ist das Kind und Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich
rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein heiliges Ja-sagen. / Ja, zum
Spiele des Schaffens, meine Briider, bedarf es eines heiligen Ja-sagens:
seinen Willen will nun der Geist, seine Welt gewinnt sich der
Weltverlorene. (4.31) Die Unschuld des Kindes bezeichnet den
widerwillenlosen Willen, dessen ,Ich will“ mit seiner eigenen
Moglichkeit koinzidiert. Diese Koinzidenz legt sich auseinander in die
Selbstbejahung des schaffenden Willens und in die Bejahung der Welt,
die darum seine ist, weil sie als von ihm geschaffene doch keine
Verneinung des Schaffens, sondern seinen reinen Spiegel bedeutet.

Die letzte Verwandlung des Geistes zum Kind fallt deshalb so schwer,
weil sie einen Willen erfordert, der nicht mehr Widerwille ist, und doch
nur gelingen kann, sofern der Wille seinen Widerwillen vollstindig
austrdgt. Erst aus dieser Ambivalenz erhilt die dionysische Konzeption
des Lebens eine mehr als metaphorische Bedeutung. Wenn der
Widerwille dem schaffenden Willen immanent ist, dann muf} er in der

91

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingung des kreativen Lebens, in seinem perspektivischen Wesen
beruhen, und zwar insofern es nicht zum Ding an sich und zur Wahrheit
verstellt, sondern als Perspektivitit gedacht wird.

Darin liegt erstens, dal das Leben erst dann zur schaffenden
Perspektive wird, wenn es sich im Geschaffenhaben nicht zum Sein
fixiert oder sich im geschaffenen Etwas nicht entfremdet. Das Schaffen
muf} deshalb auch sein Geschaffenes zerstoren wollen konnen - nicht,
um nur wieder von neuem schaffen zu kénnen (das wire wiederum das
Schaffen in der Form des Seins, die Reproduktion), sondern um iiber
sich hinauszuschaffen; nur der Modus des Uber-sich-hinaus bewahrt die
reine Prozessualitit des Schaffens in seinen Werken. ,,Und diess
Geheimniss redete das Leben selber zu mir. ‘Siehe, sprach es, ich bin
das, was sich immer selber iiberwinden muss.“ (4.148) Solange das
Leben nur in seinen Selbstiiberwindungen kreativ sein und seine Welt
gewinnen kann, bleibt es aber auch immer gegen das gewendet, was es
geschaffen hat. Sich selbst iiberwindend ist alles Leben notwendig
Leiden, und wenn das Leiden als Widerwille bestimmt bleibt, gerét es in
den Sog, der in allem Wollen nur seinen eigenen Mangel zu
reproduzieren vermag.

Die als Perspektive gedachte Perspektive impliziert zweitens, sich
selbst ,nicht um unsre Ecke sehn“ (3.626), d. h. nicht von einem
hoheren, theoretischen Standpunkt her die eigene Reichweite abschétzen
zu koénnen. Die Selbstbejahung des schaffenden Willens erfordert
demnach keine theoretische, sondern eine ihrerseits perspektivisch-
schaffende Bejahung, und dies kann nur besagen, da3 der Wille in allem
Schaffen nicht nur iiber sein Geschaffenes hinausschafft, sondern sich
ebenso zu diesem Schaffen erst ermdglichen muf.”’” Nur kraft dieser
Selbstermoglichung entgeht die Perspektivitit einer Fixierung zum Ding
an sich. Der Widerwille bedroht den schaffenden Willen demnach in
zweifacher Hinsicht: angesichts seines Geschaffenhabens, dessen
notwendige Zerstorung schlieBlich auf das sinnlose Leiden an Allem
hinauslaufen mag; und mit der Mdglichkeit, daB das Sich-Schaffen
unmoglich ist, so dal der geschichtliche Wille, iiber das Leben selbst
Herr zu werden, perenniert, um ihm einen zumindest asketischen Sinn zu
geben.

2 Grundlegend und im Rahmen seiner Konzeption des nachhegelschen ,,urspriinglichen

Denkens* hat C.-A. Scheier (Nietzsches Labyrinth. Das urspriingliche Denken und die
Seele, Freiburg/Miinchen 1985) Nietzsches Philosophie im Gedanken des zu sich
entspringenden Ursprungs, d. h. des Schaffens als Schaffens zentriert. Auf die
vielfiltigen AnstoBe, die daraus in meine Uberlegungen eingegangen sind, weise ich
nicht im einzelnen hin.

92

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was zundchst den Widerwillen gegen das Geschaffene betrifft, so
sieht sich Zarathustra einer Geschichte gegeniiber, die durch die
vollstindige Entfremdung und Selbstverneinung des schaffenden Willens
bestimmt ist. Den Menschen dieser ursprunglosen Geschichte gilt es zu
erlosen, ndmlich so, ,,dass ich in Eins dichte und zusammentrage, was
Bruchstiick ist und Réthsel und grauser Zufall.“ (4.179) Um dieser
Erlosung willen liegt seine Aufgabe darin, demzuvor den Willen selbst
zu befreien. Denn sein Schaffen bricht sich an dem, was schon
geschaffen ist, deshalb an der Zeit, und genauer an dem, was
unwiderruflich gewesen ist. ,,Nicht zuriick kann der Wille wollen; dass er
die Zeit nicht brechen kann und der Zeit Begierde, - das ist des Willens
einsamste Triibsal.“ (4.180) Die Umkehr aus dem unwiderruflich
Getanen konnte als Reue gedacht werden. Indem es aber der schaffende
Wille ist, der sich an sich selbst in der Gestalt der Vergangenheit bricht,
bedeutet die Umkehr den Widerwillen des Willens gegen sein
Geschaffenes: die Rache.?® Anders als die Reue, die das Getane ungetan
machen mochte, stofit sich die Rache gerade daran, da das schon
Geschaffene nicht mehr zu schaffen ist.

,Diess, ja diess allein ist Rache selber: des Willens Widerwille gegen
die Zeit und ihr ‘Es war’.“ (Ebd.) Die Rache bedeutet den Schnitt des
schaffenden Lebens gegen sich selbst. An ihr bildet sich der Geist des
bisherigen Menschen aus, so daf3 alles Werden nur unter dem Geprége
von Schuld, Richten und Strafe erscheinen kann. Weil alles Geschaffene
ein Gewesenes ist und alles, was noch zu schaffen ist, ein Gewesenes
sein wird, totalisiert sich die Rache des Widerwillens; alles Gewesene ist
vertan, alles Jetzige ist Strafe, alles Kiinftige mufl wieder ,,That und
Schuld* sein: ,,Es sei denn, dass der Wille endlich sich selber erloste
und Wollen zu Nicht-Wollen wiirde -’: doch ihr kennt, meine Briider,
diess Fabellied des Wahnsinns!“ (4.181) Gemeint ist damit die Askesis
und Selbstverneinung des Willens bei Schopenhauer, die Zarathustra hier
als ,,Fabellied erkennt: als eben jenen Willen zum Nichts oder jenen
horror vacui, der sich selbst nicht entsagen kann, sondern sich und seine
Rache in jeder Selbstverneinung wiederherstellt.

Wegen ihrer Selbstreproduktion kann der schaffende Wille sich von
dieser ursprunglosen Geschichte nicht einfach abwenden, sondern muf3
sie erlésen, indem er sie eigens bejaht: ,Alles ‘Es war’ ist ein
Bruchstiick, ein Rathsel, ein grauser Zufall - bis der schaffende Wille
dazu sagt: ‘aber so wollte ich es!’ / - Bis der schaffende Wille dazu sagt:
‘Aber so will ich es! So werde ich’s wollen!’* (Ebd.) Dabei zeigen

2 Dementsprechend nimmt Nietzsche die Reue in die Rache zuriick. ,,Reue: das ist

Rache an sich selber.* (10.532)

93

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zarathustras Erschrecken angesichts dieser Aufgabe und sein erneuter
Gang in die Einsamkeit am Ende des II. Teils allerdings an, daf sein
Geist noch nicht derart verwandelt ist, um diese Erlosung vom Geist der
Rache austragen zu konnen. Ihre Moglichkeit erscheint zundchst in
einem ritselhaften Gesicht, das seinerseits durch die Auseinandersetzung
mit dem selbstlosen Geist der Schwere vorbereitet wird. Diese
Auseinandersetzung betrifft das Verhdltnis des Willens zur Zeit.
Wihrend fir den Geist der Schwere jedes Uber-sich-hinaus ein
Zuriickfallen auf sich selbst bedeutet und dementsprechend die Zeit
einen einfachen Kreis darstellt, enthiillt Zarathustra seinen
»abgriindlichen, weil notwendig wahrheitslosen Gedanken, der
gegeniiber dem ,,Ich! Oder du!* (4.199) kein Drittes zulaf3t.

Zwei Torwege: der eine lauft in die Ewigkeit der Vergangenheit
zuriick, der andere in die Ewigkeit der Zukunft hinaus. Alles, was
geschehen kann, mufl im einen Torweg schon geschehen, getan,
vergangen sein und ebenso im anderen ewig wiederkehren. Der ganze
Unterschied zur Zeit des Geistes der Schwere kann nur in der Bedeutung
des Augenblicks liegen, in dem beide widersprechende Torwege
zusammenstoflen. Zwar sind alle Dinge schon geschehen und mit ihnen
der Augenblick, in dem sie geschehen sind, so da auch dieser
Augenblick schon dagewesen ist; er ist nicht nur dagewesen, sondern
zieht auch alles Kiinftige nach sich: ,,Und sind nicht solchermaassen fest
alle Dinge verknotet, dass dieser Augenblick alle kommenden Dinge
nach sich zieht?** (4.200) Derart ist alles schon geschaffen und nur
deshalb ein noch zu Schaffendes, weil es gleichermaflen zerstort ist -
jedes Uber-sich-hinaus fillt auf sich selbst zuriick.

Aber Zarathustra fligt dann hinzu: ,,4lso - - sich selber noch?* Und
damit kommt in den Gedanken der Ewigen Wiederkunft der
entscheidende Unterschied: was ihre Zeit gegeniiber der des Geistes der
Schwere ausmacht, ist nicht die gewesene als kiinftig wiederholte Zeit,
sondern die je und je im Augenblick sich ereignende.” Was ist, kehrt
demnach als das schon Gewesene wieder, und es kehrt allein deshalb
wieder, weil es im Augenblick ist und gewollt ist. Damit fillt schlielich
die Augenblicklichkeit gerade auf den zuriick, der diesen Gedanken in
diesem Augenblick denkt. Der Augenblick 6ffnet also den Kreis der
unterschiedslos wiederkehrenden natiirlichen Zeit zum Horizont der

¥  DaB die Ewigkeit der von Nietzsche gedachten Ewigen Wiederkunft nur aus dem
Augenblick heraus gedacht werden kann, wurde vor allem von Heidegger vertreten
(Nietzsche I, Pfullingen 1961, 356). Vgl. auch G. Wohlfart: Artistenmetaphysik,
Wiirzburg 1991, 35 ff. und W. Metz: Friedrich Nietzsche. Die Verwandlung des
Menschen in ,,Also sprach Zarathustra“, in: F. Decher und J. Hennigfeld (Hg.),
Philosophische Anthropologie im 19. Jahrhundert, Wiirzburg 1991, 188.

94

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit. In ihm berithren sich das Geschaffene und das Zu-
Schaffende, - unter der Bedingung freilich, dafl beides gleichermaflen als
ewig Wiederkehrendes bejaht werden kann. Entscheidend wird hier das
MaB, in dem der Denker der Ewigen Wiederkunft diesen Gedanken
wollen und ohne Wahrheit glauben kann.*

Genau an diesen Punkt kniipft sich nun die Furcht Zarathustras, die
das Gesicht des Raitsels evoziert. Es ist ein Erinnerungsbild aus seiner
fernsten Kindheit, das Bild eines jungen Hirten, dem eine schwarze
Schlange in den Hals gekrochen ist, und von der er sich nur zu befreien
vermag, indem er ihr den Kopf abbeifit. ,,Sah ich je so viel Ekel und
bleiches Grauen auf Einem Antlitze? (4.201) Den Ekel angesichts
dieses Bilds, in dem erst die tiefste Abgriindlichkeit des Gedankens
beruht, zu verwinden, fehlt es Zarathustra noch am ,letzten Lowen-
Ubermuthe und -Muthwillen® (4.205); dieser erst wiirde die
Verwandlung des Geistes zum Kind und zu seinem schaffenden Ja-sagen
ermoglichen.

Die Tiefe des Ekels, von der Zarathustra erst in seiner Genesung zu
sprechen vermag, beruht darauf, dafl die Freisetzung des schaffenden
Willens im Augenblick sich der bejahten Wiederkehr alles schon
Geschaffenen verdankt. Nur wenn das Geschaffene als wiederkehrend
gewollt ist, entfremdet sich der kreative Ursprung nicht im Etwas seines
Werks. So erméglicht der Gedanke der Ewigen Wiederkunft die
Selbstreflexion im Geschaffenen. Alles schon Geschaffene erscheint aber
als unwiderruflich Vertanes, als Werk des Geistes der Rache, als horror
vacui, insbesondere aber als Resultat der Geschichte des un-
schopferischen Willens, als letzter Mensch: ,,Der grofie Uberdruss am
Menschen - der wiirgte mich und war mir in den Schlund gekrochen;
und was der Wahrsager wahrsagte: ‘Alles ist gleich, es lohnt sich Nichts,
Wissen wiirgt.” / [...] Mein Seufzen saf} auf allen Menschen-Grabern und
konnte nicht mehr aufstehn; mein Seufzen und Fragen unkte und wiirgte
und nagte und klagte bei Tag und Nacht: / - ‘ach, der Mensch kehrt ewig
wieder! Der kleine Mensch kehrt ewig wieder!” - (4.274). Das ist der
tiefste Widerwille und die duBlerste Gefahr: um des Schaffens willen die
Wiederkehr auch noch des kleinsten Menschen, der schlechthin ohne

30 Schon die erste Mitteilung der Lehre von der Ewigen Wiederkunft im Aphorismus 341
der Frohlichen Wissenschaft (1882) macht deutlich, daB8 dieser Gedanke wesentlich
eine Moglichkeit darstellt und seine Bedeutung allein daraus gewinnt, welches
Schwergewicht er fir den ihn Denkenden darstellt. Der anschlieBende, letzte
Aphorismus des IV. Buchs (das V. Buch wurde erst 1887 verdffentlicht) enthalt unter
dem Titel Incipit tragoedia den Anfang von Also sprach Zarathustra. - Zum
Méglichkeitscharakter der Ewigen Wiederkunft vgl. die Ausfihrungen bei Wohlfart
(wie Anm. 29), 36 ff.

95

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstiiberwindung nicht einmal mehr zu glauben vermag, und das heif3t:
die Reproduktivitit als solche bejahen zu miissen. Das ist der Grund,
warum sich der Widerwille zum Ekel vertieft, zum Widerwillen des
schaffenden Willens gegen sich selbst, wird ihm doch zugemutet, sein
eigenes Nichts zu bejahen.

So kommt eine merkwiirdige Konsequenz zum Vorschein: Schaffend
kann der Wille nur sein, wenn er den Geist der Rache, den Widerwillen
des Willens gegen das Geschaffene iiberwindet; deshalb mufl er den
Gedanken der Ewigen Wiederkunft bejahen; wenn er ihn bejaht, dann
bejaht er um seiner Kreativitdt willen die Reproduktivitit. Die bejahte
Reproduktivitit wird schlieflich zum abgriindigen Ekel, wo sie ins
AuBerste, d. h. bis in die eigene Gegenwart hinein gedacht wird und auch
noch die Wiederkehr des letzten Menschen einschliet. Wenn der Wille
seine Kreativitit nur durch die Bejahung auch noch des Ekels freisetzen
kann, dann zieht sich der sich verwandelnde Geist des Lebens in ein
doppeltes Resultat zusammen:

Was er austrdgt, ist zum einen der ,,/dhmendste Gedanke*, denn:
,,Denken wir den Gedanken in seiner furchtbarsten Form: das Dasein, so
wie es ist, ohne Sinn und Ziel, aber unvermeidlich wiederkehrend, ohne
ein Finale ins Nichts: ‘die ewige Wiederkehr’. Das ist die extremste
Form des Nihilismus: das Nichts (das ‘Sinnlose’) ewig.“ (12.213) Zum
anderen bedeutet dieser Gedanke aber erst die Selbstbejahung des
schaffenden Willens ohne Widerwillen und damit die Moglichkeit, sich
seine Welt zu gewinnen: ,,[...] diese meine dionysische Welt des Ewig-
sich-selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstorens, diese Ge-
heimni-Welt der doppelten Wolliiste, die8 mein Jenseits von Gut und
Bose, ohne Ziel, wenn nicht im Gliick des Kreises ein Ziel liegt, ohne
Willen, wenn nicht ein Ring zu sich selber guten Willen hat, - wollt ihr
einen Namen fiir diese Welt? [...] Diese Welt ist Wille zur Macht - und
nichts auferdem!* (11.611)

Das psychologische Problem im Typus Zarathustra bestehe darin,
schreibt Nietzsche im Riickblick, ,,wie der, welcher in einem unerhérten
Grade Nein sagt, Nein thut, zu Allem, wozu man bisher Ja sagte,
trotzdem der Gegensatz eines neinsagenden Geistes sein kann; wie der
[...], welcher den ‘abgriindlichsten Gedanken’ gedacht hat, trotzdem
darin keinen Einwand gegen das Dasein, selbst nicht gegen dessen ewige
Wiederkunft findet, - vielmehr einen Grund noch hinzu, das ewige Ja zu
allen Dingen selbst zu sein (6.345). Diesen jasagenden Geist nennt er
den ,Begriff des Dionysos* (ebd.), genauer: einen von zwei Begriffen
des Dionysos. Denn es ist zu beachten, da3 hiermit nur der verwandelte
Geist, das ins Leben schneidende Leben, nicht aber das schaffende

96

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben selbst bezeichnet ist. Wenn Jasagen und Ekel, Ubermensch und
letzter Mensch, kreativer Wille und Reproduktivitit untrennbar
zusammengehdren, dann bleibt die Welt im Ganzen absurd und kann nur
fiir das schlechthin vereinzelte Leben, die Seele, die Welt seines Willens
sein. Um dieser Vereinzelung willen mufl Zarathustra sich auch noch von
seinen Tieren trennen; diese lassen zwar in seiner Genesung das Zu-
Denkende anklingen, es auszutragen vermag jedoch nur das
Zwiegespriach Zarathustras mit seiner Seele. '

In seiner letzten Verwandlung erldst sich der Geist des Lebens von
seinem Widerwillen und erméglicht so, die Entfremdung zwischen
schopferischem Ursprung und Werk aufzuheben. Das Geschaffene
bejahen und sich so in ihm spiegeln, reflektieren zu kénnen, gibt dem
kreativen Leben diejenige Freiheit zuriick, die den Ubergang vom Lowen
zum Kind ausmacht. ,,Oh meine Seele, ich gab dir die Freiheit zuriick
iiber Erschaffnes und Unerschaffnes: und wer kennt, wie du sie kennst,
die Wollust des Zukiinftigen? (4.278) Mit dieser Gabe an die Seele
werden die Hande des Geistes leer, und die Seele erinnert den Geist an
die Dankbarkeit des Gebers dafiir, daB der Nehmende nahm. Diese
Erinnerung weist auf das ,Nachtlied“ der zu sich erwachenden Seele
zuriick, auf die Unseligkeit ihres Schmerzes, im UberfluB ihres
Schenkens von den entgegennehmenden Seelen und so von ihrem Sich-
Spiegeln getrennt zu bleiben. ,,Eine Kluft ist zwischen Geben und
Nehmen; und die kleinste Kluft ist am letzten zu iiberbriicken.* (4.137)
Ohne aufgehoben zu sein, ist diese Kluft, aus der zugleich die
urspriingliche Rache entspringt, nunmehr durch die Uberwindung des
Widerwillens verwandelt. Sie bleibt erhalten als die Sehnsucht der
Uberfiille in der Seele, und das , Letzte, was der Geist ihr iiber sein
»Alles* hinaus zu geben vermag, ist die Stillung ihrer Sehnsucht im
Gesang.

Der Geist fordert seine Seele auf, zu singen, ,,hin zu dem giildenen
Wunder, dem freiwilligen Nachen und seinem Hermn; das aber ist der
Winzer, der mit diamantenem Winzermesser wartet, - / - dein grofler
Loser, oh meine Seele, der Namenlose -- dem zukiinftige Gesédnge erst
Namen finden! Und wahrlich, schon duftet dein Athem nach zukiinftigen
Geséngen, - (4.280). Das ist jetzt die kleinste Kluft: Sie liegt nicht mehr
zwischen gebenden und nehmenden Seelen, sondern in der schaffenden
Seele selbst. Kraft ihres bejahenden Geistes ist sie die umfanglichste,
alles enthaltende geworden, aber sie bleibt dadurch von sich selbst
getrennt, daB sie ihr eigenes Schaffen ebenso entgegennehmen muB. So
beruht alle Moglichkeit in der Seele. Nur die Moglichkeit dieser
Moglichkeit, die Moglichkeit des Schaffens selbst vermag sie

97

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlechthin sich selbst nicht zu geben - dies ist allein Sache eines
Gottes.’' Die Erwartung der Seele, sich nicht nur in allem Geschaffenen
bejaht zu finden, sondern ihr Schaffen als bejahtes empfangen zu
konnen, richtet sich auf den namenlosen Gott Dionysos. Erst die
Hoffnung auf diesen Herrn des Lebens tilgt den Willen, iiber das Leben
selbst Herr zu werden. , Diess namlich ist das Geheimniss der Seele: erst,
wenn sie der Held verlassen hat, naht ihr, im Traume, - der Uber-Held"
(4.152), - jener Held namlich, der das Uberwinden des Willens hinter
sich 148t, den kreativen Ursprung sich selbst zuriickgibt und ihn sein
1aBt.>

Gegeniiber dem jasagenden Geist stellt die umfénglichste Seele den
anderen ,,Begriff des Dionysos* (6.344) dar. Die konkrete Realitit dieses
Begriffs liegt in der Erwartung des Dionysos, welche die Seele nur durch
den Gesang ausgetragen kann. Warum im Gesang? Die Worte und Tone
bilden die Schein-Briicken zwischen den ewig geschiedenen Seelen,
deren jede fiir die andere eine Hinterwelt darstellt. Fiir die Seele jedoch,
die durch die Bejahung der Ewigen Wiederkunft die umfinglichste
geworden ist, gilt: ,,Fiir mich - wie gédbe es ein Ausser-mir? Es gibt kein
Aussen! Aber das vergessen wir bei allen T6nen; wie lieblich ist es, dass
wir vergessen!* (4.272) Das liebliche Vergessen im Sprechen, mit dem
der Mensch iiber alle Dinge tanzt, muf} sich ins Singen verwandeln, -
dorthin, wo nicht mehr etwas genannt wird, sondern das urspriingliche
Nennen, das Produzieren des Scheins, sich selbst gegeben wird. ,,Oh
meine Seele, nun gab ich dir Alles und auch mein Letztes, und alle meine
Hénde sind an dich leer geworden: - dass ich dich singen hiess, siehe,
das war mein Letztes!* (4.280)

,.Sie hitte singen sollen, diese ‘neue Seele’ - und nicht reden! (1.15),
heiflt es im ,,Versuch einer Selbstkritik*, und hitte sie gesungen, dann
hitte die Geburt der Tragédie auch nicht mit Schopenhauerischen

31 Aus einer analogen Gedankenfigur leitet sich auch Kierkegaards Bestimmung Gottes

in den Philosophischen Bissen her, wenngleich sie nicht unter dem Paradigma des
Schaffens, sondern des Verstehens gedacht wird. Soll der Augenblick eine
entscheidende Bedeutung haben, ndmlich im Unterschied zur sokratischen Lehre von
der Anamnesis, dann muB der Lehrer dem Schiiler nicht nur die Wahrheit bringen,
»sondern er muB ihm die Bedingung, sie zu verstehen, mit dazugeben“. Wer die
Bedingung des Verstehens gibt, bildet den Lernenden aber nicht um, sondern schafft
ihn um. ,,Das aber vermag kein Mensch; soll es also geschehen, so mufl es durch den
Gott selber sein. (S. Kierkegaard: Philosophische Bissen, iibersetzt, mit Einleitung
und Kommentar hg. von H. Rochol, Hamburg 1989, 13)

Insofern kann die Sequenz der Verwandlungen des Geistes nicht nur als Fortgang vom
,,du sollst* iiber das ,,ich will nicht* zum ,,ich will* gelesen werden, sondern auch so:
,Hoher als ‘du sollst’ steht ‘ich will’ (die Heroen); héher als ‘ich will’ steht ‘ich bin’
(die Gotter der Griechen)* (11.105).

32

98

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Formeln dionysische Ahnungen verdunkelt und verdorben. Andererseits
ist der Gesang nichts, was fiir einen Willen verfiigbar wire, entspringt er
doch unvorgreiflich erst der Verwandlung und dem Leerwerden des sich
iiberwindenden Willens. So konnte nur Nietzsches ganzer Denkweg die
dionysische Konzeption des Lebens ins Reine bringen: durch die
Entdeckung der Kreativitit des Lebens gegeniiber der sich verzehrenden
Reproduktivitit bei Schopenhauer; durch die Uberwindung des
Gegensatzes von wahrer und scheinbarer Welt in die Perspektivitdt des
Willens zur Macht; und durch die Verwandlung seines Widerwillens (der
Reproduktivitdt und des Ekels) in das abgriindige Jasagen der Ewigen
Wiederkunft. Erst indem der Geist des Lebens auf diese Weise
verwandelt ist und die Geschichte bejahend verinnerlicht hat, kann der
Gesang der Seele, der dem Leiden an ihrer Uberfiille entspringt, ertonen
und die Erwartung eines neuen tragischen Zeitalters austragen. Die Seele
verharrt jedoch nicht nur in dieser Erwartung. Einmal kommt ihr die
mittédgliche Vollkommenheit der Welt entgegen und jetzt iiberfallt sie die
Scheu zu singen - ,,ein Hauch, ein Husch, ein Augen-Blick* (4.344), und
»wann, Brunnen der Ewigkeit! du heiterer schauerlicher Mittags-
Abgrund! wann trinkst du meine Seele in dich zurtick?* (4.345)

99

https://dol.org/10.5771/87834985893644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51.



https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

