
Nietzsches dionysische Konzeption des Lebens

Reinhard Loock

Merkwürdig intensiv hat sich Nietzsche bis in die letzte Schaffenszeit 
mit seiner Erstlingsschrift, der Geburt der Tragödie aus dem Geiste der 
Musik von 1872, auseinandergesetzt. In diesem Werk sah er offenbar bis 
zuletzt den Anfang seines eigenen Denkens, - einen Anfang freilich, der 
ebenso grundsätzlich wie fragwürdig war: „Gegen die Moral also kehrte 
sich damals, mit diesem fragwürdigen Buche, mein Instinkt, als ein 
fursprechender Instinkt des Lebens, und erfand sich eine grundsätzliche 
Gegenwerthung des Lebens, eine rein artistische, eine antichristliche. 
Wie sie nennen? Als Philologe und Mensch der Worte taufte ich sie, 
nicht ohne einige Freiheit - denn wer wüßte den rechten Namen des 
Antichrist? - auf den Namen eines griechischen Gottes: ich hiess sie die 
dionysische. - “ (1.19)1 Diese Selbstcharakteristik hebt die Gegen­
wendungen hervor, welche die grundsätzlich neue Wertung des Lebens 
ermöglichen: Die Artistik kehrt sich gegen die Moral und der 
fürsprechende Instinkt des Lebens sagt sich offenbar von der Verneinung 
des Lebens los. Unschwer ist zu erkennen, daß die hier erfundene 
dionysische Konzeption des Lebens sich vom Denken Schopenhauers 
(das zugleich mit dem Christentum identifiziert wird) abstößt und 
dadurch ihre Bestimmtheit gewinnt.

Die zitierte Stelle findet sich in der Vorrede zur Geburt der Tragödie, 
deren Überschrift „Versuch einer Selbstkritik“ lautet. Diesem 
selbstkritischen Programm kommt schon dadurch ein besonderes 
Gewicht zu, daß alle anderen Vorreden, die Nietzsche 1886 für seine neu 
herauszugebenden Bücher geschrieben hat, ohne Titel geblieben sind.2 
Sieht man einmal von der Identifikation der dionysischen Musik mit der 
Wagners ab, dann richtet sich die Kritik insbesondere darauf, „mit 
Schopenhauerischen Formeln dionysische Ahnungen verdunkelt und 
verdorben zu haben“ (1.20). Damit ergibt sich eine eigenartige 
Konstellation: In dieser Schrift spricht der Instinkt erstmals die 

Nietzsche wird mit der Angabe der Band- und Seitenzahl zitiert nach: F. Nietzsche: 
Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bde., hg. von G. Colli und M. 
Montinari, München 1980.
Den inneren Zusammenhang der Vorreden von 1886 hat erstmals C.-A. Scheier 
herausgearbeitet und gezeigt, daß sie nicht nur Nietzsches Deutung seiner eigenen 
Entwicklung, „sondern als ein Stadium in ihr das ‘Ecce auctor’ als Rechenschaft und 
Selbst-Vergewisserung des Denkers auf dem Weg von Zarathustra zu Dionysos“ 
darstellen (F. Nietzsche: Ecce auctor. Die Vorreden von 1886, hg. und eingel. von C- 
A. Scheier, Hamburg 1990, XI).

65

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


antischopenhauersche Bejahung des Lebens aus, während die 
gedankliche Form des Instinkts gleichsam in die Verneinung des Lebens 
zurückfällt. Insofern übt Schopenhauers Denken auf Nietzsche eine 
Sogkraft aus, die offenbar weit über einen bloß literarischen Einfluß 
hinausreicht. Sie betrifft das problematische Verhältnis von instinktiver 
Fürsprache des Lebens und ihrem Gedachtsein, von Bejahung und 
Verneinung des Lebens. Trotzdem ließe sich das Verhältnis des jungen 
Nietzsche zu Schopenhauer als eine verständliche Selbstverkennung oder 
Unentschiedenheit interpretieren, wenn es angesichts dieser Oppo­
sitionen nicht auch eine wesentliche Kontiguität gäbe.

Diese Kontiguität beruht in der Auslegung des Lebens als Leiden, die 
beiden Denkern gemeinsam ist. Nietzsche wird dem genannten Sog erst 
durch eine Unterscheidung im Leiden selbst entgehen, die mit der 
Einsicht in die „Romantik“ Wagners und Schopenhauers verknüpft ist. 
„Was ist Romantik? Jede Kunst, jede Philosophie darf als Heil- und 
Hülfsmittel im Dienste des wachsenden, kämpfenden Lebens angesehen 
werden: sie setzen immer Leiden und Leidende voraus. Aber es giebt 
zweierlei Leidende, einmal die an der Ueberfulle des Lebens Leidenden, 
welche eine dionysische Kunst wollen und ebenso eine tragische Ansicht 
und Einsicht in das Leben, - und sodann die an der Verarmung des 
Lebens Leidenden, die Ruhe, Stille, glattes Meer, Erlösung von sich 
durch die Kunst und Erkenntniss suchen, oder aber den Rausch, den 
Krampf, die Betäubung, den Wahnsinn.“ (3.620)

Wenn die Unterscheidung des leidenden Lebens, wie sie dieser Text 
aus dem V. Buch der Fröhlichen Wissenschaft (1887) darlegt, tatsächlich 
die Selbstverwechslung des frühen Nietzsche ins Reine bringt, dann wird 
die Intensität der späten Auseinandersetzung mit der Erstlingsschrift um 
so signifikanter. Unverkennbar ist sie vom Bemühen Nietzsches geleitet, 
sich selbst seinen denkerischen Ursprung anzueignen.3 Angesichts der 
Ambiguität dieses Ursprungs (der mit Schopenhauer gegen 
Schopenhauer denkt) legt sich nun die Vermutung nahe, daß es sich 
hierbei um eine Problematik handelt, deren Gedankenfigur auch noch 
der reifen dionysischen Konzeption des Lebens inhäriert.

Diese Interpreation wird durch zwei Stellen gestützt, die sich in veröffentlichten 
Werken Nietzsches finden. Sowohl Jenseits von Gut und Böse (1886) als auch die 
Götzendämmerung (1889) schließen mit einem Rückblick auf die Erstlingsschrift. 
Besonders deutlich wird im letzteren Text der Versuch, das eigene Denken in seinen 
Ursprung zurückkehren zu lassen: „Und damit berühre ich wieder die Stelle, von der 
ich einstmals ausgieng - die ‘Geburt der Tragödie’ war meine erste Umwerthung aller 
Werthe: damit stelle ich mich wieder auf den Boden zurück, aus dem mein Wollen, 
mein Können wächst - ich, der letzte Jünger des Philosophen Dionysos, - ich, der 
Lehrer der ewigen Wiederkunft“ (6.160).

66

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deshalb soll im folgenden zunächst gezeigt werden, wie Nietzsches 
früher kreativer Gedanke aus einer inneren Gegenwendigkeit entspringt, 
die sich in Schopenhauers Welt als Wille und Vorstellung rekonstruieren 
läßt (I). Umgekehrt fällt Schopenhauers Schatten auf die Geburt der 
Tragödie, indem das ungelöste Problem der Reproduktion sowie der als 
Ding an sich gedachte Wille das neu entdeckte Ursprungsverhältnis des 
kreativen Lebens unterlaufen (II). Erst die Konzeption des Lebens als 
Wille zur Macht und die mit ihr einhergehende Kritik des weltbildenden 
Willens zur Wahrheit setzen das besagte Verhältnis frei (III). Dennoch 
bliebe auch noch dem Willen zur Macht die Verneinung - nunmehr in 
der Gestalt des Widerwillens - innerlich, wenn sie nicht durch den 
wahrheitslosen Glauben an die Ewige Wiederkunft überwunden würde. 
Mit diesem Glauben kommt aber eine Unvorgreiflichkeit des 
ursprünglichen Lebens zum Vorschein, die nur durch die Erwartung des 
Gottes Dionysos ausgetragen werden kann (IV).

I

Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik scheint mit ihrer 
Rekonstruktion der Genese und des Untergangs der attischen Tragödie 
die Arbeit eines Historikers und Philologen zu sein. Ihre Ergebnisse - 
insbesondere die Erzeugung der Tragödie aus der Verbindung „zwischen 
der Kunst des Bildners, der apollinischen, und der unbildlichen Kunst 
der Musik als der des Dionysos“ (1.25) - mögen auch einigen Gewinn 
für die „aesthetische Wissenschaft“ (1.25) versprechen. In der Tat haben 
sie die zeitgenössische Altphilologie einigermaßen verstört und auch das 
tradierte klassizistische Griechenbild erschüttert.4 Aber die ziemlich 
spezielle Fragestellung, die historische Methode und der Rahmen einer 
eher untergeordneten Teildisziplin der Philosophie machen es zunächst 
fragwürdig, ob diesem Text tatsächlich die Bedeutung zukommen kann, 
die Nietzsche ihm in seinen Rückblicken zugeschrieben hat. Daß er hier 
eine prinzipielle Frage berührt, verdankt sich gleichwohl nicht erst der 
Retrospektive, sondern kommt schon im „Vorwort an Richard Wagner“ 
deutlich genug zum Ausdruck. Dem möglichen Einwand gegen seine 
Schrift, hier werde ein ästhetisches Problem zu ernst genommen, zu ernst 
nämlich gegenüber dem „Emst des Daseins“, entgegnet er: „Diesen 

4 Allerdings kann Nietzsche schon auf eine breitere Tradition der Auslegung des 
Verhältnisses von Apoll und Dionysos zurückgreifen. Vgl. den Artikel von K. 
Gründer: Apollinisch/dionysisch, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie I, 441- 
444 und M. L. Baeumer: Das moderne Phänomen des Dionysischen und seine 
„Entdeckung“ durch Nietzsche, in: Nietzsche-Studien 6 (1977), 123-153.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ernsthaften diene zur Belehrung, dass ich von der Kunst als der höchsten 
Aufgabe und der eigentlichen metaphysischen Thätigkeit dieses Lebens 
[...] überzeugt bin“ (1.24).

Mit dem Emst ist zunächst die zeitgenössische Situation, der 
zuendegegangene deutsch-französische Krieg und die Reichsgründung, 
gemeint. Über diesen zeitgeschichtlichen Kontext hinaus, mit dem 
Nietzsche auch seinen „Versuch einer Selbstkritik“ einleitet, enthält die 
Aufhebung der Opposition von Emst und ästhetischem Spiel aber eine 
erhebliche philosophische Tiefendimension. Denn genau diese Oppo­
sition hatte Schopenhauer am Ende des III. Buchs der Welt als Wille und 
Vorstellung (1818/19) etabliert, um den Übergang aus seiner Ästhetik in 
die Darstellung der eigentlichen metaphysischen Tätigkeit des Lebens, 
der Moral und ihrer Verneinung des Lebens, zu legitimieren.

Der Künstler, so heißt es dort, verharrt in der Erkenntnis des Wesens 
der Welt. Diese erlöst ihn nur für Augenblicke vom Leben und kann 
deshalb nicht einen Ausweg aus seinem steten Leiden, sondern nur einen 
Trost darbieten, „bis seine dadurch gesteigerte Kraft, endlich des Spieles 
müde, den Emst ergreift. [...] Zum Emst also wollen nun auch wir uns im 
folgenden Buche wenden.“ (WWV § 52; 316)5 Liest man dieses Ende 
der Schopenhauerschen Ästhetik mit Nietzsches Vorwort zusammen, 
dann ergibt sich zumindest ein Leitfaden, der Nietzsches ambivalente 
Haltung in der rückblickenden Selbstkritik näher verdeutlichen kann. 
Daß die Kunst als die eigentliche metaphysische Tätigkeit bestimmt 
wird, daß mithin keine Wendung zum Emst der Moral nötig ist,6 fallt 
offenbar unter die rein artistische Gegenwertung des Lebens, die aus dem 
fursprechenden Instinkt des Lebens entspringt. Aber diese, im Text der 
Geburt der Tragödie nirgendwo ausgesprochene Wendung gegen 
Schopenhauer erlangt keine Wirklichkeit, weil sie zugleich durch das 
Festhalten an dessen gedanklicher Konzeption unterlaufen wird. Damit 
legt sich die Vermutung nahe, daß Nietzsche in Schopenhauers 
Gedanken selbst eine Zweideutigkeit entdeckt hat, die seine zumindest 
implizite Verwandlung ermöglichte.

Dieser Gedanke ist, wie Schopenhauer in der Vorrede zur 1. Auflage 
der Welt als Wille und Vorstellung wiederholt betont, ein einziger und 

5 Die Welt als Wille und Vorstellung wird mit der Sigle WWV, der Paragraphen- und 
Seitenzahl zitiert nach: A. Schopenhauer: Sämtliche Werke, Nach der ersten, von J. 
Frauenstädt besorgten Gesamtausgabe, neu bearbeitet und hg. von A. Hübscher, Die 
Welt als Wille und Vorstellung. Erster Band, Leipzig 1938.

6 Bezeichnenderweise lautet der letzte Satz des „Versuchs einer Selbstkritik“, bevor 
Nietzsche seinen Zarathustra zitiert: „Nein! Ihr solltet vorerst die Kunst des 
diesseitigen Trostes lernen, - ihr solltet lachen lernen, meine jungen Freunde, wenn 
anders ihr durchaus Pessimisten bleiben wollt“ (1.22).

68

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat doch wesentlich zwei irreduzible Seiten: eben die Welt als Wille und 
die Welt als Vorstellung. Der Wille bezeichnet als Wille zum Leben das 
Wesen der Welt: das einzige, unerkennbare Ding an sich. Die 
Vorstellung hingegen ist das Sein der Welt für die lebenden und 
erkennenden Wesen, wie es insgesamt durch die Form der Vorstellung 
konstituiert wird - durch Raum, Zeit und Kausalität, die ihrerseits 
Modifikationen des Satzes vom Grund darstellen. Nur kraft dieser 
Vorstellungsformen individuiert sich der eine Weltwille in die Vielfalt 
seiner Gestaltungen. Wenngleich Schopenhauer im Anklang an Kant die 
individuierte Welt der Vorstellung die Welt der Erscheinung nennt, so 
handelt es sich hier eher um eine Äquivokation; die Welt der Vorstellung 
ist, anders als bei Kant, durch und durch Schein, der dazu angetan ist, 
über das wahre Wesen der Welt hinwegzutäuschen: Schleier der Maja.

Beim Versuch, Schopenhauers einzigen Gedanken zu durchdenken, 
besteht eine der Hauptschwierigkeiten darin, daß Wille und Vorstellung, 
wie der Titel anzeigt, nur durch das „und“, also nur äußerlich verbunden 
sind. Das gilt gleichermaßen für die sogenannten Platonischen Ideen, die, 
systematisch gesehen, die Mitte zwischen Wille und Vorstellung 
ausmachen. Sie stellen die adäquate Objektität des Willens oder des 
Dings an sich dar - die adäquate Objektität, weil sie nicht dem Satz vom 
Grund unterliegen und deshalb, dem Werden und der Vielheit enthoben, 
die ewigen Formen der wechselnden Erscheinungen ausmachen; die 
adäquate Objektität, weil ihnen noch, anders als dem Ding an sich, die 
allgemeinste Form der Vorstellung, das Objektsein für ein Subjekt, 
zukommt.

Eine Rekonstruktion der ungeklärten Beziehung zwischen Wille, 
Ideen und Erscheinung ist nun nicht bloß von theoretischem Interesse, 
sondern stößt in der Tat auf eine tiefe Zweideutigkeit. Sie knüpft 
sinnvollerweise an das Prinzip des Systems, den Weltwillen, an, und 
zwar an die nähere Bestimmung, „daß der Wille an sich selber zehren 
muß, weil außer ihm nichts daist und er ein hungriger Wille ist. Daher 
die Jagd, die Angst und das Leiden.“ (WWV § 28; 183). Daß das Leben 
Leiden ist, gibt Schopenhauers Philosophie gegenüber den Illusionen der 
bisherigen Philosophie das Pathos eines „nie dagewesenen Gedankens“. 
Nun liegt das Bewußtsein des Leidens allerdings der alltäglichen 
Erfahrung alles andere als fern. Somit stellt sich die Frage, worin 
überhaupt der philosophische Gedanke des Leidens besteht (dem man 
ansonsten die ebenso alltägliche Erfahrung des Erfreulichen im Leben 
entgegenstellen könnte).

Tatsächlich nimmt Schopenhauer das Leiden nicht aus der alltäglichen 
Erfahrung auf, sondern begründet es durch den ursprünglichen Hunger 

69

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Wesen der Welt. Der Wille ist das einzige Ansich der Welt, er ist die 
Welt selbst, zu der es kein Außerhalb gibt. Als Wille will er etwas, 
entspringt aus einem Mangel, ist eigentlich, weil nichts außer ihm ist, der 
reine Mangel selbst. Seinen Hunger vermag er nur zu stillen, indem er 
sich selbst verzehrt, sich selbst also einen Mangel zufugt und so seinen 
Hunger reproduziert. Deshalb ist das Leben essentiell Leiden, weil der 
Urgrund der Welt durch „die dem Willen wesentliche Entzweiung mit 
sich selbst“ (WWV § 27; 174) charakterisiert ist, die sich in der Welt als 
Jagd und Angst, als das Geschehen einer unentrinnbaren „über­
wältigende^ Assimilation“ (ebd., 173) manifestiert. Wie Schopenhauer 
betont, kennzeichnet den Willen die Grundlosigkeit; zunächst einmal 
deshalb, weil er als Ding an sich dem individuierenden Satz vom Grunde 
nicht unterworfen ist, demzuvor aber, weil er mit sich selbst entzweit und 
so sich selbst entzogen ist: Er flieht sich gerade dadurch, daß er sich 
erreicht, und ist deshalb nicht nur grundlos, sondern der Ab-grund.

Als Ansich der Welt ist der abgründige Wille kein Objekt. Weil er 
jedoch notwendig etwas will, muß er vorstellen, und weil es nichts 
außerhalb des Willens gibt, kann nur er selbst das Objekt seiner 
Vorstellung sein. Für sein Sich-Vorstellen gilt es dann offenbar vor 
allem, sich seine Abgründigkeit zu verbergen und zu verschleiern, um 
nicht vom häßlichen Bild seiner selbst abgestoßen zu werden. 
Wenngleich Schopenhauer diesen Zusammenhang von Wille und 
Vorstellung im unbefangenen „und“ abblendet, tritt er doch in der 
ebenso unbefangenen Gleichsetzung von Erscheinung und Schleier der 
Maja zutage. Genau genommen kann allerdings nicht schon das 
principium individuationis, die Vielheit im Raum und insbesondere das 
Vergehen in der Zeit, diese Selbstverbergung leisten. Dieser Schleier 
wäre gleichsam zu dünn gewebt, als daß er den abgründigen 
Selbstverzehr des Willens nicht durchscheinen ließe.7 Anders dagegen 
die platonischen Ideen: Indem sie der Vielheit und dem Werden 
entnommen sind, erhält der Schleier die Beständigkeit und 
Undurchdringlichkeit, die nun tatsächlich den hungrigen Willen zu 
maskieren vermag.

Was also als beunruhigende Substruktur der Verhüllung des Willens 
durch die Erscheinung (eigentlich: durch die Platonischen Ideen) zum 
Vorschein kommt, ist die Einsicht, daß es umgekehrt nur der Wille selbst 
sein kann, der sich im Schleier der Maja verbirgt. Im Blick auf die 

7 Einen genauen Reflex des sich entziehenden Willens bietet Schopenhauers Bestim­
mung des vorstellenden Subjekts, das im Vorstellen von etwas nie zugleich sich selbst 
erreicht: „Dasjenige, was Alles erkennt und von Keinem erkannt wird, ist das Subjekt. 
Es ist sonach der Träger der Welt“ (WWV § 2; 5).

70

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geburt der Tragödie kann diese Überlegung allerdings nur dann 
fruchtbar werden, wenn sich diese Zweideutigkeit nicht nur in die 
Ästhetik Schopenhauers fortsetzt, sondern zugleich so modifiziert, daß 
eine Verwandlung seines Gedankens möglich wird.

Die Sphäre der Kunst erhebt sich über die Vorstellung der raum- und 
zeitgebundenen Individuen zur Erkenntnis der Ideen. Indem den Ideen 
nur die Form der Vorstellung überhaupt zukommt, nicht aber die 
individuierenden Modifikationen des Satzes vom Grund, erfordert ihre 
Erkenntnis eine Erhebung über die Sphäre der Individualität, mithin über 
die hier maßgebliche Erkenntnis im Dienste des ruhelosen Willens. Diese 
Erkenntnis leistet der geniale Künstler (in zweiter Linie der 
Kunstbetrachter), der durch ein plötzliches Losreißen ,jetzt reines, 
willenloses Subjekt der Erkenntniß ist, welches nicht mehr, dem Satze 
vom Grunde gemäß, den Relationen nachgeht; sondern in fester 
Kontemplation des dargebotenen Objekts [...] ruht und darin aufgeht.“ 
(WWV § 34; 209 f.)

Unabhängig von den individuierenden Vorstellungsformen und damit 
willenlos in der reinen Form die Ideen zu kontemplieren: Darin ereignet 
sich für Schopenhauer die ästhetische Befriedigung, „denn wir sind, für 
jenen Augenblick, des schnöden Willendranges entledigt, wir feiern den 
Sabbath der Zuchthausarbeit des Wollens, das Rad des Ixion steht still.“ 
(WWV § 38; 231) So eindringlich die Beschreibung ist, so wenig kann 
sie über die Paradoxie in dieser Begründung ästhetischer Lust 
hinwegtäuschen. Gegenüber den für sich nichtigen Erscheinungen sind 
die Ideen deren ewige Vorbilder, zugleich aber stellen sie die adäquate 
Objektität des hungrigen Willens dar - warum sollte ihre Kontemplation 
Befriedigung gewähren und nicht vielmehr abgründigen Ekel erregen? 
Denn was die Kontemplation einzig erblicken könnte, wäre doch die 
Beständigkeit des Selbstverzehrs. Warum sollte insbesondere die höchste 
Gattung der schönen Kunst, das Trauerspiel, befriedigen? Ist es doch 
„der Widerstreit des Willens mit sich selbst, welcher hier, auf der 
höchsten Stufe seiner Objektität, am vollständigsten entfaltet, furchtbar 
hervortritt.“ (WWV § 51; 298)

Die ganze Tiefe dieser Paradoxie erschließt sich jedoch erst, wenn 
man hinzunimmt, daß Schopenhauer, in radikaler Umwertung der 
traditionellen Ästhetik, sein Kunstsystem erst mit der Musik beschließt. 
Die Musik bezeichnet nicht nur den Gipfel der Kunst, sondern setzt sich 
in eine unvorgreifliche Differenz zu allen übrigen Künsten. Denn anders 
als diese spricht sie eine wesentlich bildlose Sprache, die nicht mehr die 
ursprüngliche Objektität des Willens abbildet, wiederholt, re-präsentiert; 
in ihr präsentiert der Wille unmittelbar sich selbst. „Die Musik ist also 

71

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keineswegs, gleich den andern Künsten, das Abbild der Ideen; sondern 
Abbild des Willens selbst, dessen Objektität auch die Ideen sind: deshalb 
eben ist die Wirkung der Musik so sehr viel mächtiger und 
eindringlicher, als die der andern Künste: denn diese reden nur vom 
Schatten, sie aber vom Wesen.“ (WWV § 52; 324) Und, noch einmal 
gefragt, die unmittelbare Rede vom hungrigen und sich selbst 
verzehrenden Wesen der Welt sollte befriedigen, und sei es auch nur als 
Anstoß zur Aufgabe „nicht bloß des Lebens, sondern des ganzen Willens 
zum Leben selbst“ (WWV §51; 299)? Gerade in der bildlosen Sprache 
der Musik müßte doch die Verhüllung des Willens durch die Objektität 
entfallen und damit seine Abgründigkeit als solche schreckhaft 
hervortreten.

An diesem Punkt kehrt sich hier Schopenhauers Ästhetik unter der 
Hand um. Schon die Platonischen Ideen lassen kaum eine andere 
Auslegung zu, als daß sie erst (und nicht schon die Erscheinungen) den 
Schleier der Maja bilden, in welchem der Wille sein häßliches Wesen 
verbirgt. Unter dieser Voraussetzung kann die Lust an den 
kontemplativen Künsten gerade nicht auf einer Erkenntnis, sondern nur 
auf einer Täuschung beruhen: auf der Täuschung über die Häßlichkeit 
des Lebens. So abgründig diese Vertiefung der Illusionen über das 
erscheinende Leben sein mag, so kann sie immerhin über etwas noch 
Abgründigeres hinweghelfen, als es der Schmerz des enttäuschten 
Begehrens ist: Würde der Wille sich seiner Häßlichkeit innewerden, 
dann entzöge er sich jedes Etwas, das er verzehren könnte, weil es ihm 
ekelhaft sein müßte;8 er fiele in jene abgründige Stimmung, die „sich als 
furchtbare, lebenserstarrende Langeweile, mattes Sehnen ohne be­
stimmtes Objekt, ertödtender languor zeigt.“ (WWV § 29; 196).

In der bildlosen Sprache des Willens, die sich in der Musik ausspricht, 
entfallt jedoch auch noch die reine Vorstellung oder die Form der 
Objektität, durch die sich das willenlose Subjekt über die Häßlichkeit des 
Lebens hinwegtäuscht. Auch ihr Genuß kann nur auf einer Täuschung 
beruhen, jedoch auf einer solchen, die sich nicht mehr zu einem 
täuschenden Objekt verdinglicht. Mithin kann die Musik nichts anderes 
sein als das ursprüngliche Täuschen des begehrenden Lebens selbst, 
somit seine abgründige Verführung zu sich. Die unvorgreifliche 
Differenz, welche die Musik von den übrigen Künsten abtrennt, trägt 

Das Ekelhafte erweckt „den Willen des Beschauers und zerstört dadurch die rein 
ästhetische Betrachtung. Aber es ist ein heftiges Nichtwollen, ein Widerstreben, was 
dadurch angeregt wird: es erweckt den Willen, indem es ihm Gegenstände seines 
Abscheus vorhält.“ (WWV § 40; 246) Das Ekelhafte trägt demnach den Willen im 
Modus des Nicht-Wollens aus; genau genommen ist es Widerwillen.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


also den Unterschied von täuschender Vorstellung und dem Ursprung 
des Täuschens aus. Kraft jener latenten Verführung erhält nun auch 
Schopenhauers Begründung für den notwendigen Übergang aus dem 
Spiel der Kunst zum Emst der Moral einen anderen Akzent. Nicht weil 
die Kunst nur für Augenblicke und nicht für immer vom Willen erlöst, 
ist sie zu übersteigen. Vielmehr wird dem Künstler die sogenannte 
Erkenntnis des Wesens der Welt zum Zweck an sich, weil er durch und 
durch ihrer Verführung unterliegt; nur als diese Verführung ist die Kunst 
derjenige Trost im Leben, der den asketischen Weg aus dem Leben 
verstellt und darum den Überstieg in die moralische Askesis erfordert.

Genau diese implizite Umkehrung der willenlosen Erkenntnis in 
Täuschung und Verführung, die in Schopenhauers Bestimmung der 
Kunst angelegt ist, eröffnet die Möglichkeit einer Verwandlung seines 
Gedankens. Sie scheint es zu sein, die Nietzsche anfangs instinktiv, 
später mit seinem Begreifen dessen, was Romantik ist, bewußt mit 
Schopenhauer gegen ihn denken läßt. Was kann also die von der Musik 
her gedachte Kunst für das Leben bedeuten? Um vorgreifend mit einer 
Aufzeichnung Nietzsches von 1887/88 zu antworten: „Die Kunst und 
nichts als die Kunst. Sie ist die große Ermöglicherin des Lebens, die 
große Verführerin zum Leben, das große Stimulans zum Leben“ 
(13.194).9 Wird die Kunst aber als dieses Stimulans zum Leben 
ausgelegt, dann können der Wille und die Täuschung nicht mehr 
unbefangen nebeneinanderstehen. Vielmehr gilt es jetzt, die ursprüng­
liche Produktion des Scheins selbst zu durchdenken.

II

Not dem Hintergrund der Schopenhauerschen Ästhetik zeichnet sich nun 
deutlich ab, daß die Geburt der Tragödie von vornherein prinzipielle 
philosophische Bedeutung hat. Fraglich wird hier mit dem Verhältnis 
von Kunst und Leben die Stellung zum Willen als dem Wesen der Welt. 
Trotz der engen Bindung an die Welt als Wille und Vorstellung entfällt 
für Nietzsche mit der These, die Kunst sei die eigentlich metaphysische 
Tätigkeit des Lebens, der Übergang in die Moral, d. h. in die Verneinung 
des Willens zum Leben. Umgekehrt wird diese „erste Umwerthung aller 
Werthe“ jedoch nur möglich, sofern die Anlehnung an Grundbegriffe der 
Ästhetik Schopenhauers bereits eine entscheidende Umakzentuierung 
vollzieht.

Vgl. dazu die analoge Formulierung in der Götzendämmerung mit ihrer ausdrücklichen 
Wendung gegen Schopenhauer (6.127).

73

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon die Grundkonzeption, die Vereinigung der apollinischen 
Bildkunst mit der unbildlichen, dionysischen Kunst der Musik in der 
Tragödie, verdeutlicht den Ort, an dem Nietzsche seinen eigenen 
Gedanken entspringen läßt. Er liegt in Schopenhauers Hiatus zwischen 
der unmittelbaren Sprache des Willens in der Musik und dem System der 
kontemplierenden Künste, das sich im Trauerspiel vollständig entfaltet. 
Die Verwandlung des Schopenhauerschen Trauerspiels in die griechische 
Tragödie stellt sich in den Riß zwischen Wille und Vorstellung, in ihr 
von Schopenhauer unbefangen ausgesprochenes „und“. Dadurch 
verschiebt sich allerdings die Bedeutung von Wille und Vorstellung in 
einer wichtigen Hinsicht.10

Die Verschiebung wird schon in der einleitenden Erläuterung des 
Apollinischen und des Dionysischen deutlich, die Nietzsche anhand ihrer 
physiologischen Analoga Traum und Rausch exponiert. Sie erscheinen 
als „künstlerische Mächte, die aus der Natur selbst“ (1.30) hervor­
brechen, und diese künstlerischen Mächte geben die physiologische 
Basis für das künstlerische Schaffen im engeren Sinn ab. Der Traum ist 
die unmittelbar verständliche und in sich notwendige Kunstwelt des 
schönen, zumindest des bedeutenden Scheins, ohne doch bloßer Schein 
zu sein. Ihn charakterisiert die Zweiseitigkeit, daß zwar der 
Scheincharakter durch die Traumwirklichkeit hindurchschimmert und als 
solcher empfunden wird, daß ihn aber das Mitleben und -leiden des 
Träumenden mit seinen Bildern zugleich über ein bloßes Schattenspiel 
erhebt.

Ebenso doppeldeutig ist der dionysische Rausch: So grauenhaft das in 
ihm empfundene Zerbrechen des principium individuationis sein mag, so 
sehr erfüllt es zugleich mit Lust, denn „die Kunstgewalt der ganzen 
Natur, zur höchsten Wonnebefriedigung des Ur-Einen, offenbart sich 
hier unter den Schauem des Rausches.“ (1.30) Wenn Nietzsche seine 
Untersuchung von Rausch und Traum anstatt von Wille und Vorstellung 
ausgehen läßt, dann offenbar deshalb, weil diese Mächte unter­
schiedliche Formen künstlerischer Produktion sind. Die Produktivität 
selbst ist es - so läßt sich hier der Unterschied zu Schopenhauer lesen -, 
die den Riß zwischen Wille und Vorstellung ausfüllt (bzw. beiden 
vorangeht), und anders als die reine Kontemplation manifestiert sie sich 
in einer Lust, die den Schmerz zu ihrem Ingrediens hat.

10 Die Herkunft des Dionysischen aus Schopenhauers blindem Willen und des 
Apollinischen aus der Vorstellung hat P. Szondi in seinem Versuch über das Tragische 
herausgestellt, allerdings auch die Bindung an dessen System stark betont. Vgl. 
Schriften I, Frankfurt a. M. 1978, 193 f..

74

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichwohl sind das Apollinische und das Dionysische spezifisch 
künstlerische Mächte erst durch eine Unterscheidung, die über ihre 
natürliche Dimension hinaus die Dimension der Geschichte eröffnet. 
Geschichtlich ursprünglich ist nämlich das barbarisch Dionysische, das 
sich in einer Mischung von geschlechtlicher Wollust und Grausamkeit 
zentriert (das natürliche Korrelat des grausamen Willens bei 
Schopenhauer ist die Geschlechtlichkeit gegenüber dem Vorstellungspol 
des Gehirns11). Gegen diesen entfesselten Rausch vermochte die 
Griechen nur das erstarrenlassende „Medusenhaupt“ (1.32) Apolls zu 
schützen (nach der Seite der Vorstellung sind es bei Schopenhauer die 
Platonischen Ideen, deren ewige Formen den Schleier der Maja 
beständig machen). Die eigentliche geschichtliche Tat der Griechen 
bestand nun darin, durch die Versöhnung von Apoll und Dionysos den 
geschlechtlichen Willen und das Medusenhaupt der Vorstellung so 
verwandelt zu haben, daß insbesondere das Dionysische allererst 
künstlerisch-produktive Bedeutung erhielt. „Erst bei ihnen erreicht die 
Natur ihren künstlerischen Jubel, erst bei ihnen wird die Zerreissung des 
principii individuationis ein künstlerisches Phänomen.“ (1.33)

In künstlerischer Bedeutung hat das Dionysische zweierlei Gestalt: 
zunächst als Fundament der apollinischen Kultur, sodann als dionysische 
Kunst der Tragödie. Die Archäologie der apollinischen Kultur, d. h. der 
homerisch-olympischen Götterwelt, die aus dem apollinischen 
Kunsttrieb hervorgegangen ist, entziffert hinter der Heiterkeit und dem 
triumphalen Anblick ihres Daseins das Bedürfnis, dem sie entsprungen 
ist. „Der Grieche kannte und empfand die Schrecken und Entsetzlich­
keiten des Daseins: um überhaupt leben zu können, musste er vor sie hin 
die glänzende Traumgeburt der Olympischen stellen.“ (1.35) In der Tat, 
das Leben erscheint bei Nietzsche nicht weniger leidensvoll als bei 
Schopenhauer, und auch der apollinischen Kunst kommt - nunmehr 
explizit - die Funktion eines Trostes sowie einer Illusionierung über das 
Leiden zu.

Gleichwohl ist sie keineswegs mit den Künsten der reinen willenlosen 
Kontemplation zu identifizieren. Denn anders als diese schaut die 
apollinische Kunst nicht die der Individuation entzogenen Platonischen 
Ideen an, sondern gerade die „Vergöttlichung der Individuation“ (1.40). 
Und weil mit den ewigen Ideen auch die Kontemplation ihre Bedeutung 
verliert, kann sich der künstlerische Ursprung in die Kreation 

11 Der Mensch ist „zugleich ungestümer und finsterer Drang des Wollens (bezeichnet 
durch den Pol der Genitalien als seinen Brennpunkt) und ewiges, freies, heiteres 
Subjekt des reinen Erkennens (bezeichnet durch den Pol des Gehirns)“ (WWV § 39; 
238).

75

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwandeln: „Um leben zu können, mussten die Griechen diese Götter, 
aus tiefster Nöthigung, schaffen“ (1.36). Damit ist nicht nur der 
Schopenhauerschen Bestimmung der Kunst der Boden entzogen, 
insofern sie wesentlich auf der Re-präsentation und Wiederholung, 
mithin der Reproduktion der rein kontemplierten Ideen beruht.12 Darüber 
hinaus liegt in der vergöttlichenden Kraft des Schaffens offenbar 
dasjenige Mehr, das weder nur täuscht noch dem Leben entsagen läßt, 
sondern zum Leben verfuhrt und es vollendet: „Derselbe Trieb, der die 
Kunst in’s Leben ruft, als die zum Weiterleben verführende Ergänzung 
und Vollendung des Daseins, liess auch die olympische Welt entstehn, in 
der sich der hellenische ‘Wille’ einen verklärenden Spiegel vorhielt. So 
rechtfertigen die Götter das Menschenleben, indem sie es selbst leben - 
die allein genügende Theodicee!“ (1.36)

Die Zweideutigkeit der von Schopenhauer gedachten Kunst, daß sie 
zwar willenlose Erkenntnis des abgründigen Willens zum Leben sein soll 
und doch, indem sie über das Leben täuscht, zu ihm verfuhrt, ist hier 
bereinigt. Nietzsche kann die Kunst ganz ins Affirmative wenden, weil 
sowohl der Schein des individuierten Lebens als auch der Schein der 
Kunst nicht mehr auf das reine Vorstellen und dessen Wahrheit bezogen 
werden. Gerade der apollinische Kunsttrieb des Traums zeigt, daß die 
Kunst nicht über die Scheinhaftigkeit des individuierten Lebens, ihm 
entsagend, aufklärt, sondern umgekehrt ihre Lust gerade an der 
Potenzierung dieser Scheinhaftigkeit, im „Schein des Scheins“ (1.39) 
gewinnt. Das Illusionäre der apollinischen Kultur beruht nicht auf dem 
Verhältnis von scheinhafter Individuierung und erkannter Wahrheit des 
Lebens. Wenn auch sie wesentlich durch den Schein bestimmt bleibt, 
dann deshalb, weil sie zwar aus der dionysischen Weisheit des Lebens 
entspringt und dessen Abgründigkeit kreativ verklärt, zugleich aber 
diesen Ursprung und mit ihm die Musik als die ursprüngliche Kreativität 
selbst vergessen macht.

Die ursprüngliche Kreativität läßt Nietzsche im Fortgang nach dem 
Ursprung der dionysischen Kunst der Tragödie fragen. Die Entschieden­
heit, mit der er diesen Ursprung im Satyrchor heraushebt, wird kaum 
durch die Übereinstimmung mit der antiken Überlieferung verständlich, 
wohl aber durch seine Interpretation des Chors. Die Musik des 
dionysischen Dithyrambus unterscheidet sich von aller anderen antiken 

12 Die Kunst „wiederholt die durch reine Kontemplation aufgefaßten ewigen Ideen, das 
Wesentliche und Bleibende aller Erscheinungen der Welt, und je nachdem der Stoff 
ist, in welchem sie wiederholt, ist sie bildende Kunst, Poesie oder Musik. Ihr einziger 
Ursprung ist die Erkenntniß der Ideen; ihr einziges Ziel Mittheilung dieser 
Erkenntniß “ (WWV § 36; 217)

76

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Chorlyrik13 dadurch, daß sie nicht bloß eine Steigerung des 
Einzelsängers bedeutet, sondern die Verwandlung der Individualität in 
das Einssein mit dem tönenden Weltwillen. Während der apollinische 
Künstler seine Bilder vor sich sieht und das Gesehene zu höchster 
Bestimmtheit bringt, steht am Ursprung der dionysischen Kunst die 
Metamorphose in ein anderes Sein. „In dieser Verzauberung sieht sich 
der dionysische Schwärmer als Satyr, und als Satyr wiederum schaut er 
den Gott d. h. er sieht in seiner Verwandlung eine neue Vision äusser 
sich, als apollinische Vollendung seines Zustands. Mit dieser neuen 
Vision ist das Drama vollständig.“ (1.61 f.)

Zwei Verwandlungen demnach: vom dionysischen Schwärmer zum 
Satyr durch die Musik, in welcher der an sich unästhetische Weltwille 
(die Grausamkeit und Wollust des Barbarisch-Dionysischen) zum 
ästhetischen Phänomen wird; und von der musikalischen Stimmung des 
Satyrs zur apollinischen Vision des Gottes. Was in diesem Ursprung der 
Tragödie, im Rückgang von der apollinischen Kultur auf ihren 
dionysischen Untergrund, zum Vorschein kommt, ist nichts anderes als 
die im Chor gedachte Produktivität selbst, die sich die apollinische 
Bilderwelt erzeugt. Eben darin stößt der Gedanke nicht bloß auf den 
Ursprung, sondern tatsächlich auf die Geburt der Tragödie, „dass die 
Scene sammt der Action im Grunde und ursprünglich nur als Vision 
gedacht wurde, dass die einzige ‘Realität’ eben der Chor ist, der die 
Vision aus sich erzeugt und von ihr mit der ganzen Symbolik des 
Tanzes, des Tones und des Wortes redet.“ (1.62 f.)

Während die apollinische Kultur die Abgründigkeit des Lebens durch 
die Schaffung der olympischen Götterwelt verklärt und zugleich ihren 
eigenen schaffenden Ursprung verdrängt, geht durch den tragischen Chor 
der musikalische Ursprung der Kunstwelt in diese Kunstwelt mit ein. Er 
wird in ihr als dieser Ursprung zusammen mit dem, was aus ihm 
entspringt, gegenwärtig.14 Umgekehrt verwandelt sich damit auch der 

13 Der Aufklärung des Ursprungs der Tragödie stellt Nietzsche zwei Kapitel zur 
Bestimmung der Lyrik voran. Charakteristischerweise findet sich hier die einzige 
explizite Kritik an Schopenhauer (vgl. 1.46 f.). Schon in Feuerbachs Vorläufigen 
Thesen zur Reformation der Philosophie von 1843 heißt es: „Das entschiedene, zu 
Fleisch und Blut gewordene Bewußtsein, daß das Menschliche das Göttliche, das 
Endliche das Unendliche, ist die Quelle einer neuen Poesie und Kunst, die an Energie, 
Tiefe und Feuer alle bisherige übertreffen wird. Der Glaube an das Jenseits ist ein 
absolut unpoetischer Glaube. Der Schmerz ist die Quelle der Poesie. Nur wer den 
Verlust eines endlichen Wesens als einen unendlichen Verlust empfindet, hat die Kraft 
zu lyrischem Feuer.“ (L. Feuerbach: Gesammelte Werke IX, hg. von W. 
Schuffenhauer, Berlin31990, 248)

14 In dieser Hinsicht kann man sagen, daß Schopenhauer mit seiner Entdeckung der 
einzigartigen Kunst der Musik zum ersten Mal die Kunst „modern“, nämlich 

77

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


apollinische Schein. Denn wegen seiner Abkünftigkeit aus dem kreativen 
Ursprung kann die Vergöttlichung und Verewigung der Individuation 
nicht mehr die Vollendung des Kunstwerks darstellen. Wie bei 
Schopenhauer muß die Individuation im dionysischen Kunstwerk der 
Tragödie zerbrechen, hier aber nicht wegen der Erkenntnis ihrer 
Nichtigkeit angesichts des abgründigen Weltwillens, sondern um den 
produzierten Schein in seinen produktiven Ursprung zurückkehren zu 
lassen.

Die durch den Chor erzeugte Vision (das Handeln des tragischen 
Helden) gehört zwar der apollinischen Bilderwelt an, die „aber als 
Objectivation eines dionysischen Zustandes, nicht die apollinische 
Erlösung im Scheine, sondern im Gegentheil das Zerbrechen des 
Individuums und sein Einswerden mit dem Ursein darstellt. Somit ist das 
Drama die apollinische Versinnlichung dionysischer Erkenntnisse und 
Wirkungen und dadurch wie durch eine ungeheure Kluft vom Epos 
abgeschieden.“ (1.62) Von ihrem dionysisch-musikalischen Ursprung 
her gedacht, bleibt die Individuation bis in ihr Zerbrechen hinein 
vergöttlichter Schein. Deshalb sind die tragischen Helden, deren 
Untergang das Zerbrechen der Individuation zum Vorschein bringt, 
wesentlich Masken (personae) des Dionysos oder: Dionysos in der 
Gestalt des Zagreus, „der leidende Dionysos der Mysterien, jener die 
Leiden der Individuation an sich erfahrende Gott“ (1.72).

Inwiefern läßt sich also das frühe Denken Nietzsches „als erste 
Umwerthung aller Werthe“ lesen? Es entspringt dem Instinkt für die 
bloße Parataxe von Wille (Selbst) und Vorstellung (des Etwas) bei 
Schopenhauer, konkret: für den Riß zwischen unbildlicher Musik und 
Trauerspiel.15 Nietzsche gleicht diesen Riß aus, indem er mit einem 
geschichtlichen Rückgang auf den Ursprung der Tragödie die genannten 
Verhältnisse als Produktionsverhältnisse durchdenkt. Der Wille 
verwandelt sich dabei vom sich verzehrenden Leben in den schaffenden 
Ursprung, der Schleier der Maja als Vorstellung und Idee in den 
vergöttlichten Schein, vor allem aber entzieht sich die Kunst insgesamt 

„abstrakt“ denkt. Diese Modernität gilt gleichermaßen für Nietzsche, von dessen 
tragischer Kunst her aber auch deutlich wird, daß die „Abstraktion“ solange nicht als 
solche zum Vorschein kommen kann, wie die Musik ihrerseits als Ursprung der 
Bildproduktion wirksam bleibt.

15 F. Dechers detaillierte Analyse der Schopenhauer-Rezeption (Nietzsches Metaphysik 
in der „Geburt der Tragödie“ im Verhältnis zur Philosophie Schopenhauers, in: 
Nietzsche-Studien 14 (1985), 110-125) geht mit der Bemerkung, daß die 
Unterscheidung von Wille und Vorstellung „natürlich auch“ (115) in der Ästhetik 
Schopenhauers vorkomme, an dieser Konkretion vorbei. Nur im Modus der Kunst 
stoßen Wille und Vorstellung Nietzsches Gedanken an, weil sie nur hier die Spur zur 
Produktion des Scheins legen.

78

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Bestimmung zur Wiederholung und Reproduktion. Der Übergang 
in die moralisch-asketische Verneinung des Lebens kann entfallen, weil 
die kreativ gedachte Kunst auch noch die zerbrechende Individuation in 
ihre Schöpfungslust hineinzieht. „Auch die dionysische Kunst will uns 
von der ewigen Lust des Daseins überzeugen [...]. Trotz Furcht und 
Mitleid sind wir die glücklich-Lebendigen, nicht als Individuen, sondern 
als das eine Lebendige, mit dessen Zeugungslust wir verschmolzen 
sind.“ (1.109)

Obwohl in der Geburt der Tragödie auf erstaunliche Weise fast alle 
Motive des reifen Denkens Nietzsches vorgeprägt sind, bleibt ihr der 
Schopenhauersche Abgrund des Lebens noch innerlich. Symptomatisch 
dafür ist zunächst der Umstand, daß Nietzsche zwar den Schein in seinen 
Ursprung einzuholen vermag, den Ursprung selbst aber wiederum im 
Kontext von Leiden und Erlösung, Ekel und Askesis auslegt. Denn er 
sieht sich zur „metaphysischen Annahme“ gedrängt, „dass das Wahrhaft- 
Seiende und Ur-Eine, als das ewig Leidende und Widerspruchsvolle, 
zugleich die entzückende Vision, den lustvollen Schein, zu seiner steten 
Erlösung braucht“ (1.38) - und zwar so sehr, daß ohne die Kunst der 
dionysische Zustand zum „Ekel“ wird und eine „asketische, 
willensvemeinende Stimmung“ (1.56) herbeiführt. Trotz seiner kreativen 
Verwandlung bleibt das dionysisch konzipierte Leben dem abgründigen 
Willen zum Leben verwandt genug, zumal Nietzsche nirgendwo 
begründet, warum der Wille „Urwiderspruch und Urschmerz“ (1.44) ist.

Daß „wesentlich alles Leben Leiden ist“ (WWV § 56; 366), beruht bei 
Schopenhauer auf der Selbstentzweiung des Willens: als einziges Ansich 
der Welt, als die Welt selbst, ist er doch hungriger Wille und will etwas, 
ist Begehren nach Anderem. Dieses Andere kann wiederum nur er selbst 
sein, und zwar sofern er sich in den Modus der Vorstellung verhüllt. Erst 
so wird es dem Willen möglich, sich selbst zu verzehren, während er 
gleichzeitig durch den Selbstverzehr eben jenen Mangel reproduziert, 
dem er entspringt.16 Nietzsche nimmt Wille und Vorstellung in ihrer 
ästhetischen Konkretion auf, weil nur diese es erlaubt, den ungedachten 
Zusammenhang als produktives Verhältnis zum Vorschein zu bringen. 
Mehr noch: mit dem kreativen Ursprung der Bilderwelt in der bildlosen 
Musik der Tragödie zeigt sich der Ursprung überhaupt erst als solcher. 
Und dennoch bleibt diese Verwandlung unvollkommen, weil das 

16 Ein interessantes Licht auf diese Problematik wirft Hegels Phänomenologie des 
Geistes (1807), in der die Vernunft als Einheit des Selbstbewußtsein mit dem 
Bewußtsein (von etwas) erscheint. Die unmittelbar vorangehende Stufe stellt das 
unglückliche Bewußtsein dar, für das „das Ansichseyn das Jenseits seiner selbst“ ist 
(G. W. F. Hegel: Gesammelte Werke IX, hg. von W. Bonsiepen und R. Heede, 
Hamburg 1980, 132).

79

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Urleiden der Welt“ (1.137) sich nicht wirklich von seiner 
Schopenhauerschen Form ablösen kann.

Überdeutlich wird gerade in den letzten, Wagners Tristan und Isolde 
gewidmeten Passagen, wie die reine dionysische Musik - jene Sprache 
des Selbst der Welt, die nicht von etwas, sondern sich selbst spricht - 
sich selbst verzehrte, wenn nicht ihr apollinisches Anderes sie vor der 
„orgiastischen Selbstvemichtung“ (1.137) rettete. Umgekehrt hat diese 
Rettung in das Andere, in die Individuation einer Sprache, die von etwas 
sprechen kann, eine „entfremdete, feindliche oder unterjochte Natur“ 
(1.29) zur Folge, und das eigentliche Rätsel des apollinisch-tragischen 
Mythos besteht darin, wie „das Hässliche und das Disharmonische“
(1.152) seines Inhalts überhaupt ästhetische Lust zu erregen vermag.17

Gewiß, für den einen geschichtlichen Augenblick der attischen 
Tragödie scheint die Urdifferenz von Selbst und Etwas, von 
Selbstverzehr und Häßlichkeit versöhnt, - dadurch nämlich, „dass selbst 
das Hässliche und Disharmonische ein künstlerisches Spiel ist, welches 
der Wille, in der ewigen Fülle seiner Lust, mit sich selbst spielt.“
(1.152)  Was jedoch für die geschichtliche Retrojektion als Versöhnung 
erscheint, wird zugleich durch die moderne Gedankenfigur, welche die 
Rettung des Lebens vor seinem Selbstverzehr auslegt, unterlaufen. Denn 
Nietzsche bestimmt in der Geburt der Tragödie das Verhältnis des 
Anderen zur „überschwänglichen Fruchtbarkeit des Weltwillens“ (1.109) 
wesentlich - sieht man einmal vom Aufblitzen der Individuation in der 
Gestalt des Dionysos Zagreus ab - durch die Entgegensetzung von 
Schein (Bild) und Ding an sich. Den Ursprung als Ansich zu denken, 
bedeutet dann aber die Fixierung und das Erstarren seiner Kreativität, - 
und umgekehrt verstellt der Scheincharakter seiner Produkte die 
Möglichkeit eines Sich-Spiegelns in ihnen. Damit restituiert die von 
Schopenhauer übernommene Gedankenfigur gerade den Riß, dem das 
von Nietzsche entdeckte Ursprungsverhältnis entkommen war. Anders 
gewendet: Der kreative Ursprung kommt nicht an ihm selbst, sondern 

18

17 Auf diese beiden Sprachen bezogen, liegt das Einzigartige der aus der Musik 
gedachten Tragödie darin, daß sie zum Wort „zugleich den Untergrund und die 
Geburtsstätte des Wortes danebenstellen und uns das Werden des Wortes, von innen 
heraus, verdeutlichen“ (1.138) kann.

18 Daß diese Einzigkeit des geschichtlichen Augenblicks im Grunde die Einzigkeit der 
Gegenwart des eigenen Gedankens ist, kommt in der Zuspitzung eines Rückblicks aus 
dem Jahre 1888 gut zum Ausdruck: „Diese Schrift ist antimodem: sie glaubt an die 
moderne Kunst, und sonst an nichts, und im Grunde auch nicht an die moderne Kunst, 
sondern an die moderne Musik, und im Grunde nicht an die moderne Musik überhaupt, 
sondern nur an Wagner ... Und im Grunde vielleicht nicht einmal an Wagner, es sei 
denn faute de mieux.“ (13.226) Im übrigen macht diese Aufzeichnung deutlich, wie 
wenig Nietzsche „der“ Kunst im Sinne eines Ästhetizismus das Wort redet.

80

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur für eine theoretische Vorstellung von ihm zum Vorschein, die sich 
eben deshalb eines geschichtlichen Paradigmas bedienen muß.

In der Tat wird man Nietzsche darum zugeben müssen, sich „mit 
Schopenhauerischen Formeln dionysische Ahnungen verdunkelt und 
verdorben zu haben“ (1.20). Es wäre aber zuwenig gesagt, wenn man 
unter den Formeln eine bloße Äußerlichkeit verstände. Denn die frühe 
dionysische Konzeption des Lebens legt ihre Verwendung nahe. Der 
tragische Gedanke ermöglicht zwar, durch das Zerbrechen der 
produzierten Individuation in den schöpferischen Ursprung zurückzu­
kehren. Insofern rettet den Griechen vor dem Ekel „die Kunst, und durch 
die Kunst rettet ihn sich - das Leben.“ (1.56) Was in dieser Bewegung 
von Schaffen, Zerstören des Geschaffenen und Rückkehr in den 
schöpferischen Ursprung zum Vorschein kommt, ist aber weniger die 
reine Kreativität als vielmehr nur die Selbstreproduktion des Schaffens. 
So sehr der frühe Nietzsche aus dem Bannkreis der reproduktiven, 
wiederholenden Bestimmung der Kunst bei Schopenhauer heraustritt, so 
wenig vermag sich sein kreativer Gedanke aus der ekelerregenden 
Reproduktion des sich selbst verzehrenden Willens zum Leben zu lösen. 
Wenn der fürsprechende Instinkt des Lebens in der Geburt der Tragödie 
durch den Gedanken verstellt bleibt, dann deshalb, weil der Gedanke den 
Zusammenhang von abgründigem Ekel, Schein und Reproduktion noch 
nicht durchdrungen hat.19

III

Nietzsches geschichtlicher Rückgang auf den kreativ-musikalischen 
Ursprung der Tragödie läßt sich von seiner Einsicht in die fehlende 
Gegenwart der Tragödie nicht trennen. Sie ist ihren geschichtlichen Tod 
gestorben, weil ihr Ursprung seit Euripides einem neuen Paradigma 
unterliegt; der Zuschauer hat den Zuhörer ersetzt. Nicht nur verkehrt sich 
damit das Verhältnis zwischen Apollinischem und Dionysischem. Jenes 
verwandelt sich vielmehr von der Anschauung in den Verstandesbegriff 
und dieses vom transfigurierenden Rausch in den naturalistischen Affekt. 
Der Zuschauer Euripides stellt allerdings nur die Maske für den zweiten 
Zuschauer dar, für Sokrates, und was Nietzsche hier über ein 
geschichtliches Individuum hinaus entdeckt, ist der „Typus des 

19 M. Fleischer hat zu Recht darauf hingewiesen, daß die Auflösung der Aporien in der 
Geburt der Tragödie nqt allem an der Konzeption des Willens zur Macht sowie an der 
Destruktion des Unterschieds von Ding an sich und Erscheinung hängt (Dionysos als 
Ding an sich. Der Anfang von Nietzsches Philosophie in der ästhetischen Metaphysik 
der ‘Geburt der Tragödie’, in: Nietzsche-Studien 17 (1988), 74-90, vgl. insbes. 88 ff.).

81

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theoretischen Menschen“ (1.98), der die ganze europäische Geschichte 
bis in die Gegenwart hinein prägt.

Der Tod der Tragödie steht deshalb synonym für den Sieg des 
theoretischen Optimismus. Am Leitfaden der Logik das abgründige Sein 
begreiflich zu finden, dies macht die Signatur seines Glaubens aus. Der 
logische Grund verdrängt nicht nur den musikalischen Ursprung der 
Tragödie, sondern macht sie überhaupt überflüssig, indem der Untergang 
des tragischen Helden mit der Gleichsetzung von Tugend und Wissen 
seine Notwendigkeit verliert. Was allein die Herrschaft des 
wissenschaftlichen Optimismus zu durchbrechen vermag, ist die Ahnung 
seiner eigenen Abgründigkeit. Erst wenn der theoretische Mensch 
erkennt, „wie die Logik sich an diesen Grenzen um sich selbst ringelt 
und endlich sich in den Schwanz beisst - da bricht die neue Form der 
Erkenntniss durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu 
werden, als Schutz und Heilmittel die Kunst braucht.“ (1.101)

Daß das Begründen sich selbst nicht begründen kann: dies 
einzusehen, ist der wissenschaftlichen Erkenntnis offenbar nicht 
möglich. Deshalb versteht sich die der Logik unzugängliche Erkenntnis 
als „Weisheit“ (1.96). Nur indem sie den Boden der Wissenschaft verläßt 
und die tragische Erkenntnis zum Paradigma nimmt, kann die 
Wissenschaft überhaupt zu einem Problem werden. Die berühmte 
Sequenz aus dem „Versuch einer Selbstkritik“ - die Wissenschaft unter 
der Optik des Künstlers zu sehen und die Kunst unter der des Lebens - 
bedeutet dann: das theoretische Begründen in seinen tragischen Abgrund 
zurückzufuhren und diesen tragischen Abgrund seinerseits als 
ursprünglich-kreatives Leben zu denken. In ihrer Ursprünglichkeit 
erscheint die Kreativität jedoch nur, wenn sie in ihrer Destruktion der 
Wissenschaft zugleich deren Bedeutung für das Leben, d. h. ihren (in 
bestimmter Hinsicht) schöpferischen Charakter aufweist.

Weil Wissenschaftlichkeit durch Logik verbürgt wird, geht es 
Nietzsche in seiner Kritik vor allem darum, die Logik auf ihren 
vorwissenschaftlichen und vortheoretischen Boden zurückzuführen. 
Wenngleich der Satz vom Widerspruch an ihm selbst gewiß zu sein und 
als Prinzip aller anderen Axiome zu dienen scheint, bleibt doch offen, 
woraus seine Gewißheit entspringt. Sofern er nämlich besagt, daß einem 
Seienden entgegengesetzte Prädikate nicht zugesprochen werden können, 
muß das Seiende demzuvor bereits bekannt sein. Damit würde sich die 
Logik in der Tat an ihren Grenzen um sich selbst ringeln, nämlich genau 
das voraussetzen, was zu erkennen sie sich zuspricht. Wenn das Prinzip 
aller theoretischen Urteile nicht selbst ein theoretisches Urteil sein kann, 
wenn es sogar als Urteil notwendig schon diesem Prinzip unterliegt - 

82

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welchen Status erhält dann die Logik überhaupt? „Dann wäre Logik ein 
Imperativ, nicht zur Erkenntniß des Wahren, sondern zur Setzung und 
Zurechtmachung einer Welt, die uns wahr heißen soll“ (12.389)

Die eigentümliche Voraussetzung der Logik beruht demnach in der 
Schematisierung der Welt zu einer Welt von mit sich identischen 
Seienden oder Dingen. Diese Welt verweist auf das Schematisieren 
selbst zurück, und zwar zunächst auf das Urschema des Subjekts, in dem 
das Tun zu einem Täter und zum wirkenden Vermögen eines 
ursächlichen Willens hypostasiert wird, aus dessen Projektion die 
seiende und dingliche Welt erst entspringt. Diesen Rückgang auf den 
vortheoretischen Boden der Logik zieht Nietzsche so zusammen: „Ich 
sage: der Intellekt ist eine schaffende Kraft: damit er schließen, 
begründen könne, muß er erst den Begriff des Unbedingten geschaffen 
haben - er glaubt an das, was er schafft, als wahr, dies das 
Grundphänomen.“ (11.206) Mithin eine doppelte Abkünftigkeit der 
Logik: vom Schaffen des Intellekts, der sich eine Welt erfindet, und vom 
Glauben, der das Geschaffene für wahr hält. Nur aufgrund dieser 
doppelten Voraussetzung wird so etwas wie die logisch-erkennende 
Wissenschaft möglich.20

Was nun die Konsequenz dieser Kritik betrifft, so kann sie ersichtlich 
nicht in einer Überbietung der geschaffenen-geglaubten Wahrheit durch 
eine „wahre“, nämlich seiende Wahrheit liegen. Denn Wahrheit und Sein 
zeigen sich gerade als solches, das erst durch das Schaffen und Glauben 
zur Welt kommt. Nicht in einer Überbietung, sondern nur in einer 
Rücknahme der logischen Wahrheit auf das „Grundphänomen“ kann ihre 
zumindest relative Legitimation beruhen. Relativiert ist die Wahrheit 
dann dadurch, daß ihr Wesen sich durch die Rückführung auf Schaffen 
und Glauben als eine Wertschätzung enthüllt, der nicht das Ansich eines 
Unbedingten zukommt. Als Wertschätzung aber erfüllt sie eine Funktion, 
die für das Leben und seine Welt des unaufhörlichen Werdens 
unentbehrlich ist: Sie ermöglicht, daß überhaupt etwas für wahr und 
seiend gehalten wird.

20 Die Resistenz des Glaubens an die logisch ausgelegte Welt, die sich weder des 
Geschaffen- noch des Geglaubtseins innewird, liegt für Nietzsche nicht zuletzt darin, 
daß diese Auslegung uns durch die Subjekt-Grammatik der Sprache gleichsam immer 
schon im Rücken ist: „Das sieht überall Thäter und Thun: das glaubt an Willen als 
Ursache überhaupt; das glaubt an’s ‘Ich’, an’s Ich als Sein, an’s Ich als Substanz und 
projicirt den Glauben an die Ich-Substanz auf alle Dinge - es schafft erst damit den 
Begriff ‘Ding’ [...]. Die ‘Vernunft’ in der Sprache: oh was für eine alte betrügerische 
Weibsperson! Ich fürchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die Grammatik 
glauben“ (6.77 f.).

83

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Leben als der vortheoretische Ursprung verwirft die Logik, 
Wahrheit und Wissenschaft nicht, sondern nimmt sie auf ihren 
imperativischen Charakter zurück: „Also daß etwas für wahr gehalten 
werden muß, ist nothwendig; nicht, daß etwas wahr ist“ (12.352) Das 
außerordentlich Beunruhigende dieses Gedankens liegt nun darin, daß 
das Fürwahrgehaltene (die Wahrheit) zwar ins Fürwahrhalten zurückgeht 
und insofern als Irrtum entlarvt wird; aber umgekehrt kommt das 
lebensnotwendige Fürwahrhalten auch nur zustande, sofern das 
Geglaubte des Fürwahrhaltens die Wahrheit ist. Nietzsches berühmte 
Definition der Wahrheit trägt dieser Ambiguität Rechnung, ohne deren 
Abgründigkeit schon ganz zu entfalten: „Wahrheit ist die Art von 
Irrthum, ohne welche eine bestimmte Art von lebendigen Wesen nicht 
leben könnte. Der Werth für das Leben entscheidet zuletzt.“ (11.506)

Wenn die Wahrheit durch den Glauben im Sinne eines 
Fürwahrhaltens fundiert ist und der Glaube sich angesichts der Wahrheit 
als Irrtum erweist, dann ist „dieses Schaffen, Logisiren, Zurechtmachen, 
Fälschen die bestgarantirte Realität selbst“ (12.396). Die tiefe 
Schwierigkeit für den Gedanken besteht nun darin, diese wertschätzende 
Realität des Lebens zwar als ursprünglich, aber gerade nicht wiederum 
im Sinne der kritisierten Wahrheit als Ansich zu denken (das ist 
gewissermaßen der Punkt, an dem die Geburt der Tragödie gescheitert 
war).21 Das Leben ist demnach nicht an einer Wahrheit zu bemessen, 
sondern selbst prärationales, ursprüngliches Interpretieren im Sinne eines 
Wertschätzens - eine Hermeneutik, deren Auslegen Schaffen ist und 
deren Geschaffenes neu ausgelegt werden muß. Wird das Interpretieren 
diesseits aller Substanzialisierungen gedacht, dann zeichnet es sich per se 
durch Vielheitlichkeit aus, somit durch Perspektivität, und diese kann 
sich nur als solche entfalten, wenn ihre pluralen Wertschätzungen 
miteinander in Widerstreit geraten und sich zu überwältigen suchen.

21 Damit unterläuft Nietzsche die Methode der Umkehrung, die für Feuerbachs 
anthropologische Kritik des entfremdeten Menschenwesens maßgeblich ist: „Wir 
dürfen nur immer das Prädikat zum Subjekt und so als Subjekt zum Objekt und Prinzip 
machen - also die spekulative Philosophie nur umkehren, so haben wir die unverhüllte, 
die pure, blanke Wahrheit.“ (Feuerbach [wie Anm. 13], 244) Was näher die 
Schematisierung und Verbildlichung der Welt betrifft, so wäre hier seine 
Religionskritik im Wesen des Christentums heranzuziehen. So heißt es etwa: „Der 
Sohn ist das befriedigte Bedürfnis der Bilderschau, das vergegenständlichte Wesen der 
Bildertätigkeit als einer absoluten, göttlichen Tätigkeit.“ (Gesammelte Werke V, 
Berlin 21984, 154) Einer solchen Methode der Umkehrung hält Nietzsche entgegen: 
„Aber nein! mit der wahren Welt haben wir auch die scheinbare abgeschafft\“ (6.81) 
Die bloße Umkehrung erhält den Unterschied beider Seiten, aber genau diesen 
Unterschied gilt es zu überwinden, - mit der Konsequenz, daß die umgekehrten 
Termini ihre Bedeutung verwandeln.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erst die Auflösung des Ansich in die als ursprünglich angesetzte 
Perspektivität des Lebens bedeutet die vollständige Verwandlung des 
Schopenhauerschen Willens und seiner Resistenz im Denken des frühen 
Nietzsche. Die Perspektivität unterläuft die irreduzible Zweiheit von 
Wille und Vorstellung, sofern vermieden wird, die Prozessualität ihres 
Interpretierens durch die Fiktion eines Interpretierenden zu fixieren.22 Sie 
stellt die ursprüngliche Realität dar, ohne zum Ansich zu erstarren oder 
sich in ihr Anderes zu verhüllen, weil dieses Anderssein ihr selbst 
immanent ist. Damit kann auch nicht mehr der an sich zehrende Wille 
zum Leben als Wesen der Welt erscheinen. Gegenüber seiner 
Reproduktivität erhält sich das perspektivische Leben in seiner 
Ursprünglichkeit nur im schaffenden Überwältigen. Nicht der Wille zum 
Leben, sondern das Leben als Wille zur Macht bildet die Seele alles 
Geschehens - dann jedenfalls, wenn unter Seele so etwas „wie ‘sterbliche 
Seele’ und ‘Seele als Subjekts-Vielheit’ und ‘Seele als Gesellschaftsbau 
der Triebe und Affekte’“ (5.27) verstanden wird. Die Perspektivität 
gehört damit nicht einem wie auch immer beschaffenen Ding als 
Eigenschaft an. Vielmehr ist sie untrennbar der Wille zur Macht selbst 
und entsteht als Sphäre eines organischen Wesens nur insofern, als sich 
„der Kampf selber erhalten will, wachsen will und sich bewußt sein will“ 
(12.40) - der Kampf der Wertschätzungen nämlich, der den Prozeß des 
interpretierenden Lebens ausmacht.

Der Rückgang von der Logik auf ihren vortheoretischen Lebensboden 
bestimmt die Wahrheit als notwendigen Irrtum des schaffenden Lebens, 
dessen einzige Realität der Wille zur Macht ist. Nur von dieser 
Auffassung der Wahrheit her kann deutlich werden, welch ungeheuren 
Einschnitt der Tod der Tragödie bzw. der Typus des theoretischen 
Menschen für Nietzsche darstellt. Hier ist ein Wille zur geschichtlichen 
Herrschaft gekommen, der den wertschätzenden Interpretationsprozeß 
nicht nur in eine geglaubte Wahrheit stillstellt, sondern zugleich die 
geglaubte Wahrheit als eine eigene, an sich seiende und wahre Welt 
konstituiert und der somit nur scheinbaren Welt eigens entgegensetzt. 
Obgleich die Erfindung der wahren Welt immer noch eine Tat des 
schöpferischen Willens zur Macht ist, beruht ihre Eigentümlichkeit 
darin, durch ihr Sein gerade die Kreativität dieses Willens zu verneinen 
und auszuschließen. Der „‘Wille zur Wahrheit'- als Ohnmacht des 

22 Insofern ist Nietzsches Formulierung im Aphorismus 36 von Jenseits von Gut und 
Böse, die Welt auf ihren „intelligiblen Charakter“ hin bestimmt sei Wille zur Macht 
und nichts außerdem, durchaus mißverständlich. H. Schmid hat im Blick auf 
Nietzsches Unterscheidung von „Exoterisch-esoterisch“ (vgl. 12.187) den exoterischen 
Charakter dieses „Satzes“ herausgearbeitet (Nietzsches Gedanke der tragischen 
Erkenntnis, Würzburg 1984, 55 ff.).

85

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willens zum Schaffen“ (12.365) gebiert zuhöchst einen Gott, der alles 
schon geschaffen hat, so daß der Glaube an ihn zugleich eine 
Selbstvemeinung des schaffenden Lebens bedeutet.

Das geschichtliche Problem des theoretischen Menschen ist somit 
selbst kein theoretisches Problem, keines, das durch eine 
religionskritische Aufklärung der anthropologischen Selbstentfremdung 
aufzuheben wäre. Vielmehr hat der Zug zur Selbstvemeinung im 
schaffenden Leben derart einschneidende Bedeutung, daß auch das 
„grösste neuere Ereigniss, - dass ‘Gott todt ist’, dass der Glaube an den 
christlichen Gott unglaubwürdig geworden ist -“ (3.573) in dieser 
Hinsicht keinen Unterschied macht. Denn diejenige Gestalt der 
Aufklärung, die mit allem Glauben Schluß gemacht zu haben vorgibt, die 
Wissenschaft, beruht ihrerseits auf einem Glauben, der in seinem 
vortheoretischen Wesen nicht durch sie selbst aufzuklären ist.

Daß die Wissenschaft nur durch den Ausschluß von Überzeugungen 
Wissenschaft sein kann, bedeutet eine Selbstdisziplin oder Askese, der in 
ihrer Ausrichtung gegen das perspektivisch interpretierende Leben eine 
ursprünglichere Überzeugung zugrunde liegt: „Die Frage, ob Wahrheit 
noth thue, muss nicht nur schon vorher bejaht, sondern in dem Grade 
bejaht sein, dass der Satz, der Glaube, die Ueberzeugung darin zum 
Ausdruck kommt ‘es thut nichts mehr noth als Wahrheit, und im 
Verhältnis zu ihr hat alles Uebrige nur einen Werth zweiten Rangs’.“ 
(3.575) Was besagt dieser Glaube? Nicht das Nützlichkeits-Kalkül eines 
„ich will mich nicht täuschen lassen“, denn dem perspektivischen Leben 
kann die Wahrheit nur als eine Form von Irrtum nützlich sein. Sondern 
ein „ich will (mich selbst) nicht täuschen“, das zwar dem Leben ebenso 
unangemessen ist, jetzt aber den Ursprungsboden der Wissenschaft 
aufzuhellen vermag: Die Wissenschaft entspringt dem Willen zur 
Wahrheit, dieser der Moral, der Moral inhäriert ein lebensfeindliches 
Prinzip, und ihre Verneinung der Welt des Lebens bedeutet die Bejahung 
einer anderen Welt. Nietzsches Aufklärung über die wissenschaftliche 
Aufklärung richtet sich demnach darauf, „dass auch wir Erkennenden 
von heute, wir Gottlosen und Antimetaphysiker, auch unser Feuer noch 
von dem Brande nehmen, den ein Jahrtausende alter Glaube entzündet 
hat, jener Christen-Glaube, der auch der Glaube Plato’s war, dass Gott 
die Wahrheit ist, dass die Wahrheit göttlich ist“ (3.577).

Wenn der wissenschaftliche Glaube und der Typus des theoretischen 
Menschen auch noch den Glauben an Gott überdauern, dann stellt sich 
um so dringlicher die Frage nach seinem eigenen Ursprung. Inwiefern 
stellt der lebensfeindliche Wille den Willen des Lebens, mithin eine 
Gestalt des Willens zur Macht dar? Die Selbstvemeinung des kreativen 

86

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willens in seinem Schaffen verweist auf eine Unterscheidung des 
Willens selbst. Sie wird von Nietzsche geschichtlich ausgelegt, als 
Sklaven-Aufstand in der Moral, der dem Schöpferisch-Werden des 
Ressentiments entspringt und seinerseits symptomatisch auf die 
Dekadenz des hier wertenden Lebens verweist. So unvorgreiflich der 
Unterschied des aufsteigenden und fallenden Lebens aber auch sein mag, 
so sehr bleibt er ein factum brutum, wenn er nicht dem Willen selbst 
immanent ist.

Deshalb drückt sich in dieser immanenten Selbstvemeinung oder 
Askese nicht nur eine, sondern die „Grundthatsache des menschlichen 
Willens aus“: „sein horror vacui: er braucht ein Ziel, - und eher will er 
noch das Nichts wollen, als nicht wollen.“ (5.339) Diese Grundtatsache 
enthält einerseits das unbedingte Wollen, also das Sich-Wollen des 
Willens; andererseits bedeutet das Sich-Wollen zugleich die Angst vor 
seiner eigenen Leere, die ihn schlechthin dazu antreibt, ein Ziel als sein 
Anderes zu wollen. In diesem Ziel, als Sein oder als Geschaffenes 
vorgestellt, will oder schafft der Wille aber nicht mehr, kann sich in 
dieser Schranke seiner selbst nicht mehr wollen. Lieber das Nichts zu 
wollen, als nicht zu wollen, erscheint dann nicht mehr als 
(geschichtliches) Extrem, sondern als der realisierte, zu sich gekommene 
horror vacui: Das gewollte Nichts fungiert als endlich sinnvolles Ziel, 
weil es für den Willen keine Schranke mehr darstellt, und sinnvoll ist es 
gegenüber allen bisherigen Zielen, die aufgrund der Entfremdung von 
Willen und Gewolltem sinnlos bleiben mußten.

Die Schopenhauersche Parataxe von Wille und Vorstellung in ein 
ursprüngliches Produktionsverhältnis und das festgehaltene Ansich in 
den perspektivischen Willen zur Macht zu verwandeln, reicht nicht zu. 
Vielmehr kehrt durch den Zwiespalt von Schaffen und Geschaffenem die 
Urdifferenz von Selbst und Etwas ins ursprünglich-kreative Leben 
zurück. Sie macht sogar seine Grundtatsache aus, die sich im von 
Schopenhauer gedachten Willen zum Nichts realisiert. Nicht daß damit 
Schopenhauers Philosophie von neuem zum Problem würde; Nietzsche 
entgeht ihr auch hier, indem er den Willen im Willen zum Nichts und 
nicht seine intendierte Verneinung entdeckt. Aber gerade diese 
Grundtatsache zeigt, daß der Nihilismus kein geschichtliches 
Epiphänomen ist, sondern auch noch dem Willen zur Macht inhäriert.

Wie also sollte der Mensch, „er, der große Experimentator mit sich, 
der Unbefriedigte, Ungesättigte“ (5.367) nicht krank, wie sollte das 
Leben nicht dekadent sein? Und doch bleibt die Askese, und gerade sie, 
Wille zur Macht, „der Herr werden möchte, nicht über Etwas am Leben, 
sondern über das Leben selbst“ (5.363), - nämlich über das Leben, 

87

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welches das Schaffen als Schaffen wäre. Nun ist der asketische Wille in 
der Gestalt des Glaubens an den christlichen Gott gerade durch die 
christliche Moralität, durch ihren Willen zur Wahrhaftigkeit 
unglaubwürdig geworden. Und sofern die christliche Moralität sich 
gegenwärtig „übersetzt und sublimirt [hat] zum wissenschaftlichen 
Gewissen“ (3.600), mag auch der asketische Wille zur Wahrheit in der 
Wissenschaft zugrunde gehen wie alle großen Dinge, nämlich „durch 
sich selbst“, „durch einen Akt der Selbstaufhebung: so will es das Gesetz 
des Lebens, das Gesetz der nothwendigen ‘Selbstüberwindung’ im 
Wesen des Lebens“ (5.410). Wäre damit aber schon das schaffende 
Leben als solches freigesetzt und der Wille zum Nichts, der doch aus der 
„Grundthatsache“ zu entwickeln ist, überwunden?

Tatsächlich fallt das Zugrundegehen des Willens zur Wahrheit auf das 
kreative Leben, aus dem er entspringt, auch wieder zurück. Insofern 
nämlich Wahrheit zwar Irrtum, aber eine lebensnotwendige Art von 
Irrtum ist, weil ihre Setzung die Möglichkeit des perspektivischen 
Fürwahrhaltens bedingt, zeigt sich auch ihre prinzipielle Kritik wiederum 
als eine, sogar als die extremste Form des Nihilismus: „Die extremste 
Form des Nihilism wäre: daß jeder Glaube, jedes Für-wahr-halten 
nothwendig falsch ist: weil es eine wahre Welt gar nicht giebt“ (12.354) 
So naheliegend der Rückgang von der Wahrheit auf die Kunst zunächst 
scheint, um das kreativ-perspektivische Leben als solches freizusetzen, 
so wenig kann er ohne eine Unterscheidung der Perspektivität und der 
Kunst selbst gelingen. Denn mit der Wahrheit ist auch dem 
perspektivischen Glauben im Sinne eines Fürwahrhaltens der Boden 
entzogen. Wie einschneidend diese Konsequenz ist, bezeugt in 
Nietzsches Augen die Herrschaft des passiven Nihilismus des letzten 
Menschen, der, aus dem Machtwillen des Willens zur Wahrheit 
entlassen, nicht einmal mehr zu glauben vermag.

Dies gilt unmittelbar ebenso für die Kunst, so daß Nietzsche 1888 im 
Rückblick auf die Geburt der Tragödie notiert: „Über das Verhältniß der 
Kunst zur Wahrheit bin ich am frühesten ernst geworden: und noch jetzt 
stehe ich mit einem heiligen Entsetzen vor diesem Zwiespalt.“ (13.500) 
Dieses Entsetzen kann kaum überschätzt werden, impliziert es doch die 
mögliche Selbstvemeinung des glaubenden Lebens. Die Wissenschaft 
unter der Optik des Künstlers zu sehen - darin liegt zunächst die 
Rücknahme der Wahrheit in einen Wert für das perspektivische Leben 
sowie die Entlarvung der lebensfeindlichen Moralität der Wissenschaft, 
mit der der Unterschied von Ding an sich (wahrer Welt) und Vorstellung 
(scheinbarer Welt) aufgehoben wird. Ebenso muß aber die Kunst unter 
der Optik des Lebens gesehen werden, weil der Entzug der Wahrheit 

88

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zugleich den Entzug seines furwahrhaltenden Glaubens bedeutet.23 
Genau deshalb kann die Tragödie nicht einfach (wieder-)beginnen, wenn 
die Geschichte des theoretischen Menschen zuende gegangen sein wird.

Die Bestimmung der Tragödie verwandelt sich kraft der Geschichte, 
die ihre Abwesenheit bedeutet. Wo der furwahrhaltende Glaube 
entzogen ist, bleibt allein das wahrheitslose und darum unbedingte 
Jasagen zur Realität des Scheins.24 Genau darin liegt der Unterschied, 
durch den die Kunst erst tragisch wird und die Bestimmung des 
kreativen Lebens austrägt: „Der tragische Künstler ist kein Pessimist, - er 
sagt gerade Ja zu allem Fragwürdigen und Furchtbaren selbst, er ist 
dionysisch“ (6.76). Gleichwohl steht auch noch dem dionysischen 
Jasagen jene „Grundthatsache“ entgegen, die, ins Extrem gedacht, der 
Wille zum Nichts ist.

IV

Das dionysische Jasagen bedeutet so wenig einen Hymnus auf das Leben 
und seinen Willen zur Macht, daß es ohne das heilige Entsetzen vor dem 
Zwiespalt von Kunst und Wahrheit seinen Sinn verliert. Von diesem 
Zwiespalt her gesehen, impliziert es erstens eine Wendung gegen den 
passiven Nihilismus, gegen den Unglauben aus Schwäche.25 Tiefer als 

23 Das Einschneidende dieses doppelten Entzugs verdeutlicht eine Aufzeichnung aus dem 
Herbst 1881: „Ach, nun müssen wir die Unwahrheit umarmen und der Irrthum wird 
jetzt erst zur Lüge, und die Lüge vor uns wird zur Lebensnothwendigkeit“ (9.581) Wie 
sehr sich diese Überlegung und das Erschrecken vor ihr durchhält (und wie wenig sich 
die naive Spielart des postmodernen Perspektivenpluralismus mit Nietzsches 
Perspektivik gleichsetzen läßt), bezeugt eine Aufzeichnung von 1887/88: „Hier fehlt 
der Gegensatz einer wahren und scheinbaren Welt: es giebt nur Eine Welt, und diese 
ist falsch, grausam, widersprüchlich, verführerisch, ohne Sinn ... Eine so beschaffene 
Welt ist die wahre Welt ... Wir haben Lüge nöthig, um über diese Realität, diese 
‘Wahrheit’ zum Sieg zu kommen das heißt, um zu leben ... Daß die Lüge nöthig ist, 
um zu leben, gehört selbst noch mit zu diesem furchtbaren und fragwürdigen Charakter 
des Daseins“ (13.193).

24 Die Regression von der Wahrheit über das Fürwahrhalten bis zum Jasagen sowie ihren 
Unterschied zur mittelalterlichen Philosophie ist von H. Boeder (Das Vemunftgefuge 
der Moderne, Freiburg/München 1988, 284 ff.) besonders akzentuiert worden.

25 Diese Seite hat Nietzsche am eindruckvollsten im Aphorismus 125 der Fröhlichen 
Wissenschaft (Der tolle Mensch) gestaltet. Hier kommt zum Vorschein, wie 
vollkommen äußerlich der Gegenwart des „Marktes“ die Erinnerung an den getanen 
Tod Gottes bleibt. „Aber wie haben wir diess gemacht? Wie vermochten wir das Meer 
auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen? 
Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich 
nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwährend? 
Und rückwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten? 
Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?“ (3.481)

89

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser gegenwärtige Nihilismus ist zweitens der Wille zur Wahrheit 
aufgrund seines schöpferischen, zumindest setzenden Charakters, der 
gleichwohl als Wille zum Nichts einen „Widerwillen gegen das Leben“ 
(5.412) anzeigt. Die eigentümliche Schwierigkeit liegt nun drittens darin, 
daß die Verneinung des Willens zur Wahrheit nicht nur jedem 
furwahrhaltenden Glauben seinen Boden entzieht, sondern auch das 
Jasagen nicht unmittelbar freizusetzen vermag. Denn die Verneinung des 
Willens zur Wahrheit und seines lebensfeindlichen Widerwillens nimmt 
ihrerseits die Gestalt eines Widerwillens an. Nur sofern der Wille zum 
Nichts, der somit im Herzen des kreativen Lebens selbst vorhanden ist, 
ohne Widerwillen gedacht werden kann, wäre das Leben zum 
dionysischen Jasagen befreit. Jasagen meint demnach den Willen, der 
durch seinen eigenen Widerwillen hindurchgegangen ist, der in der 
Wendung gegen den bisherigen Willen auch noch dieses Wider 
überwindet. Diese tiefste Schwierigkeit des Nietzscheschen Denkens 
verlangt eine Gestaltung, in der die Verneinung und die Verneinung ihrer 
selbst bejaht ist: den tragischen Untergang. Daß der Gedanke der 
tragischen Kunst selbst die Form eines tragischen Wegs annimmt, gibt 
Nietzsches Also sprach Zarathustra (1883-85) seine einzigartige 
Gestalt.26

Das Leben kann sich deshalb nicht selbst bejahen, weil es in seiner 
prärationalen Unmittelbarkeit ganz mit der unvorgreiflichen Bewegung 
seines Steigens oder Niedergehens verwoben ist. Die Voraussetzung aller 
Bejahung beruht in einer Wendung des Lebens gegen sich selbst, die sich 
im Schmerz und Leiden kenntlich macht, wobei sich die Stärke des 
Lebens geradezu daran bemißt, wie sehr es sich in diesem Schmerz zu 
bejahen weiß. Dieses schmerzentsprungene Andere, in dem das Leben 
sich um seiner Bejahung willen innewird, ist der Geist des Lebens: 
„Geist ist das Leben, das selber in’s Leben schneidet: an der eigenen 
Qual mehrt es sich das eigne Wissen“ (4.134).

Der tragische Weg Zarathustras besteht demnach wesentlich in den 
Verwandlungen des Geistes. Gegen die passiv-nihilistische Indifferenz 

26 Die innere Bewegung von Also sprach Zarathustra erhält schon im 1. Kapitel der 
Vorrede das Signum eines notwendigen Untergehens. Die verschiedenen Stadien 
dieses Untergehens sowie Zarathustras Zurückschrecken vor ihm bilden die Tektonik 
des Werks aus. Diese Seite hat Heidegger in seinem Aufsatz Wer ist Nietzsches 
Zarathustra? besonders hervorgehoben: „Der Schrecken zieht durch das ganze Werk, 
das ihn darstellt. Dieser Schrecken bestimmt den Stil, den zögernden und immer 
wieder verzögerten Gang des ganzen Werkes. [...] Wer diesen Schrecken nicht aus 
allen oft anmaßend klingenden und oft nur rauschhaft sich gebärdenen Reden zuvor 
vernommen hat und stets vernimmt, wird nie wissen können, wer Zarathustra ist.“ 
(Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 41978, 101)

90

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwandelt sich der Geist zuerst zum Kamel, zum tragsamen Geist, der 
das Schwerste auf sich nimmt, um seiner Stärke froh zu werden. Was 
dieses Schwerste ist, enthüllt erst die zweite Verwandlung des Kamels 
zum Löwen, die in der „einsamsten Wüste“ geschieht. Dem Löwen steht 
sein letzter Herr und Gott in der Gestalt eines Drachens entgegen, an 
dessen Schuppen tausendjährige Werte glänzen. „‘Aller Werth ward 
schon geschaffen, und aller geschaffene Werth - das bin ich. Wahrlich, 
es soll kein ‘Ich will’ mehr geben!’ Also spricht der Drache.“ (4.30) Die 
tausendjährigen Werte entspringen dem Willen zur Wahrheit, dessen 
setzender und schöpferischer Charakter erst durch das Ringen des Löwen 
mit ihm zum Vorschein kommt. Weil dieser Wille sich zugleich gegen 
das Geschaffensein wendet und es ausschließt, nimmt alles Geschaffene 
die Bestimmung des Seins an („das bin ich“) und begegnet als Herr dem 
somit tragsamen Geist in der Gestalt des „Du sollst“. Demgegenüber 
besagt die Verwandlung des Geistes zum Löwen, daß es mit den 
tausendjährigen Werten des „Du sollst“ nichts ist.

Wenngleich in dieser Verwandlung der Geist des Löwen „ich will“ zu 
sagen vermag, findet seine Macht eine Grenze: „[...] Freiheit sich 
schaffen zu neuem Schaffen - das vermag die Macht des Löwen“ (ebd.), 
aber diese Freiheit entspringt daraus, daß das „Ich will“ sich gegen das 
„Du sollst“ kehrt und in diesem Widerwillen noch kein ursprüngliches 
Schaffen sein kann. Näher besehen, trägt der Wille des Löwen ein „Ich 
will nicht“ aus, das die durch den Willen selbst erbrachte Rücknahme der 
Unmöglichkeit des Schaffens darstellt. Erst die Verwandlung des Löwen 
zum Kind überwindet auch noch den Widerwillen im Willen. „Unschuld 
ist das Kind und Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich 
rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein heiliges Ja-sagen. / Ja, zum 
Spiele des Schaffens, meine Brüder, bedarf es eines heiligen Ja-sagens: 
seinen Willen will nun der Geist, seine Welt gewinnt sich der 
Weltverlorene.“ (4.31) Die Unschuld des Kindes bezeichnet den 
widerwillenlosen Willen, dessen „Ich will“ mit seiner eigenen 
Möglichkeit koinzidiert. Diese Koinzidenz legt sich auseinander in die 
Selbstbejahung des schaffenden Willens und in die Bejahung der Welt, 
die darum seine ist, weil sie als von ihm geschaffene doch keine 
Verneinung des Schaffens, sondern seinen reinen Spiegel bedeutet.

Die letzte Verwandlung des Geistes zum Kind fallt deshalb so schwer, 
weil sie einen Willen erfordert, der nicht mehr Widerwille ist, und doch 
nur gelingen kann, sofern der Wille seinen Widerwillen vollständig 
austrägt. Erst aus dieser Ambivalenz erhält die dionysische Konzeption 
des Lebens eine mehr als metaphorische Bedeutung. Wenn der 
Widerwille dem schaffenden Willen immanent ist, dann muß er in der 

91

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingung des kreativen Lebens, in seinem perspektivischen Wesen 
beruhen, und zwar insofern es nicht zum Ding an sich und zur Wahrheit 
verstellt, sondern als Perspektivität gedacht wird.

Darin liegt erstens, daß das Leben erst dann zur schaffenden 
Perspektive wird, wenn es sich im Geschaffenhaben nicht zum Sein 
fixiert oder sich im geschaffenen Etwas nicht entfremdet. Das Schaffen 
muß deshalb auch sein Geschaffenes zerstören wollen können - nicht, 
um nur wieder von neuem schaffen zu können (das wäre wiederum das 
Schaffen in der Form des Seins, die Reproduktion), sondern um über 
sich hinauszuschaffen; nur der Modus des Über-sich-hinaus bewahrt die 
reine Prozessualität des Schaffens in seinen Werken. „Und diess 
Geheimniss redete das Leben selber zu mir. ‘Siehe, sprach es, ich bin 
das, was sich immer selber überwinden muss“ (4.148) Solange das 
Leben nur in seinen Selbstüberwindungen kreativ sein und seine Welt 
gewinnen kann, bleibt es aber auch immer gegen das gewendet, was es 
geschaffen hat. Sich selbst überwindend ist alles Leben notwendig 
Leiden, und wenn das Leiden als Widerwille bestimmt bleibt, gerät es in 
den Sog, der in allem Wollen nur seinen eigenen Mangel zu 
reproduzieren vermag.

Die als Perspektive gedachte Perspektive impliziert zweitens, sich 
selbst „nicht um unsre Ecke sehn“ (3.626), d. h. nicht von einem 
höheren, theoretischen Standpunkt her die eigene Reichweite abschätzen 
zu können. Die Selbstbejahung des schaffenden Willens erfordert 
demnach keine theoretische, sondern eine ihrerseits perspektivisch­
schaffende Bejahung, und dies kann nur besagen, daß der Wille in allem 
Schaffen nicht nur über sein Geschaffenes hinausschafft, sondern sich 
ebenso zu diesem Schaffen erst ermöglichen muß.27 Nur kraft dieser 
Selbstermöglichung entgeht die Perspektivität einer Fixierung zum Ding 
an sich. Der Widerwille bedroht den schaffenden Willen demnach in 
zweifacher Hinsicht: angesichts seines Geschaffenhabens, dessen 
notwendige Zerstörung schließlich auf das sinnlose Leiden an Allem 
hinauslaufen mag; und mit der Möglichkeit, daß das Sich-Schaffen 
unmöglich ist, so daß der geschichtliche Wille, über das Leben selbst 
Herr zu werden, perenniert, um ihm einen zumindest asketischen Sinn zu 
geben.

27 Grundlegend und im Rahmen seiner Konzeption des nachhegelschen „ursprünglichen 
Denkens“ hat C.-A. Scheier (Nietzsches Labyrinth. Das ursprüngliche Denken und die 
Seele, Freiburg/München 1985) Nietzsches Philosophie im Gedanken des zu sich 
entspringenden Ursprungs, d. h. des Schaffens als Schaffens zentriert. Auf die 
vielfältigen Anstöße, die daraus in meine Überlegungen eingegangen sind, weise ich 
nicht im einzelnen hin.

92

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was zunächst den Widerwillen gegen das Geschaffene betrifft, so 
sieht sich Zarathustra einer Geschichte gegenüber, die durch die 
vollständige Entfremdung und Selbstvemeinung des schaffenden Willens 
bestimmt ist. Den Menschen dieser ursprunglosen Geschichte gilt es zu 
erlösen, nämlich so, „dass ich in Eins dichte und zusammentrage, was 
Bruchstück ist und Räthsel und grauser Zufall.“ (4.179) Um dieser 
Erlösung willen liegt seine Aufgabe darin, demzuvor den Willen selbst 
zu befreien. Denn sein Schaffen bricht sich an dem, was schon 
geschaffen ist, deshalb an der Zeit, und genauer an dem, was 
unwiderruflich gewesen ist. „Nicht zurück kann der Wille wollen; dass er 
die Zeit nicht brechen kann und der Zeit Begierde, - das ist des Willens 
einsamste Trübsal.“ (4.180) Die Umkehr aus dem unwiderruflich 
Getanen könnte als Reue gedacht werden. Indem es aber der schaffende 
Wille ist, der sich an sich selbst in der Gestalt der Vergangenheit bricht, 
bedeutet die Umkehr den Widerwillen des Willens gegen sein 
Geschaffenes: die Rache.28 Anders als die Reue, die das Getane ungetan 
machen möchte, stößt sich die Rache gerade daran, daß das schon 
Geschaffene nicht mehr zu schaffen ist.

„Diess, ja diess allein ist Rache selber: des Willens Widerwille gegen 
die Zeit und ihr ‘Es war’.“ (Ebd.) Die Rache bedeutet den Schnitt des 
schaffenden Lebens gegen sich selbst. An ihr bildet sich der Geist des 
bisherigen Menschen aus, so daß alles Werden nur unter dem Gepräge 
von Schuld, Richten und Strafe erscheinen kann. Weil alles Geschaffene 
ein Gewesenes ist und alles, was noch zu schaffen ist, ein Gewesenes 
sein wird, totalisiert sich die Rache des Widerwillens; alles Gewesene ist 
vertan, alles Jetzige ist Strafe, alles Künftige muß wieder „That und 
Schuld“ sein: „‘Es sei denn, dass der Wille endlich sich selber erlöste 
und Wollen zu Nicht-Wollen würde doch ihr kennt, meine Brüder, 
diess Fabellied des Wahnsinns!“ (4.181) Gemeint ist damit die Askesis 
und Selbstvemeinung des Willens bei Schopenhauer, die Zarathustra hier 
als „Fabellied“ erkennt: als eben jenen Willen zum Nichts oder jenen 
horror vacui, der sich selbst nicht entsagen kann, sondern sich und seine 
Rache in jeder Selbstvemeinung wiederherstellt.

Wegen ihrer Selbstreproduktion kann der schaffende Wille sich von 
dieser ursprunglosen Geschichte nicht einfach abwenden, sondern muß 
sie erlösen, indem er sie eigens bejaht: , Alles ‘Es war’ ist ein 
Bruchstück, ein Räthsel, ein grauser Zufall - bis der schaffende Wille 
dazu sagt: ‘aber so wollte ich es!’ / - Bis der schaffende Wille dazu sagt: 
‘Aber so will ich es! So werde ich’s wollen!’“ (Ebd.) Dabei zeigen 

28 Dementsprechend nimmt Nietzsche die Reue in die Rache zurück. „Reue: das ist 
Rache an sich selber.“ (10.532)

93

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zarathustras Erschrecken angesichts dieser Aufgabe und sein erneuter 
Gang in die Einsamkeit am Ende des II. Teils allerdings an, daß sein 
Geist noch nicht derart verwandelt ist, um diese Erlösung vom Geist der 
Rache austragen zu können. Ihre Möglichkeit erscheint zunächst in 
einem rätselhaften Gesicht, das seinerseits durch die Auseinandersetzung 
mit dem selbstlosen Geist der Schwere vorbereitet wird. Diese 
Auseinandersetzung betrifft das Verhältnis des Willens zur Zeit. 
Während für den Geist der Schwere jedes Über-sich-hinaus ein 
Zurückfallen auf sich selbst bedeutet und dementsprechend die Zeit 
einen einfachen Kreis darstellt, enthüllt Zarathustra seinen 
„abgründlichen“, weil notwendig wahrheitslosen Gedanken, der 
gegenüber dem „Ich! Oder du!“ (4.199) kein Drittes zuläßt.

Zwei Torwege: der eine läuft in die Ewigkeit der Vergangenheit 
zurück, der andere in die Ewigkeit der Zukunft hinaus. Alles, was 
geschehen kann, muß im einen Torweg schon geschehen, getan, 
vergangen sein und ebenso im anderen ewig wiederkehren. Der ganze 
Unterschied zur Zeit des Geistes der Schwere kann nur in der Bedeutung 
des Augenblicks liegen, in dem beide widersprechende Torwege 
Zusammenstößen. Zwar sind alle Dinge schon geschehen und mit ihnen 
der Augenblick, in dem sie geschehen sind, so daß auch dieser 
Augenblick schon dagewesen ist; er ist nicht nur dagewesen, sondern 
zieht auch alles Künftige nach sich: „Und sind nicht solchermaassen fest 
alle Dinge verknotet, dass dieser Augenblick alle kommenden Dinge 
nach sich zieht?“ (4.200) Derart ist alles schon geschaffen und nur 
deshalb ein noch zu Schaffendes, weil es gleichermaßen zerstört ist - 
jedes Über-sich-hinaus fallt auf sich selbst zurück.

Aber Zarathustra fugt dann hinzu: „Also - - sich selber noch?“ Und 
damit kommt in den Gedanken der Ewigen Wiederkunft der 
entscheidende Unterschied: was ihre Zeit gegenüber der des Geistes der 
Schwere ausmacht, ist nicht die gewesene als künftig wiederholte Zeit, 
sondern die je und je im Augenblick sich ereignende.29 Was ist, kehrt 
demnach als das schon Gewesene wieder, und es kehrt allein deshalb 
wieder, weil es im Augenblick ist und gewollt ist. Damit fällt schließlich 
die Augenblicklichkeit gerade auf den zurück, der diesen Gedanken in 
diesem Augenblick denkt. Der Augenblick öffnet also den Kreis der 
unterschiedslos wiederkehrenden natürlichen Zeit zum Horizont der 

29 Daß die Ewigkeit der von Nietzsche gedachten Ewigen Wiederkunft nur aus dem 
Augenblick heraus gedacht werden kann, wurde vor allem von Heidegger vertreten 
(Nietzsche I, Pfullingen 1961, 356). Vgl. auch G. Wohlfart: Artistenmetaphysik, 
Würzburg 1991, 35 ff. und W. Metz: Friedrich Nietzsche. Die Verwandlung des 
Menschen in „Also sprach Zarathustra“, in: F. Decher und J. Hennigfeld (Hg.), 
Philosophische Anthropologie im 19. Jahrhundert, Würzburg 1991, 188.

94

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit. In ihm berühren sich das Geschaffene und das Zu- 
Schaffende, - unter der Bedingung freilich, daß beides gleichermaßen als 
ewig Wiederkehrendes bejaht werden kann. Entscheidend wird hier das 
Maß, in dem der Denker der Ewigen Wiederkunft diesen Gedanken 
wollen und ohne Wahrheit glauben kann.30

Genau an diesen Punkt knüpft sich nun die Furcht Zarathustras, die 
das Gesicht des Rätsels evoziert. Es ist ein Erinnerungsbild aus seiner 
fernsten Kindheit, das Bild eines jungen Hirten, dem eine schwarze 
Schlange in den Hals gekrochen ist, und von der er sich nur zu befreien 
vermag, indem er ihr den Kopf abbeißt. „Sah ich je so viel Ekel und 
bleiches Grauen auf Einem Antlitze?“ (4.201) Den Ekel angesichts 
dieses Bilds, in dem erst die tiefste Abgründlichkeit des Gedankens 
beruht, zu verwinden, fehlt es Zarathustra noch am „letzten Löwen- 
Übermuthe und -Muthwillen“ (4.205); dieser erst würde die 
Verwandlung des Geistes zum Kind und zu seinem schaffenden Ja-sagen 
ermöglichen.

Die Tiefe des Ekels, von der Zarathustra erst in seiner Genesung zu 
sprechen vermag, beruht darauf, daß die Freisetzung des schaffenden 
Willens im Augenblick sich der bejahten Wiederkehr alles schon 
Geschaffenen verdankt. Nur wenn das Geschaffene als wiederkehrend 
gewollt ist, entfremdet sich der kreative Ursprung nicht im Etwas seines 
Werks. So ermöglicht der Gedanke der Ewigen Wiederkunft die 
Selbstreflexion im Geschaffenen. Alles schon Geschaffene erscheint aber 
als unwiderruflich Vertanes, als Werk des Geistes der Rache, als horror 
vacui, insbesondere aber als Resultat der Geschichte des un­
schöpferischen Willens, als letzter Mensch: „Der große Überdruss am 
Menschen - der würgte mich und war mir in den Schlund gekrochen; 
und was der Wahrsager wahrsagte: ‘Alles ist gleich, es lohnt sich Nichts, 
Wissen würgt.’ / [...] Mein Seufzen saß auf allen Menschen-Gräbem und 
konnte nicht mehr aufstehn; mein Seufzen und Fragen unkte und würgte 
und nagte und klagte bei Tag und Nacht: / - ‘ach, der Mensch kehrt ewig 
wieder! Der kleine Mensch kehrt ewig wieder!’ -“ (4.274). Das ist der 
tiefste Widerwille und die äußerste Gefahr: um des Schaffens willen die 
Wiederkehr auch noch des kleinsten Menschen, der schlechthin ohne 

30 Schon die erste Mitteilung der Lehre von der Ewigen Wiederkunft im Aphorismus 341 
der Fröhlichen Wissenschaft (1882) macht deutlich, daß dieser Gedanke wesentlich 
eine Möglichkeit darstellt und seine Bedeutung allein daraus gewinnt, welches 
Schwergewicht er für den ihn Denkenden darstellt. Der anschließende, letzte 
Aphorismus des IV. Buchs (das V. Buch wurde erst 1887 veröffentlicht) enthält unter 
dem Titel Incipit tragoedia den Anfang von Also sprach Zarathustra. - Zum 
Möglichkeitscharakter der Ewigen Wiederkunft vgl. die Ausführungen bei Wohlfart 
(wie Anm. 29), 36 ff.

95

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstüberwindung nicht einmal mehr zu glauben vermag, und das heißt: 
die Reproduktivität als solche bejahen zu müssen. Das ist der Grund, 
warum sich der Widerwille zum Ekel vertieft, zum Widerwillen des 
schaffenden Willens gegen sich selbst, wird ihm doch zugemutet, sein 
eigenes Nichts zu bejahen.

So kommt eine merkwürdige Konsequenz zum Vorschein: Schaffend 
kann der Wille nur sein, wenn er den Geist der Rache, den Widerwillen 
des Willens gegen das Geschaffene überwindet; deshalb muß er den 
Gedanken der Ewigen Wiederkunft bejahen; wenn er ihn bejaht, dann 
bejaht er um seiner Kreativität willen die Reproduktivität. Die bejahte 
Reproduktivität wird schließlich zum abgründigen Ekel, wo sie ins 
Äußerste, d. h. bis in die eigene Gegenwart hinein gedacht wird und auch 
noch die Wiederkehr des letzten Menschen einschließt. Wenn der Wille 
seine Kreativität nur durch die Bejahung auch noch des Ekels freisetzen 
kann, dann zieht sich der sich verwandelnde Geist des Lebens in ein 
doppeltes Resultat zusammen:

Was er austrägt, ist zum einen der „lähmendste Gedanke“, denn: 
„Denken wir den Gedanken in seiner furchtbarsten Form: das Dasein, so 
wie es ist, ohne Sinn und Ziel, aber unvermeidlich wiederkehrend, ohne 
ein Finale ins Nichts: ‘die ewige Wiederkehr’. Das ist die extremste 
Form des Nihilismus: das Nichts (das ‘Sinnlose’) ewig.“ (12.213) Zum 
anderen bedeutet dieser Gedanke aber erst die Selbstbejahung des 
schaffenden Willens ohne Widerwillen und damit die Möglichkeit, sich 
seine Welt zu gewinnen: „[...] diese meine dionysische Welt des Ewig- 
sich-selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstörens, diese Ge- 
heimniß-Welt der doppelten Wollüste, dieß mein Jenseits von Gut und 
Böse, ohne Ziel, wenn nicht im Glück des Kreises ein Ziel liegt, ohne 
Willen, wenn nicht ein Ring zu sich selber guten Willen hat, - wollt ihr 
einen Namen für diese Welt? [...] Diese Welt ist Wille zur Macht - und 
nichts außerdem!“ (11.611)

Das psychologische Problem im Typus Zarathustra bestehe darin, 
schreibt Nietzsche im Rückblick, „wie der, welcher in einem unerhörten 
Grade Nein sagt, Nein thut, zu Allem, wozu man bisher Ja sagte, 
trotzdem der Gegensatz eines neinsagenden Geistes sein kann; wie der 
[...], welcher den ‘abgründlichsten Gedanken’ gedacht hat, trotzdem 
darin keinen Einwand gegen das Dasein, selbst nicht gegen dessen ewige 
Wiederkunft findet, - vielmehr einen Grund noch hinzu, das ewige Ja zu 
allen Dingen selbst zu sein“ (6.345). Diesen jasagenden Geist nennt er 
den ,3egriff des Dionysos“ (ebd.), genauer: einen von zwei Begriffen 
des Dionysos. Denn es ist zu beachten, daß hiermit nur der verwandelte 
Geist, das ins Leben schneidende Leben, nicht aber das schaffende 

96

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben selbst bezeichnet ist. Wenn Jasagen und Ekel, Übermensch und 
letzter Mensch, kreativer Wille und Reproduktivität untrennbar 
zusammengehören, dann bleibt die Welt im Ganzen absurd und kann nur 
für das schlechthin vereinzelte Leben, die Seele, die Welt seines Willens 
sein. Um dieser Vereinzelung willen muß Zarathustra sich auch noch von 
seinen Tieren trennen; diese lassen zwar in seiner Genesung das Zu- 
Denkende anklingen, es auszutragen vermag jedoch nur das 
Zwiegespräch Zarathustras mit seiner Seele.

In seiner letzten Verwandlung erlöst sich der Geist des Lebens von 
seinem Widerwillen und ermöglicht so, die Entfremdung zwischen 
schöpferischem Ursprung und Werk aufzuheben. Das Geschaffene 
bejahen und sich so in ihm spiegeln, reflektieren zu können, gibt dem 
kreativen Leben diejenige Freiheit zurück, die den Übergang vom Löwen 
zum Kind ausmacht. „Oh meine Seele, ich gab dir die Freiheit zurück 
über Erschaffhes und Unerschaffhes: und wer kennt, wie du sie kennst, 
die Wollust des Zukünftigen?“ (4.278) Mit dieser Gabe an die Seele 
werden die Hände des Geistes leer, und die Seele erinnert den Geist an 
die Dankbarkeit des Gebers dafür, daß der Nehmende nahm. Diese 
Erinnerung weist auf das „Nachtlied“ der zu sich erwachenden Seele 
zurück, auf die Unseligkeit ihres Schmerzes, im Überfluß ihres 
Schenkens von den entgegennehmenden Seelen und so von ihrem Sich- 
Spiegeln getrennt zu bleiben. „Eine Kluft ist zwischen Geben und 
Nehmen; und die kleinste Kluft ist am letzten zu überbrücken.“ (4.137) 
Ohne aufgehoben zu sein, ist diese Kluft, aus der zugleich die 
ursprüngliche Rache entspringt, nunmehr durch die Überwindung des 
Widerwillens verwandelt. Sie bleibt erhalten als die Sehnsucht der 
Überfülle in der Seele, und das „Letzte“, was der Geist ihr über sein 
,Alles“ hinaus zu geben vermag, ist die Stillung ihrer Sehnsucht im 
Gesang.

Der Geist fordert seine Seele auf, zu singen, „hin zu dem güldenen 
Wunder, dem freiwilligen Nachen und seinem Herrn; das aber ist der 
Winzer, der mit diamantenem Winzermesser wartet, - / - dein großer 
Löser, oh meine Seele, der Namenlose -- dem zukünftige Gesänge erst 
Namen finden! Und wahrlich, schon duftet dein Äthern nach zukünftigen 
Gesängen, -“ (4.280). Das ist jetzt die kleinste Kluft: Sie liegt nicht mehr 
zwischen gebenden und nehmenden Seelen, sondern in der schaffenden 
Seele selbst. Kraft ihres bejahenden Geistes ist sie die umfänglichste, 
alles enthaltende geworden, aber sie bleibt dadurch von sich selbst 
getrennt, daß sie ihr eigenes Schaffen ebenso entgegennehmen muß. So 
beruht alle Möglichkeit in der Seele. Nur die Möglichkeit dieser 
Möglichkeit, die Möglichkeit des Schaffens selbst vermag sie 

97

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlechthin sich selbst nicht zu geben - dies ist allein Sache eines 
Gottes.31 Die Erwartung der Seele, sich nicht nur in allem Geschaffenen 
bejaht zu finden, sondern ihr Schaffen als bejahtes empfangen zu 
können, richtet sich auf den namenlosen Gott Dionysos. Erst die 
Hoffnung auf diesen Herrn des Lebens tilgt den Willen, über das Leben 
selbst Herr zu werden. ,JDiess nämlich ist das Geheimniss der Seele: erst, 
wenn sie der Held verlassen hat, naht ihr, im Traume, - der Über-Held“ 
(4.152), - jener Held nämlich, der das Überwinden des Willens hinter 
sich läßt, den kreativen Ursprung sich selbst zurückgibt und ihn sein 
läßt.32

Gegenüber dem jasagenden Geist stellt die umfänglichste Seele den 
anderen „Begriff des Dionysos“ (6.344) dar. Die konkrete Realität dieses 
Begriffs liegt in der Erwartung des Dionysos, welche die Seele nur durch 
den Gesang ausgetragen kann. Warum im Gesang? Die Worte und Töne 
bilden die Schein-Brücken zwischen den ewig geschiedenen Seelen, 
deren jede für die andere eine Hinterwelt darstellt. Für die Seele jedoch, 
die durch die Bejahung der Ewigen Wiederkunft die umfänglichste 
geworden ist, gilt: „Für mich - wie gäbe es ein Ausser-mir? Es gibt kein 
Aussen! Aber das vergessen wir bei allen Tönen; wie lieblich ist es, dass 
wir vergessen!“ (4.272) Das liebliche Vergessen im Sprechen, mit dem 
der Mensch über alle Dinge tanzt, muß sich ins Singen verwandeln, - 
dorthin, wo nicht mehr etwas genannt wird, sondern das ursprüngliche 
Nennen, das Produzieren des Scheins, sich selbst gegeben wird. „Oh 
meine Seele, nun gab ich dir Alles und auch mein Letztes, und alle meine 
Hände sind an dich leer geworden: - dass ich dich singen hiess, siehe, 
das war mein Letztes!“ (4.280)

„Sie hätte singen sollen, diese ‘neue Seele’ - und nicht reden!“ (1.15), 
heißt es im „Versuch einer Selbstkritik“, und hätte sie gesungen, dann 
hätte die Geburt der Tragödie auch nicht mit Schopenhauerischen 

31 Aus einer analogen Gedankenfigur leitet sich auch Kierkegaards Bestimmung Gottes 
in den Philosophischen Bissen her, wenngleich sie nicht unter dem Paradigma des 
Schaffens, sondern des Verstehens gedacht wird. Soll der Augenblick eine 
entscheidende Bedeutung haben, nämlich im Unterschied zur sokratischen Lehre von 
der Anamnesis, dann muß der Lehrer dem Schüler nicht nur die Wahrheit bringen, 
„sondern er muß ihm die Bedingung, sie zu verstehen, mit dazugeben“. Wer die 
Bedingung des Verstehens gibt, bildet den Lernenden aber nicht um, sondern schafft 
ihn um. „Das aber vermag kein Mensch; soll es also geschehen, so muß es durch den 
Gott selber sein.“ (S. Kierkegaard: Philosophische Bissen, übersetzt, mit Einleitung 
und Kommentar hg. von H. Rochol, Hamburg 1989, 13)

32 Insofern kann die Sequenz der Verwandlungen des Geistes nicht nur als Fortgang vom 
„du sollst“ über das „ich will nicht“ zum „ich will“ gelesen werden, sondern auch so: 
„Höher als ‘du sollst’ steht ‘ich will’ (die Heroen); höher als ‘ich will’ steht ‘ich bin’ 
(die Götter der Griechen)“ (11.105).

98

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formeln dionysische Ahnungen verdunkelt und verdorben. Andererseits 
ist der Gesang nichts, was für einen Willen verfügbar wäre, entspringt er 
doch unvorgreiflich erst der Verwandlung und dem Leerwerden des sich 
überwindenden Willens. So konnte nur Nietzsches ganzer Denkweg die 
dionysische Konzeption des Lebens ins Reine bringen: durch die 
Entdeckung der Kreativität des Lebens gegenüber der sich verzehrenden 
Reproduktivität bei Schopenhauer; durch die Überwindung des 
Gegensatzes von wahrer und scheinbarer Welt in die Perspektivität des 
Willens zur Macht; und durch die Verwandlung seines Widerwillens (der 
Reproduktivität und des Ekels) in das abgründige Jasagen der Ewigen 
Wiederkunft. Erst indem der Geist des Lebens auf diese Weise 
verwandelt ist und die Geschichte bejahend verinnerlicht hat, kann der 
Gesang der Seele, der dem Leiden an ihrer Überfülle entspringt, ertönen 
und die Erwartung eines neuen tragischen Zeitalters austragen. Die Seele 
verharrt jedoch nicht nur in dieser Erwartung. Einmal kommt ihr die 
mittägliche Vollkommenheit der Welt entgegen und jetzt überfällt sie die 
Scheu zu singen - „ein Hauch, ein Husch, ein Augen-Blick“ (4.344), und 
„wann, Brunnen der Ewigkeit! du heiterer schauerlicher Mittags- 
Abgrund! wann trinkst du meine Seele in dich zurück?“ (4.345)

99

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65 - am 20.01.2026, 17:01:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993644-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

