
POSITIONEN UND DEBATTEN

Christian Blum

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? Eine (späte) Antwort 
auf Claus Offe

Spätestens seit dem Ausbruch der Corona-Pandemie im Frühjahr 2020 ist 
das Gemeinwohl ein allgegenwärtiger Leitbegriff der gesellschaftspolitischen 
Debatte in Deutschland.1 Allenthalben rekurrierten Entscheidungsträgerin­
nen auf Bundes-, Landes- und Kommunalebene bei präventionsbedingten 
Einschränkungen der Gewerbefreiheit, Freizügigkeit oder Religionsaus­
übung sowie bei der Begründung von Wirtschaftsförderungspaketen in bis­
lang ungekannter Höhe auf Schutz und Förderung des allgemeinen Wohls. 
Regierungshandeln in Zeiten der Gesundheitskrise, so ein Zwischenfazit 
der Bertelsmann Stiftung, bewege sich zwangsläufig im Spannungsfeld von 
individueller Freiheit und kollektiver Wohlfahrt.2 Der »Gemeinnutzen«, 
das »allgemeine Beste«, »das Interesse der Allgemeinheit« und weitere Syn­
onyme sind zwei Jahrzehnte nach der akademisch diagnostizierten »Renais­
sance des Gemeinwohls« tatsächlich im politischen Mainstream angekom­
men.3

Bei aller Diskussion über das Für und Wider der als gemeinwohldienlich 
ausgegebenen Policies ist jedoch eine zentrale Frage aus theoretischer und 
handlungspraktischer Perspektive unterbestimmt geblieben: Wem dienen 
eigentlich gemeinwohldienliche Handlungen? Die naheliegende Antwort – 
der Allgemeinheit – verschiebt das Problem nur. Denn damit stellt sich 
unmittelbar die Anschlussfrage: Wer oder was ist diese »Allgemeinheit«, 
die im Begriff des Gemeinwohls mitgemeint ist oder (vernünftigerweise) 
mitgedacht werden muss?

Die Frage selbst ist freilich nicht neu. Zum ersten Mal hat sie, zumindest 
in dieser Explizitheit, Claus Offe gestellt.4 Wissenschaftliche Aufsätze, die 
nach Jahrzehnten genauso lesenswert und relevant sind wie am Tage ihrer 

 
1 Siehe Werneke, Zanker 2022.
2 Siehe Bertelsmann Stiftung 2021.
3 Zur »Gemeinwohlrenaissance« in der wissenschaftlichen Debatte siehe zum Beispiel Große-

Kracht 2004; Blum 2013; Werneke, Zanker 2022. Im Zentrum steht die Feststellung, dass 
ein Begriff, welcher bis in die 1990er Jahre infolge der inflationären Verwendung im National­
sozialismus (»Gemeinnutz geht vor Eigennutz«) tabuisiert war, nicht nur in der Politik wieder 
salonfähig, sondern auch legitimer Gegenstand wissenschaftlicher, ideengeschichtlicher und syste­
matischer Forschung ist.

4 Siehe Offe 2019 [2001].

Leviathan, 51. Jg., 1/2023, S. 3 – 29, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-1-3

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Veröffentlichung, sind rar gesät. Aber Offes Essay Wessen Wohl ist das 
Gemeinwohl? ist eine solche Rarität. Der Text hat zentrale Leitfragen der 
Diskussion um den nach wie vor inhaltlich und normativ hochumstrittenen 
Begriff des Gemeinwohls vorgeprägt – ohne sie gleichwohl selbst final zu 
beantworten:
– Welche Werte konstituierten das Gemeinwohl, und sind diese objektiv 

beziehungsweise unabhängig von den aktualen Präferenzen der Mitglie­
der eines Gemeinwesens oder subjektiv?

– Welche Rolle spielen Verfahren politischer Willensbildung bei der 
inhaltlichen Konkretisierung des Gemeinwohls, und welches Verhältnis 
besteht zwischen demokratischem Volkswillen und Gemeinwohl?

– Welcher zeitliche Horizont ist für die Bestimmung des Gemeinwohls 
ausschlaggebend, insbesondere in Hinblick auf eine weiter entfernte 
Zukunft?

– Und schließlich die titelgebende Frage nach der »sozialen Referenz 
des Gemeinwohls«:5 Wer ist der Nutznießer gemeinwohldienlichen Han­
delns?

Offe hat in seinem Aufsatz selbst keine Theorie des Gemeinwohls ent­
wickelt, sondern »nur« ein Forschungsprogramm entworfen. Es entbehrt 
also nicht einer gewissen Ironie, dass in den vergangenen 20 Jahren zu 
zahlreichen Aspekten dieses Forschungsprogramms enorme Fortschritte 
erzielt wurden,6 aber ausgerechnet der Themenkomplex »Wessen Wohl 
ist das Gemeinwohl?« unterbestimmt geblieben ist.7 Es fehlt bis heute an 
Versuchen einer systematischen Klärung der sozialen Referenz des Gemein­
wohls. Das heißt nicht, dass es nicht bereits Antworten in der Literatur auf 
Offes Frage gäbe. Implizit (und teilweise auch explizit) haben Autor*innen 
das Thema durchaus adressiert, aber entweder wird es en passant bezie­
hungsweise unter »ferner liefen« abgehandelt oder man beschränkt sich 
darauf, die ungebrochene Relevanz der Frage zu unterstreichen.8

Der vorliegende Aufsatz schließt diese Forschungslücke und bietet eine 
späte und überfällige Antwort. In meiner viergliedrigen Analyse werde ich: 
(1) Offes Forschungsfrage präziser fassen sowie die methodologischen Rah­
menbedingungen meiner Beantwortung darlegen; (2) drei Antwortstrategien 
– zwei individualistische und eine holistische – diskutieren und erläutern, 
warum die holistische Antwort, wonach das Gemeinwesen als soziale Enti­

 
5 Ebd., S. 352.
6 Siehe etwa Hiebaum 2022.
7 Bernd J. Hartmanns Einlassung, wonach die »Frage nach der »sozialen Referenz« des Gemein­

wohlbegriffs [...] trotz überbordender Gemeinwohlliteratur als ungeklärt bezeichnet werden« 
(Hartmann 2009, S. 16) müsse, gilt bis heute.

8 Siehe Brandner 2022, S. 58.

4 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


tät eigenen Ranges Nutznießer des Gemeinwohls ist, die plausibelste ist; (3) 
potenzielle Einwände gegen diese Antwort skizzieren und diese zurückwei­
sen; und schließlich (4) Implikate für die zukünftige Gemeinwohldebatte 
ausloten.

Die Frage nach der sozialen Referenz des Gemeinwohls

Die Grundfrage »Wessen Wohl ist das Gemeinwohl?« zielt, formell gespro­
chen, darauf ab, zu klären, von welchen Entitäten ein wie auch immer 
geartetes allgemeines Wohl prädiziert werden kann – und von welchen 
nicht. In Offes eigenen Worten: »Welche Gesamtheit ›ist‹ die Gemeinschaft, 
deren Wohl gedient werden soll?«9 Was in Hinblick auf Einzelpersonen 
und ihr Individualwohl prima facie banal erscheint – dort ist die jeweilige 
Person Nutznießerin beziehungsweise Trägerin ihres Individualwohls –, ist 
auf der Kollektivebene schwieriger zu fassen: Auf welche Bezugsgesamtheit 
referieren wir zum Beispiel, wenn wir aussagen, dass das Gemeinwohl durch 
die Corona-Politik der deutschen Bundesregierung (nicht) geschützt wurde? 
Diese Frage hat bei näherer Hinsicht zwei Aspekte beziehungsweise zerfällt 
in zwei Fragekomplexe, die bei Offe nicht klar differenziert sind. Sie bezie­
hen sich auf die Extension und die Intension sozialer Referenz.

Der extensionale Aspekt betrifft die Gesamtmenge aller Entitäten, die 
unter die Kategorie der Gemeinwohlträger fallen; hier geht es um den 
Begriffsumfang. Klassischerweise steht zur Debatte, ob der Gemeinwohlbe­
griff neben der staatlichen Ebene auch auf sub- und suprastaatlicher Ebene 
greift: Gibt es beispielsweise das Gemeinwohl des Bundeslands Hessen oder 
gar des Main-Taunus-Kreises? Gibt es ein europäisches Gemeinwohl oder 
ein Weltgemeinwohl? Etc. Wer die extensionale Frage nach der sozialen 
Referenz des Gemeinwohls beantworten will, muss sich daran machen, eine 
Liste zu schreiben.

Der intensionale Aspekt betrifft demgegenüber die sozialontologische 
Dimension der Gemeinwohlreferenz; hier geht es um die definitorischen 
beziehungsweise identifikatorischen Kriterien für Entitäten, von denen ein 
Gemeinwohl prädiziert werden kann. Was sind die jeweils notwendigen und 
gemeinsam hinreichenden Merkmale der sozialen Gattung der Gemeinwohl­
träger?

Der vorliegende Aufsatz widmet sich ausschließlich dieser zweiten Frage­
stellung, und zwar deshalb, weil sie der ersten Fragestellung gegenüber 
systematisch vorrangig ist. Einfach gesagt: Erst wenn wir eine plausible 
Begriffsbestimmung von »Gemeinwohlträger« haben, können wir auch eine 

1.

 
9 Offe 2019 [2001], S. 353.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 5

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


plausible Liste aller relevanten Entitäten, die unter diesen Begriff fallen, auf­
stellen. Eine solche Begriffsbestimmung muss, so meine Ausgangshypothese, 
zwei Adäquatheitsbedingungen erfüllen:

Erstens muss sie an die vortheoretische Verwendung des Gemeinwohlbe­
griffs, wie sie im gesellschaftspolitischen Diskurs praktiziert wird, anschluss­
fähig sein und weitgeteilte normative Intuitionen abbilden. Demnach ist 
für die Förderung und den Schutz des Gemeinwohls eine Reihe von Poli­
tikfeldern intrinsisch relevant. Hierzu zählen unter anderem innere und 
äußere Sicherheit, Gesundheits-, Umwelt- und Artenschutz, wirtschaftliche 
Prosperität und die Wahrung des kulturellen Erbes. Unter Gemeinwohlrele­
vanz verstehe ich nichts anderes, als dass das Schützen oder Fördern der 
entsprechenden Güter beziehungsweise Werte (pro tanto) ein Schützen oder 
Fördern des Gemeinwohls bedeutet.10 Wenn eine Definition von »Gemein­
wohlträger« die Gemeinwohlrelevanz eines oder mehrerer Einträge aus die­
ser präliminarischen Liste ausschließt, büßt sie massiv an Plausibilität ein.

Zweitens muss der entsprechende Gemeinwohlbegriff eine genuine prak­
tische Relevanz für den politischen Diskurs haben. Das bedeutet, er darf 
einerseits nicht so eng sein, dass er keine (oder kaum eine) Anwendung bei 
der Begründung und Kritik politischer Maßnahmen, von Maßnahmenbün­
deln, Strategien sowie Prozessen und Institutionen haben kann; ein solcher 
extrem enger Gemeinwohlbegriff macht das Konzept de facto irrelevant und 
trägt somit seinem Status als politisches Leitprinzip in Legislation, Jurisdik­
tion, Verwaltung etc. nicht Rechnung. Andererseits darf er nicht so weit 
sein, dass er zu einem semantisch konturlosen Platzhalter für alle erdenk­
lichen Werte im Bereich des Politischen aufgebläht wird.11 Ein solcher 
»Superwert« ist nicht nur uninformativ (insofern er als bloßes Synonym 
für »alles, was politisch gesollt ist«, steht), sondern er verdeckt auch reale 
Wertkonflikte beziehungsweise depotenziert sie zu reinen Binnenkonflikten 
des Gemeinwohls.12 Wenn man an der Annahme festhalten will, dass das 
Gemeinwohl Deutschlands in Konflikt mit anderen Werten, zum Beispiel 
Individualrechten oder außen- und geopolitischen Verantwortungen gegen­
über anderen Staaten, treten kann, ist man gut beraten, nicht maß- und 
endlos Werte unter das Gemeinwohl zu rubrizieren.

Zwischen einzelnen Elementen beider Adäquatheitsbedingungen besteht 
eine gewisse, nicht zu leugnende Spannung. Ein im oben genannten 

 
10 Die Einschränkung pro tanto verweist darauf, dass zum Beispiel die Förderung eines gemein­

wohlrelevanten Gutes mit dem Schutz eines anderen gemeinwohlrelevanten Gutes in Konflikt 
treten kann. In dem Falle hängt die finale Bewertung einer Policy von der Gewichtigkeit der 
Güter in der Entscheidungssituation ab; siehe Blum 2022 b.

11 Besonders verbreitet ist dieser Ansatz in der katholischen Sozialethik während der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts; siehe zum Beispiel Rommen 1935 und Messner 1962.

12 Siehe Blum 2022 b.

6 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Sinne intuitiv anschlussfähiger Gemeinwohlbegriff hat notwendigerweise 
eine gewisse inhaltliche Breite; und damit einher geht der Umstand, dass 
bestimmte Wertkonflikte als Binnenkonflikte des Gemeinwohls expliziert 
werden müssen – und zwar solche, die zwischen den oben angeführten Poli­
tikfeldern (Sicherheit, Gesundheits-, Umwelt- und Artenschutz, Prosperität, 
kulturelles Erbe etc.) ausgetragen werden. Dieser Sachverhalt ist meines 
Erachtens auch nicht weiter problematisch, solange man sich der Herausfor­
derung bewusst bleibt, bestimmte Politikfelder (oder besser: bestimmte Teil­
bereiche) vom Gemeinwohl auszunehmen, damit Kollisionen zwischen dem 
Gemeinwohl und anderen Werten rekonstruierbar bleiben. Eine solche 
Abgrenzung fällt allerdings in den Aufgabenbereich der inhaltlichen 
Begriffsbestimmung des Gemeinwohls selbst und nicht in den – vergleichs­
weise bescheideneren – Bereich der Klärung seiner sozialen Referenz; ent­
sprechend werde ich das Thema in Abschnitt 2 nur streifen.13

Antwortstrategien

Universalistischer Individualismus

Die in der politischen Theorie und politischen Ethik am häufigsten ver­
tretene14 und nicht zuletzt vom Bundesverfassungsgericht herangezogene15 

Antwortstrategie ist die des universalistischen Individualismus. Demnach ist 
die soziale Referenz des Gemeinwohls die Summe aller Individuen innerhalb 
eines Gemeinwesens.

Individualistisch ist diese Antwort insofern, als die soziale Grundein­
heit, über die mit dieser Antwortstrategie quantifiziert wird, das singuläre 
menschliche Individuum ist. Universalistisch ist sie wiederum, insofern sie 
ausnahmslos alle aktualen Individuen innerhalb eines gegebenen Gemeinwe­
sens umfasst – welcher Art auch immer dieses Gemeinwesen ist.

Aus dieser definitorischen Bestimmung des Gemeinwohlträgers folgt, dass 
eine politische Handlung dann und nur dann gemeinwohldienlich ist, wenn 
sie entweder alle Individuen innerhalb des entsprechenden Bezugsrahmens 
besserstellt oder verhindert, dass auch nur ein Individuum schlechtergestellt 
wird. Die soziale Referenz des Gemeinwohls wird also über die Individual­
wohle der Mitglieder des Gemeinwesens beziehungsweise in der Begriff­
lichkeit der Axiologie über das individuell prudentiell Gute expliziert.16 

2.

2.1

 
13 Siehe ausführlich zum Beispiel Zschiedrich 2018; Blum 2015; Bohlken 2011; Anderheiden 

2006.
14 Vertreter*innen sind unter anderem von Stein 1992 [1857]; Diggs 1973; Neidhardt 2002; Selk 

2022.
15 Siehe Schulte 2014.
16 Siehe Bachmann 2013.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 7

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Am klarsten artikuliert Veith Selk diese Position:17 Bei der Bestimmung 
gemeinwohldienlichen Handelns sollen »Bürger und Bürgerinnen [sowie] 
Verbände, Parteien und Politikerinnen und Politiker [...] sich reflexiv zu 
ihren Interessen, Wünschen und Forderungen verhalten und fragen: Was 
davon ist für alle gut?«. Die Attraktionskraft dieser Antwort besteht in 
den Augen Friedhelm Neidhardts darin, dass es sich um die »verallgemeine­
rungsfähigste moralische Position [handelt], die sich vor Massenpublikum 
vertreten läßt«;18 weil alle vom Gemeinwohl profitierten, könne auch nie­
mand etwas dagegen haben.

Trotz dieser unbestrittenen Attraktionskraft ist die Antwortstrategie des 
universalistischen Individualismus unplausibel und verstößt gegen die in 
Abschnitt 1 skizzierten Adäquatheitsbedingungen. Konkret ist der in die­
ser Bestimmung sozialer Referenz implizierte Gemeinwohlbegriff erstens in 
einer Hinsicht deutlich zu eng, als dass ihm eine praktische Relevanz für den 
politischen Diskurs zukäme, und zudem ist er kontraintuitiv; zweitens ist er, 
konsequent zu Ende gedacht, in anderer Hinsicht zu weit.

Zunächst zum ersten Kritikpunkt: Das Kernproblem liegt darin, dass 
sich einerseits in der Realität nur sehr wenige Politikentscheidungen fin­
den lassen, die in Selks Worten »für alle gut« sind – und dass es ande­
rerseits Politikentscheidungen gibt, die zwar intuitiv gemeinwohldienlich, 
aber nicht mit dem universalistischen Individualismus vereinbar sind. Am 
ehesten fallen unter die Kategorie von Politikentscheidungen im Sinne des 
universalistischen Individualismus jene, die der Förderung oder dem Schutz 
sogenannter »reiner Kollektivgüter« dienen;19 es handelt sich dabei um 
Güter, von deren Konsum niemand ausgeschlossen werden kann (Nichtex­
klusivität) und deren Konsum durch eine oder mehrere Personen nicht 
die Konsumptionsmöglichkeiten aufseiten anderer Personen beeinträchtigt 
(Nichtrivalität), so etwa Seuchen- und Deliktprävention, gefahrensenkende 
Verkehrsleitsysteme, öffentliches Feuerwerk oder saubere Atemluft. Doch 
selbst solche Policies sind nicht »für alle gut«, wenn wir – plausiblerweise 
– veranschlagen, dass bestimmte Gruppen von Bürger*innen zum Beispiel 
schlechterdings kein Interesse an der Gefahrensenkung im Autoverkehr 
haben, etwa weil sie eine hohe Risikoaffinität haben oder abseits des Stra­
ßennetzes als Einsiedler in der Natur leben. Zudem gilt, dass alle Policies 
über ein gemeinsames öffentliches Budget inhärent miteinander verbunden 
sind und daher die Verwirklichung einer Policy zu Lasten der Umsetzung 
anderer Policies geht. Anders gesagt: Die Bereitstellung von Kollektivgütern 
im oben genannten Sinne verschlingt Ressourcen, die an anderer Stelle 
 
17 Selk 2022, S. 592.; Hervorhebung C.B.
18 Neidhardt 2002, S. 159.
19 Wingert 2016, S. 837.

8 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


beziehungsweise in anderen Politikfeldern, für deren Bearbeitung bestimmte 
Personengruppen eine größere Präferenz haben, dann fehlen. Letztere wer­
den in diesem Sinne durch die Bereitstellung der entsprechenden Güter nicht 
bessergestellt.

Dessen ungeachtet fällt die überwältigende Mehrheit von Policy-Entschei­
dungen nicht in den Bereich der Bereitstellung von Kollektivgütern, son­
dern zeichnet sich durch »Gewinner« und »Verlierer« beziehungsweise eine 
ungleiche Lastenverteilung aus. Die öffentlich finanzierte Kernsanierung 
eines klassizistischen Opernhauses erfreut gewiss die Architekturfreundin 
und den Musikliebhaber; aber für manchen benachbarten Metal-Fan bedeu­
ten die monatelangen Bauarbeiten nicht nur eine anhaltende Lärmbelastung, 
sondern vor allem keinen Pay-Off. Ein Tempolimit von 130 Stundenkilome­
tern auf deutschen Autobahnen wäre eine willkommene Nachricht für alle, 
die den bundesweiten Benzinverbrauch in Hinblick auf den Umweltschutz 
reduzieren wollen; aber für passionierte Sportwagenfahrer und Vielpendler 
würde sie zuerst und vor allem eine paternalistische Freiheitseinschränkung 
und Verlängerung der Fahrzeit bedeuten.

Zu guter Letzt finden sich viele Policies, deren Gemeinwohldienlichkeit 
schwer in Abrede zu stellen ist, die aber offenkundig nicht »für alle gut« 
sind. Hier zwei Beispiele: Die Kontroverse um die Abschussermächtigung 
gekaperter Passagiermaschinen zum Zwecke der Terrorabwehr ist zwar 
etwas in die Jahre gekommen, aber in Hinblick auf seine Relevanz für die 
Bestimmung der sozialen Referenz des Gemeinwohls ist der Fall aktuell wie 
eh und je: Mir scheint es erstens evident, dass die exekutive Anordnung 
des Abschusses eines gekaperten Flugzeugs, welches von Terroristen zum 
Beispiel auf ein Kernkraftwerk oder ein Fußballstadion mit zehntausenden 
Besucher*innen gesteuert wird, dem Schutz des Gemeinwohls dient;20 und 
es ist zweitens gleichermaßen evident, dass der Nutznießer dieser politischen 
Entscheidung nicht die Gesamtheit aller Mitglieder des Gemeinwesens ist. 
Denn ausgenommen sind jene Personen an Bord der Maschine, deren Recht 
auf körperliche Unversehrtheit durch die Anordnung verletzt wird und die 
durch staatliche Inkaufnahme ihres Todes nicht als Selbstzweck, sondern 
nur als Mittel behandelt werden.

 
20 Dank der zahlreichen und über eine Website erfassten Aufführungen des interaktiven Theater­

stücks Terror (Uraufführung 2015) von Ferdinand von Schirach, in dem es um den Prozess 
gegen einen Kampfpiloten geht, der eigenmächtig ein gekapertes Flugzeug abgeschossen hat, 
um einen Anschlag zu verhindern, verfügen wir über ein interessantes Stimmungsbild in der 
Bevölkerung zur Legalität und vor allem Legitimität solcher Entscheidungen: Am Ende jeder 
Aufführung sind die Zuschauer als »Schöffen« aufgerufen, ein Urteil über den Piloten zu fällen, 
und Stand heute enden 92,5 Prozent der Aufführungen mit einem Freispruch; siehe https://terr
or.theater/cont/results_main/de (Zugriff vom 05.12.2022). Auch wenn ein Theaterstück keine 
empirische Studie ist, bilden diese Ergebnisse meines Erachtens dennoch zumindest ein Indiz 
über weitverbreitete Intuitionen.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 9

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://terror.theater/cont/results_main/de
https://terror.theater/cont/results_main/de
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3
https://terror.theater/cont/results_main/de
https://terror.theater/cont/results_main/de


Ein anderer Fall ist das Rechtsinstitut der Sicherungsverwahrung, wel­
ches rückfallgefährdeten Intensivstraftätern das sogenannte »Sonderopfer« 
abverlangt, auch über die Verbüßung ihrer gesetzlichen Strafe hinaus in 
Haft zu bleiben, damit potenzielle Opfer vor ihnen geschützt sind.21 Auch 
hier ist die Gemeinwohldienlichkeit schwer bestreitbar, und auch hier kann 
der Gemeinwohlträger nicht in der Summe aller Personen innerhalb des 
Gemeinwesens bestehen. Denn ausgenommen sind die Straftäter, deren 
berechtigtes, rechtlich geschütztes Interesse an der Wiedererlangung ihrer 
Freiheit gegenüber dem Sicherheitsinteresse der gesellschaftlichen Mehrheit 
nachrangig behandelt wird.

Zum zweiten Kritikpunkt: Wenn man alle oben genannten Einwände 
beiseitelässt und daran festhält, dass die Summe aller Personen innerhalb 
eines gegebenen Gemeinwesens der adäquate soziale Referenzenpunkt des 
Gemeinwohls ist, drängt sich dennoch eine kritische Anschlussfrage auf: 
Warum sollte man die soziale Referenz nur auf alle aktualen beziehungs­
weise derzeitigen Personen innerhalb eines Gemeinwesens beschränken – 
und nicht auf zukünftige Personen erweitern? Auf den ersten Blick erschei­
nen die Interessen kommender Generationen für die Frage nach der sozialen 
Referenz des Gemeinwohls gleichsam relevant beziehungsweise eine Politik, 
die diese ausblendet, nicht gemeinwohlorientiert. Dies betrifft nicht nur 
Fragen des Klima- und Umweltschutzes, sondern etwa auch der Fiskalpoli­
tik eines Staates oder Staatenbundes oder der längerfristigen Schul- und 
Bildungspolitik.

Eine entsprechend modifizierte Position ließe sich als erweiterter univer­
salistischer Individualismus bezeichnen, demnach die soziale Referenz des 
Gemeinwohls die Summe aller aktualen und zukünftigen Individuen inner­
halb eines Gemeinwesens ist.

Das Problem ist, dass hierdurch die Schwierigkeiten der Grundposition in 
Hinblick auf die praktische Anwendbarkeit des Gemeinwohlbegriffs noch 
einmal verstärkt werden. Wenn es schon schwer genug ist, Policies zu 
bestimmen, die für alle aktualen Personen »gut sind«, und solche Policies 
auszublenden, die zwar intuitiv gemeinwohldienlich scheinen, aber offen­
kundig nicht für alle aktuellen Personen »gut sind«, so ist dies in Hinblick 
auf alle aktualen und zukünftigen Personen geradehin unmöglich. Je weiter 
man den zeitlichen Horizont der sozialen Referenz aufspannt, desto größer 
werden potenzielle Zielkonflikte und desto schwieriger wird zudem die Kal­
kulation der Konsequenzen von Policies. Offenkundig gehören Zielkonflikte 
zwischen Generationen beziehungsweise Abwägungen zwischen kurz-, mit­
tel- und langfristigen Pay-Offs zum Geschäft der Politik dazu. Und gleich­

 
21 Mushoff 2008, S. 252.

10 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


zeitig sind sie mit dem universalistischen Individualismus in der erweiterten 
Lesart inkompatibel: Es gibt (fast) keine Policies, welche die Summe aller 
lebenden und alle noch nicht lebenden Personen innerhalb eines Gemeinwe­
sens besserstellen (werden).

Das Dilemma besteht also darin, dass es einerseits wohlbegründet scheint, 
künftige Generationen in die soziale Referenz miteinzubeziehen, sobald man 
einmal den Weg des universalistischen Individualismus beschritten hat, und 
dass ebendieser Schritt andererseits aus einer wenig plausiblen Position 
eine ganz und gar unhaltbare Position macht. Wir sollten also, so mein 
Zwischenfazit, diese Antwortstrategie trotz ihrer ursprünglichen Attrakti­
onskraft ad acta legen.

Majoritärer Individualismus

Es liegt also nahe, die Position durch Lockerung der zentralen Vorgabe 
weniger anspruchsvoll zu machen. Diese Position, die implizit in der Diskus­
sion der Sicherungsverwahrung bereits angeklungen ist, lässt sich als majo­
ritärer Individualismus bezeichnen. Demnach ist die soziale Referenz des 
Gemeinwohls die Mehrheit aller Individuen innerhalb eines Gemeinwesens.

Diese These wird zum Beispiel historisch vom klassischen Nationalöko­
nomen Thomas R. Malthus22 sowie gegenwärtig in der aggregativen 
Demokratietheorie23 vertreten. Aus dieser definitorischen Bestimmung des 
Gemeinwohlträgers folgt, dass eine politische Handlung dann und nur 
dann gemeinwohldienlich ist, wenn sie entweder die Mehrheit der Indivi­
duen innerhalb des entsprechenden Bezugsrahmens besserstellt oder verhin­
dert, dass die Mehrheit der Individuen schlechtergestellt wird. Innerhalb 
dieses Paradigmas lassen sich zahlreiche Binnenpositionen identifizieren: 
von einem Gesamtsummen-Ansatz (Maximierung der individuellen Inter­
essenbefriedigung ohne Ansehung interpersoneller Verteilung) über einen 
Prioritarismus (Bevorzugung schlechtergestellter Personen gegenüber Besser­
gestellten) bis zu einem Maximin-Ansatz (Verteilungen des individuellen 
Wohlergehens orientiert am Niveau der am schlechtesten gestellten Per­
son(en)).24

2.2

 
22 Siehe Peart, Levy 2005.
23 Vertreter*innen sind unter anderem Ganghof 2005; Glassmann, Sauermann 2011; Berndt Ras­

mussen 2013. Einem anonymen Gutachter danke ich für den Hinweis, dass der klassische 
Utilitarismus nicht dieser Position zuzurechnen ist. Für diesen ist nicht per se ausschlaggebend, 
ob die Mehrheit bessergestellt wird oder nicht, sondern ob eine Policy eine möglichst positive 
Bilanz des Verhältnisses zwischen positiven und negativen Handlungsfolgen für alle Betroffenen 
hat. Entsprechend kann zum Beispiel die massive Schlechterstellung einer kleinen Minderheit 
ein größeres Gewicht haben als die geringe Besserstellung der Mehrheit.

24 Siehe Berndt Rasmussen 2013, S. 34-37.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 11

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Wir müssen diese Binnenpositionen aber hier nicht weiter vertiefen. Für 
die Frage nach einer plausiblen Bestimmung der sozialen Referenz des 
Gemeinwohls genügt es, auf die Vorzüge der Position sui generis abzu­
stellen. Indem anstelle der Gesamtsumme aller Individuen die aggregierte 
Mehrheit der Individuen als Gemeinwohlträger identifiziert wird, sind 
gemeinwohldienliche Policies nicht mehr auf den engen Rahmen der Bereit­
stellung reiner Kollektivgüter beschränkt beziehungsweise auf Policies, die 
»gut für alle« sind; es wird möglich, auch solche Politikentscheidungen und/
oder Regulierungen, Prozesse, Institutionen etc. aufzunehmen, die im oben 
genannten Sinne Gewinner und Verlierer hervorbringen. Das Rechtsinstitut 
der Sicherungsverwahrung ist zum Beispiel nach dieser Position deshalb 
gemeinwohldienlich, weil es eine breite Bevölkerungsmehrheit besserstellt – 
und zwar in Hinblick auf ihre Sicherheit beziehungsweise das Risiko, Opfer 
einer Gewalttat zu werden.

Es gibt in der Realität in der Tat zahlreiche Policies, die »gut für die 
Mehrheit« sind; und nach weitgeteilter, wenn auch nicht unwidersprochener 
Einschätzung ist es eine Kernfunktion von Demokratie, zuverlässig ebensol­
che Entscheidungen hervorzubringen. Die praktische Relevanz des Gemein­
wohlbegriffs ist also sichergestellt. Aber wie sieht es mit dem Kriterium 
der Intuitivität aus, sprich, sind alle intuitiv gemeinwohldienlichen Policies 
(oder wenigstens doch die allermeisten) mit dem majoritären Individualis­
mus vereinbar? Hier sind Zweifel angebracht. Denn erstens gilt: Es sind 
widerspruchsfrei Konstellationen denkbar, in denen zum Beispiel kein Mit­
glied eines Gemeinwesens eine Präferenz dafür hat, dass eine spezifische 
Natur- oder Kulturlandschaft geschützt oder ein historisches Monument 
erhalten wird; und es ist gleichermaßen widerspruchsfrei denkbar, dass der 
Erhalt der relevanten Objekte keine Person besserstellen oder ihre Schlech­
terstellung verhindern würde, geschweige denn eine große Mehrheit oder 
gar alle. Und dennoch scheint mir die Gemeinwohlrelevanz der entsprechen­
den Güter oder, besser, Güterklassen unabweisbar. Mehr noch: Die Relevanz 
von Baudenkmälern – wie beispielsweise dem Kölner Dom oder der Bud­
dha-Statuen von Bamiyan – oder von Kulturlandschaften wie dem Dresdner 
Elbtal für die Allgemeinheit erschöpft sich gerade nicht in deren Nutzwert 
für Individuen. Sie sind intrinsisch gemeinwohlrelevant, das heißt sie sind 
nicht bedeutsam für das Gemeinwesen, weil sie geschätzt werden, sondern 
sie werden – idealiter – geschätzt, weil sie bedeutsam für das Gemeinwesen 
sowie seine Geschichte und Identität sind. Würden sie zerstört, dann würde 
das Gemeinwesen als Ganzes ärmer.

Das Argument lässt sich meines Erachtens auf immaterielle Güter wie kul­
turelle Praktiken und Riten (Schwäbisch-alemannische Fastnacht, pastoral­
nomadische Viehfreundschaften in Subsahara-Afrika, Ta-Moko-Körperver­

12 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


zierungen der Maori etc.) sowie Sprachen, Dialekte und orale Traditionen 
ausweiten: Alle diese prima facie gemeinwohlrelevanten Güter sind zwar 
inhärent mit menschlichen Personen verbunden, insofern ihre authentische 
Fortschreibung davon abhängt, dass Letztere an ihnen partizipieren, und 
zwar aus freien Stücken. Aber ihre Bedeutsamkeit für das Gemeinwesen ist 
nicht reduzierbar auf den prudentiellen Wert, den die beteiligten Individuen 
daraus ziehen.

Ein zweites konzeptionelles Problem der Kernthese des majoritären Indivi­
dualismus, wonach die Allgemeinheit mit der gesellschaftlichen Mehrheit 
zu identifizieren sei, besteht darin, dass strukturelle Minderheiten von der 
Gemeinwohlträgerschaft ausgeschlossen sind. Unter strukturellen Minder­
heiten lassen sich all jene ethnischen, religiösen, sozialen und/oder sprach­
lichen Gruppen fassen, deren Minderheitenstatus aufgrund von essenziel­
len Gruppenmerkmalen oder Identitätsentwürfen de facto unveränderlich 
ist.25 Ihre Mitglieder haben qua Mitgliedschaft keine Aussicht darauf, zum 
Aggregat derjenigen Individuen gezählt zu werden, deren Wohlergehen 
nach Lesart des majoritären Individualismus bedeutungsäquivalent mit dem 
Gemeinwohl ist. Dies scheint mir nicht nur ethisch betrachtet eine unattrak­
tive Konsequenz, sondern diese Schlussfolgerung verfehlt auch das integrie­
rende, gesamtgesellschaftliche und nichtexklusive Bedeutungselement, das 
im Begriff des Gemeinwohls mit angelegt ist. Mehrheit und Allgemeinheit, 
so wird man letztendlich festhalten müssen, sind zwei verschiedene Dinge.

Dieses Ergebnis ist insofern misslich, als die Frage »Wessen Wohl ist das 
Gemeinwohl?« in eine Aporie zu geraten scheint. Wenn es sich nicht um das 
Wohl der Summe aller individuellen Mitglieder eines Gemeinwesens handelt 
und wenn es ebenso wenig das Wohl der Mehrheit aller individuellen Mit­
glieder ist, von wem kann und soll das Gemeinwohl dann prädiziert wer­
den?26 Bevor ich darangehe, meine eigene Antwortstrategie zu skizzieren, 
sei kurz daran erinnert, dass ein aporetisches Ergebnis durchaus im Sinne 
einer Denkrichtung wäre, die man als Gemeinwohl-Nihilismus bezeichnen 

 
25 Zum Konzept struktureller Minderheiten siehe Guggenberger 1983.
26 Ein anonymer Gutachter merkt kritisch an, dass die Diskussion individualistischer Antwortstra­

tegien insofern verkürzt sei, als sie Mitgliederinteressen rein aggregativ berücksichtige und ein 
Alternativmodell außen vor lasse, welches stattdessen solche Interessen veranschlage, die kon­
trafaktisch positionsunabhängig beziehungsweise unparteiisch seien und zum Beispiel nach dem 
Modell eines Schleiers des Nichtwissens konstruiert würden; klassisch ist hier Rawls 1979; 
siehe auch Dahl 1989. Ich halte diesen Ansatz allerdings zur Verteidigung des Individualismus 
nicht für zielführend: Er entkoppelt das Gemeinwohl von den faktischen persönlichen Zielen, 
Wünschen und Bedürfnissen der Mitglieder und veranschlagt an ihrer statt ein hypothetisches 
Konstrukt, dem wir uns allenfalls durch philosophische Spekulation annähern können; siehe 
meine Kritik in Blum 2022 a, S. 11 f. Entsprechend ist dieser Ansatz gar nicht individualistisch, 
insofern die Gesamtheit (oder Mehrheit) realer Individuen für die Bestimmung der Gemein­
wohlreferenz keine Rolle spielt.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 13

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


kann. Demnach ist der Begriff des Gemeinwohls eine bloße »Leerformel« 
ohne konsistent bestimmbaren Bedeutungsgehalt, die von Akteuren der 
politischen Sphäre zur rhetorischen Verschleierung ihrer eigentlichen Hand­
lungsmotive gebraucht wird und um sich selbst den Anstrich überparteili­
cher Integrität zu verleihen.27 Wenn sich keine plausible Begriffsbestimmung 
von Gemeinwohlträger finden ließe, wäre dies Wasser auf die Mühlen all 
jener, die den Begriff am liebsten aus unserem politischen Vokabular getilgt 
sähen.

Sozialer Holismus

Allerdings halte ich diesen Schritt für voreilig. Mein Gegenvorschlag, der 
in der Diskussion der Gemeinwohlrelevanz materieller und immaterieller 
Kultur- und Naturgüter angeklungen ist, besagt, dass das Gemeinwohl über­
haupt nicht – jedenfalls nicht direkt – von individuellen Personen prädiziert 
wird, sondern von dem fraglichen Gemeinwesen als Ganzes, verstanden als 
eine soziale Entität eigenen Ranges.

Unter einer sozialen Entität verstehe ich, ausgehend von Michael Quante, 
»eine Entität, die aus individuellen menschlichen Wesen als echten Teilen 
sowie aus deren Handlungen, Handlungsformen oder ausgeübten Fähig­
keiten und Beziehungen zwischen diesen Individuen als Teilen besteht«,28 

so etwa Vereine, Kirchen, Legislativorgane – oder eben Gemeinwesen.29 

Gemeinwohlträger können nach diesem Verständnis nur Gemeinwesen 
selbst sein. Damit diese Position nicht mit einem universalistischen Indi­
vidualismus zusammenfällt (womit nichts gewonnen wäre), stipuliere ich 
zudem, dass Gemeinwesen nicht explanatorisch-sozialontologisch auf die 
Summe aller ihrer Mitglieder reduziert werden können; diese Annahme 
bezeichnet man gemeinhin als sozialen Holismus.30 Das Konzept der 
Reduktion ist in der Wissenschaftstheorie schillernd, aber ich gebrauche es 
in Bezug auf die Domäne des Sozialen wie folgt: Eine Klasse von Entitäten 
ist reduzibel genau dann, wenn eine Erklärung unserer sozialen Welt, die 
auf diese Entitäten verzichtet, nicht weniger schlagkräftig ist als eine Erklä­
rung, die diese Entitäten annimmt. Umgekehrt ist eine Klasse von Entitäten 

2.3

 
27 Nowak 1973, S. 37; für eine Übersicht ähnlich gelagerter Positionen siehe Gas 2017, S. 344 f.
28 Quante 2011, S. 257.
29 Wie Quante treffend festhält, können soziale Entitäten ihrerseits neben menschlichen Personen 

andere soziale Entitäten als Teile enthalten; so enthalten zum Beispiel Ministerien Abteilungen 
und diese wiederum Unterabteilungen mit einzelnen Referaten; ebd.

30 Siehe List, Spiekermann 2013.

14 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


irreduzibel genau dann, wenn eine Erklärung, die diese Entitäten annimmt, 
schlagkräftiger ist als eine Erklärung, die auf diese Entitäten verzichtet.31

Die entsprechende sozialholistische These über die soziale Referenz des 
Gemeinwohls lautet: Die soziale Referenz des Gemeinwohls ist ein Gemein­
wesen, verstanden als irreduzible soziale Entität, die ihre Mitglieder als Teile 
enthält. Ein so verstandenes Gemeinwesen, qua soziale Entität, muss meines 
Erachtens drei Bedingungen erfüllen:

Erstens handelt es sich um keine bloße Ansammlung von Personen, son­
dern um eine Organisation, deren Wesen und Persistenz – sprich, Identi­
tät über die Zeit trotz sich wandelnder Zusammensetzung – durch ihre 
Geschichte sowie soziopolitischen, ökonomischen und kulturellen Struktu­
ren (in Form von Regeln, Konventionen, Normen, sozialen Rollen, Sprache 
etc.) fixiert werden. Die individuellen Personen sind insofern »Teile« des 
Gemeinwesens, als sie Letzteres durch Ausübung sozialer Rollen (Vater, 
Abgeordneter, Kirchgänger, Gewerkschaftsmitglied, Umweltschützer etc.) 
sowie durch Befolgung von Regeln und Normen (Gesetze und Verordnun­
gen, Moralvorstellungen, Ästhetik, Etikette etc.) kontinuierlich rekonstituie­
ren.32

Zweitens handelt es sich um ein adaptives System in dem Sinne, dass die 
Teil-Ganzes-Beziehungen und die interne Organisation, welche die soziale 
Gesamtheit ausmachen, darauf ausgerichtet sind, sich an die äußere Umge­
bung anzupassen; sie ist, in anderen Worten, resilient.33 Das Proprium von 
Gemeinwesen im Unterschied zu anderen adaptiven Systemen (zum Beispiel 
Biotopen) besteht darin, dass sie zudem in der Lage sind, aktiv in ihre 
Umwelt zu intervenieren, und dass diese Interventionskapazitäten (üblicher­
weise) auf rationalen, das heißt zur hierarchischen Ordnung von Zielen 
und Mitteln ausgerichteten politischen Prozessen der Entscheidungsfindung 
beruhen – unbesehen der Frage, ob diese nun im konkreten Falle autori­
tär-heteronom oder demokratisch-autonom sind. Gemeinwesen sind kraft 
dieser Interventionskapazität selbst Akteure.34

Drittens handelt es sich um Organisationen, deren Zweck sich nicht aus­
schließlich in der Verwirklichung der Interessen ihrer Mitglieder erschöpft. 
Gemeinwesen sind sinn- und bedeutungsvolle Projekte, die von ihren Mit­
gliedern generationenübergreifend fortgeführt und weiterentwickelt werden 
– und zwar (auch) um ihrer selbst willen.35 Die Existenz eines Gemein­

 
31 Holistische Ansätze dieser Art sind in der Soziologie sowohl bei Weber 1993 [1895] in seiner 

berühmten Freiburger Antrittsrede sowie bei Durkheim 1984 [1895] fundiert.
32 Siehe Urfalino 2017.
33 Siehe Bollig 2014.
34 Siehe Hindriks 2008.
35 Siehe MacIntyre 1984.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 15

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


wesens setzt somit einen gewissen Grad an Loyalität jenseits individueller 
Zweckrationalität aufseiten der Mitglieder voraus; und diese Loyalität kann 
im Extrem- und Ausnahmefall bis zur Bereitschaft der Erbringung größter 
Opfer in Form von Leib und Leben reichen.

Aus der sozialholistischen Bestimmung des Gemeinwohlträgers folgt, dass 
eine politische Handlung dann und nur dann gemeinwohldienlich ist, wenn 
sie entweder das Gemeinwesen als Ganzes (verstanden als soziale Entität 
im obigen Sinne) besserstellt oder verhindert, dass es schlechtergestellt wird. 
Diese Antwortstrategie hat drei Vorzüge:

Erstens entfällt auf diese Weise das Problem, das Gemeinwohl entweder 
über den prudentiellen Nutzen für alle Einzelpersonen abbilden zu müssen, 
was, wie wir gesehen haben, zu einem unzulässig engen Gemeinwohlver­
ständnis führt; oder es über den entsprechenden Nutzen für die Mehrheit 
der Einzelpersonen abbilden zu müssen, was zur Diskriminierung struk­
tureller Minderheiten sowie zur Missachtung bestimmter materieller und 
immaterieller Güterklassen führt. Wenn wir stattdessen veranschlagen, dass 
das Wohlergehen des Gemeinwesens als sozialer Ganzheit den Referenz­
punkt bildet, ist für die Bestimmung der Gemeinwohldienlichkeit zunächst 
einmal unerheblich, ob viele, einige oder gar keine Personen unmittelbar 
profitieren. Es geht stattdessen darum, die kooperative Organisation selbst 
– als adaptive, interventionsfähige, sinn- und bedeutungsstiftende soziale 
Entität – zu erhalten, zu schützen, zu stärken, zu verbessern etc.

Zweitens kann durch diese Antwortstrategie die Bedeutsamkeit von 
prima facie gemeinwohlrelevanten immateriellen und materiellen Gütern 
wie Natur- und Kulturlandschaften, gesellschaftlichen Praktiken, Riten etc. 
begründet werden. Diese sind konstitutiver Teil der historischen Identität 
des fraglichen Gemeinwesens (siehe oben), und sie machen insofern seine 
Einzigartigkeit im Vergleich zu anderen Gemeinwesen und seine spezifische 
Wertigkeit für dessen Mitglieder aus. Wenn sie Schaden nehmen, nimmt das 
Gemeinwesen als Ganzes Schaden.

Drittens expliziert die holistische Antwortstrategie besser als die beiden 
individualistischen die Bedeutung von »Allgemeinheit«, wie sie im Begriff 
des Gemeinwohls impliziert ist. Sie stellt darauf ab, dass hinter dem Begriff 
mehr steckt als eine bloße, unverbundene Ansammlung von Einzelperso­
nen (mit ihren jeweiligen Individualwohlen) – nämlich eine kooperative 
Vereinigung von Mitgliedern, die durch die gemeinsame Teilhabe an einem 
institutionellen System von Regeln, Rollen, Praktiken sowie eine geschicht­
lich-kulturelle Tradition und eine geteilte Zukunftsperspektive, die über 
die individuelle Lebensspanne des Einzelnen hinausgeht, verbunden sind. 
Diese Differenz zwischen dem aggregierten Wohl aller Einzelpersonen auf 
der einen Seite und dem Wohl des Gemeinwesens als Ganzes auf anderen 

16 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Seite liegt meines Erachtens der berühmten Unterscheidung Jean-Jacques 
Rousseaus zwischen »dem Willen aller« (»volonté de tous«) und »allge­
meinem Willen« (»volonté générale«) im Gesellschaftsvertrag zugrunde.36 

Unter Ersterem versteht Rousseau die Summe aller Einzelinteressen, welche 
die Menschen in einem staatlichen Territorium qua Privatpersonen haben; 
unter Letzterem das gemeinsame politische Interesse, wie es durch demokra­
tische Willensbildungsverfahren konstituiert wird, in denen die Personen als 
solidarische Staatsbürger reflektieren und entscheiden. Für Rousseau sind 
allgemeiner Wille und Gemeinwohl denn auch inhärent miteinander verbun­
den. Wo der allgemeine Wille in Form von Rechtsakten umgesetzt wird, 
profitiert notwendig das Gemeinwohl – und das bedeutet für Rousseau: 
das Gemeinwesen als Ganzes beziehungsweise als »öffentliche Person« 
(»corps moral et collectif«), die »ihr gemeinschaftliches Ich, ihr Leben und 
ihren Willen« durch den kooperativen Zusammenschluss ihrer Mitglieder 
erhält.37

Wenn man die These veranschlagt, dass sich gemeinwohldienliche Ent­
scheidungen dadurch auszeichnen, dass sie ein Gemeinwesen als Ganzes 
besserstellen, lautet die naheliegende und dringliche Anschlussfrage, was es 
bedeutet, ein Gemeinwesen als Ganzes besserzustellen. Allerdings berührt 
diese Frage ein Themenfeld, das ich am Ende von Abschnitt 1 bewusst 
ausgeklammert habe, um mich auf die Klärung sozialer Referenz zu konzen­
trieren: die inhaltliche Begriffsbestimmung des Gemeinwohls selbst. Diese 
definitorische Herausforderung erfordert aufgrund ihrer Komplexität und 
ihres Umfangs eine separate Analyse; und ich muss es im Rahmen dieses 
Aufsatzes bei einigen kursorischen Bemerkungen belassen. Die aussichts­
reichsten Kandidaten sind in meinen Augen erstens kombinatorische oder 
hybride Gemeinwohlkonzeptionen38 und zweitens moderat substanzialisti­
sche Gemeinwohltheorien.39

Erstere stellen darauf ab, dass die Mitglieder eines jeden Gemeinwesens 
mittels ergebnisoffener demokratischer Willensbildungs- und Deliberations­
prozeduren den Inhalt des Gemeinwohls autonom definieren können und 
müssen – allerdings eingehegt durch objektiv-normative Rahmenbedingun­
gen. Bei Eike Bohlken bestehen Letztere etwa in der Bereitstellung von 
medizinischer Grundversorgung, Nahrungsmitteln und lebensfreundlichen 
Umweltbedingungen, aber auch von immateriellen Gütern wie einer funk­
tionierenden Rechtsordnung oder Kulturtechniken des Lesens und Schrei­

 
36 Siehe Rousseau 2001 [1762].
37 Ebd., S. 18.
38 Zum Beispiel Stelzer 2022; Bohlken 2011; Ladwig 2002.
39 Felber 2016; Schmitt-Egner 2015; Estlund 2008.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 17

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


bens.40 Harald Stelzer wiederum fasst hierunter sowohl »das demokratische 
Gleichheitspostulat und Formen unparteiischer Abwägungsprozesse [...] als 
auch die Notwendigkeit der Funktionsfähigkeit von Gemeinschaften sowie 
der Aufrechterhaltung eines bestimmten Zusammengehörigkeitsgefühls im 
Rahmen kollektiver Identitäten«.41 Allen Vertreter*innen dieses Lagers ist 
gemein, dass sie eine Gratwanderung zwischen einem antipaternalistischen 
Impetus auf der einen Seite (wonach die inhaltliche Gemeinwohlbestim­
mung in die Hände der Mitglieder selbst zu legen ist) und der Konzession 
material-inhaltlicher Mindeststandards (die der dezisionistischen Macht der 
Entscheidungsträger entzogen sind) auf der anderen Seite beschreiten.

Moderate Substanzialist*innen gehen demgegenüber davon aus, dass das 
Wesen des Gemeinwohls durch eine Liste von allgemeinen Werten konstitu­
iert wird, welche streng objektiv sind, deren Valenz also unabhängig von 
den subjektiven Einstellungen der Mitglieder sowie von Ort und Zeit ist. 
Kandidaten sind zum Beispiel die ökologische, sozioökonomische und kul­
turelle Reproduktionsfähigkeit des Gemeinwesens42 oder Menschenwürde, 
Solidarität, Nachhaltigkeit und Demokratie.43 Aufgabe politischer (und 
gegebenenfalls auch wirtschaftlicher und zivilgesellschaftlicher) Entschei­
dungsträger ist es, diese Werte kontinuierlich gegeneinander abzuwägen 
und Entscheidungen und Strategien zu entwickeln, die in einer möglichst 
positiven Relation zu diesen Werten stehen. Von einer moderaten Position 
lässt sich insofern sprechen, als Vertreter*innen dieses Lagers nicht davon 
ausgehen, dass das Gemeinwohl durch ein konkretes politisches Aktions­
programm definiert ist,44 welches den Regierenden bis ins Detail hinein 
einen klaren Auftrag vorgibt. Sie veranschlagen vielmehr, dass die entspre­
chenden Wertelisten hinlänglich abstrakt sind und den Entscheidungsträgern 
sowohl in Hinblick auf Abwägung und Gewichtung als auch die konkrete 
Implementierung durch Policies ein weiter und vor allem demokratischer 
Handlungs- und Gestaltungsspielraum zukommt, der im Sinne ihres subjek­
tiven Für-gut-Haltens zu konkretisieren ist.

Welche dieser beiden Theorierichtungen die besseren Argumente für sich 
verbuchen kann und ob sich die Lager am Ende nicht ähnlicher sind, als von 
ihren Vertreter*innen gemeinhin angenommen, ist eine Frage, die hier offen­
bleiben muss. Sie hat nach meinem Dafürhalten auch keine unmittelbare 
Relevanz für die soziale Referenz des Gemeinwohls selbst.

 
40 Siehe Bohlken 2011, S. 204.
41 Stelzer 2022, S. 11.
42 Siehe Schmitt-Egner 2015.
43 Siehe Felber 2016.
44 Wie zum Beispiel im Sowjetkommunismus oder Nationalsozialismus; siehe Fraenkel 1991 

[1964].

18 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Einwände

In Hinblick auf die holistische Antwortstrategie drängen sich drei Gegenar­
gumente auf: ein methodologisch-sozialontologisches Argument und zwei 
normative Argumente. Im Folgenden werde ich diese diskutieren und 
zurückweisen, um abschließend die Implikate meiner Antwortstrategie für 
die weitere Gemeinwohldebatte zu diskutieren.

Der erste Einwand stellt darauf ab, dass Gemeinwesen qua soziale Entitä­
ten eigenen Ranges keine Träger des Gemeinwohls sein können, weil solche 
Entitäten gar nicht existieren.45 Vertreter*innen dieser Position weisen die 
sozialholistische Grundannahme zurück beziehungsweise pochen darauf, 
dass alle Phänomene in der Domäne des Sozialen rückstandslos auf mensch­
liche Individuen reduzierbar seien.46 Gemeinwesen und andere Organisati­
onsformen sind demnach nichts anderes als gemeinschaftliche Fiktionen 
oder Pseudo-Entitäten; und nur, weil wir sie in unserer Alltagssprache zum 
Leben erwecken (»Am 13. Juli 2014 stand ganz Deutschland hinter seiner 
Nationalelf.« »Der Bundestag hat beschlossen, das Infektionsschutzgesetz 
zu verschärfen.« »Das Bundesverfassungsgericht pocht auf eine Änderung 
der Klimaschutzpolitik.«), sollten wir daraus nicht den Schluss ziehen, dass 
sie real sind.

Ich halte diesen Einwand nicht für überzeugend: So steht die Position, 
wonach ausgerechnet soziale Entitäten nicht real sein sollen (sondern nur 
deren Mitglieder), in einem unauflösbaren Widerspruch zur gängigen Pra­
xis, anderen zusammengesetzten Entitäten in unproblematischer Weise Rea­
lität zuzusprechen. Niemand käme beispielsweise auf die Idee, die Existenz 
von Steingutkrügen zu bestreiten und stattdessen zu behaupten, das ein­
zige, was in dieser Hinsicht real sei, seien zum Beispiel Schichtsilikate. Es 
bedürfte mithin einer plausiblen differentia specifica, um Steingut, welches 
sich aus Schichtsilikaten zusammensetzt, einen Platz in der Welt realer 
Objekte zu sichern – und um Gemeinwesen, welche sich aus menschlichen 
Personen zusammensetzen, ins Reich der Fiktionen zu verbannen. Prima 
facie scheint ein guter Kandidat zu sein, dass Steingutkrüge bestimmte dis­
positionale Eigenschaften haben, die Schichtsilikaten nicht zukommen: Sie 
sind zerbrechlich, man kann aus ihnen trinken oder mit ihnen anstoßen. 
Aber diese Arten von Eigenschaftsklassen – das heißt solche, die nicht ihren 
Bestandteilen zukommen – finden sich bei näherer Hinsicht auch in Hin­
blick auf soziale Entitäten wie Gemeinwesen: Sie können in ihrer Gesamt­

3.

 
45 Siehe zum Beispiel Elster 1989; von Hayek 1942.
46 Am drastischsten formuliert von der britischen Premierministerin Margaret Thatcher im Jahr 

1987: »[W]ho is society? There is no such thing! There are individual men and women and 
there are families and no government can do anything except through people and people look 
to themselves first.« www.margaretthatcher.org/document/106689 (Zugriff vom 03.06.2022).

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 19

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3
https://www.margaretthatcher.org/document/106689


heit historische Schuld auf sich laden und Verantwortung übernehmen; 
Jahrhunderte und mitunter sogar Jahrtausende überdauern; als Subjekte 
internationaler Verträge Verpflichtungen zu wechselseitigem Beistand einge­
hen; und sie können über kollektive Entscheidungsverfahren Handlungsprä­
ferenzen ausbilden, die nicht mit der Summe individueller Mitgliederpräfe­
renzen identisch sind.47

Gemeinwesen existieren in der Tat, aber sie tun dies nicht in der gleichen 
Art und Weise wie ihre Mitglieder. Letztere existieren als organische Enti­
täten und mit ihrem natürlichen Lebenszyklus unabhängig vom Eingebet­
tet-Sein in eine soziale Ordnung; Erstere existieren nur im Vollzug mensch­
licher Kooperation sowie in der gemeinschaftlichen Befolgung anerkannter 
Regeln, Normen, Konventionen, Rollen etc. (siehe Abschnitt 2). Dies weist 
auf eine sozialontologische Dependenzrelation zwischen der – strukturell 
gesprochen – fundamentaleren Ebene menschlicher Personen und der weni­
ger fundamentalen Ebene sozialer Entitäten hin;48 aber eine solche Interde­
pendenzrelation ist gerade kein Indiz für die Inexistenz Letzterer.

Der zweite potenzielle Einwand ist, dass mit der Annahme sozialer Enti­
täten, welchen ein eigenes Wohl – das Gemeinwohl – zukomme, zwangs­
läufig eine Abwertung der sie konstituierenden Mitglieder einhergehe. Inso­
fern diese »nur« Teile des sozialen Ganzen seien, müsse ihr Wohlergehen 
zwangsläufig dem des Gemeinwesens gegenüber nachrangig sein49 – so in 
etwa, wie einer nicht überlebensnotwendigen Extremität oder einem ent­
sprechenden Organ bei einer medizinischen Notbehandlung (zum Beispiel 
einer Amputation) eine geringere Bedeutung beigemessen wird als dem 
Überleben des Menschen. Von der Schlussfolgerung von der Existenz sozia­
ler Entitäten auf deren normativen Primat ist es nun nicht mehr weit zur 
totalitären Losung des Nationalsozialismus: Du bist nichts, dein Volk ist 
alles.

Ich denke jedoch nicht, dass wir diese Schlussfolgerung akzeptieren soll­
ten. Sie beruht auf einer Fehleinschätzung des wechselseitigen Bedingungs­
verhältnisses zwischen Sozialholismus und Totalitarismus. Es ist ganz rich­
tig, dass man auf einen Sozialholismus festgelegt ist, wenn man eine 
 
47 Siehe List, Spiekerman 2013.
48 Dieses Verhältnis wird in der analytischen Metaphysik üblicherweise unter Rekurs auf das 

Grounding-Modell expliziert; siehe Fine 2001; Rosen 2010. Es geht zurück auf die Einsicht, 
dass sich unsere Erklärungspraxis nicht in Kausalerklärungen erschöpft, sondern zudem eine 
distinkte, non-kausale Form des Erklärens umfasst. So rekurrieren wir bei Erklärungen wie 
»eine Handlung ist moralisch richtig, weil sie ein Fall von Versprechen-Halten ist« und »ein 
Glas ist zerbrechlich, weil es eine bestimmte Molekularstruktur hat« nicht auf Tatsachen, die 
andere Tatsachen kausal verursachen. Vielmehr identifizieren wir Entitäten, kraft derer andere 
Entitäten existieren und sind, was sie sind. Wir identifizieren also eine synchrone, asymmetri­
sche und konstitutive Abhängigkeitsbeziehung zwischen Explanans und Explanandum.

49 Siehe zum Beispiel Simmel 1908.

20 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


totalitäre Doktrin im Sinne des Faschismus oder Nationalsozialismus ver­
treten will; anders ließe sich der bedingungslose normative Vorrang einer 
völkischen Schicksalsgemeinschaft gegenüber dem Einzelnen nicht explizie­
ren.50 Aber es erhellt nicht, warum dies auch andersherum gelten sollte, 
man also auf den Totalitarismus festgelegt ist, sobald man einen Sozialholis­
mus der Gemeinwohlreferenz vertritt. Ganz im Gegenteil: Wenn man zum 
Beispiel einen Wertepluralismus veranschlagt,51 der neben dem Gemein­
wohl andere, gleichermaßen fundamentale Pro-tanto-Gründe politischen 
Handelns – wie soziale Gerechtigkeit, legitime Partikularinteressen, interna­
tionale Solidarität etc. – vorsieht, die in konkreten Handlungssituationen 
miteinander in Konflikt treten können, indem sie inkompatible Alternativen 
favorisieren, hat man keine Veranlassung, das persönliche Wohlergehen ein­
zelner Mitglieder kategorisch nachrangig einzustufen. Die Bestimmung des 
normativ richtigen politischen Handelns wird vielmehr zu einer Herausfor­
derung des Abwägens konkreter Gründe und Gegengründe, die sich situativ 
in unterschiedlicher Stärke manifestieren können. Ebendies spiegelt meines 
Erachtens den Alltag der politischen Praxis auch durchaus treffend wider.

Der dritte und letzte potenzielle Einwand stellt die motivationale Kraft 
der sozialholistischen Antwortstrategie für die konkreten Mitglieder des 
Gemeinwesens infrage. Wenn, wie von der individualistischen Antwortstra­
tegie veranschlagt, die soziale Grundeinheit der Gemeinwohlreferenz das 
singuläre menschliche Individuum ist (beziehungsweise die Gesamtheit oder 
die Mehrheit aller Individuen), dann haben die Mitglieder des Gemeinwe­
sens starke prudentielle Gründe, um das Gemeinwohl zu fördern: Sie die­
nen, indem sie dem Gemeinwohl dienen, ihren eigenen Interessen. Bei der 
von mir skizzierten Antwortstrategie scheinen diese starken prudentiellen 
Gründe wegzufallen. Einfach gesagt: Warum sollte uns das Wohlergehen 
des Gemeinwesens qua sozialer Entität eigenen Ranges, die von ihren Mit­
gliedern zwar nicht getrennt, aber dennoch verschieden ist, etwas angehen? 
Wenn sich auf diese Frage keine gute Antwort geben lässt, steht die norma­
tive Relevanz des Gemeinwohlkonzepts grundsätzlich auf der Kippe.

Allerdings stehen zwei gute und zudem komplementäre Erwiderungen 
zur Verfügung. Die erste Erwiderung ist, denke ich, unmittelbar sinnfällig: 
Ein Gemeinwesen, das die in Abschnitt 2 kurz angerissenen Bedingungen 
erfüllt (Stabilität, Resilienz, rationale Entscheidungsfähigkeit etc.) und einer, 
je nach präferierter Theorierichtung, hybrid oder moderat-substanzialistisch 
zu bestimmenden organisationalen Bestform zustrebt, ist im instrumentellen 
Interesse seiner Mitglieder, weil es die Rahmenbedingungen individuellen 
 
50 Für die bis heute maßgebliche Analyse zur Verwendung des Gemeinwohlkonzepts im National­

sozialismus siehe Stolleis 1974.
51 Siehe unter anderem Chang 2012; Stocker 1990; Ross 1930.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 21

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Wohlergehens schafft.52 Auch wenn Einzelpersonen durch gemeinwohldien­
liche Entscheidungen nicht direkt profitieren, profitieren sie doch indirekt, 
insofern Letztere den notwendigen politischen, soziokulturellen und ökono­
mischen Rahmen verbessern (oder seine Verschlechterung abwenden), in 
dem diese Personen agieren. Selbst aus der Perspektive individueller Nutzen­
maximierung haben wir (in der Regel) gute Gründe, gemeinwohlorientierte 
Politikgestaltung zu unterstützen, weil wir zur Verwirklichung verschiedens­
ter persönlicher Ziele und Praktiken sowie zur Gewährleistung persönlicher 
Sicherheit auf die Existenz eines Gemeinwesens angewiesen sind.

Zweitens haben wir aber auch starke intrinsische Gründe dafür, das 
Gemeinwohl in der Lesart der holistischen Antwortstrategie zu fördern. 
Gemeinwesen, wie ich sie in Abschnitt 2 skizziert habe, sind keine rein 
zweckrationalen Zusammenschlüsse, sondern getragen von geteilten histori­
schen Erfahrungen, gemeinschaftlichen Zielen, Ideen, Werten und Identitä­
ten; und indem wir diese erhalten, schützen oder neu gestalten und ver­
bessern, partizipieren wir an sinn- und bedeutungsstiftenden kollektiven 
Unterfangen, die nicht nur über unsere individuelle Lebensspanne hinaus­
reichen, sondern auch über den engen Horizont einzelpersönlicher Pro­
jekte. Dieses gemeinschaftlich-politische Tun erschließt einen eigenständigen 
Handlungsraum, den Hannah Arendt einprägsam beschrieben hat als den 
»weltlich sichtbare[n] Ort, an dem Freiheit sich manifestieren, in Worten, 
Taten, Ereignissen wirklich werden kann, die ihrerseits in das Gedächtnis 
der Menschen eingehen und geschichtlich werden«.53 Die Sorge um das 
Gemeinwohl ist demnach die Sorge um den Raum kollektiver Mitbestim­
mung und Selbstentfaltung, in dem die Mitglieder des Gemeinwesens als 
genuin politische Lebewesen tätig und wirkmächtig werden können.

Freilich ist die These vom intrinsischen Wert des Gemeinwesens qua kol­
lektiver Entität weit älter als Arendts Oeuvre. Sie reicht bis zu Aristoteles’ 
Politik zurück und bildet von dort aus – unterbrochen durch ideen- und 
weltgeschichtliche Umwälzungen – eine intellektuelle Tradition, die Ciceros 
politische Philosophie und den humanistischen Republikanismus Niccolò 
Machiavellis ebenso umspannt wie die Vertragstheorie Rousseaus und die 
zeitgenössischen Denkschulen des Kommunitarismus und Neo-Republika­
nismus; es lohnt sich, in diesem Zusammenhang ausführlicher John G. A. 
Pocock zu zitieren, der die aristotelische Leitidee prägnant auf den Punkt 
bringt:

»Aristoteles lehrte, dass [...] [die] Vereinigung mit anderen und die Teilnahme 
an der wertorientierten Ausrichtung dieser Vereinigung sowohl ein Mittel zum 

 
52 Siehe Möhring-Hesse 2020.
53 Arendt 1994 [1985], S. 213.

22 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Zweck als auch ein Zweck – oder Gut – an sich sei; und die Teilnahme an jener 
Vereinigung [hier: der griechischen Polis; C.B.], deren Zweck das Wohl aller 
besonderen Vereinigungen und die Erlangung aller spezifischen Güter sei, an 
sich ein Gut von sehr hohem, weil universalem Charakter darstelle.«54

Unbesehen der methodologischen und normativen Differenzen der genann­
ten Theorierichtungen lassen sich zwei zentrale Argumente für diese geteilte 
These ausmachen. Das erste Argument stellt darauf ab, dass die spezi­
fischen politischen, kulturellen, linguistischen, ökonomischen und mora­
lischen Praktiken eines Gemeinwesens die notwendigen Vorbedingungen 
dafür bilden, dass sich dessen Mitglieder zuallererst als moralische Akteure 
sowie als Träger von sinn- und bedeutungsvollen Lebensprojekten begreifen 
können. Die Frage, was der Mensch qua Gattungswesen ist und wer wir 
qua singuläre Individuen sind, kann nicht isoliert von unserer intersubjek­
tiven Existenz in der Gemeinschaft beantwortet werden. Ebendiese identi­
tätskonstitutive Bedeutung der Mitgliedschaft im Gemeinwesen begründet 
wiederum dessen intrinsischen Wert.55

Das zweite Argument besagt, dass persönliche und politische Freiheit 
durch die Mitgliedschaft in einem Gemeinwesen verwirklicht wird, in dem 
interdependente Individuen gemeinsam in der Lage sind, mittels egalitärer 
Entscheidungsprozesse eine kollektive Kontrolle über ihre Existenz auszu­
üben – und keiner Heteronomie unterworfen sind. Insofern die koope­
rative Gestaltung öffentlicher Angelegenheiten (»res publica«) Ausdruck 
gemeinschaftlicher Autonomie ist, ist sie nicht (ausschließlich) instrumentell 
begründet, sondern intrinsisch wertvoll.56 Anders gesagt: Das Gemeinwesen 
ist nicht Mittel zum Zweck der individuellen Autonomie, sondern diese 
entfaltet sich geradehin erst im Vollzug der politischen Mitgliedschaft durch 
Mitbestimmung. Mit dieser Argumentation sind freilich Mindestanforde­
rungen an die soziopolitische Organisationsstruktur des fraglichen Gemein­
wesens gestellt: Dieses muss demokratische Partizipationsmöglichkeiten 
ebenso gewährleisten wie eine durch rechtsstaatliche Prinzipien geschützte 
Zivilgesellschaft, in der die Mitglieder über die Gemeinwohldienlichkeit von 
Policies frei deliberieren können.

Ausblick auf die Zukunft der Gemeinwohldebatte

Mit diesen Erwiderungen ist die Diskussion um die Plausibilität der sozial­
holistischen Antwortstrategie freilich nicht beendet, sondern hoffentlich erst 
eröffnet. Ich möchte aber im Folgenden einen Blick über das enge Feld der 

4.

 
54 Pocock 1975, S. 67; Übersetzung C.B.
55 Siehe Shaw 2010.
56 Siehe Honohan 2002; Schmelzle 2008.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 23

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


intensionalen Bestimmung der sozialen Referenz des Gemeinwohls werfen 
und vier Implikate für die Gemeinwohldebatte en gros diskutieren.

Der erste Punkt knüpft an eine Fragestellung an, die ich in Abschnitt 1 
aufgeworfen, aber nicht adressiert habe: die extensionale Bestimmung sozia­
ler Referenz. Das Unterfangen, eine Liste von Gemeinwohlträgern zu schrei­
ben, das heißt die Gesamtmenge aller Arten von Entitäten zu ermitteln, von 
denen ein allgemeines Wohl prädiziert werden kann, erhält durch die holisti­
sche Antwortstrategie eine klare Richtung und Orientierung. Es geht darum, 
zu klären, welche Arten von Organisationen die in Abschnitt 2 angerisse­
nen, aber nicht erschöpfend formulierten Kriterien für Gemeinwesen erfül­
len – und welche nicht. Wenn der soziale Referenzpunkt des Gemeinwohls 
in der Tat das Gemeinwesen selbst (und nicht die Summe oder Mehrheit 
seiner individuellen Mitglieder ist), dann ist es meines Erachtens ein wichti­
ges Erkenntnisziel, umfassend und über die kursorischen Bestimmungen, die 
ich gegeben habe, hinausgehend zu bestimmen, was unter »Gemeinwesen« 
vernünftigerweise zu verstehen ist.

Der zweite Punkt nimmt Bezug auf die Position des Gemeinwohl-Nihilis­
mus, die im Begriff des Gemeinwohls eine rhetorische »Leerformel« ohne 
konsistente und kohärente Bedeutung erblickt. Gegen diese Fundamental­
kritik lässt sich nunmehr Folgendes ins Feld führen: Wenn es, wie die holis­
tische Antwortstrategie beansprucht, in der Tat gelingt, die soziale Referenz 
des Gemeinwohls auf eine Art und Weise zu bestimmen, die intuitiv plau­
sibel und praxisrelevant ist, dann zahlt dies in meinen Augen auch auf 
die Plausibilität des Gemeinwohlkonzepts sui generis ein. Das Gemeinwohl 
bleibt als ernst zu nehmender Leitbegriff der politischen Arena im Rennen.

Der dritte Punkt adressiert die politische Ethik des Gemeinwohls. Ausge­
hend von der Diskussion einer potenziellen Kritik des holistischen Referenz­
begriffs als totalitär (das heißt als einen kategorischen Vorrang des Gemein­
wohls gegenüber dem Individualwohl implizierend, siehe Abschnitt 3), 
habe ich dafür optiert, das Gemeinwohl als einen grundlegenden politi­
schen Wert unter mehreren zu begreifen; dieser kann als Pro-tanto-Recht­
fertigungsgrund mit anderen Gründen, wie zum Beispiel dem Partikular­
wohl von Gruppen oder Einzelpersonen, kollidieren und, je nach Situation 
beziehungsweise konkreter Stärke der Gründe, als vor- oder nachrangig 
zu behandeln sein. Wenn wir an einer holistischen sozialen Referenz des 
Gemeinwohls festhalten und den Totalitarismus zurückweisen wollen, dann 
haben wir in der Tat gute Gründe, von einer pluralistischen politischen 
Ethik auszugehen. Die zentrale Herausforderung bestünde in dem Falle 
darin, die Liste grundlegender und potenziell konfligierender politischer 
Werte zu ermitteln.

24 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Der vierte und letzte Punkt betrifft die Auswirkungen meiner Antwort­
strategie auf den zentralen Fragekomplex der gegenwärtigen akademischen 
Gemeinwohldebatte: die inhaltliche Bestimmung des Gemeinwohls selbst. 
Wenn der Referenzpunkt des Gemeinwohls das Gemeinwesen als soziale 
Entität eigenen Ranges ist, gehen die politik- und wirtschaftswissenschaft­
lichen Binnendiskurse über individuelle Nutzenfunktion beziehungsweise 
die verschiedenen Aggregationsmechanismen von Individualnutzen, die in 
den letzten beiden Dekaden verstärkt in die Gemeinwohldebatte hereinge­
schwappt sind (siehe Abschnitt 2), am eigentlichen Thema vorbei. Die 
beiden diskussionsbeherrschenden Lager der Hybridtheoretikerinnen und 
moderaten Substanzialisten sind demnach gut beraten, zu vertiefen, was 
es bedeutet, ein Gemeinwesen als Ganzes besserzustellen, und wie die 
objektiven und subjektiven Elemente beider Theorieentwürfe vor diesem 
Hintergrund zu integrieren sind. Dabei steht die zentrale Frage im Raum, 
ob sich ex ante universelle Kriterien einer organisationalen Bestform von 
Gemeinwesen bestimmen lassen oder ob deren Inhalt und Ausgestaltung 
Gegenstand ergebnisoffener demokratischer Entscheidungsprozesse bleiben 
müssen.

Literatur

Anderheiden, Michael 2006. Gemeinwohl in Republik und Union. Tübingen: Mohr Siebeck.
Arendt, Hannah 1994 [1985]. »Freiheit und Politik«, in Hannah Arendt: Zwischen Vergan­

genheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, S. 201-226. München, Zürich: 
Piper.

Bachmann, Andreas 2013. Hedonismus und das gute Leben. München: Mentis.
Berndt Rasmussen, Katharina 2013. Democracy and the Common Good: A Study of the 

Weighted Majority Rule. Doctoral Thesis in Practical Philosophy. Stockholm: Depart­
ment of Philosophy, Stockholm University.

Bertelsmann Stiftung 2021. Zwischen individueller Freiheit und Gemeinwohl. Sieben Wer­
temilieus und ihre Sicht auf Corona. www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikatione
n/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all (Zugriff vom 
07.06.2022).

Blum, Christian 2013. »Eine integrative Theorie des Gemeinwohls«, in Politische Vierteljah­
resschrift 54, 4, S. 662-685.

Blum, Christian 2015. Die Bestimmung des Gemeinwohls. Berlin: De Gruyter.
Blum, Christian 2022 a. »Prozeduralistische Gemeinwohlkonzeptionen«, in Handbuch 

Gemeinwohl, hrsg. v. Hiebaum, Christian, S. 229-242. Wiesbaden: Springer Fachme­
dien.

Blum, Christian 2022 b. »Substanzialistische Gemeinwohlkonzeptionen«, in Handbuch 
Gemeinwohl, hrsg. v. Hiebaum, Christian, S. 213-228. Wiesbaden: Springer Fachme­
dien.

Bohlken, Eike 2011. Die Verantwortung der Eliten. Eine Theorie der Gemeinwohlpflichten. 
Frankfurt a. M., New York: Campus.

Bollig, Michael 2014. »Resilience – Analytical Tool, Bridging Concept or Development 
Goal? Anthropological Perspectives on the Use of a Border Object«, in Zeitschrift für 
Ethnologie 139, S. 253-279.

Brandner, Urs-Marti 2022. »Gemeinwohldenken im 19. Jahrhundert«, in Handbuch 
Gemeinwohl, hrsg. v. Hiebaum, Christian, S. 57-72. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 25

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all


Chang, Ruth 2012. »Value Pluralism«, in International Encyclopedia of the Social and 
Behavioral Sciences. Band 24, hrsg. v. Smelser, Neil; Bates, Paul, S. 16139-16145. 
Amsterdam: Elsevier.

Dahl, Robert A. 1989. Democracy and Its Critics. New Haven, London: Yale University 
Press.

Diggs, Bernard J. 1973. »The Common Good as Reason for Political Action«, in Ethics 83, 
4, S. 283-293.

Durkheim, Émile 1984 [1895]. Die Regeln der soziologischen Methode. Hrsg. v. René 
König. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Elster, John 1989. Nuts and Bolts for the Social Sciences. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Estlund, David M. 2008. Democratic Authority. A Philosophical Framework. Princeton: 
Princeton University Press.

Felber, Christian. 2016. »Die Gemeinwohl-Ökonomie: ein Wirtschaftsmodell mit Zukunft«, 
in Begegnung und Gespräch 175, 1, S. 1-8.

Fine, Kit 2001. »The Question of Realism«, in Philosophers’ Imprint 1, 1, S. 1-30.
Fraenkel, Ernst 1991 [1964]. Deutschland und die westlichen Demokratien. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.
Ganghof, Steffen 2005. »Politische Gleichheit und echte Mehrheitsdemokratie: Über die nor­

mativen Grundlagen institutioneller Arrangements«, in Zeitschrift für Politikwissen­
schaft 15, 3, S. 741-763.

Gas, Tonio 2017. Gemeinwohl und Individualfreiheit im nationalen Recht und Völkerrecht. 
Hamburg: Maximilian Verlag.

Glassmann, Ulrich; Sauermann, Jan 2011. »Entscheidungskosten und Gemeinwohleffekte 
demokratischer Abstimmungsregeln: Eine experimentelle Untersuchung«, in Politische 
Vierteljahresschrift 52, 3, S. 373-398.

Große Kracht, Herman-Josef G. 2004. »Die überraschende Renaissance des Gemeinwohls. 
Strohfeuer oder Auftakt zu einer neuen Debatte um das politische Selbstverständnis 
moderner Gesellschaften?«, in Soziologische Revue 27, S. 297-311.

Guggenberger, Bernd 1983. »Die neue Macht der Minderheit«, in Merkur 37, 416, 
S. 123-133.

Hartmann, Bernd J. 2009. »Eigeninteresse und Gemeinwohl bei Wahlen und Abstimmun­
gen«, in Archiv des öffentlichen Rechts 14, S. 1-34.

Hiebaum, Christian. Hrsg. 2022. Handbuch Gemeinwohl. Wiesbaden: Springer Fachmedien.
Hindriks, Frank 2008. »The Freedom of Collective Agents«, in Journal of Political Philoso­

phy 16, 2, S. 165-183.
Honohan, Iseult 2002. Civic Republicanism. London, New York: Routledge.
Ladwig, Bernd 2002. »Liberales Gemeinwohl: Von den Schwierigkeiten einer Idee und ihrem 

Verhältnis zur Gerechtigkeit«, in Gemeinwohl und Gemeinsinn. Band IV: Zwischen 
Normativität und Faktizität, hrsg. v. Münkler, Herfried; Bluhm, Harald, S. 85-112. Ber­
lin: Akademie Verlag.

List, Christian; Spiekermann, Kai 2013. »Methodological Individualism and Holism in Poli­
tical Science: A Reconciliation«, in American Political Science Review 107, 4, 
S. 629-643.

MacIntyre, Alasdair 1984. Is Patriotism a Virtue? The Lindley Lecture. Lawrence: The 
University of Kansas.

Margaret Thatcher Foundation 2022. Interview of Prime Minister Margaret Thatcher for 
Woman’s Own. 23. September 1987. www.margaretthatcher.org/document/106689 
(Zugriff vom 03.06.2022).

Messner, Johannes 1962. Das Gemeinwohl. Idee, Wirklichkeit, Aufgaben. Osnabrück: Ver­
lag A. Fromm.

Möhring-Hesse, Matthias 2020. »Wem ist wohl beim Gemeinwohl? Pragmatische Erkun­
dungen eines politischen Konzepts«, in Globales Gemeinwohl. Sozialwissenschaftliche 
und sozialethische Analysen, hrsg. v. Heimbach-Steins, Marianne, S. 141-162. Pader­
born: Brill.

26 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3
https://www.margaretthatcher.org/document/106689


Mushoff, Tobias 2008. Strafe, Maßregel, Sicherungsverwahrung: Eine kritische Untersu­
chung über das Verhältnis von Schuld und Prävention. Frankfurt a. M.: Internationaler 
Verlag der Wissenschaften.

Neidhardt, Friedhelm 2002. »Öffentlichkeit und Gemeinwohl. Gemeinwohlrhetorik in Pres­
sekommentaren«, in Gemeinwohl und Gemeinsinn. Band II: Rhetoriken und Perspekti­
ven sozial-moralischer Orientierung, hrsg. v. Münkler, Herfried; Blum, Harald, 
S. 157-177. Berlin: Akademie Verlag

Nowak, Werner 1973. Das »gemeinnützige Unternehmen« als Instrument der Wohnungspo­
litik. Berlin: Duncker & Humblot.

Offe, Claus 2019 [2001]. »Wessen Wohl ist das Gemeinwohl?«, in Claus Offe: Institutionen, 
Normen, Bürgertugenden, S. 341-367. Wiesbaden: Springer VS.

Peart, Sandra J.; Levy, David M. 2005. »A Discipline without Sympathy: The Happiness of 
the Majority and Its Demise«, in Canadian Journal of Economics 38, 3, S. 937-954.

Pocock, John G. A. 1975. The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the 
Atlantic Republican Tradition. Princeton: Princeton University Press.

Quante, Michael 2011. Die Wirklichkeit des Geistes: Studien zu Hegel. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Rawls, John 1979. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Übersetzt von Hermann Vetter. Frank­
furt a. M.: Suhrkamp.

Rommen, Heinrich 1935. Der Staat in der katholischen Gedankenwelt. Paderborn: Verlag 
des Bonifacius.

Rosen, Gideon 2010. »Metaphysical Dependence. Grounding and Reduction«, in Modality. 
Metaphysics, Logic, and Epistemology, hrsg. v. Hale, Bob; Hoffmann, Aviv, S. 109-136. 
Oxford, New York: Oxford University Press.

Ross, William D. 1930. The Right and the Good. Oxford: Clarendon Press.
Rousseau, Jean-Jacques 2001 [1762]. Vom Gesellschaftsvertrag: oder Grundsätze des Staats­

rechts. Hrsg. und übersetzt von Hans Brockard. Ditzingen: Reclam.
Schmitt-Egner, Peter 2015. Gemeinwohl. Konzeptionelle Grundlinien zur Legitimität und 

Zielsetzung von Politik im 21. Jahrhundert. Baden-Baden: Nomos.
Schulte, Dietrich 2014. Die Gemeinwohlaufgabe von Rechnungshöfen. Dissertation an der 

Universität Heidelberg.
Schmelzle, Cord 2008. »Governance und Legitimität«, in Transdisziplinäre Governancefor­

schung. Gemeinsam hinter den Staat blicken, hrsg. v. De la Rosa, Sybille; Höppner, 
Ulrike; Kötter, Matthias, S. 162-186. Baden-Baden: Nomos.

Selk, Veith 2022. »Postdemokratie und Gemeinwohlrhetorik«, in Handbuch Gemeinwohl, 
hrsg. v. Hiebaum, Christian, S. 587-600. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Shaw, Carl K. Y. 2010. »Civic Republicanism and Democratic Politics – Michael Sandel and 
Contemporary Theories of Political Community«, in Euramerica 40, 4, S. 923-945.

Simmel, Georg 1908. Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung. 
Leipzig: Duncker & Humblot.

Stelzer, Harald 2022. »Individuelle Rechte und Gemeinschaftsbelange«, in Handbuch 
Gemeinwohl, hrsg. v. Hiebaum, Christian, S. 295-310. Wiesbaden: Springer Fachme­
dien.

Stocker, Michael 1990. Plural and Conflicting Values. Oxford: Oxford University Press.
Stolleis, Michael 1974. Gemeinwohlformeln im nationalsozialistischen Recht. Berlin: 

Schweitzer.
Urfalino, Philippe 2017. »The Social Ontology of Deliberating Bodies«, in The Journal of 

Political Philosophy 25, 4, S. 387-410.
von Hayek, Friedrich A. 1942. »Scientism and the Study of Society«, in Economica 9, 35, 

S. 267-291.
von Stein, Lorenz 1992 [1857]. Das gesellschaftliche Labyrinth: Texte zur Gesellschafts- und 

Staatstheorie. Schutterwald: Wissenschaftlicher Verlag.
Weber, Max 1993 [1895]. Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und Reden. Band 4, 2. 

Halbband: Schriften und Reden 1892-1899, hrsg. v. Mommsen, Wolfgang J.; in Zusam­
menarbeit mit Rita Aldenhoff, S. 535-574. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Werneke, Frank; Zanker, Claus. Hrsg. 2022. Renaissance des Gemeinwohls? Erkenntnisse 
und Schlussfolgerungen aus der Pandemie. Hamburg: VSA.

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 27

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Wingert, Lutz 2016. »Gut für alle zusammen? Oder was könnten Demokraten in einer 
Demokratie erkennen«, in Deutsches Jahrbuch Philosophie 8, S. 827-849.

Zschiedrich, Elisabeth 2018. Elternschaft und Gemeinwohl. Ein sozialethischer Beitrag zum 
demografischen Diskurs. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

28 Christian Blum

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3


Zusammenfassung: Der vorliegende Aufsatz beantwortet die von Claus Offe aufgewor­
fene Frage nach der sozialen Referenz des Gemeinwohls, also danach, welche Arten 
von Entitäten als Nutznießer gemeinwohlorientierter Politik infrage kommen. Ich weise 
zwei individualistische Antworten, wonach der Referenzpunkt des Gemeinwohls in 
der Gesamtheit beziehungsweise Mehrheit der Gemeinschaftsmitglieder besteht, zurück. 
Stattdessen optiere ich für eine holistische Antwort, wonach das Gemeinwesen qua 
soziale Entität Gemeinwohlträger ist.

Stichworte: Gemeinwohl, Sozialontologie, Holismus, Demokratie, Wertpluralismus

Whose Good Is the Common Good after All? A (Late) Reply to Claus Offe

Summary: This paper answers the question raised by Claus Offe about the social refer­
ence of the common good, i.e., what kinds of entities qualify for being beneficiaries 
of common good-oriented policies. I reject two individualistic answers, for which the 
reference point of the common good is the totality or majority of community members. 
Instead, I opt for a holistic answer in which the community qua social entity is the 
beneficiary of the common good.

Keywords: common good, social ontology, holism, democracy, value pluralism

Autor

Christian Blum
Miller & Meier Consulting, Senior Policy Expert
HAW Hamburg, Lehrbeauftragter
Starenweg 4
65760 Eschborn
Deutschland
chr-blum@gmx.de

© Christian Blum

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 29

Leviathan, 51. Jg., 1/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:38:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

