
Schwerpunkt

Gastherausgeber:
Thomas Hilgers, Ludger Schwarte

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Hilgers

Technik und Zeit bei Heidegger

Abstract
In diesem Aufsatz geht es darum, das Verhältnis von Technik und Zeit vor dem Hintergrund von
Heideggers früher Daseinsanalyse sowie von dessen späterem Denken zu beleuchten. In einem ersten
Schritt wird die Rolle der Technik für das Dasein herausgearbeitet. In einem zweiten Schritt wird diese in
Bezug gesetzt zur intentionalitätsermöglichenden ursprünglichen Zeit, zur lebensweltlich kontextualisier‐
ten Zeit sowie zur reinen Jetzt-Zeit moderner Uhrentechnik. Im dritten Schritt geht es dann um die vier
zeitlichen Dimensionen der neuzeitlichen Technik: a) das Rasen, b) die sofortige und ständige Verfügbar‐
keit, c) die Berechenbarkeit im Sinne von Steuern, Regeln und Sichern und d) das Geschehen der Technik
als Wahrheitsgeschehen. Dabei wird auch gezeigt, dass Motive der daseinsanalytischen Zeittheorie in
Heideggers späterer Bestimmung der Technik durchaus weiterwirken. Abschließend werden zwei wichti‐
ge (post-phänomenologische) Einwände gegen diese Bestimmung diskutiert. Der erste richtet sich gegen
deren nostalgisch-romantisierende Note – der zweite gegen deren abstrakte Allgemeinheit.

The article focuses on the relation between technology and time in light of Heidegger’s early analytic of
Dasein as well as in light of his later thought. In a first step, the general role of technology for Dasein is
discussed. Then, the relationship between this role and Heidegger’s three kinds of time is established: a)
originary temporality, which is a condition of intentionality, b) time as it is reckoned with in the traditio‐
nal contexts of ordinary life, and c) the pure now-time of modern clocks. In a third step, the four temporal
dimensions of modern technology are spelled out: a) rush, b) instantaneous and permanent availability, c)
calculability in the sense of regulating, governing, and securing, and d) the happening of technology as a
happening of truth. It will be shown that certain aspects of Heidegger’s earlier understanding of time still
play an important role in the context of his later conception of technology. Finally, two relevant (post-
phenomenological) objections against this conception are addressed: the first criticizes the nostalgic and
romanticizing character of Heidegger’s conception; the second criticizes its abstract generality.

Geht es darum, das Verhältnis von Technik und Zeit besser zu verstehen, dann
drängt sich als Ausgangspunkt die Auseinandersetzung mit Heideggers Denken
scheinbar auf. Dieses Denken ist berühmt dafür, die Technik – bzw. deren Wesen –
in den Blick genommen zu haben. Kaum ein anderer philosophischer Text zur Tech‐
nik ist in den letzten Jahrzehnten so häufig besprochen worden wie Heideggers »Die
Frage nach der Technik«. Zugleich hat er mit Sein und Zeit eine der einflussreichsten
Zeittheorien des 20. Jahrhunderts vorgelegt. Diese Zeittheorie nun aber in einen Zu‐
sammenhang mit Heideggers Technikdenken zu setzen, könnte problematisch er‐
scheinen. Sein und Zeit erschien 1927. Schon wenig später besprach Heidegger seine
berühmte Seinsfrage nicht mehr vor dem Hintergrund einer Erörterung der Zeit; im
Fokus stand nun vielmehr das Wesen der Wahrheit. Seine wirkmächtigsten Texte zur

19

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Technik stammen schließlich aus den Vierziger- und Fünfzigerjahren – aus einer
Zeit also, als Heidegger den fundamentalontologischen Ansatz von Sein und Zeit
(scheinbar) lange hinter sich gelassen hatte. Somit meldet sich ein Zweifel, ob
Heideggers Technikdenken sich hier tatsächlich als Ausgangspunkt aufdrängt. Die‐
ser Zweifel mag mit dafür verantwortlich sein, dass dieses Denken selten aus einer
explizit zeittheoretischen Perspektive diskutiert wurde.1

Bei genauerer Betrachtung zeigt sich allerdings, dass die Zeit durchaus eine nach
wie vor wichtige Rolle in Heideggers späterem Denken spielt. Die für dieses Den‐
ken so zentralen Begriffe des Wahrheitsgeschehens und des Ereignisses deuten dies
an. Ich meine, dass gerade diejenigen Momente seines Technikverständnisses, die
Zeitlichkeit ins Spiel bringen, dieses Verständnis zu einem vorausschauenden ma‐
chen. Das heißt, ich meine, dass Heidegger hier einiges von dem antizipiert und sub‐
stantiiert, was mit Blick auf Zeitlichkeit unter informationstechnologischen Bedin‐
gungen heute diskutiert wird. Im Folgenden werde ich diese Behauptung begründen.
Außerdem werde ich zeigen, dass zwischen Heideggers früher Zeitphilosophie und
seinem späteren Technikdenken wichtige Bezüge bestehen. Zu Recht ist darauf hin‐
gewiesen worden, dass Heideggers Beschäftigung mit der Technik nicht erst in den
Dreißigerjahren begann. Bereits in Sein und Zeit spielt die Technik – bzw. die τέχνη
– eine wichtige Rolle. In einem ersten Schritt skizziere ich diese Rolle, um in einem
zweiten auf Heideggers frühe Zeitphilosophie einzugehen. Letztere zeigt sich als
›Dickicht‹ irritierender Begriffe und subtiler Unterscheidungen. In diesem ›Dickicht‹
liegt viel Problematisches, aber auch Bedenkenswertes, welches ich nach einigem
Graben und Trennen markieren werde. Darauf aufbauend, wird es im dritten und
vierten Schritt um Heideggers späteres Denken gehen sowie um die vier zeitlichen
Dimensionen neuzeitlicher Technik. Im letzten Schritt bespreche ich schließlich
zwei wichtige Einwände gegen Heideggers allgemeinen Zugang zur Technik.2

1 Ausnahmen bilden hier Gabriel Motzkin: »Time and Technology in Heidegger’s Thought«, in:
Yaron Ezrahi, Everett Mendelsohn und Howard P. Segal (Hg.): Technology, Pessimism, and
Postmodernism, Amherst 1994, S. 137–150, sowie Bernard Stiegler: Technik und Zeit. Der Feh‐
ler des Epimetheus, Zürich 2009. Zu erwähnen wäre außerdem eine vor wenigen Jahren erschie‐
nene Dissertation. Vgl. Dianfei Yuan: Heidegger and Castells: The Concept of Time in Digital
Technology Era, Saarbrücken 2016. In Ansatz, Methodik und Fokus unterscheidet sich mein
Aufsatz stark von den genannten Texten. Ähnlich wie ich meint allerdings auch Yuan, dass
Heidegger die zeitlichen Dimensionen der Informationstechnologie bereits gut voraussah. Vor
allem das, was ich als die ersten zwei dieser Dimensionen identifiziere – das Rasen und die
ständige Verfügbarkeit –, spielt auch in ihrer Diskussion eine Rolle. Für eine Darstellung des
Einflusses von Heideggers Technikdenken vgl. Don Ihde: Heidegger’s Technologies. Post‐
phenomenological Perspectives, New York 2010, S. 1–27.

2 Die Rolle der Technik für das Denken des frühen Heidegger wird betont in: Günter Figal:
Martin Heidegger. Phänomenologie der Freiheit, Frankfurt am Main 1988, S. 302, Peter-Paul
Verbeek: What Things Do. Philosophical Reflections on Technology, Agency, and Design, Uni‐
versity Park 2005, S. 77–88, Andreas Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, Biele‐
feld 2008, S. 8, sowie Ihde: Heidegger’s Technologies, S. 42–55.

20

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Technik in Sein und Zeit

Spätestens seit Mitte der Zwanzigerjahre wird Heideggers Denken von einer Frage
bestimmt: der sogenannten Seinsfrage – d.h. der Frage nach dem »Sinn von Sein«.3
Was genau es mit dieser Frage auf sich hat, werden wir hier kaum zufriedenstellend
diskutieren können. Der frühe Heidegger vertrat in jedem Fall die Ansicht, dass man
die Seinsfrage nur dadurch angehen könne, dass ein bestimmtes Seiendes auf seine
besondere Seinsweise hin untersucht werde, und dieses Seiende könne kein anderes
sein als dasjenige, das diese Frage stellt. Dieses Seiende ist jede von uns – hier tat‐
sächlich oder der Möglichkeit nach miteinander sich verständigende – je selbst. Um
den Blick auf dieses Seiende nicht sofort durch undurchdachte Voraussetzungen
oder theoretischen Ballast zu verstellen, lehnt Heidegger solch traditionelle Begriffe
wie »Mensch«, »Person« oder »Subjekt« ab und führt den Terminus »Dasein« ein.4
Jede von uns ist je für sich da. Die besondere Seinsweise des Daseins nennt
Heidegger dann – entgegen der Tradition – »Existenz«. Die zentrale Frage in Sein
und Zeit lautet demzufolge: ›Was heißt es, da zu sein bzw. zu existieren?‹
Heideggers »existenziale Analytik des Daseins« soll auf diese Frage eine Antwort
geben.5

In einem ersten Schritt behauptet Heidegger, dass Dasein immer in einer Welt ist
und sich dabei auf etwas bezieht. Dieses Etwas erscheint im alltäglichen Existenz‐
vollzug allerdings keineswegs als bloßes Ding oder neutral »Vorhandenes«,6 das dis‐
tanziert betrachtet wird. Vielmehr erscheint es dem Dasein zunächst als etwas, wo‐
mit es praktisch umgeht. Das heißt, es erscheint zunächst im Herstellen, Gebrauchen
und Hantieren. Heidegger bezeichnet all diese Umgangsweisen als »Besorgen«.7 Im
Besorgen, welches mein »In-der-Welt-Sein«8 ausmacht, erscheint alles als »Zeug«
oder »Zuhandenes«.9

I.

3 Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen 2001, S. 1.
4 Ebd., S. 7 und 46.
5 Ebd., S. 13. Eine luzide Einführung der berühmten »ontologischen Differenz« zwischen Sein

und Seiendem findet sich in Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie
(1927), Frankfurt am Main 1975, S. 13ff. Ernst Tugendhat hat die Wahl des Wortes ›Dasein‹ aus
grammatikalischen Gründen kritisiert: Das Wort könne nicht als Bezeichnung für den Menschen
fungieren, da es keinen Plural zu ihm gebe. Vgl. Ernst Tugendhat: Selbstbewußtsein und Selbst‐
bestimmung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt am Main 1979, S. 172. Mit diesem
Einwand verpasst Tugendhat aber die Pointe. Der Singular zwingt dazu, die eigene Existenz im‐
mer aus der je eigenen Vollzugsperspektive zu fassen und blockiert die vergegenständlichende
Eigenschaftsaufzählung. Außerdem will Heidegger gerade kein Synonym für ›Mensch‹ einfüh‐
ren und keine Anthropologie entwickeln. Für geneigtere Diskussionen des Daseinsbegriffs vgl.
Figal: Martin Heidegger, S. 53–73, Hubert L. Dreyfus: Being-in-the-World. A Commentary on
Heidegger’s Being and Time, Division I, Cambridge 1991, S. 10–29, sowie John Haugeland:
Dasein Disclosed, Cambridge 2013, S. 76–90.

6 Heidegger: Sein und Zeit, S. 71.
7 Ebd., S. 57.
8 Ebd., S. 52.
9 Ebd., S. 69.

21

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuhandenes erscheint jedoch nie isoliert. Der Hammer wird gebraucht, um Nägel
in die Wand zu schlagen. Er »verweist«10 sozusagen auf Nägel und Wand und Letz‐
tere auf Bilder, Spiegel, Decken und Ähnliches. Dadurch bilden sich Verweisungs‐
ketten, welche Ganzheiten – wie Werkstatt, Fabrik, Wohnung, Büro und Atelier –
konstituieren. Heidegger nennt letztere »Zeugganzheiten«, »Verweisungsganzhei‐
ten« und schlussendlich »Bewandtnisganzheiten«.11 Selbst die Naturdinge erschei‐
nen zunächst vor dem Hintergrund praktisch-instrumenteller Zusammenhänge. Das
heißt, auch sie erscheinen als uns praktisch Angehendes: »Der Wald ist Forst, der
Berg Steinbruch, der Fluß Wasserkraft, der Wind ist ›Wind in den Segeln‹«.12

Im Besorgen ist das Dasein letztlich aber immer auf sich selbst bezogen, »wor‐
um-willen«13 es jeweils etwas besorgt. Das heißt, es ergreift bestimmte Möglichkei‐
ten zu sein, verneint andere und verhält sich damit zum je eigenen Sein. In diesem
Bezug zur je eigenen Existenz – und damit auch zum Sein als solchem – sieht
Heidegger das, was das Dasein auszeichnet.14 Außerdem geht es im Besorgen immer
auch mit anderen um, die seine Seinsweise teilen. Diesen steht es aber nicht in der
Verhaltensweise des Besorgens, sondern in derjenigen der »Fürsorge« gegenüber.15

Jede alltägliche Verhaltensweise des Daseins findet dabei vor dem Hintergrund von
Normen, Sitten und Konventionen statt, die es sich nicht ausgesucht hat, sondern in
die es qua Geburt, Erziehung und kultureller Prägung »geworfen«16 wurde. Das Da‐
sein bewegt sich also stets schon in geschichtlich vorgegebenen Sinnbezügen, wenn
es bei etwas zu Werke geht, um Möglichkeiten des je eigenen Seins zu ergreifen und
sich insofern vorweg zu sein. Diese drei Strukturmomente fasst Heidegger am Ende
des ersten Abschnittes von Sein und Zeit unter dem Titel ›Sorge‹ zusammen und
kommt damit zu einer ersten Antwort auf die Frage, was es heißt, da zu sein: »Das
Sein des Daseins besagt: Sich-vorweg-schon-sein-in-(der-Welt-) als Sein-bei (inner‐
weltlich begegnendem Seienden). Dieses Sein erfüllt die Bedeutung des Titels Sor‐
ge, der rein ontologisch-existenzial gebraucht wird.«17

Wo steckt nun die Technik? Natürlich steckt sie in solchen Ausdrücken wie ›Her‐
stellen‹, ›Gebrauchen‹, ›Hantieren‹, ›Dienlichkeit‹, ›Beiträglichkeit‹, ›Verwendbar‐
keit‹ usw. In einem gewissen Sinne beschreibt Heidegger das alltägliche (intentiona‐
le) Verhalten des Daseins als zunächst einmal technisches; zumindest dann, wenn
wir technisches Verhalten vor allem als »zielgerichteten (= intentionalen) Mittelein‐

10 Ebd., S. 77–83.
11 Ebd., S. 82 und 84.
12 Ebd., S. 70.
13 Ebd., S. 84.
14 Vgl. hierzu ebd., S. 12 und Tugendhat: Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung, S. 170–223.
15 Heidegger: Sein und Zeit, S. 121.
16 Ebd., S. 179.
17 Ebd., S. 192.

22

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


satz«18 verstehen. Das heißt, in einem gewissen Sinne können wir in Sein und Zeit
eine »Phänomenologie des Mittelgebrauchs«19 finden.

Dieser Umstand resultiert auch daraus, dass sich Sein und Zeit aus der Idee entwi‐
ckelte, eine phänomenologische Interpretation aristotelischer Texte – u.a. der Niko‐
machischen Ethik – vorzulegen. Im sechsten Buch dieser Ethik definiert Aristoteles
die Kunst – also die τέχνη – als »mit wahrer Vernunft verbundener Habitus des Her‐
vorbringens«.20 Tätigkeiten gemäß einer τέχνη – bzw. die Ausübung einer solchen –
sind demzufolge Formen des Hervorbringens (ποιεῖν) von etwas, das über den je‐
weiligen Tätigkeitsvollzug hinausgeht. Heideggers Beispiele des Besorgens sind
Beispiele solcher Formen des Hervorbringens. Die Idee des Besorgens steht also im
Zusammenhang mit der aristotelischen Idee des technischen Hervorbringens. Wich‐
tig hierbei ist, im Auge zu behalten, dass Heidegger das Besorgen als eine Vollzugs‐
form darstellt, die vor dem Hintergrund sozial geteilter, normativer und sprachlich
verankerter Sinnbezüge stattfindet und die stets eine Existenzweise des jeweiligen
Daseins ausdrückt. Der Einsatz eines Mittels zum Hervorbringen eines Zwecks ist
somit nur ein Moment des Existenzvollzugs, den Heidegger als sich sorgendes In-
der-Welt-Sein fasst.21 Dennoch liegt in dieser Beschreibung eine technizistische Ver‐
kürzung vor, insofern das gemeinsame Kritisieren und Aushandeln von Normen und
Institutionen – das also, was »kommunikatives Handeln« gegenüber dem instrumen‐
tellen ausmacht – keine große Rolle spielt.22 Was das Dasein aus seinen Bezügen
reißt und eine Modusverschiebung der Existenz erlaubt, geschieht in der »Vereinze‐
lung«.23 Wie dem auch sei, im nächsten Schritt wird es darum gehen, die Zeitlichkeit
des sich sorgenden In-der-Welt-Seins in den Blick zu nehmen.24

18 Christoph Hubig, Andreas Luckner und Nadia Mazouz: »Einleitung«, in: Christoph Hubig u.a.
(Hg.): Handeln und Technik – mit und ohne Heidegger, Kultur und Technik, Bd. 7, Berlin 2007,
S. 7–10, hier S. 7. Für eine Diskussion der Technik als »zweckgerichteter herstellender Hand‐
lung« vgl. auch Antje Gimmler: »Handeln und Erfahrung – Überlegungen zu einer pragmati‐
schen Theorie der Technik«, in: Hubig u.a. (Hg.): Handeln und Technik, S. 61–74, hier S. 62
und 71, sowie Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, S. 18 und 25–34.

19 Ebd., S. 45. Stiegler schreibt zutreffend: »Und der Horizont des Besorgens, die ursprüngliche
Struktur jeder Weltlichkeit, ist die technische Welt […]« (Stiegler: Technik und Zeit, S. 18).

20 Aristoteles: Nikomachische Ethik, auf der Grundlage der Übersetzung v. Eugen Rolfes hrsg. v.
Günther Bien, Hamburg 1985, S. 134.

21 Vgl. hierzu Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, S. 57.
22 Zur Idee des kommunikativen Handelns vgl. Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen

Handelns, Bd. 1, Frankfurt am Main 1981, S. 141–151.
23 Heidegger: Sein und Zeit, S. 263.
24 Die prominenteste Darstellung seines phänomenologischen Vorhabens mit Bezug auf Aristote‐

les findet sich im sogenannten Natorp-Bericht. Vgl. Martin Heidegger: Phänomenologische In‐
terpretationen zu Aristoteles. Anzeige der hermeneutischen Situation (1922), Frankfurt am
Main 2013. Für die Beziehung zwischen der Idee des Besorgens und Aristoteles’ Idee des Her‐
vorbringens vgl. Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, S. 9.

23

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursprüngliche Zeit und Modalisierung der Existenz

Warum endet die Daseinsanalyse nicht mit der Bestimmung der Existenz als sich
sorgendes In-der-Welt-Sein? Die Antwort auf diese Frage liefert folgende Textstelle
aus Sein und Zeit:

»Die Bestimmung der Sorge als Sich-vorweg-sein – im-schon-sein-in ... – als Sein-bei ...
macht deutlich, daß auch dieses Phänomen in sich noch struktural gegliedert ist. Ist das
aber nicht das phänomenale Anzeichen dafür, daß die ontologische Frage noch weiter
vorgetrieben werden muß zur Herstellung eines noch ursprünglicheren Phänomens, das
die Einheit und Ganzheit der Strukturmannigfaltigkeit der Sorge ontologisch trägt?«25

Schon angesichts des Buchtitels ist klar, worauf alles nun hinauslaufen wird. Natür‐
lich wird die Zeit als das noch ursprünglichere Phänomen, das Einheit und Ganzheit
der Sorge trägt, ins Spiel kommen, und unterschwellig war sie dies ja bereits von
Anfang an durch Heideggers Bestimmung der Sorge: »Das Sich-vorweg gründet in
der Zukunft, das Schon-sein-in ... bekundet eine Gewesenheit. Das Sein-bei ... wird
ermöglicht im Gegenwärtigen.«26 Damit haben wir die Zukunft, die Gewesenheit
(bzw. Vergangenheit) und die Gegenwart als die klassischen drei Momente der Zeit
beisammen. Heidegger zufolge darf man nun aber die Gewesenheit nicht als ein
Früher und die Zukunft nicht als ein Später verstehen. Es geht also nicht darum, das
sich sorgende Dasein in frühere und spätere Phasen zu ›zerschneiden‹. Damit würde
jenes als bloß vorhandenes Ding betrachtet und dessen Seinsweise verkannt. Die
Früher-später-Relation gehört zur »besorgten Zeit«, die im täglichen Existenzvollzug
zwar ständig im Spiel ist – insofern wir ständig mit der Zeit rechnen –, die aber eben
gerade nicht der »ursprünglichen Zeit« entspricht.27 Ursprünglich finden wir nicht in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft statt (so wie Zuhandenes und Vorhandenes),
sondern sind stets schon gewesen, gegenwärtig und zukünftig, insofern wir uns auf
die uns geschichtlich vorgegebenen Möglichkeiten hin entwerfen. Die Existenzvoll‐
züge des Daseins finden somit ursprünglich nicht in der Zeit statt, sondern Zeitlich‐
keit – bzw. »Zeitigungen der Zeit«28 – ereignet sich ursprünglich durch diese. Be‐
reits 1924 schreibt Heidegger: »Das Verständnis der Zeit und der Untersuchung da‐
rüber liegt im echten Fragen: ›bin ich die Zeit?‹«29

Halten wir fest, dass die ursprüngliche Zeit, die jede von uns gewissermaßen
selbst je ist, im Gegensatz zur besorgten Zeit, die dem traditionellen Zeitbegriff viel
eher entspricht, keine sequenzielle Ordnung besitzt. Das heißt, die »Folgeordnung

II.

25 Heidegger: Sein und Zeit, S. 196.
26 Ebd., S. 327. Vgl. hierzu auch ebd., S. 304.
27 Ebd., S. 411 und 329.
28 Ebd., S. 304.
29 Martin Heidegger: Der Begriff der Zeit (1924), in: Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 64,

hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frankfurt am Main 2004, S. 83.

24

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ablaufender Erlebnisse gibt nicht die phänomenale Struktur des Existierens«.30 Ur‐
sprünglich ist diese Zeit außerdem nicht nur, weil sie Einheit und Ganzheit der Sor‐
ge trägt, sondern auch, weil sich die besorgte Zeit aus ihr ableitet. William Blattner
erhellt diesen Punkt, wenn er schreibt: »He [Heidegger] will argue that we can ana‐
lyze ordinary time into a set of conceptual moments, each of which is derivable from
originary temporality. These conceptual moments are derivable in the sense that they
can be seen to be modified forms of the features of originary temporality.«31

Warum genau aber meint Heidegger, dass die Momente der Sorge in den Momen‐
ten der Zeit gründen? Ein zentraler Gedanke hier scheint zu sein, dass indem sich
das Dasein in seinem Besorgen und Fürsorgen auf anderes und andere bezieht, es
außer sich ist; und dass dieses Außer-sich-Sein den Kern der Zeitlichkeit ausmacht:
»Zeitlichkeit ist das ursprüngliche ›Außer-sich‹ an und für sich selbst. Wir nennen
daher die charakterisierten Phänomene Zukunft, Gewesenheit, Gegenwart die Eksta‐
sen der Zeitlichkeit.«32 Zu Recht wurde beklagt, dass der Terminus ›Außer-sich-
sein‹ hier irreführend ist, weil er nahelegt, dass das Dasein in seinen Vollzügen aus
einem Innen in ein Außen heraustritt. Sprechen wir aber in diesem Zusammenhang
von einem Innen gegenüber einem Außen, dann stehen wir zwangsläufig auf einem
gewissen subjektphilosophischen Boden, auf dem Heidegger gerade nicht stehen
will.33 Vielversprechender könnte es daher sein, das Außer-sich-Sein als eine Art
»Aufspreizen«34 zu fassen. Das heißt, Dasein spreizt sich in jedem seiner Vollzüge
auf, insofern es bei etwas (und mit jemandem) tätig ist, um seine je eigene Existenz
auf die ihm geschichtlich und kulturell vorgegebenen Möglichkeiten hin zu entwer‐
fen. Dieses Aufspreizen wäre die ursprüngliche Zeitlichkeit als ein intentionalitäts‐
bedingender Grundvollzug. Ein derart transzendentales Bedingungsverhältnis zwi‐
schen Zeitlichkeit und Intentionalität legt Heidegger selbst nahe.35

Mit der intentionalitätsbedingenden ursprünglichen Zeitlichkeit muss allerdings
auch die besorgte Zeit und deren »Innerzeitigkeit« auf den Plan treten: »Das Rech‐
nen mit der Zeit ist konstitutiv für das In-der-Welt-sein. Das besorgende Entdecken

30 Ebd., S. 291. Dass sich die ursprüngliche Zeit vor allem durch ihre fehlende Sequenzialität de‐
finiert, betont William Blattner. Vgl. William Blattner: Heidegger’s Temporal Idealism, Cam‐
bridge 2012, S. 92.

31 Ebd., S. 94. Für das Explikationsverhältnis zwischen ursprünglicher und besorgter Zeit vgl.
auch Heidegger: Sein und Zeit, S. 333, sowie derselbe: Grundprobleme der Phänomenologie,
S. 375–377.

32 Heidegger: Sein und Zeit, S. 329.
33 Vgl. hierzu Figal: Martin Heidegger, S. 290.
34 Karen Gloy: Philosophiegeschichte der Zeit, München 2008, S. 186.
35 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 351 und 363. Zu dieser Thematik vgl. auch Rudolf Bernet:

»Die Frage nach dem Ursprung der Zeit bei Husserl und Heidegger«, in: Heidegger Studies 3/4
(1987/1988), S. 89–104, hier S. 96, und Marion Heinz: »Der Zeitbegriff im Frühwerk Martin
Heideggers«, in: Norbert Leśniewski und Ewa Nowak-Juchacz (Hg.): Die Zeit Heideggers,
Dia-Logos. Schriften zu Philosophie und Sozialwissenschaften, Bd. 2, Frankfurt am Main
2002, S. 9–33, hier S. 17.

25

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Umsicht läßt, mit seiner Zeit rechnend, das entdeckte Zuhandene und Vorhande‐
ne in die Zeit begegnen. [...] Wir nennen die Zeitbestimmtheit des innerweltlich Sei‐
enden die Innerzeitigkeit.«36 Insofern ich also bei etwas (und mit jemandem) tätig
bin, um mich auf die mir geschichtlich vorgegebenen Möglichkeiten hin zu entwer‐
fen, setze ich Zuhandenes, andere Menschen und mich selbst durch Worte wie
›dann‹, ›zuvor‹, ›jetzt‹ oder ›damals‹ in innerzeitliche Beziehungen. Tatsächlich ist
es kaum vorstellbar, wie ich etwas besorgen könnte, ohne das von mir zu Besorgen‐
de – und dessen Bewandtnisganzheit – innerzeitlich konkret zu organisieren.37 Weil
die ursprüngliche Zeit intentionalitäts- und tätigkeitsfundierend ist, fordert sie somit
ein Besorgen der Zeit im Sinne des Schaffens von Innerzeitigkeit.38 Betrachten wir
dies genauer.

Heidegger ordnet jeder Ekstase verschiedene Strukturmomente der Sorge zu.
Existenzialität und Verstehen gründen in der Zukunft. Das heißt, mein Zukünftigsein
begründet, dass ich mich auf ein »Möglichsein« und »Seinkönnen« hin verstehe.39

Anders ausgedrückt: In diesem existentiellen Verständnis meiner selbst öffnet sich
immer schon ein Zukunftshorizont. Heidegger zufolge öffnet jede Ekstase einen ihr
eigenen Horizont: »Wir bezeichnen dieses Wohin der Ekstase als den Horizont oder
genauer das horizontale Schema der Ekstase.«40 Dies darf nun aber nicht so verstan‐
den werden, als ob sich eine nach vorne hin abzulaufende Linie hier ausrolle. Und
auch wenn Heidegger von einem »Auf-sich-zukommen«41 spricht, darf dies nicht
gelesen werden, als ob das existentielle Verstehen ein an einem bestimmten Zeit‐
punkt zu erreichendes Ziel festlegt. Blattner warnt zu Recht, dass solch eine Deu‐
tung der Nicht-Sequenzialität der ursprünglichen Zeitlichkeit zuwiderläuft.42 Es geht
also nicht darum, etwas zu verwirklichen, was ich noch nicht bin, sondern darum,
dem, was ich gewählt habe, schon zu sein, durch jeden neuen Existenzvollzug zu
entsprechen. Zweifelsohne impliziert ein gewähltes Möglichsein das Verfolgen von
Zielen, aber nie wird sich dieses Möglichsein durch das Erreichen eines Ziels in ein
Wirklichsein verwandeln. Existieren bleibt immer eine zu bewältigende Aufgabe.
Dies zu leugnen, würde die Bewegtheit der Existenz negieren.

Genauso wie mich die Zukunft nicht auf etwas Bezug nehmen lässt, was ich einst
werde, lässt mich die Ekstase der Gewesenheit nicht auf etwas Bezug nehmen, was
ich einst war. Der Gewesenheit ordnet Heidegger »Faktizität«, »Befindlichkeit« und

36 Heidegger: Sein und Zeit, S. 333.
37 Heidrun Hesse schreibt: »Was poetische Tätigkeiten wesentlich charakterisiert, ist nämlich ein

bestimmtes Zeitmanagement« (Heidrun Hesse: »Der Begriff des Handelns und die Zweck-Mit‐
tel-Unterscheidung. Oder: warum auch die moderne Technik nur handlungstheoretisch zu be‐
greifen ist«, in: Hubig u.a. (Hg.): Handeln und Technik, S. 13–26, hier S. 14).

38 Gloy: Philosophiegeschichte der Zeit, S. 183.
39 Heidegger: Sein und Zeit, S. 143. Vgl. hierzu auch ebd., S. 327.
40 Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie, S. 429.
41 Ebd., S. 375.
42 Vgl. Blattner: Heidegger’s Temporal Idealism, S. 105–109.

26

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Geworfenheit« zu.43 Als jemandem also, der sich in einer bestimmten geschichtli‐
chen und sozio-kulturellen Situation befindet, ist mir der Horizont der Gewesenheit
geöffnet, insofern ich immer etwas schon (bzw. noch) bin und mit etwas umgehen
muss, was mir schon (bzw. noch) gegeben ist oder mich affiziert. Selbstverständlich
wirkt dies in die von mir gewählten Möglichkeiten hinein. Als faktisches, befindli‐
ches und geworfenes Dasein verstehe ich mich immer auf ein Möglichsein und Sein‐
können, das ich jeweils schon und zugleich noch bin.44

Die Ekstase der Gegenwart bezieht Heidegger schließlich auf das »Verfallen«.45

Mich auf ein Möglichsein entwerfend, bin ich immer bei etwas (und mit jemandem),
insofern ich etwas besorge, um etwas zu erreichen oder zu verrichten. Dabei folge
ich zunächst und vor allem öffentlichen Normen und Mustern, ohne diese zu hinter‐
fragen. Der Begriff des Verfallens steht für dieses sozusagen blinde Sichüberlassen
an öffentlich Vorgegebenes, welches in unserem alltäglichen Umgang mit Gegen‐
ständen und Mitmenschen gewöhnlich vorherrscht.

Auch wenn wir nun alle drei Ekstasen beisammen haben, könnte man einwenden,
dass ich das Entscheidende der ursprünglichen Zeitlichkeit bisher ignoriert habe.
Anders ausgedrückt, man könnte einwenden, dass ich falsch begonnen habe.
Schließlich wendet Heidegger sich der ursprünglichen Zeitlichkeit nicht allein des‐
wegen zu, um Einheit und Ganzheit der Sorge zu ergründen, sondern um die Unter‐
scheidung zwischen eigentlichem und uneigentlichem Existenzvollzug auszubuch‐
stabieren. Der Versuch, Letzteres zu bewerkstelligen, bildet ja den Auftakt der Zeit‐
analyse. Das heißt, bevor der Begriff der Ekstase überhaupt eingeführt wird, ist die
ursprüngliche Zeitlichkeit als eigentliche Zeit – bzw. als »vorlaufende Entschlossen‐
heit«46 – besprochen. Unter dem Titel »ursprüngliche Zeitlichkeit« verbirgt sich so‐
mit ein reichhaltigeres Phänomen als das eines intentionalitätsbedingenden Grund‐
vollzugs. Tatsächlich wird hier eine besondere Spielart der Intentionalität angespro‐
chen, die Heidegger unter Zuhilfenahme der Begriffe »Sein zum Tode«, »Schuld«
und »Gewissen« fokussiert.47

Wie ursprüngliche und eigentliche Zeitlichkeit genau zusammenhängen, ist je‐
doch in der Forschung umstritten. Zweifelsohne legt Heidegger bisweilen eine sehr
enge Beziehung nahe:

»Phänomenal ursprünglich wird die Zeitlichkeit erfahren am eigentlichen Ganzsein des
Daseins, am Phänomen der vorlaufenden Entschlossenheit. Wenn sich die Zeitlichkeit
hierin ursprünglich bekundet, dann ist vermutlich die Zeitlichkeit der vorlaufenden Ent‐
schlossenheit ein ausgezeichneter Modus ihrer selbst. Zeitlichkeit kann sich in verschie‐

43 Heidegger: Sein und Zeit, S. 328.
44 Für eine vertiefende Beschreibung der Gewesenheit vgl. Margot Fleischer: Die Zeitanalyse in

Heideggers »Sein und Zeit«. Aporien, Probleme und ein Ausblick, Würzburg 1991, S. 69.
45 Heidegger: Sein und Zeit, S. 328.
46 Ebd., S. 305.
47 Vgl. hierzu ebd., S. 235–323.

27

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen Möglichkeiten und in verschiedener Weise zeitigen. Die Grundmöglichkeiten der
Existenz, Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit des Daseins, gründen [...] in möglichen
Zeitigungen der Zeitlichkeit.«48

Entsprechend der These, dass Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit in unterschiedli‐
chen Zeitigungen gründen, differenziert Heidegger zwischen eigentlichen und unei‐
gentlichen Ekstasen. So differenziert sich die Zukunft in Vorlaufen und Gewärtigen,
die Gewesenheit in Wiederholen und Vergessen und die Gegenwart in Augenblick
und Gegenwärtigen.49 Der vorlaufenden Entschlossenheit steht somit das »verges‐
send-gegenwärtigende Gewärtigen«50 als uneigentliche Zeitlichkeit – oder besser als
uneigentliche Zeitigung der Zeitlichkeit – gegenüber. Während die Zukunft außer‐
dem bei der eigentlichen Zeitigung einen Vorrang hat, ist es bei der uneigentlichen
Zeitigung die Gegenwart, die als dominante Ekstase auftritt.51

Hinsichtlich der Frage, wie ursprüngliche und eigentliche Zeitlichkeit zusammen‐
hängen, folge ich Margot Fleischer und verstehe beide als strukturgleich. Das heißt,
ursprüngliche Zeitlichkeit ist vorlaufende Entschlossenheit. Diese kann sich aber
verschieden zeigen – bzw. zeitigen. In der eigentlichen Zeitigung vollzieht sich die
Entschlossenheit tatsächlich; in der uneigentlichen vollzieht sie sich in degenerierter
Form als vergessend-gegenwärtigendes Gewärtigen. Die uneigentliche Zeitigung
kann somit nur erklärt werden mit Blick auf die eigentliche, in der sich die Struktur
der ursprünglichen Zeitlichkeit vollkommen offenbart.52

Egal wie sich letztere aber zeigt, sie bleibt intentionalitätsbedingende Grundvoll‐
zugsform. So können wir zwei Dinge festhalten: a) Das oben beschriebene Aufsprei‐
zen der ekstatisch-horizontalen Zeitlichkeit geschieht sowohl in der eigentlichen als
auch in der uneigentlichen Zeitigung und konstituiert den Kern dessen, was Einheit
und Ganzheit der Sorge trägt. b) Die uneigentliche Zeitigung kann nur mit Blick auf
die eigentliche als deren Degenerationsform beschrieben werden, weswegen letztere
auch zu Recht ›ursprünglich‹ genannt werden kann.

Viel gäbe es noch auszuführen mit Blick auf den Begriff der Eigentlichkeit. Vor
allem wäre die These zu prüfen, dass in konkreten Zeitigungen unterschiedliche Ek‐
stasen die Führung übernehmen. Und natürlich stellt sich das Problem, dass
Heidegger die Gegenwart an die Uneigentlichkeit bindet, wenn er sie dem Verfallen
zuordnet. Dies würde implizieren, dass die ursprüngliche Zeitlichkeit – selbst in
ihrer eigentlichen Zeitigung – stets ein Moment der Uneigentlichkeit in sich trägt.53

48 Ebd., S. 304. Vgl. hierzu auch ebd., S. 326.
49 Ebd., S. 350.
50 Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie, S. 412.
51 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 329, sowie Fleischer: Die Zeitanalyse in Heideggers »Sein

und Zeit«, S. 30.
52 Vgl. ebd., S. 19. Eine ähnliche Position findet sich bei Heath Massey: The Origin of Time.

Heidegger and Bergson, Albany 2015, S. 106. Für die Gegenposition vgl. Blattner:
Heidegger’s Temporal Idealism, S. 98–102.

53 Vgl. hierzu ebd., S. 29.

28

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ohne diesen Problemen nachzugehen, können wir aber einen Unterschied markie‐
ren, den Heidegger mit der Differenz von eigentlicher und uneigentlicher Zeitigung
im Auge hat. Bevor wir dies jedoch tun können, bleiben vier Punkte anzusprechen.

Für unseren Kontext ist zunächst einmal die »Zeitlichkeit des umsichtigen Besor‐
gens«54 noch von Interesse. Heidegger widmet dieser in Sein und Zeit einen eigenen
Unterparagraphen:

»Das Verstehen des Wozu, das heißt des Wobei der Bewandtnis, hat die zeitliche Struktur
des Gewärtigens. Des Wozu gewärtig, kann das Besorgen allein zugleich auf so etwas zu‐
rückkommen, womit es die Bewandtnis hat. Das Gewärtigen des Wobei in eins mit dem
Behalten des Womit der Bewandtnis ermöglicht in seiner ekstatischen Einheit das spezi‐
fisch hantierende Gegenwärtigen des Zeugs.«55

Bis auf das Moment des Behaltens zeigt das Besorgen die Ekstasen in ihrer unei‐
gentlichen Zeitigung. Heidegger macht aber klar, dass das Behalten eines »Womit
der Bewandtnis« mit einem Vergessen einhergeht: »Um an die Zeugwelt ›verloren‹
›wirklich‹ zu Werke gehen und hantieren zu können, muss sich das Selbst verges‐
sen.«56 Somit entspricht der Zeitlichkeit des Besorgens die uneigentliche Zeitigung.
Bedeutet dies, dass in der eigentlichen Existenz nichts besorgt wird? Dies wäre eine
irritierende Schlussfolgerung, da die Sorge und das In-der-Welt-Sein durch das Be‐
sorgen mitkonstituiert werden. Und so schreibt Heidegger: »Auch die eigentliche
Existenz des Daseins hält sich in solchem Besorgen – selbst wenn es für sie ›gleich‐
gültig‹ bleibt.«57 Auch als eigentlich Existierender bin ich folglich bei etwas tätig
und bleibe auf öffentlich gegebene Bewandtnisganzheiten bezogen. Das heißt, ich
schnüre mich hier nicht von der Öffentlichkeit ab, sondern verändere nur meinen
Bezug zu ihr.58 Vor allem wird mir nun meine geschichtliche Bedingtheit und die
Tatsache, dass ich hinsichtlich meines Möglichseins eine Wahl zu treffen habe,
durchsichtig. Auch wenn unser alltägliches Besorgen somit eine uneigentliche Zeiti‐
gung ist, offenbart sich die eigentliche Zeitigung nicht durch eine vom Besorgen
verschiedene Tätigkeitsform, sondern durch dessen Modifikation.59

Von der Zeitlichkeit des Besorgens kommen wir nun zweitens auf die besorgte
Zeit zurück. In jedem Besorgen ist ein Jetzt, Dann, Damals, Zuvor usw. impliziert:
»Mit dem Jetzt, Dann und Damals spricht sich das Gewärtigen, die Zukunft, das Be‐
halten, die Gewesenheit, und das Gegenwärtigen, die Gegenwart, aus.«60 Da solche

54 Martin Heidegger: Sein und Zeit, S. 352.
55 Ebd., S. 353.
56 Ebd., S. 354.
57 Ebd., S. 352.
58 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 263.
59 Wie genau diese aussieht, beschreibt Heidegger nur sehr vage. Auch hier wäre somit noch viel

zu sagen. Vor allem wäre zu fragen, inwiefern ein eigentlich existierendes Dasein gegenüber
seinem Besorgen »gleichgültig« bleibt, und wie es ihm nachgehen kann, wenn »›wirklich‹ zu
Werke gehen« Selbstvergessenheit voraussetzt.

60 Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie, S. 376.

29

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danns, Gleichs, Zuvors usw. immer mit Blick auf wiederkehrende Geschehnisse –
wie z.B. den Sonnenlauf – datiert werden, ist die besorgte Zeit letztlich auch die
»Weltzeit« – bzw. die »öffentliche Zeit«.61

Da es sich bei der besorgten Zeit um eine öffentliche handelt, könnte man geneigt
sein, sie an die Uneigentlichkeit zu binden und als ein Degenerationsphänomen zu
verstehen.62 Auch wenn Heidegger diesen Gedanken zuweilen nahelegt, führt er in
die Irre. Wie bereits erwähnt: Eigentliches Existieren bleibt In-der-Welt-Sein. Somit
schlage ich vor, der eigentlichen und uneigentlichen Zeitigung eine je eigene Welt‐
zeit bzw. besorgte Zeit zuzuordnen. Genauer gesagt, Zeitigungen vollziehen sich
stets, indem sie sich als Weltzeit aussprechen. Insofern nun die uneigentliche Zeiti‐
gung eine Degeneration der eigentlichen ist, muss die sich in ihr aussprechende
Weltzeit ebenfalls degeneriert sein. Bevor wir im letzten Bogen diese Degeneration
betrachten, gilt es die These zu prüfen, dass trotz gegenseitiger Abhängigkeit die ek‐
statisch-horizontale Zeitlichkeit gegenüber der besorgten Zeit ursprünglich bleibt.63

Diese Ursprünglichkeitsthese ist zu Recht angegriffen worden: Ernst Tugendhat
hat sowohl Heidegger als auch Bergson für die Annahme einer gegenüber der Frü‐
her-später-Relation ursprünglicheren Zeit kritisiert.64 Sein Punkt ist, dass um sich
auf ein Möglichsein zu entwerfen, Dasein sowohl sich selbst als auch alles und alle,
mit denen es umgeht, innerzeitlich verstehen muss. Das heißt, indem ich Möglich‐
keiten ergreife, verstehe ich mich bereits als ein Individuum, das in Raum und Zeit
handelt. Damit ist aber in der Zeitigung der Zeitlichkeit die Früher-später-Relation
mitgedacht und kann nicht den Status des Bedingten besitzen. Dass sich Zeitlichkeit
losgelöst von der lebensweltlich kontextualisierten Weltzeit nicht ereignen kann,
würde Heidegger aber gar nicht verneinen. Das Problem besteht also in seiner Be‐
hauptung, dass die besorgte Zeit begrifflich herleitbar ist aus der ursprünglichen.
Weil die betreffende Herleitung letztlich unklar bleibt, scheitert die Ursprünglich‐
keitsthese.65

Dies ändert allerdings nichts daran, dass es neben der sequenziellen Früher-spä‐
ter-Relation von der sich existentiell ereignenden Zeitlichkeit als intentionalitätsbe‐
dingendem Aufspreizen und vorlaufender Entschlossenheit zu sprechen gilt. Um je‐
doch zu erklären, was unter dem zuletzt Genannten zu verstehen ist, bleibt
Heidegger auf seine Analyse der Sorge angewiesen. Das heißt, auch wenn die Sorge
Zeitlichkeit impliziert, bleibt letztere ein leerer Begriff, solange sie unabhängig von
der Sorge erörtert wird. Insofern handelt es sich bei Sorge und Zeitlichkeit um

61 Heidegger: Sein und Zeit, S. 414 und 412.
62 Vgl. hierzu Fleischer: Die Zeitanalyse in Heideggers »Sein und Zeit«, S. 27 und 32.
63 Vgl. hierzu Blattner: Heidegger’s Temporal Idealism, S. 177.
64 Ernst Tugendhat: »Heidegger und Bergson über die Zeit«, in: Aufsätze 1992–2000, Frankfurt

am Main 2001, S. 11–26.
65 Vgl. Blattner: Heidegger’s Temporal Idealism, S. 316, und Fleischer: Die Zeitanalyse in

Heideggers »Sein und Zeit«, S. 59, 65 und 67.

30

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichursprüngliche Phänomene. Dies führt zu der Schlussfolgerung, dass von den
drei Ursprünglichkeitsthesen – a) Zeitlichkeit ist ursprünglich gegenüber der Sorge,
b) eigentliche Zeitigung ist ursprünglich gegenüber der uneigentlichen, c) ekstatisch-
horizontale Zeitlichkeit ist ursprünglich gegenüber der besorgten – einzig die zweite
eine gewisse Plausibilität hat. Für manche impliziert dies ein Scheitern der heideg‐
gerschen Zeittheorie.66 Ich hingegen meine, dass Heidegger mit seiner temporalen
Spezifikation der Sorge auf eine von der besorgten Zeit sinnvollerweise zu unter‐
scheidende Zeitlichkeit gestoßen ist.67

Im letzten Bogen komme ich nun auf die degenerierte Weltzeit als diejenige be‐
sorgte Zeit zu sprechen, die der uneigentlichen Zeitigung entspricht. Damit fokussie‐
ren wir den für unseren Kontext relevantesten Aspekt von Heideggers existenzialen
Zeittheorie, der es uns auch erlaubt, den Unterschied zwischen eigentlicher und un‐
eigentlicher Zeitigung zu erhellen. Die besorgte Weltzeit gibt es nämlich einmal auf
»lebensweltliche Kontexte«68 bezogen, und es gibt sie losgelöst von diesen – sozu‐
sagen nackt. Diese Nacktheit zeigt sich im neuzeitlichen Uhrengebrauch: »Wir nen‐
nen die in solcher Weise im Uhrgebrauch ›gesichtete‹ Weltzeit die Jetzt-Zeit.«69

Letztere entspringt einer Deutung der Zeit, die diese von der Bedeutsamkeit der Welt
und der Datierbarkeit abtrennt. Übrig bleibt das reine Nacheinander von Jetztpunk‐
ten: »Und so zeigt sich denn für das vulgäre Zeitverständnis die Zeit als eine Folge
von ständig ›vorhandenen‹, zugleich vergehenden und ankommenden Jetzt. Die Zeit
wird als ein Nacheinander verstanden, als ›Fluß‹ der Jetzt, als ›Lauf der Zeit‹«.70

Was Heidegger hier im Auge hat, wird klarer anhand der Digitaluhr, die es zu seiner
Zeit noch gar nicht gab: »Letztere gibt schließlich mit ihren Ziffern nur noch den
›jetztigen‹ Zeitpunkt an.«71Anders als die lebensweltlich kontextualisierte Weltzeit
läuft die Jetzt-Zeit nicht gelöchert, sondern kontinuierlich ab; alle Jetztpunkte stehen
somit gleichberechtigt und lückenlos nebeneinander. Anders als bei der bedeutungs‐
geladenen Zeit alltäglicher Existenz gibt es hier auch keine Gewichtungen. Außer‐
dem ist die Jetzt-Zeit unendlich: Sie hat weder Anfang noch Ende.72 Heidegger zu‐
folge ist Existenz aber wesentlich endlich. In seiner Formulierung lautet dieser Ge‐

66 Vgl. Blattner: Heidegger’s Temporal Idealism, S. 124.
67 Vgl. hierzu Oliver Müllers Beitrag in diesem Jahrbuch.
68 Gloy: Philosophiegeschichte der Zeit, S. 192.
69 Heidegger: Sein und Zeit, S. 421.
70 Ebd., S. 422.
71 Figal: Martin Heidegger, S. 303. Im Hinblick auf technologisch vermittelte Zeiterfahrung und

Uhren schreibt Don Ihde – an Lewis Mumford anknüpfend: »In short, the clock allows us to
perceive time latently as a series of atomized, discrete instants, a representation of what was to
become a ›scientific‹ mode of analyzing time. Time is perceived via or through the clock and
this perception is a technologically mediated perception. [...] The digital clock represents only
the local instant of time; the field of time is no longer perceptually represented, and in the pro‐
cess the perception of time also changes« (Ihde: Heidegger’s Technologies, S. 66 und 67).

72 Heidegger: Sein und Zeit, S. 333.

31

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


danke: Dasein ist »Sein-zum-Tode«.73 Weil sich das Dasein immer auf die eine oder
andere Weise auf sein Ende bezieht, ist auch die ursprüngliche Zeitlichkeit eine end‐
liche. Zukünftigsein bleibt somit stets auf das Sein zum Tode bezogen. Das vulgäre
Zeitverständnis hingegen lässt eine »unendliche, homogene, kontinuierliche, quanti‐
fizierbare mathematische Zeit«74 denken. Letztere entspricht ziemlich genau der ab‐
soluten Zeit newtonscher Physik.75

Die uneigentliche Zeitigung spricht sich nicht alleine in der Jetzt-Zeit aus, aber
sie tut es hier am Eindeutigsten, da der Bezug zur Struktur der ursprünglichen Zeit‐
lichkeit maximal zurücktritt. Mehr noch: Die Jetzt-Zeit präsentiert sich sogar als ur‐
sprüngliche Zeit. Dies verstellt dann sowohl die Endlichkeit des Daseins als auch
den Vorrang des Zukünftigseins für den eigentlichen Existenzvollzug.76 Dasein ist
aber nie fertig (wie etwas Vorhandenes), es ist stets unterwegs, in Bewegung, dabei
sich zu entwerfen. Die Jetzt-Zeit verdeckt all dies, indem sie das zeitliche Außer-
sich-Sein zugunsten einer Fokussierung bloßer Jetztpunkte ausblendet und Zukunft
als Kontrollierbares sowie Programmierbares zu verwirklichen sucht:

»Verhaltensweisen [...] können aufgrund der genau zu datierenden Standardbewegung
der Uhr selbst standardisiert werden [...]. Ebenso kann sich nun die ›Diktatur‹ des ›Man‹
in der Weise einer effizienten Kontrolle entfalten, wie in einer Beschreibung moderner
Verwaltungs- und Industriearbeit leicht zu zeigen wäre. [...] Die Uhrzeit ist in letzter
Konsequenz die Zeit eines ›weltlosen‹, beliebig segmentierbaren und nur wirklichen Ver‐
haltens. In ihr radikalisiert sich damit [...] die Modifikation des Möglichen zum Wirkli‐
chen.«77

Hiermit stehen wir mit mehr als einem Fuß auf dem Boden des späteren Technikden‐
kens. Mit Blick auf seine frühe Zeitphilosophie können wir festhalten, dass
Heidegger dem vulgären Zeitbegriff – als klarstem Ausdruck der sich in der unei‐
gentlichen Zeitigung aussprechenden Weltzeit – zwar ein gewisses Recht zu‐
schreibt,78 er aber in der Herrschaft der Jetzt-Zeit die Gefahr sieht, dass sich das Da‐
sein seinen Vollzugs- und »Möglichkeitscharakter« verdeckt.79 In seiner Daseinsana‐
lyse geht es Heidegger u.a. um eine »Modalisierung« der je eigenen Existenz.80

73 Ebd., S. 251.
74 Gloy: Philosophiegeschichte der Zeit, S. 183.
75 Heidegger selbst sieht das vulgäre Zeitverständnis bereits durch Aristoteles formuliert. Vgl.

hierzu Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie, S. 329 und 362.
76 Heidegger: Sein und Zeit, S. 424.
77 Figal: Martin Heidegger, S. 303.
78 Heidegger: Sein und Zeit, S. 426.
79 Ebd., S. 248. Vgl. hierzu Heinz: »Der Zeitbegriff im Frühwerk Martin Heideggers«, in:

Leśniewski und Nowak-Juchacz (Hg.): Die Zeit Heideggers, S. 13–15, Bernd Irlenborn: »Zeit‐
lichkeit und Zeitrechnung beim frühen Heidegger«, in: Leśniewski und Nowak-Juchacz (Hg.):
Die Zeit Heideggers, S. 161–171, hier S. 164, sowie Otto Pöggeler: Der Denkweg Martin
Heideggers, Stuttgart 1994, S. 42 und 175.

80 Heidegger: Sein und Zeit, S. 309. Vgl. ebd., S. 261, 264 und 344, sowie Figal: Martin
Heidegger, S. 228ff.

32

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beim eigentlichen Existenzvollzug kommt hinzu, dass sich das Dasein »primär auf
sein eigenstes Seinkönnen, nicht aber auf die Möglichkeit des Man-selbst ent‐
wirft«.81 Wie genau wir dies nun zu verstehen haben, ist Thema eines anderen Auf‐
satzes. Für unseren Diskussionszusammenhang zu betonen bleibt, dass Heidegger
beim vulgären Zeitverständnis eine Dominanz der Gegenwart sieht: »Die ekstatisch-
horizontale Zeitlichkeit zeitigt sich primär aus der Zukunft. Das vulgäre Zeitver‐
ständnis hingegen sieht das Grundphänomen der Zeit im Jetzt und zwar dem in sei‐
ner vollen Struktur beschnittenen, puren Jetzt, das man ›Gegenwart‹ nennt.«82 Schon
früh polemisiert Heidegger gegen die unzukünftige Gegenwart und nennt sie die
»schlechte Gegenwart des Alltags«.83 Und auch die Dominanz der Gegenwart im
klassischen Begriff des Seins als Anwesenheit ist etwas, das Heidegger oft proble‐
matisiert.84 Dieses Problem einer die Zukunft und die Gewesenheit verdrängenden
Gegenwart spielt auch in Heideggers Technikdenken eine bedeutende Rolle.

Technik als Wahrheitsgeschehen

Schon in Sein und Zeit meinte Heidegger, dass der traditionelle Wahrheitsbegriff die
Wahrheit nicht ursprünglich fasse. Spätestens seit seiner Platonvorlesung aus den
frühen Dreißigerjahren konzentriert sich sein Philosophieren auf die Begründung
dieser These und auf die minutiöse Herausarbeitung der ursprünglichen Wahrheit als
»Unverborgenheit«.85

Traditionellerweise werde Wahrheit primär bezogen auf Urteile oder Aussagesät‐
ze, deren Prädikate deren Subjekten zukommen. Letzteres sei der Fall, wenn dem
Einzelgegenstand, auf den sich der Subjektterm bezieht, die Qualität zukommt, auf

III.

81 Heidegger: Sein und Zeit, S. 263.
82 Ebd., S. 426 und 427.
83 Martin Heidegger: Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924), in: Martin Heidegger Gesamtausgabe,

Bd. 64, hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frankfurt am Main 2004, S. 107–125, hier
S. 118.

84 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 25, derselbe: Logik. Die Frage nach der Wahrheit (1925/26),
in: Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 21, hrsg. v. Walter Biemel, Frankfurt am Main
1976, S. 199, Pöggeler: Der Denkweg Martin Heideggers, S. 16, Irlenborn: »Zeitlichkeit und
Zeitrechnung beim frühen Heidegger«, in: Leśniewski und Nowak-Juchacz (Hg.): Die Zeit
Heideggers, S. 166, sowie Massey: The Origin of Time, S. 130, 131, 138, 142, 209, 238
und 245. Motzkin schreibt zutreffend: »[F]or Heidegger, the entire tradition has unfolded under
the aegis of the metaphysics of presence« (Motzkin: »Time and Technology in Heidegger’s
Thought«, in: Ezrahi, Mendelsohn und Segal (Hg.): Technology, Pessimism, and Postmoder‐
nism, S. 140).

85 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 212ff., Martin Heidegger: »Vom Wesen der Wahrheit«
(1930), in: Wegmarken, Frankfurt am Main 1978, S. 175–199, sowie Martin Heidegger: Vom
Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet, in: Martin Heidegger Gesamt‐
ausgabe, Bd. 34, hrsg. v. Hermann Mörchen, Frankfurt am Main 1997, S. 64ff.

33

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sich das Prädikat bezieht.86 Das heißt, gemäß der traditionellen Wahrheitsauffas‐
sung muss der Aufbau des wahren Satzes eine Korrespondenz im Aufbau der wirkli‐
chen Dinge finden. Heidegger zufolge erscheint uns diese Auffassung natürlich, wie
alles Natürliche ist aber auch sie geschichtlich und beruht somit auf Voraussetzun‐
gen. In jedem Fall gilt es, den traditionellen Wahrheitsbegriff zu prüfen, da »wir nur
so dessen Herr werden, was sonst mit seiner Selbstverständlichkeit über uns hinweg‐
rast«.87 Die Prüfung schließt dabei den Rückgang auf angebliche Ursprünge ein:
Wahrheit im ursprünglichen Sinne – d.h. so, wie sie zu Anfang der abendländlichen
Philosophie verstanden wurde – sei jedoch ein Geschehen, durch das etwas der Ver‐
borgenheit entrissen werde und sich zeige. Unverborgenheit sei somit die genauere
Übersetzung für das griechische Wort, welches gewöhnlich als Wahrheit übersetzt
werde: »ἀλήθεια«. Je nach Wahrheitsgeschehen könnte uns Seiendes anders erschei‐
nen. Es ist dieser Umstand, für den Heidegger sich zunehmend interessiert, und zwar
zunächst im Hinlick auf die moderne Naturwissenschaft, die ihm zufolge die »sich
wandelnde Grundstellung innerhalb des Bezugs zum Seienden«88 bestimmt. Anders
ausgedrückt, die moderne Naturwissenschaft zeichnet sich durch einen »Entwurf der
Dingheit«89 aus. Gemäß diesem Entwurf erscheint jedes Ding zunächst als »der
stoffliche, in der reinen Raum-Zeit-Ordnung bewegte Massenpunkt [...]«.90

Schlussendlich bestimmt Heidegger jedoch das Wesen der neuzeitlichen Natur‐
wissenschaft aus dem Wesen der Technik: Letztere ist also das noch ursprünglichere
Phänomen. Spricht Heidegger von der Technik, dann meint er zunächst dasjenige,
was sich in der modernen Maschinentechnik zeigt. Dieses setzt er außerdem mit der
modernen Metaphysik – die für ihn die Metaphysik Descartes und Newtons ist – als
dem Wahrheitsgeschehen der Neuzeit gleich:

»Die Metaphysik begründet ein Zeitalter, indem sie ihm durch eine bestimmte Auslegung
des Seienden und durch eine bestimmte Auffassung der Wahrheit den Grund seiner We‐
sensgestalt gibt. Dieser Grund durchherrscht alle Erscheinungen, die das Zeitalter aus‐
zeichnen [...]. Die Maschinentechnik bleibt der bis jetzt sichtbarste Ausläufer des Wesens
der neuzeitlichen Technik [...].«91

Interessant ist hier die Formulierung »der bis jetzt sichtbarste Ausläufer«. Das nun
Folgende soll zeigen, dass der aus heutiger Sicht sichtbarste Ausläufer die Informati‐
onstechnologie ist.

86 Diese Darstellung ist vereinfacht, da es Sätze gibt, die sich nicht unmittelbar auf Einzelgegen‐
stände beziehen.

87 Martin Heidegger: Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den transzendentalen
Grundsätzen (1935/36), Tübingen 1987, S. 32.

88 Ebd., S. 38.
89 Ebd., S. 71.
90 Ebd., S. 39.
91 Martin Heidegger: »Die Zeit des Weltbildes« (1938), in: Holzwege, Frankfurt am Main 2003,

S. 75–96, hier S. 75. Vgl. auch Martin Heidegger: »Der Satz der Identität« (1957), in: Identität
und Differenz, Pfullingen 1982, S. 9–30, hier S. 29.

34

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heideggers wohl berühmteste Bestimmung der Technik lautet: »Die Technik ist
eine Weise des Entbergens. Die Technik west in dem Bereich, wo Entbergen und
Unverborgenheit, wo ἀλήθεια, wo Wahrheit geschieht.«92 Akzeptieren wir für den
Moment diese ungewöhnliche Wahrheitsauffassung sowie die ungewöhnliche Ver‐
knüpfung von Wahrheit und Technik und fragen wir: Als was erscheinen die Dinge
gemäß dem Wahrheitsgeschehen der neuzeitlichen Technik? Heidegger zufolge er‐
scheint alles als »Bestand«93 – als etwas, das wir bestellen, insofern wir es im Hin‐
blick auf gewisse Energien, Wirkungen oder Erfolge herausfordern, anzapfen, aus‐
nehmen, einspannen usw. Diese Bestellung geschieht immer in Stellungsketten: d.h.,
eines wird im Hinblick auf anderes gestellt: »Das Kraftwerk im Rheinstrom, die
Stauanlage, die Turbine, die Dynamomaschine, die Schaltanlage, das Stromnetz.«94

Das »Ge-stell«95 ist somit das Wesen der Technik und der neuzeitliche Seinsentwurf.
Letzterer bezieht sich auch auf Naturkräfte und Stoffe: Auch diese werden »im vor‐
hinein gestellt und zwar in die Hinsicht des Berechnens«.96 Gemäß diesem Entwurf
gilt überhaupt nur dasjenige als seiend oder anwesend, was berechenbar ist – egal ob
eindeutig oder statistisch-probabilistisch. Anders als Thomas Kuhn sieht Heidegger
keinen Paradigmenwechsel – zumindest keinen Wechsel im Seinsentwurf – zwi‐
schen der newtonschen und der zeitgenössischen Physik.97

Nun könnte man einwenden, dass bereits das alltägliche Besorgen – so wie
Heidegger es in Sein und Zeit bespricht – alles als Bestand erscheinen lässt. Erinnern
wir uns daran, wie er das Besorgen von Naturdingen beschreibt: »Der Wald ist Forst,
der Berg Steinbruch, der Fluß Wasserkraft, der Wind ist ›Wind in den Segeln‹.« Gibt
es also letztlich einen nennenswerten Unterschied zwischen dem Besorgen als einer
basalen Vollzugsform menschlichen Daseins und dem Bestellen als dem Verhalten
derjenigen, die durch den technischen Seinsentwurf bestimmt sind? Auf diese Frage
gibt es drei mögliche Antworten: Einmal könnte man erneut betonen, dass
Heidegger in Sein und Zeit keine Theorie des Menschseins präsentieren will. Das
heißt, nimmt man den geschichtlichen Charakter von Heideggers Denken – vor al‐
lem seines späteren Denkens – ernst, dann muss man die Frage, die er in Sein und
Zeit bearbeitet, so präzisieren: ›Was heißt es, unter den gegebenen geschichtlichen
Bedingungen da zu sein?‹ Da die (uns) gegebenen Bedingungen durch die moderne
Technik bestimmt sind, ist klar, dass es zwischen Besorgen und Bestellen keinen
nennenswerten Unterschied gibt. Das heißt, Sein und Zeit zeigt unsere heutige tech‐

92 Martin Heidegger: »Die Frage nach der Technik« (1955), in: Die Technik und die Kehre, Stutt‐
gart 2014, S. 5–36, hier S. 13.

93 Martin Heidegger: Bremer Vorträge (1949), in: Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 79,
hrsg. v. Petra Jaeger, Frankfurt am Main 2005, S. 3–77, hier S. 28.

94 Ebd., S. 28.
95 Ebd., S. 32.
96 Ebd., S. 43.
97 Vgl. ebd., S. 43. Zu Kuhns Theorie des Paradigmenwechsels vgl. Thomas S. Kuhn: The Struc‐

ture of Scientific Revolutions, Chicago 1996, S. 111ff.

35

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisch-wissenschaftliche Existenz, was auch den wertenden Ton so mancher Formu‐
lierung erklärt. Denn auch wenn Heidegger derartige Deutungen zurückweist, hat
das Buch zweifelsohne eine Ebene, auf der es sich als »negative politische Evaluati‐
on der Industriegesellschaft« liest.98

Andererseits könnte man behaupten, dass schon die vormoderne Technik ihr We‐
sen im Ge-stell findet: »Technik selbst ist jedoch – seit der neolithischen Revolution
– immer Gestell, immer System, immer Herausforderung der Natur zum Zweck des
Unabhängigwerdens der Menschen von deren Widerfahrnissen. Als Systemtechnik
der Infrastruktur von Bewässerung, Verkehr, Städtebau, Nachrichtenübermittlung
wurde Technik in diesem Sinne von den alten Denkern nicht bedacht [...].«99 Folgen
wir diesem Gedanken Christoph Hubigs, dann ist es wenig überzeugend, Ge-stell
und Bestellen an die neuzeitliche Technik zu binden. Gegen Heidegger könnten wir
außerdem behaupten, dass Sein und Zeit sehr wohl etwas darüber aussagt, was es
heißt, als Mensch zu existieren: Es heißt (u.a.), dass das Bestellen im Sinne des Her‐
ausforderns Teil eines allgemein menschlichen Zugangs zu den Dingen ist. Die neu‐
zeitliche Technik hat folglich keinen neuen Seinsentwurf auf den Plan gerufen, und
das alltägliche Besorgen der Menschen ist immer schon ein Bestellen gewesen.

Nun bestreitet Heidegger aber keineswegs, dass der Ursprung neuzeitlicher Tech‐
nik in der Antike lag. Tatsächlich betont er hier die Rolle der klassischen griechi‐
schen Philosophie.100 Warum er dennoch auf einem Wesensunterschied zwischen
neuzeitlicher und vorneuzeitlicher Technik insistiert, bringt Günter Seubold schön
auf den Punkt: »War in der vorneuzeitlichen Geschichte die Technik an der Wirk‐
lichkeitskonstitution beteiligt, mit anderen Weisen des Entbergens (Religion etc.)
verbunden, so wird die Technik in der Neuzeit zur alleinigen das Verhältnis des
Menschen zu Natur und Welt bestimmenden Macht.«101 Der Seinsentwurf der neu‐
zeitlichen Technik kapselt sich also von anderen Entwürfen ab und verabsolutiert

98 Michael E. Zimmerman: Heidegger’s Confrontation with Modernity. Technology, Politics,
Art, Bloomington, Indianapolis 1990, S. 17. Vgl. hierzu auch ebd., S. 21, 150 und 159, sowie
Thomas R. Wolf: Hermeneutik und Technik. Martin Heideggers Auslegung des Lebens und
der Wissenschaft als Antwort auf die Krise der Moderne, Würzburg 2005, S. 219 und 269.
Auf dieser Ebene liegen (u.a.) auch die frühen Motive für das verachtenswerte Denken und
Handeln, dessen Heidegger sich später schuldig machte. Ich glaube allerdings nicht, dass der
Weg von dieser frühen kulturkritischen Ebene zu den in der Rektoratsrede und anderen Tex‐
ten vorgetragenen Gedanken ein notwendiger war. Dafür teilt Heideggers Kultur- und dann
auch Technikkritik mit unverdächtigen Ansätzen – wie dem der Frankfurter Schule – letztlich
zu viel. Ich werde hierauf zurückkommen.

99 Christoph Hubig: Die Kunst des Möglichen I. Technikphilosophie als Reflexion der Mediali‐
tät, Bielefeld 2006, S. 103.

100 Zimmerman schreibt hierzu: »Already in Plato’s time, the self-concealment of being had in‐
itiated the history of productionist orientation that was to culminate in the technological era«
(Zimmerman: Heidegger’s Confrontation with Modernity, S. 166. Vgl. ebd. S. 143 und 173,
sowie Wolf: Hermeneutik und Technik, S. 230).

101 Günter Seubold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, Freiburg, München 1986,
S. 43. Seubold verweist in diesem Kontext auch auf folgende Passage: »Erst in der modernen
Zeit beginnt sich dieses als ein Geschick der Wahrheit des Seienden im Ganzen zu entfalten,

36

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich. Das heißt, während früher religiöse, spirituelle oder sonstige Entwürfe auf den
technischen Entwurf »abfärbten« und diesen eingrenzten, steht das Wahrheitsge‐
schehen der modernen Technik für sich.102 Was bedeutet dies mit Blick auf die Frage
nach dem Verhältnis von Besorgen und Bestellen? Letzteres ist als verabsolutierte
Form des Besorgens zu begreifen. Insofern trifft Don Ihde einen Punkt, wenn er
schreibt: »The Nature of the ready-to-hand does anticipate the notion of standing-
reserve [...].«103 Jedoch handelt es sich hier um keine nur quantitative Steigerung,
sondern um eine qualitative Veränderung.104 Das heißt, im Bestellen erscheint mir
das Seiende ausnahmslos im instrumentellen Modus des verfügbaren Bestands – ent‐
koppelt von anderen Entwürfen –, und dies geht einher damit, dass die »Eigenstän‐
digkeit und Selbstheit« des Seienden (selbst noch als Gegenstand, Zuhandenes oder
Vorhandenes) verloren geht.105 Somit bedingt die durch die moderne Technik sich
ereignende Totalisierung eines gewissen Seinsentwurfs eine Verschiebung, insofern
das Besorgen zum Bestellen wird – und Existenz zunehmend besser als ›Im-Ge-
stell-Sein‹ zu beschreiben wäre. Es ist diese Antwort auf die Frage nach dem Ver‐
hältnis von Besorgen und Bestellen, die ich präferiere.106

Vier zeitliche Dimensionen neuzeitlicher Technik

Welche zeitlichen Dimensionen hat nun aber der Seinsentwurf der neuzeitlichen
Technik? Vier Punkte gilt es zu besprechen. Zu Anfang der Bremer Vorträge konsta‐
tiert Heidegger ein Schrumpfen zeitlicher und räumlicher Entfernungen aufgrund der
Beschleunigung, die durch Verkehrsmittel wie das Flugzeug sowie Medien wie Ra‐
dio, Film und Fernsehen ermöglicht wird. Vor allem dem Fernsehen schreibt
Heidegger eine außerordentliche Relevanz zu: »Den Gipfel aller Beseitigung aller
Entfernung erreicht die Fernsehapparatur, die bald das ganze Gestänge und Geschie‐

IV.

während bislang ihre verstreuten Erscheinungen und Versuche in den umfassenden Bereich
von Kultur und Zivilisation eingebaut blieben« (Martin Heidegger: »Wozu Dichter?« (1946)
in: Holzwege, Frankfurt am Main 2003, S. 269–320, hier S. 289).

102 Seubold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S. 58. Vgl. hierzu auch ebd., S. 73
und 178.

103 Ihde: Heidegger’s Technologies, S. 51.
104 Vgl. Seubold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S. 177.
105 Ebd., S. 50.
106 Was Heideggers Beschreibungsintention in Sein und Zeit betrifft, muss geschlossen werden,

dass diese nicht einheitlich war: »Manchmal wollte er das Dasein im allgemeinen beschrei‐
ben, manchmal nur das Dasein des 20. Jahrhunderts« (Richard Rorty: »Eine andere mögliche
Welt«, in: Christoph Jamme und Karsten Harries (Hg.): Martin Heidegger. Kunst, Politik,
Technik, München 1992, S. 135–141, hier S. 136). Stimmt das, was ich über den Unterschied
zwischen Besorgen und Bestellen ausführe, dann offenbart Heideggers spätere Diskussion des
Daseins im 20. Jahrhundert eine neue Dimension und ist nicht identisch mit der Beschreibung
aus Sein und Zeit.

37

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


be des Verkehrs durchjagen und beherrschen wird.«107 Das Internet ist hier natürlich
nur der nächste Schritt.108 Auffällig ist, wie oft Heidegger vom Rasen spricht. Zitiert
wurde bereits die Stelle, wo von dem, was »mit seiner Selbstverständlichkeit über
uns hinwegrast«, die Rede ist. An anderer Stelle spricht er vom »Rasen des Bestel‐
lens«.109 Und in Beiträge zur Philosophie diskutiert er die Schnelligkeit als eine der
»Verhüllungen der Seinsverlassenheit«.110 Diese Diskussion erinnert sehr stark an
die Diskussion der Neugier aus Sein und Zeit. So sei die Schnelligkeit »das Nicht‐
aushalten in der Stille des verborgenen Wachsens und der Erwartung; die Sucht nach
dem Über-raschenden, immer wieder unmittelbar und anders Fortreißenden und
›Schlagenden‹; die Flüchtigkeit als Grundgesetz der ›Beständigkeit‹. [...] die Ruhe‐
losigkeit des stets erfinderischen Betriebes [...]«.111

Beschleunigung ist natürlich eines der großen Themen, wenn es um moderne
Zeitlichkeit geht. Aus soziologischer Perspektive hat sich vor allem Hartmut Rosa
mit dem Paradoxon beschäftigt, dass ständig neue Techniken eingeführt werden, um
Zeit zu sparen – und damit freie Zeit zu schaffen – letztlich aber mit dem Ergebnis,
immer weniger Zeit zu haben.112 Dieses Keine-Zeit-Haben beschäftige Heidegger
seit Anfang der Zwanzigerjahre. Im letzten Abschnitt war bereits von der schlechten
Gegenwart die Rede: »Keine Zeit haben heißt, die Zeit in die schlechte Gegenwart
des Alltags werfen.«113 Letzteres hängt für Heidegger mit dem Phänomen, das er
später ›Schnelligkeit‹ nennt, zusammen; doch mehr ist hier im Spiel.

Rosa zufolge besteht der Grund dafür, dass wir immer weniger Zeit haben, darin,
dass wir die Zahl der Tätigkeiten oder »Outputs per Zeiteinheit« ständig steigern.114

Heidegger würde dem nicht widersprechen, aber er würde hinzufügen, dass die Fo‐
kussierung auf Zeiteinheiten und überhaupt auf die Zeit als Folge von Jetztpunkten
das letztlich tiefere Problem darstellt:

»Daß man heute im Sport z.B. mit Zehntel von Sekunden rechnet, heißt nicht, daß wir
die Zeit dadurch schärfer fassen und so die Zeit gewinnen, sondern dieses Rechnen ist
der sicherste Weg, die wesenhafte Zeit zu verlieren, d.h. immer weniger Zeit zu ›haben‹.

107 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 3.
108 Vgl. Günter Figal: »The Universality of Technology and the Independence of Things.

Heidegger’s Bremen Lectures Once More«, in: Research in Phenomenology 45 (2015),
S. 358–368, hier S. 360.

109 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 33.
110 Martin Heidegger: Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) (1938), in: Martin Heidegger Ge‐

samtausgabe, Bd. 65, hrsg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt am Main 2014,
S. 120.

111 Ebd., S. 121.
112 Vgl. hierzu Hartmut Rosa: Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Mo‐

derne, Frankfurt am Main 2005, S. 39ff., sowie derselbe: Beschleunigung und Entfremdung,
Berlin 2016, S. 30. Für das Thema der Beschleunigung insgesamt vgl. auch Paul Virilio: Ra‐
sender Stillstand, Frankfurt am Main 2015, sowie Judy Waycman: Pressed for Time: The Ac‐
celeration of Life in Digital Capitalism, Chicago 2016.

113 Heidegger: Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924), S. 118.
114 Rosa: Beschleunigung und Entfremdung, S. 29. Vgl. hierzu auch ebd., S. 27 und 32ff.

38

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Genauer gedacht: der wachsende Zeitverlust ist nicht durch dieses Rechnen mit der Zeit
verursacht, sondern: dieses Rechnen mit der Zeit begann in dem Augenblick, da der
Mensch plötzlich in die Un-ruhe kam, daß er keine Zeit mehr hatte. Dieser Augenblick
ist der Beginn der Neuzeit.«115

Letztere Gedanken schließen fast nahtlos an die im vorherigen Abschnitt besproche‐
nen an: Der moderne Mensch technisch-wissenschaftlicher Prägung sucht die Zeit
sozusagen am falschen Ort. Er misst und rechnet immer mehr, verpasst aber, was die
Zeit ursprünglich ist. Das heißt, er verpasst deren ekstatisch-horizontales Wesen und
erst recht deren eigentliche Zeitigung. Beschleunigung ist die Folge dieses Verpas‐
sens und dieser Fokussierung auf die Jetzt-Zeit. Sie folgt aber auch aus dem zweiten
zeitlichen Aspekt des Entwurfs der Technik, nämlich daraus, dass alles erscheint als
etwas, das sofort und jederzeit verfügbar ist.116

An der These, dass das Sein seit Beginn der abendländischen Philosophie als An‐
wesenheit ausgelegt wird, hält der späte Heidegger fest. Seiendes erscheinen zu las‐
sen, bedeutet gemäß dieser Auslegung »Anwesenlassen«.117 Das heißt, tritt etwas in
die Unverborgenheit hervor, dann kommt es in sein Anwesen. Hierin liegt ein Vor‐
rang der Gegenwart, insofern Seiendes nur dann erscheint, wenn wir es gegenwärti‐
gend erfassen, und dieser Vorrang verstärkt sich, wenn das Anwesende als Bestellba‐
res erfahren wird: »Das in solcher Weise Ständige und ständig Anwesende ist der
Bestand.«118 In den Worten ›Ständiges‹ und ›Bestand‹ schwingt mit, dass etwas aus
dem Fluss des Werdens herausgenommen wird.119 Das, was ist – was als Bestimmtes
erscheint –, das be-steht; es steht fest; es ist fixiert oder festgeschnürt, und zwar im
Hinblick auf ganz bestimmte Wirkungen und Erfolge. Letztere müssen jederzeit und
sofort verfügbar sein. Heidegger spricht dem Bestellen eine gewisse Ungeduld zu –
einen gewissen Unwillen, auf die jeweiligen Wirkungen zu warten. Alles hat somit
als sofort und jederzeit wirksam zu erscheinen: »Überall ist es bestellt, auf der Stelle
zur Stelle zu stehen, und zwar zu stehen, um selbst bestellbar zu sein für ein weiteres
Bestellen.«120 In dieser Beschreibung eines auf sofortige Wirksamkeit oder auf ein

115 Martin Heidegger: Was heißt Denken? (Vorlesung Wintersemester 1951/52), Tübingen 1954,
S. 41.

116 Auch wenn Rosa den Ursprung der neuzeitlichen Beschleunigung in der Wettbewerbs- und
Wachstumslogik der modernen Marktwirtschaft sieht, zeigen sich interessante Querverbin‐
dungen zu Heideggers Untersuchung – z.B. wenn Rosa schreibt, »dass die Beschleunigung
des Lebenstempos unsere (also die moderne) Antwort auf das Problem der Endlichkeit und
des Todes ist« (Ebd., S. 41).

117 Martin Heidegger: »Zeit und Sein« (1962), in: Zur Sache des Denkens, Tübingen 2000, S. 1–
25, hier S. 2. Für Kritik an dieser These vgl. Ernst Tugendhat: »Heideggers Seinsfrage«, in:
Philosophische Aufsätze, S. 108–135, hier S. 129.

118 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 31.
119 Vgl. zu diesem Gedanken Pöggeler: Der Denkweg Martin Heideggers, S. 120ff., sowie Seu‐

bold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S. 189.
120 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 16. Vgl. hierzu auch Heidegger: Bremer Vorträ‐

ge, S. 28.

39

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirksames Jetzt fokussierten Verhaltens hören wir Heideggers Kritik des vulgären
Zeitverständnisses und der »Metaphysik der Präsenz«.121 Außerdem drängen sich
hier viele Aspekte unserer informationstechnologischen Existenz zur Veranschauli‐
chung auf. Ganz offensichtlich verfolgt die Digitalisierung und Vernetzung der Um‐
welt – inklusive der Integration von künstlicher Intelligenz in diese – den Zweck,
auf Wirkungen nicht mehr warten zu müssen, sondern alles sofort und jederzeit ver‐
fügbar zu haben. Die Privilegierung der Gegenwart ist hier aber nur eine Seite der
Medaille; die andere ist eine berechnete Zukunft: »Im Anschein der reinen Gegen‐
wart, den das gegenständige, das Objektive, bietet, versteckt sich die Hab-gier des
vorstellenden Berechnens.«122

Tatsächlich ist die markanteste zeitliche Dimension des neuzeitlichen Seinsent‐
wurfs dessen Präsentation von Seiendem als Berechenbarem. Das heißt, unter den
Bedingungen dieses Entwurfs zeigt sich eine vorausberechnete Zukunft. Dabei spiel‐
te das Rechnen bereits in der existenzialen Zeituntersuchung eine Rolle. Schließlich
rechnen wir ja immer mit der Zeit, auch dann, wenn die besorgte Zeit ihr lebenswelt‐
liches Gewand noch nicht abstreifte und zur reinen Jetzt-Zeit wurde. Doch erst die
durch moderne Uhrentechnologien erscheinende Jetzt-Zeit lässt eine kontrollierbare
und programmierbare Zukunft vollständig auf den Plan treten. Berechenbarkeit wird
zum Gegenstandskriterium: »Für die Naturwissenschaft ist nur etwas als anwesend,
wenn es vorausberechenbar und insofern es dieses ist.«123 Erinnern wir uns an die
Diskussion der Jetzt-Zeit und führen uns vor Augen, wie die Fortschritte der moder‐

121 Motzkin: »Time and Technology in Heidegger’s Thought«, in: Ezrahi, Mendelsohn und Segal
(Hg.): Technology, Pessimism, and Postmodernism, S. 140.

122 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 25. Mit Blick auf das Gegenwärtigen betont Zimmerman die
Bedeutung, die Heidegger Film und Fotografie zuspricht: »For Heidegger, however, film and
photography were instruments in the technological drive to make everything wholly present,
unconcealed, available for use« (Zimmerman: Heidegger’s Confrontation with Modernity,
S. 86). Diese Gedanken stehen in einem Zusammenhang zu aktuelleren medien- und kultur‐
wissenschaftlichen Analysen wie derjenigen Jonathan Crarys. Letzterer spricht von der 24/7-
Kultur spätkapitalistischer Gesellschaften, die sich durch »halluzinatorische Präsenz« und
»permanente Zugänglichkeit« auszeichne. Vgl. Jonathan Crary: 24/7. Schlaflos im Spätkapi‐
talismus, Berlin 2014, S. 31. Überhaupt erfreut sich das Thema einer aufgrund neuer Medien‐
technologien dominanten Gegenwartsdimension schon länger einer gewissen Beliebtheit. So
schreibt Helga Nowotny vom »unaufhaltsamen Verschwinden der Kategorie Zukunft und
ihrer Ersetzung durch etwas, das [...] erstreckte Gegenwart« zu nennen wäre; und Bernd
Scherer spricht daran anschließend von einer Zeit, »die reine Gegenwart geworden« sei (Hel‐
ga Nowotny: Eigenzeit. Entstehung und Strukturierung eines Zeitgefühls, Frankfurt am Main
1993, S. 9, sowie Bernd Scherer: »Wider die Herrschaft des Augenblicks«, in: derselbe (Hg.):
Die Zeit der Algorithmen, Berlin 2016, S. 12–28, hier S. 20). Heidegger kommt in diesem Zu‐
sammenhang nicht nur eine Vorreiterrolle zu, sondern das Verdienst, diese und verwandte
Thesen philosophisch ausbuchstabiert zu haben.

123 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 43. In »Die Zeit des Weltbildes« heißt es: »Die Forschung
verfügt über das Seiende, wenn es dieses entweder in seinem zukünftigen Verlauf vorausbe‐
rechnen oder als Vergangenes nachrechnen kann. [...] Nur was dergestalt Gegenstand wird,
ist, gilt als seiend.« (Heidegger: »Die Zeit des Weltbildes«, S. 87). Vgl. hierzu auch
Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 21.

40

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Wissenschaft, Navigation, Industrie usw. an Fortschritte der Zeitmessung gebun‐
den waren, dann zeigt sich die Kontinuität zwischen Daseinsanalytik und Technik‐
denken immer klarer.124

Die vertiefende Totalisierung des Seinsentwurfs der modernen Technik besteht
schließlich darin, schlichtweg alles in den Bereich des Berechenbaren zu rücken und
das Bestellen somit »ins Unabsehbare zu treiben«.125 Dies schließt natürlich mit ein,
den Menschen selbst als Bestand – und folglich als etwas Vorausberechenbares und
Kontrollierbares – aufzufassen. Zweifelsohne hat Heidegger hier die moderne Biolo‐
gie, Medizin und Psychologie im Blick.

Hinsichtlich des Begriffs des Rechnens warnt Heidegger vor einer zu engen Aus‐
legung: »Wir dürfen diesen Titel allerdings nicht in dem verengten Sinne von Ope‐
rieren mit Zahlen verstehen. Rechnen im weiten, wesentlichen Sinne meint: mit et‐
was rechnen, d.h. etwas in Betracht ziehen, auf etwas rechnen, d.h. in die Erwartung
stellen.«126 Auf etwas zu rechnen – bzw. etwas zu erwarten –, muss vom geduldigen,
unbestimmten und für Neues offenem Warten unterschieden werden. Beim Erwarten
im Sinne des Rechnens geht es darum, Vorgänge zu steuern und zu regeln sowie
idealerweise eine bestimmte Zukunft sicherzustellen. Das heißt, es geht darum, der
Zukunft das Offene zu nehmen. Aus dem ›es könnte so oder so‹ soll ein ›es wird so‹
werden. Insofern geht es hier wieder um die bereits thematisierte Entmodalisierung
der Existenz: »Erschließen, umformen, speichern, verteilen, umschalten sind Weisen
des Entbergens. [...] Die Steuerung selbst wird ihrerseits überall gesichert. Steuerung
und Sicherung werden sogar die Hauptzüge des herausfordernden Entbergens.«127

Zur Steuerung und Sicherung gehört außerdem die Speicherung – vor allem die
Speicherung von Energie, die jederzeit und sofort verfügbar sein soll. Spricht
Heidegger schließlich vom »Kreisgang der Bestellbarkeit«128, dann beschreibt er
einen kybernetischen Entwurf der Natur und der sozialen Welt, und seine Diskussion
hier nimmt viel von dem vorweg, was mit Blick auf die Informationstechnologie
über Netzwerke und Kontrollregime geschrieben wurde.129

124 Vgl. hierzu auch Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, S. 94. Für eine schöne
Darstellung des Zusammenhangs von neuzeitlicher Wissenschaft, Navigation und technischer
Zeitmessung – bzw. Uhrentechnik – vgl. Thomas De Padova: Leibniz, Newton und die Erfin‐
dung der Zeit, München 2017.

125 Heidegger: »Der Satz der Identität«, S. 23.
126 Martin Heidegger: »Wissenschaft und Besinnung« (1953), in: Martin Heidegger Gesamtaus‐

gabe, Bd. 7, hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frankfurt am Main 2000, S. 37–65, hier
S. 52.

127 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 16. Auf den Punkt bringt es auch diese Passage:
»Verzicht auf eine frei wachsende Wandlung von Grund aus; das Unberechenbare ist hier nur
das in der Berechnung noch nicht Bewältigte, an sich aber einst auch Einzufangende; [...]«
(Heidegger: Beiträge zur Philosophie, S. 121).

128 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 37.
129 Die Idee der »Kontrollgesellschaft« geht auf Gilles Deleuze zurück, wurde aber auch durch

Michel Foucault entscheidend geprägt. Vgl. Gilles Deleuze: »Postskriptum über die Kontroll‐
gesellschaften«, in: Unterhandlungen. 1972–1990, Frankfurt am Main 1993, S. 243–262, so‐

41

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun könnte man sich fragen, worin der Unterschied zwischen einer Bewandtnis‐
ganzheit und einer Bestellungskette oder einem Kreisgang der Bestellbarkeit grün‐
det. Schauen wir uns zur Beantwortung dieser Frage ein konkretes Beispiel an –
nämlich die Kohleförderung: Kohle »ist zur Stelle für die Bestellung der in ihr ge‐
speicherten Sonnenwärme. Diese wird herausgefordert auf Hitze, die bestellt ist,
Dampf zu liefern, dessen Druck das Getriebe treibt, wodurch eine Fabrik in Betrieb
bleibt.«130 Vor allem zwei Dinge fallen auf. Zunächst zeigt eine Bestellungskette wie
die hier Beschriebene einen hohen Abstraktionsgrad, der sie von konkreten lebens‐
weltlichen Kontexten und einem konkreten existenzialen Worum-Willen entrückt.
Zweitens erfährt das Bestellbare, indem man sich auf es als solches bezieht, eine Re‐
duktion auf quantifizierbare Größen. Wie in den meisten anderen von Heideggers
Beispielen handelt es sich hier um Energie. Eine Bestellungskette basiert also auf
der Reduktion von etwas auf eine quantifizierbare Größe, mit der sich dann so rech‐
nen lässt, dass zukünftige Entwicklungen dieser Größe optimal gesteuert werden
können. Letztlich geht es also darum, »daß sich die Natur in irgendeiner rechnerisch
feststellbaren Weise meldet und als ein System von Informationen bestellbar
bleibt«.131 Offensichtlich thematisiert Heidegger hier das, was unter den Stichworten
›Digitalisierung‹ und ›Informationstechnologie (IT)‹ heute in aller Munde ist.

Doch was ist hier eigentlich in aller Munde? Um zu beurteilen, ob Heidegger
wirklich die Informationstechnologie thematisiert, müssen wir uns wohl hier auf
einen minimalen Begriff dieser Technologie einigen. Paul E. Cerruzi folgend, schla‐
ge ich dazu folgenden Begriff vor: Im Zentrum der IT stehen universelle, miteinan‐
der vernetzte Rechenmaschinen, die auf einer Konvergenz mehrerer Technologien
(wie Lochkartentechnik, Telefon, Radio usw.) beruhen. Diesen werden gemäß einem
Dualsystem codierte Informationen als Daten – genauer gesagt als Sequenzen von
Einsen und Nullen – zugespielt, gespeichert, gemäß Algorithmen zu Rechenergeb‐
nissen verarbeitet, wieder gespeichert und zu multimedial breit aufgefächerten Out‐
puts decodiert.132 Zugrunde liegen alldem Verknüpfungen elektronischer Schaltkrei‐
se.133

wie Michel Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementali‐
tät I und Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II, Frankfurt am
Main 2006. Zu den zahlreichen Studien, die das Thema der Kontrolle mit Blick auf die Infor‐
mationstechnologie auszubuchstabieren versuchen, gehören Wendy Hui Kyong Chun: Con‐
trol and Freedom. Power and Paranoia in the Age of Fiber Optics, Cambridge, London 2006,
sowie Seb Franklin: Control. Digitality as Cultural Logic, Cambridge, London, 2015. Helga
Nowotny führt die Themen Beschleunigung, erstreckte Gegenwart und Kontrolle zusammen,
wenn sie schreibt: »Eine Gegenwart, die auf beschleunigte Innovation ausgerichtet ist, be‐
ginnt die Zukunft zu verschlingen« (Nowotny: Eigenzeit, S. 12).

130 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 15.
131 Ebd., S. 22.
132 Vgl. Paul E. Cerruzi: Computing. A Concise History, Cambridge, London 2012, S. 142–143.
133 Ceruzzi erzählt seine Geschichte entlang von vier Linien, von denen ich drei aufgreife: a)

»das digitale Paradigma«, b) »Konvergenz«, c) »Festkörperelektronik«, d) »Mensch-Maschi‐

42

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch wenn es zu Heideggers Schaffenszeit bereits universelle Rechenmaschinen
gab, hatte sich die Informationstechnologie, so wie hier beschrieben, noch nicht
vollständig entfaltet.134 Der Umstand, dass Heidegger seine Texte vor der Entwick‐
lung – oder zumindest der breiten Nutzung – des Internets schrieb, ändert jedoch
nichts daran, dass er das Wesen der IT gut im Blick hatte, wenn es denn stimmt, dass
sich die IT durch das Ziel auszeichnet, auf Basis elektronischer Schaltkreise die Um‐
wandlung möglichst vieler Sachverhalte und Vorgänge in speicherbare, berechenba‐
re, kontrollierbare und kommunizierbare Daten zu bewerkstelligen. ›Speichern‹,
›Berechnen‹ und ›Steuern‹ sind Schlüsselbegriffe in Heideggers Diskussion des Ge-
stells; und die Idee der Kommunikation als »Transfer codierter Informationen«135

spielt ebenfalls eine Rolle: »Das Leitwort für diese Grundhaltung des heutigen Da‐
seins lautet: Information. [...] Information besagt [...] die Benachrichtigung, die den
heutigen Menschen möglichst schnell, möglichst umfassend, möglichst eindeutig,
möglichst ergiebig über die Sicherstellung seiner Bedürfnisse, ihres Bedarfs und
dessen Deckung unterrichtet.«136 Bereits der erste Satz der Bremer Vorträge hatte
Kommunikation im Informationszeitalter prägnant auf den Punkt gebracht: »Alle
Entfernungen in der Zeit und im Raum schrumpfen ein«.137

Wichtig zu beachten bleibt, dass Heidegger zufolge der Seinsentwurf der Technik
– mit seinem Berechnen, Speichern, Steuern und Sichern – auch dort herrscht, wo
wir versuchen, eventuelle Übel technisch zu beseitigen, um unser physisches Über‐
leben zu gewährleisten:

»Alle bloße Jagd auf die Zukunft, ihr Bild zu errechnen in der Weise, daß man halb ge‐
dachtes Gegenwärtiges in das verhüllte Kommende verlängert, bewegt sich selber noch
in der Haltung des technisch-rechnenden Vorstellens. Alle Versuche, das bestehende

ne-Interface« (ebd., S. X–XVI). Mein Dank gilt hier Suzana Alpsancar, die mir die Notwen‐
digkeit aufzeigte, im Zusammenhang mit meinen Überlegungen einen minimalen Begriff der
IT zu formulieren, und die mich auf Ceruzzis Bestimmung hinwies.

134 Vgl. ebd., S. 9. Manuel Castells sieht den Beginn des Informationszeitalters in den Siebziger‐
jahren, als sich die IT privatwirtschaftlich im Sillicon Valley entfaltete. Vgl. Manuel Castells:
The Information Age: Economy, Society and Culture, Volume 1: The Rise of the Network So‐
ciety, Oxford, Malden (MA) 1996, S. 5 und 47.

135 Cerruzi: Computing, S. 9.
136 Martin Heidegger: Der Satz vom Grund (1955–1956), 8. Aufl., Stuttgart 1997, S. 203.
137 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 3. Hubig schreibt treffend: »Steuerung und Regelung sind die

beiden technischen Grundoperationen moderner Technik, das hat Heidegger richtig gesehen«
(Hubig: Die Kunst des Möglichen, S. 100). Die Bedeutsamkeit von Steuerung und Regelung
für die IT zeigt sich klar bei einem ihrer wichtigsten Entwicklungsschritte, nämlich bei der
Grundlegung der Kybernetik: »We have decided to call the entire field of control and commu‐
nication theory, whether in the machine or in the animal, by the name Cybernetics, which we
form from the Greek κυβερνήτης or steersman« (Norbert Wiener: Cybernetics or, Control and
Communication in the Animal and the Machine (1947), Mansfield Centre 2013, S. 11). Für
die Verbindung von Kontrolle und Lochkartentechnik – einer Schlüsseltechnologie der infor‐
mationstechnologischen Konvergenz – vgl. Lars Heide: Punched-Card Systems and the Early
Information Explosion 1880–1945, Baltimore 2009, S. 1ff. Für Heideggers Diskussion der
Kybernetik vgl. Wolf: Hermeneutik und Technik, S. 246.

43

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkliche morphologisch, psychologisch auf Verfall und Verlust, auf Verhängnis und Ka‐
tastrophe, auf Untergang zu verrechnen, sind nur ein technisches Gebaren.«138

Die vierte und letzte zeitliche Dimension des Seinsentwurfs der modernen Technik
liegt in der Verzeitlichung des Entwurfs selbst. Dieser ist nämlich – wie jeder andere
Entwurf – ein Wahrheitsgeschehen. Nicht nur aus Sicht des traditionellen Wahrheits‐
begriffs, sondern auch aus derjenigen der aktuell vorherrschenden Erkenntnis- und
Sprachphilosophie befremdet es, Wahrheit nicht als Eigenschaft von Sätzen, Urteilen
oder Propositionen zu verstehen. Heidegger zufolge ist sie nun aber primär das, was
geschehen muss, damit etwas erscheint. Wahrheitsgeschehen und sich ereignender
Seinsentwurf stehen somit für das Gleiche. Bisweilen nennt Heidegger das Wahr‐
heitsgeschehen auch ›Ereignis‹. Hubert Dreyfus folgend verstehe ich das Ereignis
hier als ein durch den Vollzug bestimmter Praktiken gegebenes Hintergrundverste‐
hen, das den Vollzug konkreter intentionaler Bezüge ermöglicht. Ein solches Verste‐
hen wird nicht gemacht – in dem Sinne, dass wir es planvoll entwickeln. Vielmehr
werden wir – vor allem als je einzelne Individuen – in ein solches geworfen oder
geschickt. Letzteres hat Heidegger im Sinn, wenn er die Technik »ein Geschick«
nennt.139

In »Zeit und Sein« führt er außerdem aus, dass der sich ereignende Seinsentwurf
auch die Zeit gibt – bzw. sich die Zeit ereignen lässt.140 Die ursprüngliche Zeit wird
nun also nicht mehr als Außer-sich-Sein oder Aufspreizen des Daseins erklärt, son‐
dern als etwas, das dem Dasein im Ereignis gegeben wird, insofern sich hier die ho‐
rizontalen Dimensionen von Gegenwart, Gewesenheit und Zukunft auf eine be‐
stimmte Art öffnen: »Zeit-raum nennt jetzt das Offene, das im Einander-sich-reichen
von Ankunft, Gewesenheit und Gegenwart sich lichtet.«141

Natürlich klingt es merkwürdig, zu behaupten, dass es Zeit nur gebe im Ereignen.
Letzteres scheint die Zeit bereits vorauszusetzen. Im Prinzip ist das Problem also
ähnlich wie dasjenige, das uns im vorletzten Abschnitt begegnete: Um die ursprüng‐
liche Zeit denken zu können, scheinen wir auf den Begriff einer anderen Zeit ange‐
wiesen zu sein. Hier würde Heidegger einwenden, dass wir das Ereignis eben nicht
als Teil einer Zeitreihe verstehen dürfen. Wie genau wir das Ereignis oder das Ereig‐

138 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 76.
139 Ebd., S. 69. Ihde beschreibt Heideggers Wahrheitstheorie als eine »complex field theory« (Ih‐

de: Heidegger’s Technologies, S. 30). Für die Idee des Seins als Hintergrundverstehen vgl.
Dreyfus: Being-in-the-World, S. 235. Insgesamt sind meine Überlegungen stark durch Drey‐
fus’ Heideggerinterpretation beeinflusst. Vgl. hierzu vor allem auch Hubert L. Dreyfus:
»Heidegger on the connection between nihlism, art, technology, and politics«, in: Charles Gu‐
ignon (Hg.): The Cambridge Companion to Heidegger, Cambridge 1993, S. 289–316.

140 Vgl. Heidegger: »Zeit und Sein«, S. 20 und 24.
141 Ebd., S. 15.

44

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen aber zu verstehen haben, bleibt unklar. Heideggers späte Gedanken zur Zeit sind
somit noch einmal deutlich dunkler als seine früheren.142

Zu Recht wurde außerdem oft beklagt, dass ein Verständnis der Wahrheit als Ge‐
schehen Gefahr läuft, die Idee der Wahrheit abzuschaffen, da verschiedene Wahr‐
heitsgeschehnisse gleichberechtigt nebeneinander stehen könnten und dem Relati‐
vismus folglich Haus und Hof offenständen.143 Jedoch beurteilt Heidegger Wahr‐
heitsgeschehnisse durchaus unterschiedlich. So sieht er beim Entwurf der Technik
das Problem, dass dieser uns »in der Erfahrung und Bestimmung der Dinge un‐
frei«144 macht. Aufgrund seiner Totalität blendet er nämlich andere Entwürfe aus
und verdeckt damit, was er selbst ist: ein Entwurf. Außerdem blendet er einen ur‐
sprünglicheren Seinsentwurf aus, demzufolge Seiendes nicht erscheint als etwas, das
von uns herausgefordert wird, sondern als etwas, das von sich selbst her zur Erschei‐
nung kommt:

»Wo dieses [das Ge-stell] herrscht, vertreibt es jede andere Möglichkeit der Entbergung.
Vor allem verbirgt das Ge-stell jenes Entbergen, das im Sinne der ποίησις das Anwesende
ins Erscheinen her-vor-kommen läßt. Im Vergleich hierzu drängt das herausfordernde
Stellen in den entgegengesetzt gerichteten Bezug zu dem, was ist. Wo das Ge-stell waltet,
prägen Steuerung und Sicherung des Bestandes alles Entbergen. Sie lassen sogar ihren
eigenen Grundzug, nämlich dieses Entbergen als ein solches nicht mehr zum Vorschein
kommen.«145

Der poetische Zugang zu den Dingen ist der Zugang zu ihnen als Physis (φύσις). Als
letztere zeigt sich Seiendes von sich her. Es kommt also sozusagen von sich aus auf
uns zu und wird nicht im Hinblick auf bestimmte Wirkungen von uns bestellt. Wäh‐
rend Seiendes als Bestand das von uns Herausgeforderte ist, handelt es sich bei Sei‐
endem als Physis um »das von sich aus aufgehende Her-vor-bringen«.146 In »Der

142 Vgl. hierzu Rainer Marten: »›Zeit und Sein‹. Schlussstück eines Denkens«, in: Dieter Thomä
(Hg.): Heidegger Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2013, S. 271–277. Marten
wirft Heidegger vor, nicht zwischen Gegenwart im räumlichen und zeitlichen Sinne klar un‐
terschieden zu haben, und Anwesenheit fälschlicherweise mit Gegenwart im zeitlichen Sinne
verknüpft zu haben. Angesichts der Kritik von Marten und Tugendhat erscheint Heideggers
These, dass das Sein bereits in der Antike zeitlich verstanden wurde, problematisch. Dies un‐
tergräbt aber nicht meine zentralen Überlegungen hier. Problematischer würde sich erweisen,
wenn Marten darin Recht hat, dass Heidegger den aristotelischen Begriff des Jetzt missver‐
steht, und dass es keine Jetzt-Zeit gibt. Diesen Einwand zu diskutieren, würde nun allerdings
den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen und muss daher an anderer Stelle nachgeholt werden.

143 Vgl. Ernst Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlin 1967, S. 334–
395, und Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen,
Frankfurt am Main 1988, S. 182ff.

144 Heidegger: Die Frage nach dem Ding, S. 38.
145 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 27. Zur Totalität des technischen Seinsentwurfs

und der daraus resultierenden Unfreiheit vgl. Wolf: Hermeneutik und Technik, S. 250, sowie
Mark Blitz: »Understanding Heidegger on Technology«, in: The New Atlantis 41 (Winter
2014), S. 63–80, hier S. 69 und 77.

146 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 65.

45

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ursprung des Kunstwerkes« diskutiert Heidegger die Physis als Erde. Mit dem Wort
›Erde‹ betont er deren Undurchsichtigkeit. Erde entzieht sich dem rechnerischen Zu‐
griff und bleibt unbeherrschbar: »Offen gelichtet als sie selbst erscheint Erde nur, wo
sie als die wesenhaft Unerschließbare gewahrt und bewahrt wird, die vor jeder Er‐
schließung zurückweicht, und d.h. ständig sich verschlossen hält.«147

Offensichtlich ist der Entwurf der Technik für Heidegger etwas, das es in einem
gewissen Sinne zu überwinden gilt. Diese Überwindung wäre das eigentliche »Er-
eignis«.148 Somit muss zwischen zwei Ereignisbegriffen unterschieden werden: Ei‐
nerseits steht ›Ereignis‹ für jedes Wahrheitsgeschehen – d.h. für jeden sich ereignen‐
den Seinsentwurf. Andererseits – und vor allem – steht das Wort für die Überwin‐
dung des Seinsentwurfs der neuzeitlichen Technik. Dieses Er-eignis können wir
nicht herbeiführen; es gibt hier nichts zu machen. Wir können es aber vorbereiten,
indem wir ein »besinnliches Denken«149 gegenüber dem rechnenden stärken.
Heidegger sieht ersteres bedroht. Geht es verloren, dann »hätte der Mensch sein Ei‐
genstes, daß er nämlich ein nachdenkendes Wesen ist, [...] weggeworfen«.150 Das
Nachdenken muss – und hier meldet sich Heideggers frühere Idee der Phänomenolo‐
gie als einer Destruktion der Geschichte – das Natürlichste hinterfragen und die Be‐
dingungen unserer Vollzüge zutage fördern. Damit muss es auch einen Einblick in
den Entwurf des Ge-stells – d.h. unseren Seinsentwurf – als eben dieses eröffnen:
einen geschichtlichen Entwurf. Dies wäre für Heidegger das Ereignis und »die Keh‐

147 Martin Heidegger: »Der Ursprung des Kunstwerkes« (1935/36), in: Holzwege, S. 1–74, hier
S. 33. Für die Idee der Natur als etwas, das die Wissenschaften »in seiner Wesensfülle durch
ihr Vorstellen nie umstellen können« vgl. Heidegger: »Wissenschaft und Besinnung«, S. 59
sowie 56. Aufschlussreich ist in diesem Kontext der Aufsatz »Hebel – der Hausfreund«: »Es
ist jenes Fragwürdige, daß die berechenbare Natur als die vermeintlich wahre Welt alles Sin‐
nen und Trachten des Menschen an sich reißt und das menschliche Vorstellen zu einem bloß
rechnenden Denken verändert und verhärtet. [...] Es ist jenes Fragwürdige, daß die natürliche
Natur in das Nichtige eines Phantasiegebildes herabsinkt und nicht einmal mehr die Dichter
anspricht« (Martin Heidegger: »Hebel – der Hausfreund«, in: Aus der Erfahrung des Den‐
kens, Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 13, hg. v. Hermann Heidegger, Frankfurt am
Main 2002, S. 133–154, hier S. 146). Zu diesem Themenkomplex vgl. die Diskussion in Seu‐
bold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S. 50, 65, 74, 85, 103, 154, 165, 176
und 291, Zimmerman: Heidegger’s Confrontation with Modernity, S. 110 und 163, Stiegler:
Technik und Zeit, S. 22, sowie Ernst Wolfgang Orth: »Zum Begriff der Technik bei Ernst Cas‐
sirer und Martin Heidegger«, in: Phänomenologische Forschungen 20 (1987): Handlungssinn
und Lebenssinn: Zum Problem der Rationalität im Kontext des Handelns, S. 91–122, hier
S. 108.

148 Heidegger: »Der Satz der Identität«, S. 25.
149 Martin Heidegger: »Gelassenheit« (1955), in: Gelassenheit. Heideggers Meßkircher Rede von

1955. Mit Interpretationen von Alfred Denker und Holger Zaborowski, München 2014, S. 7–
26, hier S. 13.

150 Ebd., S. 25. Im Zusammenhang mit besinnlichem Denken, Einkehr, Kehre und Er-eignis
spricht Heidegger auch vom ›Sprung‹. Außerdem spricht er von der eigenen Zeitlichkeit des
besinnlichen Denkens: »Gerade weil diese Einkehr einen Sprung verlangt, braucht sie ihre
Zeit, die Zeit des Denkens, die eine andere ist als diejenige des Rechnens, das heute überall
an unserem Denken zerrt« (Heidegger: »Der Satz der Identität«, S. 30).

46

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re«.151 All dies heißt nicht, dass wir uns von den Geräten und Netzen gänzlich ab‐
wenden und in die unberührte Natur flüchten. Es heißt vielmehr, dass wir eine ande‐
re Haltung einnehmen, welche Heidegger »Gelassenheit« nennt:

»Wir lassen die technischen Gegenstände in unsere tägliche Welt herein und lassen sie
zugleich draußen, d.h. auf sich beruhen als Dinge, die nichts Absolutes sind, sondern
selbst auf Höheres angewiesen bleiben. Ich möchte diese Haltung des gleichzeitigen Ja
und Nein zur technischen Welt mit einem alten Wort nennen: die Gelassenheit zu den
Dingen.«152

Das Ja zu den technischen Geräten gilt es an dieser Stelle entschieden zu unterstrei‐
chen, und zwar nicht nur, weil ein völliges Nein einem regressiv-naiven Unterfangen
gleichkäme, sondern weil Menschen in vielen Situationen ein wohlbegründetes In‐
teresse an belastbaren Prognosen, intelligenten Modellen und erfolgreichen Steue‐
rungen haben. Das Leben in einer Pandemie macht dies nur allzu deutlich. Der
Seinsentwurf der Technik hat also das Potenzial, viele Übel zu beseitigen und Leid
zu reduzieren. Aus Heideggers Beschreibungshöhe gerät dies zuweilen aus dem
Blick. Belastbare Prognosen, intelligente Modelle und erfolgreiche Steuerung sind
aber keine Zwecke an sich, und hier kommt das Nein ins Spiel. Sie bedürfen in der
jeweiligen Situation einer Begründung und sind nicht in allen Bereichen am rechten
Platz. Insofern ist der technische Entwurf auf ›Höheres‹ angewiesen und zu begren‐
zen.153

Im Wort ›Gelassenheit‹ schwingt aber auch der poetische Zugang zum Seienden
mit. Der technische Seinsentwurf zeichnet sich ja durch seine totalitäre Eindringlich‐
keit aus: Bestellen steht für Herausfordern, Eingreifen, Ausnehmen, Manipulieren
usw. Dagegen stehen Sein-lassen, Gewähren-lassen, Wahren und Hüten. Meint
Heidegger, dass das Ereignis als Kehre diese letztere Haltung zu Seiendem privile‐
giert? Ist dies gemeint, wenn er davon spricht, in ein »ursprünglicheres Entbergen
einzukehren und so den Zuspruch einer anfänglicheren Wahrheit zu erfahren«?154

Was bedeuten aber hier ›ursprünglicher‹ und ›anfänglicher‹? Sollte hiermit lediglich
ein Seinsentwurf gemeint sein, der dem der neuzeitlichen Technik vorausging, dann

151 Heidegger: Bremer Vorträge, S. 68.
152 Heidegger: »Gelassenheit«, S. 22 und 23.
153 Spätestens hier stechen die Ähnlichkeiten zur Frankfurter Kritik an einer totalitär werdenden

instrumentellen Vernunft ins Auge. Vgl. hierzu vor allem Max Horkheimer: Zur Kritik der in‐
strumentellen Vernunft (1947), Frankfurt am Main 2007, sowie Jürgen Habermas: Technik
und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1969. Tiefe Differenzen zeigen sich aller‐
dings mit Blick auf das Höhere, das den Seinsentwurf der Technik zu begrenzen hat. Stehen
bei Horkheimer und Habermas hier eine objektive oder kommunikative Vernunft, bleibt un‐
klar, was hier bei Heidegger steht. Diese Unklarheit führt dazu, dass Heideggers Spätphiloso‐
phie in einem gewissen Sinne »faschismusanfällig« (Ernst Tugendhat: »Heidegger und Berg‐
son über die Zeit«, S. 25) bleibt.

154 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 28.

47

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre nicht ersichtlich, warum wir in diesen wieder einkehren sollten. Nur weil etwas
in diesem Sinne ursprünglicher ist, ist dessen Bevorzugung keineswegs begründet.

Heidegger nennt Phänomene aber vor allem dann ›ursprünglich‹, wenn sie das
Wesen einer Sache charakterisieren. Inwiefern könnte also dasjenige Wahrheitsge‐
schehen, das es Seiendem ermöglicht, sich von sich selbst her als Verschließendes zu
zeigen, dem Wesen der Wahrheit entsprechen? Eine Antwort auf diese Frage könnte
darin liegen, dass bei Wahrheit als Unverborgenheit die Verborgenheit immer mitge‐
dacht ist. Im Unverborgenen steht nur, was vom Verborgenen umgeben ist und in
dieses wieder zurücktreten kann: »Verbergung gehört wesensmäßig zur Unverbor‐
genheit – wie das Tal zum Berg.«155 Auch die Idee der Wahrheit als »Lichtung«156

unterstützt diesen Gedanken. Licht lichtet nur, insofern es in die Dunkelheit fällt.
Die Lichtung im Wald ist nur Lichtung, insofern sie von den Schatten der Bäume
umgeben ist. Dabei darf das Wahrheitsgeschehen nicht wie das Aufziehen des Vor‐
hangs und das Freigeben der Bühne verstanden werden. Als Geschehen ist die Wahr‐
heit nicht statisch. Das Möglichsein des Daseins stammt auch daher, dass Neues und
anderes stets sichtbar werden kann, während Gesehenes sich wieder verbirgt. Alles,
was erscheint, verbirgt sich außerdem, insofern es stets mehr an ihm zu entdecken
gibt. Im radikalsten Fall versagt es sich, insofern wir einzig feststellen, dass es ist.
Schließlich spielt Verbergen auch eine Rolle, insofern sich herausstellen kann, dass
eines durch anderes verstellt wurde – dass wir also einem Schein unterlegen haben.
All diese Formen des Verbergens gehören Heidegger zufolge zu dem, was er ›Wahr‐
heitsgeschehen‹ oder ›sich ereignender Seinsentwurf‹ nennt.157

Am Entwurf der Technik stößt Heidegger sich, weil dieser sich gegen das Verber‐
gen kehrt. Die Technik kann Sich-Verbergendes nicht akzeptieren und wendet sich
so gegen dasjenige, was das Wesen der Wahrheit als Fuge von Unverborgenheit und
Verborgenheit mitausmacht. Letztlich führt dies aber zur größtmöglichen Verber‐
gung: Der Seinsentwurf verbirgt sich als das, was er ist, und verwischt die ontologi‐
sche Differenz zwischen Sein und Seiendem.158

Fassen wir die Ergebnisse dieses Abschnitts zusammen. Vier zeitliche Dimensio‐
nen ließen sich im Hinblick auf die neuzeitliche Technik ausmachen: a) das Rasen,
b) die sofortige und ständige Verfügbarkeit, c) die Berechenbarkeit im Sinne von

155 Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit, S. 90.
156 Heidegger: »Der Ursprung des Kunstwerkes«, S. 40.
157 Ebd., S. 40.
158 Bereits in Sein und Zeit heißt es: »Wenn es aber Sein nur ›gibt‹, sofern Wahrheit ›ist‹, und je

nach der Art der Wahrheit das Seinsverständnis sich abwandelt, dann muß die ursprüngliche
und eigentliche Wahrheit das Verständnis des Seins des Daseins und des Seins überhaupt ge‐
währleisten.« (Heidegger: Sein und Zeit, S. 316.) Seubold verweist zu Recht auf eine Verbin‐
dung zwischen dem Hüten der Verborgenheit und dem Achten der Eigenständigkeit von Din‐
gen. Vgl. Seubold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S. 306–312. Vgl. auch
Friedrich-Wilhelm v. Herrmann: »Das Ereignis und die Frage nach dem Wesen der Technik,
Politik und Kunst«, in: Jamme und Harries (Hg.): Martin Heidegger. Kunst – Politik – Tech‐
nik, S. 241–259, hier S. 257.

48

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Steuern, Regeln und Sichern – also im Sinne einer bestellten Zukunft und d) die Ver‐
zeitlichung der Technik in dem Sinne, dass ihr Wesen darin liegt, sich als Seinsent‐
wurf des Ge-stells zu ereignen – als ein Entwurf also, der einen Zeit-Raum öffnet,
den die zeitlichen Dimensionen a) bis c) charakterisieren. Blicken wir auf diese Er‐
gebnisse vom Standpunkt der Daseinsanalyse, dann fällt wieder die Kontinuität auf.
Die Diskussion der vulgären Zeit nimmt viel von dem vorweg, was in der Diskussi‐
on des Ge-stells ausbuchstabiert ist. Speziell der Fokus auf Gegenwart zugunsten
von Gewesenheit, Geschichtlichkeit und Zukunft, die Jagd auf letztere zugunsten
ihres Hütens als etwas Offenem sowie die Entmodalisierung der Existenz bleiben
zentrale Themen.159

Zwei Einwände zum Abschluss

Heideggers Technikdenken ist aufgrund seiner bisweilen nostalgisch-romantisieren‐
den Note, in die sich auch Motive völkischen Denkens mischen, zu Recht angegrif‐
fen worden. Was für alle philosophischen Texte gilt, das gilt für Heideggers jedoch
im Besonderen: Es bieten sich verschiedene Interpretationspfade, und ich meine,
dass wir Heideggers Technikdenken ein gutes Stück weit lesen können bei gleichzei‐
tiger Streichung der nostalgisch-romantisierenden Note. Um das philosophisch
Überzeugende an diesem Denken zu treffen, was ich in diesem Text aus zeittheoreti‐
scher Perspektive zu leisten versucht habe, müssen wir dies sogar tun.160

V.

159 Ausgelassen habe ich hier Heideggers Idee des »Gevierts«, welche eigentlich mit in unseren
Themenbereich gehört. Mit dem Moment des Himmels kommt hier nämlich auch die Zeit er‐
neut ins Spiel. Außerdem ist die Diskussion des Gevierts als eines »Spiegel-Spiel[s] von
Welt« ein weiterer Anlauf, das Ereignis – bzw. den »Reigen des Ereignens« – neu zu be‐
schreiben. Da diese Diskussion aber ›ein ganz neues Fass aufmacht‹ und zum Schwierigsten
in Heideggers Werk zählt, habe ich sie hier ausgeklammert. Vgl. Heidegger, Bremer Vorträge,
S. 19.

160 Für Berührungspunkte zwischen Heideggers Technikdiskurs und einem völkischen Denken
vgl. Zimmerman: Heideggers Confrontation with Modernity, S. 3–45, Habermas: Der philo‐
sophische Diskurs der Moderne, S. 16ff., Ihde: Heidegger’s Technologies, S. 90, sowie Blitz:
»Understanding Heidegger on Technology«, S. 70. Für Kritik an der nostalgischen Note vgl.
Wolf: Hermeneutik und Technik, S. 258 und 270. Das Widerwärtige in Heideggers Denken
zeigt sich mit Blick auf unser Thema u.a. in seinen antisemitischen Auslassungen zum Rech‐
nen und in seinen zum Teil unsäglichen und abstoßenden Vergleichen: »Unter dem nivellie‐
renden Blick des Seinsphilosophen erscheint auch die Judenvernichtung als ein beliebig aus‐
wechselbares Geschehen« (Jürgen Habermas: »Heidegger – Werk und Weltanschauung«
[Vorwort], in: Victor Farías: Heidegger und der Nationalsozialismus, Frankfurt am Main
1989, S. 11–37, hier S. 32). Spätestens an dieser Stelle muss dann auch das Gespräch – vor
allem das philosophische – abgebrochen werden, was Herbert Marcuse und Emmanuel Lé‐
vinas gut auf den Punkt brachten. Vgl. hierzu Karsten Harries: »Verwahrloste Welt. Philoso‐
phie, Politik und Technik«, in: Jamme und Harries (Hg.): Martin Heidegger. Kunst – Politik –
Technik, S. 203–221, hier S. 213 und 214. Zu Heideggers Antisemitismus vgl. Peter Trawny:
Heidegger und der Mythos der jüdischen Weltverschwörung, Frankfurt am Main 2015. Traw‐
ny unterscheidet zu Recht zwischen Heideggers Besprechung der Technik als »Machen‐

49

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine spannende Frage im Anschluss an das philosophisch Überzeugende oder zu‐
mindest Bedenkenswerte ist, wie sich gemeinsam mit dem Entwurf einer bestellten
Zukunft Entwürfe einer offenen Zukunft behaupten können. Christoph Hubig hat das
Ge-stell im Kontext von Möglichkeitsräumen diskutiert: »Mittelbar finden wir sol‐
che grundlegenden Metaphern auch im Einsatz bei der Vorstellung eines Möglich‐
keitsraums als Gewebe, Sys-tem oder Ge-stell (Martin Heidegger), innerhalb dessen
konkrete Technik stattfindet, als Aktualisierung dieses Möglichen erwirkt wird und
ihrerseits [...] neue Möglichkeitsräume konstituiert.«161 Die hier angesprochenen
Möglichkeitsräume haben allerdings eher etwas mit möglichen Wirkungen oder Er‐
folgen zu tun. Das heißt, hier geht es wohl kaum um die mit einer offenen Zukunft
zusammenhängende Modalisierung, die Heidegger seit den Zwanzigerjahren be‐
schäftigte. Ich meine, dass wir mit Blick auf diese über Vollzüge und Tätigkeiten
nachdenken müssen, die (sozusagen) außerhalb des Ge-stells stattfinden. Genauer
gesagt: Die Frage ist, wie sich dasjenige, was Heidegger unter den Titeln ›eigentli‐
che Zeitigung der ursprünglichen Zeit‹, ›besinnliches Denken‹ und ›Gelassenheit‹
diskutiert, in concreto zeigen könnte, und wie der technische Seinsentwurf begrenzt
werden müsste, um dieses Sich-Zeigen zu ermöglichen.162

Dabei bleibt zu beachten, dass Heidegger mit ›dem Ereignis‹ wohl letztlich etwas
ins Auge fasst, was über die Begrenzung des technischen Seinsentwurfs hinausgeht
und für eine völlige Wandlung des Bezugs zum Sein und zu den Dingen steht. Wie
wir uns diese Wandlung, unsere Existenz sowie die Rolle der technischen Geräte
nach ihr – wenn diese Geräte dann überhaupt noch eine Rolle spielen – vorzustellen
haben, bleibt im Dunkeln. Das Ereignis gewinnt hier eine quasi-messianische Note,
die zu Recht problematisiert wurde. In jedem Fall scheint die Gelassenheit für
Heidegger weniger Ziel als Übergangsphänomen zu sein.163

schaft« während der dreißiger und frühen vierziger Jahre und dessen späteren Idee der Tech‐
nik als Ge-stell. Dieser Unterschied kam in diesem Aufsatz zu kurz und verlangt eine weiter‐
führende Diskussion an anderem Ort – gerade auch weil sich Heideggers antisemitische Res‐
sentiments in seinen Überlegungen zur Machenschaft klarer zeigen. Vgl. Trawny: Heidegger
und der Mythos der jüdischen Weltverschwörung S. 24, 57 und 133.

161 Hubig: Die Kunst des Möglichen, S. 35.
162 Stiegler schreibt: »Der Zugang zur Antizipation ist der Zugang zum Möglichen« (Stiegler:

Technik und Zeit, S. 214). Wenn dies stimmt, dann müssten wir über den Unterschied zwi‐
schen Antizipation und Vorhersage (oder Berechnung) sprechen. Da auch das Träumen, War‐
ten und Hoffen einen Zugang zum Möglichen öffnet, wäre außerdem über die hier relevanten
Unterschiede nachzudenken. Ist das Mögliche der Antizipation das gleiche Mögliche wie das
des Träumens, Wartens oder Hoffens? In diesem Kontext wären sowohl Heideggers Analyse
der Langeweile als auch Walter Benjamins Überlegungen zu Langeweile, Warten und Träu‐
men von Interesse. Vgl. Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – End‐
lichkeit – Einsamkeit, in: Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 29/30, hrsg. v. Friedrich-
Wilhelm von Herrmann, Frankfurt am Main 2004, S. 117–249, sowie Walter Benjamin: Das
Passagen-Werk, Erster Band, Frankfurt am Main 2015, S. 156–178.

163 Vgl. für diese Interpretation Dreyfus: »Heidegger on the connection between nihlism, art,
technology, and politics«, S. 309. Ich danke außerdem den Teilnehmer*innen meines Heideg‐

50

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein zweiter, oft formulierter Einwand richtet sich gegen die Allgemeinheit von
Heideggers Technikverständnis. Letzteres sei zu abstrakt, essentialistisch, determi‐
nistisch und historisch naiv, da es die verschiedenen Kontexte und die »Multidimen‐
sionalität« konkreter Techniken völlig ignoriere.164 Die Skepsis gegenüber einem
Thematisieren des Wesens der Technik – bzw. der Technik mit großem ›T‹ – ist au‐
ßerhalb der Philosophie weit verbreitet. Innerhalb des Fachs ist dieser Einwand stark
gemacht worden von Postphänomenologen wie Don Ihde und Jan Verbeek. Ihde for‐
derte bereits vor Jahren eine empirische Wende, welche der Spezifik von Technolo‐
gien Rechnung trägt und einer allgemeinen Wesensbestimmung Adieu sagt: »[O]ne
size does not fit all, and one analysis for all is next to useless […].«165

Behauptet Heidegger, dass sich ein bestimmter Seinsentwurf ereignet und dass
dieser sogar dominant ist, insofern er andere verdrängt, dann muss sich dies natür‐
lich an der Art und Weise, wie uns konkretes Seiendes erscheint, nachvollziehen las‐
sen. Insofern muss hier ein Nachweis erbracht werden. Zweifelsohne stimmt es, dass
Heidegger hier nicht alles gelingt und dass einige seiner Beispiele schief stehen.
Auch Ihdes und Verbeeks Gegenbeispiele sind aber nicht schlagend. So verweist Ih‐
de auf die Informationstechnologie als einen Bereich, dem Heideggers Denken nicht
gerecht werde.166 Dies ist bemerkenswert, da – wie im letzten Abschnitt gezeigt
wurde – gerade die Informationstechnologie dem Ge-stell entspricht. Und auch die
von Verbeek genannten Fälle scheinen mir keine klaren Gegenbeispiele zu liefern:

»Modern communication technologies, for instance, make it possible for human beings
to interact with others outside of their immediate environments without approaching the‐
se people from a ›will to power‹. And medical technologies, to be sure, depend on an
interpretation of the human body in which it is a manipulable material, but this interpre‐
tation in most cases serves another purpose: care and respect. I am aware that these coun‐
terexamples are neither shocking nor surprising, but precisely their triviality makes clear
that there is a blind spot in Heidegger’s approach.«167

Es mag sein, dass moderne Kommunikationstechnologien (wie Smartphones) nicht
unbedingt zu machtorientierter Interaktion führen – obwohl hier viel darauf an‐
kommt, was wir unter ›Macht‹ verstehen. Zunächst einmal sorgen sie aber dafür,
dass jede von uns zunehmend sofort und jederzeit verfügbar ist und sich dieser Ver‐
fügbarkeit schwer entziehen kann. Unabhängig davon, ob dies gut oder schlecht ist,
entspricht es der zweiten zeitlichen Dimension des Ge-stells. Und beim Einsatz me‐

gerseminars aus dem WS 2020/21 – speziell Julian Benzmann und Jonathan Krude –, die mir
diesen Sachverhalt klarer vor Augen geführt haben.

164 Ihde: Heidegger’s Technologies, S. 115.
165 Ebd., S. 120. Für den »empirical turn« vgl. Hans Achterhuis (Hg.): American Philosophy of

Technology. The Empirical Turn, Bloomington, Indianapolis 2001. Für Kritik speziell an
Heidegger vgl. Ihde: Heidegger’s Technologies, S. 109, sowie Verbeek: What Things Do,
S. 4ff.

166 Vgl. Ihde: Heidegger’s Technologies, S. 120.
167 Verbeek: What Things Do, S. 66.

51

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dizinischer Technologien geht es zunächst darum, physische Prozesse zu kontrollie‐
ren und physisches Überleben zu sichern. Letzteres kann dabei aus unterschiedlichen
Gründen geschehen. Ich will nicht abstreiten, dass Sorge und Respekt hier oft eine
Rolle spielen, aber natürlich müssten wir uns nun – auch mit Blick auf Heideggers
Verständnis der Sorge – darüber unterhalten, was genau wir unter ›Sorge‹ und ›Re‐
spekt‹ hier verstehen. In jedem Fall ist auch dieses Beispiel nicht so trivial wie Ver‐
beek es darstellt, da sich bei weiterem Nachdenken schwierige medizinethische Fra‐
gen melden.168

Abschließend spreche ich mich dafür aus, das philosophische Nachdenken über
das Wesen der Technik nicht gegen eine empirienahe Analyse konkreter Technologi‐
en auszuspielen. Natürlich kann ersteres zu leeren Allgemeinplätzen führen. Letzte‐
res kann aber auch zur blinden Materialsammlung werden, die kein Gespür mehr hat
für allgemeine Sachverhalte und Tendenzen – und damit dem Denken eine Möglich‐
keit gesellschaftlicher Kritik entzieht. Somit votiere ich dafür, das eine zu tun, ohne
das andere zu lassen. Außerdem komme ich zu dem Schluss, dass zumindest beim
Tun des einen – genauer gesagt beim Nachdenken über das grundsätzliche Verhält‐
nis von Technik und Zeit – Heideggers Philosophie trotz all ihrer bekannten Abgrün‐
de und Widerwärtigkeiten ein wichtiger Ausgangspunkt für uns bleibt.169

168 Hier könnte auch ›das Höhere‹, auf das unser Verhältnis zu technischen Geräten angewiesen
bleibt, ins Spiel gebracht werden. Das heißt, im respektvollen und sorgsamen Umgang mit
der medizinischen Technik könnte sich Gelassenheit zeigen. Eine subtile Kritik an postphäno‐
menologischen Ansätzen liefert: Jochem Zwier, Vincent Blok und Pieter Lemmens: »Pheno‐
menology and the Empirical Turn: a Phenomenological Analysis of Postphenomenology«, in:
Philosophy and Technology 29/4 (2016), S. 313–333. Die Autoren argumentieren vor allem,
dass die Postphänomenologie genau den Seinsentwurf – die Art und Weise, wie Dinge zur
Erscheinung kommen –, den Heidegger unter dem Titel ›Ge-stell‹ diskutiert, unkritisch in
ihrer Beschreibungsperspektive auf die konkreten Gebrauchszusammenhänge von techni‐
schen Artefakten übernehmen: »Heidegger’s question concerning the essence of modern tech‐
nology has not simply been surpassed, and cannot be dismissed as ›classical‹ in the sense of
›outdated‹ philosophy of technology, since it takes consideration of an ontological structuring
of reality to which the postphenomenological method unequivocally adheres« (Ebd., S. 330).

169 Beim Schreiben dieses Aufsatzes haben mir die Gespräche mit Ludger Schwarte und den Stu‐
dierenden meines im Wintersemester 2019/20 an der Universität Potsdam gehaltenen Semi‐
nars Ethische Probleme der digitalen Technik sehr geholfen. Ihnen allen gilt mein Dank. Ich
bedanke mich außerdem für ihre hilfreichen Bemerkungen bei Thomas Ebke, Logi Gunnars‐
son, Andreas Kaminski, Oliver Müller und vor allem für die sehr detaillierten Kommentare
bei zwei anonymen Gutachter*innen, die mich den Text stark verändern ließen.

52

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17 - am 17.01.2026, 21:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

