
28 Ernährungskulturen und Geschlecht

2.2 Fleisch und Fleischverzicht

Der Gegenstand Fleisch und sein Pendant, der Fleischverzicht, also Vegetaris-

mus und Veganismus, geraten zunehmend in den Fokus sozialwissenschaftli-

cher Forschung. Erst kürzlich erschien ein eigener Sammelband zu demThe-

ma (Rückert-John und Kröger 2019) und die vielfältigen gesellschaftlichen Be-

züge zu diesem Lebensmittel rücken in das Blickfeld verschiedener soziolo-

gischer Arbeiten.

2.2.1 Fleisch/Karnismus/Geschlecht

Grundsätzlich kann davon ausgegangen werden, dass der Fleischkonsum

in einem engen Verhältnis zur Entstehung und Entwicklung der kapitalis-

tischen Gesellschaft steht (Winter 2018, 2021). Der Sozialhistoriker Hans

Jürgen Teuteberg (1986) kann auf der Grundlage von Schlachtzahlen zeigen,

dass die Fleischproduktion und mit ihr auch der massenhafte Fleischkonsum

ein modernes Phänomen ist. Er kommt zu dem Schluss, dass »der Anstieg

des Fleischverbrauches in Deutschland erstaunlich parallel mit der Indus-

trialisierung« verläuft (Teuteberg 1986, 73). Demnach sei der Anstieg des

Fleischkonsums ein Indikator für die fortschreitenden technologischen Mög-

lichkeiten der Produktion und des gesellschaftlichen Wohlstands allgemein.

Ausgehend davon, dass diese Statistiken keinen gesicherten Aufschluss

darüber zulassen, wer wie viel Fleisch und welches gegessen habe, hat der

Historiker Ole Fischer (2015) eine Analyse des ernährungswissenschaftlichen

Fachdiskurses zum Thema Fleisch vorgenommen und im Hinblick auf Ge-

schlecht analysiert. Er zeigt hier grundsätzliche Veränderungen im Wissen

über Fleisch auf. Zunächst kann er demonstrieren, dass es bis in die »1830er

Jahre[.] zum enzyklopädischen Allgemeinwissen [gehörte], dass Fleisch ein

zwar sehr nahrhaftes, grundsätzlich aber eher ungesundes Nahrungsmittel

sei.« (Fischer 2015, 50) Knapp 20 Jahre später, etwa um 1850, so Fischer wei-

ter, seien es dann Männer, die qua physiologischen Eigenschaften eher in der

Lage seien, das zähe Lebensmittel Fleisch zu verdauen, als Frauen. Mit der

Verschiebung der Ernährungswissenschaft hin zum chemischen Wissen von

Nährstoffen kommt es zu einer weiteren Änderung: Es »setzte sich zuneh-

mend die Vorstellung durch, dass es einen direktenWeg vom Fleischkonsum,

über den Muskelaufbau zur männlich interpretierten Energie und Leistungs-

fähigkeit gibt.« (Fischer 2015, 52-53) Von da an galt, so Fischer, Fleisch als ge-

sund und männlich, da es viel Eiweiß enthalte, was mit demMuskelaufbau in

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand: Soziologische und sozialhistorische Perspektiven 29

Verbindung gebracht wurde und nach wie vor wird. Fleisch wurde damit im

Zuge der Industrialisierung zu einem Symbol vielfältiger Machtbeziehungen

im Bezug auf Arbeit und Geschlecht, wie Tanner unterstreicht:

Das tägliche, grosse, schöne Fleischstück mochte für Arbeiter eine Schimä-

re sein – doch das Insistieren darauf unterstützte die lohnpolitische Forde-

rungshaltung der Gewerkschaften und konnte die Bereitschaft zu Arbeits-

kämpfen stärken. Dasselbe Postulat wurde von Männern auch zur Durch-

setzung überproportionaler Nahrungsansprüche im sozialen Mikrokontext

der Familie verwendet. Das Resultat war eine in aller Regel zuungunsten der

Frauen ausfallende ungleiche Verteilung der Lebensmittel. (Tanner 1999, 16)

Die »Geschlechterpolitik des Fleisches« (Adams 2002) funktioniert, wie die

Forschung weiter zeigen kann, seitdem vor allem über die Betonung körper-

licher Stärke. Bourdieu argumentiert beispielsweise, auf der Grundlage einer

empirischen Studie aus den 1960er- und 1970er-Jahren:

Fleisch, die nahrhafte Kost schlechthin, kräftig und Kraft, Stärke, Gesund-

heit, Blut schenkend, ist das Gericht der Männer, die zweimal zugreifen,

während die Frauen sich mit einem Stückchen begnügen; das bedeutet

nun nicht, daß sie etwas im strengen Sinne entbehrten – sie haben nur

wirklich keine Lust auf etwas, das den anderen fehlen könnte, nicht zuletzt

den Männern, denen Fleisch per Bestimmung zukommt, und gewinnen so

gewissermaßen Ansehen aus einem Verhalten, das als ›Entbehrung‹ von

ihnen nicht empfunden wird; mehr noch, ihnen fehlt der Geschmack ›für

Männerkost‹ (Bourdieu 1987, 309).

Hier zeigt sich in der Annahme, dass vor allem Männer Fleisch aufgrund

ihrer Körper brauchen, auch die gemeinhin unhinterfragte Vergeschlechtli-

chung von Fleisch als »männliches« Nahrungsmittel. Allerdings ist nicht jedes

Fleisch gleichermaßen kodiert. So kann Geflügelfleisch als eher weiblich kon-

notiert angesehen werden (Wilk 2013, Kramer 2021). In Zusammenhang mit

der Differenzierung der Fleischsorten wird die These aufgestellt, dass damit

auch unterschiedliche Männlichkeiten einhergehen (Sobal 2005). Im bereits

thematisierten Vergleich von vier Paaren zeigen Frerichs und Steinrücke, wie

Fleisch zwischen den Klassen »eine Art Scheidemarke [ist] […]. [F]ür das Arbei-

terpaar [ist] Fleisch als traditionelle Kraftnahrung nach wie vor von großer Be-

deutung« (Frerichs und Steinrücke 1997, 252), während es entlang der sozialen

Stratifizierung nach oben hin an Bedeutung verliere. Dies bestätigend kom-

men Flick und Rose (2012, 52) in einer Analyse von Lebensmittelwerbung zu

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Ernährungskulturen und Geschlecht

dem Ergebnis, dass Fleisch eher »in einem männlichen Milieu verortet wird,

das nicht hegemonial ist«. Sie stellen damit die Frage, ob dies dafürspreche,

dass der Fleischkonsum in privilegierteren Schichten seine Normalität ver-

liere und vielmehr Fleischverzicht zum Distinktionsmerkmal werde. Es wird

argumentiert, dass die Legitimationen des Fleischessens ihre Selbstverständ-

lichkeit zunehmend verlieren und es daher einen »neuen Fleischgeist« (Frei,

Groß und Meier 2011) brauche, wenn weiterhin Fleisch konsumiert werden

solle.

Der Anthropologe Nick Fiddes (1993) beschreibt in seiner frühen großen

Studie Fleisch als ein »natürliches Symbol der Macht«. Die Einverleibung vor-

mals lebendiger Tiere symbolisiere in jedem Vollzug die Unterwerfung der

Natur und die Herrschaft des Menschen über diese. Auch wenn dies den Es-

senden oft nicht direkt bewusst sei. Mit Bezug auf Bourdieu versteht Fiddes

den Fleischkonsum als eine habitualisierte und »von den meisten Menschen

nicht hinterfragte Grundregel« (Fiddes 1993, 18). In seinen kulturhistorischen

Arbeiten hat Norbert Elias gezeigt, dass sich das Verhältnis im Konsum zu

den Tieren seit dem Mittelalter ebenfalls gewandelt hat. Während es in den

aristokratischen Schichten üblich gewesen sei, die großen Mengen Fleisch,

die konsumiert wurden, auch direkt an der Tafel zu zerlegen, verschwindet

das ›ganze Tier‹ mit der Zeit aus dem Sichtfeld: »Ganz allmählich hört in der

französischen Oberschicht im 17. Jahrhundert das Zerlegen des Tieres bei der

Tafel auf, ein unentbehrliches Können des Mannes vonWelt, wie Jagen, Fech-

ten und Tanzen zu sein.« (Elias [1969] 1978, 161) Die Zerlegung des Tieres ist

also auch männliche Tätigkeit gewesen und nimmt laut Elias ab dem 17. Jahr-

hundert ab. Elias folgert:

Diese Richtung ist ganz klar. Von jenem Standard des Empfindens, bei dem

der Anblick der erschlagenen Tiere auf der Tafel und sein Zerlegen unmittel-

bar als lustvoll, jedenfalls ganz und gar nicht als unangenehm empfunden

wird, führt die Entwicklung zu einem anderen Standard, bei dem man die

Erinnerung daran, daß das Fleischgericht etwasmit einem getöteten Tier zu

tun hat, möglichst vermeidet. (Elias [1969] 1978, 162)

Das Lebensmittel Fleisch wird, so könnte man hier folgern, vom Tier sym-

bolisch entkoppelt. Eine rezente gegenläufige Tendenz lässt sich aber auch

ausmachen: Julia Gutjahr (2013) zeigt, dass das Schlachten als für das Lebens-

mittel notwendige Tätigkeit wieder in dem Diskurs um Fleisch verstärkt vor-

kommt, während gleichzeitig Marcel Sebastian (2021) zeigt, dass die Arbeit

in industrialisierten Schlachthöfen stark abgewertet und stigmatisiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand: Soziologische und sozialhistorische Perspektiven 31

Grundsätzlich zeigt sich, dass die Mensch-Tier-Beziehungen immer in Bewe-

gung und mit Ambivalenzen durchzogen sind, etwa zwischen einer gleich-

zeitigen Orientierung an Tierwohl und -nutzung (Sebastian 2019).

In der Sozialpsychologie gibt es mittlerweile eine breit aufgestellte For-

schung zumThema Fleischkonsum,wobei insbesondere zwei Zugänge für das

hier verfolgte Anliegen relevant sind.Weit über die Grenzen der Sozialpsycho-

logie hinaus wird der Ansatz vonMelanie Joy rezipiert, die die Selbstverständ-

lichkeit des Fleischkonsums kritisiert und die damit einhergehende Akzep-

tanz der dafür notwendigenGewalt und Ausbeutung an Tierenmit der Ideolo-

gie des Karnismus bezeichnet. Der Karnismus sei ein Glaubens- undWissens-

system, das Fleischessen mit drei, bzw. vier ›N‹ rechtfertigt: Fleisch essen sei

normal, natürlich, notwendig und »nice« (Joy [2010] 2015; Piazza et al. 2015):

Fleischessen sei der Normalzustand, es sei natürlich (da der Mensch Tieren

›überlegen‹ sei), notwendig (da der Mensch die im Fleisch enthaltenen Nähr-

stoffe brauche) und »nice« (da es gut schmeckt). Der zweite sozialpsychologi-

sche Ansatz betrachtet das »Fleisch-Paradox« (Bastian und Loughnan 2017):

Der Widerspruch zwischen dem Fleischkonsum einerseits und einem Be-

wusstsein für das Tierleid andererseits bedeute eine »kognitive Dissonanz«,

die durch verschiedene Manöver wieder eingefangen und überbrückt werden

müsse.5 Frithjof Nungesser (2020) kritisiert, dass diese Arbeiten Fleischkon-

sum von anderen sozialen Konflikten trennen und als universal annehmen

würden. Er plädiert vielmehr für die Frage, wie es zu einer »vegetarischen

Option« kommen kann, also was die sozialen Bedingungen für den bewussten

Fleischverzicht sind und wie Fleisch zu einem »moralischen Problem« werden

konnte. Insgesamt wird eine enge Beziehung zwischen Fleischkonsum und

-produktion und gesellschaftlichen Wandlungsprozessen gesehen. Die dyna-

mischen Wechselwirkungen können als die »3D« des Fleisches beschrieben

werden (Nungesser und Winter 2021b): Fleisch ist damit erstens Teil sozialer

Distinktionsprozesse, zweitens von Dominanz und Herrschaft zwischen so-

zialen Gruppen, insbesondere zwischen Menschen und Tieren, und drittens

sozialer Dissonanzen in der unterschiedliche soziale Interesselagen einerseits

und soziale Bewegungen andererseits eine wichtige Rolle spielen.

5 Jean-Claude Kaufmann hat hierzu eine – wenn auch nicht in Bezug auf Fleisch ent-

wickelte – passende soziologische Formulierung gefunden: Disparate Einstellung in

der Ernährung, etwa Widersprüche zwischen Genuss, Gesundheitsbewusstsein und

Gewohnheiten, nennt er »kleine Arrangements« (Kaufmann 2006).

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Ernährungskulturen und Geschlecht

In Bezug auf Fleisch liegt damit ein ausdifferenzierter Forschungsstand

vor. In diesem Forschungsgebiet zeigen sich Leerstellen und empirischer For-

schungsbedarf vor allem in der Analyse der gegenwärtigen Situation und wel-

che Entwicklungen sich durch den »Ernährungswandel« ergeben haben, da

die meisten soziologischen Analysen bereits einige Zeit zurückliegen. Hat

sich der Karnismus im Verhältnis zum Erstarken des Veganismus verändert

und wenn ja, wie? Ein wichtiges Kriterium ist auch die Berücksichtigung des

Mensch-Tier-Verhältnisses, das erst seit einigen Jahren im Sichtfeld der Sozi-

alwissenschaft ist. Offen erscheint dabei, wie sich dieses Verhältnis gestaltet,

wenn man Fleisch und Fleischverzicht in Beziehung zu anderen sozialen Un-

gleichheiten analysiert. An diese Stelle knüpft auch eine große theoretische

Baustelle an: Wie können Tiere sozialtheoretisch betrachtet werden, die für

den Zweck des menschlichen Verzehrs produziert werden?

2.2.2 Fleischverzicht/Vegetarismus & Veganismus/Geschlecht

Veganismus und Vegetarismus stellen gemeinsam ein heterogenes soziales

Phänomen dar, dessen (sozial)wissenschaftliche Erforschung analog zum Ve-

ggie Boom ein immer breiteres Interesse erfährt (Ruby 2012). Veganismus wird

in den Ernährungswissenschaften gemeinsammit anderen Ernährungsstilen

als »Alternative Ernährungsform« bezeichnet. Dies sind »langfristig prakti-

zierbare Ernährungsformen, die von der derzeit üblichen Ernährungsweise

mehr oder minder abweichen.« (Leitzmann, Keller und Hahn 1999, XI) Damit

werden »Alternative Ernährungsformen«, zu denen neben Vegetarismus und

Veganismus z.B. auch Paleo-Diät, Rohkost usw. gehören, klar von kurzfris-

tigen Diäten, die z.B. eine Gewichtsreduktion zum Ziel haben, unterschie-

den. Die Ernährungswissenschaft unterscheidet folglich zwischen einer »üb-

lichen« und einer »abweichenden« Ernährung.

Mit der oben dargestellten Zunahme des Fleischkonsums ab Mitte des

19. Jahrhunderts ging auch eine entsprechende Gegenbewegung einher. In

der industrialisierten Moderne kam der Vegetarismus rund um die Jahrhun-

dertwende in einem engen Zusammenhang mit der Lebensreformbewegung

auf (Barlösius 1997; Fritzen 2016).Die Unterscheidung zwischen Vegetarismus

und Veganismus kam aber erst später: Leneman (1999) rekonstruiert eine in-

nerhalb des Vegetarismus ausgetragene Auseinandersetzung umdenKonsum

von Milchprodukten und Eiern und der daraus resultierenden Spaltung der

vegetarischen Bewegung in Großbritannien und der Gründung der »Vegan

Society« im Jahr 1944. Sie kann zeigen, dass Kernargumente der Auseinan-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand: Soziologische und sozialhistorische Perspektiven 33

dersetzungen um die Themenblöcke Gesundheit einerseits und Ethik ande-

rerseits kreisten. Diese Unterscheidungslinie ist nach wie vor eine der zen-

tralen Demarkationsgrenzen innerhalb des Veganismus (Greenebaum 2012).

In der Erforschung des Veganismus und Vegetarismus sind sich die Arbei-

ten weitgehend einig darin, dass Veganismus eine abweichende Praxis gegen

eine dominante Ernährungsform darstellt. Barlösius bezeichnet den Fleisch-

verzicht als »ein sehr erfolgreiches Gegenmodell, das bereits in der Antike

existierte und bis in die Gegenwart als gegenkultureller und antihierarchi-

scher Protest wirkt« (Barlösius [1999] 2011, 118). Zu unterscheiden sind hier

in der Forschungslandschaft einerseits Arbeiten, die »den Veganismus« oder

eine verwandte Subkultur, etwa die Tierrechts- oder Tierbefreiungsbewegung

(Breyvogel 2005; Rinas 2012) oder die Punk- und Hardcoreszene (Kurth et al.

2011; Clark 2004), als solche untersuchen. Andererseits liegen Arbeiten vor,

die Fleischverzicht unabhängig von geschlossenen Subkulturen betrachten

und so auf die gesellschaftlich verteilten, alltäglichen Abweichungen dieser

Ernährungsform aufmerksam machen (Cherry 2006; Kwan und Roth 2011).

Der Fleischverzicht galt und gilt als weiblich kodiert: »Vegetarisch leben-

de Männer gelten vielfach als verweichlichte Schwächlinge« (Setzwein 2004,

133). In den letzten Jahren erfuhr aber v.a. der Veganismus auch eine männ-

liche Konnotation (Winter 2019). Insbesondere mit Leistungsvorteilen beim

Sport – und damit wiederum über körperliche Stärke – werde dies begrün-

det (Brady und Ventresca 2014; Greenebaum und Dexter 2018). Dennoch zeigt

sich die »weibliche« Konnotation immer noch darin, dass männliche Vega-

ner besondere Strategien entwickeln, ihre Männlichkeit diskursiv zu unter-

streichen und so einer Feminisierung durch den Fleischverzicht entgegen-

zuwirken (Nath 2011; historisch: Fischer 2015). In den USA hat sich die Be-

wegung der »Hegans« formiert, eine Wortschöpfung aus »He«, »Health« und

»Vegan«. Damit wird einerseits affirmativ auf Männlichkeit abgehoben und

eine Gesundheitsmotivation in den Vordergrund gestellt, um sich von ethi-

schen Überzeugungen abzugrenzen (Johnson 2011). Greenebaum und Dexter

(2018) argumentieren, dass mit veganer Ernährung eine »hybrid masculinity«

verbunden sei: Die von ihnen interviewten veganen Männer würden einer-

seits die starke männliche Konnotation von Fleisch und damit verbundene

Werte kritisieren. Andererseits wird argumentiert, dass die vegan lebenden

Männer den »Protein Mythos« bekämpfen und zeigen würden, dass Männer

kein tierisches Protein benötigen würden.

In Bezug auf den Fleischverzicht, Veganismus und Vegetarismus stellen

sich zwei Aspekte als große Forschungsdesiderate heraus. Erstens ist der zu

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Ernährungskulturen und Geschlecht

nennende Zusammenhang von Ernährungswissen und Körpertechnologien

in Bezug auf den Veganismus unklar. Es deutet sich an, dassmit »Protein« ein

ernährungswissenschaftliches Wissen sowohl in Bezug auf Fleisch als auch

in Bezug auf vegane Ernährung relevant zu sein scheint. Offen ist daher, wie

dieses Wissen Einzug in die Ernährungspraxis findet. Ein zweites Desiderat

eröffnet sich darin, dass in Bezug auf Fleisch ein gewisser Forschungsstand

vorliegt, der das Lebensmittel selbst in den Fokus rückt. In Bezug auf Ve-

ganismus ist das nicht der Fall. Die soziologische Erforschung von veganen

Lebensmitteln und vor allem von Fleischalternativen ist ein bis dato unbe-

spieltes Feld.

2.3 Zwischenfazit Forschungsstand/Forschungsinteresse

Aufbauend auf die dargestellte Forschungslage beansprucht diese Arbeit, ei-

nen ernährungssoziologischen Beitrag zu identifizierten Desideraten zu leis-

ten. Diese werde ich hier abschließend resümierend zusammenfassen und

explizieren, an welchen Stellen die Arbeit ansetzt und wie sie sich mit Bezug

auf die vorliegende Forschung positioniert. Vor dem Hintergrund der darge-

stellten Literaturlage ist mit dieser Arbeit ein doppeltes Forschungsinteresse

verbunden. Es geht darum, sich mit demGegenstandsbereich Fleisch – Fleisch-

verzicht – Geschlecht undKlasse sowohl theoretisch als auch empirisch auseinan-

derzusetzen. Im Folgenden umreiße ich die Forschungsbedarfe. Ich benenne

ein Desiderat im Bereich der Sozial- und Gesellschaftstheorie und drei The-

menkomplexe, die in der empirischen Forschung näher untersucht werden

sollen.

Der Umstand, dass das Thema der Ernährung in der Soziologie lange nur

wenig Beachtung erfahren hat, ist wahrscheinlich mit dafür verantwortlich,

dass es einen relativ überschaubaren Umfang an Theorien gibt, die dezidiert

am Gegenstand der Ernährung entwickelt werden. Diese Arbeit beansprucht,

hier einen Vorschlag für eine Betrachtung von Ernährung zu machen, die

erstens dem materiellen Prozess der Einverleibung von Lebensmitteln so-

zialtheoretisch begegnet und gerecht wird, diesen Prozess zweitens gesell-

schaftstheoretisch einfängt und in Beziehung zu gesellschaftlichenDiskursen

undWissensordnungen begreift und drittens einen Fokus auf die Analyse von

Machtverhältnissen richtet. Der Forschungsstand legt nahe, dass insbesonde-

re Geschlecht eine wesentliche Machtachse in Bezug auf Fleisch ist. Weitere

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

