28

Erndhrungskulturen und Geschlecht

2.2 Fleisch und Fleischverzicht

Der Gegenstand Fleisch und sein Pendant, der Fleischverzicht, also Vegetaris-
mus und Veganismus, geraten zunehmend in den Fokus sozialwissenschaftli-
cher Forschung. Erst kitrzlich erschien ein eigener Sammelband zu dem The-
ma (Riickert-John und Kroger 2019) und die vielfiltigen gesellschaftlichen Be-
ziige zu diesem Lebensmittel riicken in das Blickfeld verschiedener soziolo-
gischer Arbeiten.

2.2.1 Fleisch/Karnismus/Geschlecht

Grundsitzlich kann davon ausgegangen werden, dass der Fleischkonsum
in einem engen Verhaltnis zur Entstehung und Entwicklung der kapitalis-
tischen Gesellschaft steht (Winter 2018, 2021). Der Sozialhistoriker Hans
Jiurgen Teuteberg (1986) kann auf der Grundlage von Schlachtzahlen zeigen,
dass die Fleischproduktion und mit ihr auch der massenhafte Fleischkonsum
ein modernes Phinomen ist. Er kommt zu dem Schluss, dass »der Anstieg
des Fleischverbrauches in Deutschland erstaunlich parallel mit der Indus-
trialisierung« verliuft (Teuteberg 1986, 73). Demnach sei der Anstieg des
Fleischkonsums ein Indikator fiir die fortschreitenden technologischen Méog-
lichkeiten der Produktion und des gesellschaftlichen Wohlstands allgemein.

Ausgehend davon, dass diese Statistiken keinen gesicherten Aufschluss
dariiber zulassen, wer wie viel Fleisch und welches gegessen habe, hat der
Historiker Ole Fischer (2015) eine Analyse des ernihrungswissenschaftlichen
Fachdiskurses zum Thema Fleisch vorgenommen und im Hinblick auf Ge-
schlecht analysiert. Er zeigt hier grundsitzliche Verinderungen im Wissen
itber Fleisch auf. Zunichst kann er demonstrieren, dass es bis in die »1830er
Jahre[.] zum enzyklopadischen Allgemeinwissen [gehorte], dass Fleisch ein
zwar sehr nahrhaftes, grundsitzlich aber eher ungesundes Nahrungsmittel
sei.« (Fischer 2015, 50) Knapp 20 Jahre spiter, etwa um 1850, so Fischer wei-
ter, seien es dann Minner, die qua physiologischen Eigenschaften eher in der
Lage seien, das zihe Lebensmittel Fleisch zu verdauen, als Frauen. Mit der
Verschiebung der Ernihrungswissenschaft hin zum chemischen Wissen von
Nihrstoffen kommt es zu einer weiteren Anderung: Es »setzte sich zuneh-
mend die Vorstellung durch, dass es einen direkten Weg vom Fleischkonsum,
iiber den Muskelaufbau zur minnlich interpretierten Energie und Leistungs-
fahigkeit gibt.« (Fischer 2015, 52-53) Von da an galt, so Fischer, Fleisch als ge-
sund und minnlich, da es viel Eiweif$ enthalte, was mit dem Muskelaufbau in

https://dol.org/10:14361/9783830462481-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand: Soziologische und sozialhistorische Perspektiven

Verbindung gebracht wurde und nach wie vor wird. Fleisch wurde damit im
Zuge der Industrialisierung zu einem Symbol vielfiltiger Machtbeziehungen
im Bezug auf Arbeit und Geschlecht, wie Tanner unterstreicht:

Das tagliche, grosse, schone Fleischstiick mochte fiir Arbeiter eine Schima-
re sein — doch das Insistieren darauf unterstitzte die lohnpolitische Forde-
rungshaltung der Gewerkschaften und konnte die Bereitschaft zu Arbeits-
kimpfen stirken. Dasselbe Postulat wurde von Mannern auch zur Durch-
setzung (iberproportionaler Nahrungsanspriiche im sozialen Mikrokontext
der Familie verwendet. Das Resultat war eine in aller Regel zuungunsten der
Frauen ausfallende ungleiche Verteilung der Lebensmittel. (Tanner1999, 16)

Die »Geschlechterpolitik des Fleisches« (Adams 2002) funktioniert, wie die
Forschung weiter zeigen kann, seitdem vor allem iiber die Betonung kérper-
licher Starke. Bourdieu argumentiert beispielsweise, auf der Grundlage einer
empirischen Studie aus den 1960er- und 1970er-Jahren:

Fleisch, die nahrhafte Kost schlechthin, kraftig und Kraft, Starke, Gesund-
heit, Blut schenkend, ist das Gericht der Manner, die zweimal zugreifen,
wihrend die Frauen sich mit einem Stiickchen begniigen; das bedeutet
nun nicht, dafd sie etwas im strengen Sinne entbehrten — sie haben nur
wirklich keine Lust auf etwas, das den anderen fehlen kénnte, nicht zuletzt
den Mannern, denen Fleisch per Bestimmung zukommt, und gewinnen so
gewissermafden Ansehen aus einem Verhalten, das als sEntbehrung< von
ihnen nicht empfunden wird; mehr noch, ihnen fehlt der Geschmack >fiir
Mannerkost« (Bourdieu 1987, 309).

Hier zeigt sich in der Annahme, dass vor allem Minner Fleisch aufgrund
ihrer Korper brauchen, auch die gemeinhin unhinterfragte Vergeschlechtli-
chung von Fleisch als »minnliches« Nahrungsmittel. Allerdings ist nicht jedes
Fleisch gleichermafien kodiert. So kann Gefliigelfleisch als eher weiblich kon-
notiert angesehen werden (Wilk 2013, Kramer 2021). In Zusammenhang mit
der Differenzierung der Fleischsorten wird die These aufgestellt, dass damit
auch unterschiedliche Mannlichkeiten einhergehen (Sobal 2005). Im bereits
thematisierten Vergleich von vier Paaren zeigen Frerichs und Steinriicke, wie
Fleisch zwischen den Klassen »eine Art Scheidemarke [ist] [...]. [Fliir das Arbei-
terpaar [ist] Fleisch als traditionelle Kraftnahrung nach wie vor von grof3er Be-
deutung« (Frerichs und Steinriicke 1997, 252), wihrend es entlang der sozialen
Stratifizierung nach oben hin an Bedeutung verliere. Dies bestitigend kom-
men Flick und Rose (2012, 52) in einer Analyse von Lebensmittelwerbung zu

https://dol.org/10:14361/9783830462481-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

29


https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Erndhrungskulturen und Geschlecht

dem Ergebnis, dass Fleisch eher »in einem minnlichen Milieu verortet wird,
das nicht hegemonial ist«. Sie stellen damit die Frage, ob dies dafirspreche,
dass der Fleischkonsum in privilegierteren Schichten seine Normalitit ver-
liere und vielmehr Fleischverzicht zum Distinktionsmerkmal werde. Es wird
argumentiert, dass die Legitimationen des Fleischessens ihre Selbstverstind-
lichkeit zunehmend verlieren und es daher einen »neuen Fleischgeist« (Frei,
Grofd und Meier 2011) brauche, wenn weiterhin Fleisch konsumiert werden
solle.

Der Anthropologe Nick Fiddes (1993) beschreibt in seiner frithen grofien
Studie Fleisch als ein »natiirliches Symbol der Macht«. Die Einverleibung vor-
mals lebendiger Tiere symbolisiere in jedem Vollzug die Unterwerfung der
Natur und die Herrschaft des Menschen iiber diese. Auch wenn dies den Es-
senden oft nicht direkt bewusst sei. Mit Bezug auf Bourdieu versteht Fiddes
den Fleischkonsum als eine habitualisierte und »von den meisten Menschen
nicht hinterfragte Grundregel« (Fiddes 1993, 18). In seinen kulturhistorischen
Arbeiten hat Norbert Elias gezeigt, dass sich das Verhiltnis im Konsum zu
den Tieren seit dem Mittelalter ebenfalls gewandelt hat. Wihrend es in den
aristokratischen Schichten tiblich gewesen sei, die groRen Mengen Fleisch,
die konsumiert wurden, auch direkt an der Tafel zu zerlegen, verschwindet
das »ganze Tier< mit der Zeit aus dem Sichtfeld: »Ganz allméhlich hort in der
franzosischen Oberschicht im 17. Jahrhundert das Zerlegen des Tieres bei der
Tafel auf, ein unentbehrliches Kénnen des Mannes von Welt, wie Jagen, Fech-
ten und Tanzen zu sein.« (Elias [1969] 1978, 161) Die Zerlegung des Tieres ist
also auch minnliche Titigkeit gewesen und nimmt laut Elias ab dem 17. Jahr-
hundert ab. Elias folgert:

Diese Richtung ist ganz klar. Von jenem Standard des Empfindens, bei dem
der Anblick der erschlagenen Tiere auf der Tafel und sein Zerlegen unmittel-
bar als lustvoll, jedenfalls ganz und gar nicht als unangenehm empfunden
wird, fihrt die Entwicklung zu einem anderen Standard, bei dem man die
Erinnerung daran, dafd das Fleischgericht etwas mit einem getoteten Tier zu
tun hat, moglichst vermeidet. (Elias [1969] 1978, 162)

Das Lebensmittel Fleisch wird, so kénnte man hier folgern, vom Tier sym-
bolisch entkoppelt. Eine rezente gegenliufige Tendenz lisst sich aber auch
ausmachen: Julia Gutjahr (2013) zeigt, dass das Schlachten als fiir das Lebens-
mittel notwendige Titigkeit wieder in dem Diskurs um Fleisch verstirkt vor-
kommt, wihrend gleichzeitig Marcel Sebastian (2021) zeigt, dass die Arbeit
in industrialisierten Schlachthéfen stark abgewertet und stigmatisiert wird.

https://dol.org/10:14361/9783830462481-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand: Soziologische und sozialhistorische Perspektiven

Grundsitzlich zeigt sich, dass die Mensch-Tier-Beziehungen immer in Bewe-
gung und mit Ambivalenzen durchzogen sind, etwa zwischen einer gleich-
zeitigen Orientierung an Tierwohl und -nutzung (Sebastian 2019).

In der Sozialpsychologie gibt es mittlerweile eine breit aufgestellte For-
schung zum Thema Fleischkonsum, wobei insbesondere zwei Zuginge fiir das
hier verfolgte Anliegen relevant sind. Weit iiber die Grenzen der Sozialpsycho-
logie hinaus wird der Ansatz von Melanie Joy rezipiert, die die Selbstverstind-
lichkeit des Fleischkonsums kritisiert und die damit einhergehende Akzep-
tanz der dafiir notwendigen Gewalt und Ausbeutung an Tieren mit der Ideolo-
gie des Karnismus bezeichnet. Der Karnismus sei ein Glaubens- und Wissens-
system, das Fleischessen mit drei, bzw. vier >N« rechtfertigt: Fleisch essen sei
normal, natiirlich, notwendig und »nice« (Joy [2010] 2015; Piazza et al. 2015):
Fleischessen sei der Normalzustand, es sei natiirlich (da der Mensch Tieren
>tberlegenc sei), notwendig (da der Mensch die im Fleisch enthaltenen Nihr-
stoffe brauche) und »nice« (da es gut schmeckt). Der zweite sozialpsychologi-
sche Ansatz betrachtet das »Fleisch-Paradox« (Bastian und Loughnan 2017):
Der Widerspruch zwischen dem Fleischkonsum einerseits und einem Be-
wusstsein fiir das Tierleid andererseits bedeute eine »kognitive Dissonanz«,
die durch verschiedene Manéver wieder eingefangen und tiberbriickt werden
miisse.” Frithjof Nungesser (2020) kritisiert, dass diese Arbeiten Fleischkon-
sum von anderen sozialen Konflikten trennen und als universal annehmen
wiirden. Er pladiert vielmehr fiir die Frage, wie es zu einer »vegetarischen
Option« kommen kann, also was die sozialen Bedingungen fiir den bewussten
Fleischverzicht sind und wie Fleisch zu einem »moralischen Problem« werden
konnte. Insgesamt wird eine enge Beziehung zwischen Fleischkonsum und
-produktion und gesellschaftlichen Wandlungsprozessen gesehen. Die dyna-
mischen Wechselwirkungen konnen als die »3D« des Fleisches beschrieben
werden (Nungesser und Winter 2021b): Fleisch ist damit erstens Teil sozialer
Distinktionsprozesse, zweitens von Dominanz und Herrschaft zwischen so-
zialen Gruppen, insbesondere zwischen Menschen und Tieren, und drittens
sozialer Dissonanzen in der unterschiedliche soziale Interesselagen einerseits
und soziale Bewegungen andererseits eine wichtige Rolle spielen.

5 Jean-Claude Kaufmann hat hierzu eine — wenn auch nicht in Bezug auf Fleisch ent-
wickelte — passende soziologische Formulierung gefunden: Disparate Einstellung in
der Erndhrung, etwa Widerspriche zwischen Genuss, Gesundheitsbewusstsein und
Gewohnheiten, nennt er »kleine Arrangements« (Kaufmann 2006).

https://dol.org/10:14361/9783830462481-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Erndhrungskulturen und Geschlecht

In Bezug auf Fleisch liegt damit ein ausdifferenzierter Forschungsstand
vor. In diesem Forschungsgebiet zeigen sich Leerstellen und empirischer For-
schungsbedarfvor allem in der Analyse der gegenwirtigen Situation und wel-
che Entwicklungen sich durch den »Ernihrungswandel« ergeben haben, da
die meisten soziologischen Analysen bereits einige Zeit zuriickliegen. Hat
sich der Karnismus im Verhiltnis zum Erstarken des Veganismus verindert
und wenn ja, wie? Ein wichtiges Kriterium ist auch die Beriicksichtigung des
Mensch-Tier-Verhiltnisses, das erst seit einigen Jahren im Sichtfeld der Sozi-
alwissenschaft ist. Offen erscheint dabei, wie sich dieses Verhiltnis gestaltet,
wenn man Fleisch und Fleischverzicht in Beziehung zu anderen sozialen Un-
gleichheiten analysiert. An diese Stelle kniipft auch eine grofRe theoretische
Baustelle an: Wie kénnen Tiere sozialtheoretisch betrachtet werden, die fiir
den Zweck des menschlichen Verzehrs produziert werden?

2.2.2 Fleischverzicht/Vegetarismus & Veganismus/Geschlecht

Veganismus und Vegetarismus stellen gemeinsam ein heterogenes soziales
Phinomen dar, dessen (sozial)wissenschaftliche Erforschung analog zum Ve-
ggie Boom ein immer breiteres Interesse erfihrt (Ruby 2012). Veganismus wird
in den Ernihrungswissenschaften gemeinsam mit anderen Ernihrungsstilen
als »Alternative Erndhrungsform« bezeichnet. Dies sind »langfristig prakti-
zierbare Erndhrungsformen, die von der derzeit iiblichen Erndhrungsweise
mehr oder minder abweichen.« (Leitzmann, Keller und Hahn 1999, XI) Damit
werden »Alternative Erndhrungsformenc, zu denen neben Vegetarismus und
Veganismus z.B. auch Paleo-Diit, Rohkost usw. gehoren, klar von kurzfris-
tigen Diiten, die z.B. eine Gewichtsreduktion zum Ziel haben, unterschie-
den. Die Erndhrungswissenschaft unterscheidet folglich zwischen einer »iib-
lichen« und einer »abweichenden« Ernihrung.

Mit der oben dargestellten Zunahme des Fleischkonsums ab Mitte des
19. Jahrhunderts ging auch eine entsprechende Gegenbewegung einher. In
der industrialisierten Moderne kam der Vegetarismus rund um die Jahrhun-
dertwende in einem engen Zusammenhang mit der Lebensreformbewegung
auf (Barlosius 1997; Fritzen 2016). Die Unterscheidung zwischen Vegetarismus
und Veganismus kam aber erst spiter: Leneman (1999) rekonstruiert eine in-
nerhalb des Vegetarismus ausgetragene Auseinandersetzung um den Konsum
von Milchprodukten und Eiern und der daraus resultierenden Spaltung der
vegetarischen Bewegung in GrofRbritannien und der Griindung der »Vegan
Society« im Jahr 1944. Sie kann zeigen, dass Kernargumente der Auseinan-

https://dol.org/10:14361/9783830462481-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand: Soziologische und sozialhistorische Perspektiven

dersetzungen um die Themenbl6écke Gesundheit einerseits und Ethik ande-
rerseits kreisten. Diese Unterscheidungslinie ist nach wie vor eine der zen-
tralen Demarkationsgrenzen innerhalb des Veganismus (Greenebaum 2012).

In der Erforschung des Veganismus und Vegetarismus sind sich die Arbei-
ten weitgehend einig darin, dass Veganismus eine abweichende Praxis gegen
eine dominante Ernihrungsform darstellt. Barlésius bezeichnet den Fleisch-
verzicht als »ein sehr erfolgreiches Gegenmodell, das bereits in der Antike
existierte und bis in die Gegenwart als gegenkultureller und antihierarchi-
scher Protest wirkt« (Barldsius [1999] 2011, 118). Zu unterscheiden sind hier
in der Forschungslandschaft einerseits Arbeiten, die »den Veganismus« oder
eine verwandte Subkultur, etwa die Tierrechts- oder Tierbefreiungsbewegung
(Breyvogel 2005; Rinas 2012) oder die Punk- und Hardcoreszene (Kurth et al.
2011; Clark 2004), als solche untersuchen. Andererseits liegen Arbeiten vor,
die Fleischverzicht unabhingig von geschlossenen Subkulturen betrachten
und so auf die gesellschaftlich verteilten, alltiglichen Abweichungen dieser
Erndhrungsform aufmerksam machen (Cherry 2006; Kwan und Roth 2011).

Der Fleischverzicht galt und gilt als weiblich kodiert: »Vegetarisch leben-
de Minner gelten vielfach als verweichlichte Schwichlinge« (Setzwein 2004,
133). In den letzten Jahren erfuhr aber v.a. der Veganismus auch eine minn-
liche Konnotation (Winter 2019). Insbesondere mit Leistungsvorteilen beim
Sport — und damit wiederum iiber korperliche Stirke — werde dies begriin-
det (Brady und Ventresca 2014; Greenebaum und Dexter 2018). Dennoch zeigt
sich die »weibliche« Konnotation immer noch darin, dass minnliche Vega-
ner besondere Strategien entwickeln, ihre Mannlichkeit diskursiv zu unter-
streichen und so einer Feminisierung durch den Fleischverzicht entgegen-
zuwirken (Nath 2011; historisch: Fischer 2015). In den USA hat sich die Be-
wegung der »Hegans« formiert, eine Wortschépfung aus »He«, »Health« und
»Vegan«. Damit wird einerseits affirmativ auf Mannlichkeit abgehoben und
eine Gesundheitsmotivation in den Vordergrund gestellt, um sich von ethi-
schen Uberzeugungen abzugrenzen (Johnson 2011). Greenebaum und Dexter
(2018) argumentieren, dass mit veganer Ernihrung eine »hybrid masculinity«
verbunden sei: Die von ihnen interviewten veganen Manner wiirden einer-
seits die starke minnliche Konnotation von Fleisch und damit verbundene
Werte kritisieren. Andererseits wird argumentiert, dass die vegan lebenden
Minner den »Protein Mythos« bekimpfen und zeigen wiirden, dass Manner
kein tierisches Protein benétigen wiirden.

In Bezug auf den Fleischverzicht, Veganismus und Vegetarismus stellen
sich zwei Aspekte als grofRe Forschungsdesiderate heraus. Erstens ist der zu

https://dol.org/10:14361/9783830462481-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

33


https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Erndhrungskulturen und Geschlecht

nennende Zusammenhang von Ernihrungswissen und Korpertechnologien
in Bezug auf den Veganismus unklar. Es deutet sich an, dass mit »Protein« ein
ernihrungswissenschaftliches Wissen sowohl in Bezug auf Fleisch als auch
in Bezug auf vegane Ernihrung relevant zu sein scheint. Offen ist daher, wie
dieses Wissen Einzug in die Erndhrungspraxis findet. Ein zweites Desiderat
erdffnet sich darin, dass in Bezug auf Fleisch ein gewisser Forschungsstand
vorliegt, der das Lebensmittel selbst in den Fokus riickt. In Bezug auf Ve-
ganismus ist das nicht der Fall. Die soziologische Erforschung von veganen
Lebensmitteln und vor allem von Fleischalternativen ist ein bis dato unbe-
spieltes Feld.

2.3 Zwischenfazit Forschungsstand/Forschungsinteresse

Aufbauend auf die dargestellte Forschungslage beansprucht diese Arbeit, ei-
nen ernihrungssoziologischen Beitrag zu identifizierten Desideraten zu leis-
ten. Diese werde ich hier abschlieRend resiimierend zusammenfassen und
explizieren, an welchen Stellen die Arbeit ansetzt und wie sie sich mit Bezug
auf die vorliegende Forschung positioniert. Vor dem Hintergrund der darge-
stellten Literaturlage ist mit dieser Arbeit ein doppeltes Forschungsinteresse
verbunden. Es geht darum, sich mit dem Gegenstandsbereich Fleisch — Fleisch-
verzicht — Geschlecht und Klasse sowohl theoretisch als auch empirisch auseinan-
derzusetzen. Im Folgenden umreifde ich die Forschungsbedarfe. Ich benenne
ein Desiderat im Bereich der Sozial- und Gesellschaftstheorie und drei The-
menkomplexe, die in der empirischen Forschung niher untersucht werden
sollen.

Der Umstand, dass das Thema der Ernihrung in der Soziologie lange nur
wenig Beachtung erfahren hat, ist wahrscheinlich mit dafiir verantwortlich,
dass es einen relativ iiberschaubaren Umfang an Theorien gibt, die dezidiert
am Gegenstand der Ernihrung entwickelt werden. Diese Arbeit beansprucht,
hier einen Vorschlag fiir eine Betrachtung von Erndhrung zu machen, die
erstens dem materiellen Prozess der Einverleibung von Lebensmitteln so-
zialtheoretisch begegnet und gerecht wird, diesen Prozess zweitens gesell-
schaftstheoretisch einfingt und in Beziehung zu gesellschaftlichen Diskursen
und Wissensordnungen begreift und drittens einen Fokus auf die Analyse von
Machtverhiltnissen richtet. Der Forschungsstand legt nahe, dass insbesonde-
re Geschlecht eine wesentliche Machtachse in Bezug auf Fleisch ist. Weitere

https://dol.org/10:14361/9783830462481-004 - am 13.02.2026, 21:46:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839462461-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

