
Themenschwerpunkt: „Liberalismus und Bildung“

 
 

Wilhelm von Humboldt, Marmorskulptur von Martin Paul 
Otto, 1882/83, Unter den Linden, Humboldt-Universität zu 
Berlin. Auf den Knien ein aufgeschlagener Foliant, am 
rechten Bein Schriftrollen der preußischen Bildungsreformen, 
Sockelreliefs mit Allegorien der Forschungsgebiete Humboldts 
(u.a. Archäologie, Rechtswissenschaft, Philosophie. (Fotografie: 
Ewald Grothe, Archiv des Liberalismus).

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

Johannes Giesinger

1. Einleitung

Mit dem Begriff des Liberalismus wird eine Familie politisch-philosophischer 
Strömungen charakterisiert, die sich um den Wert der Freiheit bzw. den 
Respekt vor der Freiheit drehen. Der englische Philosoph John Locke, der 
oftmals als Begründer des Liberalismus genannt wird, sah den Menschen 
im ‚Naturzustand‘ in einem vollkommenen Zustand der Freiheit („a State of 
perfect Freedom“)1. Der Mensch als Mensch verfügt also unabhängig von 
der rechtlichen und politischen Ordnung, in der er lebt, über Freiheit und 
grundlegende Rechte. Hinzu kommt nach Locke die natürliche Gleichheit 
der Menschen – „[a] State also of Equality“2. Damit ist eine Gleichheit des 
Status aller Menschen gemeint, nicht soziale und ökonomische Gleichheit. 
Das Verlassen des Naturzustands – d.h. die Gründung des Staates – ist nach 
Locke nötig, um die natürlichen Rechte des Menschen zu schützen. Zentral ist 
dabei, dass der Staat selbst auf Eingriffe in individuelle Rechte und Freiheiten 
verzichtet, die nicht dem Schutz der Freiheit anderer dienen.

Vor diesem Hintergrund könnte man ein Prinzip der gleichen Freiheit 
als grundlegend für den Liberalismus ansehen, in den Worten aus Kants 
Rechtslehre (in der Metaphysik der Sitten): „Handle äußerlich so, dass der 
freie Gebrauch deiner Willkür mit der Freiheit von jedermann nach einem 
allgemeinen Gesetz zusammen bestehen“ kann3. Es ist wichtig zu sehen, dass 
Kant hier anders als in seiner Ethik von äußerer Freiheit oder Handlungsfrei­
heit (Freiheit der Willkür) spricht, nicht von transzendentaler Freiheit oder 
(moralischer) Autonomie. Der Staat soll nach Kants Vorstellung nicht dafür 
sorgen, die ,innere‘ Freiheit und die Moralität der Bürgerinnen und Bürger 
zu fördern, sondern sich lediglich um die Sicherung der Handlungsfreiheit 
kümmern.

1 John Locke: Two Treatises of Government [1690]. Cambridge 1988, S. 269.
2 Ebd.
3 Immanuel Kant: Die Metaphysik der Sitten [1797]. In: Wilhelm Weischedel (Hrsg.): 

Immanuel Kant. Werkausgabe, Bd. 8. Frankfurt am Main 1977, S. 338.

11

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der amerikanische Philosoph John Rawls drückt den gleichen 
Grundgedanken in A Theory of Justice folgendermaßen aus: „[E]ach person 
is to have an equal right to the most extensive liberty compatible with a 
similar liberty for others.”4 Dabei handelt es sich um das erste von zwei 
Gerechtigkeitsprinzipien – das zweite befasst sich mit der Regelung sozialer 
und ökonomischer Ungleichheiten.

Ob alle, die sich in einem politischen Sinne als liberal bezeichnen, das 
Prinzip der größten gleichen Freiheit unterschreiben würden, ist unklar.5 Es 
gibt eine ganze Reihe weiterer Ideen, die sich mit dem Liberalismus verbinden 
(können), aber von deren Vertretern unterschiedlich gewichtet und interpre­
tiert werden, insbesondere Menschenrechte, Rechtsstaatlichkeit, Gewaltentei­
lung, Wertepluralismus, staatliche Neutralität, Meritokratie sowie Vernunft- 
und Wissenschaftsorientierung, Autonomie, Individualismus und Bildung, zu­
dem Demokratie, Parlamentarismus, Marktwirtschaft und Privateigentum.6

Beispielsweise werden liberale Parteien (in Deutschland oder der Schweiz) 
mit wirtschaftsliberalen Ideen assoziiert, die sich auf die beiden zuletzt ge­
nannten Begriffe beziehen. Demgegenüber drückt etwa das deutsche Grund­
gesetz eine basale Form von Liberalismus aus, die unter anderem die Ideen 
der Grund- und Menschenrechte, der Rechtsstaatlichkeit und des Werteplura­
lismus betont. Während die deutsche Verfassung liberale Ideen mit einer Kon­
zeption von Demokratie verknüpft, ist die Verbindung von Liberalismus und 
Demokratie historisch nicht immer gegeben gewesen und systematisch unklar. 
Liberale Vordenker wie Locke und Wilhelm von Humboldt entwickelten ihre 
Freiheitskonzeptionen unabhängig von demokratischen Ideen. Umgekehrt be­
stehen Konzeptionen ‚radikaler‘ Demokratie, gemäß denen demokratische 
Entscheidungsprozesse nicht durch ein liberales System individueller Rechte 
eingehegt werden sollen.7

Die unterschiedliche Gewichtung von Grundideen und -werten führt zu 
Konflikten innerhalb des liberalen Spektrums, zwischen Vertretern unter­
schiedlicher Liberalismen. Zugleich bringt die Abgrenzung des Liberalismus 

4 John Rawls: A Theory of Justice. Cambridge MA 1971, S. 60.
5 Im Sinne Mills könnte man eher den Aspekt der Schädigung hervorheben: Die Freiheit 

des Individuums darf nur beschränkt werden, wenn eine Schädigung anderer droht; 
vgl. John S. Mill: On Liberty [1859]. In: Stefan Collini (Hrsg.): John Stuart Mill. On 
Liberty with The Subjection of Women and Chapters on Socialism. Cambridge 1989, 
S. 1–115.

6 Diese Ausführungen sind von (bislang nicht publizierten) Überlegungen Michael 
Festls inspiriert.

7 In diesem Sinne wird oftmals Jean-Jacques Rousseaus Theorie der Volkssouveränität 
interpretiert; vgl. Jean-Jacques Rousseau: Du contrat social/Vom Gesellschaftsvertrag 
[1762]. Hrsg. u. übers. v. Hans Brockard. Stuttgart 2010.

Johannes Giesinger

12

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber unterschiedlichen nicht-liberalen Strömungen kontextspezifische 
Gewichtungen hervor: Beispielsweise gewinnen marktwirtschaftliche Ideen an 
Bedeutung, wenn es um die Unterscheidung des Liberalismus vom Sozialis­
mus geht. In der Abgrenzung von autoritären oder faschistischen politischen 
Tendenzen wird man die verfassungsrechtlichen Grundlagen der liberalen 
Ordnung betonen.

Im Weiteren liegt der Fokus auf einem der genannten Aspekte, der Bedeu­
tung von Bildung, in seinem Verhältnis zu anderen liberalen Kernideen. Auf 
der einen Seite scheint Bildung – bzw. eine spezifische Form liberaler Bildung 
– unabdingbar für den Aufbau und Erhalt einer liberalen gesellschaftlichen 
und politischen Ordnung, auf der anderen Seite kann argumentiert werden, 
dass bestimmte Formen von Bildung nur unter liberalen Bedingungen reali­
sierbar sind.

Im Folgenden (2.) gehe ich zunächst in allgemeiner Weise auf die Frage des 
Zusammenhangs von Liberalismus und Bildung ein und arbeite zwei grundle­
gende Themen heraus – Chancengleichheit und Befähigung zur Freiheit –, die 
ich im Weiteren (3. und 4.) gesondert behandle. Anschließend (5.) diskutiere 
ich die Herausforderungen, denen liberale Bildung angesichts des Erstarkens 
nicht-liberaler politischer Strömungen ausgesetzt ist.

2. Liberalismus und Bildung: Grundlegende Themen

Historisch gesehen geht der Aufbau öffentlicher Bildungssysteme in Europa 
seit dem 18. Jahrhundert mit der zunehmenden Bedeutung liberaler und 
demokratischer Ideen einher. Aufklärerische Positionen und pädagogische 
Reformkonzeptionen (im Sinne Jean-Jacques Rousseaus, Johann Heinrich Pes­
talozzis oder Friedrich Fröbels) wurden teils aufgegriffen, ohne dass damit 
weitergehende politische Reformen (wie die Abschaffung der Monarchie oder 
die Einführung des demokratischen Wahlrechts) in den Blick kamen. Wie wir 
noch sehen werden, bestehen unter liberalen Theoretikern starke Vorbehalte 
gegenüber staatlichen Bildungsbemühungen.8

In systematischer Perspektive sind Bildung und (andere) liberale Grundele­
mente eng miteinander verknüpft: So scheint die Umsetzung einer freiheitli­
chen Ordnung (im Sinne des eingangs formulierten Grundprinzips) darauf 
angewiesen, dass Bürgerinnen und Bürger zur Freiheit ‚befähigt‘ werden. Sie 

8 Wilhelm von Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des 
Staats zu bestimmen [1792]. In: Andreas Flitner/Klaus Giel (Hrsg.): Wilhelm von 
Humboldt. Werke in fünf Bänden, Bd. 1. Darmstadt 1980; sowie Mill: On Liberty (wie 
Anm. 5), S. 106.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

13

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollen die ihnen verfügbaren Freiheiten angemessen nutzen können, und dazu 
brauchen sie unter anderem eine Form von Selbstbestimmungs- oder Autono­
miefähigkeit: Diese könnte als Gegenstück zur ,äußeren‘, ,negativen‘ Freiheit 
gesehen werden, die durch die liberale politische Ordnung gewährleistet wird. 
Allerdings ist in der liberalen Tradition (etwa bei Humboldt und John Stuart 
Mill) in diesem Zusammenhang nicht nur von Autonomie die Rede, sondern 
auch von der Entwicklung der Individualität. Zudem stellt sich im liberalen 
Kontext die Frage, inwiefern liberale Bildung die Aufgabe hat, staatsbürgerli­
che Haltungen oder Fähigkeiten zu fördern.

Mit solchen Ideen ist bereits in grober Weise ausgedrückt, wie liberale 
Bildung inhaltlich auszurichten ist – als Förderung der Selbstbestimmungsfä­
higkeit, als Ermöglichung individueller Entfaltung oder als Einführung in 
staatsbürgerliches Handeln. Vor diesem Hintergrund ist ein weiterer Gedanke 
hervorzuheben: In der liberalen Bildung steht das Individuum als Person mit 
eigenständiger moralischer Bedeutung im Zentrum – es ist dessen Freiheit, 
die geschützt werden soll. Das bedeutet, dass aus liberaler Sicht jede Art 
von Bildung zurückzuweisen ist, die hauptsächlich auf kollektive (politische, 
religiöse oder ökonomische) Ziele ausgerichtet ist. Ist dies der Fall, wird man 
von einer Vereinnahmung oder Instrumentalisierung des Individuums durch 
den Staat oder andere Instanzen sprechen.

Hieraus ergeben sich Vorbehalte gegenüber staatsbürgerlicher Bildung: Mit 
Verweis auf Rousseau spricht Humboldt davon, dass Individuen ,zu Menschen‘ 
– nicht ,zu Bürgern‘ – gebildet werden sollen.9 Dies drückt zum einen die 
erwähnte Idee aus, wonach Personen nicht in erster Linie als Glieder eines 
staatlichen Kollektivs zu betrachten sind.

Zum anderen kann in diesem Zusammenhang auf einen weiteren Gedan­
ken verwiesen werden, der für das liberale Denken prägend ist: Kinder und 
Jugendliche sollen sich unabhängig von ihrer sozialen Herkunft frei entwi­
ckeln können. Sie sollen nicht von vornherein auf eine bestimmte soziale Rolle 
oder berufliche Laufbahn festgelegt werden, sondern in ,allgemeiner‘ Weise 
gebildet werden. Sie sollen, um einen Begriff aus der pädagogischen Traditi­
on zu verwenden, als unbegrenzt bildungsfähig oder ,bildsam‘ anerkannt wer­
den.10 Diese Sichtweise verbindet sich mit einer Kritik der Auffassung, wonach 

9 Humboldt: Ideen (wie Anm. 7).
10 Der Begriff der Bildsamkeit wird meist als Übersetzung von Rousseaus Begriff der 

perfectibilité gesehen – der Fähigkeit, immer neue Fähigkeiten zu entwickeln und sich 
damit zu vervollkommnen (Jean-Jacques Rousseau: Abhandlung über den Ursprung 
und die Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen/Discours sur l’origine 
et les fondements de l’inégalité parmi les hommes [1755]. Hrsg. u. übers. v. Kurt 
Weigand Hamburg 1995, S. 106 und 108). Fichte benutzt in seiner Grundlage des 

Johannes Giesinger

14

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existierende soziale Ungleichheiten (z.B. ständische Strukturen) natur- oder 
gottgegeben sind und Individuen gewissermaßen von Geburt an für eine 
soziale Rolle bestimmt sind.

Zu ähnlichen Schlüssen gelangt man, wenn man von einem meritokrati­
schen Ideal ausgeht, wie es bereits in Artikel 6 der Menschenrechtserklärung 
der Französischen Revolution angelegt ist: „Tous les citoyens […] sont égale­
ment admissibles à toutes dignités, places et emplois publics, selon leur capaci­
té et sans autre distinction que celle de leurs vertus et de leurs talents.“11 Napo­
leon wird die Aussage zugeschrieben: „Les carrières sont ouverts aux talents“, 
die später etwa auch von Rawls in A Theory of Justice aufgegriffen wird. Soziale 
Positionen sollen von denjenigen besetzt werden, die dafür aufgrund ihrer Fä­
higkeiten und Leistungen am besten geeignet sind. Rawls verwendet in diesem 
Zusammenhang den Begriff der Chancengleichheit (equality of opportunity). 
Anhand seines Theorieentwurfs lässt sich aufzeigen, wie Bildung hier ins 
Spiel kommt: Demnach ist ,formale‘ Chancengleichheit gewährleistet, wenn 
alle ungeachtet ihres sozialen Hintergrunds Zugang zu attraktiven Positionen 
haben.12 Dies reicht aber nach Rawls nicht aus, um ,echte‘ (bzw. ,faire‘) Chan­
cengleichheit sicherzustellen: Wenn nämlich formale Zugangshindernisse ab­
gebaut werden, bleiben soziale Ungleichheiten bestehen, die beeinflussen, über 
welche Bildungs- und Qualifikationsmöglichkeiten jemand verfügt. Angesichts 
solcher Hindernisse wird letztlich doch die soziale Herkunft bestimmen, für 
wen welche Laufbahnen offenstehen. Daraus ergibt sich die Forderung nach 
gleichen Bildungschancen – mit dem Ziel, Benachteiligungen der sozialen 
Herkunft abzubauen und ein wirklich meritokratisches System zu errichten.

Das meritokratische Ideal ist zu unterscheiden vom zuvor genannten Ideal 
der Menschenbildung: Meritokratie und Chancengleichheit stehen teils in der 
Kritik, weil sie den Leistungsbegriff ins Zentrum stellen und auf dieser Basis 

Naturrechts den Begriff der Bildsamkeit (Johann Gottlieb Fichte: Grundlage des 
Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre [1796], hrsg. von Fritz Medicus. 
Hamburg 1960, S. 79 f.). Als Grundbegriff der Pädagogik wird er jedoch von Johann 
Friedrich Herbart etabliert, der ihn insbesondere in seiner Kritik der kantischen 
Transzendentalphilosophie verwendet (Johann Friedrich Herbart: Umriss pädagogi­
scher Vorlesungen [1835]. In Karl Kehrbach/Otto Flügel (Hrsg.): Sämtliche Werke, 
Bd. 10. Aalen 1964, § 1–5). Im 20. Jahrhundert wurde dem Begriff insbesondere 
von Dietrich Benner eine zentrale Stellung im pädagogischen Denken eingeräumt 
(Dietrich Benner: Allgemeine Pädagogik. Eine systematisch-problemgeschichtliche 
Einführung in die Grundstruktur pädagogischen Denkens und Handelns. Weinheim 
1987).

11 Vgl. etwa die Version auf der offiziellen Website des Elysée-Palastes (<https://www.el
ysee.fr/la-presidence/la-declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen>).

12 Rawls: A Theory of Justice (wie Anm. 4), S. 60.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

15

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.elysee.fr/la-presidence/la-declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen
https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.elysee.fr/la-presidence/la-declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen


Ungleichheiten rechtfertigen – demgegenüber ist Menschenbildung egalitaris­
tisch ausgerichtet: Alle Menschen sollen sich persönlich entfalten können. 
Spricht man vom Zugang zu attraktiven Positionen, geht es nicht primär um 
Selbstentfaltung, sondern um den Erwerb von Qualifikationen. So gesehen 
besteht eine Spannung zwischen Meritokratie und Menschenbildung, jedoch 
scheint es möglich, beides miteinander zu verbinden, also ein Bildungssystem 
zu entwickeln, das Heranwachsende ‚als Menschen‘ fördert und sie für gesell­
schaftliche Aufgaben qualifiziert oder ausbildet.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass eine liberale politische Ord­
nung auf zumindest zwei Arten von Bildung angewiesen scheint: erstens, um 
Individuen zur Freiheit zu befähigen, und zweitens, um ihnen die Loslösung 
von ihrem sozialen Hintergrund zu ermöglichen und ihnen vielfältige Le­
bensoptionen und berufliche Laufbahnen zu eröffnen. Damit einhergehende 
Bildungsvorstellungen oder -ziele sind für ihre Umsetzung auf liberale Grund­
bedingungen angewiesen: So stehen autoritäre politische Formationen einer 
Förderung von Autonomie oder Individualität entgegen. In einer Gesellschaft, 
in der attraktive soziale Positionen nach sozialer Herkunft – nicht nach Leis­
tung – vergeben werden, ergibt es wenig Sinn, Individuen unterschiedlicher 
Herkunft für solche Positionen zu qualifizieren.

3. Chancengleichheit und Bildung

Die Situation im deutschen Bildungssystem lässt sich mit Blick auf die empi­
rische Datenlage folgendermaßen beschreiben:13 Erstens erreichen viele Schü­
lerinnen und Schüler basale Kompetenzziele (z.B. im Lesen) nicht. Zweitens 
erbringen Schulkinder aus sozial benachteiligten Familien statistisch gesehen 
schlechtere Leistungen als sozial Privilegierte. Drittens haben gleich leistungs­

13 Vgl. dazu etwa die Resultate der PISA-Studie von 2022, die sich auf fünfzehnjährige 
Schülerinnen und Schüler bezieht (OECD [Hrsg.]: PISA 2022 Ergebnisse, Band 
I: Lernstände und Bildungsgerechtigkeit. Bielefeld 2023). In die gleiche Richtung 
gehen die Ergebnisse der neuesten IGLU-Studie, die die Lesekompetenz am Ende der 
Grundschule erfasst (Nele McElvany u.a. [Hrsg.]: IGLU 2021. Lesekompetenz von 
Grundschulkindern im internationalen Vergleich und im Trend über 20 Jahre. Müns­
ter/New York 2023) sowie der IQB-Bildungstrend 2022 (Petra Stanat u.a. [Hrsg.]: 
IQB-Bildungstrend 2022. Sprachliche Kompetenzen am Ende der 9. Jahrgangsstufe 
im dritten Ländervergleich. Münster/New York 2023). Einen guten Überblick über 
die Situation in Deutschland – allerdings ohne Berücksichtigung der neuesten Resul­
tate – geben Kai Maaz/Hanna Dumont: Bildungserwerb nach sozialer Herkunft, Mi­
grationshintergrund und Geschlecht. In: Olaf Köller u.a. (Hrsg.): Das Bildungswesen 
in Deutschland. Bestand und Potenziale. Bad Heilbrunn 2019, S. 299–332.

Johannes Giesinger

16

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fähige Kinder aus unterschiedlichen Schichten nicht die gleichen Chancen 
auf gymnasiale und universitäre Bildung: Im gegliederten System werden Ler­
nende mit ähnlichem Leistungsniveau oftmals unterschiedlichen Schulformen 
zugeteilt. Der entscheidende Faktor ist hier die soziale Herkunft. Im Anschluss 
an den französischen Bildungssoziologen Raymond Boudon spricht man in 
diesem Zusammenhang von ,sekundären Herkunftseffekten‘, die mit den ‚pri­
mären Herkunftseffekten‘ – d.h. mit sozial bedingten Leistungsungleichheiten 
– zusammenwirken und so zu einer Übervertretung von Kindern aus sozial 
privilegierten Familien in der höheren Bildung führen.14

Die liberale Antwort auf diese Datenlage gibt es nicht – vielmehr ist ein 
ganzes Spektrum liberaler Antworten verfügbar. Die ,konservative‘ liberale 
Reaktion besagt, dass im Bildungssystem durchaus eine Form von (formaler) 
Chancengleichheit realisiert ist, da niemand aufgrund von sozialer Herkunft, 
Geschlecht, Hautfarbe und ähnlichen Merkmalen von Bildung ausgeschlossen 
ist. Ebenso bestehen in Deutschland (im Gegensatz etwa zu den Vereinigten 
Staaten und Großbritannien) keine nennenswerten finanziellen Hindernisse 
beim Zugang zu Bildung. Von diesem Prinzip formaler Bildungschancen­
gleichheit ist ein Prinzip der Leistungsgerechtigkeit zu unterscheiden, nach 
dem Selektionsentscheidungen im gegliederten System auf Grundlage der 
Leistungsfähigkeit der Betroffenen zu fällen sind – damit sollen sekundäre 
Herkunftseffekte ausgeschlossen werden. Dieses Prinzip wird im deutschen 
Bildungssystem verletzt.

Ein meritokratisches Prinzip, wie es sich auf der Basis von Rawls’ Prinzip 
fairer Chancengleichheit formulieren lässt, geht noch weiter. Harry Brighouse 
und Adam Swift skizzieren es wie folgt: „An individual‘s prospects for educa­
tional achievement may be a function of that individual‘s talent and effort, 
but it should not be influenced by her social class background.”15 Das heißt: 
Bildungsungleichheiten (im Sinne von ungleichen Aussichten auf schulischen 
Erfolg) sind akzeptabel, wenn sie auf unterschiedliche (natürliche) Begabung16 

14 Raymond Boudon: Education, Opportunity, and Social Inequality. Changing 
Prospects in Western Society. New York 1974.

15 Harry Brighouse/Adam Swift: Putting Educational Equality in Its Place. In: Educati­
on Finance and Policy 3 (2008), S. 444–466.

16 Der deutsche Diskurs um Chancengleichheit oder Bildungsgerechtigkeit war seit 
den 1960er-Jahren auch ein Diskurs um den Begabungsbegriff. Insbesondere wurde 
die Idee natürlicher und ,statischer‘ Begabung kritisiert; vgl. insbesondere Heinrich 
Roth: Begabung und Begaben. Über das Problem der Umwelt in der Begabtenförde­
rung [1952]. In: Theodor Ballauf/Hubert Hettwer (Hrsg.): Begabtenförderung und 
Schule. Darmstadt 1967, S. 18–36. Bisweilen wird in diesem Kontext auch wiederum 
auf den Begriff der Bildsamkeit Bezug genommen – Schülerinnen und Schüler sollen 

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

17

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Anstrengung zurückgehen, nicht aber, wenn sie ihre Ursache im sozialen 
Hintergrund von Personen haben.

Damit erscheinen sozial bedingte Leistungsunterschiede ebenso als unge­
recht wie die Überrepräsentation privilegierter Schichten in der höheren 
Bildung. Das ist bereits eine sehr anspruchsvolle Konzeption von Bildungsge­
rechtigkeit: Sie gewährleistet, dass alle unabhängig von ihren sozialen Voraus­
setzungen die Qualifikationen erlangen können, die für den Zugang zu attrak­
tiven sozialen Positionen notwendig sind. Zugleich rechtfertigt sie bestimmte 
Ungleichheiten in der Bildung.

Werden soziale Benachteiligungen behoben, so bleiben immer noch Un­
gleichheiten aufgrund unterschiedlicher natürlicher Anlagen (Begabungen). 
Im rawlsschen Denken sind diese genauso ‚unverdient‘ wie soziale Benachteili­
gungen: Für beide Arten von Benachteiligung sind Personen nicht verantwort­
lich, beide sind ‚moralisch arbiträr‘.

Man könnte also zu dem Schluss kommen, dass Bildungsungleichheiten nur 
gerechtfertigt sind, insofern sie auf persönlich verantworteten Entscheidungen 
beruhen. Diese Position wird in der Debatte als „luck egalitarian“ bezeichnet, 
da es darum geht, die Effekte von bloßem Glück und Pech (,luck‘) zu neutrali­
sieren. Julian Culp und Johannes Drerup sprechen von einer „sozialistischen“ 
Konzeption –17 allerdings bin ich der Auffassung, dass sich diese Position 
innerhalb des liberalen Spektrums bewegt, insbesondere deshalb, weil Indivi­
duen als verantwortliche Personen in den Blick genommen werden, die für die 
Konsequenzen ihres Tuns geradestehen müssen.

Es ist auch möglich, hier noch einen weiteren Schritt zu gehen und strik­
te Leistungsgleichheit zu fordern.18 Dies bietet sich auch deshalb an, weil 
Bildung im Wettbewerb um soziale Positionen sogenannt positionalen Wert 
hat: Ihr Wert für den Einzelnen hängt davon ab, wie gut andere gebildet sind. 
Jede Bildungsungleichheit kann in diesem Zusammenhang von Bedeutung 
sein. Daraus könnte man schließen, dass Leistungsungleichheiten minimiert 
werden sollten, um allen gleiche Startchancen zu ermöglichen. Hier geht es 
um Gerechtigkeit – und um Verpflichtungen des Staates gegenüber Kindern 
und Jugendlichen: Alle skizzierten Positionen schreiben dem Staat umfassende 
Verpflichtungen im Bildungsbereich zu. Selbst die konservative Position, nach 
der die herrschenden Verhältnisse in der Bildung als gerecht zu sehen sind, 

als bildsam – und nicht durch natürliche oder soziale Umstände determiniert – 
betrachtet werden (Benner: Allgemeine Pädagogik [wie Anm. 10]).

17 Julian Culp/Johannes Drerup: Equality of Educational Opportunity. In: Mitja Sardoč 
(Hrsg.): Handbook of Equality of Opportunity. Cham 2024, S. 521–545.

18 Tammy Ben-Shahar: Equality in Education – Why We Must Go All the Way. In: 
Ethical Theory and Moral Practice 19 (2016), S. 83–100.

Johannes Giesinger

18

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt voraus, dass der Staat allen Kindern und Jugendlichen schulische Bildung 
ermöglicht. Liberale Kontroversen drehen sich darum, wie stark bestehende 
Benachteiligungen abzubauen sind. Allgemein gesagt, besteht innerhalb der 
Familie liberaler Positionen Einigkeit darin, dass Personen moralisch und 
politisch gleich sind und folglich über gleiche Freiheiten und Rechte verfügen 
sollen – Uneinigkeit besteht in der Frage sozialer und ökonomischer Ungleich­
heiten.

Allerdings hat die Bildungsdebatte in dieser Hinsicht einen speziellen Cha­
rakter: Auch wenn man die bestehende sozioökonomische Struktur nicht als 
ungerecht einstuft, kann man der Auffassung sein, dass der Staat alles dafür 
tun sollte, um soziale Benachteiligung im Bildungssystem abzubauen. Vor dem 
Hintergrund großer sozialer Ungleichheit lässt sich vertreten, dass zumindest 
alle die Chance haben sollten, ein hohes Einkommen bzw. einen hohen Sozi­
alstatus zu erlangen. Man könnte sogar sagen: Je größer die sozialen Ungleich­
heiten, desto wichtiger ist es, den Wettbewerb um soziale Positionen fair zu 
gestalten.19

4. Befähigung zur Freiheit

Die Frage nach staatlichen Verpflichtungen im Bildungsbereich lässt sich nicht 
nur auf das Problem des Wettbewerbs um attraktive soziale Positionen (d.h. 
das Problem der Chancengleichheit) beziehen, sondern auch auf die Forde­
rung, Heranwachsende zur Freiheit zu befähigen. Geht man davon aus, dass 
für die Nutzung der Freiheit bestimmte Fähigkeiten, Kenntnisse und Einstel­
lungen nötig sind, scheint es naheliegend, Individuen nicht in erster Linie 
im Vergleich zueinander zu betrachten, sondern in Hinblick darauf, ob sie 
die relevanten Fähigkeiten in ausreichender Weise entwickeln können. Dies 
führt zu einer sogenannten Angemessenheits-Konzeption, die eine Schwelle in 
der Entwicklung von Fähigkeiten definiert, welche möglichst von allen – unge­
achtet ihrer natürlichen und sozialen Voraussetzungen – erreicht werden soll. 
Konzeptionen angemessener Bildung wurden als Alternative zu den im letzten 
Abschnitt dargestellten Gleichheits-Konzeptionen entwickelt. Man könnte also 
die Auffassung vertreten, dass alle in die Lage versetzt werden sollten, diejeni­
gen Fähigkeiten und Kenntnisse zu entwickeln, die für ein selbstbestimmtes 
Leben nötig sind.

19 Für eine ausführliche Diskussion unterschiedlicher normativer Konzeptionen von 
Bildungsgerechtigkeit vgl. Johannes Giesinger: Bildungsgerechtigkeit. Berlin 2025.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

19

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alternativ oder ergänzend ist eine Angemessenheits-Konzeption in Betracht 
zu ziehen, die auf demokratische Teilhabe und die Fähigkeit zur Erfüllung 
staatsbürgerlicher Verpflichtungen zielt. Eine einflussreiche Theorie dieser Art 
stammt von Amy Gutmann.20 Bereits in den 1960er-Jahren hatte es Ralf Dah­
rendorf folgendermaßen formuliert: „Jeder Mensch hat ein Recht auf eine 
intensive Grundausbildung, die ihn befähigt, von seinen staatsbürgerlichen 
Rechten und Pflichten wirksamen Gebrauch zu machen.“21 In neuerer Zeit 
haben etwa Elizabeth Anderson und Debra Satz Schwellenkonzeptionen vor­
geschlagen, die ebenfalls die demokratische, staatsbürgerliche Dimension der 
Bildung in den Vordergrund rücken.22 Allerdings ist mit Blick auf die liberale 
Tradition nicht klar, ob der Staat überhaupt berechtigt bzw. legitimiert ist, 
entsprechende Bildungsziele, die sich auf persönliche Autonomie und/oder 
staatsbürgerliche Teilhabe beziehen, durchzusetzen. Wenn keine Berechtigung 
vorhanden wäre, könnte auch nicht von einer staatlichen Verpflichtung die 
Rede sein.

Nach gängigen Interpretationen des zu Beginn formulierten Prinzips der 
größten gleichen Freiheit ist der Freiheitsbegriff in diesem Kontext negativ zu 
verstehen. In Two Concepts of Liberty umschreibt Isaiah Berlin den negativen 
Freiheitsbegriff folgendermaßen: „I am normally said to be free to the degree 
to which no man or body of men interferes with my activity. Political liberty 
in this sense is simply the area within which a man can act unobstructed 
by others.”23 Dies ist nach Berlin die Freiheit, auf die es im Liberalismus 
ankommt. Autonomie – als Fähigkeit, sich selbst zu bestimmen – ist in Berlins 
Vokabular eine Form von ‚positiver Freiheit‘ (,Freiheit zu‘ statt ,Freiheit von‘). 
Berlin kritisiert die Idee positiver Freiheit, weil sie nach seiner Darstellung 
verwendet werden kann, um Zwang und Unterdrückung bis hin zu totalitären 
Herrschaftsformen zu rechtfertigen. Dies ist möglich, insofern der Autonomie­
begriff – wie beispielsweise bei Kant – mit der Idee vernünftiger Gesetzmäßig­
keit verbunden wird. Personen dazu zu bringen, nach vernünftigen Gesetzen 

20 Amy Gutmann: Democratic Education. Princeton 1987.
21 Ralf Dahrendorf: Bildung ist Bürgerrecht. Plädoyer für eine aktive Bildungspolitik. 

Hamburg 1965, S. 23.
22 Elizabeth Anderson: Fair Opportunity in Education. A Democratic Equality Perspec­

tive. In: Ethics 117 (2007), S. 595–622; Debra Satz: Equality, Adequacy, and Education 
for Citizenship. In: Ebd., S. 623–648.

23 Isaiah Berlin: Two Concepts of Liberty [1958]. In: Henry Hardy (Hrsg.): Isaiah 
Berlin. Liberty, 2. Auflage Oxford 2002, S. 166–217, hier S. 169.

Johannes Giesinger

20

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu handeln, stellt im kantischen Denken eine Befreiung dar – in Berlins 
Darstellung handelt es sich jedoch um eine Form von Fremdbestimmung.24

John Christman schlägt in seiner Auseinandersetzung mit Berlins Kritik po­
sitiver Freiheit vor, den Autonomiebegriff zu ,neutralisieren‘ – d.h. von inhalt­
lichen Vorgaben zu befreien.25 Als autonom handelnd könnte demnach eine 
Person gelten, die fähig (,kompetent‘) ist, nach eigenen (,authentischen‘) Ein­
stellungen zu handeln. Auch wenn man von einem Autonomiebegriff dieser 
Art ausgeht, ist aber klar, dass die Förderung von Autonomie bei Kindern und 
Jugendlichen mit Eingriffen in ihre negative Freiheit einhergehen kann: Dies 
betrifft zum einen die pädagogische Interaktion selbst, in der entsprechende 
Fähigkeiten womöglich gegen den Willen der Heranwachsenden gefördert 
werden. Zum anderen betrifft es die Ebene staatlichen Handelns: Ist der 
Staat berechtigt, die Entwicklung der Autonomiefähigkeit als verbindliches 
Bildungsziel vorzugeben und durchzusetzen?

In der liberalen Tradition bestehen starke Vorbehalte gegenüber einem 
staatlichen Eingreifen in den Bildungsbereich, nicht zuletzt bei Wilhelm von 
Humboldt. Humboldt skizziert ein politisches Modell, das libertäre Züge trägt, 
insofern es staatliches Wirken auf den Schutz negativer Freiheit beschränkt. 
Konsequenterweise kommt Humboldt in seiner Schrift Ideen zu einem Ver­
such, die Gränzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen26 zum Schluss, 
dass der Staat sich aus der Bildung heraushalten sollte: Staatliches Eingreifen 
behindert seiner Auffassung nach den Prozess der Bildung. Für Humboldt, 
so könnte man sagen, ist nicht Freiheit der zentrale Wert, sondern Bildung.27 

Freiheit sei instrumentell wertvoll in Hinblick auf die Ermöglichung von Bil­
dung.

„Der wahre Zwek des Menschen“, so Humboldt, sei „die höchste und 
proportionirlichste Bildung seiner Kräfte zu seinem Ganzen.“28 Wichtig ist 

24 Berlin befasst sich auch mit ,education’ als Mittel zur zwangsweisen Befreiung von 
Personen. An dieser Stelle verweist er hauptsächlich auf Fichte. Ebd., S. 195 f.

25 John Christman: Freedom in Times of Struggle. Positive Liberty, Again. In: Analyse & 
Kritik 37 (2015), S. 171–188.

26 Humboldt: Ideen (wie Anm. 8). Die Schrift stammt aus dem Jahre 1792, wurde aber 
erst nach Humboldts Tod veröffentlicht. Sie wurde also Jahre vor seiner Tätigkeit als 
preußischer Bildungsreformer verfasst.

27 Michael Festl: Zwischen Perfektionismus und Libertarismus. Auf der Suche nach 
dem verlorenen Humboldt und einem neuen Liberalismus. In: Ders. (Hrsg.): Wil­
helm von Humboldts politische Philosophie. Beiträge zu ‚Ideen zu einem Versuch, die 
Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen‘ (1792). Darmstadt 2022, S. 99–
116, hier S. 110.

28 Humboldt: Ideen (wie Anm. 8), S. 64.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

21

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dabei, dass der Mensch sich „aus sich selbst, in seiner Eigenthümlichkeit“29 

entwickeln kann. Demnach dürfen für den individuellen Bildungsprozess kei­
ne klaren normativen Vorgaben bestehen: Jeder Mensch soll sich aus sich 
heraus entfalten. Er ist, wie bisweilen gesagt wird, in seiner Entwicklung ,un­
bestimmt‘ und soll nicht pädagogisch ,bestimmt‘, sondern zur Selbstentfaltung 
angeregt werden.30 Der Mensch hat keinen vorgegebenen ,Zweck‘ zu erfüllen, 
auf den seine Erziehung auszurichten ist. Allerdings schreibt Humboldt dem 
Menschen durchaus einen Zweck zu, nämlich die freie Selbstentfaltung. Seine 
Position kann deshalb mit einem Begriff aus der aktuellen politischen Philo­
sophie als ,perfektionistisch‘ charakterisiert werden: Es wird ein Zweck, eine 
Bestimmung des Menschen, vorgeben, die von allen realisiert werden soll. Das 
Leben nach dieser (objektiven) Vorgabe macht den Kern des menschlichen 
Guten aus. Nach Humboldt soll der wahre Zweck des Menschen politisch 
realisiert werden – und zwar durch die Gewährung negativer Freiheit sowie 
durch „Mannigfaltigkeit der Situationen“31, die den individuellen Bildungspro­
zess – die Entfaltung der Individualität – anregen. Staatliches Eingreifen würde 
nach Humboldt demgegenüber zu „Einförmigkeit“32 führen und dazu, dass 
Individuen als „Werkzeuge“33 des Staates oder sogar als „Maschinen“34 gesehen 
werden.

Bei Humboldt verbinden sich also gewissermaßen libertäre mit perfektio­
nistischen Theorieelementen.35 Einerseits macht der perfektionistische Bil­
dungsbegriff das Zentrum von Humboldts politischem Denken aus, anderer­
seits ist unklar, ob es passend ist, Humboldt als ,perfektionistischen Liberalen‘ 
zu bezeichnen, weil der perfektionistische Liberalismus, wie er heute verstan­
den wird, die staatliche Durchsetzung der liberalen Auffassung vom Guten 
auch gegen den Widerstand illiberaler Kräfte fordert. Nach Humboldt jedoch 
ist der Staat lediglich dazu angehalten, Bildung nicht zu verhindern.

Es ist fraglich, ob dieses Bildungsideal sich allgemein durchsetzen wird, 
wenn der Staat nicht aktiv eingreift. Bekanntlich gibt es in unseren Gesell­
schaften unterschiedliche Vorstellungen darüber, was eine gute Bildung aus­
macht, und manche dieser Vorstellungen widersprechen dem perfektionisti­

29 Ebd., S. 69.
30 Benner: Allgemeine Pädagogik (wie Anm. 10).
31 Humboldt: Ideen (wie Anm. 8), S. 64.
32 Ebd., S. 71.
33 Ebd., S. 86.
34 Ebd., S. 71.
35 Festl: Zwischen Perfektionismus und Libertarismus (wie Anm. 27); Johannes Gie­

singer: Bildung im liberalen Staat. Von Humboldt zu Rawls. In: Rita Casale/Hans-
Christoph Koller/Norbert Ricken (Hrsg.): Das Pädagogische und das Politische. 
Paderborn 2016, S. 27–40.

Johannes Giesinger

22

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.erziehungsphilosophie.ch/publikationen/Giesinger_Bildung-im-liberalen-Staat_Orig.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.erziehungsphilosophie.ch/publikationen/Giesinger_Bildung-im-liberalen-Staat_Orig.pdf


schen Individualismus Humboldts. Dieser lässt zwar inhaltlich vieles offen, 
aber gerade damit wird er Widerstand bei denjenigen auslösen, die inhaltlich 
klar definierte (z.B. religiöse) Bildungsvorstellungen haben.

Dies führt zum nächsten Problem: Setzt der Staat das humboldtsche Bil­
dungsideal durch, so legt er sich damit auf eine bestimmte – kontroverse 
– weltanschauliche Position fest: Er ist nicht neutral gegenüber unterschiedli­
chen Bildungsvorstellungen in der pluralistischen Gesellschaft, sondern stellt 
die liberale Weltanschauung (bzw. die liberale Konzeption des Guten) in 
den Mittelpunkt. Damit sind wir bei den Bedenken, die Rawls (in Political 
Liberalism) gegen den perfektionistischen Liberalismus (oder „comprehensi­
ve liberalism“) vorbringt.36 Der politische Liberalismus rawlsscher Prägung 
baut nicht auf der liberalen Weltanschauung auf, sondern auf grundlegenden 
Regeln des Zusammenlebens, die für kooperationswillige, vernünftige („rea­
sonable“) Personen akzeptabel sind. Damit soll Raum für unterschiedliche 
(private) Lebensweisen geschaffen werden, die auch illiberale Züge aufweisen 
können, solange sie mit politisch-liberalen Grundregeln vereinbar sind.

Rawls erläutert den Unterschied zwischen politischem und perfektionisti­
schem Liberalismus mit Bezug auf das Problem der Bildung wie folgt:

„[V]arious religious groups oppose the culture of the modern world and wish to 
lead their common life apart from unwanted influences. A problem now arises 
about their children’s education and the requirements the state can impose. The 
liberalisms of Kant and Mill may lead to requirements designed to foster the 
values of autonomy and individuality as ideals to govern much if not all of life. 
But political liberalism has a different aim and requires far less.”37

Rawls spricht hier neben Kant und seinem Autonomiebegriff38 auch Mill an, 
dessen Ideal von Individualität stark von Humboldt beeinflusst ist. Dieses 
soll der liberale Staat nach Rawls nicht durchsetzen, jedoch alle Heranwach­
senden auf die Grundlagen des liberalen Zusammenlebens verpflichten und 
eine Form von ,politischer Autonomie‘ fördern.39 In diesem Modell wird also 
staatsbürgerliche Bildung (Bildung zum Bürger/zur Bürgerin) großgeschrie­
ben, während die Förderung persönlicher Autonomie abgelehnt wird. Man 
könnte es auch so formulieren: Die staatliche Durchsetzung eines perfektio­

36 John Rawls: Political Liberalism. New York 1993.
37 Ebd., S. 199.
38 Wie in der Einleitung deutlich wurde, verteidigt Kant bezogen auf den politisch-

rechtlichen Bereich eine Konzeption negativer Freiheit, in welcher der Autonomiebe­
griff keine Rolle spielt. Nach Kant ist es Aufgabe der Erziehung, Kinder zu morali­
scher Autonomie zu führen – inwiefern der Staat in diese Aufgabe zu involvieren ist, 
beantwortet er nicht.

39 Martha Nussbaum: Perfectionist Liberalism and Political Liberalism. In: Philosophy 
and Public Affairs 49 (2011), S. 3–45.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

23

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nistischen liberalen Bildungsideals verletzt die negative Freiheit derer, die eine 
damit unvereinbare weltanschauliche Ausrichtung haben. Legitim ist demge­
genüber die Durchsetzung politisch-liberaler Prinzipien, auch wenn diese in 
unseren Gesellschaften faktisch nicht von allen akzeptiert werden.

Allerdings muss man hier folgende Frage stellen: Geht es um die negative 
Freiheit von Eltern, die über die Bildung ihrer Kinder bestimmen wollen – 
oder um die Freiheit der Kinder selbst? Ist Ersteres der Fall, so unterwirft man 
die Kinder der Kontrolle ihrer Eltern, denen man folglich das Recht zugesteht, 
ihre Kinder in illiberaler Weise zu erziehen. Wenn liberale Theoretikerinnen 
und Theoretiker Vorbehalte gegenüber staatlicher Bildung anmelden, nehmen 
sie oftmals diese elternzentrierte Perspektive ein. Ist man hingegen um die 
Freiheit der Kinder besorgt, stellt sich die Lage anders dar: Werden diese 
nicht zur Freiheit befähigt, so bleiben sie dem Einfluss ihrer Familie oder 
der weltanschaulich-religiösen Gemeinschaft, in die sie hineinwachsen, ausge­
setzt und werden Mühe haben, eine davon unabhängige Lebensperspektive zu 
entwickeln. Hieraus ergibt sich eine Rechtfertigung von Autonomiebildung, 
die sich nicht mit einem perfektionistischen Ideal verbindet, sondern mit der 
Auffassung, dass Menschen in ihren Wertvorstellungen und Überzeugungen 
nicht von anderen kontrolliert werden dürfen.40 Die weitere Frage ist, was in 
diesem Kontext genau unter Autonomie bzw. Autonomiefähigkeit zu verstehen 
ist. Vor diesem Hintergrund scheint es etwa unabdingbar, Heranwachsende 
zu (selbst-)kritischem Denken zu befähigen, damit sie die Wertvorstellungen, 
die sie zunächst unkritisch aufgenommen haben, einer Prüfung unterziehen 
können.

In diesem Zusammenhang müssen wir also den Gehalt des Bildungside­
als von den Rechtfertigungsstrategien unterscheiden, die verwendet werden: 
Rawls’ politischer Liberalismus besagt, dass staatliches Handeln nicht mit Ver­
weis auf kontroverse weltanschauliche Positionen gerechtfertigt werden darf. 
Es ist möglich, dass ein bestimmtes Ideal von Bildung sowohl perfektionistisch 
als auch nicht-perfektionistisch legitimiert werden kann. In jedem Fall wird 
die Durchsetzung von Bildungsvorstellungen, die auf die Befähigung zur Frei­
heit ausgerichtet sind, mit der negativen Freiheit bestimmter Individuen in 
Konflikt geraten.

40 Johannes Giesinger: Kinder, Rechte und Autonomie. In: Zeitschrift für Menschen­
rechte 16 (2022), S. 10–26.

Johannes Giesinger

24

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Herausforderungen für den Liberalismus

Liberale Bildung lässt sich als autonome Selbstentfaltung (perfektionistischer 
Liberalismus) und/oder als Förderung staatsbürgerlicher Einstellungen und 
Fähigkeiten (politischer Liberalismus) verstehen. Wie ist diese Debatte ange­
sichts aktueller Herausforderungen der liberalen Demokratie zu sehen, die 
sich aufgrund des Erstarkens rechtspopulistischer und teils autoritärer, illibe­
raler und antidemokratischer Strömungen ergeben?

Politisch-liberale Bildung ist insofern auf diese Herausforderungen vorbe­
reitet, als sie sich auf politische Grundprinzipien berufen kann, deren Vermitt­
lung zur Stabilisierung der liberalen Demokratie beiträgt. Allerdings geht der 
politische Liberalismus Rawlsscher Prägung von einer im Grundsatz liberalde­
mokratischen politischen Kultur aus und rechnet nicht damit, dass relevante 
politische Kräfte diese gezielt aushöhlen oder gar umstürzen wollen. Ihm geht 
es in erster Linie darum, nach illiberalen Grundsätzen lebende Gruppierungen 
in das liberale Projekt zu integrieren. Diesen soll beispielsweise zugestanden 
werden, ihr ,privates‘ Leben an rational oder wissenschaftlich nicht begründ­
baren Auffassungen auszurichten. So betont etwa Martha Nussbaum in ihrer 
Weiterentwicklung von Rawls‘ politischem Liberalismus, die öffentliche Schule 
solle rationalistische nicht vor religiösen Sichtweisen privilegieren.41 Nach 
Nussbaum stellt es eine Form von Missachtung von Schülerinnen und Schü­
lern dar, ihre persönlichen Einstellungen, die womöglich epistemisch fragwür­
dig sind, kritisch zu besprechen. In jüngster Zeit ist jedoch vermehrt deutlich 
geworden, dass sich private kaum scharf von öffentlich relevanten Einstellun­
gen abgrenzen lassen: Während der Corona-Pandemie zeigte sich etwa, dass 
es problematisch ist, persönliche medizinische Einstellungen jeglicher Kritik 
zu entziehen. Die politische Debatte in dieser Zeit machte deutlich, dass 
es im liberaldemokratischen Kontext unabdingbar ist, dass alle Bürgerinnen 
und Bürger minimale epistemische Standards anerkennen, auf deren Basis 
politische Problemlagen diskutiert werden können. Dieser politische Diskurs 
wird durch Formen von Falschinformation und Desinformation oder Propa­
ganda, wie sie derzeit insbesondere von nicht-liberalen politischen Akteuren 
verbreitet werden, gestört. Auf die neuen Formen politischer Kommunikation, 
die insbesondere auch durch die sozialen Medien ermöglicht werden, ist der 
herkömmliche politische Liberalismus schlecht vorbereitet.

Betrachtet man vor diesem Hintergrund die perfektionistisch-liberale Bil­
dung, so muss das humboldtsche Modell von aktuellen Formen des perfektio­
nistischen Liberalismus unterschieden werden. Letztere sind ohne weiteres 

41 Nussbaum: Perfectionist Liberalism (wie Anm. 39).

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

25

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit einer Erziehung zum Bürger oder zur Bürgerin und der Vermittlung 
politischer Prinzipien vereinbar. Sie verlangen aber darüber hinaus, dass in 
der Schule die liberale Weltanschauung vermittelt werden soll. Angesichts 
der aktuellen politischen Lage könnte hier ein Problem geortet werden: Die 
kulturelle Dominanz der liberalen Weltanschauung bietet den Gegnern des 
Liberalismus Angriffspunkte, die sich auf die Grundlagen der politischen Ord­
nung übertragen. So kommen etwa in der medialen (und eventuell auch der 
schulischen) Präsentation der Genderfrage oftmals zutiefst liberale Einstellun­
gen zum Ausdruck: Alle sollen so leben können, wie sie wollen; es soll sogar 
möglich sein, sein Geschlecht selbst zu definieren. Die Ablehnung dieser welt­
anschaulichen Positionierung kann in einen Angriff auf das politische Projekt 
des Liberalismus umschlagen, der nicht nur die Demokratie untergräbt, son­
dern womöglich darauf zielt, eine ,konservative‘ Weltanschauung als allgemein 
verbindlich vorzuschreiben. Dies könnte zu dem Bemühen führen, jene Perso­
nen, die traditionellen Gendernormen nicht entsprechen, zu diskriminieren 
oder zu marginalisieren. In diesem Fall würden die Grundprinzipien des 
politischen Liberalismus verletzt.

Das humboldtsche Modell ist diesem Problem nicht ausgesetzt, weil es 
keine staatliche Vermittlung liberaler Werte fordert. Angesichts autoritärer 
politischer Entwicklungen scheint das Modell interessant, insofern es das Indi­
viduum in seiner Entfaltung vor dem staatlichen Zugriff zu schützen sucht: 
Private Bildung statt öffentlicher Bildung. Allerdings dürfte es gerade in auto­
ritären politischen Strukturen schwierig sein, sich selbst bzw. seine Kinder 
auf diese Weise dem staatlichen Einfluss zu entziehen. Autoritäre Herrschaft 
kann jedoch nicht nur durch schulische Indoktrination, sondern auch durch 
die Schwächung des Bildungssystems abgesichert werden. Weniger gebildete 
Bürgerinnen und Bürger sind möglicherweise leichter zu führen als gebildete. 
An dieser Stelle wird deutlich, dass liberale Bildung nicht nur die liberalen 
Grundstrukturen stabilisieren kann, sondern auch auf deren Stabilität ange­
wiesen ist.

Das humboldtsche Bildungsideal, das in Deutschland nach wie vor viel Zu­
spruch erfährt, steht in einem Spannungsverhältnis zur Idee der Vermittlung 
liberaldemokratischer politischer Werte. Bis heute wird teils angenommen, 
dass die Vermittlung politischer Werte einer illegitimen Beeinflussung (oder 
Indoktrination) gleichkommt. Schließlich soll sich nach Humboldt jeder ,aus 
sich selbst heraus‘ in seiner Individualität entfalten können und dabei nicht 
beeinflusst werden. Der Verdacht illegitimer Einflussnahme kann jedoch ent­
kräftet werden, indem man in Rechnung stellt, dass die Vermittlung von poli­
tischen Werten diskursiv – durch Angabe von Gründen – geschehen kann. 
Diese Werte sollen den Heranwachsenden nicht ,aufgezwungen‘ oder ,einge­

Johannes Giesinger

26

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflanzt‘, sondern auf vernünftige Weise nahegebracht werden. Im liberaldemo­
kratischen Kontext wird man es als legitim betrachten können, bestimmte 
Werte ,direktiv‘42 zu vermitteln, aber man wird berücksichtigen müssen, dass 
diese von den Lernenden faktisch stets auch zurückgewiesen werden können.

6. Fazit

Liberale Bildung verlangt nach einem entschlossenen staatlichen Engagement: 
Nicht nur sollen alle eine echte Chance erhalten, eine attraktive soziale Posi­
tion zu erlangen, sie sollen auch zur Freiheit befähigt werden. Damit sind 
verschiedene Aspekte liberaler Bildung angesprochen, erstens die Qualifika­
tion oder Ausbildung für attraktive berufliche Laufbahnen und öffentliche 
Ämter, zweitens die Förderung von Autonomie und Individualität, drittens die 
staatsbürgerliche Bildung.

Dies umreißt die staatlichen Verpflichtungen im Bildungsbereich, die inner­
halb des liberalen Paradigmas unterschiedlich spezifiziert werden können. Zu­
gleich muss die Frage beantwortet werden, wozu der liberale Staat überhaupt 
berechtigt ist: Während es gemäß dem liberalen Perfektionismus Humboldts 
keine legitimen Eingriffe ins Bildungssystem geben kann, ergibt sich aus 
liberal-perfektionistischen Auffassungen, wie sie heute vertreten werden, die 
Berechtigung zur Durchsetzung der liberalen Weltanschauung.

Im Vergleich dazu ist der politische Liberalismus zurückhaltender. Im Ge­
gensatz zu Humboldt verlangt er, dass Heranwachsende in erster Linie zu Bür­
gerinnen und Bürgern erzogen und weniger zu individueller Selbstentfaltung 
angeleitet werden. Es ist also innerhalb des Liberalismus weiter zu diskutieren, 
welche Bildungsziele legitim sind.

42 Die Debatte um das Problem direktiven Unterrichtens wird im Anschluss an die 
Überlegungen Michael Hands geführt (Michael Hand: What Should We Teach as 
Controversial? A Defence of the Epistemic Criterion. In: Educational Theory 58 
[2008], S. 213–228); vgl. auch Johannes Giesinger: Vermitteln und Mitteilen. Die 
Meinung der Lehrperson in der Diskussion kontroverser Themen. In: Johannes 
Drerup/Miguel Zulaica y Mugica/Douglas Yacek (Hrsg.): Dürfen Lehrer ihre Mei­
nung sagen? Demokratische Bildung und die Kontroverse über Kontroversitätsgebo­
te. Stuttgart 2021, S. 19–30; Johannes Drerup: Kontroverse Themen im Unterricht. 
Konstruktiv streiten lernen. Stuttgart 2021. Direktiver Unterricht hat das Ziel, Ler­
nende (mit Gründen) von einer bestimmten Auffassung zu überzeugen. Dem steht 
ein Unterricht gegenüber, der ein Thema der Kontroverse im Unterricht überlässt. 
Zu betonen ist allerdings, dass die direktive Vermittlung politischer Werte damit 
vereinbar ist, diese im Unterricht kontrovers zu diskutieren. Entscheidend ist, dass 
die Lehrperson angesichts dieser Kontroverse berechtigt (oder verpflichtet) ist, für 
bestimmte Werte einzustehen.

Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte

27

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Kontext ist auch zu überlegen, inwiefern der Staat verpflichtet 
und berechtigt ist, das Bildungssystem auf die Erhaltung der liberalen und 
demokratischen Ordnung auszurichten. Angesichts aktueller Bedrohungen 
durch populistische und autoritäre politische Strömungen scheint die Orien­
tierung der Bildung an liberaldemokratischen Werten vordringlich. Allerdings 
können diese Werte auch innerhalb der Schule – durch Schülerinnen und 
Schüler – infrage gestellt werden. Im schulischen Kontext besteht jedoch die 
Möglichkeit, auf unterschiedliche Meinungen zu reagieren und grundlegende 
Werte zu stärken. Es ist aber zu betonen, dass liberale Bildung dieser Art nur 
in einer liberaldemokratischen Ordnung gedeihen kann. Der Zerfall dieser 
Ordnung bedroht unmittelbar auch die liberale Bildung. Dies bedeutet, dass 
die Stabilisierung des liberalen politischen Systems durch Bildung – soweit sie 
möglich ist – letztlich selbst der Ermöglichung liberaler Bildung dient.

Johannes Giesinger

28

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9 - am 19.01.2026, 09:15:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Themenschwerpunkt: „Liberalismus und Bildung“
	Liberale Bildung: Kernideen und Konflikte|Johannes Giesinger
	1. Einleitung
	2. Liberalismus und Bildung: Grundlegende Themen
	3. Chancengleichheit und Bildung
	4. Befähigung zur Freiheit
	5. Herausforderungen für den Liberalismus
	6. Fazit



