
ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage

Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie

I.

Die Anthropologie1 hat in den Sozialwissenschaften und in der Sozialphilosophie
heute einen schweren Stand.2 In dem Maße, wie der Begriff der »menschlichen Na-
tur« wegen seiner Dehnbarkeit zu einer Leerformel zu verkommen droht und weit-
gehend beliebig ausdeutbar erscheint, geht die Tendenz eher dahin, ganz auf ihn zu
verzichten. Nirgendwo lassen sich deren Gründe besser illustrieren als in der politi-
schen Ideengeschichte: Aristoteles sah in der soziablen Dimension des Menschen
dessen dominantes Merkmal.3 Aber im zeitgenössischen Kontext seiner Entstehung
erweist sich der von ihm propagierte »zoon politikon« rasch als sozio-kulturelle
Überformung des Polis-Bürgers, dem die patrimonial gebundenen Frauen und Kin-
der im Oikos und an der Basis der sozialen Hierarchie das Heer der Sklaven (als Sa-
chen) konfrontiert war. Hobbes dagegen kritisierte Aristoteles, weil dieser den
Menschen sehe, wie er sein soll, nicht wie er ist. Der reale Mensch aber sei ein Ego-
ist, der aufgrund der Gleichheit der menschlichen Anlagen ohne staatliche Zwangs-
gewalt sich notwendig in einen »Krieg aller gegen alle« verstricke.4 Doch bei genau-

1 Im Folgenden verzichte ich auf den Terminus »politische Anthropologie«. Eine entpoli-
tisierte, d.h. neutrale Anthropologie könnte es nur geben, wenn der Mensch als isolier-
tes Wesen existierte. Das ist aber nur in der Konstruktion eines Naturstandes als fiktives
Gedankenexperiment der Fall, nicht aber in seinen konkreten Lebensbeziehungen.
Insofern die Menschen in ihren historischen Bezügen jeweils in gesellschaftlichen Ord-
nungen lebten, die sie entweder als kompatibel oder aber als unvereinbar mit ihrer
Natur ansahen, ist sowohl deren Legitimation als auch der Verlust des Glaubens an sie
per se ebenso politisch wie das ihnen zugrunde liegende Menschenbild. Ferner grenze
ich den Terminus »Philosophische Anthropologie« auf das von Max Scheler, Helmuth
Plessner und Arnold Gehlen entwickelte Theoriemuster sowie auf deren unmittelbare
Ideengeber im 18. und 19. Jahrhundert ein.

2 Vgl. zum aktuellen Stand der Diskussion Dirk Jörke, Politische Anthropologie. Eine
Einführung, Wiesbaden 2005.

3 »Hiernach ist denn klar, daß der Staat zu den naturgemäßen Gebilden gehört und daß
der Mensch von Natur ein nach der staatlichen Gemeinschaft strebendes Wesen (zoon
politkon) ist; und derjenige, der von Natur und nicht durch zufällige Umstände außer
aller staatlichen Gemeinschaft lebt, ist entweder mehr oder weniger als ein Mensch (...).
Daß ferner der Mensch in weit  höherem Maße als die Bienen und alle anderen herden-
weise lebenden Tiere ein nach staatlicher Gemeinschaft strebendes Wesen ist, liegt klar
zutage. Denn nichts tut, wie wir behaupten, die Natur zwecklos« (Aristoteles, Politik.
Nach der Übersetzung bearbeitet mit Numerierung, Gliederungen und Anmerkungen
hg. v. Nelly Tsouyopoulos u. Ernesto Grassi, Reinbek bei Hamburg 1968, S. 10, 1253a-
b).

02_Saage  Seite 123  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie124

erem Hinsehen machte Hobbes keine Aussagen über den Menschen schlechthin,
sondern über das soziale Verhalten marktkonform kommunizierender Besitzindivi-
dualisten.5 Und Rousseau schließlich glaubte im Menschen eine Entwicklungspo-
tenz entdecken zu können, die es ihm unter bestimmten sozio-politischen Bedin-
gungen ermöglicht, die Entfremdung von sich selbst und der Gesellschaft
zugunsten seiner Veredelung6 zumindest zu minimieren. Freilich zeigt sich auch
hier, dass seine anthropologische Grundlegung nichts weiter ist als ein Reflex auf
das geschichtsphilosophische Fortschrittsdenken, das das aufsteigende Bürgertum
zu einer Waffe in seinem Kampf gegen Feudalismus und Absolutismus umformte.
Die anthropologischen Annahmen reduzieren sich in diesen drei Fallbeispielen auf
sozio-kulturelle Überformungen des Menschen, aber sie verfehlen ihn selbst in sei-
ner Totalität, die seine biologische Natur mit einzuschließen hat.

4 »Die Natur hat die Menschen hinsichtlich ihrer körperlichen und geistigen Fähigkeiten
so gleich geschaffen, daß trotz der Tatsache, daß bisweilen der eine einen offensichtlich
stärkeren Körper oder gewandteren Geist als der andere besitzt, der Unterschied zwi-
schen den Menschen alles in allem doch nicht so beträchtlich ist, als daß der eine auf
Grund dessen einen Vorteil beanspruchen könnte, den ein anderer nicht ebensogut für
sich verlangen dürfte. (...) Aus dieser Gleichheit der Fähigkeiten entsteht eine Gleich-
heit der Hoffnung, unsere Absichten erreichen zu können. Und wenn daher zwei Men-
schen nach demselben Gegenstand streben, den sie jedoch nicht gemeinsam genießen
können, so werden sie Feinde und sind in Verfolgung ihrer Absicht, die grundsätzlich
Selbsterhaltung und bisweilen nur Genuß ist, bestrebt, sich gegenseitig zu vernichten
oder zu unterwerfen« (Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und bürgerlichen Staates. Hg. u. eingeleitet v. Iring Fetscher. Übersetzung:
Walter Euchner, Frankfurt am Main 1984, S. 94f).

5 »Die Geltung oder der Wert eines Menschen ist wie der aller anderen Dinge sein Preis.
Das heißt, er richtet sich danach, wieviel man für die Benützung seiner Macht bezahlen
würde und ist deshalb nicht absolut, sondern von dem Bedarf und Einschätzung eines
anderen abhängig. Ein fähiger Heerführer ist zur Zeit eines herrschenden oder drohen-
den Krieges sehr teuer, im Frieden jedoch nicht. Ein gelehrter und unbestechlicher
Richter ist in Friedenszeiten von hohem Wert, dagegen nicht im Krieg. Und wie bei
allen anderen Dingen, so bestimmt auch bei den Menschen nicht der Verkäufer den
Preis, sondern der Käufer. Denn mag jemand, wie es die meisten Leute tun, sich selbst
den höchsten Wert beimessen, so ist doch sein wahrer Wert nicht  höher, als er von
anderen geschätzt wird« (Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 4), S. 67).

6 »Dieser Übergang vom Natur- zum Zivilstatus bringt im Menschen eine sehr bemerkens-
werte Verwandlung hervor: anstelle des Instinkts setzt er die Gerechtigkeit und verleiht sei-
nen Handlungen jene moralische Verpflichtung, die ihnen vorher  gefehlt hatte. Nun erst
löst die Stimme der Pflicht den physischen Trieb und das Recht die Begierde ab. Der
Mensch, der bisher nur an sich gedacht hatte, sieht sich gezwungen, nach anderen Grund-
sätzen zu handeln und seine Vernunft zu befragen, ehe er seinen Neigungen folgt. Obwohl
er sich damit mehrerer Vorteile begibt, die ihm die Natur mitgegeben hatte, gewinnt er
andere und größere. Seine Fähigkeiten entwickeln sich, seine Ideen erweitern sich, seine
Gefühle läutern sich und seine ganze Seele erhebt sich zu solcher Höhe, daß er – wenn ihn
der Mißbrauch seiner neuen Lebensbedingungen nicht oft unter jene sinken ließe, denen er
gerade entkommen ist – den Augenblick preisen müßte, der ihn für immer erlöst und aus
einem dummen beschränkten Tier zu einem intelligenten Wesen und zu einem Menschen
gemacht hat« (Jean-Jacques Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag (Du contrat social), in:
Ders., Politische Schriften, Übersetzung v. Ludwig Schmidts, Bd. 1, Paderborn 1977, S. 78f).

02_Saage  Seite 124  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 125

Normativ aufgeladen, ist die Anthropologie stets auch in Gefahr, mehr über die
Werteorientierung und die weltanschaulichen Optionen der jeweiligen Autoren
auszusagen als über das, was der Mensch als biologisches und sozio-kulturelles We-
sen tatsächlich ist. Ein Lehrstück dieser Dimension der Anthropologie ist die Aus-
einandersetzung, in die Jürgen Habermas Ende der 1950er Jahre das von Arnold
Gehlen propagierte Menschenbild verwickelte. In seinem 1956 erschienenen Buch
Urmensch und Spätkultur7 vertrat dieser die These, der Überschuss plastischer An-
triebe sowie die Mannigfaltigkeit erlernbarer Bewegungen bei gleichzeitiger Offen-
heit der Intelligenz und Reizüberflutung der Sinne zwängen den Menschen, seine
Verhaltensmuster mittels der Gewalt archaischer Institutionen zu disziplinieren.8

Anstatt diesen Vorgang als Vorbedingung zu freiem und autonomem Handeln zu
interpretieren, so kritisierte Habermas 1958 diesen Ansatz, schreibe er eine frühe
Phase der menschlichen Evolution zu einer nicht hintergehbaren anthropologischen
Konstante der conditio humana fest. »Unversehens wird das, was für primitive Kul-
turen sehr wohl gelten mag, der menschlichen Natur schlechthin zugerechnet; so
entsteht der Anschein, als sei der Mensch auf Repression angewiesen, ein für alle-
mal; aus der ‚Natur‘ des Menschen springt die Notwendigkeit einer autoritär ver-
fassten Gesellschaft heraus«.9 Aber auch die anthropologische Fundierung anarchis-
tischer Ansätze erscheint im trüben Zwielicht einer fragwürdigen Ambivalenz.
Wenn es in Umkehrung der Gehlenschen Setzungen gerade die Institutionen sind,

7 Vgl. Arnold Gehlen, Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussa-
gen, Bonn 1956.

8 »Der Überschuß plastischer Antriebe, die unendliche Variabilität erlernbarer Bewegungen
und die ›Weltoffenheit‹ der Sinne wie der Intelligenz bilden mithin einen Zusammenhang,
der selbst wieder zu bewältigen ist, den es gilt zu stabilisieren, ihm Dauer abzunötigen«
(Gehlen, Urmensch, aaO. (FN 7), S. 24). Und Gehlen fährt fort: »Das Ganze ist ein Reflex
der Sonderstellung des Menschen in der Welt: seine Einzigartigkeit erfaßt er im Sichgleich-
setzen mit einem Anderem, von dem er sich wieder abhebt. So haben wir in dem Buche ›Der
Mensch‹ einige empirische Aussagen gemacht, die gerade durch den kontrastierenden Ver-
gleich zum Tier gewonnen wurden: deswegen erschien eben seine Unstabiliät, seine potenti-
elle Chaotik so deutlich, und deswegen ist die hier durchgeführte Philosophie der
Institutionen, die mit ihren ›idées directrices‹ die haltgebenden Mächte sind, auf eben jene
Ansicht bezogen. Und das haben wir erlebt, was aus den Menschen wird, wenn sie aus ihren
Institutionen herausgezwungen werden und diese der Willkür anheimfallen« (aaO., S. 118).

9 Jürgen Habermas, »Anthropologie«, in: Philosophie. Mit einer Einleitung von Helmuth
Plessner hg. v. Alwin Diemer u. Ivo Frenzel, Frankfurt am Main 1958, S. 33. Diese Kontro-
verse dokumentiert die Extrema einer Skala, innerhalb derer das Verhältnis der Menschen
zu den Institutionen auslegbar ist. Habermas weist auf die Dynamik der Veränderbarkeit
von Institutionen hin, wenn nach seiner Lesart der Zivilisationsprozess die biologischen
Fundamente menschlichen Handelns sublimiert und die Notwendigkeit repressiver Insti-
tutionen minimiert. Gehlen hebt ab auf die Nichthintergehbarkeit von Institutionen über-
haupt, ohne die der wegen seiner Weltoffenheit zur Chaotik neigende Mensch zugrunde
ginge. Beide haben historische Argumente für ihre Positionen. Habermas kann auf die Tat-
sache verweisen, dass überlebte Institutionen entweder durch Reformen oder durch Revo-
lutionen den historisch variablen Freiheits- und Autonomiebedürfnissen der Menschen
angepasst wurden. Gehlen kann sich auf zahlreiche historisch belegbare Fälle berufen, in
denen der Zusammenbruch von Institutionen, die für ein geordnetes Zusammenleben
konstitutiv sind, Massaker bis hin zum Völkermord entscheidend mit ermöglicht hat.

02_Saage  Seite 125  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie126

welche den Menschen von sich selbst und seiner Gesellschaft entfremden, ist der
Schluss unausweichlich, dass erst deren Destruktion oder doch zumindest ihre Mi-
nimierung auf eine unversehrte Wiederherstellung seines ursprünglichen mit sich
und der inneren wie äußeren Natur übereinstimmenden Wesens ermöglicht. Doch
was geschieht mit den in seiner biologischen Evolution gegebenen Restbeständen
menschlicher Bosheit und Aggressivität, wenn diese sich, in die Informalität ge-
drängt, zur Machtakkumulation von Gruppen und Individuen verdichten, ohne auf
Institutionen zu stoßen, die ihr kontrollierend Einhalt10 gebieten?

Vom Standpunkt der liberalen Gesellschaft aus gesehen, sind die zerstörenden
Wirkungen solcher normativ besetzten anthropologischen Annahmen also alles an-
dere als harmlos. Was lag angesichts der Austauschbarkeit des normativen Gehalts
anthropologischer Grundannahmen und deren freiheitsgefährdender Wirkungen
für ganze Generationen bundesrepublikanischer Sozialwissenschaftler näher, als
von der Kategorie der »menschlichen Natur« ganz abzusehen und sie, wenn über-
haupt, durch den Rekurs auf die Geschichte zu ersetzen? 

II.

Freilich stellte sich im Gegenzug zur Stigmatisierung der politischen Anthropo-
logie die Frage, wie die überpositiv-rechtliche Orientierung einer Gesellschaft ohne
ein klar konturiertes Menschenbild möglich sein soll. Ist eine ethische und rechtli-
che Ressource in der Gesellschaft im lebensweltlichen Kontext durchhaltbar, wenn
sie auf eine anthropologische Beimischung prinzipiell zu verzichten vorgibt? 

Nach wie vor ist das dem englischen Philosophen David Hume zugeschriebene
Dogma hegemonial, dass aus dem empirisch-naturalistischen Sein des Menschen
kein mit der Dignität des Naturrechts ausgestattetes Sollen folgen könne. Die ent-
scheidende Textstelle in Humes Schrift Ein Traktat über die menschliche Natur11 ist

10 Ursula K. Le Guin hat in ihrem utopischen Roman The Dispossessed diese Problematik
zu einem eindrucksvollen Lehrstück gestaltet. Ihre These ist, dass Institutionen, die,
weil sie in einem gewissen Maße immer repressiv sind, in welchem politischen Herr-
schaftssystem sie auch etabliert sein mögen, zwar vom Anarchismus abgelehnt werden.
Doch  am Ende bewirkt ihr Abbau das Gegenteil dessen, was ihre freiheitsliebenden
Urheber beabsichtigen. Vgl. hierzu Ursula K. Le Guin  The Dispossessed, London 1988.

11 David Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur. Mit einer Einführung neu hg. v.
Reinhard Brandt. Übersetzt v. Theodor Lipps. Bd. 2: Über die Affekte. Über Moral, Ham-
burg 1973, S. 211: »In jedem Moralsystem, das mir bisher vorkam, habe ich immer
bemerkt, daß der Verfasser eine Zeitlang in der gewöhnlichen Betrachtungsweise vorgeht,
das Dasein Gottes feststellt oder Beobachtungen über menschliche Dinge vorbringt. Plötz-
lich werde ich damit überrascht, daß mir anstatt der üblichen Verbindungen von Worten
mit ›ist‹ und ›ist nicht‹ kein Satz mehr begegnet, in dem nicht ein ›sollte‹ oder ›sollte nicht‹
sich fände. Dieser Wechsel vollzieht sich unmerklich; aber er ist von größter Wichtigkeit.
Dies sollte oder sollte nicht drückt eine neue Beziehung oder Behauptung aus, muß also
notwendigerweise betrachtet und erklärt werden. Gleichzeitig muß ein Grund angegeben
werden für etwas, das sonst ganz unbegreiflich scheint, nämlich dafür, wie diese neue
Beziehung zurückgeführt werden kann auf andere, die von ihr ganz verschieden sind«.

02_Saage  Seite 126  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 127

bis hin zu Hans Kelsen12 so interpretiert worden, dass zwischen dem Bereich des
empirisch-naturalistischen Seins und dem des Sollens ein Hiatus klafft, der logisch
unüberbrückbar erscheint: Aussagen der einen Sphäre seien nicht auf die andere
übertragbar und umgekehrt, weil es keinen Übergang gebe, welcher die Kluft zwi-
schen ihnen schließen könne. Diese Interpretation ist nicht ohne weiteres plausibel.
Zwar trifft in apriorischer Hinsicht zu, dass logisch aus empirischen Tatsachen keine
Normen deduzierbar sind. Aber im konkreten Lebensvollzug existiert durchaus
eine gemeinsame Schnittmenge zwischen Sein und Sollen, weil die konkrete Genese
von Werten nie ausschließlich rational ist, sondern stets mit dem in der menschli-
chen Natur verankerten »Sein« der Emotionen verbunden bleibt. Werten als Nor-
men ist der Stempel der Anthropologie aufgedrückt: ein Faktum, das die Theorie
vom naturalistischen Fehlschluss verschleiert, jedoch im Interesse der Transparenz
der Argumentation in ihren analytischen Fokus mit einbezogen werden muss.13 

Ein analoges Defizit haftet den deontologischen Rechtstheorien an. Deren Be-
gründer, Immanuel Kant, liefert selbst ein Lehrstück des misslungenen Versuches,
ein System legaler Normen ohne anthropologische Annahmen zu konstituieren. In
seiner Metaphysik der Sitten soll der Übergang vom status naturalis zum Staat aus
reinen Vernunftgründen, also ohne den Bezug auf die menschliche Natur erfolgen.
Doch Kants Naturzustandsbewohner haben durch die Eigentumsstruktur dieser
vorstaatlichen Gesellschaft das Konkurrenzprinzip so internalisiert, dass es ver-
nunftrechtlich sublimiert Geltung erlangt. »Es bedarf nicht mehr des ausdrückli-
chen Rekurses auf eine vorgegebene negative Triebstruktur des Menschen: der
Mensch ist nach Kant nicht notwendig böse, aber notwendig Privateigentümer, was
keinen Unterschied etabliert in bezug auf das äußere Verhalten: der virulente
Kriegszustand wird zum Klima, das solche Existenzen unausweichlich evozieren«.14

12 »Vom Standpunkt einer rationalen Wissenschaft des Rechts kommt die religiös-meta-
physische Wendung der Naturrechtslehre überhaupt nicht in Frage. Die rationalistische
Wendung ist aber offenkundig unhaltbar. Die Natur ist ein System von Tatsachen, die
miteinander nach dem Kausalprinzip verbunden sind, hat keinen Willen und kann
daher kein bestimmtes menschliches Verhalten vorschreiben. Von Tatsachen, das ist von
dem, was ist oder was tatsächlich geschieht, kann kein Schluss gezogen werden auf das,
was sein oder geschehen soll. Soweit die rationalistische Naturrechtslehre versucht, aus
der Natur Normen für das menschliche Verhalten abzuleiten, beruht sie auf einem
Trugschluss« (Hans Kelsen, Was ist Gerechtigkeit?, Stuttgart 2005, S. 46f)

13 »Wir könnten besser erkennen, wie Menschen tatsächlich eine Brücke zwischen ›Sollen‹
und ›Sein‹ bauen, wenn wir die empirische Tatsache anerkennen, daß menschliche Werte
eng mit Emotionen und Gefühlen verknüpft sind. Das ›Sollen‹, das sich daraus ergibt,
ist mindestens so komplex wie das System der menschlichen Gefühle. Daraus folgt: Es
gibt kaum ein von Menschen formuliertes Urteil über Gut und Böse, das nicht von star-
ken Emotionen begleitet ist, ob nun von Sehnsüchten, Verlangen, Abneigung, Abscheu,
Zorn, Schuld oder Freude. (...) der Prozeß der Begründung von Werten ist prinzipiell
kein rationaler, weil seine Ursprünge aus dem ›Sein‹ der Emotionen kommen« (Francis
Fukuyama, Das Ende des Menschen. Aus dem Amerikanischen v. Klaus Kochmann.
Zweite Auflage, Stuttgart/München 2002, S. 166f).

14 Franco Zotta, »Kant und der Besitzindividualismus«, in: Richard Saage, Eigentum,
Staat und Gesellschaft bei Immanuel Kant. 2. aktualisierte Auflage,  Baden-Baden 1994,
S. 22.

02_Saage  Seite 127  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie128

Der Kantschen Prämisse folgend, dass ethische und rechtliche Prinzipien für alle ra-
tional Handelnden gelten, auch wenn es keine Menschen, sondern nur vernünftige
Teufel gäbe15 , beruft sich trotz des Verdikts anthropologischer Annahmen ein Kan-
tianer wie John Rawls auf Beobachtungen, die ein deutliches Menschenbild erken-
nen lassen: »Grundgedanke ist die Gegenseitigkeit, die Tendenz, Gleiches mit Glei-
chem zu vergelten. Diese Tendenz ist nun eine tiefliegende psychologische Tatsache.
Ohne sie wären die Menschen ganz anders beschaffen, und fruchtbare gesellschaftli-
che Zusammenarbeit wäre gefährdet, wenn nicht unmöglich«.16 Was haben solche
anthropologischen Charakterisierungen in einem Paradigma zu suchen, welches ex-
plizit in seinem Begründungsduktus gerade ohne sie auskommen will?

Diese erkenntnistheoretische Kritik der voreiligen Verabschiedung der Anthro-
pologie allein hätte jedoch kaum ausgereicht, deren Renaissance zu bewirken bzw.
zu fordern, wenn nicht zu Beginn des 21. Jahrhunderts die Synergieeffekte des Zu-
sammenspiels von Nano-, Informations-, Bio- und Neurowissenschaften17 einen
Umbau des Menschen im Sinne seiner »Verbesserung« (Enhancement) in Aussicht
stellten.18 Worum es diesem technologisch aufgerüsteten »Neuen Menschen« im

15 »Das Problem der Staatserrichtung ist, so hart wie es auch klingt, selbst für ein Volk von
Teufeln (wenn sie nur Verstand haben), auflösbar und lautet so: ›Eine Menge von ver-
nünftigen Wesen, die insgesamt allgemeine Gesetze für ihre Erhaltung verlangen, deren
jedes aber in Geheim sich davon auszuschließen geneigt ist, so zu ordnen und ihre Verfas-
sung einzurichten, daß, obgleich sie in ihren Privatgesinnungen einander entgegen stre-
ben, diese einander doch so aufhalten, daß in ihrem öffentlichen Verhalten der Erfolg
eben derselbe ist, als ob sie keine solchen bösen Gesinnungen hätten« (Immanuel Kant,
Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, in: Ders., Werke in zehn Bänden. Hrg.
v. Wilhelm Weischedel, Bd. 9, Darmstadt 1968, S. 224). 

16 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit. Übersetzt von Hermann Vetter, Frankfurt
am Main 1991, S. 537. Und er fährt fort: »Die Fähigkeit zu einem Gerechtigkeitssinn,
der sich auf die Vergeltung von Gutem mit Gutem aufbaut, dürfte eine Bedingung der
Gemeinschaftsfähigkeit des Menschen sein. Die stabilsten Gerechtigkeitsvorstellungen
dürften diejenigen sein, deren zugehöriger Gerechtigkeitssinn am stärksten auf diese
Tendenzen gegründet ist« (aaO.).

17 »In the next decades, revolutionary advances in the way in which humankind interfaces
with the world will emerge from the unifying science resulting from the symbiotic
intersection of natural and physical technologies. Specifically, theses advances will result
from the application of new tools and system approaches that facilitate synergism
among the most dynamic areas of technological advancement: nanotechnology, biotech-
nology, information technology, and new technolgies based in cognitive science. It is
expected that converging technologies integrated from the nanoscale would achieve tre-
mendous improvements in human abilities and enhance societal achievements« (Mihail
C. Roco/Carlo D.Montemagno, »Preface«, in: Dies. (Hg.), The Coevolution of Human
Potential und Converging Technologies, New York 2004, S. VII).

18 »Accelerated improvement of human performance has become possible at the indivi-
dual and collective levels. We have arrived at the moment when wie can measure signals
from and interact with human cells and the nervous system, begin to replace or regene-
rate body parts, and build machines and other products with finesse suitable for direct
interaction with human tissue and the nervous system« (Mihail C. Roco, »Science and
Technologie Integration for Increased Human Potential and Societal Outcome«, in:
Roco/Montemagno, Coevolution, aaO. (FN 17), S. 3).

02_Saage  Seite 128  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 129

Kern geht, ist klar: Bisher unter kontingenten Umständen naturwüchsig ablaufend,
lässt es die konvergenztechnologische Entwicklung zumindest absehbar erscheinen,
dass der Mensch eines Tages seine eigene Evolution selbst in die Hand nimmt.19

Konnten bisher die Mechanismen von Selektion und Anpassung nach dem Muster
von »challenge and response« z.B. Erbkrankheiten, genetische Fehlentwicklungen
etc. nicht ausschließen, so scheinen jetzt in zunehmendem Maße die wissen-
schaftlich-technischen Mittel zur Verfügung zu stehen, diese Defizite nicht nur ziel-
gerecht durch den bewussten Eingriff in seine Gen- und Gehirnstruktur
auszuschalten, sondern eine Steigerung seiner intellektuellen und physischen Leis-
tungsfähigkeit wie seines drogengestützten psychischen Wohlbefindens zu ermögli-
chen. Oder anders formuliert: Das medizinische Modell der Heilung, das auf die
Wiederherstellung eines defizitären psycho-physiologischen Zustandes zugeschnit-
ten war, ist im Begriff, seine Monopolstellung zu verlieren. Es sieht sich konfron-
tiert mit dem Designer-Modell20, dessen Potenziale auf eine Umformung der
menschlichen Natur mit technischen Mitteln insgesamt abzielen.21 Selbst in den

19 In diesem Sinne hält der Physiker Freeman Dyson die bisherige Evolution für ein blo-
ßes Zwischenspiel. »Die kulturelle Evolution, die sich durch Ideentransfer auszeichnet,
hat die viel langsamere biologische Evolution abgelöst. Indem der Mensch aber die Bio-
technologie für sich nutzbar macht, nimmt er den abgerissenen präevolutionären Faden
wieder auf und fördert das genetische Hin und Her unter Mikroben, Pflanzen und Tie-
ren. Allmählich verschwinden so die Grenzen zwischen den Arten. Bald wird es nur
eine Art geben, nämlich den genetisch modifizierten Menschen, während die Regeln der
Open Source, die beim Computer den ungehinderten Austausch von Software garan-
tiert, auch für den Austausch von Genen gelten« (Jordan Meijias, »Lasst uns Gott spie-
len! Lebensfragen: J. Craig Venter programmiert die Zukunft«, in: FAZ, 31.08.2007,
S. 33).

20 J. Craig Venter, der Genom-Entschlüsseler, so berichtet die FAZ, hält die Manipulation
der Gene nicht nur für möglich, »sondern für wünschenwert. Gewiss, den Häftling, der
ihn bat, eine attraktive Zellengefährtin genetisch maßzuschneidern, will er in Zukunft
ebenso enttäuschen wie den widerlichen Herrenmenschen, der sich von ihm eine geistig
unterentwickelte Arbeiterschicht wünschte. Aber, fragt Venter, wer könnte etwas gegen
Menschen mit genetisch aufgepeppter Intelligenz haben?« (Mejias, »Lasst uns Gott
spielen«, aaO. (FN 19), S. 33).

21 »Augmentation refers to the enhancement of human performance to superhuman levels.
Anyone who is a candidate for therapeutic human performance enhancement will want
augmentation as well. Augmentation will begin to appear in the next 5-8 years. The aug-
mentation of cognitive, physical, and other capabilities could have a broad degree of
customization based on career, age, and interests (...). Some examples include: Enhanced
memory (total recall); Infra-red night vision (security workers); Wide-spectrum hea-
ring; Long-range vision; Specialized tool augementation and cybernetics (doctors, engi-
neers); Embedded wireless communications (knowledge workers); High-velocity
robotic limbs (athletes); On-demand strength augmentation; Preventive medicine and
enhanced genomic health promotion; Cognitive multi-tasking (project managers); Per-
sonal genomic optimized analysis; Visual cognitive high-capacity storage (transaction
agents); Real-time visual and voice data mining, search and discovery; Synaptic know-
ledge access port (direct Internet link); Haptic virtual communications interface (simul-
taneous language translation on demand« (James Canton, »NBIC Technologies and
Human Enhancement«, in: Roco/Montemagno, Coevolution, aaO. ( FN 17), S.195).

02_Saage  Seite 129  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie130

wissenschafts- und technikoptimistischen Vereinigten Staaten werden unterdessen
Stimmen laut, die davor warnen, diese neue Situation unhinterfragt zu akzeptieren:
»For the first time, humankind is beginning to take possession of new powers over
our own nature and our social order that hold the seeds of radical transformation.
Any suggestion, that these challenges are somehow peripheral, (...) is naive«.22

Doch mit diesem welthistorisch relevanten Tatbestand steht die Anthropologie
mit einem ganz neuen Aktualitätsbezug auf der Tagesordnung.23 Es geht jetzt nicht
einfach mehr nur um die Frage der anthropologisch begründeten Legitimität
wünschbarer politischer Systeme, in denen Individuen leben, deren genetische und
neuronische Struktur im Übrigen unangetastet bleibt. Auf dem Spiel steht vielmehr
die Zukunft des Menschengeschlechts als Gattung, die im Begriff ist, sich durch sich
selbst im Rahmen eines zweiten Schöpfungsaktes neu zu »erfinden«. Was bisher of-
fen gelassen werden konnte, nämlich die anthropologische Frage, drängt nun im
Zuge der konvergenztechnologischen Entwicklung zu einer Entscheidung, und
zwar unabhängig davon, wie man zu ihr im Einzelnen steht.24 Wer den Standpunkt

22 Nigel M. S. Cameron, »Nanotchnologie and the Human Future: Policy, Ethics, and
Risk«, in: Progress in Convergence. Technologies for Human Wellbeing. Edited by Wil-
liam S. Bainbridge and Mihail C. Roco, Boston 2006, S. 297f. »Our new manupulative
powers over human nature and the social order require the full glare of public debate,
the application of the keenest minds, a conversation that draws on the centers of consci-
ence in our culture and its groundings in the humanities, and policies that are as unfri-
endly to transhumanists and ›techno-utopians‹ as they are to Luddites« (aaO., S. 298).

23 Selbst Jürgen Haberrmas, dessen Auseinandersetzung mit Gehlen Ende der 1950er
Jahre (vgl. Fn 9) erheblich zur Anthropologieabstinenz in der bundesrepublikanischen
Sozialwissenschaft beigetragen hat, muss angesichts der Durchbrüche der Biowissen-
schaft und ihrer Technologien in den vergangenen Jahren zugeben: »Was bisher als
organische Natur ›gegeben‹ war und allenfalls ›gezüchtet‹ werden konnte, rückt nun in
den Bereich der zielgerichteten Intervention. In dem Maße, wie auch der menschliche
Organismus in diesen Eingriffsbereich einbezogen wird, erhält Helmuth Plessners phä-
nomenologische Unterscheidung zwischen ›Leib sein‹ und ›Körper-haben‹ eine überra-
schende Aktualität: Die Grenze zwischen der Natur, die wir ›sind‹, und die organische
Ausstattung, die wir uns selber ›geben‹, verschwimmt. Nun hängt nämlich vom Selbst-
verständnis dieser Subjekte ab, wie sie die Reichweite der neuen Entscheidungsspiel-
räume nutzen wollen – autonom nach Maßgabe normativer Erwägungen, die in die
demokratische Willensbildung eingehen, oder willkürlich gemäß subjektiven Vorlieben,
die über den Markt befriedigt werden« (Jürgen Habermas, Die Zukunft der menschli-
chen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik, Frankfurt am Main 2005, S. 27f).

24 Vgl. Cameron, »Nanotechnology«, aaO. (FN 22), S. 297. Die Aktualität dieser Frage-
stellung im Blick auch auf das analytische Potential der Philosophischen Anthropologie
verkennt Gerhard Arlt, wenn er resignierend feststellt: »Es ist nicht verborgen geblie-
ben, dass die Zeit großer anthropologischer Entwürfe unwiderruflich vorüber ist. Die
methodische Bedenkenhaftigkeit einer skeptischen, kritischen, negativen Anthropolo-
gie mutet wie das letzte Rückzugsgefecht in einer Zeit an, die nicht nur von der Zentra-
lität der Vernunftperspektiven Abschied genommen, sondern auch entschlossen die
Konsequenzen aus der Einsicht gezogen hat, dass der Mensch keinen eindeutigen Ort in
der Welt hat. Er kann nicht länger die Position eines präsenten, seiner selbst mächtigen
Zentrums beanspruchen« (Gerhard Arlt, Philosophische Anthropologie, Stuttgart/Wei-
mar 2001, S. 215).

02_Saage  Seite 130  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 131

einnimmt, man solle die Entwicklung laufen lassen, weil zur gegebenen Zeit die be-
troffenen Zeitgenossen die anstehenden Probleme hinreichend lösen werden, setzt
auf die im Menschen angeblich verankerte Tendenz zu pragmatischen Common-
Sense-Entscheidungen. Aber sie allein reicht nicht aus, um Zielvorgaben für den
technologisch aufgerüsteten Neuen Menschen zu formulieren. Dazu bedarf es einer
neuen anthropologischen Setzung. Wenn aber der konvergenztechnologische Fort-
schritt auf Therapiezwecke zu begrenzen ist, steht das Problem im Raum, warum
die Restriktion empfehlenswerter sein soll als der vollständige Durchbruch. 

Beide Optionen, welche die wissenschaftlich-technische Entwicklung nicht pau-
schal ablehnen, sind aber in ihren divergenten Zielrichtungen nur begründbar, wenn
wir wissen, was wir dem Menschen an »Verbesserungen« zumuten können, ohne
der Dialektik seiner eigenen Hypertrophie zum Opfer zu fallen. Ein solcher Ver-
such, ihn als biologisches und als sozio-kulturelles Wesen in einem das Zusammen-
spiel beider Sphären betonenden Paradigma zu interpretieren, war seit den 1920er
Jahren vor allem in Deutschland das Thema der Philosophischen Anthropologie,
die untrennbar mit dem Werk Max Schelers, Arnold Gehlens und Helmuth Pless-
ners verbunden ist. Ob deren Beiträge uns angesichts der rasanten konvergenztech-
nologischen Entwicklung zu der heute immer aktuelleren Frage, was der Mensch in
seiner nichtdualistischen Doppelstruktur sei, weiterhelfen können, ist aber nur zu
beantworten, wenn wir uns zunächst der Vorgeschichte der Philosophischen An-
thropologie zuwenden.

III.

Die Ausgangslage einer der folgenreichsten anthropologischen Entwürfe der
Neuzeit ist René Descartes Erkenntnistheorie. Er warf nicht nur die Frage nach der
objektiven Gültigkeit von Prinzipien auf, die dem Menschen vor aller Erfahrung, d.
h. a priori, gegeben sind. Ihn beschäftigte auch das Problem, wie Erkenntnis mög-
lich sein soll, deren Wahrheit niemand zu bezweifeln vermag. Auf seiner Suche nach
einer Lösung machte Descartes eine anthropologische und eine ontologische An-
nahme. Seine anthropologische Prämisse spaltete den Menschen dualistisch in zwei
ganz verschiedene Wesen auf.25 »Einerseits ist uns ein Bewußtsein zu eigen mit Vor-

25 »Auch wenn ein mehr oder weniger eindeutig artikulierter Dualismus heute von den
meisten Sozial-, Geistes- und Kulturwissenschaftlern vertreten wird, bleibt hier ein ent-
scheidendes Problem. Wie kann die derart zerschnittene Wirklichkeit wieder zusam-
mengebracht werden? Schließlich scheint es phänomenal evident, daß physische
Vorgänge auf psychische und soziokulturelle Einfluß nehmen. Auch das Umgekehrte
ist schwer zu bestreiten: Subjektive Einstellungen, Wünsche und Überlegungen nehmen
in Form von Handlungen physische Gestalt an. Descartes’ erkannte dies und wollte
deswegen seinen Dualismus in einen interaktionistischen Dualismus überführen – aber
er scheiterte daran. Der von ihm vollzogene Schnitt war so tief, daß seine Erklärungen
der Wechselwirkungen zwischen res cogitans und res extensa in der Zirbeldrüse nicht
überzeugen können« (Christian Illies, Philosophische Anthropologie im biologischen
Zeitalter. Zur Konvergenz von Moral und Natur, Frankfurt am Main  2006, S. 30f).

02_Saage  Seite 131  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie132

stellungen, die sich ständig ändern und andererseits sind wir biologische Wesen. Wir
gehören sowohl dem Reich der cogitatio als auch dem der extensio an«.26 Entschei-
dend ist nun, dass Descartes das Gleichgewicht zwischen der »res cogitans« und der
»res extensa« deutlich zugunsten der letzteren durch seine ontologische Prämisse
veränderte.27 Diese Akzentuierung geschah in zweierlei Hinsicht. Sein berühmtes
Diktum »cogito ergo sum« deutete darauf hin, dass sich das Ich durch seinen Selbst-
zweifel nicht in der biologischen Sphäre, sondern im Bereich der »res cogitans« sei-
ner selbst, d.h. der in ihm angelegten Ideen, vergewissert. Der Garant aber, dass die-
se Ideen keine Täuschung sind, ist Gott selbst, der als »ens realissimum et
perfectissimum« uns nicht in die Irre führen kann. Doch was geschieht, wenn im
Zuge der Säkularisierung die ontologische Größe Gott als Argumentationsfigur ihre
wissenschaftliche Autorität verliert? Drei Möglichkeiten bieten sich an, das entstan-
dene anthropologische  Vakuum zu füllen.

Der erste Weg läuft auf eine Spiritualisierung der menschlichen Natur hinaus, die
im Kern bereits, wie wir sahen, in Descartes’ Konstruktion selber angelegt ist. Sie rief
um die Mitte des 18. Jahrhunderts die sogenannte anthropologische Wende hervor. 28

So forderte Denis Diderot  – ohne den Boden der Aufklärung zu verlassen – die
Hinwendung zum »ganzen Menschen«: Dessen Leidenschaften, Triebe und dunklen
Seiten sollten gleichberechtigt neben seine rationalen Fähigkeiten treten und diese
korrigieren.29 In Deutschland waren es Immanuel Kant30 und Johann Gottfried Her-
der31, die den Descartesschen Dualismus dadurch zu unterlaufen suchten, dass sie die

26 Nicolai Hartmann, Einführung in die Philosophie, Hannover 1956, S. 31.
27 René Descartes, Discours de la Méthode. Texte et Commentaire par Etienne Gilson,

Paris 1945, S. 55ff. Bei Descartes erfolgte im Unterschied zu den Tieren »bei den Men-
schen eine bewusste Verhaltenssteuerung durch eine Kraft, die Seele (ame) ode Geist
(Lebensgeister, esprits animaux) genannt wurde. Diese geistigen Kräfte, die über Spra-
che und Vernunft als ›instrument universel‹ verfügten, machten den wesentlichen
Unterschied zwischen den tierischen Automaten und den Menschen aus« (Walter Euch-
ner, »Der künstlich verbesserte Mensch und die ›künstliche Intelligenz‹ – Vorgeschichte
und aktuelle Diskussion, in: Leviathan, 33. Jg. (2005), S. 42).

28 Vgl. Jörn Garber/Heinz Thoma (Hg.), Zwischen Empirisierung und Konstruktionsleis-
tung: Anthropologie im 18. Jahrhundert,  Tübingen 2004.

29 Vgl. Artikel »Diderot«, in: Brockhaus-Enzyklopädie, 7. Auflage, Bd. 4 (1968), S. 711.
30 »Eine Lehre von der Kenntnis des Menschen, systematisch abgefaßt (Anthropologie),

kann es entweder in physiologischer oder in pragmatischer Hinsicht sein.- Die physiolo-
gische Menschenkenntnis geht auf die Erforschung dessen, was die Natur aus dem
Menschen macht. die pragmatische auf das, was er, als freihandelndes Wesen, aus sich
selber macht, oder machen kann und soll« (Immanuel Kant, Anthropologie in pragmati-
scher Hinsicht, in: Ders., Werke, Bd. 10, aaO., S. 399).

31 »Einen Geist, der ohne und außer aller Materie wirkt, kennen wir nicht; und in dieser
sehen wir so viele geistähnliche Kräfte, dass mir ein völliger Gegensatz und Widerspruch
dieser beiden allerdings sehr verschiednen Wesen des Geistes und der Materie, wo nicht
selbst widersprechend, so doch wenigstens ganz unerwiesen scheinet. Wie können zwei
Wesen gemeinschaftlich und innig harmonisch wirken, die, völlig ungleichartig einander
wesentlich entgegen wären?« (Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit, in: Ders., Werke in zehn Bänden, Bd. 6, hg. v. Martin Bolla-
cher, Frankfurt am Main  1989, S. 171).

02_Saage  Seite 132  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 133

Biologie des Menschen zu einem konstitutiven Bestandteil seiner Natur aufwerteten.
Von der letzteren abstrahiert demgegenüber der Spiritualismus, indem er nur die so-
zio-kulturelle Dimension des Menschen gelten lässt: Er führt sie in seiner objektiven
Ausprägung auf Gott und in seiner subjektiven Spielart auf »seine Intelligenz, sein
Bewusstsein, seine Seele«32 zurück. Die heutigen Formen einer solchen Spiritualisie-
rung artikulieren sich vor allem in der voluntaristischen Neubelebung des religiösen
Fundamentalismus in Gestalt des Kreationismus sowie bestimmter in den Terroris-
mus abgleitender Spielarten des Islam und der Körperfeindschaft des transhumanis-
tischen Ansatzes.33 Alle diese Versuche leiden an dem Defizit, dass sie in dem Maße
unwissenschaftlich sind, wie sie die von der Evolutionsbiologie vorgelegten Resulta-
te ignorieren und damit der Selbstthematisierung der sozio-kulturellen Potenz des
Menschen in Korrelation mit seiner biologischen Natur den Boden entziehen.34

Demgegenüber exponiert die Schule des szientifischen Materialismus das biologi-
sche Substrat des Menschen entweder in positiver oder negativer Absicht in einem
Maße, dass sie seine sozio-kulturelle Potenz bestenfalls noch als Residualgröße zur
Kenntnis nimmt. Beide Varianten der naturalistischen Theorie versuchen, die Ent-
stehung des Geistes und damit der Kultur monokausal aus dem biologischen Fun-
dament der menschlichen Natur abzuleiten. Die positive Modifikation bedient sich
einseitig der Darwinschen Evolutionstheorie, um zunächst die Großhirnentwick-
lung durch den Kampf ums Dasein zu erklären.35 Mit der daraus folgenden wach-
senden Intelligenz und Handfertigkeit, welche im Dienste der Selbsterhaltung
immer mehr verfeinert werden, kommt es zur Herausbildung des Werkzeuggebrau-
ches und der Kultur. Aber der szientifische Materialismus ist hilflos gegenüber der
Deutung zentraler Phänomene der sozio-kulturellen Welt, die durch ein beträchtli-
ches Eigengewicht gegenüber ihren biologischen Grundlagen gekennzeichnet
sind.36 Er kann weder »den überwerkzeughaften,  außernützlichen Sinn kultureller

32 Helmuth Plessner, Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen Anthropologie,
Stuttgart 2004, S. 19.

33 So existieren Hans Moravecs »körperlose ›Mind Children‹ (...) im Weltraum als virtuali-
sierte Intelligenzen platonischen Ideen vergleichbar. Fast könnte man meinen, der ultra-
darwinistische Materialismus suche eine ›Erlösung‹, indem er sich in einen mystischen
Spiritualismus verwandelt. Der Traum der Wissenschaft gebiert Gespenster« (Euchner,
»Der künstlich verbesserte Mensch«, aaO. (FN 27), S. 62).

34 AaO.
35 »Es ist wenig verwunderlich, daß sich seit Darwin naturalistische Anthropologien vor

allem an der Biologie orientieren. Das Selektionsprinzip öffnet faszinierende Möglich-
keiten der Anwendung auf den Menschen, ohne dabei den Anschluß an die Physik zu
verlieren. Hier bietet sich zum ersten Mal eine kausale Erklärung des Menschen (...).
Für die Überzeugungskraft der Evolutionstheorie spricht auch der mit ihr verbundene
Anspruch, den geschichtlichen Wandel zu erklären, zumal der Kultur- und Sozialbe-
reich (...) ein geschichtliches Phänomen ist. Herbert Spencer unternahm eine Übertra-
gung der Evolutionstheorie auf die Gesamtsphäre der Kultur zu Lebzeiten Darwins,
Ernst Haeckel folgte ihm begeistert und erhob die Evolutionsbiologie zur neuen
›monistischen‹ Universalphilosophie« (Illies, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN
25), S. 33f).

36 Vgl. Plessner, Mit anderen Augen, aaO. (FN 32), S. 20.

02_Saage  Seite 133  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie134

Ziele«37 begreiflich machen. Noch hat er eine Erklärung dafür, warum das geneti-
sche Lernen sich über Millionen von Jahren erstreckt, während das sozio-kulturelle
Lernen sich in Kategorien von Generationen vollzieht und das individuelle Lernen
in kurzen Lebensabschnitten erfolgt.38 Ferner muss dieser Ansatz scheitern, wenn er
normative Phänomene erklären soll, die auf einen konsensualen, d.h. kommunikati-
ven und nicht genetischen Ursprung verweisen wie »Gemeinwohl«, »Fairness«,
»Gerechtigkeit«, »Recht«, »Moral«, »Kompromiss« etc.: Kategorien, die den Men-
schen im gleichen Maße definieren wie seine biologischen Merkmale.

Die negative Variante der naturalistischen Theorie dagegen sieht in der Entste-
hung des Großhirns und den mit ihr gegebenen körperlichen Korrelaten wie auf-
rechter Gang und frei werdende Hände den Ausgang für eine grandiose Fehlent-
wicklung: Der Mensch »als ein krankes, aus seiner natürlichen Bahn geworfenes
Tier«39 ist gleichsam das Opfer eines parasitären Organs in Gestalt seines Großhirns
geworden: Dessen Hypertrophie und die Befriedigung der sinnlichen Bedürfnisse
geraten in Widerstreit, weil die natürlichen Triebe durch Sitte und Konventionen
permanent beschnitten werden, »welche – ihrer naturgemäßen Auswirkung auf die-
se Weise beraubt – nunmehr auf pathologische Art die Entladung suchen«.40  Aber
dieser Ansatz hat den Nachteil, »in das entgegengesetzte Extrem (zu) verfallen und
der sachlich objektiven Bedeutung, das in aller Kulturbeteiligung steckt, aus den
Augen (zu) verlieren« und »sich in einen reinen Psychologismus (zu) verspinnen«.41

Man wird mit Plessner die Kritik an beiden Varianten des naturalistischen Ansatzes
so zu interpretieren haben, dass die erste den Menschen zu einem gesunden, die
zweite zu einem kranken Tier macht.42  Unfähig, »den Menschen als Menschen und
doch als Naturwesen in Einer Perspektive zu sehen«43, nehmen beide Spielarten des
szientifischen Materialismus ein Element der conditio humana für das Ganze und
geben vor, in seinem Fokus alle anderen dem Menschen zuzuschreibenden Phäno-
mene zu erklären.  

Zusammenfassend ist also festzustellen, dass sich zwei Wege der Bestimmung der
menschlichen Natur verbieten: ihre Reduktion auf ein sozio-kulturelles oder auf ein
biologisches Sein. Der erste Weg läuft auf eine Spiritualisierung hinaus, die in ihrer
tendenziellen Körperfeindschaft den Menschen gleichsam halbiert und dadurch ent-
materialisiert. Der andere Weg führt in den szientifischen Materialismus und biolo-
gischen Monismus, der außerstande ist, der kulturschaffenden Potenz des Men-
schen und seinem Selbstverständnis als politikfähiges Wesen gerecht zu werden.
Niemand hat diese beiden Irrwege besser literarisch illustriert als H. G. Wells in sei-

37 AaO., S. 23.
38 Vgl. Karl W. Deutsch, »Politische Aspekt der gentechnologischen Entwicklung«, in:

Alexander Schuller/Nikolaus Heim (Hg.), Der codierte Leib. Zur Zukunft der geneti-
schen Vergangenheit. Zürich/München 1989, S. 159-175.

39 Plessner, Mit anderen Augen, aaO. (FN 32), S.21.
40 Vgl. aaO.
41 AaO, S. 23.
42 AaO..
43 AaO.

02_Saage  Seite 134  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 135

nem Roman Die Zeitmaschine.44 Die Rahmenhandlung dieser Erzählung schildert
die  Sozialstruktur, auf die der Zeitreisende im Jahr 802 701 trifft.45 Sie gerät zu ei-
nem Lehrstück, das uns zeigt, was aus einer Zivilisation werden kann, wenn sie es
zulässt, dass sie sich anthropologisch polarisiert: in eine ihre biologischen Grundla-
gen verleugnende Schicht der überzivilisierten Eloy  einerseits und eine ausschließ-
lich ihren animalischen Instinkten folgende Kaste der Morlocks andererseits. Dieses
Szenario ist oft im zeitgeschichtlichen Kontext soziologisch interpretiert worden,
nämlich als Aufspaltung der viktorianischen Gesellschaft Englands in Besitzende
und Besitzlose. Dabei ist der anthropologische Kern dieser fiktiven Polarisierung
meistens übersehen worden. Die Eloy sind Exponenten der sozio-kulturellen Natur
des Menschen, die sich von ihren biologischen Fundamenten gelöst haben und ihre
Existenz in einer »perfekt zivilisierten Umwelt«46 ausleben. Eine Menschheit, die
sich primär als Produkt ihrer sozio-kulturellen Potenz begreift, so können wir diese
Metapher deuten, versinkt dann notwendig in Dekadenz, wenn sie der biologische
Impuls der Selbsterhaltung nicht mehr erreicht. Umgekehrt droht sie aber in dem
Augenblick wie die Morlocks zu kannibalischen Ungeheuern zu degenerieren, in
dem sie ihre sozio-kulturelle Natur verabschiedet und ein Leben führt, das sich in
Übereinstimmung mit ihrer unterirdischen Maschinenwelt über die Befriedigung
ihrer animalischen Bedürfnisse nicht zu erheben vermag.

IV.

Gibt es einen Ansatz der Anthropologie, der die auf Descartes zurückgehende
Ontologisierung des Geist – Köper – Dualismus (res cogitans versus res extensa)
ebenso vermeidet wie die mit der Absolutsetzung der sozio-kulturellen oder der bi-
ologischen Natur des Menschen verbundenen möglichen Fehlentwicklungen? Oder
anders formuliert: Wie muss eine anthropologische Konzeption aussehen, die den
grundlegenden Tatbeständen der biologischen Evolution des Menschen ebenso
Rechnung trägt wie der Realität jener Welt der sozio-kulturellen Artefakte, die er

44 Vgl. Herbert George Wells, The Time Machine, New York u.a. 1991.
45 Artikel »Wells«, in: Kindlers Neues Literaturlexikon, Bd. 17. Hg. v. Walter Jens, Mün-

chen 1998, S. 534: »Sein erster Eindruck war der eines paradieshaften Idylls: In einer kli-
matisch ausgeglichenen Natur, die eine Fülle seltsamer eßbarer Pflanzen hervorbringt,
leben die ›Eloy‹, neugierig zutrauliche Geschöpfe mit der physischen und psychischen
Konstitution von fünfjährigen Kindern voller spielerischer Unbekümmertheit in den
Tag hinein. Bei Einbruch der Nacht jedoch erweist sich dieses Paradies als Betrug, denn
dann ergreift die Eloy eine instinktive Furcht, deren Ursache sich dem Zeitreisenden
erst allmählich enthüllt: Es ist die Angst vor einer zweiten Art menschenähnlicher
Wesen, den ›Morlocks‹, lemurenhaften Geschöpfen mit ›bleichen, kinnlosen Gesichtern
und großen lidlosen, rötlich-braunen Augen‹. Tagsüber hausen sie in unteriridischen
Gängen und Maschinenhallen, nachts aber kommen sie herauf, um die Eloi als eine Art
Schlachtvieh einzufangen«.

46 Hans Ulrich Seeber, »Utopier und Biologen: Zu H.G. Wells The Time Machine (1895)
und A Modern Utopia (1905)«, in: Klaus J. Berghahn/Hans Ulrich Seeber (Hg.), Litera-
rische Utopien von Morus bis zur Gegenwart. 2. Auflage, Königstein/Ts. 1986, S. 179.

02_Saage  Seite 135  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie136

seit seinen frühesten Anfängen hervorgebracht hat und die zu einem guten Teil sein
unverwechselbares Profil ausmachen?

Es ist das Verdienst Max Schelers47 in seinem berühmten Essay von 1928 Die Stel-
lung des Menschen im Kosmos48 die anthropologischen Implikationen des Dualis-
mus von »res cogitans« und »res extensa«, welche im 19. Jahrhundert die Trennung
zwischen Geistes- und Naturwissenschaften rechtfertigte49, einer grundlegenden
Kritik unterzogen zu haben. Descartes’ Einteilung der Welt in denkende und ausge-
dehnte Substanzen sowie seine Lehre, nur der Mensch partizipiere an deren Wech-
selwirkung hätten zu folgenreichen Irrtümern geführt. Wie einerseits diese Kon-
struktion der Pflanzen- und Tierwelt jede »Beseeltheit« absprach, führe sie
andererseits zu einer völlig überzogenen Sonderstellung des Menschen in der Natur,
reduziere ihn aber gleichzeitig zu einer mathematisch berechenbaren Größe.50 Auf
den ersten Blick scheint es, als ob Scheler weitgehende anthropologische Konse-
quenzen aus dieser Kritik an dem Descartesschen Dualismus zog. Zunächst entspi-
ritualisierte er die Sonderstellung des Menschen insofern, als sich seine Vergleichs-
achse nicht mehr an Gott, sondern am Tierreich orientiert, und zwar mit der

47 Vgl.zu Schelers Ansatz neuerdings Arlt, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN 24),
S. 66-69.

48 Vgl.Max Scheeler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, München 1947.
49 Vgl. Arnold Gehlen, Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und und Selbst-

entdeckung des Menschen, Reinbek bei Hamburg 1961, S.13f: »Das Schema war (...)
ungemein dauerhaft, weil es dualistisch war und deswegen – ich möchte sagen – eine
gewisse empfehlenswerte Primitivität hatte. Es ließ sich nämlich ganz von theologischen
Gedankengängen, denen Descartes noch in mancher Hinsicht gefolgt war, ablösen, und
dann gewann man ein wundervoll brauchbares einfaches Modell. Auf der Innenseite
konnte man auf die Psychologie und die Geisteswissenschaften hinweisen: jawohl, der
Mensch hat eine Seele, damit beschäftigt sich die Psychologie, mit ihren Ausdrucksfor-
men beschäftigen sich Sprachwissenschaften, Logik und andere Geisteswissenschaften.
Soweit diese psychologisiert werden konnten, war es möglich, sie auf der einen Seite
dieses Dualismus zusammenzufassen, und den Leib überließ man den Medizinern, den
Biologen, den Physiologen und Chemikern. Damit konnte man die ganze Universität in
diesem Schema unterbringen, mit Ausnahme der theologischen Fakultät, die hatte man
ja ausdrücklich schon lange ausgegliedert«.

50 Scheler, Die Stellung, aaO. (FN 48), S. 66: »Dadurch, daß er alle Substanzen in ›den-
kende‹ oder ›ausgedehnte‹ einteilte und lehrte, dass der Mensch allein von allen Wesen
aus diesen beiden in Wechselwirkung stehenden Substanzen bestehe, hat Descartes in
das abendländische Bewußtsein ein ganzes Heer von Irrtümern schwerster Art über die
menschliche Natur eingeführt. Mußte er doch auf Grund dieser Einteilung selbst den
Un-Sinn in Kauf nehmen, allen Pflanzen und Tieren die psychische Natur abzuspre-
chen und den ›Schein‹ der Beseelung von Tier und Pflanze, den die ganze Zeit vor ihm
für Wirklichkeit genommen hatte, durch anthropopathische ›Einfühlung‹ unserer
Lebensgefühle in die äußeren Bilder der organischen Natur erklären und alles, was nicht
menschliches Bewußtsein und Denken ist, rein mechanisch erklären. Nicht nur die
widersinnigste Übersteigerung der ›Sonderstellung‹ des Menschen, seine Herausreißung
aus den Mutterarmen der Natur war die Folge, auch die Grundkategorie des Lebens
und seiner Urphänomene wurde dadurch mit einem Federstrich einfach aus der Welt
herausgeworfen: die Welt besteht für Descartes aus nichts als aus ›denkenden‹ Punkten
und einem gewaltigen mathematisch zu erforschenden Mechanismus« 

02_Saage  Seite 136  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 137

Konsequenz, dass der Mensch als biologisches Wesen »nicht nur dem Begriff des
Tieres untergeordnet bleibt, sondern auch eine verhältnismäßig sehr kleine Ecke des
Tierreichs ausmacht«.51 Vor allem aber fasste er die Doppelnatur des Menschen neu:
Dadurch, dass sich in seiner Lesart der natursystematische Begriff des Menschen
mit seinem Wesensbegriff überlappte, wurde dessen von der Evolution geprägte Bi-
ologie überformt vom sozio-kulturellen Sein, die, ineinander verwoben, sich nicht
dualistisch – wie bei Descartes – gegenübertreten. Durch diesen Schritt entontologi-
sierte Scheler den Geist-Körper-Dualismus.52

Und doch tritt Scheler – wenn auch auf einer anderen Stufe – entgegen seiner ei-
genen Intention nicht vollständig aus dem Schatten des von ihm kritisierten Descar-
tesschen Dualismus heraus. Schon in seiner Auseinandersetzung mit dem französi-
schen Denker nahm er einen Aspekt seines erkenntnistheoretischen Ansatzes von
der Kritik aus: »Wertvoll an der Lehre Descartes’ ist nur Eines: die neue Autonomie
und Souveränität des Geistes (allerdings bei ihm auf Ratio reduziert und diese mit
Intelligenz vermischt) – die Erkenntnis der Überlegenheit des Geistes über alles Or-
ganische und Nur-Lebendige, die er bei der mittelalterlichen Identifizierung der
forma corporeitatis mit der Geistseele nicht besaß«.53 Arnold Gehlen54 hat die Dop-
pelseitigkeit der Frage nach der Natur des Menschen, die Scheler richtungsweisend
aufwarf, auf seine Art reformuliert. Auch ihm ging es darum, die biologische und
die kulturwissenschaftliche Dimension der Anthropologie in ihrer gegenseitigen
Verschränkung wieder zu rekonstruieren55, nachdem sie im 19. Jahrhundert zum
Gegenstand der jeweiligen natur- und geisteswissenschaftlichen Fachwissenschaften
geworden war.56 Ausdrücklich hob er die innovativen Resultate der Forschungen
Schelers hervor, dass dieser »den Hintergrund, die Folie tierischen Lebens entwarf,
ferner die Lehre von der Weltoffenheit des Menschen und auch die Behauptung,
dass das Seelische, nämlich Empfindungen, Phantasie, Gedächtnis, Gefühl usw. Le-
benserscheinungen seien, dem Wesen nach von den eigentlich biologischen nicht
unterschieden«.57 Was er aber Scheler vorwarf, war dessen Einführung der Konzep-
tion des »Geistes«, die er dem biologischen Sein konfrontierte: Mit diesem Schritt
habe er den alten metaphysischen Dualismus zwischen Leib und Seele nur verscho-

51 AaO., S. 10.
52 AaO., S. 73.
53 AaO., S. 66.
54 Zu Gehlen vgl. neuerdings Arlt, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN 24), S. 132-179

sowie Jörke, Politische Anthropologie, aaO. (FN) 2, S. 38-42. 
55 Gehlen hat bereits in seiner Studie von 1940 Der Mensch eine anthropologische Grund-

legung dieser Konvergenz vorgelegt. Es gebe keinen »Naturmenschen« im strengen
Sinne, »d.h. keine menschliche Gesellschaft ohne Waffen, ohne Feuer, ohne präparierte
und künstliche Nahrung, ohne Obdach und ohne Formen der hergestellten Koopera-
tion. Die Kultur ist also die ›zweite Natur‹ – will sagen: die menschliche, die selbsttätig
bearbeitete, innerhalb derer er allein leben kann – und die ›unnatürliche‹ Kultur ist die
Auswirkung eines einmaligen, selbst ›unnatürlichen‹, d.h. im Gegensatz zum Tier kon-
struierten Wesens in der Welt« (Arnold Gehlen, DerMensch. Seine Natur und seine Stel-
lung in der Welt, 12. Auflage, Wiesbaden 1978, S. 38). Vgl. auch aaO., S. 303 und 348.

56 AaO., S. 44.
57 Arnold Gehlen, Anthropologische Forschung, aaO. (FN 49), S. 16.

02_Saage  Seite 137  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie138

ben und sogar noch dadurch verschärft, »dass er den Geist ganz ausdrücklich dem
Leben entgegensetzte«.58 Dieses Zentrum aber, von dem aus der Mensch die Er-
kenntnisakte vollziehe, durch die er die Welt, seinen Leib und seine Seele vergegen-
ständliche, könne nach Scheler nicht selbst ein Teil dieser Welt sein. Ihm müsse eine
metaphysische Ursache zugrunde liegen.59 

Aber was setzte Gehlen selbst an die Stelle dieses metaphysischen Dualismus
zwischen Leib/Seele auf der einen Seite und dem Geist auf der anderen? Beeinflusst
von Herder60 und vom amerikanischen Pragmatismus suchte er nach Wegen, die an-
thropologische Forschung von metaphysischen Fragen frei zu halten. Einen solchen
Ansatz sah er in der Handlung des Menschen, verstanden als Auseinandersetzung
mit der Natur.61  Als organisches »Mängelwesen« (Herder) zwinge ihn die letztere
im Interesse der Selbsterhaltung, permanent Artefakten zu schaffen: ein Vorgang,
welcher sich genau in dem Paradigma abspielt, für das sich auch Scheler stark ge-
macht hatte: Seit seinen Anfängen definiere sich der Mensch dadurch, dass er sich
durch sein Handeln eine künstliche Umwelt schaffe, die seine biologische Natur
gleichsam überwölbe, um den Unbilden der natürlichen Umwelt gewachsen zu
sein.62 Es hat viel zur Diskreditierung der Philosophischen Anthropologie im Allge-
meinen und von Gehlens Ansatz im Besonderen beigetragen, dass dieser aus dem
prinzipiell ungesicherten äußeren und inneren Status des Menschen aufgrund seiner
Instinktentbundenheit und seines Antriebsüberschusses die Konsequenz des autori-
tären Institutionalismus gezogen hat, die Plessner gerade zu vermeiden trachtete.
Doch bei allen Differenzen, die ihn von Scheler und Gehlen trennen, sah auch Hel-
muth Plessner63 die Überwindung des Descartesschen Dualismus zwischen res cogi-
tans und res extensa als die Voraussetzung einer Anthropologie an, welche den
»ganzen Menschen« in den Fokus ihrer Forschungen stellt. Der cartesianische An-

58 AaO., S. 16.
59 AAO..: »Der Geist war dann nicht nur etwas anderes als das Leben, er war eigentlich

bei Scheler etwas anderes als die Welt geworden, das bloß noch in einem Jenseits, über
das er keine Aussagen machte, mit dem Leib und der Seele des Menschen zusammen-
hängen konnte«.

60 »Die philosophische Anthropologie hat seit Herder keinen Schritt vorwärts getan, und
es ist im Schema dieselbe Auffassung, die ich mit den Mitteln moderner Wissenschaft
entwickeln will. Sie braucht auch keinen Schritt vorwärts zu tun, denn dies ist die
Wahrheit« (Gehlen, DerMensch, aaO. (FN 55), S. 84).

61 Gehlen, Anthropologische Forschung, aaO. (FN 49), S. 17: »Und als einen solchen
Ansatz empfahl sich die Handlung, d. h. die Auffassung des Menschen als eines primär
handelnden Wesens, wobei ›Handeln‹ in erster Annäherung die auf Veränderung der
Natur zum Zwecke des Menschen gerichtete Tätigkeit heißen soll«.

62 AaO., S. 48: »Der Mensch ist also organisch ›Mängelwesen‹ (Herder), er wäre in jeder
natürlichen Umwelt lebensunfähig, und so muß er sich eine zweite Natur, eine künst-
lich bearbeitete und passend gemachte Ersatzwelt, die seiner versagenden organischen
Ausstattung entgegenkommt, erst schaffen, und er tut dies überall, wo wir ihn sehen. Er
lebt sozusagen in einer künstlich entgifteten, handlich gemachten und von ihm ins
Lebensdienliche veränderten Natur, die eben die Kultursphäre ist. Man kann auch
sagen, daß er biologisch zur Naturherrschaft gezwungen ist«.

63 Zu Plessner vgl. neuerdings Jorke, Politische Anthropologie, aaO. (FN 2), S. 36-42 sowie
Arlt, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN 24), S. 99-132.

02_Saage  Seite 138  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 139

satz, so seine Kritik, stehe quer zur Situation des homo sapiens sapiens, »weil der
Antagonismus zwischen extensio und cogitatio zu weitmaschig ist, um der Verflech-
tung tierischer Anlagen und menschlicher Möglichkeiten gerecht zu werden«.64 

Der Descartesschen ontologischen Verhärtung dieses Dualismus konfrontierte
Plessner seinen Begriff der exzentrischen Positionalität, wie er sie in seiner 1928 pu-
blizierten Schrift Die Stufen des Organischen und der Mensch65 entwickelt hatte.
Mit ihm strebte er ein anthropologisches Muster an, das die Möglichkeit zulässt,
den Menschen als Lebewesen letzter Stufe zu sehen. Als solches sei er das Resultat
einer Evolution, deren Vorgeschichte die Entwicklung von der offenen Form des
Typus pflanzlicher Organisation zur geschlossenen Gestalt eines durch Reiz und
Reaktion vermittelten Lebens der Tiere in einer Umwelt beinhaltet, zu der sich die
animalischen Lebewesen in Suche und Anpassung beweglich verhalten. Ausgestat-
tet von einer Mitte aus und zu einer Mitte hin mit reizleitenden Organen, gehöre
das Tier damit zum geschlossenen, dem zentrischen Lebenstyp. Demgegenüber
führe eine abermalige Steigerung des gleichen Prinzips zum Durchbruch des Men-
schen in die Exzentrizität, die sich auf der zentrischen Form aufbaue und darum
»Weltoffenheit« nur bedingt erreiche. Die Aufgabe der Philosophischen Anthropo-
logie sah Plessner darin, »die Konsequenzen der Exzentrizität menschlicher Positi-
on für das menschliche Dasein herauszuarbeiten«.66

Dass auch Plessners anthropologischer Entwurf auf der Überwölbung der biolo-
gischen Natur des Menschen durch sein sozio-kulturelles Reich der Artefakten be-
ruht, kann nicht bezweifelt werden. Ihm zufolge unterliegt das menschliche Verhal-
ten »in seiner naturgeschichtlichen Prägung sehr alten Triebimpulsen teils
arterhaltender, teils artgefährdender Tendenz, muß aber diese Impulse in die sozio-
kulturelle Ebene transponieren, d.h. sublimieren oder symbolisch überformen. Das
bringt unsere natürliche Künstlichkeit mit sich. Nach diesem Modell ist der trieb-
hafte Unterbau letztlich für das Verhalten des Menschen entscheidend. Er macht
sich in Bedürfnissen geltend, die keineswegs konstant sind, sondern sozio-kulturelle
Masken tragen und vom Stande ihrer jeweiligen technischen Möglichkeiten abhän-
gen«.67 Eben diese Ambivalenz blenden, wie gezeigt, die reduktionistischen Ansätze
des Spiritualismus und des szientifischen Materialismus aus ihrem analytischen Fo-
kus aus.68 Gleichzeitig hat Plessner mit dieser Kritik das den verschiedenen Varian-
ten der Philosophischen Anthropologie gemeinsame Erkenntnisinteresse benannt:
Bei allen differenten Ausprägungen geht es ihr darum, den spiritualistischen wie den

64 Plessner, Mit anderen Augen, aaO. (FN 32), S. 7. Wenn es die Konsequenz der »exzent-
rischen Positionalität« ist, dass der Mensch sich permanent eine neue sozio-kulturelle
Umwelt zu seiner Stabilisierung selber schaffen muss, dann kann er als homo utopicus
klassifiziert werden. Vgl. hierzu Erik Zyber, Homo utopicus. Die Utopie im Lichte der
Philosophischen Anthropologie, Würzburg 2007.

65 Vgl. Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie. Zweite, um Vorwort, Nachtrag und Register erweiterte
Auflage, Berlin 1965.

66 Plessner, Mit anderen Augen, aaO. (FN 32), S.7.
67 AaO., S. 111.
68 Vgl. aaO., S. 19f.

02_Saage  Seite 139  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie140

naturalistischen Reduktionismus zu vermeiden und einen dritten Weg aufzuweisen,
der der Verklammerung der ersten biologischen mit der zweiten sozio-kulturellen
Natur des Menschen gerecht werden kann.69 

Doch die Frage ist, ob die Philosophische Anthropologie ein angemessenes Kon-
zept im Umgang mit der Plastizität der menschlichen Natur anzubieten vermag.
Wie positioniert sie sich zu dem spiritualististischen Dogma, diese sei in ihrem geis-
tigen Kern unwandelbar? Und wie verhält sie sich zu dem naturalistischen Credo,
das in seinen neuesten Varianten etwa in Gestalt der Mensch-Maschine-Interaktion
von der schier unbegrenzten Gestaltbarkeit des Menschen ausgeht, welche seine vir-
tuelle Unsterblichkeit mit einbezieht? Als einer der ersten Vertreter der Philosophi-
schen Anthropologie hat sich Friedrich Schiller in seiner Schrift Über die ästhetische
Erziehung des Menschen70 diesem Problem gestellt. In der Terminologie des deut-
schen Idealismus formuliert, kam es ihm wie Scheler, Gehlen und Plessner darauf
an, die biologischen Fundamente der menschlichen Natur »von der Materie etwas
weiter zu entfernen«, seine sozio-kulturelle Lebenswelt aber ihren naturalistischen
Grundlagen anzunähern, »um einen dritten Charakter zu erzeugen, der, mit jenen
beiden verwandt, von der Herrschaft bloßer Kräfte zu der Herrschaft der Gesetze
einen Übergang bahnte und, ohne den moralischen Charakter an seiner Entwick-
lung zu verhindern, vielmehr zu einem sinnlichen Pfand der unsichtbaren Sittlich-
keit diente«.71 Auch Schiller strebte danach, die Fehlentwicklungen des Naturalis-
mus ebenso wie die des Spiritualismus zu vermeiden: Den Naturalisten bezeichnet
er als »Wilden«, der seine Gefühle über seine Grundsätze stellt; der Spiritualist ist
demgegenüber ein »Barbar«, weil er dadurch gekennzeichnet ist, dass seine Grund-
sätze die Gefühle zerstören.72 Doch Schiller lässt es bei diesem Dualismus nicht be-
wenden. Er bringt die Plastizität der menschlichen Natur ins Spiel, wenn er von der
Möglichkeit spricht, dass der Mensch in der Zeit, also – in der Kantschen Diktion –
in der »Welt der Erscheinung« »zum Menschen in der Idee sich veredelt«.73 

69 Die Distanzierung der Philosophischen Anthropologie vom Spiritualismus schließt
zwar die Option für das traditionelle (christliche) Naturrecht aus, versperrt aber nicht
die Anschlussfähigkeit zu seiner modernen (rationalen) Variante. In dem Maße, wie das
säkularisierte Naturrecht in seiner Genesis nicht auf die göttliche Transzendenz, son-
dern auf die materiellen Interessenlagen des frühen Bürgertums verweist, die gegen das
Feudalsystem und das absolutistische Königtum gerichtet waren, steht seine Veranke-
rung in der sozio-kulturellen Natur des Menschen außer Frage. Aber diese aus dem
materiellen Sein einer aufsteigenden Klasse resultierenden emanzipatorischen Postulate
wie Freiheit und Gleichheit, die einst die Interessenlagen auch der unterhalb des Bür-
gertums angesiedelten sozialen Schichten mit umfasste, gehen keineswegs in ihrem
materiellen Substrat auf, sondern treiben aus sich einen weltimmanenten normativen
Gehalt hervor, der wissenssoziologisch nicht relativiert werden kann. Ganz andere sozi-
ale Bewegungen, wie diejenigen, welche z.B. das allgemeine Wahlrecht, die Abschaffung
der Sklaverei oder der Apartheit sowie die Emanzipation der Frau auf ihr Banner
schrieben, konnten an sie anknüpfen.

70 Vgl. Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen, in: Schillers Werke
in zwei Bänden,  Band 1, Stuttgart/Hamburg, o.J., S. 529-594.

71 AaO., S. 533.
72 AaO., S. 534.

02_Saage  Seite 140  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 141

Das Medium dieses anthropologischen Entwicklungsprozesses aber, als dessen
Resultat im Sinne Rousseaus74 der veredelte Mensch erscheint, ist Schiller zufolge
die vom sittlichen Staat75 garantierte ästhetische Erziehung des Menschen. Was für
Scheler der Geist, für Gehlen das institutionengebundene Handeln und für Plessner
die exzentrische Positionalität war, ist für Schiller die Ästhetik: Ohne in Ontologie
auszuweichen, bildet sie die gemeinsame Schnittmenge zwischen der biologischen
und der sozio-kulturellen Natur des Menschen und bezeichnet so als regulatives
Prinzip die Stoßrichtung ihres Entwicklungspotentials.76 Er folgte in seiner Kon-
zeption der ästhetischen Erziehung Spuren, die das klassische utopische Denken
seit Platon, Morus und in modifizierter Form seit Rousseau in der geistigen Topo-
grafie des europäischen Selbstverständnisses eingeschrieben hatte. Zwar konzen-
triert er sich im Unterschied zu den Utopisten auf das Individuum und seinen Zivi-
lisationsprozess und nicht auf die Konstruktion idealer Gemeinwesen. Doch eine
entscheidende Übereinstimmung bleibt. Wie der utopische Diskurs, so spielte auch
Schiller nicht einmal mit der Idee, die Verbesserung des Menschen durch den opera-

73 AaO., S. 536: »Der Wilde verachtet die Kunst und erkennt die Natur als seinen unum-
schränkten Gebieter; der Barbar verspottet und entehrt die Natur«.

74 »Schiller wird mit seiner Ästhetischen Erziehung des Menschen zum deutschen
Rousseau, der die ›Entfremdung von der Natur durch Vernünftelei‹ feststellt und einen
Gedankengang entwickelt, der fast einen Zwilling zu Marxschen Gedankengängen aus
den Manuskripten darstellt« (Robert Kalivoda, »Emanzipation und Utopie«, in: Uto-
pieforschung. Interdisziplinäre Studien zur neuzeitlichen Utopie. Bd. 1. Hg. v. Wilhelm
Vosskampf, Frankfurt am Main 1985, S. 316). 

75 Dass Problem der Schillerschen Konzeption war, dass sein Transformationsmedium,
der sittliche Staat, weil im Kontext seiner Zeit nichtexistent, ein ungedeckter Wechsel
auf die Zukunft war. »Der Fortschritt des Staates und der Gesellschaft wurde durch die
Entfremdung des Individuums erkauft. Folglich kann aber dem Staat nicht mehr bedin-
gungslos die Bildung seiner Bürger anvertraut werden, denn er ist selbst das Ergebnis
einer falschen Entwicklung. Während das Ganze der Gesellschaft durch die Teilung der
Arbeit gefördert wurde, blieb der einzelne verkümmert, bloß Instrument für einen
Endzweck, der nicht mit seiner eigenen Entwicklung übereinstimmt« (Peter Uwe
Hohendahl, »Reform als Utopie: Die preußische Bildungspolitik 1809-1817«, in: Uto-
pieforschung, Bd. 3, aaO, (Fn. 74), S. S.257). Dieses Dilemma suchte Schiller durch die
Reform des Staates zu lösen, während dessen Maschinerie »läuft. Kein unproblemati-
sches Bild, denn es besagt nichts weniger, als dass man am absolutistischen Staat als not-
wendigem Übel festhalten müsse, bis ein harmonischer Übergang zum Vernunftstaat
möglich erscheint« (Klaus L. Berghahn, »Ästhetische Reflexion der Utopie als Utopie
des Ästhetischen«, in: Utopieforschung, Bd. 3, aaO. (FN 74), S. 151).

76 Schiller, Ästhetische Erziehung, aaO. (FN 70), S. 567: »Der von Gefühlen einseitig
beherrschte oder sinnlich angespannte Mensch wird also aufgelöst und in Freiheit
gesetzt durch (ästhetisch vermittelte, R.S.) Form; der von Gesetzen einseitig
beherrschte oder geistig angespannte Mensch wird aufgelöst und in Freiheit gesetzt
durch Materie. Die schmelzende Schönheit, um dieser doppelten Aufgabe ein Genüge
zu tun, wird sich also unter zwei verschiedenen Gestalten zeigen. Sie wird erstlich als
ruhige Form das wilde Leben besänftigen und von Empfindungen zu Gedanken den
Übergang bahnen; sie wird zweitens als lebendes Bild die abgezogene Form mit sinnli-
cher Kraft ausrüsten, den Begriff zur Anschauung und das Gesetz zum Gefühl zurück-
führen. Den ersten Dienst leistet sie dem Naturmenschen, den zweiten dem künstlichen
Menschen«.

02_Saage  Seite 141  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie142

tiven Eingriff in dessen neuronische und genetische Struktur voranzutreiben. Es
macht den humanistischen Kern beider Ansätze aus, »dass der Mensch in seinem bi-
ologischen status quo nicht veränderbar sei, höchstens in einer langen evolutionären
Zeitspanne. Eine Verbesserung des Menschen war also nur über Erziehung, Bil-
dung, Versittlichung möglich«.77  Ebenso zutreffend ist aber demgegenüber, dass das
Resultat des naturalistischen Ansatzes stets dasselbe ist, unter welchem Aspekt man
auch immer die Qualität des konvergenztechnologisch aufgerüsteten Neuen Men-
schen evaluiert: Es geht ihm um die Optimierung seiner (formalen) Intelligenz, sei-
nes Gedächtnisses, seiner athletischen Fähigkeiten, seiner Langlebigkeit und seiner
Gesundheit.78 Was weitgehend ausgeblendet bleibt, ist die Optimierung seines so-
zio-kulturellen Erbes, auf das es Schiller gerade ankam: seiner moralischen, ästheti-
schen, kommunikativen und selbstreflexiven Entwicklungspotenziale. Der szientifi-
sche Materialismus optimiert die biologische Natur des Menschen und reduziert
seine sozio-kulturellen Anlagen. Er reißt damit auseinander, was zusammengehört.
Am Ende bleibt der Mensch als perfektionierte biologische Maschine zurück: Ein
Schritt weiter, und sie schwebt als das Resultat ihrer eigenen Dialektik wie eine spi-
ritualisierte Chimäre durch den Weltraum.79

Nun könnte man geneigt sein, Schillers Ansatz der ästhetischen Erziehung der
Menschen dem antiquarischen Begriffsarsenal der Bildungskonzeption des deut-
schen Idealismus zuzuordnen, die ihre Relevanz für das 21. Jahrhundert verloren
habe. Doch sollte bedacht werden, dass sie sich durchaus in den selbstreflexiven
Horizont der Evolutionstheorie integrieren lässt. Um ein besserer Mensch zu wer-
den, heißt es in einer neueren Untersuchung, hätte der Feuerländer in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts nach Darwin »nicht den Kopf oder Schädel eines Eng-
länders gebraucht, sondern dessen Erziehung. (...) An eine einfache physiologische
oder anatomische Erklärung von Sieg oder Untergang (einer Kultur, R.S.) glaubte er
(...) nicht«.80

V.

Ist der Ansatz der Philosophischen Anthropologie geeignet, uns in unserer Ori-
entierung angesichts der konvergenztechnologischen Herausforderung eines Neuen
Menschen zu Beginn des 21. Jahrhunderts weiter zu helfen? Sollte die Hypothese
zutreffen, dass die synergetischen Effekte, die aus dem durch die Nano-Wissen-
schaft ermöglichten Zusammenspiel von Neuro-, Bio- und Informationstechnolo-
gien folgen, den Menschen eines Tages in die Lage versetzen werden, seine eigene

77 Michael Winter, »Utopien der Vollkommenheit und der Verantwortungslosigkeit. Das
Ende des Sozialen im Cyberspace«, in: Erfindung des Menschen. Schöpfungsträume und
Körperbilder 1500-2000, Wien/Köln/Weimar 1998, S. 599.

78 Vgl. Fn 21.
79 Vgl. Fn 33.
80 JuliaVoss, Darwins Bilder. Ansichten derEvolutionstheorie 1837-1874, Frankfurt am

Main  2007, S. 326f.

02_Saage  Seite 142  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 143

Evolution im Sinne eines den Darwinismus aufhebenden »Ultradarwinismus«81 von
naturwüchsigen Kontingenzen zu befreien und sie zielbewusst in die eigene Hand
zu nehmen, so ist eine Renaissance der Philosophischen Anthropologie nicht auszu-
schließen. 

Schon jetzt zeichnet sich ab, dass eben diese mögliche Entwicklungsperspektive
nicht nur eine innerwissenschaftliche, sondern auch eine sozio-politische Dimensi-
on hat: An der Aufgabe, beide zu integrieren, muss sowohl die spiritualistische als
auch die naturalistische Schule scheitern, weil jede auf ihre Weise trennt, was der Sa-
che nach eine dynamische Einheit darstellt. Aber erst dadurch, dass die Philosophi-
sche Anthropologie diese Reduktionismen systematisch vermeidet, liefert sie uns
Kriterien zur Evaluierung des wissenschaftlich-technischen Fortschritts, die dem
Menschen als biologisches und sozio-kulturelles Wesen gerecht werden können.
Jenseits aller Wissenschafts- und Technikfeindschaft konstituiert sie gleichsam
Grenzen und Möglichkeiten der technischen Selbstverfügung des Menschen, die im
normativen Postulat der Wahrung seiner Autonomie als moralisches Wesen in der
biologisch fundierten Welt seines sozio-kulturellen Handelns ihren Ort hat. Die
Rekonstruktion des Menschen in der Verschmelzung seiner ersten (biologischen)
mit seiner zweiten (sozio-kulturellen) Natur kann freilich nur gelingen, wenn in
diese seine Kenntnisse beider Dimensionen eingebracht werden. Da sich aber das
naturwissenschaftliche Wissen über den menschlichen Körper ebenso weiterentwi-
ckelt wie die Erforschung sozio-kultureller Artefakte, ist der Mensch gezwungen,
sein Bild von sich selbst stets neu zu entwerfen.

Eine Erneuerung der Philosophischen Anthropologie, so kann zusammenfassend
festgestellt werden, ist also erst dann einlösbar, wenn sich ihre Erforschung nicht
auf eine hermeneutisch und philologisch abgesicherte Rekonstruktion ihres Theo-
rieparadigmas beschränkt. Was darüber hinaus geleistet werden muss, ist eine neue
empirische Grundlegung ihrer Kernaussagen. Mit dem Wegfall einer essentiellen
Definition des Menschen kann die Philosophische Anthropologie in der Tat keine
relevanten Aussagen über den Menschen machen, ohne die neuen Einsichten in die
conditio humana, die seit den 1980er Jahren die moderne Neurologie, Nano- und
Informationswissenschaft auf der einen und die Evolutionswissenschaften auf der
anderen Seite explosionsartig produziert haben, in ihr Konzept der nicht-dualisti-
schen Doppelnatur des Menschen zu integrieren. Scheler, Gehlen und Plessner ha-
ben jeder auf seine Weise daraus die Konsequenz gezogen, ihr Konzept der künstli-
chen Natürlichkeit oder der natürlichen Künstlichkeit durch die Rezeption des
naturwissenschaftlichen und insbesondere des medizinischen und evolutionstheore-
tischen Forschungsstandes ihrer Zeit abzusichern. Eine Renaissance der Philosophi-
schen Anthropologie hat diese Hürde als ihren Prüfstein zu akzeptieren. 

Es ist das Verdienst von Christian Illies in seiner Studie Philosophische Anthropo-
logie im biologischen Zeitalter82, einen entscheidenden Schritt in diese Richtung ge-
tan zu haben. Ausgehend von Herders Einsicht, dass der Mensch der »erste Freige-

81 Vgl. Euchner, »Der künstlich verbesserte Mensch«, aaO. (FN 27), S. 48-52.
82 Vgl. Illies, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN 25). 

02_Saage  Seite 143  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie144

lassene der Schöpfung ist«83, also als freies Kulturwesen aus der Naturgeschichte
hervorgeht, unternimmt er den bemerkenswerten Versuch, auf der Grundlage der
wichtigsten Resultate der Evolutionswissenschaften heute84, nicht nur die bekannte
Einsicht der klassischen Philosophischen Anthropologie bei Scheler, Gehlen und
Plessner zu bestätigen, dass der Mensch ohne die spannungsvolle Einheit von biolo-
gischer und sozio-kultureller Natur ein anderes Wesen wäre, als er es tatsächlich ist.
Darüber hinaus zeigt er belegbare Gründe auf, warum beide Sphären, sehr unter-
schiedlichen methodischen Ansätzen verpflichtet, zwar systematisch zu trennen
sind: Die Evolutionswissenschaften wollen kausales Wissen über die biologische Na-
tur des Menschen produzieren, während seine sozio-kulturelle Natur nur durch die
diskursive Methode des qualitativen Verstehens zu erschließen ist. Der eine Ansatz
arbeitet Funktionen des menschlichen Körpers und seines psychischen Apparates im
Dienst seiner Evolution in Form kausaler Erklärungsreihen heraus. Der andere the-
matisiert ihn hermeneutisch als handelndes Wesen, das sich an moralischen Normen
angesichts der Herausforderungen in seiner sozio-kulturellen Umwelt orientiert. 

Aber zugleich sind nach Illies beide Dimensionen insofern kompatibel, als gerade
die Einsicht in die biologische Natur des Menschen seine moralische Entwicklung
fördern kann, weil sie ihm keine ethischen Imperative zumutet, an denen er auf-
grund seiner körperlichen Gegebenheiten scheitern muss. Umgekehrt arbeiten seine
biologischen Dispositionen, wie er am Beispiel des Altruismus zeigt, seiner Ent-
wicklung als moralisches Wesen zu, weil der letztere ebenso eine von der Evolution
geprägte Möglichkeit menschlichen Verhaltens sei wie der Egoismus. Aber es han-
delt sich stets nur um Anlagen, die ein moralisches Verhalten auch aus biologischer
Sicht als möglich erscheinen lassen.85 Den letzten Schritt seiner Aktualisierung müs-

83 »Der Mensch ist der erste Freigelassene der Schöpfung, er stehet aufrecht. Die Waage
des Guten und Bösen, des Falschen und Wahren hängt in ihm: er kann forschen, er soll
wählen. Wie die Natur ihm zwo freie Hände zu Werkzeugen gab und ein überblicken-
des Auge, seinen Gang zu leiten: so hat er auch in sich die Macht, nicht nur die
Gewichte zu stellen, sondern auch, wenn ich so sagen darf, selbst Gewicht zu sein auf
der Waage« (Herder, Ideen zur Philosophie, aaO. (FN 31), S. 145f).

84 »Es ist nötig, die Einsichten der Naturwissenschaft in die Natur des Menschen ernst zu
nehmen, auch wenn viele Erklärungen der Evolutionsbiologie noch hypothetisch sind
und ihre Durchführung viel Zeit beanspruchen wird, denn das Programm der Biologie
und Evolutionswissenschaften ist durchaus plausibel. Statt uns mit dem Verweis auf den
hypothetischen Charakter vieler Ergebnisse zu immunisieren, sollten wir vorausschau-
end fragen: Bedroht es unser Selbstbild als Moralwesen, wenn vieles, was traditionell für
einen unerschütterlichen, eigenständigen Bereich des Geistigen oder der Moral gehalten
wurde, in den evolutionswissenschaftlichen Naturalisierungsstrudel gerät« (Illies, Phi-
losophische Anthropologie, aaO. (FN 25), S. 13).

85 »Die zentrale These der folgenden Untersuchung lautet, dass der Mensch nicht nur in
einem allgemeinen Sinne von Natur aus moralfähig ist, sondern gerade für ein Verhalten
gemäß derjenigen Werte und Normen evolutionär angelegt zu sein scheint, die auch von
der Vernunft als gültig und richtig angesehen werden können. Unsere äußere Gestalt,
unsere Anlage und Dispositionen befähigen uns, in der Weise zu handeln, die wir ver-
nünftigerweise für moralisch halten. Dies ist der entscheidende Punkt der folgenden
Ausführungen: Die natürlichen Anlagen des Moralwesens Mensch und die Forderun-
gen der Verunftmoral weisen in dieselbe Richtung; sie konvergieren in dem moralisch
handelnden Menschen« (Illies, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN 25), S. 14).

02_Saage  Seite 144  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


ZfP 55. Jg. 2/2008

Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie 145

sen allerdings die Einzelnen im Sinne Herders als autonome Wesen selber tun86, im-
mer konfrontiert mit der Möglichkeit des Scheiterns. Dies vorausgesetzt, geht Illies
allerdings davon aus, dass die Veränderung des genetischen Programms des Men-
schen »noch« unverfügbar sei. Aber was geschient, wenn diese Invarianz mit kon-
vergenztechnologischen Mitteln aufgebrochen wird? Der Autor weicht diesem Pro-
blem nicht aus. Am Ende seines Buches kommentiert er die Fiktion, den Menschen
biotechnisch so zu manipulieren, dass er auch im Sinne einer universalisierbaren
Moral stets das Gute tut. Doch er kann darauf verweisen, dass wir es in diesem Falle
mit einer »Moralmaschine«87, nicht mit einem Menschen zu tun hätten: Sie müsste
scheitern, weil sie den Herausforderungen der Zukunft nicht gewachsen sei. »Wie
Überlegungen zu den unfreien Zuchtmenschen gezeigt haben, versperrt die Unfä-
higkeit, sich auf Neues einzulassen, ebenso wie ein festes Beharren am Gegebenen
und Althergebrachten den Weg in die Zukunft. Er bedarf der Offenheit, auf Situati-
onen neu und kreativ zu reagieren, um dem Guten in einer sich wandelnden Welt
(und damit mit unerwarteten und neuen Selektionsbedingungen) Bestand zu verlei-
hen«.88

Illies’ Entwurf einer erneuerten Philosophischen Anthropologie gibt der Hoff-
nung neue Impulse, dass auch unter den Bedingungen des »ungeheuren Erklärungs-
anspruchs der Evolutionswissenschaften«89 der Mensch weder von seiner biologi-
schen Evolution konsumiert wird noch in der Schizophrenie eines Doppelwesens
seiner humanen Identität verlustig geht. Die Genesis seiner biologischen Evolution
zerstört nicht die autonome Geltung seiner sozio-kulturellen Ansprüche im weites-
ten Sinne. In dieser Hinsicht ist Illies zuzustimmen, dass die erneuerte Anthropolo-
gie die Erkenntnis ihrer Vorgänger beibehalten kann, im Zusammenspiel zwischen
der ersten und der zweiten Natur des Menschen den »normativen Kern des Men-
schenbildes«90 zu sehen. Gleichzeitig könnte sie für die Natur- und Geisteswissen-
schaften neue Horizonte eröffnen. Den Naturwissenschaften und besonders den
Evolutionswissenschaften stünde ein anthropologisches Orientierungswissen zur
Verfügung, das sie nicht aus sich selbst hervorbringen können. Und die Geisteswis-
senschaften, auf gleicher Augenhöhe mit den Lebenswissenschaften kommunizie-
rend, würden sich nicht mehr in der Funktion erschöpfen müssen, Akzeptanzwis-
sen mit dem Ziel der Rechtfertigung dessen hervorzubringen, was sich als angeblich
wissenschaftlich-technischer Sachzwang ohnehin durchsetzt.

86 »Der größeste Teil des Menschen ist Tier; zur Humanität hat er bloß die Fähigkeit auf
die Welt gebracht und sie muß ihm durch Mühe und Fleiß erst angebildet werden«
(Herder, Ideen zur Philosophie, aaO. (FN 31), S. 194).

87 Illies, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN 25), S. 324.
88 A.a.O., S. 334.
89 A.a.O., S. 335.
90 A.a.O., S. 335.

02_Saage  Seite 145  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123


Richard Saage · Zur Aktualität der Philosophischen Anthropologie146

Zusammenfassung

Die Anthropologie ist von den Sozialwissenschaften seit vielen Jahren vernach-
lässigt worden. Doch angesichts des Aufstiegs der Nano-, Bio-, Neuro- und Infor-
mationswissenschaften, die vorgeben, eine »Verbesserung« (enthancement) des
Menschen mit technischen Mitteln verwirklichen zu können, stellt sich die anthro-
pologische Frage neu. Was kann man dem Menschen an technischer Manipulation
zumuten, ohne ihn zu zerstören? Der Verf. empfiehlt die Rückbesinnung auf die
philosophische Anthropologie, wie sie in Deutschland vor allem von Max Scheler,
Arnold Gehlen und Helmuth Plessner im 20. Jahrhundert entwickelt wurde. Ihre
richtungsweisende Perspektive besteht darin, sowohl den spiritualistischen als auch
den szientifischen Monismus vermieden zu haben: Der Mensch ist das Resultat der
dialektischen Verschränkung seiner biologischen mit seiner sozio-kulturellen Na-
tur. Dieses Spannungsverhältnis gilt es, gegen den Anspruch einer einseitigen tech-
nologischen Aufrüstung des Menschen einerseits und der Flucht in den Spiritualis-
mus andererseits aufrecht zu erhalten: ein Versuch zum Wohl der Menschen, der
nicht durch die gegenseitige Ausgrenzung von Natur- und Geistes- bzw. Sozialwis-
senschaften gelingen kann, sondern nur durch ihre Kooperation.

Summary

Anthropology has been neglected by the Social Sciences since years. But the be-
ginning of the twenty-first century is confronted with a new challenge. With the rise
of the nano-, bio-, computer- and neurosciences and their converging technologies
for improving human performance the anthropological question is in a new way at
issue. To which degree human nature can be manipulated as a biological machanism
without destroying its essence? The author recommends a re-evalutation of the Phi-
losophical Anthropology developed by Max Scheler, Arnold Gehlen and Helmuth
Plessner. Their approach considers the human being as the result of the dialectical
interrelation between his first (biological) and his second (socio-cultural) nature.
The existence of this tension should be asserted over the one-sided approach, which
regards humans either as mere biological machines or as pure spiritual beings. But
such an attempt will just succeed if natural sciences and humanities overcome their
isolation and replace it by cooperation for the benefit of future humankind.

Richard Saage, Does Philosophical Anthropology matter today?

02_Saage  Seite 146  Montag, 9. Juni 2008  2:26 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 21:27:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-2-123

