
https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Barbara Bushart
Integrität und Verantwortung

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Barbara Bushart (Dr. iur.), geb. 1988, studierte Rechtswissenschaften in Ham-
burg, Jena und Mailand. Nach dem ersten Staatsexamen 2014 war sie an den 
Lehrstühlen von Prof. Jerouschek und Prof. Pauly als wissenschaftliche Mit-
arbeiterin tätig und publizierte dort unter anderem zu Hannah Arendts Rechts-
theorie.

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Barbara Bushart

Integrität und Verantwortung
Hannah Arendts Konzept der Rechtspersonalität  

und die Zerstörung der Person im Nationalsozialismus

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-NC-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Ma-
terials in jedem Format oder Medium zu nicht-kommerziellen Zwecken, sofern der neu 
entstandene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text: 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de) Um Genehmigungen für 
die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an 
rights@transcript-verlag.de 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2019 im transcript Verlag, Bielefeld
© Barbara Bushart

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4758-7
PDF-ISBN 978-3-8394-4758-1
https://doi.org/10.14361/9783839447581
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Inhalt 

 

 

1 Einleitung und Forschungsfrage  | 7 

 

2 Rechtsperson und Rechtssubjektivität 

in der idealtypischen Republik  | 15 

2.1 Rechtsdenken bei Hannah Arendt  | 25 

2.2 Rechtsperson und Menschenwürde  | 89 

 

3 Die Zerstörung der Rechtspersonalität   

im Nationalsozialismus  | 95 

3.1 Ideologie und Rechtspersonalität  | 97 

3.2 Terror und der Entzug von Rechtspositionen  | 167 

3.3 Die Reduktion des Menschen auf ein Gattungswesen  | 224 

 

4 Recht und Gerechtigkeit in   

Eichmann in Jerusalem  | 231 
4.1 Das Verbrechen  | 233 

4.2 Der Angeklagte  | 243 

4.3 Die Todesstrafe und das Recht auf Rechte  | 251 

4.4 Versöhnung durch Urteilen  | 253 

 

5 Integrität und Verantwortung  | 257 

 

Literaturverzeichnis   | 269 

 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

1 Einleitung und Forschungsfrage  

 

„In seinem Insistieren auf den Men-

schenrechten erweist sich der Fremde 

als der einzige, der noch einen Begriff 

von einem einfachen menschlichen Le-

ben in der Welt hat. Die spezifische 

Welterfahrung der Dorfbewohner hat 

sie gelehrt, all dies, Liebe und Arbeit 

und Freundschaft, als eine Gabe anzu-

sehen, die sie ‚von oben‘, aus den Re-

gionen des Schlosses empfangen mö-

gen, deren sie selbst aber keineswegs 

mehr Herr sind. So haben sich die ein-

fachsten Beziehungen ins geheimnis-

voll Dunkle gehüllt; was im Prozeß die 

Weltordnung war, tritt hier als Schick-

sal auf, als Segen oder Fluch, dem man 

sich mit Furcht und Ehrfurcht interpre-

tierend unterwirft. K.s Vorsatz, sich auf 

einem Rechtsboden selbst das zu schaf-

fen und zu verschaffen, was zu einem 

menschlichen Leben gehört, wirkt da-

her keineswegs als selbstverständlich, 

sondern ist in dieser Welt ganz und gar 

eine Ausnahme, und als solche ein 

Skandal.“ 

Arendt, Franz Kafka in: Die verborge-

ne Tradition, S. 88 (95) 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


8 | Integrität und Verantwortung 

 

 

In diesem Zitat offenbart sich nicht nur ihre große Affinität zu Kafka, 

dem sie zwei Aufsätze in ihrer Essaysammlung Die verborgene Traditi-

on widmete. Vor allem spiegeln sich hier Hannah Arendts eigene Erfah-

rungen als Jüdin in Deutschland zur Zeit des Nationalsozialismus wider. 

Unwillig, als „Staatsbürgerin zweiter Klasse“
1
 im sogenannten Dritten 

Reich zu bleiben, emigrierte die politische Theoretikerin zunächst nach 

Frankreich, um nach einer Inhaftierung im Internierungslager in Gurs in 

die USA zu fliehen.
2
 Dort lebte sie bis 1955 als Staatenlose in einem Zu-

stand, der für sie einer „Ausstoßung aus der Menschheit überhaupt“
3
 

gleichkam. Diese, auch persönliche, Erfahrung der Heimatlosigkeit bil-

det das Fundament ihrer politischen Theorie und ihrer Auseinanderset-

zungen mit den Phänomenen der Moderne. Unter dem Eindruck von 

Auschwitz, dem Wissen, dass etwas geschehen ist, „mit dem wir alle 

nicht fertig werden“
4
, schrieb sie ihr erstes großes politisches Werk, 

Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, das 1951 in den USA er-

schien. Nachdem sie bereits zuvor in der Zeitschrift Aufbau sowie in der 

in Deutschland unter anderem von ihrem Doktorvater und lebenslangen 

Freund Karl Jaspers gegründeten Reihe Die Wandlung mehrere Essays 

veröffentlicht hatte, in denen sie unter anderem die prekäre Situation 

moderner Flüchtlinge darlegte, legte sie mit Elemente und Ursprünge 

eine systematische und umfassende Analyse der Strukturmerkmale des 

Totalitarismus
5
 als Herrschaftsform des 20. Jahrhunderts vor. Sie kon-

                                                             

1 Arendt, „What Remains? The Language Remains“ in: Essays in Understand-

ing, S. 1 (5). 

2 Alle biographischen Informationen ohne gesonderte Kennzeichnung sind der 

Arendt Biographie von Young-Bruehl entnommen. 

3 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 614. 

4 Arendt, „What Remains? The Language Remains“ in: Essays in Understand-

ing, S. 1 (14). 

5 Der Begriff des Totalitarismus, von dem Arendt als Buchtitel auch keines-

wegs uneingeschränkt überzeugt war (Young-Bruehl, Hannah Arendt, S. 

286), wurde aus unterschiedlichen Gründen stark kritisiert. So wurde er zum 

einen verdächtigt, ein ‚Kampfbegriff‘ des Kalten Krieges zu sein, um den 

‚real existierenden Sozialismus‘ zu diskreditieren (Merkel, Totalitäre Re-

gimes in: Totalitarismus und Demokratie 2004, S. 183 (188)); ein Vorwurf, 

der mit dem Ende der Sowjetunion auch aus den politischen Debatten ver-

schwand. Zum anderen jedoch droht selbst bei der restriktiven Klassifikation 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Einleitung und Forschungsfrage | 9 

 

 

statierte, dass der Ausschluss aus dem Recht Standortlosigkeit bedeute, 

ein Zurückgeworfensein auf die „einzigartige, unveränderliche und 

stumme Individualität“
6
, in dem individuelle Handlungen keine Auswir-

kungen auf die gemeinsame Welt mehr zeitigen können.
7
 Ergänzt wer-

den die Untersuchungen thematisch durch den Prozessbericht Eichmann 

in Jerusalem. Als Berichterstatterin in Israel für den New Yorker analy-

sierte Arendt 1961 vor Ort das Verfahren gegen den ‚Schreibtischtäter‘ 

und kam dabei zu der provokanten Feststellung, dass es eine schreckli-

che Form der Banalität gewesen sei, die es Adolf Eichmann ermöglicht 

hatte, einer der größten Verbrecher des 20. Jahrhunderts zu werden.
8
 Die 

Unfähigkeit, zu denken, zu sich selbst in Beziehung zu stehen und Nor-

men vor ihrer Anwendung zu reflektieren, ist eine Verweigerung der 

Personwerdung, eine Weigerung, Verantwortung zu übernehmen. Seine 

Apologie, er habe nur seine Pflicht erfüllt, pariert sie mit dem vielzitier-

ten Satz: „Kein Mensch hat das Recht zu gehorchen.“
9
 Sie skizziert ein 

                                                                                                                     

von Herrschaft als totalitär, die dann nur noch die Sowjetunion zu Stalins 

Lebzeiten, das nationalsozialistische Deutschland ab 1936, sowie mögli-

cherweise China und Kambodscha zur Zeit der Roten Khmer – heute ver-

mutlich Nordkorea umfassen würden, eine Relativierung der Shoa. Insbe-

sondere zur Zeit des Historikerstreits wurde zum Beispiel Ernst Nolte eine 

Relativierung der Singularität des Holocausts vorgeworfen, da dieser ihn als 

„asiatische Tat“ einordnete, die sich am Vorbild des Völkermords an den 

Armeniern durch das Osmanische Reich orientierte (mehr dazu Augstein, Die 

neue Auschwitz Lüge, Spiegel 41/1986, S. 62 f.). Diese Kritik wiegt sehr 

viel schwerer, lässt sich jedoch in Hinblick auf Arendt insbesondere durch 

Verweis auf ihre Analyse der nationalsozialistischen Konzentrationslager 

entkräften (Vollnhals, Der Totalitarismus im Wandel in: Hannah Arendt, 

APuZ 39/2006, S. 21 (25)), denen sie ihrerseits einen rein ideologisch be-

gründeten Vernichtungswillen zu Lasten legte. Unabhängig von seinen prob-

lematischen Implikationen werde ich den Begriff in der Arbeit verwenden, 

da er meines Erachtens am ehesten geeignet ist, die Neuartigkeit der Herr-

schaft der Nationalsozialisten zu profilieren. 

6 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 624. 

7 Ebd., S. 613. 

8 So lautete der Untertitel zu Eichmann in Jerusalem: Ein Bericht von der Ba-

nalität des Bösen, Über das Böse ist eine Vorlesung, in der sie das Phänomen 

auf theoretischer Ebene zu ergründen versucht.  

9 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Gegenkonzept des Verhältnisses von Mensch und Recht, das basierend 

auf der Annahme individueller Verantwortung ein In-Beziehung-Setzen 

der Einzelnen zum Recht verlangt. 

Während die Frage nach der Stellung des Rechts in der politischen 

Gemeinschaft bei Hannah Arendt in den letzten Jahren zusehends Ge-

genstand wissenschaftlicher Abhandlungen geworden ist,
10

 steht eine 

umfassende und systematische Untersuchung zur Qualität des Menschen 

als Rechtsperson bis heute aus.
11

 Diese Lücke sucht die vorliegende Ar-

beit zu schließen. Die Gesetze, die sich Menschen geben, um miteinan-

der sich als Freie und Gleiche handelnd und sprechend exponieren zu 

können, ermöglichen es dem Individuum, sich innerhalb des öffentlichen 

Raumes von präpolitischen Dispositionen zu emanzipieren und zur per-

sona zu werden, indem es, gleich den Schauspielern im antiken Theater, 

eine Maske auswählt, die sein Gesicht verdeckt, seine Stimme jedoch 

hören lässt. Nur an diese Maske, die die Bürgerin erst schafft, seien 

Rechte und Pflichten geknüpft, so Arendt.
12

 Der erste Teil der Arbeit 

wird an dieses Gleichnis anschließend analysieren, wie das Recht ver-

fasst sein muss, um dem Menschen nicht nur die Freiheit von herrschaft-

licher Einmischung in private Lebensverhältnisse zu garantieren, son-

dern vielmehr die Möglichkeit zu schaffen, sich in die gemeinsame Welt 

einzubringen, und diese zu verändern – also Rechtsperson in dem Sinne 

zu werden, dass Gesetze nicht nur gelten, sondern von Menschen auch 

verändert oder aktualisiert werden können. Dieser Abschnitt dient zur 

Konkretisierung bereits vorliegender Forschung zur „Ordnung der Frei-

heit“
13

 bei Hannah Arendt. Die Arbeit geht jedoch insofern über die Dar-

                                                             

10 So z.B. Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns; Volk, 

Die Ordnung der Freiheit, Rosenmüller, Der Ort des Rechts, sowie der Sam-

melband Goldoni/ McCorcindale (Hrsg.), Hannah Arendt and the Law. 

11 So gibt es nur einige Arbeiten, die Arendts „Recht auf Rechte“ insbesondere 

in Hinblick auf die Situation von Geflüchteten und sans-papiers aktualisie-

ren, so zum Beispiel Benhabib, Die Rechte der Anderen, Gündoğdu, 

Rightlessness in an Age of Rights, die allerdings nicht an Arendts allgemeine 

politische Theorie anschließen. 

12 Arendt, Über die Revolution, S. 136. 

13 So der Titel der Dissertation von Christian Volk, der sich eingehend mit 

Arendts Rechtsbegriff und der Interdependenz von Rechts- und politischer 

Ordnung auseinandersetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Einleitung und Forschungsfrage | 11 

 

 

stellung der idealtypischen Republik hinaus, als sie zurückkehrt zu dem 

Ursprung, an dem Arendts politisches Denken seinen Ausgangspunkt 

genommen hat. Die Herrschaft der Nationalsozialisten, die ihre Abwen-

dung von der Philosophie und Hinwendung zur politischen Theorie be-

gründete, ließ sie zur Denkerin des Traditionsbruchs werden. Ausgehend 

von Phänomenen der Neuzeit entwickelte sie im letzten Kapitel von 

Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft die Theorie, dass sowohl die 

nationalsozialistische Herrschaft als auch die Sowjetunion zu Lebzeiten 

Stalins eine neue Staatsform darstellten, deren Wesen der Terror und de-

ren Prinzip „die Präparierung der Opfer, die der Natur- oder Geschichts-

prozeß fordern werden“
14

, waren, eine Präparierung, die durch die Ideo-

logie vorgenommen wurde. Innerhalb eines derartigen Systems sei die 

Einzelne so rechtlos gewesen, wie man es sonst nur von Staatenlosen 

kenne.
15

 Die Rechtlosigkeit bietet damit eine Demarkationslinie zwi-

schen der Tyrannis oder Diktatur und der totalen Herrschaft: Während 

Diktaturen den Raum des Öffentlichen schließen und ihre Untertaninnen 

in das Private verweisen, zeichnet sich der Totalitarismus dadurch aus, 

dass er den Menschen in seiner Totalität zum Gegenstand pseudo-

biologischer oder -historischer Prozesse macht. Das Recht ist demnach 

nicht allein restriktiv oder arbiträr, sondern als Prozessrecht selbst pro-

duktiv. Das rechtlose Individuum stellt dabei das dafür notwendige 

,Material‘ dar, so dass es nicht nur keine Rechtspersonalität oder 

-subjektivität zugesprochen bekam, sondern zum Rechtsobjekt geworden 

zu sein scheint.  

Der zweite Teil der Arbeit soll anhand juristischer Quellen aus der 

Formierungs- und Konsolidierungsphase des sogenannten Dritten Rei-

ches darlegen, wie sich Ideologie und Terror in die Rechtsordnung und 

Staatsstruktur einschrieben und diese „Transformation der menschlichen 

Natur“
16

 zumindest unterstützten, in Teilen sogar bedingten. Im Verlauf 

der nationalsozialistischen Herrschaft ging die Gesetzgebung zurück,
17

 

                                                             

14 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 961.  

15 Ebd., S. 928. 

16 Ebd., S. 940 f. 

17 An ihre Stelle traten zunehmend Verordnungen; durch die erweiterten Be-

fugnisse der Gestapo wurde ab 1936 politisch relevantes Recht kaum mehr 

normiert, sondern direkt exekutiert. Diese Veränderung wird im zweiten Teil 

der Bearbeitung ausführlich analysiert. Im Zweiten Weltkrieg ging die Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 | Integrität und Verantwortung 

 

 

auch in der juristischen Literatur wurde zunehmend auf dogmatische 

Rechtfertigung verzichtet, da Kriegsnotwendigkeiten geeignet waren, 

jede Maßnahme zu legitimieren. Diese Entwicklung ist der Grund für die 

hier vorgenommene Einschränkung der Untersuchungsgegenstände auf 

die Vorkriegszeit, die jedoch deswegen bereits totalitär gewesen sei, 

weil nach Auslöschung der Opposition – die Arendt auf 1936 datierte – 

der nationalsozialistische Terror keineswegs sein Ende fand, sondern 

sich in seiner spezifischen Form als Wesen des Totalitarismus erst of-

fenbarte.
18

 Mit der Theoretikerin sollen jene Elemente kontinentaleuro-

päischer Rechtstradition extrahiert werden, die eine solche Entwicklung 

erst möglich gemacht hatten – stets im Blick behaltend, dass Arendt 

überzeugt war von der Kontingenz menschlicher Angelegenheiten, und 

deswegen keine übermenschliche zwingende Notwendigkeit in den Ver-

lauf der Geschichte einschrieb.  

Der Nationalsozialismus suchte nicht nur, die Pluralität der Men-

schen zu zerstören, sondern auch die jeweils individuelle Identität: also 

denjenigen Menschen zu vernichten, der seit der antiken politischen 

Theorie Gegenstand allen Denkens und Nachdenkens über die Welt war. 

Da für diese Form der Herrschaft politisch keine Verantwortung über-

nommen werden könne, habe der Nationalsozialismus die geschichtliche 

Kontinuität unterbrochen und damit die „Einheit des Menschenge-

schlechts“
19

 zerstört.
20

 Dieser Zäsur sei nur durch die Etablierung neuer 

Begriffe und Maßstäbe beizukommen,
21

 und ein Weg, dies zu gewähr-

leisten, sei unter anderem die strafrechtliche Aufarbeitung der Vergan-

genheit.
22

 Im dritten Teil der Arbeit wird dargelegt, inwiefern die Verur-

teilung von denjenigen Personen, die insbesondere für die Shoa mitver-

antwortlich waren, Bedingung für eine neue politische Ordnung dar-

stellt. 

                                                                                                                     

setzgebung dann weiter zurück (Mertens, Rechtsetzung im Nationalsozialis-

mus, S. 4). 

18 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 874. 

19 Ebd., S. 946. 

20 Ebd., S. 945 f. 

21 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110 (112). 

22 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Einleitung und Forschungsfrage | 13 

 

 

Besonderen Fokus wird in der Arbeit aus mehreren Gründen auf das 

Strafrecht gelegt: Zunächst ist die Bedeutung des Strafrechts innerhalb 

der Arendt’schen Rechtstheorie bisher kaum untersucht worden. Das 

Strafrecht ist jedoch, als unmittelbarste Beziehung zwischen Recht und 

Mensch geeignet, die in der politischen Ordnung niedergelegten Werte 

zu profilieren. Seine Begründung, die geschützten Rechtsgüter und die 

Strafen geben nicht allein Aufschluss über die Grundprinzipien des Zu-

sammenlebens, sondern auch über die ihnen zugrunde liegende Vorstel-

lung vom Menschen und dem, was seine spezifisch menschliche Qualität 

ausmacht. Aufgrund dieser Prämisse wird auch dem Strafrecht im Nati-

onalsozialismus eine vertiefte Analyse zuteil. Auch dieses war durchaus 

schon Teil juristischer und historischer Forschung, verblieb jedoch zu-

meist im spezifisch juridischen Kontext und wurde nicht in Hinblick auf 

das System und seine Auswirkungen auf die Individuen kontextualisiert. 

Dies soll nun durch die Bezugnahme auf Arendts Totalitarismustheorie 

geschehen. Im abschließenden Teil zu Eichmann in Jerusalem wird dar-

gelegt, dass das Strafrecht und insbesondere der Strafprozess nicht nur 

die Möglichkeit der Wiedereingliederung des Täters in eine bereits be-

stehende politische Ordnung bieten, sondern auch das Potential bergen, 

eine neue politische Ordnung hervorzubringen, indem sie Versöhnung 

mit der Vergangenheit durch Prägung und Bewährung neuer Grundsätze 

für die Zukunft ermöglichen. Der Aspekt der Transitional Justice ist in 

den Versöhnungswissenschaften inzwischen zur Grundlage eines Mitei-

nanders nach dem Ende von Makrokriminalität erkannt worden, findet 

jedoch bisher in der juristischen, besonders in der strafrechtlichen Lite-

ratur wenig Niederschlag. 

Trotz ihrer juristischen Ausrichtung ist eine Arbeit, die sich den As-

pekten ihrer Rechtstheorie widmet, stets vor die Herausforderung ge-

stellt, dass Arendt selbst keine Juristin war und sich nicht einmal als Phi-

losophin verstanden wissen wollte. Dies macht es zur Bewältigung des 

Themas notwendig, über Arendts eigene Texte hinaus sich ihr mithilfe 

ihrer Rezensenten interpretativ zu nähern. Ziel der Untersuchung ist es, 

durch Analyse einer Utopie, einer Realität, die so „nicht hätte geschehen 

dürfen“
23

, und durch den Versuch der juristischen Aufarbeitung des Tra-

ditionsbruchs eine substantiierte Darstellung von Rechtspersonalität und 

den Bedingungen einer politischen Gemeinschaft, unter denen sie erst 

möglich ist, bei Hannah Arendt zu geben. 

                                                             

23 Arendt, Denktagebuch, S 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

2 Rechtsperson und Rechtssubjektivität 

in der idealtypischen Republik 

 

„Wenn es richtig ist, dass ein Ding in 

der Welt des Geschichtlich-Politischen 

wie in der Welt des Sinnlichen nur 

dann wirklich ist, wenn es von allen 

seinen Seiten sich zeigen und wahrge-

nommen werden kann, dann bedarf es 

immer einer Pluralität von Menschen 

oder Völkern und einer Pluralität von 

Standorten, um Wirklichkeit überhaupt 

möglich zu machen und ihren Fortbe-

stand zu garantieren. Welt, mit anderen 

Worten, entsteht nur dadurch, dass es 

Perspektiven gibt, sie ist nur jeweilig 

als die so oder anders gesichtete Ord-

nung von Weltdingen.“ 

Arendt, Was ist Politik?, S. 105 

 

Die Pluralität, die Tatsache, dass „nicht ein Mensch, sondern viele Men-

schen auf der Erde leben und die Welt bevölkern“
1
, das Zusammenleben 

mit Menschen, die man sich nicht aussuchen kann, ist in Arendts politi-

scher Theorie sowohl ein Merkmal des Menschseins
2
 als auch Grundbe-

dingung der menschlichen Tätigkeit des Handelns. Pluralität zeichne 

sich durch die hinreichende Ähnlichkeit aus, die es braucht, um einander 

zu erkennen, und durch die grundsätzliche Verschiedenheit, die Men-

schen voneinander haben und die sie im Handeln und Sprechen realisie-

                                                             

1 Arendt, Vita Activa, S. 17. 

2 Butler, Am Scheideweg, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


16 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ren.
3
 Aus den letztgenannten Fähigkeiten und Aktivitäten ergebe sich die 

Möglichkeit, eine gemeinsame Welt, im Sinne eines Bezugsgeflechts 

herzustellen, die in Ermangelung einer absoluten Wahrheit nur durch die 

unterschiedlichen Perspektiven der an ihr Partizipierenden überhaupt 

entsteht.
4
 Diese Welt, das ‚Zwischen‘, das durch Gemeinsamkeit wie ein 

Tisch sowohl trennt als auch verbindet,
5
 sei nicht rein dinglich, sondern 

entstehe erst, wenn Menschen auf sie Bezug nehmen, und dies tun sie im 

Handeln.
6
 Daher sei das Handeln die Modalität des Politischen, das stets 

die gemeinsame Welt zum Gegenstand hat.
7
 Handeln könne der Mensch 

jedoch nur aufgrund der „formal-anthropologischen Annahme“
8
 der Na-

talität, die biologische Grundbedingung für politische Initiative ist: 

„Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen, dieser Anfang ist 

immer und überall da und bereit. Seine Kontinuität kann nicht unterbro-

chen werden, denn sie ist garantiert durch die Geburt eines jeden Men-

schen.“
9
 Dieses hoffnungsvolle Zitat bildet den Schlusssatz von Arendts 

Werk Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, das als eines der 

Merkmale des Totalitarismus den Wunsch herausarbeitet, die Pluralität 

zu zerstören und Menschen aneinanderzuschweißen, als wären sie nur 

ein einziger und somit Handlungsmöglichkeiten zu vernichten. Die Tat-

sache, dass Menschen einen Anfang bilden, kann somit durch keine 

Herrschaft der Welt zerstört werden, wohl aber die Option, diesen natur-

gegebenen Anfang in der Welt durch aktive Einschaltung in Form des 

Handelns zu realisieren, also „Verantwortung [für die Tatsache des Ge-

borenseins, B.B.] auf uns zu nehmen“
10

. Wenn eine Welt, in die die 

‚Neue‘ ihre Bezugsfäden einweben kann, nicht mehr vorhanden ist, weil 

die Verschiedenheit der Menschen zerstört wurde, ist ihr die Möglich-

keit der Initiative verwehrt, und das menschliche Sein wird auf bloßes 

„Sich-Verhalten“
11

, eine monotone Uniformität, reduziert. 

                                                             

3 Benhabib, Hannah Arendt, S. 305. 

4 Arendt, Vita Activa, S. 66. 

5 Ebd. 

6 Ebd., S. 71. 

7 Straßenberger, Hannah Arendt zur Einführung, S. 54 f. 

8 Ebd., S. 57. 

9 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 979. 

10 Arendt, Vita Activa, S. 215. 

11 Ebd., S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 17 

 

Auch wenn eine Einzelne durchaus in der Lage ist, anzufangen zu 

handeln, entstehe Macht nur dort, wo „Menschen handelnd und spre-

chend miteinander umgehen“.
12

 Politik sei dem Menschen nicht inhä-

rent, im Gegenteil: Er sei kein zoon politikon, sondern apolitisch.
13

 Erst 

das assoziative Moment des Miteinanders lasse den Zwischenraum, die 

Welt, entstehen oder aktualisiere ihn.
14

 Arendt betont, dass dieses 

Machtmoment nur in der Einheit von Handeln und Sprechen gegeben 

ist, nur, wenn die Worte nicht lügen, sondern „Wirklichkeiten enthül-

len“
15

 und „Taten nicht mißbraucht werden, um zu vergewaltigen und zu 

zerstören, sondern um neue Bezüge zu etablieren und zu festigen, und 

damit neue Realitäten zu schaffen.“
16

 Wie Sprechakt und Handeln zu-

sammenhängen, hängt jedoch von der Lesart der Arendt’schen politi-

schen Theorie ab: Teilweise wird auf den agonalen Charakter politischer 

Identität bei Arendt hingewiesen, der insbesondere durch ihr Rekurrieren 

auf die griechische Antike betont wird,
17

 in der Auszeichnung, im Sinne 

des Gewinnens eines Kampfes, ein wichtiges Element war.
18

 Es scheint 

jedoch sachgerechter, von der in Über die Revolution vorgestellten poli-

tischen Identitätsbildung des deliberativen Zusammenschlusses auszu-

gehen, da Konsens in Arendts idealtypischen Darstellungen durch Über-

zeugung erlangt wird. Sie betont die Freude an der Verfolgung eines 

gemeinsamen Ziels, die fernab von einer bloßen zielgerichteten Hand-

lung als Freude an dem gemeinsamen Handeln, also an dem Vollzug de-

finiert werden kann.
19

 Eine rein auf Auszeichnung basierende Entschei-

dungsfindung birgt die inhärente Gefahr, dass die ‚Unterlegenen‘ im po-

litischen Handeln ihre Sicht der Welt nicht einbringen können, oder das 

politisch Erwünschte durch diejenige definiert wird, die im Kampf ge-

wonnen hat. Auch Arendt stellt in Bezug auf den dauernden Wettstreit 

unter den Bürgern Athens fest, dass dieser letztendlich den Untergang 

                                                             

12 Ebd., S. 251. 

13 Jalusic in: Heuer/Heiter/Rosenmüller, Arendt Handbuch, S. 308. 

14 Arendt, Vita Activa, S. 251. 

15 Ebd., S. 252. 

16 Ebd. 

17 Ebd., S. 36. 

18 Ebd., S. 36 f. 

19 Arendt, Über die Revolution, S. 163; Schönherr-Mann, Philosophie und Poli-

tik bei Hannah Arendt in: Breier/Gantschow (Hrsg.), Politische Existenz und 

republikanische Ordnung, S. 73 (83). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


18 | Integrität und Verantwortung 

 

 

der πόλις bedeutet habe, da der die Agonalität begleitende Neid und 

Hass das Gemeinwesen vergiftet und die Stiftung dauerhafter Bündnisse 

unmöglich gemacht habe.
20

 Wenn Politik jedoch davon lebt, dass Glei-

che sich begegnen und als ebendiese behandelt werden, muss sicherge-

stellt werden, dass die Worte all derer gehört werden, die sich entschei-

den, sich im öffentlichen Raum zu exponieren, so dass der deliberative 

Politikbegriff für Arendts Denken einschlägiger scheint.  

Während das Gemeinsame im Handeln sich im Schaffen neuer Be-

züge und somit Veränderung der Realität niederschlage, bedürfe es des 

Sprechens nicht nur zur Enthüllung von Wirklichkeiten, sondern auch 

zur Offenlegung der Person der Handelnden.
21

 Erst über die kommuni-

kative Begleitung des Handlungsaktes erscheine dieser nicht lediglich 

als Mittel zum Zweck,
22

 sondern als Anstoß, gemeinsam etwas zu ver-

ändern
23

 – erst dadurch erhalte er Bedeutung.
24

 Dieser Aspekt ist inso-

fern wichtig, als es in der Politik zwar um die gemeinsame Welt und ih-

ren Fortbestand gehe, sie jedoch gleichzeitig dazu diene, „Wirklichkeit, 

die durch das Gesehen- und Gehörtwerden entsteht“
25

 zu ermöglichen – 

ohne das Politische wäre der Mensch „bestimmter, wesentlich menschli-

cher Dinge beraubt [...]“.
26

 Zwar könne sich kein Mensch, der unter 

Menschen lebt, des Handelns und des Sprechens ganz enthalten,
27

 doch 

sei insbesondere das Handeln, anders als das Sich-Verhalten, nur mög-

lich unter Gleichen, also im herrschaftsfreien Raum, in der Öffentlich-

keit.
28

 Erst in der Losgelöstheit von Zwängen könne sich der Mensch in 

seiner Individualität offenbaren, die darin besteht, dass in Bezug auf ihn 

nur möglich ist zu sagen, dass jetzt ‚Jemand‘ da ist, wo davor ‚Niemand‘ 

war.
29

 Der Mensch, der als Individuum nicht zu definieren sei, da er ein-

zigartig ist und somit jeder Vergleich nur Gemeinsamkeiten, nicht je-

                                                             

20 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, S. 50 f. 

21 Arendt, Vita Activa, S. 214. 

22 Ebd., S. 221. 

23 Passerin d’Entrèves, The political Philosophy of Hannah Arendt, S. 73. 

24 Benhabib, Hannah Arendt, S. 179. 

25 Arendt, Vita Activa, S. 73. 

26 Ebd. 

27 Ebd., S. 215. 

28 Ebd., S. 50. 

29 Ebd., S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 19 

 

doch das Besondere betone, könne sich hier in seiner Einzigartigkeit 

darstellen – ein Versuch, diese in Worte zu fassen würde sie jedoch ne-

gieren.
30

 Im Vollzug der Politik realisiere sich, durch das eigene Ein-

schalten, die Natalität des Menschen – und diese Verwirklichung bedeu-

te Freiheit.
 31

 Doch wie das Sprechen ein reziproker Akt ist, ist auch die 

Freiheit der Selbstenthüllung nur dann verwirklicht, wenn sie anderen 

erscheint. Arendts politische Theorie basiert darauf, dass Erscheinen und 

Sein zusammenfallen, da nur Wirklichkeit werde, was ebenfalls von an-

deren vernommen wurde.
32

 Das gelte auch für die Prädikate, die eine 

Handlung konnotieren, sei es ‚mutig‘, ‚feige‘ oder ‚innovativ‘, die nur 

von einem Gegenüber vergeben werden können und dies auch nur dann, 

wenn die Handlung nicht als isoliert und vollkommen autonom wahrge-

nommen wird, sondern vielmehr in Kontext zu ihrer Urheberin und der 

Situation steht, also in ein Bezugsgeflecht eingebettet ist, das sich ledig-

lich durch Narration offenbart.
33

 

Der narrative Aspekt des Politischen gewinne seine Bedeutung ins-

besondere aus der Tatsache, dass Politik nicht lediglich der Gegenwart 

dienen solle, sondern eine Brücke zwischen Vergangenheit und Zukunft 

schlage, die Aufrechterhaltung der ‚gemeinsamen Welt‘ in den Fokus 

nehmen müsse, um die Kontinuität zu gewährleisten, ohne die es „keine 

Einheit des Menschengeschlechts“
34

 geben könne.
35

 Diese Kontinuität 

grenzt Arendt jedoch scharf von einem übermenschlichen Entwick-

lungsprozess ab: Die politische Kontinuität sei nicht Resultat einer le-

diglich ablaufenden Zeit, sondern eine Tradition, die überliefert und so-

mit stets nur bestimmte Inhalte erinnert.
36

 Geschichte, und somit auch 

politische Phänomene, seien somit keine von menschlichen Handlungen 

abgelösten, gewissermaßen transzendente Herstellstellungsprozesse.
37

 

                                                             

30 Schües, Conditio humana – eine politische Kategorie in: Breier/Gantschow 

(Hrsg.), Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 49 (50). 

31 Arendt, Die Freiheit, frei zu sein, S. 16. 

32 Benhabib, Hannah Arendt, S. 180. 

33 Ebd., S. 182. 

34 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

35 Ebd. 

36 Arendt, Tradition und die Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 23 (37). 

37 Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft, S. 80 (108f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Diese Ansicht implantiere eine Zweckmäßigkeit in die menschliche 

Welt, so dass diese, sobald der Zweck erreicht wurde, sich selbst über-

flüssig macht.
38

 Arendts Begriff von Narrativität scheint daher eher auf 

das antike Griechenland zu rekurrieren, in dem die Bedeutung eines Er-

eignisses sich aus ebendiesem ergab und nicht, weil es als ein Exponent 

geschichtlicher Prozesse verstanden wurde.
39

 Das Außerordentliche 

werde erzählt und bleibe somit durch Überlieferung in der menschlichen 

Welt, es könne ein Beispiel setzen.
40

 Das Außerordentliche, wie oben 

bereits angerissen, sei dabei nicht die isolierte Handlung, sondern der 

ganze Mensch, der sich exponiert hat, indem er sich durch Handeln und 

Sprechen in das Bezugsgewebe der Menschen eingebunden- und es da-

durch mit verändert hat.
41

 Die Politik ermögliche dem Individuum, das 

stets durch seine Mortalität definiert ist, die Konsequenz der Individuali-

tät ist und durch reine Reproduktion somit nicht zu überwinden,
42

 etwas 

zu schaffen, „das beständiger ist als das Leben“
43

 und ein Testament zu 

hinterlassen, so dass große Taten und große Worte durch Geschichten 

nicht mehr aus der Welt verschwinden
44

 und deswegen ein Stück Un-

sterblichkeit bedeuteten.
45

 Die Erinnerung an Menschen und ihre Taten 

sei eine Tätigkeit gegen das Vergessen und auch gegen die Macht politi-

scher Lügen oder Ideologien,
46

 wie sie später im Zusammenhang mit 

dem Totalitarismus eingehender erläutert werden.  

Die tradierten Geschichten haben weitere politische Dimensionen je-

doch sowohl im Setzen eines Anfangs als auch als stabilisierendes Ele-

ment im Handeln. In ihrer Beschreibung der Amerikanischen Revolution 

betont Arendt die Bedeutung, die die Gründungsväter der Gründungsle-

gende Roms zumaßen, und ihre Interpretation der Geschichte auf ameri-

                                                             

38 Ebd. 

39 Arendt, Natur und Geschichte in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 54 (59). 

40 Ebd., S. 54 (60). 

41 Arendt, Vita Activa, S. 226. 

42 Ebd., S. 29. 

43 Ebd., S. 73. 

44 Ebd., S. 232. 

45 Ebd., S. 30. 

46 Heuer, Citizen, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 21 

 

kanische Verhältnisse.
47

 Sie sind somit Maßstab in einer Welt, die schon 

vorher bestanden hat, und sorgen dafür, dass niemand vor dem Nichts 

steht, wenn er neu beginnen möchte. Eine ähnliche Funktion nehmen die 

Geschichten auch in bereits bestehenden politischen Gemeinwesen ein: 

Bereits beurteilt als gut oder schlecht, recht oder unrecht oder schön 

oder hässlich, bieten sie auch hier durch Erinnerung eine Orientierung 

über einmal erfolgtes menschliches Handeln, die sich in weiteren Hand-

lungen aktualisieren könne und somit einen Indikator dafür bildet, ob ei-

ne Handlung geboten oder zu unterlassen ist.
48

 So können sie eine Stabi-

lität zumindest indizieren, die ohne Geschichten in der unendlichen 

Mannigfaltigkeit und Spontaneität menschlicher Handlungen nicht zu 

garantieren sei.
49

 

Aufgrund der lapidaren Formulierung, dass Politik die Sorge um die 

gemeinsame Welt sei und ihr Sinn die Freiheit, wird Arendts politischer 

Theorie gerne vorgeworfen, selbstzweckhaft und inhaltsleer zu sein,
50

 

und somit in einer Traditionslinie mit den politischen Existenzialisten 

der 1920er Jahre, wie zum Beispiel und vor allem Carl Schmitt zu ste-

hen.
51

 Dies liegt unter anderem daran, dass der öffentliche Raum, in dem 

die Politik stattfindet, Arendts Ansicht nach streng zu trennen ist von 

dem Privaten, der Familie, und auch von der Gesellschaft und somit der 

sozialen Frage. Ob eine Politik, die unter Ausklammerung von sozialen 

Gegebenheiten funktionieren soll, in der Lage ist, Sorge für die gemein-

same Welt zu tragen, wird bezweifelt.
52

 

Die von Arendt vorgenommene strikte Trennung der unterschiedli-

chen Lebensbereiche erfolgte jedoch aus zwei Gründen: Anders als im 

Politischen seien Mitglieder in der Gesellschaft oder auch in der Familie 

zwar gleich, was ihre Interessen oder ihre Herkunft angeht, jedoch ba-

sierten diese Unionen auf Gewalt- beziehungsweise Hierarchieverhält-

nissen, negierten somit die Möglichkeit, sich als Gleiche zu begegnen 

                                                             

47 Arendt Über die Revolution, S. 272 f. 

48 Arendt, Über das Böse, S. 149. 

49 Passerin d’Entrèves, The political Philosophy of Hannah Arendt, S. 76; 

Schües, Conditio humana – eine politische Kategorie in: Breier/Gantschow 

(Hrsg.), Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 49 (60). 

50 Z.B. u.a. Benhabib, Hannah Arendt, S. 303, m.w.N. 

51 Jay, Partisan Reviews, vol. 45 1978, S. 347 (351). 

52 So z.B. von Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-

sammlung, S. 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 | Integrität und Verantwortung 

 

 

und gemeinsam zu handeln.
53

 Das Eindringen dieser Bereiche in die 

Sphäre des Politischen berge die Gefahr, die notwendige Gleichheit auch 

dort zu zerstören und die Gemeinsamkeit somit unmöglich zu machen.
54

 

Zudem begriff sie zumindest das Gesellschaftliche, und somit die ge-

samte Wirtschaft, als von Interessen geleitet. Privatinteressen, die auf 

den eigenen Vorteil abzielten, seien jedoch der Sorge um die Welt eben-

so wenig zuträglich, wie Hierarchieverhältnisse.
55

 Die Skepsis gegen-

über dem Eindringen in das Politische bedeutet jedoch keineswegs, dass 

Arendt die soziale Frage für unwichtig erachtetet: Ihr emanzipatorischer 

Ansatz verlangt nur, dass die Sicherung der Lebensgrundlagen Verwal-

tungsaufgaben, aber keine politischen sind
56

 und sich soziale Belange im 

Politischen nur insofern auswirken könnten, als das Gruppen, denen bis-

her kein Zugang zu öffentlichen Angelegenheiten gewährt wurde, sich 

diesen erkämpften.
57

 Die Geschehnisse der Welt sind also in ihren Sphä-

ren nicht isoliert, sondern wirken alle miteinander, auf unterschiedliche 

Art und Weise. Gerne wird Arendt auch eine Geringschätzung des Priva-

ten unterstellt, da sie das Leben ohne ein Eintreten in die Öffentlichkeit 

„bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge“
58

 beraubt sah.
59

 Diese An-

sicht kann jedoch einer genaueren Betrachtung nicht standhalten: Das 

Private dürfe im Öffentlichen keine Rolle spielen, auch, da die Men-

schen sich im Privaten in ihrer individuellen Biographie vollkommen 

voneinander unterscheiden und an ihr Verhalten keine gemeinschaftsori-

entierten, sondern persönliche Maßstäbe ansetzten.
60

 So könnten auch 

intensive Gefühle, wie zum Beispiel Liebe, nur im Privaten bestehen, da 

sie für das Licht der Öffentlichkeit nicht geeignet seien.
61

 Dort bilden 

sich also Voraussetzungen, unter anderem durch die Erziehung, die spä-

ter für eine Standortbestimmung – also die Frage, auf welcher Basis sich 

                                                             

53 Arendt, Vita Activa, S. 50. 

54 Ebd., S. 51. 

55 Arendt, Über die Revolution, S. 292. 

56 Ebd., S. 116. 

57 Ebd., S. 167. 

58 Arendt, Vita Activa, S. 73. 

59 Ebd. 

60 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: Es-

says in Understanding, S. 328 (332). 

61 Arendt, Vita Activa, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 23 

 

die Bürgerin ihre Meinung bildet, welche Erfahrungen sie mitbringt – re-

levant sind. Das Private, das den Charakter formt, dient somit der Bil-

dung einer Identität, die bereits notwendige, wenn auch nicht hinrei-

chende Bedingung für das Exponieren in der Öffentlichkeit ist. Auch 

wenn das „Wer-jemand-jeweilig-ist“
62

 auf der Bühne der Öffentlichkeit 

der Kontrolle der Handelnden entzogen ist, da es sich „unwillkürlich in 

allem mitoffenbart, was wir sagen oder tun“
63

, ist die Identitätsbildung 

nicht rein performativ, da sie nicht voraussetzungslos vonstatten geht, 

nicht erst im „sprachlich verfassten Handlungsakt“
64

 entsteht. Allerdings 

ist die Öffentlichkeit die einzige Sphäre, in der Menschen „aktiv die per-

sonale Einzigartigkeit ihres Wesens“
65

 manifestieren. Im Handeln und 

Sprechen offenbare das Individuum immer auch sich selbst, übernehme 

die Verantwortung auch für die nicht intendierten Folgen der Hand-

lung.
66

 Der Mensch werde somit zur Person, die sich im Gegensatz zum 

Subjekt dadurch auszeichne, dass sie nicht souverän über sich verfügt, 

sondern immer in Wechselwirkung zu der sie umgebenden Mitwelt und 

abhängig von den Mitmenschen ist.
67

 Hier zeichnen sich bereits Kontu-

ren des Arendt’schen Personenbegriffes ab. Das augenfälligste und wohl 

auch kontraintuitivste Merkmal ist die Fokussierung auf die Reziprozi-

tät, die Tatsache, dass die Person dem Subjekt nicht entspricht, sondern 

dass ein qualitativer Unterschied zwischen diesen Formen menschlicher 

Existenz besteht. Subjekte, deren eigentlicher Lebensbereich das Private 

sei, seien durch ihre Subjektivität bestimmt, durch nicht vermittelbare 

Empfindungen und Emotionen, und determiniert durch biologische und 

soziale Notwendigkeiten.
68

 Das Eindringen des Subjekts in die moderne 

politische Ordnung bedeute ein Verschwinden von Welt: „Ein jeder ist 

nun eingesperrt in seine Subjektivität wie in eine Isolierzelle, und diese 

Subjektivität wird nicht darum weniger subjektiv und die in ihr gemach-

ten Erfahrungen darum nicht weniger singulär, weil sie ins Endlose mul-

tipliziert erscheinen.“
69

 Die Person hingegen kann sich erst dialogisch in 

                                                             

62 Ebd., S. 219. 

63 Ebd. 

64 Straßenberger, Hannah Arendt zur Einführung, S. 167. 

65 Arendt, Vita Activa, S. 219. 

66 Jaeggi, Welt und Person, S. 73. 

67 Ebd., S. 74. 

68 Arendt, Vita Activa, S. 62 ff. 

69 Arendt, Vita Activa, S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 | Integrität und Verantwortung 

 

 

all ihren Dimensionen enthüllen und ihre „personale Einzigartigkeit“
70

 

offenbart sich erst in Geschichten, deren Protagonistin sie ist und die erst 

dann erzählbar werden, wenn Tat und Täterin als eine Einheit begriffen 

werden.
71

 Obwohl Arendt ihren Personenbegriff stets nur episodisch an-

deutet und nie dezidiert formuliert, lassen sich so deutliche Parallelen 

feststellen, dass es hier lohnenswert scheint, ihn mithilfe Ricoeurs „her-

meneutischer Phänomenologie der Person“ in vier Aspekten anzurei-

ßen.
72

 Es seien die Sprache, die Handlung, die Erzählung und das ethi-

sche Leben, die die Person ausmachten.
73

 Es lässt sich so konstatieren, 

dass Arendts Politikbegriff eine personale Dimension hat, die sich schon 

in ihren differenzierten Verständnis der Pluralität, der conditio per quam 

der Politik, als Einzigartigkeit in der Gleichheit, offenbart. 

Die unbedingte Akzeptanz und Förderung der Pluralität verbietet 

schon a priori eine Definition Arendts politischer Theorie als eine solche 

ohne ethische Implikationen. Butler formuliert: „Kommunitäre Gründe 

der Zugehörigkeit sind nur unter der Bedingung gerechtfertigt, dass sie 

einer nichtkommunitären Ablehnung des Genozids untergeordnet 

sind.“
74

 In dieser Theorie, in der die Welt umso größer ist, mehr Per-

spektiven auf sie sich offenbaren, die also ganz durch ihre 

Interpersonalität definiert ist, verbietet sich die Anwendung von Gewalt- 

oder Herrschaftsverhältnissen, die Vielfalt unterdrücken – ein Grund 

mehr für Arendt, klassische Herrschaftsverhältnisse aus dem Raum des 

Politischen auszuschließen, so dass sie sich dort nicht aktualisieren kön-

nen. In der Pluralität findet sich auch der Grund für ihre Ablehnung ab-

solut gesetzter Ziele, die von der Politik zu verwirklichen sind: Diese 

implizieren stets eine Absolutheit, die mit der Relativität des menschli-

chen Zusammenlebens nicht vereinbar ist; der Glaube an etwas Absolu-

tes zerstört die Handlungsmöglichkeiten im öffentlichen Raum, die, um 

bestehen zu bleiben, unter der Prämisse stehen müssen, dass die Verän-

derung der Realität im Sinne der gemeinsamen Welt möglich ist.  

 

                                                             

70 Ebd., S. 219. 

71 Ebd., S. 218. 

72 Ricœur, Annäherung an die Person in: Vom Text zur Person, S. 227 (228). 

73 Ebd. 

74 Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 

150. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 25 

 

2.1 RECHTSDENKEN BEI HANNAH ARENDT 

 

„Jeder Anfang birgt in sich ein Element 

völliger Willkür. Nicht nur befindet er 

sich außerhalb der Kausalitätskette, in 

der jede Wirkung sofort als Ursache 

weiterer Entwicklungen verläßlich de-

terminiert ist, er ist überhaupt nicht ei-

gentlich abzuleiten – wäre er es, so wä-

re er kein Anfang – und erscheint da-

her, was Zeit und Raum betrifft, gleich-

sam aus dem Nirgendwo. Was immer 

man neu anfängt, im Moment des An-

fangens selbst ist es, als ob die Zeitfol-

ge überhaupt verschwunden wäre be-

ziehungsweise als ob man selbst aus 

der kontinuierlichen Zeitordnung her-

ausgetreten sei.“ 

Arendt, Über die Revolution, S. 265. 

  

Arendts politisches Konzept der Natalität basiert auf der Vorstellung der 

Menschen als zum Neuanfang fähig – dies offenbare sich vor allem in 

dem Moment der Gründung.
75

 In dem Hiatus zwischen Befreiung und 

Freiheit realisiere sich das Potential der Menschen, neu zu beginnen,
76

 

aus dem scheinbar determinierten Zeitablauf herauszutreten, eine Tätig-

keit, die aufgrund ihrer Spontaneität stets von Unabsehbarkeit und Fragi-

lität begleitet ist. Im folgenden Abschnitt soll nun untersucht werden, 

inwiefern das Recht jene Kontinuität schafft, die „die Lebensspanne 

sterblicher Menschen“
77

 überdauert und somit eine Bewahrung der poli-

tischen Sphäre garantiert sowie seine Bedeutung für die Realisierung des 

dem Menschen immanenten Potentials zur Personalität. 

 

 

                                                             

75 Arendt, Die Freiheit, frei zu sein, S. 38. 

76 Arendt, Vom Leben des Geistes, S. 430. 

77 Arendt, Vita Activa, S. 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


26 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Arendts Ausführungen zum Recht beziehen sich stets auf den öffentli-

chen Raum, auf die gemeinsame Welt.
78

 Dieser sei Prämisse des Politi-

schen, da nur er Freiheit ermögliche.
79

 In diesem scheinbaren Zirkel-

schluss offenbart sich möglicherweise der Rechtsbegriff Arendts, der 

sowohl vom griechischen νόμος als Beschreibung der Zäune als auch 

vom lateinischen lex, als Beschreibung von Verbindungen, beeinflusst 

ist.
80

 Arendt selbst benutzt beide Begriffe fast gleichgeordnet zur Be-

schreibung unterschiedlicher Funktionen des Rechts.
81

 

Für sie ist eine politische Gemeinschaft nicht der Zusammenschluss 

einer zuvor homogenisierten Gruppe, sondern die Vereinigung Vieler in 

Sorge um die gemeinsame Welt. Auch wenn sie keine inhaltlichen Be-

stimmungen von Politik, und damit auch der Aufgabe des Gesetzes vor-

nimmt, sieht sie den Sinn – also das, was sich im Vollzug der Tätigkeit 

offenbart und nur über diesen Zeitraum auch besteht
82

 – der Politik in 

der Verwirklichung der Freiheit.
83

 Der von ihr gebrauchte Freiheitsbe-

griff steht jedoch nicht in Verbindung mit der Freiheit des Willens, son-

dern mit der des Könnens, also der Möglichkeit, einen neuen Anfang zu 

setzen, und somit der Natalität und sich daraus ergebenden Spontaneität 

als menschlichen Bedingungen, gerecht zu werden.
84

 Politische Freiheit 

sei also kein forum internum, sondern bedürfe der Anwesenheit Ande-

                                                             

78 Arendt, On the Nature of Totalitarianism in: Essays in Understanding, S. 328 

(334). 

79 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

201. 

80 So z.B. bei Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 394 ff.; Volk, Die Ordnung 

der Freiheit, S. 256 ff. 

81 So ist in Vita Activa sowohl von der schützenden Mauer um die πόλις (S. 42) 

als auch von der Verbindung schaffenden Kraft der Versprechen (S. 313) die 

Rede. 

82 Arendt, Was ist Politik, S. 126 f. 

83 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

201. 

84 Vgl. Zerilli, in: Heuer/ Heiter/ Rosenmüller, Arendt Handbuch, S. 279. 

2.1.1 Hannah Arendts allgemeine Rechtstheorie

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 27 

 

rer.
85

 Nur im Miteinander-Handeln offenbare sich das Moment des Frei-

seins.
86

 

 

Die Entstehung des Rechts – Gründung 
 

Für die Stabilisierung eines Raumes der Freiheit ist das Recht unerläss-

lich. Dies provoziert jedoch die Frage, wo der Ursprung des Rechts zu 

finden ist. Ein universal gültiges Recht, eine Art Naturrecht wird von 

Arendt abgelehnt – es sei in seiner Absolutheit nicht geeignet, die stets 

relativen zwischenmenschlichen Beziehungen zu regeln; ein Aspekt auf 

den später nochmals Bezug genommen wird. Doch brauche das Recht in 

seiner Abstraktheit eine Autorität, die Kontinuität gewährleistet.
87

 Dies 

sei insbesondere für Verfassungen existentiell, da diese die politische 

Ordnung einhegen – also den Fortbestand der gemeinsamen Welt über 

das eigene Leben hinaus garantieren sollen.
88

 Die Verfassung muss also 

sowohl legitimiert sein, als auch eine dauerhafte Autorität verliehen be-

kommen. 

 

Macht als Ausgangspunkt der Bildung  

politischer Gemeinschaften 

Klassische Gründungslegenden setzten an ihren Anfang die Gewalt oder 

ein Verbrechen; Arendt rekurriert hier auf das Beispiel von Kain, der 

Abel oder Romolus, der Remus erschlug.
89

 Dieses Moment der Gewalt-

tätigkeit erinnere an die menschliche Fähigkeit des Herstellens, in der 

einer Sache Gewalt angetan wird, um sie in eine andere zu verwandeln, 

nur sei das Material in diesen Fällen „Menschenmaterial“
90

. Gewalt habe 

immer einen instrumentellen Charakter
91

 und sei deswegen destruktiv, 

nicht konstruktiv und demnach nicht geeignet, Grundlage der Gründung 

                                                             

85 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 201 

(216). 

86 Ebd., S. 201 (224). 

87 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 137. 

88 Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 227. 

89 Ebd., S. 268.  

90 Arendt, Über die Revolution, S. 268. 

91 Arendt, Macht und Gewalt, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 | Integrität und Verantwortung 

 

 

eines neuen Gemeinwesens zu sein.
92

 So könne Gewalt zwar zur Befrei-

ung führen, nicht aber zur Freiheit, deren Charakteristikum –wie bereits 

angesprochen, die menschliche Fähigkeit zum Neuanfangen und Han-

deln mit Anderen sei – also die Möglichkeit, das Zeitkontinuum aufzu-

brechen.
93

 Dieses Potential werde dann realisiert, wenn eine Gruppe von 

Menschen bereit ist, „die Macht zu ergreifen und die Verantwortung zu 

übernehmen.“
94

 Die Gründung ist demnach an Macht gebunden, was die 

Frage nach dem Arendt’schen Machtbegriff eröffnet.
95

 Dieser ist auf das 

Engste mit der Pluralität, die nach Arendt eine conditio humana dar-

stellt, verknüpft: Wenn Menschen miteinander handeln oder sprechen 

entstehe ein Erscheinungsraum, der Macht – im Sinne des Potentials – 

bedeutet.
96

 Kriterium der Macht sei also nicht der Erfolg, den die Ein-

zelne erzielt, sondern die Verständigung der Individuen untereinander 

und somit Selbstzweck und ohne instrumentellen Charakter.
97

 Als sol-

cher ist er weder gut noch schlecht, sondern zunächst lediglich ein Phä-

nomen, das die Wirkungsmöglichkeit zusammenhandelnder Subjekte er-

scheinen lässt. Da Macht im Gemeinsamen entstehe, sei sie teilbar,
 98

 

ohne sich deswegen zu verringern – könne jedoch den Moment ihrer 

Ausübung auch nicht überleben, da sie nicht materialisiert werden 

kann.
99

  

Um der Flüchtigkeit beizukommen, gebe es schon im originär 

machterzeugenden Sprechen einen Modus, den des Versprechens, das 

jedoch nicht so sehr auf den Inhalt als vielmehr darauf ausgelegt ist, sich 

gegenseitig Unterstützung und Beistand zu versichern.
100

 Somit berge 

das Versprechen eine Kraft, die „die Versammelten zusammenhält“
101

, 

                                                             

92 Ebd., S. 50. 

93 Arendt, Über die Revolution, S. 264. 

94 Arendt, Macht und Gewalt, S. 50. 

95 Arendt, Vita Activa, S. 251. 

96 Ebd., S. 235. 

97 Habermas, Hannah Arendt Begriff der Macht in: Reif (Hrsg.), Hannah 

Arendt, S. 287 (289). 

98 Arendt, Law and Power in: Social Research 74, S. 721 f. 

99 Arendt, Vita Activa, S. 251 f. 

100 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 307. 

101 Arendt, Vita Activa, S. 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 29 

 

und verhindere eine Verflüchtigung.
102

 Zu einer Staatsgründung könne 

es also nur kommen, wenn sich in der machterzeugenden Gruppe Men-

schen schon politisch – also nach wesentlichen Gemeinsamkeiten – or-

ganisiert haben.
103

 Wenn sie die im illokutivem Sprechakt gefundenen 

Abkommen
104

 perpetuieren und sich gegenseitig verpflichten, kann dies 

zur Gründung eines neuen Gemeinwesens führen. Nur diese Form der 

Gemeinsamkeit, die darauf basiert, dass die Verfassungsgebung nicht 

ein Regierungsakt ist, sondern auf tatsächlichen Abkommen zwischen 

Individuen basiert, garantiere, dass nicht in diesem Moment bereits 

Herrschaftsverhältnisse entstehen.
105

 Vor jeder Staatsgründung stehe 

mithin ein Gesellschaftsvertrag, in dem sich Einzelne gegenseitig ver-

pflichtet haben.
106

 Dies führt zu Arendts kategorialer Ablehnung hypo-

thetischer Gesellschaftsverträge. Diese werden zwischen einem Souve-

rän und dem Subjekt in seiner Vereinzelung geschlossen und implizier-

ten damit Probleme: Das Individuum, dass sich verpflichtet, trete keine 

tatsächliche Macht ab, da es diese aus Ermangelung eines Zusammen-

handelns mit Gleichen nie inne gehabt habe.
107

 Dadurch sei das Verhält-

nis zwischen Individuum und Souverän auch nicht das Resultat einer tat-

sächlichen Absprache zwischen gleich Mächtigen, sondern Ausdruck ei-

nes Kräfteverhältnisses, das der Einzelnen nur noch die Zustimmung 

ermöglicht und somit nicht reziprok ist.
108

 Ein hypothetischer Gesell-

schaftsvertrag basiere demnach auf einem vertikalen Kräfteverhältnis, in 

dem der Souverän von der Untertanin getrennt bleibt, und strukturiere 

nicht das Gemeinsame einer politischen Gemeinschaft.
109

 

Der tatsächliche und horizontale Gesellschaftsvertrag hingegen, der 

für Arendt idealtypisch ist, begrenze zwar die Macht des jeweils Ande-

ren, lasse aber die Macht der Gemeinschaft intakt, da diese nicht an eine 

                                                             

102 Ebd. 

103 Arendt, Was ist Politik, S. 9. 

104 Habermas, Hannah Arendts Begriff der Macht in: Reif (Hrsg.), Hannah 

Arendt, S. 287 (289). 

105 Vollrath, Politik und Metaphysik in: Reif (Hrsg.), Hannah Arendt, S. 19 

(44). 

106 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (145 f.). 

107 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 298. 

108 Arendt, Über die Revolution, S. 221. 

109 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 299. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Einzelne abgetreten wird.
110

 Nur im Falle eines horizontalen Vertrages 

bleibe die Macht der Gemeinschaft unabhängig von dem Souverän be-

stehen; Versprechen beinhalten die Möglichkeit, Isolierung zu überwin-

den und somit eine Welt zu errichten.
111

 Der Demos ist dementspre-

chend weder starr noch exkludierend, vielmehr ist es jederzeit möglich, 

durch Unterstützung der Handlung Teil des Machtgefüges zu werden 

und es demnach immanent zu verändern. Das Machtmonopol des Souve-

räns im vertikalen hypothetischen Gesellschaftsvertrag hingegen berge 

diese Möglichkeit nicht.
112

 Souveränität ist für Arendt das reine Wollen 

und damit einhergehend die Fähigkeit zu zwingen und zu herrschen, also 

die Verfügungsgewalt der Herrschenden über Untertaninnen.
113

 Dies 

konterkariert ihren Freiheitsbegriff, der die Möglichkeit des Handelns, 

also die ‚Freiheit zu‘ als elementares politisches Potential in den Mittel-

punkt stellt.
 114

 

 

Die Gründung des Rechts 

Die zu Verträgen manifestierten Versprechen garantierten jedoch keine 

Dauerhaftigkeit.
115

 Sie legen zunächst nur die Modi des politischen Mit-

einanders fest. Arendt vergleicht sie mit Spielregeln,
116

 die eben auch 

das Spiel erst entwerfen
117

 und nicht nur regulieren. Die Gründungsver-

träge sind mithin nicht rein deklaratorisch, sondern vielmehr konstitutiv. 

Doch während es für Arendt außer Frage steht, dass die Staatsgründung 

dem gemeinsamen Handeln nachgelagert ist, scheint weniger eindeutig, 

ob das Recht dem Politischen vorausgehen muss, oder erst im Politi-

schen entsteht. Diese Debatte liegt in Arendts Opus begründet, das so-

wohl auf griechische- als auch auf römische Rechtstraditionen rekurriert. 

Diese beiden Rechtsbegriffe werden zunächst vorgestellt, und anschlie-

ßend auf ihre Bedeutung in Arendts Werk hin untersucht. 

 

                                                             

110 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (145 f.). 

111 Arendt, Über die Revolution, S. 221. 

112 Ebd., S. 221 f. 

113 Arendt, Vita Activa, S. 282. 

114 Tassin in: Heuer/ Heiter/ Rosenmüller, Arendt Handbuch, S. 318. 

115 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 137. 

116 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96. 

117 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 294. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 31 

 

νόμος 

Arendts Politikbegriff der Freiheit bedarf eines Raumes, „in welchem 

das Handeln sich auswirkt und sichtbar wird“
118

, der also die Möglich-

keit der Freiheit bietet. Ein solcher Raum müsse konstituiert und abgesi-

chert werden,
119

 und das werde er durch Gesetze im Sinne des νόμος, die 

Zäune bilden.
120

 Sie trennen das Politische sowohl thematisch als auch 

räumlich von anderen Lebensbereichen ab.
121

 Da dem Handeln imma-

nent ist, dass es das Potential hat, schranken- und somit maßlos zu wer-

den
122

 sei es zunächst Aufgabe der ‚Zäune‘, dafür zu sorgen, dass durch 

die Rückbindung an den Ort – die πόλις – menschliche Bezugsgeflechte 

sich nicht bis in das Unendliche ausdehnen und eine Reihe an Prozessen 

anstoßen, deren Ende nicht absehbar ist.
123

 Gesetze, genau wie Grenzen, 

dienten daher dazu, die Schrankenlosigkeit des Handelns zu begrenzen 

und somit seine Maßlosigkeit zumindest soweit einzudämmen, dass po-

litische Körper entstehen und überdauern können.
124

 Der Raumbezug ist 

somit nicht notwendigerweise ein territorialer, sondern der Schutz der 

gesellschaftlichen- und privaten Sphäre vor dem Eindringen des Politi-

schen. Nur das verhindere eine Tyrannis,
125

 die sich dadurch auszeich-

net, dass alle Lebensbereiche des Menschen hoheitlichen Regulationen 

unterliegen. 

Durch die Schaffung eines solchen Raumes wird eine notwendige, 

jedoch nicht hinreichende Bedingung zur Verwirklichung der Freiheit 

geschaffen, auch innerhalb der politischen Gemeinschaft obliege es dem 

Gesetz, die Macht der Einzelnen zu begrenzen, damit diese ihre indivi-

duelle Stärke nicht missbrauchen und somit die Isonomia zerstören kön-

nen.
126

 Freiheit meine nämlich auch das Nicht-Herrschen und das Nicht-

Beherrscht-Werden.
127

 Dies sei nur möglich, wenn Ungleiche sich „in 

                                                             

118 Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

201 (216). 

119 Arendt, Social Research 74, S. 713 (717). 

120 Liebsch, Unaufhebbare Gewalt, S. 289. 

121 Ebd. 

122 Arendt, Vita Activa, S. 238. 

123 Arendt, Was ist Politik?, S. 118. 

124 Arendt, Vita Activa, S. 239. 

125 Ebd., S. 44. 

126 Arendt, Social Research 74, S. 713 (715). 

127 Arendt, Was ist Politik?, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gewissen, von vornherein festgelegten Hinsichten und für bestimmte 

feststehende Ziele ‚angleichen‘.“
128

 Menschen müssen sich also als 

Freie, im Sinne des Freiseins von Notwendigkeiten, und Gleiche, im 

Sinne der Gleichwertig- nicht im Sinne der Gleichartigkeit, begegnen, 

um die Möglichkeit des „Sich-Auszeichnens, des Wetteiferns, des Be-

deutung-Habens und Beim-Handeln-gesehen-Werdens“
129

 zu haben. Die 

Angleichung sei bei den „natürlichen Menschen“
130

, wie sie im privaten 

Raum interagieren, nicht möglich, da die individuellen Schicksale so un-

terschiedlich sind, dass sich keine Biographien jemals gleichen.
131

 Um 

Gleichwertigkeit zu erhalten, ohne deswegen Individualität vollkommen 

zu negieren, statte das Politische Menschen mit einer ‚Maske‘, gleich je-

nen antiker Theaterstücke aus, die es ermögliche, sich als eine, von der 

Privatperson verschiedene Rolle unter Gleichen zu exponieren, die 

Stimme als Ausdruck der unterschiedlichen Standpunkte jedoch hören 

lässt.
132

 Dadurch entstehe die Staatsbürgerin, die – in Arendts Terminus 

– „juristische Person“
 133

. An die Maske, also an die Entscheidung, sich 

                                                             

128 Arendt, Vita Activa, S. 273. 

129 Arendt, Revolution und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 227 (247). 

130 Arendt verweist für diesen natürlichen Menschen auf das Wort homo im 

ursprünglichen Sinne eines Menschen, der nicht hat, außer seines Mensch-

seins (Arendt, Über die Revolution, S. 136). 

131 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: 

Essays in Understanding, S. 328 (334). 

132 Arendt, Über die Revolution, S. 136. 

133 Ebd., dieser Begriff birgt diverse Schwierigkeiten: Zunächst natürlich ist er 

in der Rechtswissenschaft nicht im Arendt’schen Sinne brauchbar. Viel-

mehr wird hierunter eine Personenvereinigung oder ein Zweckvermögen 

mit Rechtsfähigkeit verstanden. Überdies verwendet jedoch auch Arendt 

selbst den Begriff uneinheitlich. Scheint sie in dieser Quelle die Bürgerin-

nen als juristische Personen zu betiteln, weist die Verwendung des Begrif-

fes in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft eher darauf hin, dass sie 

damit die Eingebundenheit in das Recht überhaupt fassen möchte. Trotz 

dieser Schwierigkeiten werde ich den Begriff, soweit er von ihr im jeweili-

gen Kontext verwendet wurde, ebenfalls benutzen, ihm dann jedoch einen 

rechtswissenschaftlichen Terminus zur Erläuterung zur Seite stellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 33 

 

mit einem selbstgewählten Charakter zu exponieren, seien Rechte und 

Pflichten gebunden, nicht an das Leben an sich, den homo.
134

  

Da jedoch all diese Tätigkeiten, die Arendt als öffentlich, im Sinne 

von ‚weltbildend‘ begreift, „so flüchtig wie das Leben selbst“
135

 seien, 

würden sie sich in dem Moment, in dem das gemeinsame Handeln been-

det ist, erneut verflüchtigen.
136

 Es sei daher Aufgabe der Politik, eine 

Kontinuität zu garantieren, die jedem neuen Leben, das in die gemein-

same Welt hineintritt, ein Bezugsgeflecht bereit stellt, in das es sich ein-

spannen kann und gleichzeitig so stabil zu sein, dass eben jener neue 

Anfang, der durch einen Hinzukömmling notwendigerweise realisiert 

wird, nicht das bereits bestehende Geflecht gefährdet.
137

 Das Handeln, 

Denken und Sprechen bedürften also einer Institution, um die Dauerhaf-

tigkeit zu gewährleisten, die den Fortbestand der gemeinsamen Welt, 

und somit der Politik, über das eigene Leben hinaus garantiert.
138

 Institu-

tionen, die „der verantwortlichen und verbindlichen Gestaltung der Welt 

für die nachfolgenden Generationen“
139

 verpflichtet seien, seien Gesetze, 

die den fragilen Raum des Politischen stabilisierten und die Kontinuität 

gewährleisteten, die sonst durch jeden Anfang, gekennzeichnet durch 

das Hinzutreten eines neuen Menschen, in Gefahr laufe, zerstört zu wer-

den.
140

  

Einen Raum auch territorial zu konstruieren sei für die Verwirkli-

chung des Politischen ebenfalls relevant, denn erst die Definition eines 

solchen Raumes politisiert Ereignisse des menschlichen Zusammenle-

bens,
141

 die natürlich sonst auch außerhalb des Raumes überall dort statt-

finden können, wo Menschen zusammentreffen.
142

 All diese Aspekte er-

öffnen jedoch die prä-politische Funktion des Rechts: Ohne einen durch 

Gesetze bereits konstruierten Raum kann politische Aktivität nicht ver-

wirklicht werden; die Gesetzgebung sei in diesem Falle ein Akt der Her-

                                                             

134 Arendt, Über die Revolution, S. 136. 

135 Arendt, Vita Activa, S. 113. 

136 Ebd., S. 238. 

137 Arendt, Social Research 74, S. 713 (716). 

138 Ebd. 

139 Romberg, Athen, Rom oder Philadelphia, S. 216. 

140 Arendt, Social Research 74, S. 713 (716). 

141 Arendt, Politik und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

201 (207). 

142 Arendt, Vita Activa, S. 226. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 | Integrität und Verantwortung 

 

 

stellung, nicht des Handelns
143

 und werde von Außen an den Bereich 

herangetragen.
144

  

Mehr als die Freiheit seien die Gesetze im griechischen Sinne also 

der Akt der Befreiung, die anders als die Freiheit als Zweck durch Mittel 

erreicht werden kann.
145

 Erst der durch Gesetze konstituierte politische 

Raum ermöglicht es, aus den Zwängen des Haushalts und der Arbeit 

auszutreten, um sich als Freie in der Öffentlichkeit zu begegnen. Diese 

Zwanglosigkeit ist Voraussetzung des Handelns. 

 

lex 

Doch mit Beginn des Politischen erfüllen Gesetze, auch wieder in Hin-

blick auf die „Zerbrechlichkeit menschlicher Angelegenheiten“
146

 noch 

eine weitere Funktion: Sie seien die Versprechen, die Menschen anei-

nander binden, und als solche ein direktes Resultat des „Miteinan-

ders“
147

. Im politischen Raum, der sich durch die Diversität seiner Mit-

glieder auszeichnet, stellten sie Verbindungen und Beziehungen her, wo 

zuvor nichts war.
148

 Sie schaffen also eine neue, gemeinsame Welt.
149

 

Durch die Anerkennung der Anderen als ebenbürtig und die Fähigkeit, 

im öffentlichen Raum eine Bürgerin zu sein, können Versprechen dort, 

durch eine Perpetuierung in Form des Herstellungsprozesses, zu Verträ-

gen werden. 

So schaffen und gestalten sie die ‚Zwischenwelt‘, die entsteht, so-

bald Menschen politisch, also stets miteinander, tätig werden und ver-

hinderten gleichzeitig, durch ihre relative Permanenz, eine Verflüchti-

gung dieses Raumes.
150

 Insofern sind Gesetze, als Maßstäbe für den po-

litischen Raum, für Arendt stets etwas Relatives, das nicht durch eine 

höhere Macht oktroyiert werden kann
151

. Gleichzeitig sei die Gesetz-

gebung in Form des Verträge-Schließens jedoch auch eine originär poli-

                                                             

143 Arendt, Was ist Politik?, S. 53. 

144 Arendt, Vita Activa, S. 238. 

145 Arendt, Was ist Politik?, S. 38. 

146 Arendt, Vita Activa, S. 234. 

147 Ebd., S. 314. 

148 Arendt, Über die Revolution, S. 242. 

149 Arendt, Was ist Politik?, S. 109. 

150 Arendt, Denktagebuch, S. 150. 

151 Arendt, Über die Revolution, S. 243 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 35 

 

tische Aufgabe,
152

 denn diese Verträge sollten nicht durch ein Diktat des 

Stärkeren erfolgen, sondern vielmehr durch „gegenseitige Abmachung 

und Abrede“
153

, also politische Handlungen par excellence. Ein Vertrag 

solle dabei keineswegs die Unterschiedlichkeit negieren, sondern durch 

eine Verbindung dafür sorgen, dass eine vorausgehende Feindschaft be-

siegt oder eine potentielle Feindschaft verhindert wird.
154

 Allerdings be-

dürften auch sie einer Verdinglichung, die sie weitestgehend unabhängig 

gegen zeitweise Strömungen machten.
155

 

 

Rom oder Athen – Rom und Athen 

Es wird bereits ersichtlich, dass das eigentlich relevante Element zur 

Feststellung des Rechtsbegriffes Arendts nicht die Staatsgründung ist, 

die politischem Handeln nachgeordnet wird, sondern die Installation ei-

nes politischen Raumes. Arendt sieht zwei gemeinsame Merkmale aller 

Rechtsordnungen, die es erlaubten, diese zu definieren, mögen sie an-

sonsten noch so unterschiedlich sein: jenes der nicht-universalen Gel-

tung und der Absicht ihrer Verfasserinnen, durch die Gesetze Stabilität 

zu gewährleisten
156

 – nicht jedoch, Veränderungen in Gang zu setzen, 

die durch Gesetze zwar legalisiert, nie jedoch initialisiert werden könn-

ten.
157

 

 

Spatiale Gestaltung des politischen Raumes 

Politik setze Pluralität, Unterschiedenheit und gegenseitige Begrenzung 

voraus.
158

 Genau diese Pluralität kann ein Weltstaat nicht gewährleisten, 

da er die Verschiedenheit politischer Gemeinschaften negiert und somit 

den eigentlichen Bedingungen der Politik zuwiderläuft. Dies ist durch-

aus mit der Vorstellung eines horizontalen Gesellschaftsvertrages ver-

einbar: Ein Konsens, so wichtig für Arendts Vorstellung der politischen 

Gemeinschaft, sei nur möglich, wenn es auch einen Dissens geben kann, 

und dieser auch die Option einschließt, von einer politischen Gemein-

                                                             

152 Arendt, Was ist Politik?, S. 109. 

153 Ebd. 

154 Ebd. 

155 Arendt, Über die Revolution, S. 214. 

156 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140). 

157 Ebd., S. 119 (141). 

158 Arendt, Karl Jaspers: Bürger der Welt in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 

101. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 | Integrität und Verantwortung 

 

 

schaft in eine andere zu wechseln.
159

 Das Staatsmonopol sei nur dann 

nicht erdrückend, wenn der Weg in eine andersgeartete und anders orga-

nisierte politische Gemeinschaft offensteht.
160

 Gleichzeitig diene die 

Pluralität von Gemeinschaften auch stets der Begrenzung der Macht der 

jeweiligen Gemeinschaft.
161

 Das bereits untersuchte Merkmal des Brü-

ckenschlagens durch Gesetze als Verträge würde, käme nicht das räum-

liche Element des νόμος dazu, die Gefahr bergen, schrankenlos zu wer-

den. Es bedarf daher der Rückbindung an einen politischen Ort, dem 

sich die Einzelne zuordnen kann – ein Ort, der eben durch Zäune defi-

niert ist – um somit der Pluralität der Menschheit gerecht zu werden. Es 

scheint unumgänglich, eine Abgrenzung verschiedener politischer Ge-

meinschaften voneinander vorzunehmen, und doch bedarf es ebenfalls 

der lex, sowohl um Beziehungen unter den Menschen in der speziellen 

politischen Gemeinschaft zu etablieren, als auch Beziehungen der Ge-

meinschaften untereinander zu stabilisieren, so dass zwischen ihnen kei-

ne Wüste, sondern eine Welt liegen kann.
162

 Hinzu käme die Verantwor-

tung, die jede Bürgerin eines politischen Raumes zur Garantie der Soli-

darität übernehmen müsse, die bedeute, dass sie mittragen muss, was die 

Regierung tut, unabhängig von ihrem eigenen Handeln – eine Verant-

wortung für die ganze Welt wäre jedoch schlichtweg nicht tragbar.
163

 

 

Garantie politischer Rechte 

Das Politische als interpersonales Agieren kann ohne die Gewährleis-

tung von Freiheiten nicht bestehen. Die Bedingung für die Erzeugung 

von Macht, das Versammeln, und von Stabilität, das Geben von Ver-

sprechen, bedarf der bereits zuvor garantierten Freiheit der Versamm-

lung und der Rede. Dieser Aspekt unterstreicht erneut auch die Bedeu-

tung des νόμος für die Ermöglichung politischer Betätigung. 

Diese Rechte seien jedoch nur dann gewährleistet, wenn die Verfas-

sung den politischen Raum so „konstruiert und konstituiert“
164

 , dass 

                                                             

159 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 147. 

160 Arendt, Karl Jaspers: Bürger der Welt in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 

101. 

161 Ebd. 

162 Vgl. auch Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 404 ff. 

163 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 144. 

164 Arendt, Über die Revolution, S. 194 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 37 

 

sich „Macht und Freiheit in ihm vereinigen“
165

, das also die politische 

Freiheit des Könnens stets garantiert ist.
166

 Dazu bedürfe es der checks 

and balances, denn allein Macht sei geeignet, Macht einzugrenzen ohne 

Ohnmacht zu erzeugen.
167

 Würde diese Aufgabe von Gesetzen wahrge-

nommen werden, berge dies gleichsam die Gefahr, dass sie den Raum 

der Macht beschränken, ohne einen alternativen zur Verfügung zu stel-

len und somit Ohnmacht erzeugten.
168

 Die einzige Funktion, die das 

Recht, also die Verfassung in diesem Zusammenhang haben kann, ist die 

Installation verschiedener Machtzentren, die sich gegenseitig begrenzen 

– Gewalten- „Machtteilung“, wie sie es nennt – sei also das zentrale 

Charakteristikum einer Verfassung der Freiheit.
169

 Darunter versteht 

Arendt jedoch mehr als die bloße Unterteilung der Staatsgewalten in Le-

gislative, Exekutive und Judikative. Mit Blick auf die Vereinigten Staa-

ten betont sie insbesondere das Bundesstaatsprinzip als effektive Form 

der gegenseitigen Begrenzung.
170

 Hier sei die Unabhängigkeit der Ein-

zelstaaten gewährleistet, ohne dass deswegen eine Vereinzelung ent-

steht.
171

 Gesetze haben dementsprechend, wie bereits auf der Ebene der 

Gewaltenteilung, auch hier wieder Kompetenzen zuzuordnen, keines-

wegs wurde jedoch durch die Einrichtung der Union in die Kompeten-

zen der Bundesstaaten zur Regelung ihrer eigenen Angelegenheiten ein-

gegriffen.
172

  

Die Kompetenzzuweisungen müssen allerdings das Resultat vertrag-

lich manifestierter Abstimmungen und Diskussionen sein. Demnach 

scheint ein römisches Rechtsverständnis in Arendts Werk zu überwie-

gen.
173

 Ein Berufen auf die griechische Tradition wäre mit Arendts 

                                                             

165 Ebd., S. 195. 

166 Ebd., S. 194 f. 

167 Ebd., S. 195 f. 

168 Ebd., S. 197. 

169 Ebd. 

170 Ebd., S. 198. 

171 Ebd. 

172 Ebd., S. 200. 

173 So z.B. Volk, Hannah Arendt und das Recht in: Breier/ Gantschow (Hrsg.), 

Politische Existenz und republikanische Ordnung, S. 187 (189 f.); auch 

Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 382, 

auch wenn er an anderem Orte auf die Notwendigkeit der Begrenzung des 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Handlungs- und Freiheitsbegriff nicht vereinbar, so Förster, da sie durch 

ihre Statik unter anderem einen gewaltlosen institutionellen Wandel aus-

schließen würde.
174

 Arendt selbst schreibt, dass aufgrund der Vorherseh-

barkeit und Zuverlässigkeit des Herstellens, das stets auf die Fabrikation 

eines bestimmten ‚Produkts‘ gerichtet ist, das Handeln in der griechi-

schen Philosophie von Platon und Aristoteles gerne in ein Herstellen 

umgewandelt worden wäre.
175

 Durch diesen Akt würde jedoch kein dau-

erhaftes und stabiles Bezugsgewebe entstehen.
176

 In diesem Zusammen-

hang schreibt sie den für Förster als Bestätigung ihrer Ablehnung des 

griechischen Rechtsverständnisses signifikanten Satz, dass „wir das, den 

Griechen selbstverständliche, Vorverständnis von Aufgabe und der Rol-

le der Gesetzgebung für den öffentlichen Bereich nicht teilen.“
177

 In die-

sem Abschnitt beschäftigt sich Arendt jedoch bereits mit der Verände-

rung des Verständnisses des Politischen durch das Eindringen der Philo-

sophie, die sich von der eigentlich politischen Tätigkeit des Handelns 

bereits abwandte.
178

 

Weder nur der Begriff des νόμος, noch jener allein der lex sind ge-

eignet, das Politische zu ermöglichen. An dem rein römischen Rechts-

begriff sei zu kritisieren, dass er unter einer Extensität leide, die die An-

dere nicht als ebensolche behandeln könne, da das Prinzip der Inklusion 

die Anerkennung nicht mit einschließe.
179

 So sei auch in Rom anstelle 

der römischen Gemeinschaft das Imperium getreten:
180

 Mit dem An-

spruch, dass aus jeder Fremden eine Gleichartige wird, wird eben jene 

Unterschiedlichkeit geleugnet, die Charakteristikum der Pluralität und 

fundamental für Arendts konsensuale Vorstellung vom Gesellschaftsver-

trag ist. Die Möglichkeit der Zustimmung oder des Verlassens der Ge-

meinschaft verlangt eine Welt, die so konzipiert ist, dass in ihr unter-

                                                                                                                     

Bereichs des Politischen zur Vermeidung von Souveränität eingeht, 

S. 251 f. 

174 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 254. 

175 Arendt, Vita Activa, S. 245, als Grund hierfür nennt sie die Zuverlässigkeit, 

die dem Herstellen, im Gegensatz zum Handeln anhaftet. 

176 Ebd., S. 246. 

177 Ebd. 

178 Ebd., S. 244 f. 

179 Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 410. 

180 Ebd., S. 406. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 39 

 

schiedliche politische Gemeinschaften koexistieren können. Somit ga-

rantieren die Zäune, die der νόμος zieht, und die sowohl räumlich als 

auch thematisch zu verstehen sind, den Fortbestand auch politisch diver-

ser Gemeinschaften. Doch das Gesetz im Sinne des νόμος, das auf ein 

Innen gerichtet ist, versage, sobald es gilt, außenpolitische Beziehungen 

zu knüpfen.
181

 Zudem wohne ihm stets ein gewalttätiges Element inne: 

Durch einen Herstellungsprozess entstanden und somit unabhängig von 

den Menschen, auf die es angewendet wird, verlange es Gehorsam und 

könne Befehle erteilen – wie ein Despot.
182

 Das liege jedoch auch daran, 

dass das Gesetzgeben im antiken Griechenland als präpolitische Tätig-

keit verstanden wurde, so dass der Gesetzgeber zwar von der πόλις er-

nannt wurde, jedoch nicht in sie eingebunden war – somit konnte er auch 

nicht über die Gleichen herrschen.
183

 

Der νόμος ist zu sehr Herstellen und damit zu stabil, die römische lex 

hingegen lässt die Maßlosigkeit des Handelns anklingen.
184

 Die Symbio-

se ist notwendig, um sowohl den stabilisierenden Rahmen zu bieten, in 

dem sich das politische Leben abspielen könne,
185

 und Verlässlichkeit 

innerhalb dieser ‚Zäune‘ durch die Bindung an Versprechen zu gewähr-

leisten, als auch den Raum so zu begrenzen, dass es möglich ist, diesen 

zu verlassen und in einen anderen überzugehen, wenn man sich in der 

Gemeinschaft nicht oder nicht mehr angenommen fühlt.
186

 Während die 

Etablierung des Politischen durch Abgrenzung des Raumes an sich kei-

neswegs politisch zu sein braucht
187

, sind die Bindungen, die Menschen 

untereinander eingehen, das Politische in Reinform, da sie über einen 

performativen Akt etabliert werden, ein Miteinander-Sprechen und Per-

spektiven erschließen.
188

 

Es spricht also einiges dafür, Arendts Rechtsdenken nicht als einen 

‚Konkurrenzkampf‘ zwischen dem römischen- und dem griechischen 

                                                             

181 Arendt, Was ist Politik?, S. 53. 

182 Ebd., S. 112 f. 

183 Arendt, Über die Revolution, S. 241. 

184 Vgl. Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 406. 

185 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140). 

186 Ebd., S. 119 (147). 

187 Vgl. Arendt, Was ist Politik?, S. 53. 

188 Vgl. ebd., S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Rechtsverständnis zu betrachten, sondern ihre ‚Perlentauchermethode‘
189

 

zu berücksichtigen und damit die Möglichkeit zu haben zu erkennen, 

dass sie Aspekte beider Rechtssysteme herausgegriffen hat, um ihr Ver-

ständnis der politischen Gemeinschaft denkbar zu machen.
190

  

Es ist offenkundig, dass das Politische um überhaupt entstehen zu 

können, der Gesetze im öffentlichen Raum bedarf. Das Herstellungs-

moment, das in diesem Moment stets droht, das fragile Machtgefüge zu 

zerstören und an die Stelle des Miteinanders das Wollen zu stellen, kann 

nur umgangen werden, wenn der Gesetzgeber sich nicht als Herrscher, 

sondern als primus inter pares begreift, also so agiert, dass seine Initia-

tive die Unterstützung anderer erlangt und in dem Bewusstsein beginnt, 

dass er anderer zur Ausführung seines Vorhabens bedarf.
 191

 Arendt 

verweist in diesem Kontext auf die Wörter agere und gerere,
192

 welche 

die Stadien des Handelns unterteilen und somit verdeutlichen, dass es 

zwar einer Anführerin bedarf, diese jedoch ihr Vorhaben nur dann um-

zusetzen vermag, wenn andere sie unterstützen.
193

 

 

Autorität und Legitimation – Bewahrung 
 

Arendt war Anhängerin der Republik. Entsprechend nimmt die Verfas-

sung eine besondere Stellung im ihrem gesamten Rechtsdenken ein. Sie 

                                                             

189 Diesen Begriff verwendet sie selbst in Bezug auf Walter Benjamin (Arendt, 

Walter Benjamin in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 195 (244 ff.)), und 

beschreibt es als eine Form des Sammelns von Einzigartigkeiten außerhalb 

systematischer Kategorien. Der Gegenstand wird aus seinem Zusammen-

hang genommen – Arendt bezeichnet dies als die destruktive Seite des 

Sammlers; der Perlentaucher geht auf die Tiefe des Meeresgrundes, um die 

Perlen herauszubrechen, und sie auf neue Art und Weise zu betrachten. Es 

sind einzelne Phänomene oder sogar Worte der Vergangenheit, die auch 

die Gegenwart erhellen können. 

190 Vgl. auch Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 411. 

191 Vgl. Arendt, Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 201 (225). 

192 Dabei bedeutet agere etwas in Bewegung zu setzen und anzuführen, genere 

tragen, oder ausführen, betreiben, vollziehen (s. Arendt, Vita Activa, S. 

216). 

193 Arendt, Vita Activa, S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 41 

 

suchte eine Quelle, die sicherstellte, dass Gesetze, und nicht Menschen 

herrschten.
194

 Dies lasse sich nur durch eine Abtrennung der Rechtsquel-

le vom Ursprung der Macht erreichen; denn würde man den Ursprung 

der Macht, dem ‚Volk‘ Rechtsquellqualitäten zusprechen, würde sein 

wechselhafter Wille zum Recht und somit „ein subjektiver, ephemerer 

Gemütszustand“
195

 ausschlaggebend für die zukünftigen Gesetze des je-

weiligen Landes werden.
196

 Dies stehe aber im scharfen Kontrast zur ei-

gentlichen Aufgabe des Rechts: Die Bindung an ein Gesetz sei die einzi-

ge Bindung, die Dauerhaftigkeit, Kontinuität und Autorität garantiere.
197

 

Um die „Autorität [der Gesetze, B.B.] für alle zu sichern, für die Min-

derheit wie für die Mehrheit, die gegenwärtige Generation wie die 

Nachkommen“
198

 bedürfe es einer „immer gegenwärtigen Autoritäts-

quelle jenseits des politischen Raumes.“
199

 Erst, wenn eine solche Auto-

rität etabliert sei, könne es „Dauer und Wandel“
200

 geben. Sie stelle da-

her das ‚höhere Recht‘ dar, das als Quelle aller Gesetze dient und somit 

das Absolute ist, „das dem von Menschen gesetzten Recht Gültigkeit 

verleiht [...]“
201

. 

 

Der Begriff der Autorität bei Arendt 

Hier nun kommt Arendts Autoritätsbegriff zum Tragen, den sie sowohl 

von Macht als auch von Gewalt, da er weder auf Gleichheit, noch auf 

Zwang basiert, abgrenzt.
202

 Zwar verlange Autorität Gehorsam, würde 

sie jedoch durch Zwang oder Argumente durchgesetzt, wäre sie schon 

nicht mehr vorhanden.
203

 Sie basiere vielmehr auf einer Hierarchie, die 

von beiden Parteien akzeptiert wird.
204

 Autorität negiere die Freiheit 

                                                             

194 Arendt, Über die Revolution, S. 236. 

195 Ebd., S. 204. 

196 Ebd. 

197 Ebd., S. 255 f. 

198 Ebd., S. 236. 

199 Ebd., S. 239. 

200 Ebd., S. 259. 

201 Ebd., S. 236. 

202 Arendt, Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159 f. 

203 Ebd. 

204 Ebd., S. 159 (160). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | Integrität und Verantwortung 

 

 

nicht, sondern beschränke sie lediglich,
205

 ein Aspekt, der in den man-

nigfaltigen Möglichkeiten menschlichen Handelns von kaum zu über-

schätzender Relevanz sei.
206

  

Autorität entstehe durch die Verantwortungsübernahme für die Welt, 

wie sie der Neuling vorfindet.
207

 Sie bedeute eine Kenntnis der Vergan-

genheit, die eine „Tiefendimension“
208

 menschlichen Daseins darstellt 

und gebe somit eine Hilfestellung bei dem Einfinden in die Welt, sie 

diene der Kontinuität also, indem sie Orientierung bietet.
209

 Die Autori-

tät ist es, die Arendt auch zur Abgrenzung von Heidegger benutzt, wenn 

sie betont, dass Menschen eben nicht in die Welt geworfen, sondern in 

sie geleitet würden.
210

 Ein Autoritätsverlust könne unter anderem da-

durch entstehen, dass auch diejenigen, die sich schon länger in der Welt 

bewegen, sich in ihr nicht mehr zurechtfinden – der Orientierungsverlust 

komme somit einer Weltentfremdung gleich.
211

 

 

Die Autorität des Gründungsaktes als Legitimation 

Auch die Verfassung bedarf eines Ursprungs, der ihr Anerkennungswür-

digkeit verleiht. Durch die Säkularisierung sei die göttliche Autorität aus 

dem öffentlichen Raum gedrängt worden und habe somit sowohl ihre 

Funktion als Wertvermittlerin als auch als Herrschaftslegitimation verlo-

ren.
212

 Einen bloßen Ersatz dieser Institution durch die menschliche 

Vernunft lehnt Arendt, da es sich bei ihr um einen absoluten Maßstab 

handelt, der unabhängig von Zeit und Raum die Herrschaft des Rechts 

legitimieren würde, als nicht gültig ab.
213

 Es braucht eine Kraft, die dem 

                                                             

205 Ebd., S. 159 (162). 

206 Ebd., S. 159 (162). 

207 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 255 (272). 

208 Arendt, Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159 

(161). 

209 Arendt, Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 159 

(165). 

210 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 549. 

211 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 255 (272). 

212 Arendt, Über die Revolution, S. 210. 

213 Ebd., S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 43 

 

Interpersonalem der menschlichen Welt direkt entspringt, die der Ver-

fassung jene Autorität verleiht, auf die sie sich zu ihrer Legitimation be-

rufen kann. Diese Autorität sei in dem – in dem Gründungsakt verwirk-

lichten – „Einen-neuen-Anfang-setzen“
214

 zu finden, denn im Grün-

dungsakt habe sich das menschliche Wesen des Anfangs als das Prinzip 

des Handelns in Wirklichkeit umgesetzt, durchziehe alle folgenden 

Handlungen und „bleibt sichtbar in der Welt und verschwindet aus ihr 

erst wieder, wenn die oft Jahrhunderte währende Geschichte, die aus 

ihm entsprang, an ihr Ende gekommen ist.“
215

  

Das Anfang-Machen impliziert bei Arendt viel mehr als die reine 

Tatsache, ein neues Gemeinwesen zu gründen: „Damit ein Anfang sei, 

wurde der Mensch geschaffen“
216

 zitiert sie Augustin als hoffnungsvol-

len Abschluss ihrer Analyse der totalen Herrschaft.
217

 In dem Setzen ei-

nes Anfangs realisierten sich Werte, ohne die ein solcher Gründungsakt 

gar nicht möglich gewesen wäre: Die Entscheidung, einander als Glei-

che zu begegnen, die, wie Arendt betont, keineswegs eine zwingende 

sei, sondern letztendlich „von der tätigen Einsicht menschlicher Ver-

nunft“
218

 und damit von der anhaltenden Diskussion und der Einigung 

abhänge,
219

 ebenso, wie das dadurch ermöglichte Miteinander-Handeln, 

Weltbilden und somit Verwirklichen der menschlichen Bedingung der 

Pluralität. Die Autorität des Anfangs liegt somit nicht allein in der Hand-

lung begründet, sondern in der Repräsentativität des politischen Seins. 

Losgelöst von dem Befehlscharakter, der das göttliche Recht präge,
220

 

das seine Autorität im politischen Raum durch die Säkularisierung ver-

loren habe,
221

 finden sich die Grundsätze des Miteinanders in der Prä-

ambel der amerikanischen Verfassung, die dadurch die einzige Ver-

schriftlichung der zur Legitimation benötigten Autorität darstelle.
222

 

 

                                                             

214 Ebd., S. 256. 

215 Ebd., S. 274. 

216 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 979. 

217 Ebd. 

218 Arendt, Über die Revolution, S. 250. 

219 Ebd. 

220 Ebd., S. 244 f. 

221 Ebd., S. 209. 

222 Ebd., S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Die Aufgabe der Verfassung 

Die Autorität des Anfang-Machens habe sich in der Verfassung nieder-

geschlagen, so dass diese so lange legitimiert sei, wie die Möglichkeit 

der Teilhabe an öffentlichen Angelegenheiten, die einst den Anfang ge-

setzt hat, ermöglicht bleibt.
223

 Eine Verschriftlichung sei nötig, da die 

Versprechen allein, die immerhin auf Gegenseitigkeit und Hierarchielo-

sigkeit beruhen und die Basis der neu entstehenden Verfassung bilden 

sollten, die Dauerhaftigkeit und Kontinuität, derer die Politik bedarf, 

aufgrund der Spontaneität, die dem Menschen immanent ist, nicht ge-

währleisten können.
224

 So kann die Verfassung den im politischen Be-

reich Hinzukommenden einen Wertmaßstab an die Hand geben, der ih-

nen hilft, sich im System zurechtzufinden. 

Die Amerikanische Verfassung perpetuiert – ganz im Sinne ihrer 

Gründer – nicht so sehr Substantielles als vielmehr formal den Staats-

aufbau. Wie bereits die gegebenen Versprechen stellt sie somit eher 

‚Spielregeln‘ auf, indem sie den Modus des Miteinanders reguliert, als 

eine bestimmte Meinung zu propagieren. Da sie den ‚Anspruch auf Ge-

horsam‘ auch von den jeweils machthabenden Kräften einfordere und 

somit bis zu einem gewissen Grad unabhängig von der aktuellen politi-

schen Situation Beachtung beanspruche, transzendiere sie im politischen 

Raum.
225

 Dies begründe ihren Achtungsanspruch
226

 – durch sie herr-

schen Gesetze, und nicht die Menschen, denn anders als in einer reinen 

Demokratie seien Gesetze nicht durch ihre Übereinstimmung mit der 

Meinung der Mehrheit legitim, sondern aufgrund ihrer Übereinstim-

mung mit der Verfassung.
227

 So ist es konsequent, dass Arendt den Sitz 

der Autorität im Supreme Court verortet. Da die Verfassungsrichter we-

der Macht, die der Legislative anhaftet, noch Gewalt, die durch die Exe-

                                                             

223 Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 410. 

224 Arendt, Über die Revolution, S. 236. 

225 Vgl. Arendt, Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

159 (162). 

226 Hinchman/ Hinchman in: Heuer/ Heiter/ Rosenmüller (Hrsg.), Arendt 

Handbuch, S. 269 f., die allerdings davon ausgehen, dass Autorität auf Le-

gitimität beruhe, eine Auffassung, der – wie dargestellt – nicht gefolgt 

werden kann. 

227 Vgl. auch Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, 

S. 408. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 45 

 

kutive ausgeübt wird, innehaben, sondern lediglich Urteilskraft, finde 

sich die Ausübung der Autorität nicht im Verteilen von Ratschlägen, 

sondern in der Auslegung der Verfassung.
228

 Durch ebendiese Verfas-

sung werde der Supreme Court jedoch auch berechtigt, die Verfassung 

nicht nur anzuwenden, sondern diese zu interpretieren und zu erwei-

tern.
229

 Insbesondere die Vermehrung der verfassungsrechtlichen Grund-

lagen entspringe der Notwendigkeit der Stabilität und Anwendbarkeit 

der Konstitution in einer sich verändernden Welt, damit diese ihre Funk-

tion als Maßstab nicht verliert.
230

 Dieser Aufgabe könne insbesondere 

der Supreme Court durch „jurisgenerative Debatten“
231

 genügen, die es 

ihm ermöglichten, veränderte Realitäten durch Reinterpretation der 

Normen in die Verfassungswirklichkeit zu integrieren.
232

 

Auch wenn ihm Autorität innewohnt, berechtigt dies das Verfas-

sungsgericht eben so wenig wie die gewählten Volksvertreter, Verände-

rungsprozesse per Gesetz zu erzwingen. Verfassungsgericht und Reprä-

sentanten seien nur dazu befugt, bereits eingetretene Veränderungen zu 

legalisieren und stabilisieren, nicht aber dazu, sie anzustoßen.
233

 Sowie 

der Repräsentant in diesem Fall seine – ihm lediglich übertragene – 

Macht missbrauchen würde, würde das Gericht nicht mehr mit Autorität, 

sondern despotisch handeln.
234

 

 

Politische Rechte – Erweitern 
 

Die Veränderungsprozesse, die wie bereits ausgeführt, nicht durch Insti-

tutionen anzustoßen sondern lediglich zu legalisieren sind, sind Aus-

druck der originär politischen Aufgabe des Erweiterns des Gemeinwe-

sens, also der Sorge um die Zukunft der Welt. Die Stabilität, die eine 

Verfassung in die politische Gemeinschaft bringt, berge die inhärente 

Gefahr, dass „die Möglichkeiten des Handelns und das stolze Vorrecht, 

                                                             

228 Arendt, Über die Revolution, S. 257 f. 

229 Ebd., S. 262. 

230 Ebd., S. 260 f. 

231 Benhabib, Die Rechte der Anderen, S. 177. 

232 Ebd., S. 176 f. 

233 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140). 

234 Ebd., S. 119 (141). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | Integrität und Verantwortung 

 

 

etwas Neues zu beginnen [...]“
235

 für die Nachfolgerinnen unmöglich 

werden.
236

 Dieser Antagonismus zwischen Freiheit und Stabilität kann 

auf Dauer im schlimmsten Falle zu ständig wiederkehrenden Revolutio-

nen führen. „Da sie [die Verfassungen, B.B.] fixiert und gleichsam ver-

dinglicht waren, wurden sie ein objektiver Bestandteil der Welt, der dem 

subjektiven Belieben ihrer Bewohner weitgehend entzogen war.“
237

 Da 

jedoch der tatsächliche Gehalt der öffentlichen Freiheit die Beteiligung 

an öffentlichen Angelegenheiten oder Zulassung zum Bereich des Öf-

fentlichen sei,
238

 müsse es auch für weitere Generationen die Möglich-

keit geben, die Vorzüge der Republik, die sich – anders als der „bloße 

Rechtsstaat“
239

 dadurch auszeichnet, dass sie nicht lediglich bürgerliche 

Rechte garantiert, sondern die politische Freiheit der Teilhabe an öffent-

lichen Angelegenheiten verbürgt – wahrzunehmen.
240

 

 

Macht und Ermächtigung – Das Wahlrecht 

Dies werde zum einen über den – in der Verfassung verbürgten – Zu-

gang zum formalen politischen Raum ermöglicht, also durch das aktive 

und passive Wahlrecht.
241

 Die auf diesem Wege gewählten Repräsentan-

tinnen haben die Möglichkeit, die Verfassung zu erweitern
242

 und somit 

den Gründungsgedanken zu wiederholen, ist doch die Macht, Gesetze zu 

erlassen, in diesem Fall nicht mehr als die Ermächtigung durch die Wäh-

lerinnen.
243

 Doch insbesondere das Recht, eine Repräsentantin zu wäh-

len sei, so Arendt, zwar notwendig zur „Selbsterhaltung“
244

, also um die 

Möglichkeit zu haben, eigene Interessen und Standpunkte im Parlament 

durch Vertretung zu artikulieren und somit staatliche Intervention in das 

                                                             

235 Arendt, Über die Revolution, S. 298. 

236 Ebd. 

237 Ebd., S. 213 f. 

238 Arendt zitiert nach Benhabib, Hannah Arendt, S. 257. 

239 Arendt, Über die Revolution, S. 281. 

240 Ebd. 

241 Arendt, Little Rock in: Zur Zeit, S. 95 (104). 

242 Ebd., S. 215. 

243 Ebd., S. 236. 

244 Ebd., S. 86. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 47 

 

eigene Leben zu verhindern, aber noch lange keine Verwirklichung des 

Politischen.
245

 

Den Bestand der Gesetze zu erweitern sei legitim, so lange sie der 

Erhaltung der Gemeinschaft
246

 und der Bewahrung der Freiheit im poli-

tischen Sinne
247

 dienen. Allerdings beruhe die Legitimität des Erwei-

terns auf zwei Grundsätzen: Weder dürften sich die Umstände, unter de-

nen das Versprechen gegeben wurde, gravierend verändern, noch die 

Gegenseitigkeit aufgekündigt werden.
248

 Insbesondere die Gegenseitig-

keit könne fraglich werden, wenn die politische Gemeinschaft – die 

niemals nur als Abstraktum, sondern als tatsächliche Gemeinschaft der 

Staatsbürgerinnen existiert – der Meinung ist, dass die Gesetze ihre hier 

benannten Aufgaben nicht wahrnehmen.
249

  

Doch allein der Zugang zum politischen Raum, der zwar grundsätz-

lich allen Bürgerinnen offensteht, aber nicht von allen genutzt werden 

kann, ist deswegen auch nicht ausreichend, um zu garantieren, dass 

Menschen politisch tätig werden können. Arendt nennt drei weitere 

Rechte, die notwendiger Bestandteil der Verfassung einer freien Repub-

lik sein müssen: Meinungs- und Versammlungsfreiheit
250

 sowie das 

Recht auf zivilen Ungehorsam sind unerlässlich dafür, auch unmittelbar 

Zustimmung oder Dissens kundtun zu können und somit politisch tätig 

zu werden.  

 

Wiederholung der Revolution – Die Versammlungsfreiheit 

„Die im Dunkeln sieht man nicht“ – dieses Zitat begleitet Arendts Über-

legungen zur Bedeutung der sozialen Frage in der Französischen Revo-

lution.
251

 Sie erkennt, dass es Gruppen gibt, die aufgrund zum Beispiel, 

aber nicht nur, ihrer wirtschaftlichen Lage nicht im Stande sind, am poli-

tischen Leben zu partizipieren.
252

 Im Dunklen zu sein ist jedoch nicht 

                                                             

245 Ebd., S. 86. 

246 Ebd., S. 260 f. 

247 Arendt, Was ist Politik?, S. 28. 

248 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (151). 

249 Ebd. 

250 Arendt, Revolution und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 227 (248). 

251 Arendt, Über die Revolution, S. 86 f. 

252 Ebd., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | Integrität und Verantwortung 

 

 

nur das Schicksal der Armen, sondern insbesondere auch der Rechtlosen 

oder marginalisierter Gruppen der Bevölkerung, die keine Möglichkeit 

haben, sich auf der Ebene der repräsentativen Politik zu exponieren. Ge-

rade für diese Gruppen ist das Recht auf Versammlungsfreiheit das 

Recht auf eine politische „Revolution“, 
253

 das sich auf die Freiheit beru-

fe, Teil der Öffentlichkeit zu sein,
254

 also sich auszuzeichnen und zu 

handeln.
255

 Um Freiheit wahrnehmen zu können, müssten Zäune etab-

liert werden, die verhindern, dass zum Beispiel der Staat beziehungswei-

se die Regierung dieses Recht versagen kann.
256

 Diese Zäune können 

von der Verfassung gestiftet werden, die nicht zur Disposition der Herr-

schaft steht. Der „Erscheinungsraum [der, B.B.] entsteht, wo immer 

Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen [...]“
257

, lasse 

Macht zwischen den Versammelten entstehen
258

 und eröffnet dadurch 

die Möglichkeit zum Politischen. Die Garantie der Versammlungsfrei-

heit ist also die verfassungsrechtliche Verbürgung der Möglichkeit der 

Machtbildung. 

 

Wiederholung des Gründungsaktes – Die Meinungsfreiheit 

Auch die Debatte darüber, wie die politische Gemeinschaft verfasst ist, 

ist nicht durch das Promulgieren der Verfassung abschließend dem 

menschlichen Zugriff entzogen. Vielmehr könne die Herrschaft der Ge-

setze nur dann bestehen, wenn sie von der Gemeinschaft anerkannt blei-

ben,
259

 in ihnen also die ursprüngliche Ermächtigung, das Zusammenle-

ben zu regeln, erhalten bleibt.
260

 Anerkennung aber basiere immer auf 

Meinungen, deren Wirkmächtigkeit im öffentlichen Raum davon ab-

hängt, wie viele Menschen sie teilen.
261

 Daher kann jede Form der Mei-

nungskundgabe als Wiederholung des erstmals legitimierenden Grün-

                                                             

253 Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 

208. 

254 Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 19. 

255 Arendt, Über die Revolution, S. 86. 

256 Benhabib, Hannah Arendt, S. 253. 

257 Arendt, Vita Activa, S. 251. 

258 Arendt, Vita Activa, S. 313. 

259 Arendt, Macht und Gewalt, S. 42. 

260 Ebd. 

261 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 49 

 

dungsaktes verstanden werden; Gegenstand der Meinung und des Dis-

kurses sei stets die gemeinsame Welt.
262

 Allerdings beschränke sich die 

Meinung nicht auf Kategorien von Zustimmung oder Ablehnung, in den 

Debatten können zum Beispiel Normen vielmehr auch Gegenstand einer 

Kritik, die auf Veränderung oder zumindest Neuinterpretation zielt, 

sein.
263

 Benhabib schreibt in diesem Kontext – rekurrierend auf Derrida 

– von „demokratischen Iterationen“
264

, die Tatsache, dass bei der Wie-

derholung eines Begriffes nie seine ‚ursprüngliche‘ Bedeutung reprodu-

ziert werde, sondern er schon durch die Wiederholung in einen neuen 

Kontext eingefügt werde und der Begriff seinerseits dadurch erweitert 

und verändert.
265

 Dieses Konzept scheint insbesondere in Hinblick auf 

ihre Perlentauchermethode auch auf das Arendt’sche Verständnis zur 

Bedeutung der Meinungsfreiheit zuzutreffen. Durch die „demokrati-

schen Iterationen“
266

 könne ein stets sich aktualisierender Demos sich 

Normen aneignen,
267

 so dass es nicht mit jeder folgenden Generation ei-

ne neue Verfassung braucht, und somit der Aspekt der Kontinuität, ohne 

Verhinderung der Möglichkeit eines Anfangs, gewährleistet ist. Gleich-

zeitig verwirklicht sich dieserart der Mensch als zoon politikon, kann die 

Angelegenheiten der gemeinsamen Welt durch Sprache, und nicht durch 

Gewalt regeln.
268

 Die Meinungsfreiheit ist demnach ein elementares und 

nicht disponibles Recht des Menschen als Rechtsperson.
269

 

 

Dissens im Konsens – das Recht auf zivilen Ungehorsam 

Während die Freiheit, zusammenzukommen und miteinander zu spre-

chen, durch die Versammlungs- und Meinungsfreiheit verfassungsrecht-

lich geschützt sei, sei die Freiheit zu handeln davon nicht umfasst.
270

 

Doch es gebe Situationen, in denen die erstgenannten politischen Frei-

heiten ihrem Zweck nicht mehr dienen können, zum Beispiel wenn auch 

                                                             

262 Emcke, Gegen den Hass, S. 120. 

263 Benhabib, Die Rechte der Anderen, S. 175. 

264 Ebd. 

265 Ebd., S. 175 f. 

266 Ebd.S. 176. 

267 Ebd. 

268 Vgl. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 614. 

269 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 63. 

270 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (143). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | Integrität und Verantwortung 

 

 

sie eklatant eingeschränkt, beziehungsweise kriminalisiert werden.
271

 In 

diesem Falle seien von der Regierung Veränderungen durchgesetzt wor-

den, deren Verfassungsmäßigkeit zumindest zweifelhaft scheint, denn 

sie schränken die Möglichkeiten der Bürgerinnen zur Veränderung der 

Welt ein.
272

 Deswegen sei eine dritte Grundfreiheit in die Verfassung 

aufzunehmen:
 273

 Jene auf zivilen Ungehorsam. Seine Aktionen zeichne-

ten sich dadurch aus, dass eine ausführende Gruppe, die sich nicht auf-

grund übereinstimmender Interessen, sondern einer gemeinsamen Mei-

nung zusammengefunden hat
274

 – und somit bereits die Voraussetzungen 

politischen Handelns erfüllt – gewaltfrei Gesetze bricht,
275

 die sie für 

verfassungswidrig hält. Der Geist der amerikanischen, als wahrlich re-

publikanischer Verfassung liege in dem ihr zugrunde liegenden Prinzip 

des Konsenses, nicht in Form einer Unterwerfung unter den Willen eines 

Souveräns, sondern in Form des Versprechens gegenseitiger Unterstüt-

zung und somit aktiver Zustimmung.
276

 Ein so gelagerter horizontaler 

Gesellschaftsvertrag könne jedoch nur so lange bestehen, wie das 

Grundverständnis des Konsenses eine Möglichkeit des Dissenses ein-

schließt.
277

 Der Konsens beziehe sich auf die in der Verfassung perpetu-

ierten Grundsätze, könne sich jedoch deswegen nicht auf jedes einzelne 

Gesetz beziehen, denn dann würde die Freiheit ad absurdum geführt 

werden.
278

 Durch die Möglichkeit, Veränderungen, die durch den zivilen 

Ungehorsam herbeigeführt wurden, nachträglich durch den Supreme 

Court legalisieren und stabilisieren zu lassen,
279

 berge er das Potential 

zur Transformation der bestehenden Normenordnung.
280

 Die rechtliche 

Anerkennung des Transformationsprozesses durch das Verfassungsge-

richt sichere gleichzeitig auch die Autorität der Verfassung, da sie durch 

neue Auslegung erweitert werde und somit die Gefahr gebannt, dass sie 

                                                             

271 Ebd., S. 119 (138). 

272 Ebd., S. 119 (136). 

273 Ebd., S. 119 (140ff.). 

274 Ebd., S. 119 (123). 

275 Ebd., S. 119 (138). 

276 Ebd., S. 119 (143 f.). 

277 Ebd., S. 119 (152). 

278 Ebd., S. 119 (146 f.). 

279 Ebd., S. 119 (141 f.). 

280 Vgl. Celikates, RphZ 2017, S. 31 (40). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 51 

 

aufgrund der Veränderungen der Moderne ihrer Aufgabe des ‚In-die-

Welt-Leitens‘ nicht mehr gerecht wird und ihre Legitimität verliert.
281

 

 

Das unbedingte Recht auf Rechtspersonalität 

Den hier untersuchten Freiheitsrechten ist allerdings gemein, dass sich 

auf sie berufen nur diejenigen können, die als Teil der politischen Ge-

meinschaft von der Geltung der Rechtsordnung eingeschlossen sind. Es 

muss demnach ein diesen partikularen Rechten vorgängiges Recht ge-

ben, das dem Individuum die Verwirklichung des sich aus dem Mensch-

sein ergebenden Anspruch auf eine politische Existenz zusichert. Dieses 

fundamentale Recht, das Bedingung aller weiteren Rechte darstellt, hat 

Arendt als „das einzige Menschenrecht“
282

 bezeichnet. Die Zugehörig-

keit zum Demos kann dabei jedoch nicht der Maßgabe des „demago-

gisch verhetzbaren Volkswillens“
283

 unterliegen, sondern muss als sub-

jektives Recht von der Verfassung gewährleistet werden, um sicherzu-

stellen, dass jeder Mensch einen Standort in der Welt zugesichert be-

kommt, „durch den allein er überhaupt Rechte haben kann und der die 

Bedingung dafür bildet, dass seine Meinungen Gewicht haben und seine 

Handlungen von Belang sind“
284

 – er sich also als Jemand in seiner Ein-

zigartigkeit exponieren kann und seine Fäden in das Bezugsgeflecht der 

Welt schlagen kann. Das Recht auf Rechte formuliert demnach einen in-

dividuellen Anspruch auf Rechtspersonalität, der allein darin begründet 

liegt, dass es ein „allgemeines Kennzeichen“
285

 des Menschseins sei, in 

einer Gemeinschaft zu leben, und eine menschliche Fähigkeit, durch 

Sprechen die Angelegenheiten des öffentlichen Lebens zu regeln.
286

 Die 

dem Individuum mit Eintritt in die politische Gemeinschaft zur Verfü-

gung gestellte Maske dient dabei nicht nur der Emanzipation von indivi-

duell nicht verfügbaren Determinanten, sondern stellt „die dem Men-

schen gemäße Darstellung seiner selbst“
287

 dar. Auf der einen Seite be-

                                                             

281 Arendt, Über die Revolution, S. 260 f. 

282 Arendt, Die Wandlung 1949, S. 754 ff. 

283 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 576. 

284 Ebd., S. 613.  

285 Ebd., S. 614. 

286 Ebd. 

287 Kirste, Die beiden Seiten der Maske in: Gröschner/ Kirste/ Lemcke (Hrsg.), 

Person und Rechtsperson, S. 345 (359). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | Integrität und Verantwortung 

 

 

tont Arendt, dass es keine abschließende und umfassende Definition des 

Wesens oder der Natur des Menschen geben könne und ihm auch die 

Möglichkeit zur Selbsterkenntnis deswegen verwehrt bleibt, weil „er 

sich selbst nicht über die Schulter sehen kann“
288

, Schein und Sein je-

doch trotz dieser Unbestimmbarkeit nicht auseinanderfielen.
289

 Die vie-

len Facetten des Menschseins ließen sich durch die Masken bewältigen, 

die dem Individuum die Möglichkeit geben, sich nach Gusto auf unter-

schiedliche Weisen zu exponieren, die maskierte Erscheinung jedoch 

stets demonstriert, dass die Maske als Akt souveräner Entscheidung 

identisch mit dem Handelnden ist, die Rolle jedoch nicht sein ganzes 

Wesen ausmacht.
290

 So können gesellschaftliche Zuschreibungen durch 

Distanzierung und Ironisierung überwunden werden, doch bleiben 

gleichzeitig an die Maske elementare Verhaltenserwartungen geknüpft, 

die eine gewisse Voraussehbarkeit und Stabilität garantieren. 

 

Die politischen Freiheitsrechte als Ausdruck des Person-Seins 

des Menschen 

Die irreduzible menschliche Disposition zum Politischen stellt sich als 

Kern von Arendts Verständnis der Menschenwürde dar. Wie bereits er-

läutert, sieht sie die differentia specifica des Menschseins nur dann ver-

wirklicht, wenn dieser sich handelnd und sprechend, und somit immer 

auch sich selbst offenbarend in die gemeinsame Welt einbringen und 

diese verändern kann. Das Jemand-Sein ist demnach unmittelbar an die 

verfassungsrechtlich zu garantierenden politischen Freiheitsrechte ge-

knüpft. Indem sie die Realisierung der menschlichen Potentiale verbür-

gen, dienen sie nicht nur, wie eingangs festgestellt, der Verhinderung 

dauernder Revolutionen, sondern sie ermöglichen überdies die 

Exponierung der Person. Die Republik unterscheidet sich vom bloßen 

Rechtsstaat also insofern, als sie ihren Bürgerinnen nicht nur einen An-

spruch auf Rechtssubjektivität zubilligt, ein Status, dem schon dann ge-

nügt wäre, wenn die Verfassung den privaten Bereich vor politischen In-

terventionen sichert und durch ein Wahlrecht eine relative Gleichheit 

statuiert, sondern eine Rechtspersonalität zur Grundlage der Öffentlich-

                                                             

288 Arendt, Laudatio auf Karl Jasper in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 90 

(92). 

289 Benhabib, Hannah Arendt, S. 180. 

290 Arendt, French Existentialism in: Essays in Understanding, S. 188 (191). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 53 

 

keit macht, indem sie jeder Einwohnerin das Recht garantiert, sich als 

Protagonistin der eigenen Geschichte in die gemeinsame Welt einzu-

bringen. Dabei ist die Rechtsperson der alle Facetten rechtlich normier-

ten menschlichen Lebens umfassende Begriff. In ihm findet sich sowohl 

die Normadressatin, als die die Täterin sich im Strafprozess begreifen 

muss, weil sie in dem Moment nicht über die Norm, die auf sie ange-

wandt wird, disponieren kann, als auch das Rechtssubjekt, das die De-

markationslinie zwischen homo und persona bildet, da es Abwehran-

sprüche gegen politische Interventionen in den privaten Bereich geltend 

machen kann, und die Staatsbürgerin, zu der das Individuum in dem 

Moment wird, in dem es sich in politische Prozesse einbringt, auf die 

Veränderung der gemeinsamen Welt hinwirkt und Koautorin von Nor-

men ist.  

 

Der Mensch als Vertragspartner –  

Existentialistischer Pluralismus bei Arendt 

 

Im Hinblick auf die Einzelne stellen sich die Gesetze einmal als ‚Schutz 

vor‘, der Invasion politischer und öffentlicher Normen und Akte in den 

privaten Raum dar, sind jedoch auch gleichzeitig Manifestation des 

‚Zwischen‘. In Arendts idealtypischer Vorstellung der Republik basiert 

die gemeinsame Erfahrung darauf, dass alle Menschen sich als gleich 

mächtig wahrnehmen und die Gesetze somit dazu dienen müssten, dass 

jedes Individuum diese Macht ausüben kann – also die Macht des ande-

ren beschränkt wird.
291

 Dennoch stellt sich die Frage, an welchen Leit-

sätzen sich auch die Versprechen, die Menschen einander geben, orien-

tieren können. Arendt schließt ein höheres Recht als Indikator für Recht 

und Unrecht aus, da dieses Gehorsam verlangen würde, und nur Ge- und 

Verbote kenne, die mit ihrem politischen Modell nicht kompatibel 

sind.
292

  

 

Das Urteilen als gesetzbildende Kraft 

Das Recht ist nicht dem Individuum in seiner Vereinzelung immanent, 

sondern ein Resultat des ‚Zwischens‘, somit jedoch nicht vom Einzelnen 

abstrahiert, sondern das Produkt eines Konsenses. Das Wollen, das für 

                                                             

291 Arendt, Social Research 74, S. 713 (726). 

292 Arendt, Über die Revolution, S. 244. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Arendt reine Spontaneität ist,
293

 könne die Voraussetzung eines Verspre-

chens, das stets auf Permanenz angelegt ist, nicht erfüllen.
294

 Die Funk-

tionen und Gefahr des Willens als Gesetzgeber wird an anderer Stelle 

noch ausführlich untersucht werden. 

Somit stellt sich die Frage, wie der Mensch als Gesetzgeber handeln 

soll. Höheres Recht lehnt sie als Indikator ab, den bloßen Willen auch. 

Auch wenn von der Verfassung – hier muss erneut betont werden, dass 

es sich in Arendts Ausführung primär um die amerikanische Verfassung 

handelt – eine Autorität als Rückbindung an den Anfang ausgeht und 

sich somit alle positiven Gesetze innerhalb dieser, von der Verfassung 

abgesteckten, Grundsätze bewegen müssen, stehen doch auch neue Ge-

setze auch vor der Aufgabe, den politischen Raum zu erweitern. Es muss 

ein weiteres Element in ihrer politischen Philosophie geben, das es er-

laubt, die menschliche Bedingung der Pluralität auch im Prozess der Ge-

setzgebung zu berücksichtigen. Insbesondere in ihrem Spätwerk greift 

sie auf ein Potential zurück, das Weltbildung und Standortbestimmung 

ermöglichen soll: Das Urteilen. Bereits bei Eichmann – dem sie beschei-

nigte, nicht denken zu können – schwingt das Urteilen als politische Fä-

higkeit, insbesondere zur Reflektion, mit. Sie selbst bezeichnete das Ur-

teilen als das „politischste unter den geistigen Vermögen des Menschen 

[...]“
295

, so dass es hier einer näheren Untersuchung bedarf. 

 

Der eigene Standpunkt – Das Denken 

Das Urteilen sei nicht voraussetzungslos, sondern vielmehr abhängig 

von einer anderen menschlichen Fähigkeit: Dem Denken,
296

 das dazu 

diene, sich als Person, nicht nur als rein menschliches Wesen zu konsti-

tuieren.
 297

 Es gehe eng mit der Fähigkeit zur Sprache und Erzählung 

einher, durch die Geschehenes reflektiert – und somit Teil der Erinne-

rung wird.
298

 Denken und Erinnern sei die Art und Weise, Wurzeln in 

der Welt zu schlagen und somit einen Standort in der vormaligen Frem-

                                                             

293 Arendt, Das Urteilen, S. 131. 

294 Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 259. 

295 Arendt, Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (155). 

296 Ebd. 

297 Arendt, Über das Böse, S. 85. 

298 Ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 55 

 

de zu finden.
299

 Diese beiden Fähigkeiten konstruierten das Selbst,
300

 die 

Integrität des Menschen und sind damit die Voraussetzung für die 

Personwerdung.
301

  

Das Denken sei indes nicht an Gelehrtheit oder Intellekt gebunden, 

sondern die Realisierung der Pluralität in der Einsamkeit
302

, ein Zustand, 

der von der Verlassenheit radikal verschieden sei, da sich in der Ein-

samkeit der „stumme Dialog mit mir selbst“
303

 verwirkliche.
304

 Die Ver-

lassenheit hingegen bedeute Selbstentfremdung, da man im Gefühl des 

Verlassenseins weder sich selbst, noch die Welt erreiche.
305

 Auch zum 

Denken müsse der Mensch allein sein, da das Hinzutreten eines Gegen-

übers den Dialog mit sich selbst beenden würde,
306

 im Gegensatz zum 

Verlassensein liege in der Einsamkeit aber keine Selbstentfremdung, 

sondern die Bedingung der Möglichkeit der Gemeinschaft,
307

 da sich in 

dem Dialog das eigene Anders-Sein, die eigene Unterschiedlichkeit be-

stätige.
308

 Das Denken in der Einsamkeit, das seine Weltlichkeit auch 

dadurch offenbare, dass es die Welt als Repräsentation abwesender Din-

ge
309

 vor dem geistigen Auge vergegenwärtige,
 310

 bedürfe zweier Eigen-

schaften, um dem Urteilen zuträglich zu sein: dem „Jederzeit-mit-sich-

einstimmig-Denken“
311

 und dem „Selbst-Denken“.
312

  

Aufgrund ihrer Annahme, dass denkende Menschen mit sich selbst 

in einem Dialog stehen, also in der Einsamkeit jemanden bei sich haben, 

der von ihren Taten weiß, erkennt Arendt das Denken als die Fähigkeit, 

                                                             

299 Ebd., S. 85. 

300 Volk, IZPh 2007, S. 52 (59). 

301 Vgl. Arendt, Über das Böse, S. 80. 

302 Arendt, Denktagebuch, S. 263. 

303 Arendt, Über das Böse, S. 73. 

304 Arendt, Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (133). 

305 Salzberger, „Kein Mensch hat das Recht zu gehorchen“, S. 174 f. 

306 Arendt, Über das Böse, S. 93. 

307 Arendt, Denktagebuch, S. 263. 

308 Salzberger, „Kein Mensch hat das Recht zu gehorchen“, S. 134. 

309 Arendt, Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (133). 

310 Arendt, Über das Böse, S. 140 f. 

311 Arendt, Das Urteilen, S. 110. 

312 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Recht von Unrecht zu unterscheiden, an
313

 – allerdings nur anhand indi-

vidueller Maßstäbe, die keineswegs auf alle anderen Menschen über-

tragbar sind. Ein Mensch, der denkt, sich also erinnert, indem er sich das 

Erlebte erzählt, wolle sich – da er dauerhaft mit dem Täter zusammen-

lebt – nicht in eine Lage bringen, in der er sich selbst verachten müss-

te.
314

 Der Maxime der Widerspruchsfreiheit
315

 bedarf es also, um zu 

vermeiden, dass er Böses tut. Arendt rekurriert auf Kant, wenn sie 

schreibt, dass bis in das 20. Jahrhundert hinein davon ausgegangen wur-

de, dass jeder Mensch mit dem Verstand allgemeine Gesetze der Moral 

anerkennt und höchstens eine individuelle Ausnahme wünscht. Das 

Verbrechen, die böse Tat, stehe demnach im Konflikt mit dem eigenen 

Verstand.
316

 Diese Annahme wurde zweifellos durch das Verhalten der 

sogenannten ‚Schreibtischverbrecher‘ im Nationalsozialismus falsifi-

ziert, ein Aspekt, der im Abschnitt zur Strafbarkeit Eichmanns weiter 

ausgeführt werden wird. 

Der zweite, politisch relevante Aspekt des Denkens ist das Selbst-

Denken. Da, wie bereits erläutert, es sich beim Denken nicht um eine 

Tätigkeit handelt, die in Gesellschaft durchgeführt werden kann, sei der 

Maßstab stets das Selbst.
317

 So habe auch jeder Mensch, der mit sich 

selbst in Kontakt steht, eine Handlungsgrenze, die nicht oktroyiert wur-

de, sondern Resultat des Wissens ist, dass man weiterhin mit sich zu-

sammenleben muss.
318

 Zwar sei dies im politischen Alltag nicht notwen-

dig, um nichts Böses zu tun, und somit eher für Krisenzeiten als Instru-

ment zu gebrauchen
319

, deswegen jedoch nicht weniger relevant. Ohne 

die Fähigkeit selbst zu denken, halte die Einzelne nur an vorgegebenen 

Normen und Regeln fest und gewöhne sich daher nicht an deren Inhalt, 

sondern daran, sie zu haben.
320

 Diese Gewöhnung an vorgegebene Re-

gelkomplexe halte den Menschen davon ab, eigene Überzeugungen zu 

                                                             

313 Arendt, Über das Böse, S. 35. 

314 Ebd. 

315 Arendt, Das Urteilen, S. 110. 

316 Arendt, Über das Böse, S. 28. 

317 Ebd., S. 53. 

318 Ebd., S. 86. 

319 Ebd., S. 91. 

320 Arendt, Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, S. 128 (145). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 57 

 

bilden und birgt daher die inhärente Gefahr der Annahme eines jeden 

Regelkomplexes, unabhängig von dessen Inhalt.
321

  

Doch das Denken an sich, so Arendt, bringt als Nebenprodukt stets 

ein Gewissen hervor,
322

 das jedoch lediglich einen individuellen Maß-

stab bildet, und daher keine Handlungen provoziert;
323

 es kümmere sich 

nicht um die Welt, sondern um die individuelle Integrität.
324

 Dieser indi-

viduelle Maßstab, der nicht „die Welt, nicht deren Verbesserung oder 

Veränderung“
325

 zum Ausganspunkt mache, sei jedoch zutiefst unpoli-

tisch,
326

 sogar politisch unverantwortlich,
327

 da das Resultat der Überle-

gungen kein Handlungsimpuls – also kein Prinzip, an denen das Han-

deln auszurichten wäre
328

 – sondern lediglich eine Handlungsgrenze 

sei.
329

 Doch braucht es das Denken, die Konstitution als Person, um in 

der Öffentlichkeit, die keineswegs frei von moralischen Implikationen 

ist, agieren zu können.  

 

Das reflektierende Urteil 

Im Zuge ihrer Untersuchung der Funktion des Urteilens unterscheidet 

Arendt mit Kant zwischen dem reflektierenden- und dem bestimmenden 

Urteil. Während Letzterem eine nähere Untersuchung in der Auseinan-

dersetzung mit der Rolle des Richters im Nationalsozialismus zuteil 

werden soll, ist zur Gründung eines Gemeinwesens sowie zum Urteilen 

in Ausnahmezeiten das reflektierende Urteil ausschlaggebend. Dieses 

kommt dann zu Tragen, wenn allgemeine Schemata, nach denen man ei-

ne Situation beurteilen kann, nicht vorhanden sind. „Selbst wenn wir die 

Maßstäbe zum Messen und die Regeln, unter die das Besondere zu sub-

sumieren ist, verloren haben: Ein Geschöpf, dessen Wesen das Anfangen 

ist, mag in sich genügend Ursprung haben, um ohne vorgegebene Kate-

                                                             

321 Ebd. 

322 Ebd., S. 128 (155). 

323 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (125). 

324 Ebd., S. 119 (126). 

325 Arendt, Über das Böse, S. 53. 

326 Ebd. 

327 Ebd., S. 52 f. 

328 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (128). 

329 Arendt, Über das Böse, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gorien zu verstehen und ohne den Kodex von Sittenregeln, das heißt 

Moral, zu urteilen.“
330

 

Auch wenn Maßstäbe der Beurteilung nicht gegeben sind, finde die-

se nicht im ‚luftleeren Raum‘ statt, sondern erfolge immer auf der 

Grundlage von Tatsachenwahrheiten, die sowohl Basis als auch Ergeb-

nis menschlichen Zusammenhandelns darstellen.
331

 Wahrheiten stünden 

– sobald sie als Wahrheiten anerkannt wurden – nicht zur Disposition 

und seien zwingender Natur.
332

 Damit stellten sie eine natürliche 

Schranke für die ansonsten unbegrenzte Meinungsbildung dar.
333

 Tatsa-

chen allein setzten jedoch keine Handlungsprinzipien,
334

 sondern bilden 

lediglich den Teil des Bezugsgeflechts, in das Menschen hineingeboren 

werden. Sie sind also Vorbedingungen, denen Menschen ausgesetzt 

sind, wenn sie ein neues Gemeinwesen gründen.  

 

Zugehörigkeit durch Freundschaft 

Bereits im Denken bildet sich, wie herausgearbeitet, ein eigener Stand-

punkt, durch den sich der Mensch als eine Person konstituiert, und somit 

einen Platz in der Welt findet. So geht auch die Beantwortung der Frage, 

in wessen Gesellschaft man sich befinden möchte, zunächst von dem In-

dividuum aus. Arendts Philosophie versucht Zugehörigkeit unabhängig 

vom Nationalstaat und der damit einhergehenden Zugehörigkeit qua Ge-

burt zu denken. Dennoch plädiert sie für eine Welt der Pluralität, die 

diese nicht als eine einzige, große Nation interpretiert, sondern in der 

mehrere politische Gemeinschaften koexistieren können, ohne einander 

das Existenzrecht streitig zu machen.
335

 Es sei der Geschmack, also die 

Kunst zu unterscheiden, „eine organisatorische Kraft von eigentümlicher 

Stärke“
336

, die es den Menschen ermöglicht, politisch zusammenzufin-

                                                             

330 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110 (125). 

331 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (331). 

332 Ebd., S. 327 (341). 

333 Ebd., S. 327 (343). 

334 Ebd., S. 327 (351). 

335 Vgl. Arendt, Karl Jaspers in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 101. 

336 Arendt, Kultur und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

277 (301). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 59 

 

den. Arendt greift auf Kants Kritik der Urteilskraft zurück, um die Paral-

lelen zwischen ästhetischen und politischen Urteilen darzustellen. Der 

Geschmack, also die Frage, ob etwas ge- oder missfällt sei, anders als 

andere Feststellungen, abhängig vom Subjekt und nicht von dem Objekt, 

das lediglich interessenlos – ohne Hinblick auf seine Nützlichkeit – be-

trachtet wird.
337

 Es gibt in diesem Falle keine allgemeinen Maßstäbe, un-

ter die der besondere Einzelfall subsumiert werden kann, um seine Beur-

teilung zu erfahren – das Empfinden ist zunächst idiosynkratrisch.  

Dies gilt auch für das politische Urteilen: Keine zwingende Wahrheit 

könne die Voraussetzungen des Politischen schaffen, da sie immer in 

Tyrannei ausufern würde, so dass es auch hier keine allgemein 

oktroyierbaren Maßstäbe gebe.
338

 Vielmehr bedürfe jeder Einzelfall ei-

ner gesonderten Beurteilung, obgleich diese nicht im luftleeren Raum, 

sondern auf der Basis von Beispielen, die im Gegensatz zu Schemata 

nicht auf allgemeinen Merkmalen, sondern auf besonderer Qualität be-

ruhen, stattfindet.
339

 Im Politischen seien es für gewöhnlich bedeutende 

Menschen, die aufgrund ihrer Persönlichkeit oder ihrer Handlung, in der 

sie zuvor proklamierte Prämissen zur Anwendung haben kommen las-

sen, ein Exempel gebildet haben, das sich als Maßstab für andere, ähn-

lich gelagerte besondere Fälle anbietet.
340

 Gegenstand der Beurteilung 

ist dabei jedoch nicht eine einzelne, isolierte Handlung, sondern die Per-

son, die sich exponiert hat. Arendt bezieht sich in diesem Fall zum Bei-

spiel auf Sokrates, Napoleon oder Caesar, die als Persönlichkeit und 

nicht als Summe ihrer Handlungen zu Maßstäben des Politischen ge-

worden seien.
341

  

An ihnen lasse sich unter anderem ein Urteil über Recht und Unrecht 

fällen,
342

 dies allerdings – offensichtlich – nicht in ihrer direkten Prä-

senz, sondern mithilfe der Einbildungskraft, die eine Distanz zwischen 

der Affektion und der daraus entstehenden Empfindung schafft, und die 

Vorstellung an Stelle der Unmittelbarkeit setzt, so dass der Geschmack 

von dem Gegenstand abstrahiert werde.
343

 Dadurch wird die Empfin-

                                                             

337 Arendt, Das Urteilen, S. 113. 

338 Arendt, Gedanken zu Lessing in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 11 (45). 

339 Arendt, Über das Böse, S. 145 ff. 

340 Arendt, Über das Böse, S. 147 f. 

341 Ebd. 

342 Ebd., S. 148. 

343 Arendt, Das Urteilen, S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dung zur Kommunikation vorbereitet. Bei der Entscheidung von Recht 

und Unrecht sei es daher von den ‚Vorbildern‘ der Einzelnen abhängig, 

in wessen Gesellschaft sie sich gerne befinden würde. Zudem böten die-

se heraufbeschworenen besonderen Beispiele einen Maßstab für die in-

dividuelle Handlungsgrenze.
344

 Die persönliche Entscheidung über 

Recht und Unrecht sei zunächst also eine, die im forum internum, kei-

neswegs jedoch im Verlassensein getroffen wird, denn sie werde in vor-

gestellter Anwesenheit von Menschen, die als Beispiel das individuelle 

Urteil beeinflussen, gefällt.
345

 Das einsame Urteil kann jedoch, obwohl 

es im Angesicht der Pluralität gefällt wurde, lediglich Indikator, nicht 

aber hinreichende Bedingung zur Auswahl der Gemeinschaft, in der man 

sich im Politischen wiederfinden möchte, sein.  

Vielmehr bedürfe das Urteil einer in der Einbildungskraft bereits 

vorbereiteten Kommunikation, die als Mitteilbarkeit eine Politik der 

Freundschaft, nicht der Brüderlichkeit,
346

 also geprägt durch das Ge-

spräch über die Welt und nicht die Intimität,
347

 verwirklicht. Die organi-

satorische Kraft des Geschmacks gewinne an zusätzlicher Relevanz, 

wenn sich Menschen politisch, also nach „bestimmten, wesentlichen 

Gemeinsamkeiten“
348

 zusammenfinden möchten, denn es sei offensicht-

lich, dass „Menschen sich an kaum etwas anderem gegenseitig so 

schnell erkennen und sich dann auch so unbedingt als einander zugehö-

rig empfinden können“
349

, wie eben an der Frage ob etwas ge- oder 

missfällt – im Politischen die Orientierung an Persönlichkeiten. Das Zu-

sammenfinden über den Geschmack ermögliche die Findung von grund-

sätzlichen Übereinstimmungen, die Meinungen durch Zustimmung als 

Grundsatz des Zusammenlebens etablierten.
350

 Die zunächst eingebildete 

Gesellschaft, die eine Entscheidung über Recht und Unrecht prägt, kann 

                                                             

344 Arendt, Über das Böse, S. 146. 

345 Vgl. Arendt, Über das Böse, S. 149. 

346 Vgl. Arendt, Gedanken zu Lessing in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 11 

(22 f.). 

347 Vgl. ebd., S. 11 (37). 

348 Arendt, Was ist Politik?, S. 9. 

349 Arendt, Kultur und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

277 (301). 

350 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (349). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 61 

 

– haben sich Mehrere mit dem gleichen Geschmack zusammengefun-

den– auch die tatsächliche Gemeinschaft und ihre Prinzipien prägen. 

  

Der Gemeinsinn als Hilfe beim Gesetzgebungsprozess 

So hilft der Geschmack, eine Gruppe von Vielen zu finden, die ein ge-

meinsames Ziel verfolgen, also Macht entstehen zu lassen. Doch zur 

Begründung einer politischen Ordnung müssen Prämissen des Miteinan-

ders gefunden werden, erneut ohne Orientierung an bereits bestehenden 

Gesetzen, beziehungsweise der Verfassung. Vorhanden ist in diesem 

Fall allerdings bereits ein über den Geschmack gefundener Konsens über 

die Grundwerte einer politischen Gemeinschaft. Wenn es nun darum 

geht, die Basis des dauerhaften Miteinanders zu legen, also eine Verfas-

sung zu finden, so sind – nach Arendt – Versprechen und Zustimmung 

die ausschlaggebenden Faktoren.  

Während Versprechen Angebot und Annahme benötigen, um bin-

dende Wirkung zu entfalten, ist die Zustimmung ein Akt der Anerken-

nung des Vorgeschlagenen. Diese Reziprozität kann nur dann eintreten, 

wenn das eigene Interesse zugunsten der Sorge um die gemeinsame 

Welt negiert wird. Die Vorschläge müssen daher von Idiosynkrasie so 

frei wie möglich sein – eine Bedingung, die erneut durch den Urteilspro-

zess hergestellt wird. Die Einbildungskraft ermöglicht es dem Einzelnen, 

ein, von der direkten Affektion losgelöstes Urteil zu treffen, also eine 

Entscheidung über Ge- oder Missfallen. Der Gemeinsinn nun überprüfe 

diese Entscheidung auf ihre Kommunizierbarkeit hin; es handle sich um 

„einen Sondersinn, der uns in eine Gemeinschaft einfügt [...]“
351

, jedem 

Menschen gegeben sei und daher die eigentliche „Humanität“
352

 des 

Menschen manifestiere.
353

 Eben diese Kommunizierbarkeit sei auch der 

Sinn des sensus communis, da er über die Bedürfnisbefriedigung, die 

auch über Laute vermittelt werden könnte, hinausgeht.
354

 Ob das eigene 

Urteil über Ge- oder Missfallen ebendiese Wahrnehmung auch bei ande-

ren evozieren kann, sei ‚Untersuchungsgegenstand‘ des Gemeinsinns – 

das Mitdenken der Standorte aller Anderen.
355

 Arendt greift auf den 

griechischen Begriff der phronesis zurück, um die größtmögliche Ein-

                                                             

351 Arendt, Das Urteilen, S. 109. 

352 Ebd. 

353 Ebd. 

354 Ebd., S. 109 f. 

355 Vgl. ebd., S. 156 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | Integrität und Verantwortung 

 

 

sicht des politisch tätigen Menschen in Standpunkte seiner Mitmenschen 

zu beschreiben und so zu verstehen, aus welchen Gegebenheiten heraus 

das Gegenüber den Sachverhalt betrachtet und beurteilt.
356

 Während es 

sich bei Kant bei dem Gemeinsinn jedoch eher um eine Fähigkeit hand-

le, die die Einzelne im Alleinsein walten lässt, kann dieser bei Arendt, 

die im Gemeinsinn einen politischen Sinn erblickt, auch in der Öffent-

lichkeit genutzt werden. Voraussetzung für eine Anwendung des Ge-

meinsinns auf tatsächlich präsente und nicht lediglich vorgestellte Ge-

meinschaftsmitglieder ist die Meinung, die im öffentlichen Raum kund-

getan wird. Bereits die Meinungsbildung, die ihren Anfang noch im 

Denken nimmt, müsse sich am Maßstab der Pluralität orientieren, sich 

bemühen, möglichst viele unterschiedliche Standorte und deren Perspek-

tiven zu berücksichtigen, um sich zu verallgemeinern und somit zu qua-

lifizieren.
357

 Die Meinungen seien im Politischen die Transformation der 

im Denkprozess getroffenen Gewissensentscheidungen in das Öffentli-

che.
358

 Um dort zunächst bestehen zu können, müssen sie sich an Tatsa-

chenwahrheiten orientieren, so dass Voraussetzung einer Meinungsbil-

dung der ungehinderte Zugang zu Informationen ist. Doch die Pluralität 

bedinge, dass selbst diese Tatsachen aus unterschiedlichen Perspektiven 

betrachtet werden, so dass ein Dialog notwendig sei, um das den Per-

spektiven Gemeinsame zu enthüllen.
359

 Der Dialog über Meinungen ha-

be keineswegs die „Einmütigkeit“
360

 zum Ziel, sondern soll nur zu der 

Erhellung der Tatsache aus einer anderen Perspektive beitragen.
361

 

Durch das Gespräch über Meinungen würden nicht die Gefühle oder 

Vorurteile des Mitmenschen übernommen, sondern lediglich seine Per-

spektive in die eigene miteinbezogen, die sich dadurch erweitert.
362

 Im 

Gegensatz zur Wahrheit sei die Meinung weder universell noch zeitlich 

oder örtlich grenzenlos, sie sei lediglich allgemein, nicht absolut,
363

 sie 

habe keinen Wahrheitsanspruch und erhebe somit auch nicht den An-

                                                             

356 Arendt, Was ist Politik?, S. 97. 

357 Arendt, Wahrheit und Lüge in der Politik, S. 61 f. 

358 Volk, Urteilen in dunklen Zeiten, S. 127. 

359 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, S. 48 ff. 

360 Arendt, Über das Böse, S. 142. 

361 Vgl. Arendt, Wahrheit und Lüge in der Politik, S. 61. 

362 Arendt, Das Leben des Geistes, S. 446 f. 

363 Estrada Saavedra, Die deliberative Rationalität des Politischen, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 63 

 

spruch auf zwingende Gültigkeit, sondern auf Zustimmung,
364

 so dass 

sich ihre Richtigkeit als Resultat argumentierender Überredung und so-

mit als veränderlich erweise.
365

 Die Vielzahl der Meinungen und die 

Möglichkeit, diese zu artikulieren, seien somit unabdingbar für die 

Wahrnehmung – und auch Veränderung – der gemeinsamen Welt und 

damit einhergehend den Gemeinsinn.
366

 Erst diese Vielfalt der Meinun-

gen und die Betrachtung der Standorte der Anderen ermögliche das Ver-

stehen, das gleichermaßen ein Ankommen in der Welt und eine Versöh-

nung mit Vergangenem bedeutet, das Sinn entstehen lässt,
367

 denn am 

Schluss eines Meinungsbildungsprozesses könne die eigene Meinung 

die ganze gemeinsame Welt umfassen.
368

 Deswegen sei die Meinung, 

sobald sie sich auf ein politisches System bezieht, auch Unterstützung 

und somit existenziell für die Entstehung und Perpetuierung von Staats-

formen.
369

 Ihr Gegenstand sei unter anderem die Anerkennung, oder 

eben auch die Ablehnung der Regierung.
370

 

Im Gegensatz zur Meinung, die auch im Gespräch ohne Ergebnis 

vorgetragen werden kann, verlange ein Urteil eine Entscheidung und 

stehe somit am Ende des Meinungsbildungsprozesses.
371

 Der sensus 

communis müsse die drei Maximen: „Selbst-denken“
372

, „An der Stelle 

jedes anderen denken“
373

 und „Jederzeit mit sich selbst einstimmig den-

ken“
374

 erfüllen.
375

 An ebendiesen appelliere das Urteil und aus diesem 

                                                             

364 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (340). 

365 Ebd.S. 327 (341). 

366 Arendt, Was ist Politik?, S. 28. 

367 Arendt Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110 (111). 

368 Vollrath, Hannah Arendts „Kritik der politischen Urteilskraft“ in: Kemper 

(Hrsg.), Die Zukunft des Politischen, S. 34 (48). 

369 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (333). 

370 Arendt, Über die Revolution, S. 292 ff. 

371 Arendt, Denktagebuch, S. 573. 

372 Arendt, Das Urteilen, S. 110. 

373 Ebd. 

374 Ebd. 

375 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Appell ziehe es seine Gültigkeit.
376

 Anhand des Gemeinsinns, der den 

Indikator dafür bietet, ob private Empfindungen in der Gemeinschaft 

kommunizierbar sind, lässt sich feststellen, ob das eigene Urteil in die 

gemeinsame Welt passen würde, ob es also Zustimmung finden könnte. 

Dadurch abstrahiere es sich von den verschiedenen Standpunkten und 

manifestiere sich im Zwischen.
377

 Ausschlaggebend für ein solches Ur-

teil sei stets die Frage um die Zukunft der Welt
378

, und das Urteil sei das 

Medium, das überprüft, ob die mit der Meinung einhergehenden Impli-

kationen
379

 in diese eingebunden werden können.
380

 Orientierungsmaß-

stab für die Welt und wie sie aussehen solle, sei dabei stets die Pluralität, 

die Idee einer Weltbürgerschaft, die anzustreben sei.
381

 Wie auch die 

Meinung, bedürfe die Gültigkeit des Urteils der Zustimmung, um im öf-

fentlichen Raum wirksam zu werden, basiere also auf Überzeugung und 

Überredung.
382

 

Das Urteilen, also die Einbeziehung der Gemeinschaft in eigene 

Überlegungen, übernimmt die einsamen Aufgaben des kategorischen 

Imperativs. Der Fokus auf die Kommunizierbarkeit des Urteils ist dabei 

Resultat der besonderen Stellung der Sprache als Ausdruck der Plurali-

tät, die Möglichkeit, über etwas zu reden, schaffe das Gemeinsame, das 

die Welt darstellt.
383

 Sowohl Meinung als auch Urteil basierten auf re-

präsentativem- und somit politischem Denken,
384

 und seien Vermögen 

der Vernunft.
385

 Diese Ausführungen fangen den bereits angestoßenen 

Aspekt der Politik der Freundschaft wieder ein: In einem freundschaftli-

chen Gespräch, das die Welt zum Gegenstand hat, finde „Anglei-

chung“
386

 in Form eines Austauschs, in diesem Fall der Worte, statt, die 

                                                             

376 Ebd., S. 112. 

377 Rosenmüller, Der Ort des Rechts, S. 227. 

378 Ebd. 

379 Vgl. Vollrath, Hannah Arendt über Meinung und Urteilskraft in: Reif 

(Hrsg.), Hannah Arendt – Materialien zu ihrem Werk, S. 85 (95). 

380 Vgl. ebd., S. 85 (88). 

381 Arendt, Das Urteilen, S. 117. 

382 Ebd., S. 112 f. 

383 Arendt, Denktagebuch, S. 214. 

384 Arendt, Wahrheit und Lüge in der Politik, S. 62. 

385 Arendt, Über die Revolution, S. 295. 

386 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, S. 50 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 65 

 

unterschiedliche Menschen zu gleichwertigen durch gegenseitige Aner-

kennung macht.
387

  

 

Wer-einer-ist und die Fehlerhaftigkeit politischer Systeme 

„Politisch übernimmt jede Regierung 

eines Landes die Verantwortung für 

das, was die vorhergehende getan hat, 

auch wenn sie trachtet, es rückgängig 

zu machen. Ohne eine solche Über-

nahme gäbe es keine geschichtliche 

Kontinuität.“ 

Arendt, Elemente und Ursprünge tota-

ler Herrschaft, S. 946. 

 

Der Verantwortungsbegriff bei Arendt, der auch für das Zusammensein 

in politischen Gemeinschaften Bedeutung hat, hat unterschiedliche Fa-

cetten, die hier angerissen werden sollen, um zu verdeutlichen, warum 

die Gemeinschaft der Freundschaft noch über die Übereinstimmung der 

Werte hinaus von unvergleichlicher Relevanz ist. 

Handeln bedeutet immer, eine Kette von Ereignissen in Gang zu set-

zen, deren Ende und Konsequenzen weder für die Initiatorin, noch für 

die Unterstützenden absehbar sind – sie sind also potentiell fehleranfäl-

lig. Jede Handlung verändert das ‚Zwischen‘, die Welt der Gemein-

schaft. Verantwortung bedeute darauf bezogen, dafür einzustehen, dass 

die Welt der Hinzukommenden so erscheint, wie sie in dem Moment 

ist.
388

 Die Verantwortung sei entsprechend nur dann zu tragen, wenn die 

Möglichkeit des Handelns überhaupt gegeben ist, den Einzelnen Macht 

zugestanden wird.
389

 Dieser ‚Einstehensaspekt‘ der Verantwortung wur-

de bereits bei der Untersuchung des Autoritätsbegriffes ausgeführt. 

Gleichzeitig bedeute Verantwortung jedoch auch, sich beim Handeln da-

rüber bewusst zu sein, dass man im Moment des Anfangens selbst zum 

Beispiel werden kann, und die eigene Handlung somit die Welt verän-

                                                             

387 Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralität, S. 51 f. 

388 Arendt, Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 255 (270). 

389 Arendt, Was heißt persönliche Verantwortung unter einer Diktatur in: Nach 

Auschwitz, S. 81 (93). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dert.
390

 Dieser Aspekt korreliert mit den zuvor bereits angesprochenen 

Beispielen, die im reflektierenden Urteil einen Maßstab geben können: 

Ausschlaggebend sei nicht lediglich die Handlung an sich, die der 

Mensch vollzogen hat, sondern die Person, in der Form, in der sie sich 

öffentlich exponiert; für die Bewertung sei der ganze Mensch rele-

vant.
391

 Dies ist darauf zurückzuführen, dass für Arendt die Handlung im 

Öffentlichen nicht losgelöst vom Individuum zu betrachten sein kann; 

„handelnd und sprechend schalten wir uns in die Welt ein, [...] und diese 

Einschaltung ist wie eine zweite Geburt, in der wir die nackte Tatsache 

des Geborenseins bestätigen, gleichsam die Verantwortung dafür auf uns 

nehmen.“
392

 Mit diesen Tätigkeiten manifestiere der Mensch sich im 

Einzigartigsein, offenbare sich und gebe somit Aufschluss über die Fra-

ge, wer er ist.
393

 Die Sprache sorge dafür, dass die Handlung dadurch in 

einen Bedeutungszusammenhang gebracht wird, dass die Handelnde 

sich somit offenbart, jedoch nicht ihre Beweggründe erklärt, sondern ih-

re Pläne und ihre Vergangenheit.
394

 

Anders als das was-sie-ist, das sich über Talente oder Eigenschaften, 

die Mehreren gemein sind, definieren lassen, ist das wer-eine-ist nicht 

durch Worte zu fassen, sondern nur anhand von Geschichten zu begrei-

fen. Es sei die „differentia specifica des Menschseins“
395

, die sich durch 

diese Undefinierbarkeit offenbare, die Tatsache, dass „der Mensch ein 

Jemand ist und dass wir dies Jemand-Sein nicht definieren können, weil 

wir es mit nichts in Vergleich setzen und qua Wer-Sein gegen keine an-

dere Art des Wer-Seins absetzen können.“
396

 Dieses Wer-Sein offenbart 

sich erst ex-post, in der Geschichte, in der die Person eine Rolle spielt. 

Arendt exemplifiziert dies an Sokrates, über den – obwohl man über sei-

ne eigenen Aussagen weniger wisse als von anderen Philosophen – die 

Geschichten so zahlreich sind, dass sie das Wer-Sein offenbaren.
397

 Per-

son und Handlung sind demnach nicht als isolierte Aspekte zu betrach-

                                                             

390 Arendt, Denktagebuch, S. 644. 

391 Arendt, Über das Böse, S. 121. 

392 Arendt, Vita Activa, S. 215. 

393 Ebd., S. 214 ff. 

394 Ebd., S. 218. 

395 Ebd., S. 223. 

396 Ebd., S. 223. 

397 Ebd., S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 67 

 

ten, sondern nur symbiotisch zu begreifen und diese Tatsache bedingt 

die Interpersonalität der Beziehungen im öffentlichen Raum. Die an-

fangs bereits benannte ‚Unabsehbarkeit‘ der Folgen des Handelns sei 

Grund für die Fähigkeit des Verzeihens, die jedoch der Handlung nach-

gelagert ist.
398

 So wie sich Verantwortung nur dann übernehmen lässt, 

wenn die politische Gemeinschaft Machtentwicklung zulässt und ihre 

Mitglieder den Verlauf der Dinge beeinflussen können, könne auch nur 

dann verziehen werden, wenn man dem Menschen verzeihen kann: „[...] 

was Jupiter erlaubt ist, ist einem Ochsen nicht erlaubt.“
399

 Es ist für das 

Politische daher unerlässlich, in Kontakt zu Menschen zu stehen und mit 

Menschen zu handeln, deren Persönlichkeiten man anerkennt. Die Aus-

wahl derjenigen, mit denen man sich assoziiert, bildet den Grund dafür, 

Verantwortung, auch für Fehler, mitzutragen:
400

 „Ich würde lieber mit 

Platon unrecht, als mit den Pythagoreern recht haben.“
401

 In dieser per-

sonalen Bindung an die Andere durch Anerkennung ihrer Person liegt 

die Bedingung für Solidarität, die sich, anders als die christliche Nächs-

tenliebe, die auf einem Verwandtschaftsverhältnis basiert, als ein Ein-

stehen füreinander auf der Basis einer gemeinsamen Welt darstellt.
402

 

Solidarität bedeute dabei, sich für das Unrecht, das aufgrund der Unab-

sehbarkeit des Handelns stets entstehen kann, mitverantwortlich zu füh-

len und sich deswegen mit um Schadensbehebung zu bemühen.
403

 Ohne 

diese Form der Verantwortungsübernahme könne es keine Kontinuität 

der politischen Größe der Menschheit geben, so dass die größte Gefahr 

für das Politische eine Indifferenz gegenüber der Gesellschaft, in der 

man handeln und Bedeutung erlangen möchte, darstelle.
404

 

 

Urteil und Gesetz 

Möglicherweise ist nicht auf Anhieb einleuchtend, was das reflektieren-

de Urteil mit einem Gesetz zu tun haben soll, beziehungsweise mit der 

Findung neuer Gesetze. Dies lässt sich am besten an Arendts Darstel-

lung der Präambel der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung dar-

                                                             

398 Ebd., S. 307. 

399 Arendt, Über das Böse, S. 120 f. 

400 Vgl. Arendt, Über das Böse, S. 120. 

401 Arendt, Das Urteilen, S. 114 f. 

402 Vgl. Brunkhorst, Solidarität, S. 9 ff. 

403 Arendt, Denktagebuch, S. 3 ff. 

404 Arendt, Über das Böse, S. 149 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | Integrität und Verantwortung 

 

 

stellen. Sie bezieht sich auf Jeffersons Satz „we hold these truth to be 

self-evident“
405

, der die Erklärung der Gleichheit der Menschen und ihre 

unveräußerlichen Rechte einleitet, jedoch ihrer Meinung nach mit dem 

„we hold“
406

 impliziert, dass es sich bei diesen Ansichten keineswegs 

um axiomatische Wahrheiten handelt, sondern um das Resultat von 

Meinungen und eines in der Diskussion gefundenen Konsenses.
407

 Die-

ser Konsens, der möglich ist, weil man durch eine Politik der Freund-

schaft eine politische Gemeinschaft gefunden hat, die aus Menschen mit 

übereinstimmenden Grundwerten besteht, ist Kriterium für alle weiteren 

in dieser Gemeinschaft gefundenen und entstehenden Meinungen und 

Urteile. Während das Denken überhaupt Bedingung dafür ist, zu wissen, 

zu welcher Gemeinschaft man sich zugehörig fühlt und ab welchem 

Punkt man dieser politisch nicht mehr zustimmen könnte, also intrin-

sisch die Bestimmung von Anfangs- und Endpunkt der Zugehörigkeit 

vorzunehmen, ist die Meinung die Artikulation der Gewissensentschei-

dung in der Öffentlichkeit. Allein auf den verschiedenen, in der Öffent-

lichkeit kundgetanen Meinungen kann jedoch noch kein Gesetz basieren. 

Gerade in großen politischen Gemeinschaften seien Institutionen not-

wendig, die verhinderten, das Meinungen, ohne auf ihre Tragfähigkeit, 

also ihre Orientierung an den Tatsachen, die Anerkennung der Pluralität 

und die Sorge um die gemeinsame Welt, hin geprüft worden zu sein, po-

litische Relevanz erhalten.
408

 Diese ‚Untersuchung‘, die Meinungen 

durchlaufen müssen, ist nicht mit Zensur gleichzusetzen. Arendt betont, 

dass der „Reinigungs“
409

-prozess, der zudem noch die Interessen extra-

hieren soll, notwendig sei, damit Meinungen überhaupt als politische 

gelten können.
410

 Denn sind diese Voraussetzungen nicht erfüllt, drohten 

                                                             

405 Zitiert nach Arendt: Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft, S. 327 (349). 

406 Ebd. 

407 Arendt Über die Revolution, S. 248. 

408 Arendt sieht diese Funktion in den USA beim Senat liegen, der ausschließ-

lich der Meinungsrepräsentation verschrieben war (Arendt, Über die Revo-

lution, S. 291). 

409 Arendt, Über die Revolution, S. 292. 

410 Arendt betont hier die Gefährlichkeit der Leidenschaft für den öffentlichen 

Diskurs, da diese dazu tendiere, alle in ihren Bann zu schlagen, so dass am 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 69 

 

die Meinungen den Raum des Politischen selbst zu zerstören und könn-

ten somit ihrer Aufgabe, der Zustimmung, Veränderung oder Ablehnung 

eines bestehenden Systems, nicht gerecht werden.
411

 Durch die Wahl 

von Repräsentanten wird verhindert, dass eine „öffentliche Meinung“
 412

 

entsteht, die zur Despotie führen würde, gleichzeitig jedoch auch darum 

Sorge getragen, dass die Mannigfaltigkeit der Meinungen sich auch in 

den Institutionen wiederfindet. Dort könne ein Austausch stattfinden,
413

 

der durch Überzeugung zu einem konsensual getroffenen Urteil führt. 

Das Urteil, das die Übertragung der Meinung in eine Entscheidung ist, 

basiert somit bereits auf den Prämissen der politischen Meinung und 

wendet diese auf einen konkreten Fall an. Ein solcher Fall kann eine ge-

sellschaftliche und politische Veränderung sein, die eines Gesetzes be-

darf, oder auch eine neue Verbindung, die dauerhaft stabilisiert werden 

soll. Das Urteil, das nach den zuvor beschriebenen Maßstäben zustande 

gekommen ist, und nun in ein Gesetz transformiert wird, genügt durch 

seine Interpersonalität den Anforderungen innerhalb einer Gemeinschaft, 

die sich, ohne Berufung auf unpolitische Parameter, in einer Politik der 

Freundschaft gefunden hat.
414

 Somit sei die Entscheidung über Recht 

und Unrecht abhängig davon, mit wem man gerne in Gesellschaft wä-

re.
415

 Durch die Voraussetzungen, an die Arendt ein in der Öffentlichkeit 

gültiges Urteil knüpft, ist auch der Charakter der Gesetze, die eine Form 

des Urteilens darstellen, bestimmt. Sie müssen der Anforderung des öf-

fentlichen Raums genügen, die Andere also als Rechtsperson, und somit 

als Freie und Gleiche anerkennen. Das lokalisiert inhärent bereits die 

Geltungssphäre, ein Gesetz als Verbindung ist nur geeignet, die gemein-

same Welt zu gestalten, da nur hier Individuen losgelöst von Notwen-

digkeiten frei und als Inhaberinnen gleicher Rechte relativ gleich sind. 

Im privaten Raum, in dem es weder eine Emanzipation von Determinan-

                                                                                                                     

Schluss doch wieder eine Einmütigkeit entstehe, die es eigentlich zu ver-

hindern gelte (Arendt, Über die Revolution, S. 289 f.). 

411 Häufig seien es nicht Meinungen, sondern der Wunsch, Interessen durch-

zusetzen, der die Wesensmerkmale der Politischen negiert und somit im öf-

fentlichen Raum nicht bestehen darf. (Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur 

Zeit, S. 119 (137)).  

412 Arendt, Über die Revolution, S. 291 f. 

413 Ebd., S. 293. 

414 Vgl. ebd., S. 248. 

415 Arendt, Über das Böse, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ten, noch eine Gleichheit von, seien es ökonomische oder soziale, Vo-

raussetzungen gibt, würden allgemeine Normen die Ungleichheit inso-

fern noch perpetuieren, als sie sowohl für diejenigen gelten, die in Paläs-

ten wohnen, wie diejenigen, die unter Brücken schlafen.
416

 Hier seien es 

die von Experten durchgeführten Verwaltungsprozesse, die Lebensnot-

wendigkeiten zu sichern wissen.
417

 Auch zeichneten sich die vitalen Be-

dürfnisse dadurch aus, dass sie als Notwendigkeiten zwingend sind, und 

somit gar nicht Gegenstand eines Meinungsaustausches sein können.
418

 

Das reflektierende Urteil als rechtskonstruierender Prozess orientiert 

sich an Beispielen, die sich anders als das subsumierende Urteil nicht in 

binär als Regel und Ausnahme gegenüberstehen müssen, sondern mithil-

fe des Gemeinsinns erweitert werden können.
419

 Dies lässt bereits im 

Fundament eine relative Allgemeinheit
420

 des Gesetzes entstehen, die je-

doch noch einer weiteren Anforderung genügen muss. Sie muss an den 

öffentlichen Raum gebunden sein, jede Bürgerin muss potentielle 

Normadressatin sein können. Kein Gegenstand des demokratischen Pro-

zesses, der sich dadurch auszeichnet, dass an ihm alle Bürgerinnen mit-

wirken können, können also Bestimmungen sein, die mittelbar oder un-

mittelbar nur einen bestimmten Teil des Demos überhaupt adressieren 

können.
421

 Schlussendlich bedeutet ein am Gemeinsinn orientiertes Ur-

teilen zudem stets ein Urteilen im Bewusstsein des eigenen Menschseins 

und demnach der Zugehörigkeit zur politischen Instanz der Menschheit, 

die durch Weltbürgertum und Pluralität charakterisiert ist.
422

 Exkludie-

rende oder Individuen gleichschaltende Normen entsprechen daher nicht 

den Voraussetzungen, die an ein gültiges Gesetz zu stellen sind.  

 

                                                             

416 Vgl. Arendt, Über die Revolution, S. 115. 

417 Ebd., S. 353. 

418 Ebd., S. 116. 

419 Vgl. Rosenmüller, Recht kraft Urteilens in Wessel/ Volk/ Salzborn (Hrsg.), 

Ambivalenzen der Ordnung, S. 157 (173). 

420 Ebd. 

421 Vgl. Forst, Kontexte der Gerechtigkeit, S. 405 

422 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 116 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 71 

 

Das Zusammenleben in Freundschaft und Freiheit 
 

In den Ausführungen zum Denken und Urteilen kommt nun eine weitere 

Facette des Arendt’schen Verständnis der Person zum Tragen, die deren 

„Tiefendimension“ ausmacht. Sie selbst konstatierte, dass ein Leben, das 

nur in der Öffentlichkeit stattfindet, drohe zu verflachen.
423

 So enthüllt 

sich die Person erst durch das Exponieren unter Mitmenschen, ist jedoch 

in ihrer Existenz nicht von ihnen abhängig. Gerade ihr Erscheinen ver-

langt vielmehr bereits eine durch Nachdenken und Erinnerung entstan-

dene „moralische Persönlichkeit“
424

, also einen Menschen, der durch 

Verwurzelung integer ist. Dies bedarf eines Rückzugs, in dem ein 

„stummer Dialog mit mir selbst“
425

 stattfinden kann, bei dem in der Ein-

samkeit die Pluralität realisiert wird. Die Rückbindung des Denkens an 

die Welt erfolgt mittels des Gemeinsinns. Dieser unterscheide sich vom 

gesunden Menschenverstand dadurch, dass er nicht rein subjektiv ist, 

sondern an Interpersonalität gebunden.
426

 

Die Bildung von Handlungsgrenzen und Bestimmung der Zugehö-

rigkeit anhand von Beispielen ist conditio sine qua non für eine Politik 

der Freundschaft, die an der individuellen Person der Anderen ausge-

richtet ist. Sie verhindert die Bildung eines uniformen Kollektivs, in dem 

die eigene Identität allein abhängig von der Zugehörigkeit zu einem 

präpolitisch definierten Ganzen ist. In einer, nach Arendt, idealtypischen 

politischen Gemeinschaft ist diese zwar notwendige, aber nicht hinrei-

chende Bedingung für die Identität, die erst im Umgang mit Anderen 

und der Unterschiedenheit zu ihnen entsteht, somit ihrerseits in ihrer 

Bildung nicht autonom ist, sondern abhängig von der Reziprozität 

menschlicher Aktionen. Deswegen ist der Ordnung einer Politik der 

Freundschaft inhärent, dass sie so konstruiert ist, dass sich Personen im 

öffentlichen Raum als Gleiche und Freie begegnen können und das Be-

ziehungsgewebe immer wieder aktualisieren. Die Gemeinschaft, die 

nicht auf einer abstrakten Idee basiert, sondern von einem tatsächlichen 

Austausch lebt, ist daher nie mehr als die Summe ihrer Teile, so dass an 

das Recht auf der einen Seite die Aufgabe herangetragen wird, dem In-

                                                             

423 Arendt, Vita Activa, S. 86 f. 

424 Arendt, Über das Böse, S. 77. 

425 Ebd., S. 73. 

426 Arendt, Vita Activa, S. 359. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dividuum die Möglichkeit zur Exponierung und somit zur Enthüllung 

der personalen Einzigartigkeit zu garantieren, Verbindungen zwischen 

den Menschen zu ermöglichen, aber auch die einzelnen Teile vor einer 

Preisgabe zugunsten eines ‚Ganzen‘ zu schützen. Dies gewinnt Relevanz 

insbesondere im Strafrecht. 

 

2.1.2 Die Strafrechtstheorie Hannah Arendts  

 

Hannah Arendt selbst hat nie eine Strafrechtstheorie entwickelt, so wie 

auch eine systematisierte Rechtlehre nicht vorliegt, und doch lassen sich 

aus einzelnen, im vorigen Kapitel ausformulierten, Grundsätzen ihrer 

Rechtsvorstellung auch Hinweise auf das Strafrecht finden. 

 

Das Strafrecht in der gesellschaftsvertraglichen 

Rechtstheorie 

 

Basis ihrer Rechtstheorie ist der horizontale Gesellschaftsvertrag, der 

interpersonale Interdependenzen normiert und somit Ausdruck des 

„Aufeinander-angewiesen-und Füreinander-verantwortlich-Sein[s]“
427

 

ist. Die Anerkennung der Anderen als Gleiche bildet die Grundlage die-

ses Abkommens, das „Spielregeln des Miteinander-Handelns“
428

 mani-

festiere und somit durch „Inseln der Sicherheit“
429

 in den mannigfaltigen 

Möglichkeiten menschlichen Handelns Stabilität bietet, die einen An-

fang in Freiheit erst erlaubt. Gesetze bilden den Rahmen menschlichen 

Miteinanders.
430

 Der Vertrag, der zwischen den Mitgliedern der Ge-

meinschaft ausgehandelt wurde, sei mit Spielregeln zu vergleichen, so 

Arendt, die nicht ein bereits vorhandenes Spiel lediglich in Bahnen len-

ken, sondern vielmehr konstitutive Wirkung haben.
431

 Das Zusammen-

leben basiert darauf, dass diese Spielregeln eingehalten werden, zumal 

alle ‚Spielerinnen‘ ihnen – zumindest durch die Akzeptanz des der Nor-

                                                             

427 Arendt nach Förster, Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns, 

S. 251. 

428 Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 279. 

429 Arendt, Vita Activa, S. 302. 

430 Vgl. Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (140). 

431 Arendt, Macht und Gewalt, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 73 

 

menfindung zugrunde liegenden Verfahrens,
432

 – implizit oder explizit 

zugestimmt haben. Die einzige moralische Pflicht der Bürgerin sei da-

her, Versprechen zu geben und zu halten,
433

 und dies könne durch das 

Prinzip des pacta sunt servanda eingefordert werden.
434

 Die untereinan-

der ausgehandelten Gesetze sind mithin auch Maßstab der Gerechtigkeit 

innerhalb der politischen Gemeinschaft. 

Das Strafrecht komme dann zum Zuge, wenn die Spielregeln, die für 

die Aufrechterhaltung der gemeinsamen Welt unabdingbar und somit 

Fundament der politischen Ordnung sind, nicht eingehalten worden 

sind.
435

 Es sei also als Vertragsstrafe zu verstehen,
436

 die, wenn man den 

Vergleich mit den Spielregeln ernst nimmt, bereits im ursprünglichen 

Konsens enthalten gewesen ist. Dennoch handle es sich bei der Strafge-

rechtigkeit um eine sekundäre,
437

 da sie erst zum Tragen komme, wenn 

das Rechtsverhältnis durch die Verkehrung des Subjekt des Rechts in ein 

Subjekt des Unrechts, indem es in der interpersonalen Beziehung die 

Autonomie des Gegenübers negiert hat,
438

 aufgelöst worden ist.
439

 Wer 

also als Gleiche unter Gleichen, und somit als Rechtsperson, dem Ge-

                                                             

432 Günther, Welchen Personenbegriff braucht die Diskurstheorie des Rechts 

in: Brunkhorst/ Niesen (Hrsg.), Das Recht der Republik, S. 83 (93). 

433 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (151). 

434 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96. 

435 Vgl. Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 281. 

436 Ebd. 

437 Vgl. Köhler, Strafrecht Allgemeiner Teil, S. 8, es scheint zumindest erklä-

rungswürdig, von Arendt auf den Hegelianer Köhler zu kommen: Ähnlich 

wie Arendt bildet auch bei Hegel die Intersubjektivität menschlicher Ver-

hältnisse die Grundlage des Rechts, was sowohl das Anerkennungsmoment 

hervorhebt, als auch das Recht als Sicherung der „Freiheit zu“ und nicht 

nur der „Freiheit von“ (Loick, Juridismus, S. 28 ff.). So sehr Arendt also 

Hegels Auffassung der Dialektik als notwendiger Prozess kritisierte, ähnelt 

sich ihr Menschenbild insofern, als beide auf das Konzept des ζῷον 

πολιτικόν von Aristoteles rekurrieren. Des Menschen spezifisches Potenti-

al, der Gemeinschaft, würde eine nicht-politische Gemeinschaft nicht ge-

recht (Loick, Juridismus, S. 35). Diese Parallelen zwischen Arendt und He-

gel rechtfertigen eine Ergänzung des bei ihr kaum beachteten Strafrechts 

durch die auf Hegel basierenden Ausführungen Köhlers. 

438 Köhler, Strafrecht Allgemeiner Teil, S. 23. 

439 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | Integrität und Verantwortung 

 

 

genüber diesen Status durch eine Straftat aberkennt, wird dadurch zum 

Subjekt des Unrechts, da sie ebendieses verwirklicht. 

Mit Eintritt in die politische Gemeinschaft hat auch die Täterin den 

Spielregeln, die sie nun adressieren, und somit – zumindest implizit – 

auch den Sanktionen, die bei Nicht-Befolgung eintreten, zugestimmt, er-

kennt also ihr Verhalten als strafwürdig an.
440

 Eine Verletzung des im 

horizontalen Gesellschaftsvertrag manifestierten Konsenses stellt öffent-

liches Unrecht dar. Dieser Begriff ist im Lichte Arendts Theorie weiter 

auszudifferenzieren: Ausgehend von dem Grundsatz, dass in einer Re-

publik die Angelegenheit einer Einzelnen die Angelegenheit Aller sei,
441

 

sei auch das öffentliche Unrecht die Angelegenheit aller Bürgerinnen.
442

 

Das Unrecht sei hier klar bestimmt, da in einem freiheitlichen Staat all 

das erlaubt sei, was nicht explizit verboten worden ist.
443

 Dies bedeute 

jedoch nicht, dass die Strafgesetze im Gewand eines göttlichen Gebots 

daherkommen, das sich durch seine Absolutheit und seinen Befehlscha-

rakter auszeichnet und blinden Gehorsam fordert.
444

 Das republikanische 

Strafrecht verbietet Handlungen nicht per se und absolut, sondern belegt 

sie nur unter bestimmten Voraussetzungen mit Sanktionen; andersgear-

tete Gesetze würden Arendts Handlungstheorie ad absurdum führen. 

Öffentlich ist ein Unrecht jedoch nicht nur, wenn es im Staat-

Bürgerin Verhältnis geschieht: Ausschlaggebend ist vielmehr das Öf-

fentliche im Sinne der „Welt selbst, insofern sie das uns Gemeinsame ist 

und als solches sich von dem unterscheidet, was uns privat zu eigen ist 

[...]“
445

. Das öffentliche Unrecht ist die Angelegenheit Aller – dies ergibt 

sich zum einen aus der bereits vorgestellten Vertragstheorie, in der die 

zum Vertrag erhobenen Versprechen, auf die sich Menschen geeinigt 

haben, verbindlich für alle sind und ein Verstoß dagegen somit nicht le-

diglich die Einzelne, sondern die ganze gemeinsame Welt betrifft. Da 

die Gestaltung und die Form, die diese Welt hat, maßgeblich von jedem 

Menschen abhängt, der sich in ihr exponiert, bedeutet das Unrecht, das 

                                                             

440 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 245. 

441 Ebd., S. 12. 

442 Ebd. 

443 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: 

Essays in Understanding, S. 328 (334). 

444 Arendt, Über die Revolution, S. 244 f. 

445 Arendt, Vita Activa, S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 75 

 

einer Einzelnen angetan worden ist, auch immer ein Eingriff in die Welt. 

Entscheide sich die Gemeinschaft, der Verletzten nicht durch Reaktion 

auf das ihr angetane Verbrechen Rechnung zu tragen und dadurch ihre 

individuelle Würde und Ehre anzuerkennen,
446

 negiere sie diesen Grund-

satz – und somit das Prinzip einer republikanischen Staatsform. Die 

durch das Strafrecht garantierte Möglichkeit der Bestrafung der Täterin 

sei eine Übernahme der Verantwortung der Gemeinschaft, ohne die es 

keine „Einheit des Menschengeschlechts“
447

 geben könne.
448

 Vorausset-

zung für alle diese Aspekte des Strafrechts bleibt jedoch der Konsens, 

denn ist die Übereinstimmung darüber, welches Verhalten als strafwür-

dig zu ahnden ist, nicht mehr gegeben, verkommt auch die Strafe zu ei-

nem Akt der Rache, der Notwehr oder auch der Durchsetzung des Inte-

resses der Mehrheit – und somit werde der Mensch dann in der Politik 

Mittel zum Zweck.
449

  

 

Vergeben vs. Strafe: Die Vorsätzlichkeit   

in der Theorie Arendts 

 

Nicht jede Verletzung des Vertrages könne hierbei jedoch bereits als 

Verbrechen gewertet werden, so Arendt, ein Verbrechen kennzeichne 

sich vielmehr dadurch, dass es „das Böse, von dem der Mensch im vor-

hinein weiß“
450

 verwirklicht. Ohne eine entsprechende Intention sei zu-

nächst das Vergeben die adäquate Reaktion auf eine fehlgehende Hand-

lung, da dieses eine gegenseitige Entbindung von den Folgen der Tat 

ermögliche, ohne die das restliche Leben stets auf eine Tat reduziert 

werden würde.
451

 Hierbei handle es sich um einen reziproken Akt, der 

daher nicht mit einer Amnestie, die durch Einseitigkeit charakterisiert 

ist, vergleichbar ist.
452

 

                                                             

446 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 56 f. 

447 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

448 Ebd. 

449 Arendt, Denktagebuch, S. 245. 

450 Arendt, Vita Activa, S. 305. 

451 Ebd., S. 302. 

452 Förster benutzt die Amnestie, um den Akt des Vergebens zu beschreiben, 

verwendet jedoch Vergeben und Verzeihen synonym (Förster, Die Sorge 

um die Welt und die Freiheit des Handelns, S. 273), eine Gleichstellung, 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Wie der Formulierung, dass das Böse, von dem der Mensch im vor-

hinein weiß, realisiert werden muss, zu entnehmen ist, verlangt Arendts 

Strafrechtstheorie nach einem Vorsatz, um eine Tat als Verbrechen zu 

werten. In diesem Fall sei jedoch nicht das Vergeben und auch nicht die 

Rache, die regelmäßig lediglich eine Reaktion auf die Tat darstelle, der 

adäquate Umgang mit dem Geschehenen, sondern die Strafe, die einen 

Prozess beenden könne, der sich ansonsten ewig fortsetzen würde.
453

 

Nur durch eine Verurteilung der Störerin könne ein Heilungsprozess zu 

seinem Ende finden.
454

. Allerdings verstand sie den Heilungsprozess 

nicht als eine Form der Wiedergutmachung:
455

 In Arendts Handlungs-

theorie, in der jede Handlung einen neuen Anfang setzt, ist eine Ausbes-

serung der Vergangenheit schlechterdings nicht möglich – möglich ist 

lediglich, wie bereits festgestellt, das Entbinden von den Folgen der Tat. 

 

Die Täterin in der Strafrechtstheorie Hannah Arendts 
 

Wie bereits dargelegt, stellt nicht jede Verletzung des Vertrages auch ei-

ne zu sanktionierende Handlung dar. Doch auch bei Verwirklichung ei-

nes Verbrechens geht Arendt davon aus, dass – als zwingende Konse-

quenz der Pluralität – jeder Mensch das Bedürfnis habe, „im großen 

Weltspiel mitzuspielen“
456

 und somit grundsätzlich die Tatsache aner-

kenne, dass jede Gemeinschaft Spielregeln hat.
457

 Das Strafrecht diene 

dazu, zu demonstrieren, dass die Spielregeln, von denen die Delinquen-

tin, anders als die Revolutionärin, die sie ändern möchte, nur eine indi-

viduelle Ausnahme wünscht, die jedoch von ihr in ihrer Bestandskraft 

keineswegs angezweifelt werden,
458

 auch für sie als Gleiche unter Glei-

chen gelten. Die größte Gefahr für die Zunahme von Verbrechen stellten 

daher ihre Nichtaufklärung dar, die dafür sorgten, dass die Täterin ihrer 

                                                                                                                     

die Arendt explizit ablehnte, da die Einseitigkeit des Verzeihens nicht ihrer 

Sprachtheorie entspricht.  

453 Arendt, Vita Activa, S. 307. 

454 Vgl. Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 56 f. 

455 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

456 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96. 

457 Ebd. 

458 Vgl. ebd., S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 77 

 

Strafe nicht zugeführt wird.
459

 Das begangene Verbrechen sei im Nor-

malfall kein Dissens zu dem geschlossenen Gesellschaftsvertrag, und 

bedeute nicht dessen Aufkündigung. Somit ist eine Täterin auch nicht 

als ‚Feindin‘ zu verstehen, die einen Krieg gegen den Staat führt und da-

her aus der Gemeinschaft ausgeschlossen werden muss.
460

 

Diese Konsequenz wäre auch mit Arendts Rechtsverständnis kaum 

vereinbar: Eindringlich hat sie von der Notwendigkeit geschrieben, in 

eine politische Gemeinschaft eingebunden zu sein, in der „Meinungen 

Gewicht haben und seine Handlungen von Belang sind“
461

. Diese Fest-

stellung ist das Resultat ihrer Abhandlung über Flüchtlinge, Minderhei-

ten aber insbesondere über die Staatenlosen der Zwischenkriegszeit. 

Diese hätten gezeigt, dass diejenigen, auf die kein nationales Gesetz 

mehr anwendbar ist, aus dem Rahmen der Legalität überhaupt herausge-

schleudert werden.
462

 Die Täterin bleibt also im Verständnis Arendts ei-

ne Normadressatin, die sich der – implizit auch von ihr anerkannten – 

Strafe beugen muss.
463

 

 

Die Schuld als individuelle Vorwerfbarkeit 

 

Die implizite Anerkennung der Norm deswegen, weil sie im 

deliberativen demokratischen Prozess zustande gekommen ist, begründe 

die Vorwerfbarkeit der Tat: Es werde nicht verlangt, dass die Täterin 

diese als Auswuchs der eigenen Vernunft als strafbar erkennt, und somit 

sich selbst zuwiderhandelt, da diese Interpretation Schuld rein subjektiv 

und sittlich bestimmen würde und demnach in einer heterogenen politi-

schen Gemeinschaft eine Homogenität des Gewissens voraussetzen 

müsste.
464

 Das „demokratisch begründete rechtliche Sollen“
465

 vermeidet 

die Forderung nach Internalisierung der Norm und demonstriert, dass es 

sich bei den Begriffen von Schuld und Unschuld um normative Katego-

rien handelt, die sich als Zuschreibung nach der Verletzung der selbst-

                                                             

459 Arendt, Macht und Gewalt, S. 97.  

460 Anders bei Rousseau, Der Gesellschaftsvertrag, 5. Kapitel. 

461 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 613. 

462 Ebd., S. 609. 

463 Vgl. Arendt, Denktagebuch, S. 245. 

464 Kindhäuser, Rechtstreue als Schuldkategorie, ZStW 1995, S. 701 (706). 

465 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gegebenen Ordnung richten.
466

 Eine plurale Ordnung, deren Rechtskreis 

nicht nur ausgewählte und wenige Individuen angehören, könne die Be-

gründung der Zurechnung von Schuld nicht im Kern einer Person fin-

den, sondern müsse eine individuelle Verantwortung annehmen, sie also 

zuschreiben.
467

 „Die Zurechnung ist nicht mehr durch die kontinuierli-

che personale Identität und Rationalität bedingt, sondern von den Be-

dürfnissen und Interessen derjenigen, welche eine Person verantwortlich 

machen.“
468

 Schuld als Attribution
469

 schützt erneut die Bürgerin als ‚ju-

ristische Person‘ vor dem Eindringen des Rechts in ihre private Sphäre. 

Parameter der Vorwerfbarkeit bildet nicht primär ihre persönliche Kon-

stitution, sondern der gemeinschaftlich gefundene Konsens. Die Zu-

schreibung könne jedoch entsprechend nur dann legitimiert sein, wenn 

ihr ein Prozess vorausgeht, in dem die potentielle Normadressatin als 

Normkoautorin Teil des Gesetzgebungsprozesses sein kann.
470

 Zwei Kri-

terien seien dazu entscheidend: Zum einen müsse das Individuum in der 

Lage sein, eigenes Verhalten zu reflektieren, sich kritisch dazu zu posi-

tionieren und nach dieser Erkenntnis zu handeln
471

 – eine Vorausset-

zung, von der so lange ausgegangen werden kann, bis sie widerlegt wird, 

zum anderen jedoch muss die Möglichkeit der Teilhabe am Diskurs über 

die Normen ermöglicht sein. Schuld als rechtliche Kategorie kann dem-

nach nur in der republikanisch verfassten politischen Gemeinschaft vor-

liegen. Ein Schuldstrafrecht ist das einer demokratischen Republik adä-

quate Recht, weil nur dieses eine differenzierte Strafverhängung ermög-

liche
472

 und das Individuum als Person anerkennt. 

 

Funktionen des Strafprozesses 

 

„Alles Leid kann ertragen werden, wenn man es in eine Geschichte 

packt oder eine Geschichte über es erzählt.“
473

 

                                                             

466 Vgl. Günther, Schuld und kommunikative Freiheit, S. 245. 

467 Ebd., S. 119. 

468 Ebd., S. 120. 

469 So bei Günther, Schuld und kommunikative Freiheit, S. 133. 

470 Ebd., S. 256. 

471 Vgl. ebd., S. 246. 

472 Erber-Schropp, Schuld und Strafe, S. 2. 

473 Dinesen in: Arendt, Vita Activa, S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 79 

 

Nichtsdestotrotz negiere eine Straftat die Absprachen, auf denen eine 

politische Ordnung basiert, der Vertragsbruch stelle somit einen Schaden 

an ihr dar.
474

 Dass es auch um die Wiedergutmachung dieses Schadens, 

und nicht, zumindest nicht nur, um die Wiedergutmachung am Opfer 

gehen könne, schließt Arendt daraus, dass es zur Anklage bei den meis-

ten Verbrechen auch kommt, wenn das Opfer bereit ist, zu vergeben.
475

 

Eingebettet in das bereits vorgestellte Narrativitätskonzept ihrer politi-

schen Theorie könnte es jedoch sein, dass nicht so sehr die Strafe, als 

vielmehr der Strafprozess der Wiedergutmachung an der Gemeinschaft 

dient. 

Anders als ein öffentlicher Akt des Aufbegehrens, in dem die Han-

delnde sich exponiert, und den Hannah Arendt als zivilen Ungehorsam 

eingestuft hat, zeichne sich das Verbrechen ihrer Theorie nach durch 

zwei Dinge aus: Zum einen geschehe es am Rand menschlicher Angele-

genheiten, in einer Grauzone, die zwar insofern noch Teil der Öffent-

lichkeit ist, als es Menschen als Gleiche betrifft, wenn auch nur durch 

die dem Akt inhärente Negation ebendieses Aspekts der Öffentlichkeit, 

jedoch heimlich geschehen muss und somit nicht den spezifisch öffentli-

chen Charakter des Exponierens verwirkliche.
476

 Zum anderen sei es 

durch seine ‚Gewalt‘ gekennzeichnet, wobei die Gewalt hier den Vor-

rang des Zweckes vor dem Mittel meint.
477

 Das Verbrechen ähnelt eher 

einem Akt des Herstellens als einer Handlung, da es stumm ist, und so-

mit zwar einen Einfluss auf die gemeinsame Welt hat, da es diese verän-

dert, doch die Täterin nicht sich, sondern nur die „zur Schau getragene 

Stummheit“
478

 offenbart.
479

 Das Herstellen hinterlasse, anders als die 

Arbeit, Produkte, die „auf Dauer in der Welt bleiben“
480

, doch unabhän-

gig von der Herstellerin. Somit entfremdet und entzieht sich die Täterin 

dem Bezugsraum des Miteinanders. 

                                                             

474 Vgl. Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381. 

475 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381. 

476 Arendt, Vita Activa, S. 220 f. 

477 Vgl. Arendt, Macht und Gewalt, S. 47. 

478 Arendt, Vita Activa, S. 218. 

479 So auch Vowinckel, Geschichtsbegriff und historisches Denken bei Hannah 

Arendt, S. 157. 

480 Vowinckel, Geschichtsbegriff und historisches Denken bei Hannah Arendt, 

S. 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Der Bezugsraum, und die in ihm stattfindende Offenbarung seien das 

Produkt der in ihm erzählten Geschichten, da erst das Wort die Tat in ei-

nen Bedeutungszusammenhang einfüge, denn erst dieses ermögliche 

„die Feststellung des Täters, seiner Absichten, der Beschaffenheit der 

Handlung sowie des Zusammenhangs, in den diese verwoben ist“.
481

 

Doch auch die Worte, die gesprochen werden, müssten eine besondere 

Qualität aufweisen, da sie auf das Miteinander, nicht das Für- oder Ge-

geneinander ausgelegt werden müssen und somit das Risiko bergen, „als 

ein Jemand im Miteinander in Erscheinung zu treten“
 482

, das nur von 

denjenigen eingegangen würde, die bereit sind, „Miteinander auch künf-

tig zu existieren [...]“.
483

 Wenn es Aufgabe des Strafrechts ist, die Täte-

rin wieder in das helle Licht der Gemeinschaft, aus dem sie sich durch 

ihre Tat zurückgezogen hat, der sie folglich fremd geworden ist,
484

 zu 

holen, so muss der Strafprozess sie der Kommunikation zuführen, er 

müsse die Feststellung der Person hinter der Tat ermöglichen, da sich 

die „Washeit“
485

 einer Handlung, also die ihr zuzuschreibenden Attribu-

te, nur über die Erzählungen, die das Wer, das Was, das Warum, das 

Wie und das Wofür konstituieren, erschließe.
486

 Eine Identifikation von 

Tat und Täterin dient der Erzählbarkeit eines Ereignisses, das nur da-

durch eingebettet werden kann in das narrativ entstandene Bezugsge-

flecht der Menschen, das den Hintergrund für jede Hinzukommende bil-

det.
487

 Die Welt, in der die Menschen lebten, sei in jedem Moment auch 

jene der Vergangenheit, da sie aus „Zeugnissen und Überresten dessen, 

was Menschen im Guten wie im Schlechten getan haben“
 488

 besteht, und 

daher auch in der Gegenwart von Relevanz ist, da sie die Wirklichkeit 

der Welt, so wie sie sich präsentiert, mitgestaltet hat.
489

 Die Vergangen-

                                                             

481 Benhabib, Hannah Arendt, S. 182. 

482 Arendt, Vita Activa, S. 220. 

483 Arendt, Vita Activa, S. 220. 

484 Vgl. Arendt, Vita Activa, S. 220 f. 

485 Benhabib, Hannah Arendt, S. 182. 

486 Ebd. 

487 Vgl. ebd., S. 183. 

488 Arendt, Zweihundert Jahre Amerikanische Revolution in: In der Gegen-

wart, S. 354 (365). 

489 Vgl. Arendt, Zweihundert Jahre Amerikanische Revolution in: In der Ge-

genwart, S. 354 (365). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 81 

 

heit erkläre, warum die „Wirklichkeit so ist, wie sie ist“.
490

 Die Erinne-

rung gewährleiste hierbei durch Konservation der Geschichten, dass der 

Faden der Geschichte der Menschheit nicht abreißt, so dass jede folgen-

de Generation Verantwortung für das vorher Geschehene übernehmen – 

und damit Kontinuität, ohne die es „keine Einheit des Menschenge-

schlechts“ gibt, gewährleisten könne.
491

 Gäbe es den Modus des Ge-

schichtenerzählens nicht, so würde das Leben stets nur wie „eine uner-

trägliche Folge bloßer Ereignisse“
492

 ohne Sinnzusammenhang erschei-

nen
493

 und somit das Verstehen, das nach Arendt ein Begreifen und ein 

Versöhnen mit der Wirklichkeit ist, das es ermöglicht, in der Welt zu-

hause zu sein,
494

 verhindern und dazu führen, dass alle Fremde in der 

Welt blieben, die dadurch ihr Gemeinsames verlöre.
495

  

Diese Ausführungen erklären nun, warum der Strafprozess zur Wie-

dergutmachung an der politischen Gemeinschaft geeignet ist: Das Ge-

richtsverfahren, das unter der Annahme persönlicher Verantwortung und 

Schuld agiere
496

 zwinge die Täterin, sich als Person zu konstituieren.
497

 

Zu ihrer Geschichte treten die Darstellungen der Zeuginnen, die als 

Teilnehmende ebenfalls handeln, indem sie den gleichen Sachverhalt 

von ihrem Standort aus erzählen, und somit zur Verallgemeinerbarkeit, 

nicht jedoch zur Objektivierung, des Dargestellten beitragen. Insbeson-

dere das Opfer der Straftat hat durch diese Möglichkeit, den eigenen 

Standpunkt und die eigene individuelle Geschichte in der Öffentlichkeit 

darzulegen, die Rolle der nur Erduldenden, also die Passivität abgestreift 

und kann ebenfalls an den Verstand der Anwesenden appellieren und 

somit die eigene Würde, die eines handelnden Menschen, wiedererlan-

gen.
498

 

                                                             

490 Arendt, Isak Dinesen in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 117 (130). 

491 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

492 Arendt, Isak Dinesen in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 117 (129). 

493 Arendt, Vita Activa, S. 229. 

494 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110. 

495 Ebd. 

496 Arendt, Über das Böse, S. 21. 

497 Ebd. 

498 Vgl. Wieviorka, Die Entstehung des Zeugens in: Smith (Hrsg.), Hannah 

Arendt Revisited, S. 136 (153). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Das Urteil wird in diesem Fall jedoch nicht von den Beteiligten ge-

fällt, sondern von der Richterin, die eine Position ähnlich jener der Zu-

schauerin in einem Schauspiel innehabe: Arendt setzt sie mit der Histo-

rikerin gleich, die Urteilskraft – das Vermögen, die Vergangenheit zu 

erkunden, sie zu erzählen und über sie Gericht zu sitzen – innehat.
499

 

Dies liegt an ihrer besonderen Position im Gerichtsverfahren, die weder 

losgelöst von dem Geschehen ist, noch durch unmittelbare Affizierung 

beeinträchtigt.
500

 Als Zuschauerin sei sie, im Gegensatz zu den Han-

delnden, die „Teilnehmer an dem Spiel“
501

 sind, in der Lage, alles zu 

überblicken
502

 und, da ihr aus ihrem Urteil weder Vor- noch Nachteile 

erwachsen,
503

 mit „Uninteressiertheit“
504

 unparteilich zu urteilen – ein 

Begriff, der die Rücksicht auf die unterschiedlichen repräsentierten Posi-

tionen impliziert.
505

 Das Urteil, das durch diesen Prozess an dem sensus 

communis orientiert ist, müsse demzufolge an der Mitteilbarkeit ausge-

richtet sein – daran, ob das Urteil der Mitwelt verständlich wäre.
506

 

Wenn es diese Voraussetzungen erfüllt, sei das Urteil in der Lage, den 

wortlos angestoßenen Prozess zu beenden und somit als abgeschlossene 

Geschichte dem Verstehen zugänglich zu sein
507

 und den Sinn zu offen-

baren, der Versöhnung mit dem Geschehenen ermöglicht.
508

 

 

Strafen 
 

Während der Strafprozess somit in die Vergangenheit zielt und sein Ziel 

ist, die Geschichte durch das Urteil zum Bestandteil und Wertungsmaß-

stab der gemeinsamen Welt zu machen, könne erst die Strafe beenden, 

                                                             

499 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 15. 

500 Vgl. ebd., S. 104. 

501 Ebd., S. 87. 

502 Ebd., S. 107. 

503 Passerin d’Entrèves, The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 116. 

504 Arendt, Das Urteilen, S. 113. 

505 Vgl. ebd., S. 67. 

506 Vgl. Arendt, Das Urteilen, S. 107 f. 

507 Vgl. Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 110 (112). 

508 Vgl. ebd., S. 110 (111). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 83 

 

was ohne diesen Eingriff ewig weiterginge, so Arendt.
509

 Sie sei, ähnlich 

wie das Verzeihen, auf das im Verlauf einzugehen sein wird, zwar durch 

das Geschehen provoziert, jedoch nicht durch es determiniert und er-

mögliche durch dieses Unterbrechen einer scheinbar einmal angestoße-

nen und nun zwingenden Kausalkette einen Neuanfang.
510

 Auch dies sei 

ein Schritt in der Wiedergutmachung am politischen Körper, der das 

Strafverfahren dient:
511

 Wäre die Möglichkeit des Strafens, und somit 

des Neuanfanges nicht gegeben, würde sich das Geschehene „dem 

Schwert des Damokles gleich“
512

 auch über folgende Generationen hän-

gen und somit das ganze gemeinsame Leben auf eine einzige Tat redu-

zieren.
513

 Das Zusammenleben in Freiheit bedarf somit der Strafe. 

Arendt setzt Strafe und Verzeihen insofern gleich, als auch dem Verzei-

hen die Kraft innewohne, ebendiesen bereits erwähnten Kausalverlauf zu 

unterbrechen und an seine Stelle eine nicht durch das Verbrechen defi-

nierte Handlung zu setzen.
514

 Dennoch ist es prinzipiell anders gelagert 

und soll daher in gebotener Kürze skizziert werden: Das Verzeihen be-

zieht sich stets auf die Täterin, nicht die Tat, und scheint somit zunächst 

eine höchstpersönliche Angelegenheit, die nur das Opfer vornehmen 

kann.
515

 Demnach können hier keine allgemeinen Maßstäbe angelegt 

werden, die anhand objektiv bestimmter Kriterien entweder verlangen, 

dass einem Menschen verziehen wird, oder die Verzeihung verbieten.
516

 

Im Unterschied zu Gesetzen und auch Strafe, die nicht nur Teil des öf-

fentlichen Raumes sind, sondern auch seiner Absicherung dienen, je-

doch die Gleichberechtigung der Menschen garantieren müssen, kann 

ein institutionelles Verzeihen nicht normiert werden. Demnach mag das 

Verzeihen zwar im politischen Raum unter miteinander agierenden 

Menschen eine Möglichkeit sein, sich von der Vergangenheit zu lösen, 

ist jedoch im Strafrecht nicht zu denken.
517

 

                                                             

509 Arendt, Vita Activa, S. 307. 

510 Ebd. 

511 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 381. 

512 Arendt, Vita Activa, S. 302. 

513 Ebd., S. 301 f. 

514 Ebd., S. 301. 

515 Ebd., S. 308. 

516 Ebd. 

517 Anders hier das Gnadenrecht, das nicht eine Alternative zur Strafe darstellt, 

sondern nur von ihrem Vollzug absieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Die Strafe ist somit der Neuanfang, der die Verbindung zwischen 

Vergangenheit und Zukunft schlägt. Da das Ziel die Wiederherstellung 

des politischen Körpers ist, schließt sich daran die Frage an, wie eben 

diese Wiederherstellung erfolgt. Im Zusammenhang mit den Verbrechen 

in Vernichtungslagern der Nationalsozialisten schreibt Arendt davon, 

dass ihnen keine Strafe entspreche,
518

 was zunächst darauf hindeuten 

mag, dass ihre Strafvorstellung auf einem Talions- oder Spiegelungs-

prinzip basiert. Dies scheint insbesondere deswegen nicht vollkommen 

abwegig, weil einer derjenigen Philosophen, die Arendts Denken nach-

haltig beeinflusst haben, Kant, sich für die Anwendung des ius talionis 

als Prinzip der Gleichheit und Gerechtigkeit ausgesprochen hat.
519

 Er 

stellt allerdings dadurch auf einen streng formalen Gerechtigkeitsbegriff 

ab, der materielle Erwägungen außen vor lässt. Zudem implizieren seine 

Ausführungen einen „Talions-Automatismus“
520

, also den inneren Kau-

salzusammenhang von Verbrechen und Strafe, der dem säkularen Zeital-

ter nicht gerecht werden kann.
 521

 Der eigentliche Talionsgedanke, der 

unter dem biblischen Motiv ‚Auge um Auge, Zahn um Zahn‘ Eingang 

auch in die Alltagssprache gefunden hat, wird von Arendt explizit abge-

lehnt: „‘Daß ein großes Verbrechen der Natur Gewalt antut und die Erde 

selbst nach Vergeltung schreit; daß das Böse eine naturgegebene Har-

monie zerstört, die nur durch Sühne wiederhergestellt werden kann; daß 

Unrecht der betroffenen Gruppe um der moralischen Ordnung willen die 

Pflicht auferlegt, den Schuldigen zu bestrafen‘ – all das sind für uns an-

tiquierte Vorstellungen, die wir als barbarisch ablehnen.“
522

 Sie würde 

das Talionsrecht wohl als Rache qualifizieren, die als „Re-aktion“
523

 

immer nah an dem Verbrechen bleibt, „um im Verlauf des eigenen rea-

gierenden Tuns die Kettenreaktion, die ohnehin jedem Handeln potenti-

ell innewohnt, ausdrücklich virulent zu machen und in eine Zukunft zu 

treiben, in der alle Beteiligten, gleichsam an die Kette einer einzigen Tat 

                                                             

518 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (30). 

519 Kant, Metaphysik der Sitten, S. 193. 

520 Ebert, Talion und Vergeltung im Strafrecht in: Jung (Hrsg.) Recht und Mo-

ral, S. 249 (251), m.w.A. 

521 Ebd., S. 249 (252), m.w.A. 

522 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 401 f. 

523 Arendt, Vita Activa, S. 306. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 85 

 

gelegt, nur noch re-agieren, aber nicht mehr agieren können.“
524

 Die Ta-

lion als Wiederherstellung scheint den Grundgedanken einer politischen 

Ordnung als organische, „magische“
 525

 zugrunde zu legen, ein Konzept, 

das dem Arendt’schen diametral entgegensteht. Deswegen wird auch die 

Vorstellung, dass „[...]die Erde selbst nach Vergeltung schreit“
526

 von 

ihr als antiquiert abgestraft, da diese Formulierung das Verbrechen als 

Zerstörung einer gewissermaßen natürlichen Ordnung versteht, während 

Arendt, rekurrierend auf eine der Prämissen der Moderne – nulla poena 

sine lege – feststellt, dass das Gesetz erst das Verbrechen schafft, nicht 

also der Natur, sondern der gemeinsamen Welt entspringt.
527

 

„Es ist der politische Körper, an dem etwas wiedergutgemacht wer-

den muß, und es ist die allgemeine politische Ordnung, die außer Betrieb 

geraten und wiederhergestellt werden muß.“
528

 Arendt scheint also 

durchaus davon auszugehen, dass die Strafe die Funktion der Wieder-

gutmachung und der Wiederherstellung hat. Sie betont, dass es die „all-

gemeine politische Ordnung“
 529

 ist, die durch das Verbrechen geschä-

digt wird. Diese basiert maßgeblich auf der „Heilkraft menschlicher In-

stitutionen“
530

, unter anderem also Gesetzen, die in den mannigfaltigen 

Handlungsmöglichkeiten der Menschen Stabilität bieten, und somit das 

Minimum an Vorhersehbarkeit, das es zum Zusammenleben in Freiheit 

und Gleichheit braucht. Durch ihre Tat suggeriert die Verbrecherin, dass 

sie eine individuelle Ausnahme von denen von ihr in ihrem Bestand 

nicht angezweifelten Spielregeln des Miteinanders wünscht – sie negiert 

also die allgemeine Geltung der Norm. Wird dieser Zustand zur Norma-

lität, gehe damit die Gefahr einher, dass die Autorität der Institutionen 

erodiert und die politische Gemeinschaft zerfällt.
531

 Deswegen müsse 

der Einzelnen demonstriert werden, dass das Gesetz jeden umfasst,
532

 

geschützt werde durch das Strafrecht demnach das Gesetz, nicht die ver-

                                                             

524 Arendt, Vita Activa, S. 306. 

525 Ebert, Talion und Vergeltung im Strafrecht in: Jung (Hrsg.) Recht und Mo-

ral, S. 249 (252). 

526 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 401. 

527 Arendt, Denktagebuch, S. 179 f. 

528 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 382. 

529 Ebd. 

530 Arendt, Über die Revolution, S. 226. 

531 Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (133). 

532 Arendt, Macht und Gewalt, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | Integrität und Verantwortung 

 

 

letzten Individuen.
533

 Bei der Strafe handle es sich um einen „symboli-

schen [Hervorheb. im Original] Überschuss“
534

. Somit wird die politi-

sche Ordnung durch die Negation der Negation wiederhergestellt, die 

die Täterin als Gleiche unter Gleichen behandelt und die Geltung des 

Rechts für alle Mitglieder bestätigt. Dass diesem Ziel jedoch bereits 

durch das performative Unrechtsurteil genüge getan wurde, lässt vermu-

ten, dass es innerhalb der Arendt’schen Theorie keine Grundlage für die 

Verhängung einer Strafe gibt. Vielmehr scheint es, als negiere die Ver-

hängung von Sanktionen zur Demonstration der Geltung des Rechts ei-

nen der Grundsätze des Politischen, nämlich das Menschen nicht als 

Mittel zum Zweck benutzt werden dürften.
535

 Diesem Einwand lässt sich 

nur begegnen, wenn die Wiedergutmachung am politischen Körper eine 

Strafe rechtfertigt. Die Gegenüberstellung von politischem Körper und 

politischer Ordnung lässt vermuten, dass ersterer diejenigen Individuen 

bezeichnet, die konkrete Mitglieder der Gemeinschaft sind. Es gehöre 

zur Ehre und Würde des Geschädigten oder Verletzten, dass der Täter 

bestraft wird, zitiert Arendt Grotius in ihrem Interview mit Joachim 

Fest.
536

 Hier scheint der Grundsatz der Republik, nämlich, dass die An-

gelegenheit einer Einzelnen Angelegenheit Aller ist, Ausgangspunkt der 

Überlegungen zu bilden: Wenn die Gemeinschaft sich nicht daran störe, 

jemanden in ihrer Mitte zu belassen, der einen anderen Menschen ge-

schädigt hat, werde dem Opfer die Anerkennung versagt.
537

 Die Strafe 

hingegen mache die Missbilligung des Unrechts durch die Gemeinschaft 

manifest.
538

 Sie lässt sich demnach durchaus als eine Form der Solidari-

sierung der politischen Gemeinschaft mit der Geschädigten verstehen.
539

 

Das bedeute jedoch auch, dass die Geltung der Rechtsnormen sichtbar 

bestätigt werden muss, eine Anforderung, der nur die Strafe genügen 

                                                             

533 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 382. 

534 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (141). 

535 Eine Kritik, die bereits bei Kant zu finden ist, der somit jeden Strafzweck 

ablehnt, der sich am Maßstab der Opfer oder der Gemeinschaft misst 

(Kant, Metaphysik der Sitten A197). 

536 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 56 f. 

537 Ebd. 

538 Ebert, Das Vergeltungsprinzip im Strafrecht in: Krummacher (Hrsg.), 

Geisteswissenschaften – wozu?, S. 35 (53). 

539 Vgl. Loick, Juridismus, S. 103 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 87 

 

kann.
540

 Gleichzeitig stärke die Sichtbarkeit, die „normexpressive 

[Hervorheb. im Original] Antwort“
541

, das „Rechtsvertrauen“
542

 der 

nicht betroffenen Mitbürgerinnen – diene also der „Kohärenzwah-

rung“.
543

 Diese Erwägungen sind nicht von einem Gerechtigkeits- son-

dern von einem Vergeltungsgedanken getragen, der sich jedoch qualita-

tiv von der organisch legitimierten Vergeltung unterscheidet: Als Straf-

übel ist sie positivrechtlich perpetuiert und unterliegt somit den Voraus-

setzungen, die an ein Gesetz zu stellen sind. Die Strafe bemisst sich 

demnach an den zuvor in der Gemeinschaft gefundenen Maßstäben und 

abstrahiert individuelle Rachegefühle der Verletzten. 

Es ist jedoch auch nicht auszuschließen, dass Arendt mit Hegel und 

Kant eine Straftheorie vertritt, die den Grund der Strafe in der Täterin 

selbst sieht.
544

 So lehnte Arendt die Verzeihung nicht allein deswegen 

als geeignet zum Neuanfang ab, weil dieses seinen Grund immer in der 

Täterin, nicht in der Tat suche, sondern auch deswegen, weil dem Ver-

zeihen eine Einseitigkeit innewohne, die Ungleichheit herstellt.
545

 Sie 

nehme sich als Gnade an, und negiere damit die Anerkennung der Ande-

ren als Gleiche und die Möglichkeit, durch eine Strafe für ihr Handeln 

zu sühnen und abschließend zurückzukehren an einen verantwortungs-

vollen Standort innerhalb der Gemeinschaft.
546

 Die durch eine politische 

Gemeinschaft verhängte Strafe erkennt, durch die Zuschreibung des Ge-

schehenem zu einem Individuum, dessen Verantwortung und damit sei-

ne Rechtspersonalität an,
547

 eine Anerkennung die deswegen möglich ist, 

weil der Mensch als Bürgerin immer auch Rechtskoproduzentin ist und 

demnach im horizontalen Gesellschaftsvertrag auch über die Art und 

Weise ihrer Bestrafung mitentschieden hat. In dieser Theorie bleibt al-

lerdings unklar, warum das Unrechtsurteil nicht ausreichen soll, um die 

Täterin als verantwortungsvolles und in das Recht eingebundenes Indi-

                                                             

540 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 402. 

541 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (142), Hörnle, Straftheorien, S. 31 ff. 

542 Ebert, Das Vergeltungsprinzip im Strafrecht in: Krummacher (Hrsg.), 

Geisteswissenschaften – wozu?, S. 35 (53). 

543 Zabel, ZRPh 2017, S. 125 (142). 

544 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, § 100. 

545 Arendt, Denktagebuch, S. 3 f. 

546 oick, Juridismus, S. 104 f. 

547 Vgl. Arendt, Organized Guilt and Universal Responsibility in: Essays in 

Understanding, S. 121 (127). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | Integrität und Verantwortung 

 

 

viduum anzuerkennen. Daher scheint es adäquater bei der Begründung 

der Strafe auf die moderne Vergeltung, die sich an rechtsstaatlichen 

Prinzipien orientiert, zu rekurrieren. 

Arendts Konzept der politischen Gemeinschaft führt zu einer expres-

siven Straftheorie.
548

 Der moderne Begriff versucht, die hergebrachte 

Dichotomie zwischen absoluten und relativen Straftheorien aufzulösen 

und bezeichnet eine Vereinigung von retributiven Aspekten und Überle-

gungen zur positiven Generalprävention.
549

Durch die strenge Bindung 

an den öffentlichen Raum und das Verbot, Menschen in diesem Bereich 

als Mittel zum Zweck zu nutzen, ist insbesondere die Spezialprävention 

mit ihrem Modell nicht kompatibel. Davon ausgehend, dass man es mit 

der Öffentlichkeit immer mit bereits erzogenen Menschen zu tun ha-

be,
550

 und dass das Recht die Sphäre der Öffentlichkeit nicht überschrei-

ten darf, können Erziehung oder Sicherung keine Strafzwecke darstellen.  

An die Ausgestaltung der Strafen müssen mithin ebenfalls die Maß-

stäbe des öffentlichen Raumes angelegt werden. Die Täterin muss somit 

zunächst als Gleiche unter Gleichen behandelt werden, so dass Einzel-

fallstrafen, die der Richterin ein freies Dispositionsrecht über Art und 

Dauer der verhängten Strafe zugestehen würden, ausgeschlossen sein 

müssen. Nicht nur würden dadurch ‚Menschen, und nicht Gesetze‘, als 

Umkehrung des zuvor zitierten Satzes herrschen, vielmehr wäre der Tä-

terin ihr Recht als Gleiche verwehrt, womit sie auch aus der politischen 

Gemeinschaft, wenn auch nicht explizit, im Sinne der Rechtlosstellung 

durch Entziehung der Zugehörigkeit, sondern implizit, durch die Negati-

on ihrer Gleichheit, ausgeschlossen würde. Ein Ausschluss aus der Ge-

meinschaft ist bereits mit dem Fundament Arendts politischer Anthropo-

logie nicht vereinbar; in keinem Fall darf eine Strafe demnach die Ent-

ziehung von Rechtspositionen nach sich tragen, die den Menschen de 

facto vogelfrei machen. Da das Recht den Menschen als Bürger behan-

                                                             

548 Diesen Begriff führt Hörnle ein und will ihn an die Stelle der überkomme-

nen Unterscheidung zwischen absoluten und relativen Straftheorien setzen, 

da Strafe um ihrer selbst Willen nur durch Rekurrieren auf religiöse Gebote 

begründet werden könne (Hörnle, Straftheorien, S. 61). 

549 Erber-Schropp, Schuld und Strafe, S. 20. 

550 Als Entgegnung auf seine Verteidigung, er habe nur Befehlen gehorcht po-

lemisiert Arendt gegen Eichmann, „dass die Politik ja nicht in der Kinder-

stube vor sich geht“ (Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 404). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 89 

 

deln muss, muss es ihm verwehrt sein, durch die Strafe regulierend in 

seinen gesellschaftlichen oder privaten Raum einzugreifen – Eheverbote 

oder Eigentumsentziehung scheiden als Strafe also ebenso wie die Er-

ziehung aus.  

 

 

2.2 RECHTSPERSON UND MENSCHENWÜRDE 
 

Der Begriff der Menschenwürde, wie er als Resultat der Revolutionen 

sowohl der amerikanischen als auch der französischen Verfassung zu-

grunde lag, hat sich in den proklamierten Menschenrechten manifestiert, 

die jedem Menschen unabhängig von seiner gesellschaftlichen Position 

individuell zustehen sollten.
551

 Legitimiert wurde diese Ansicht durch 

die Annahme, dass der Natur des Individuums eine solche Würde im-

manent sei, und die politische Gemeinschaft daher verpflichtet sei, es als 

Rechtsperson anzuerkennen.
552

 Dass es sich bei dieser Verpflichtung um 

reine Fiktion handelte, sei in dem Moment offenbar geworden, als nach 

dem Auseinanderbrechen der Vielvölkerstaaten Europas die staatenlos 

Gewordenen versuchten, an die Menschenwürde und die daraus abgelei-

teten Menschenrechte zu appellieren, um eine Rechtsposition zu erlan-

gen.
553

 Dem legalen Status der Angehörigen eines bestimmten Staates 

entkleidet habe sich an ihnen demonstriert, dass vor der „abstrakten 

Nacktheit des Menschseins“
554

 die „Welt keinerlei Ehrfurcht empfun-

den“
555

 hat, die Menschenwürde also durch „das bloße Auch-ein-

Mensch-sein nicht zu realisieren“
556

 ist. Es sei der Geburtsfehler der 

Menschenrechte gewesen, dem Individuum Rechte und Pflichten in sei-

ner Vereinzelung zuzusprechen, als wären sie ihm gleichermaßen von 

Natur aus immanent und somit sowohl den artifiziellen als auch rezipro-

ken Charakter des Rechts und demnach auch der Menschenrechte zu ne-

                                                             

551 Vgl. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 616 f. 

552 So z.B. Robespierre, Entwurf einer Erklärung der Rechte in: Menke/ Rai-

mondi (Hrsg.), Die Revolution der Menschenrechte, S. 78. 

553 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 608. 

554 Ebd., S. 619 f. 

555 Ebd. 

556 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 619 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gieren.
557

 Arendt plädiert aufgrund dieser, auch persönlichen, Erfahrun-

gen für eine Neuformulierung der Menschenrechte, der Menschenwürde, 

der Rechtssubjektivität und der Rechtspersonalität. Letztere leitet sich ab 

aus dem Verständnis des Individuums als zur Politik fähiges Wesen, 

dem die Realisierung seiner Potentiale nur innerhalb eines Beziehungs-

geflechtes möglich ist.
558

 Wird der Mensch aus diesem exkludiert, ver-

liere er, was vor der Zwischenkriegszeit gar nicht als Recht begriffen 

wurde: Das Leben in einer politisch geordneten Gemeinschaft, das als 

Kennzeichen des Menschseins überhaupt galt.
559

 Es ist die differentia 

specifica des Menschen, zum Handeln und Sprechen und somit zur Or-

ganisation des Zusammenlebens von Verschiedenen in der Lage zu sein. 

Dies allein dem Menschen eigene Potential begründe die Menschenwür-

de.
560

 Demnach ist das einzige Recht, das nicht im Bereich des Zwischen 

angesiedelt, sondern dem Menschen immanent ist, jenes, das Kennzei-

chen des Menschseins realisieren zu können, also in eine politische Ge-

meinschaft eingebunden zu werden.
561

 Es ist der Anspruch darauf, 

Rechtsperson werden zu können, nicht aber die Rechtspersonalität an 

sich, die im Menschen selbst begründet liegt. 

Die Aufnahme in die Gemeinschaft allein bedeutet jedoch noch nicht 

die Emanzipation von natürlichen Dispositionen. Solange das Recht an 

den natürlichen Menschen anknüpfe, perpetuiere es entweder die Un-

gleichheit, oder gehe von einer Gleichartigkeit aus, die der individuellen 

Verschiedenheit der Individuen nicht gerecht würde.
562

 „Gleiche werden 

wir als Glieder einer Gruppe, in der wir uns kraft unserer eigenen Ent-

scheidung gleiche Rechte gegenseitig garantieren.“
563

 Hier wird die 

zweite Bedingung der Rechtspersonalität erkennbar. Der Mensch muss 

nicht nur in eine Gemeinschaft aufgenommen, sondern von ihr auch als 

Gleicher anerkannt werden, da nur dann die für Politik notwendige Frei-

                                                             

557 Loick, Juridismus, S. 303. 

558 Vgl. Loick, Juridismus, S. 303. 

559 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 614 f. 

560 Menke, „Aporien der Menschenrechte“ und das „einzige Menschenrecht“ 

in: Geulen/ Kauffmann/ Mein (Hrsg.), Hannah Arendt und Giorgio 

Agamben, S. 131 (143). 

561 Ebd., S. 131 (144). 

562 Benhabib, Die Rechte der Anderen, S. 68. 

563 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 622. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 91 

 

heit von Herrschaftsverhältnissen gesichert ist. Dazu müsse eine ‚An-

gleichung‘ stattfinden, die im öffentlichen und politischen Raum für 

Gleichberechtigung sorgt.
564

 Dies gelinge durch die Schaffung eines 

Bürgerinnenstatus, dessen besondere Qualität Arendt mit der Metapher 

der Maske des antiken Theaters illustriert.
565

 Wie eine Maske ermögli-

che der Bürgerinnenstatus dem in der Öffentlichkeit erscheinenden Indi-

viduum, sich von präpolitischen und natürlichen Dispositionen zu eman-

zipieren, lasse dennoch die individuelle Stimme durchscheinen.
566

 Somit 

ist es der Bürgerin möglich, ihre Standpunkte darzulegen und über 

Kommunikation in Deliberation zu treten, also politisch zu handeln. 

Diese Form des Exponierens, die stets auch der Selbstenthüllung und 

somit der Bestätigung der eigenen Identität durch Anerkennung durch 

die Anderen dient, steht im Gegensatz zu der „absolut einzigartigen, un-

veränderlichen und stummen Individualität“
567

, die dem Menschen au-

ßerhalb der politischen Gemeinschaft dadurch eignet, dass ihm die Mög-

lichkeit zur souveränen Selbstenthüllung durch Vorenthaltung der ge-

meinsamen Welt genommen ist. Rechtspersonalität meint also über die 

Mitgliedschaft in einer politischen Gemeinschaft hinaus noch die Mög-

lichkeit, Gleiche unter Gleichen sein zu können, ohne dass natürliche 

Gegebenheiten von Relevanz sind.
568

 Nur unter diesen Voraussetzungen 

                                                             

564 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 623. 

565 Arendt, Über die Revolution, S. 136. 

566 Ebd. 

567 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 623 f. 

568 Das ist ein Aspekt, der in den Ausführungen zu Arendts Recht auf Rechte 

häufig unterbelichtet bleibt (zuletzt Khurana, RphZ 2017, S. 15 ff.). Das 

liegt durchaus auch in ihren eigenen Ausführungen begründet. So schreibt 

sie, dass Rechtlosigkeit dann vorliege, wenn das Individuum alle Bezüge 

zur menschlichen Welt verloren hat, weil es zu „keiner irgendwie gearteten 

Gemeinschaft gehört“ (Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, 

S. 612). Rechtlosigkeit liegt somit noch nicht vor, wenn der Mensch in ei-

nem diktatorischen Staatssystem unterdrückt wird. Auf der anderen Seite 

jedoch formuliert sie den, durch das Menschsein bedingten Anspruch, ei-

nen Standort zu haben, der „die Bedingung dafür bildet, dass seine Mei-

nungen Gewicht haben und seine Handlungen von Belang sind“ (Arendt, 

Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 613). Das ist nur in einer 

Organisationsstruktur gegeben, die ihren Mitgliedern Rechtspersonalität 

zugesteht. Somit profilieren ihre Ausführungen den qualitativen Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gewinnen Handlungen an Bedeutung, und erlangen die verschiedenen 

Formen öffentlichen Agierens eine Kohärenz, die sich als individuelle 

Biographie darstellt.
569

 Der Status als Bürgerin erst ermöglicht eine nicht 

von unveränderlichen Dispositionen determinierte Identitätsbildung und 

damit Souveränität über das eigene Leben. 

Die beiden hier aufgeführten Aspekte der Rechtssubjektivität, die 

Mitgliedschaft in einer politischen Gemeinschaft und in dieser die Aner-

kennung als Gleiche, stellen sich als notwendige, aber nicht hinreichen-

de Bedingungen zur Verwirklichung der menschlichen Potentiale dar. 

Politische Freiheit sei nicht nur die Freiheit von Herrschaft, sondern 

auch die Freiheit zum Handeln, so Arendt.
570

 Es genügt demnach nicht, 

den Menschen als Subjekt anzuerkennen, wie es die bürgerliche Gesell-

schaft getan hat, ihn aber in die Sphäre der Innerlichkeit zu verweisen, in 

dem man ihm allein den status negativus zubilligt. Aus seiner Natalität 

erwächst die dem Menschen eigentümliche Fähigkeit zur Spontaneität, 

dazu, einen Anfang zu machen und sich in eine Gemeinschaft einzubrin-

gen; der Pluralität entspringt die Möglichkeit, sich mit anderen zu ver-

binden, gemeinsam zu handeln und somit in Sorge um die gemeinsame 

Welt Veränderung herbeizuführen. Die politischen Freiheitsrechte eröff-

nen die Möglichkeit, diese Potentiale zu verwirklichen und somit immer 

auch auf eine bestehende Rechtslage einzuwirken und diese zu verän-

dern – die institutionalisierte Garantie von Versammlungs- und Mei-

nungsfreiheit sowie das Recht auf zivilen Ungehorsam manifestiert de-

ren Bedeutung für eine republikanisch verfasste politische Gemeinschaft 

und verleiht Meinungen Gewicht und gibt Handlungen die Möglichkeit 

zur Veränderung. Ein weiteres, dadurch erkenntliches Merkmal der 

                                                                                                                     

schied zwischen Staatenlosigkeit und damit Rechtlosigkeit und der einge-

schränkten Rechtsposition, die Subjekten in der Tyrannis eignet, formulie-

ren jedoch gleichzeitig einen universalen Anspruch aller Individuen, in ei-

ner Struktur demokratischer Rechtsstaatlichkeit zu leben. Sie attestiert je-

doch, dass der Zugehörigkeit zu einer wie auch immer gearteten Gemein-

schaft stets ein Machtpotential innewohnt, so dass sie vermutlich davon 

ausgeht, dass diejenigen, die bereits eingebunden sind, eine bessere Aus-

ganglage haben, um selbst für die Verbesserung ihres rechtlichen Status zu 

kämpfen (s. Arendt, Macht und Gewalt; Arendt, Über die Revolution). 

569 Vgl. Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, S. 99. 

570 Arendt, Die Freiheit, frei zu sein, S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealen Republik | 93 

 

Rechtspersonalität ist demnach jenes, nicht allein Rechtssubjekt oder 

Rechtsadressatin zu sein, also rechtsstaatliche Garantien zugesprochen 

zu bekommen, sondern Rechtskoproduzentin.
571

 Dies verwirklicht die 

„allgemeine menschliche Fähigkeit, durch Sprechen, und nicht durch 

Gewalt, die Angelegenheiten des öffentlichen Lebens zu regeln.“
572

 Die 

verfassungsrechtlich abgesicherten Grundfreiheiten, die Machtbildung 

und -ausübung einhegen, bedingen jedoch auch eine individuelle Ver-

antwortlichkeit. Da der Bürgerin die Möglichkeit gegeben ist, in den 

Lauf der Dinge zu intervenieren, sei die gemeinsame Welt Resultat auch 

ihrer Entscheidung, die Initiative zu ergreifen oder nicht zu ergreifen.
573

 

„Es liegt am Menschen, und nicht an einem dunklen Verhängnis, was 

aus ihm wird“
574

, so kommentiert Jaspers Arendts Elemente und Ur-

sprünge totaler Herrschaft. Dieser Einsicht sind die politischen Frei-

heitsrechte mit ihren weltverändernden Potentialen verschrieben.  

Die Würde des Menschen ist nur innerhalb einer politischen Ge-

meinschaft zu realisieren, und diese Prämisse bedingt, dass die 

Rechtspersonalität als unverfügbar gedacht werden muss, damit nicht 

erneut diejenigen Staatenlosen produziert werden, die als „bloße Men-

schen“
575

 „weltlos“
576

 bleiben. Deswegen ist auch das Strafrecht als ele-

mentar zu begreifen, denn nur durch die Normierung von Straftatbestän-

den bleibt diejenige, die eine individuelle Ausnahme von den geltenden 

Regeln beansprucht, sich also der Rolle als Gleiche unter Gleichen ent-

zieht, trotz ihrer Ausnahme durch das Recht vom Recht eingeschlos-

sen.
577

 Für sie gelten in diesem Falle die gleichen Vorschriften wie für 

alle Anderen, die eine solche Tat begehen. Dadurch trägt das Strafrecht 

auch dem Gedanken Rechnung, dass es sich bei der Bürgerin um eine 

von dem natürlichen Menschen getrennte persona handelt, die unter-

                                                             

571 Forst, Republikanismus der Furcht und der Rettung in: Rosenmüller 

(Hrsg.), Hannah Arendt: Verborgene Tradition – Unzeitgemäße Aktualität, 

S. 229 (233). 

572 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 615. 

573 Ricœur, Approaching the Human Person in: Ethical Perspectives 1999, S. 

45 (46). 

574 Jaspers, Geleitwort in: Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, 

S. 11 (12). 

575 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 619 f. 

576 Ebd., S. 623 f. 

577 Gündoğdu, Rightlessness in an Age of Rights, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 | Integrität und Verantwortung 

 

 

schiedlichen Ansprüchen und Maßstäben unterliegt.
578

 Das Individuum 

kann moralische Gründe haben, Verhaltensnormen zu ignorieren, die 

menschlich einsichtig sein können, aber nicht müssen.
579

 Wird der 

Mensch für diesen Regelbruch gerichtlich zur Verantwortung gezogen, 

wird ihm die Handlung als Bürgerin, nicht als Mensch vorgeworfen, 

sind doch Rechte und Pflichten nur an die Maske der Bürgerin gekop-

pelt.
580

 Es obliegt der Richterin somit nicht, die individuellen Gründe als 

moralisch verwerflich oder vertretbar zu beurteilen, ihr Maßstab muss 

allein die Handlung und die damit einhergehende Beurteilung sein, wie 

sich die Tat auf die gemeinsame Welt ausgewirkt hat. Dementsprechend 

bezieht sich auch das abschließende Unrechtsurteil nicht auf den Men-

schen, sondern auf die Bürgerin und ihren Status innerhalb der Gemein-

schaft, den sie verletzt hat. Darin spiegelt sich die Anerkennung des In-

dividuums als Teil der politischen Gemeinschaft und somit seiner 

Rechtspersonalität. Das stellt an den dem Urteil vorhergehenden Straf-

prozess die Anforderung, dem Menschen die Möglichkeit zu geben, sich 

auch zu exponieren. Dazu dienen die verfahrensrechtlichen Vorschriften, 

die einen einheitlichen Rahmen vorgeben, innerhalb dessen die Option, 

den eigenen Standpunkt darzulegen, normiert ist. Dennoch demonstriert 

gerade die Möglichkeit der Angeklagten, zu den Vorwürfen zu schwei-

gen, dass Zugehörigkeit zu einer politischen Gemeinschaft keineswegs 

gleichzusetzen ist mit der Pflicht des Mitglieds, dieser jederzeit zur Ver-

fügung zu stehen. Rechtspersonalität begründet demnach keinen An-

spruch an das Individuum, diese durch ständiges verantwortungsvolles 

Handeln und Sich-Exponieren zu bestätigen. Sie sichert allein institutio-

nell ab, dass diese Möglichkeit jederzeit besteht, und trägt somit dem 

Menschen als politisches Wesen Rechnung. 

                                                             

578 Arendt, Über die Revolution, S. 136. 

579 Arendt, On the Nature of Totalitarianism in: Essays in Understanding, S. 

326 (334 f.). 

580 Arendt, Über die Revolution, S. 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

3 Die Zerstörung der Rechtspersonalität  

im Nationalsozialismus 

 

 

 

Der erste Teil der Arbeit hat Arendts anspruchsvollen Begriff der 

Rechtspersonalität und seine eminente Wichtigkeit zur Realisierung des 

dem Menschen immanenten Potentials zur Politik dargelegt. Besonders 

fokussiert wurde hier die Rolle des Rechts als Voraussetzung der indivi-

duellen Konstitution als Person. Im folgenden Kapitel soll sich nun jener 

Form der Herrschaft zugewendet werden, die „den Kontinuitätszusam-

menhang unserer Geschichte und die Begriffe und Kategorien unseres 

politischen Denkens sprengt.“
1
 Chronologisch geht Arendts Beschäfti-

gung mit dem Nationalsozialismus den Werken, auf denen der erste Teil 

basiert, voraus. Ihre idealtypische Darstellung der Republik basiert auf 

den Erfahrungen und Beobachtungen aus der Zeit des sogenannten Drit-

ten Reiches. Das Zusammenspiel von Ideologie und Terror habe eine 

neue Staatsform geschaffen, die „den Raum des Handelns“
2
 zerstörte 

und das menschliche Zusammenleben so organisierte, als „gäbe es sie 

gar nicht im Plural, sondern nur im Singular“
3
. Das Ziel war die totale 

Beherrschung des Individuums sein, die nur unter der Voraussetzung 

möglich ist, das menschliche Wesen so zu transformieren, dass es seine 

differentia specifica verliert und sich qualitativ nicht mehr vom Tier un-

terscheidet. Vorbedingung dazu sei die vollkommene Entrechtung einer 

                                                             

1 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 947. 

2 Ebd., S. 958. 

3 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 | Integrität und Verantwortung 

 

 

jeden Einwohnerin des totalen Staates,
4
 die ein Schritt auf dem Weg 

vom Menschen zum „auf die elementarsten Reaktionen reduzierte[s, 

B.B.] Exemplar der Tierspezies Mensch“
5
 ist, in der jede Spur von Spon-

taneität und Interaktion ausgelöscht wird.
6
 Hier offenbart sich erneut die 

                                                             

4 Ebd., S. 928; grundsätzlich ist diese Arbeit im generischen Femininum ge-

schrieben, allerdings wird dabei in Hinblick auf die sich direkt auf den Nati-

onalsozialismus beziehenden Untersuchungen eine Ausnahme gemacht. Dies 

ist zunächst dadurch bedingt, dass Frauen in der Ideologie des Nationalsozia-

lismus weitestgehend aus der Wissenschaft verdrängt wurden (vgl. Klinksiek, 

Die Frau im NS-Staat, S. 100), bis auf eine Ausnahme demnach keine Frau-

en zitiert werden. Frauen wurden – auch wenn es in der Realität nicht durch-

zuhalten war – in der nationalsozialistischen Ideologie als „berufene Erhalte-

rin der Rasse“ (Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 506) in die 

Sphäre des Haushalts verwiesen, „Richter, Soldat und Staatslenker muss der 

Mann sein und bleiben“ (Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 

512). Die fundamentalen Kategorien von ‚Ehre‘ und Treue‘ sollten nur Män-

ner attribuieren, sie waren Ausdruck eines patriarchalischen Systems, ver-

mischt mit rassistischen Elementen, wie erkennbar besonders im 

kontagionistischen Antisemitismus (Wildt, Volksgemeinschaft als Selbster-

mächtigung, S. 365). Strafbar aufgrund eines Verstoßes gegen das sogenann-

te Blutschutzgesetz waren gem. § 5 nur Männer. Angeblich hat Hitler selbst 

die Abänderung eines „Rasseschande“ Urteils gegen eine jüdische Frau ver-

langt, da in seinem Weltbild Frauen nicht mündig waren (Beispiel bei 

Essner, Die „Nürnberger Gesetze“, S. 229). In der Realität hatte dies drama-

tische Folgen für die Beteiligte: Ihre Handlung war nicht justiziabel und so-

mit war sie dem Maßnahmestaat direkt ausgeliefert, konnte also ins Konzent-

rationslager eingewiesen werden (Essner, Die „Nürnberger Gesetze“, S. 

232). Selbstverständlich waren vom Holocaust ebenso weibliche Jüdinnen 

wie männliche Juden betroffen, weil in der biologistischen Auffassung des 

Rassekampfs dieser nicht auf allein durch Waffen geführt wurde (vgl. Bock, 

Einführung in: Bock (Hrsg.) Genozid und Geschlecht, S. 7 (8 f.); Hilberg, 

Täter, Opfer, Zuschauer, S. 145), weswegen bei allgemeinen Ausführungen, 

solange sie sich nicht auf historische Einzelfälle beziehen, wieder das generi-

sche Femininum verwendet wird.  

5 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 936. 

6 Canovan, Arendt’s theory of totalitarianism in: Villa (Hrsg.), The Cambridge 

Companion to Hannah Arendt, S. 25 (27). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 97 

 

bereits im vorigen Kapitel eingehend untersuchte Interdependenz zwi-

schen persona und der Verwirklichung der „irreduziblen politischen 

Disposition des Menschen“
7
. Ziel des folgenden Abschnittes ist es, 

durch eine eingehende Analyse von Originalquellen jene Elemente von 

Ideologie und Terror zu extrahieren, die der Eliminierung von Individua-

lität und Spontaneität durch den Entzug von Rechtspositionen eigneten. 

Dabei wird sich auf die Zeit zwischen der Machtübernahme der Na-

tionalsozialisten und den Beginn des Krieges konzentriert. In dieser Zeit 

begann der sich Charakter der Herrschaft weg von der Tyrannis hin zum 

Totalitarismus zu verändern. Bevor sich durch den Krieg ideologische 

und militärische Argumente vermischten, kristallisierten sich jene Ele-

mente, die bei ihrer Umsetzung die „totale Beherrschung des Menschen, 

der sogar freie Zustimmung abträglich ist“
8
 bedeuteten. Die Untersu-

chungen basieren auf der juristischen Literatur, insbesondere auf rechts-

theoretischen Texten aus den Jahren 1933-1938. Dabei liegt der Fokus 

nicht auf einzelnen, exponierten Rechtswissenschaftlern oder Quellen, 

sondern darauf, eine möglichst umfassende Gesamtschau im Hinblick 

auf Arendts Analyse der Bedingungen totaler Herrschaft darzubieten. 

 

 

3.1 IDEOLOGIE UND RECHTSPERSONALITÄT 

 

Zwei Aspekte seien konstitutiv für die totale Herrschaft, so Arendt: 

Ideologie und Terror.
9
 In diesem Teil der Bearbeitung soll sich zunächst 

der ideologischen Umgestaltung der Rechtswissenschaft zugewandt 

werden. Die vorliegende Einleitung dient einer Einführung in die Ideo-

logie der Nationalsozialisten, wobei jedoch das Hauptaugenmerk auf den 

– für das öffentliche Recht relevanten – Aspekten des Sozialdarwinis-

mus und des Antisemitismus liegen soll. Ausgeklammert werden die 

wirtschaftlichen Aspekte.  

                                                             

7 Loick, Juridismus, S. 304. 

8 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 928. 

9 Entsprechend lautet auch das letzte Kapitel ihres Totalitarismusbuches: Ideo-

logie und Terror: Eine neue Staatsform (Arendt, Elemente und Ursprünge to-

taler Herrschaft, S. 944 ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Ideologie ist für Arendt die Deduktion einer Logik aus einer Idee, 

mithilfe derer „Prozesse und Ereignisse berechnet werden können“
10

, so 

dass sie die Zukunft bereits erklären- und der Realität immer einen „‘ei-

gentlicheren‘“
11

 Sinn hinter den Ereignissen zusprechen kann.
12

 Die Ide-

ologie unterscheide sich von dem Vorurteil durch einen konstruierten 

Gesamtzusammenhang mit eigener Struktur.
13

 Im ersten Schritt wird der 

Inhalt der Ideologie der Nationalsozialisten dargestellt, anschließend ih-

re Bedeutung für die nationalsozialistische Gesellschaft und Politik. 

Die Ideologie der Nationalsozialisten basiert auf der Betrachtungs-

weise des Menschen als organisches Wesen, das – eingebunden in einen 

„Volkskörper“
14

 im wörtlichen Sinne – als solches Teil der dauernden 

Naturkämpfe um das Überleben, in denen der Stärkere den Schwächeren 

besiegt, sei.
15

 Dieser Kampf sorge für eine Auslese, die die Menschheit 

„qualitativ höherwertig“ werden lässt
16

 – und seine Akteure seien ‚Ras-

sen‘, die sich aufgrund ihres Blutes voneinander unterschieden.
17

 Gleich 

der Natur gebe es auch unter verschiedenen Völkern „Parasiten“
18

, die 

man ausrotten müsste.
19

 Die Benennung des Blutes als Charakteristikum 

ist hierbei nicht zufällig, sondern eingebunden in die nationalsozialisti-

sche Ideologie, die zu weiten Teilen antisemitistisch war: Das Blut sei – 

im Gegensatz zu allen anderen Charakteristika ‚völkischer‘ Zugehörig-

keit – nicht durch Anpassung veränderbar.
20

 Seine Reinhaltung zu be-

wahren sei einziges Recht und absolute Verpflichtung.
21

 Die ‚germani-

                                                             

10 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 963. 

11 Ebd., S. 964. 

12 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 965; Zehnpfennig, 

Adolf Hitler: Mein Kampf, S. 230. 

13 Schulze Wessel/ Rensmann, Radikalisierung oder „Verschwinden“ der Juden-

feindschaft in: Auer/ Rensmann/ Schulze Wessel (Hrsg.), Arendt und Ador-

no, S. 97 (102). 

14 Hitler, Mein Kampf – Eine kritische Edition, S. 1027. 

15 Zehnpfennig, Adolf Hitler: Mein Kampf, S. 238. 

16 Ebd., S. 238. 

17 Ebd., S. 240. 

18 Hitler, Mein Kampf – Eine kritische Edition, S. 245. 

19 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 968. 

20 Zehnpfennig, Adolf Hitler: Mein Kampf, S. 240. 

21 Hitler, Mein Kampf – Eine kritische Edition, S. 1027. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 99 

 

sche Rasse‘, in deren Blut bereits ontologisch und biologisch die Moral 

und somit das Recht liege,
22

 sei überlegen, weil sie stets im Einklang mit 

der Natur handle.
23

 Die „Gegenrasse“
 24

 sei die jüdische, die eine „se-

kundäre Rasse“
25

 darstelle,
26

 die nicht lediglich eine religiöse- sondern 

vielmehr eine blutsmäßige Gemeinschaft bilde.
27

 Die religiöse Zusam-

mengehörigkeit diene nur dazu, die nationale zu camouflieren,
28

 so dass 

sich die Juden als Nation in der Nation darstellten.
29

 Sie zeichneten sich 

durch ihre „amoralische[r] Geisteslage“,
 30

 die stets auf den eigenen Vor-

teil bedacht sei, aus.
 31

 Daraus folge „die Zulassung, ja Genehmigung 

des Überlistens, des Diebstahles, des Totschlags“
32

, sie seien „eine un-

termenschliche Ursache von Ansteckung, Zerfall und Tod.“
33

 Da sie 

keine „kulturbildende Kraft“
 34

 haben, seien sie „geistig und moralisch 

minderwertig“
 35

. Dies sei eine Konsequenz ihrer Religion: „Wenn bei 

fast allen Völkern der Welt religiöse und sittliche Ideen und Gefühle der 

rein triebhaften Willkür und Zügellosigkeit sich hemmend in den Weg 

stellen, bei den Juden ist es umgekehrt“.
36

 Daher sei das ‚nordische‘ 

Ehrgefühl inkompatibel mit dem jüdischen.
37

 Doch durch die aktive 

Teilnahme am öffentlichen Leben hätten es die Juden verstanden, ihre 

‚Artverschiedenheit‘ zu kaschieren und stellten deswegen eine Bedro-

                                                             

22 Chapoutot, Das Gesetz des Blutes, S. 43 f. 

23 Ebd., S. 44 f. 

24 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 687. 

25 Stuckart/ Schiedermair, Rasse und Gesetzgebung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 416 (418). 

26 Ebd. 

27 Ebd. 

28 Zehnpfennig, Adolf Hitler: Mein Kampf, S. 234 f. 

29 Ebd. 

30 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 265. 

31 Ebd. 

32 Ebd. 

33 Friedländer, Das Dritte Reich und die Juden, S. 115. 

34 Stuckart/ Schiedermair, Rasse und Gesetzgebung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S.416 (420). 

35 Ebd. 

36 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 265. 

37 Ebd., S. 687. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | Integrität und Verantwortung 

 

 

hung für den territorialen Lebensraum und das ‚Volkstum‘ dar.
38

 Das 

Verbergen des „Eigentlichen“
39

 und der Zusammenhalt seien der Kern 

des Judentums, und ermöglichten ein Lenken der Geschehnisse im 

Land.
40

 Die Juden bildeten also eine Nation in der Nation und bedrohten 

somit die Homogenität der Völker, evozierten also eine Instabilität, die 

es ihnen ermögliche, die Herrschaft über die Welt an sich zu reißen.
41

 

Dies gelte insbesondere in Deutschland, das intern zerstritten und ge-

spalten sei.
42

 Es liege auch im Interesse der Juden als „Parasiten“
43

, das 

„Wirtsvolk“
44

 zu zersetzen, an das sie sich aus Ermangelung eines eige-

nen Territoriums angeglichen hätten, da ihnen diese Unauffälligkeit das 

Überleben sicherte.
45

 Basierend auf einer Fiktion der jüdischen Welt-

herrschaft
46

 wurde proklamiert, dass sie die Macht hätten, globale Übel 

herbeizuführen,
47

 da sie im Hintergrund die Fäden des Weltgeschehens 

in der Hand hielten.
48

 Der Antisemitismus fußt also auf einer Vorstel-

lung der Verschwörung, durch die Erscheinung und Wesen getrennt 

werden.
49

 Die damit einhergehende Wandelbarkeit mache es für eine 

‚Rasse‘ schwer, Juden zu erkennen,
50

 so dass der einzige Weg, den Un-

tergang der Welt zu vermeiden der totale Sieg über sie sei,
51

 die „Lösung 

                                                             

38 Forsthoff, Der totale Staat in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen 

des Unrechts, S. 268 (274). 

39 Zehnpfennig, Adolf Hitler: Mein Kampf, S. 235. 

40 Ebd. 

41 Ebd., S. 236. 

42 Ebd., S. 234. 

43 Hitler, Mein Kampf – Eine kritische Edition, S. 245. 

44 Ebd. 

45 zitiert nach Essner, Die „Nürnberger Gesetze“, S. 53. 

46 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 758. 

47 Postone, Antisemitismus und Nationalsozialismus in: Deutschland, die Linke 

und der Nationalsozialismus. Politische Interventionen, S. 165 (172). 

48 Postone, Hannah Arendts Eichmann in Jerusalem: Die unaufgelöste Anti-

nomie von Universalität und Besonderem in: Smith (Hrsg.), Hannah Arendt 

Revisited, S. 264 (281). 

49 Postone, Antisemitismus und Nationalsozialismus in: Deutschland, die Linke 

und der Nationalsozialismus. Politische Interventionen, S. 165 (173). 

50 Friedländer, Das Dritte Reich und die Juden, S. 116. 

51 Ebd., S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 101 

 

der Judenfrage“
 52

 daher ein „Gebot der völkischen Selbsterhaltung und 

Notwehr“
53

.  

Doch auch innerhalb der im Volkskörper zusammengefassten Rasse 

müsse es zu einer Auslese kommen: Das ganzheitliche Verständnis der 

Nationalsozialisten sah den Menschen gleich dem Tiere der Natur un-

terworfen.
54

 Dementsprechend könne auch der „Volkskörper“
55

 Krank-

heitserscheinungen zeigen.
56

 Die „‘christliche Sittenlehre‘“
57

 habe mit 

ihren Moralvorstellungen für „die hemmungslose Aufzucht der Idioten, 

der Kinder von Syphilitikern, Alkoholikern, Irrsinnigen“
58

 gesorgt, ein 

„volksfeindliches“
59

 Verhalten, konstatiert Rosenberg. Es sei der Natur 

inhärent, dass sie aussondere, was nicht die Leistung der „Rasse“
60

 stei-

gere, so dass zwar die tatsächliche Zahl der Angehörigen gemindert 

wird, es jedoch insgesamt zu einer „Kräftigung der Art“
61

 komme.  

Die Ideologie der Nationalsozialisten basiert also auf einem „Recht 

der Natur“
62

, das in ständiger, unverfügbarer Bewegung alles „Schändli-

che[s] und Lebensuntaugliche[s]“
63

 zu vernichten suche, so dass an ih-

rem Ende ein neuer Mensch entstehe.
64

 Die totalitäre Ideologie hat drei 

Charakteristika, die sie von den Weltanschauungen des 19. Jahrhunderts 

unterscheidet. Zunächst sei es der Anspruch auf totale Welterklärung, 

hergeleitet aus einer einzigen Prämisse.
65

 Der dauernde Kampf bestimm-

ter ‚Rassen‘ um das Überleben wird zum Grund und zur Perspektive der 

menschlichen Existenz. Überdies jedoch resultiert daraus auch die 

Emanzipation von der Wirklichkeit: Hinter all dem, was Subjekte erfah-

                                                             

52 Stuckart/ Schiedermair, Rasse und Gesetzgebung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 416 (420). 

53 Ebd. 

54 Chapoutot, Das Gesetz des Blutes, S. 32. 

55 Hitler, Mein Kampf – Eine kritische Edition, S. 189. 

56 Ebd. 

57 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 578. 

58 Ebd. 

59 Ebd. 

60 Hitler, Mein Kampf – Eine kritische Edition, S. 384. 

61 Ebd. 

62 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 947. 

63 Ebd., S. 952. 

64 Ebd., S. 950. 

65 Ebd., S. 964. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ren, kann die Ideologie den ‚eigentlicheren‘ Sinn entdecken, so dass die 

Unterworfenen ihren eigenen Erkenntnissen nicht mehr vertrauen kön-

nen. Das Denken also, die Betrachtung einer Situation aus unterschiedli-

chen Perspektiven mithilfe des Gemeinsinns, sei für das ideologisch ge-

prägte Individuum unmöglich, so dass auch Spontaneität unterminiert 

wird.
66

 Eine solche kollektive Substitution des gesunden Menschenver-

standes durch eine Weltanschauung sei jedoch nur unter den besonderen 

Bedingungen der politischen und gesellschaftlichen Gemeinschaft des 

20. Jahrhunderts möglich gewesen.
67

 Die gemeinsame Welt, die norma-

lerweise Grundlage und Bezugsobjekt der politischen Gemeinschaften 

bildet, sei auseinandergebrochen und habe die Einzelnen auf sich selbst 

zurückgeworfen.
68

 Die moderne Massengesellschaft, die vor allem darü-

ber definiert sei, dass „Gruppen, die sich, entweder, weil sie zu zahlreich 

oder weil sie zu gleichgültig für öffentliche Angelegenheiten sind, in 

keiner Organisation strukturieren lassen, die auf gemeinsamen Interes-

sen und einer gemeinsam erfahrenen und verwalteten Welt beruht, also 

keinen Parteien, keinen Interessenverbänden, keinen lokalen Selbstver-

waltungen, keinen Gewerkschaften, keinen Berufsvereinen“
69

 eben 

durch ihre Interessenlosigkeit orientierungslos geworden seien.
70

 In ei-

nem derartigen gesellschaftlichen Klima verschwinde auch die gemein-

same Wirklichkeit, die durch das entsteht, was von allen Menschen 

durch Sehen und Hören wahrgenommen werden kann.
71

 Bezugspunkt 

des Gemeinsamen bildeten stets die Tatsachenwahrheiten, die wegen ih-

rer Kontingenz nur durch das Gespräch in einen Sinnzusammenhang 

eingefügt werden können.
72

 Dies ist jedoch nur dann möglich, wenn 

Menschen miteinander umgehen, die Tatsachen also in die gemeinsame 

Welt einpflegen und sich in ihrem politischen Handeln auf sie beziehen. 

Wenn dies mangels einer gemeinsamen Welt nicht mehr möglich ist, sei 

die Gefahr groß, so konstatiert Arendt, dass der Sinn der Tatsachen in 

                                                             

66 Schulze Wessel, Ideologie der Sachlichkeit, S. 112. 

67 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 663 ff. 

68 Ebd., S. 685. 

69 Ebd., S. 668. 

70 Ebd., S. 679. 

71 Arendt, Vita Activa, S. 62. 

72 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (344). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 103 

 

einer übermenschlichen Notwendigkeit gesucht wird, also in einer Ideo-

logie, die unbenommen menschlicher Intervention die Bedeutung eines 

Ereignisses aus dem Prozess der Geschichte oder Natur ableitet – und 

somit den Menschen das Gefühl der Ohnmacht vermittelt.
73

 Auch seien 

Tatsachenwahrheiten aufgrund der ihnen immanenten Kontingenz an-

ders als Vernunftwahrheiten, die zwingend wirken können, leicht in Ab-

rede zu stellen: Sobald sich die totale Herrschaft der entsprechenden In-

formationsapparate bemächtigt hat, sei es einfach, sie zu vernichten.
74

 

Dadurch verschwinde jedoch auch die Wirklichkeit, die gleichzeitig Bo-

den und Begrenzung des Politischen darstellt.
75

 An ihre Stelle trete die 

Lüge: Nun entbunden von dem „Tatsächlichkeitszusammenhang“
 76

, 

durch den sie normalerweise eingehegt ist, und der die Wahrheit ans 

Licht bringt,
77

 werde sie zur Form politischen Handelns.
78

 Der National-

sozialismus habe der Lüge eine neue Facette hinzugefügt, das „Wahrlü-

gen“
79

: Nach der Machtübernahme habe er die Realität entsprechend 

seiner Lügen verändert,
80

 so dass eine fiktive, jedoch inhärent stimmige 

Welt an die Stelle der Wirklichkeit trat.
81

 Der sonst durch das Miteinan-

der im Gespräch entstehende Sinn sei nun, da sich Menschen auf ihre 

Erfahrung nicht mehr verlassen konnten,
82

 im kohärenten System der 

Ideologie gesucht worden. Dabei sei die logische Deduktion aus einer 

Prämisse zur spezifischen Methode des Erkenntnisgewinns geworden.
83

 

Die Logik der Deduktion stellt sich für das Individuum, innerhalb der 

Ideologie eines unbeeinflussbaren Kampfes der Natur, als ein Zwang 

dar, dem sich in den Weg zu stellen aussichtlos wäre.
84

 Charakteristisch 

dafür ist in Hinblick auf den Antisemitismus die Vermischung von Reli-

                                                             

73 Ebd. 

74 Ebd., S. 327 (352). 

75 Ebd., S. 327 (356). 

76 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 910. 

77 Ebd. 

78 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (352). 

79 Arendt, Das „deutsche Problem“ in: Zur Zeit, S. 23 (29). 

80 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 719. 

81 Ebd., S. 910. 

82 Ebd., S. 966. 

83 Ebd. 

84 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gionszugehörigkeit, die noch immer zur Disposition des Individuums 

steht, mit einer biologischen Komponente, die eine Zugehörigkeit qua 

Natur und somit unabänderlich determiniert.
85

 

Im Unterschied zu den Ideologien des 19. Jahrhunderts sei für ihre 

Funktion im Totalitarismus der Inhalt weniger relevant, als die Nutzung 

als Mittel politischer Organisation.
86

 Grundsätzlich seien politische Ge-

meinschaften, wie sie einst von Montesquieu charakterisiert wurden, 

auch durch ein Handlungsprinzip gekennzeichnet.
87

 Während die Staats-

form, sei es die Republik, Monarchie oder Tyrannis, ihrerseits dem 

menschlichen Handeln durch die in ihr erlassenen Gesetze nur Grenzen 

setze, jedoch keine Impulse zum Tätigwerden, gebe es stets auch ein 

Prinzip, das zur Initiative der Bürgerinnen führt.
88

 Dies sei in der Repub-

lik die Tugend und in der Monarchie die Ehre.
89

 In der Tyrannis werde 

das öffentliche Leben von der Furcht bestimmt, die daraus resultiert, 

dass aufgrund fehlender Stabilität – denn die Gesetze sind der unabseh-

bare Wille einer Einzelnen – das Handeln eigentlich nicht möglich ist 

und somit Ohnmacht das Miteinander bestimmt.
90

 Im Totalitarismus 

werde der Stillstand, den eine solche Ohnmacht bedeutet dadurch über-

wunden, dass die Ideologie, beziehungsweise das ihr immanente Dedu-

zieren an die Stelle der Handlung getreten ist.
91

 Dies führe zu einer zu-

nehmenden Substanzlosigkeit der Ideologie, von der am Schluss ledig-

lich die Prämisse unumstößlich sei.
92

 Diese zunehmende Abstraktion, 

die für eine Entfremdung von real erfahrbaren Konflikten sorge,
93

 mache 

einen „Suprasinn“
94

 notwendig, der die Kämpfe der Natur zu antizipie-

                                                             

85 Schulze Wessel/ Rensmann, Radikalisierung oder „Verschwinden“ der Juden-

feindschaft in: Auer/ Rensmann/ Schulze Wessel (Hrsg.), Arendt und Ador-

no, S. 97 (102). 

86 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 966. 

87 Ebd., S. 961. 

88 Ebd., S. 960 f. 

89 Ebd., S. 959 f. 

90 Ebd., S. 960 f. 

91 Ebd., S. 965. 

92 Ebd., S. 965 f. 

93 Schulze Wessel, Ideologie der Sachlichkeit, S. 112. 

94 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 939. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 105 

 

ren vermag und nur ideologisch geschulten Menschen zugänglich ist.
95

 

Allen Anderen bleibt allenfalls die Einsicht, dass menschliches Handeln 

nicht in der Lage ist, die bereits vorgegebenen, sogenannten natürlichen 

Prozesse zu unterbrechen und zu verändern, eine für das Politische fatale 

Einsicht. Dadurch, dass die Notwendigkeit an die Stelle der Kontingenz 

gesetzt wird, werde gleichzeitig auch die Freiheit des Handelns, die aus 

eben der Spontaneität und Präzedenzlosigkeit besteht, zerstört,
96

 der 

Mensch also aus der Geschichte der Menschheit eliminiert.
97

 

Arendt unterscheidet zwei unterschiedliche Stufen der Ideologie auf 

dem Weg in den Totalitarismus, zum einen jene vor Vervollständigung 

der totalen Herrschaft, die noch immer in der erfahrbaren Wirklichkeit 

anknüpft und diese nach der eigenen Weltanschauung umdeutet, gleich-

zeitig bereits jedoch darauf ausgelegt ist, die Wirklichkeit nach der eige-

nen Ideologie umzuformen
98

 und zum anderen jene nachdem die Herr-

schaft total geworden ist. Letztere ist für die Bearbeitung nicht mehr von 

Relevanz, soll hier deswegen nur kurz skizziert werden. In einer Welt, in 

der Meinungsfreiheit nicht mehr gewährleistet wird und der Zugang zu 

Informationen nicht mehr verfügbar ist, wird aus der Ideologie und der 

damit einhergehenden Propaganda Indoktrination.
99

 Die Veränderung 

der Vergangenheit sowie die Veränderung der Wirklichkeit zur Anpas-

sung an die Lüge, die jedoch nicht durch die handelnden Bürgerinnen, 

sondern durch Gewaltmittel vor sich gehe, unterminiert die Verlässlich-

keit, derer die Welt bedarf, um Menschen Handlungsfähigkeit zu ge-

ben,
100

 und die Überzeugung, dass durch das Handeln eine Veränderung 

heraufbeschworen werden kann.  

Im ersten Teil dieses Kapitels soll untersucht werden, inwiefern die 

Ideologie ihren Einzug in die Rechtswissenschaft – insbesondere die 

Strafrechtswissenschaft – fand, und dort zu einer Rechtsänderung führte, 

die letztendlich auf das Vernichten von Tatsachenwahrheiten zielte,
101

 

                                                             

95 Ebd., S. 965 ff. 

96 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (344 f.). 

97 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 734. 

98 Ebd., S. 762; Schulze Wessel, Ideologie der Sachlichkeit, S. 147. 

99 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 726 f. 

100 Arendt, Wahrheit und Lüge in der Politik, S. 10 f. 

101 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (356). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | Integrität und Verantwortung 

 

 

um an die Stelle der menschlichen Welt eine vollkommen neue Welt zu 

setzen, deren kohärentes System Akteurinnen bereits benennt.
102

 Ab-

schließend wird der Einfluss dieser Veränderung auf die Rechtspositio-

nen des Individuums profiliert.  

 

3.1.1 Die Herstellung einer politischen Gemeinschaft 

 

Die Nationalsozialisten propagierten, dass sich Deutschland in den Jah-

ren vor der Machtübernahme durch die dauerhafte ‚Rassenmischung‘ in 

einem Stadium der Dekadenz befunden hatte. Es bedürfe daher zunächst 

einer Neuordnung der politischen Gemeinschaft, die zukünftig durch 

Blutsbande zusammengehalten werden sollte. Bei der theoretischen Un-

terfütterung dieser These rekurrierten sie gerade in den Vorkriegsjahren 

zu weiten Teilen auf Carl Schmitts politische Theorie.
103

 Schmitt pro-

klamiert ein Primat des Politischen als Grundlage jedes Staatsbegriffes. 

Allerdings sei es nicht als ein von anderen Bereichen abgetrenntes Sach-

gebiet zu verstehen, das Politische sei vielmehr durch einen Intensitäts-

grad charakterisiert,
104

 nämlich jenen einer Assoziation oder Dissoziati-

on.
105

 „Die eigentlich politische Unterscheidung ist die Unterscheidung 

von Freund und Feind“
106

, so schreibt er in Begriff des Politischen in der 

Ausgabe von 1933. Die Kategorien von Freund und Feind seien somit 

konstitutiv, denn auf sie seien alle folgenden politischen Handlungen 

und Motive zurückzuführen.
107

 Dabei sei der Feind als etwas Existentiel-

                                                             

102 Ebd., S. 327 (356 f.). 

103 Rüthers, Die unbegrenzte Auslegung, S. 113 (m. w. N.); die Frage, ob 

Schmitts Affirmation und Unterstützung des nationalsozialistischen Sys-

tems eine Kontinuität in seinem Werk darstellt, oder vielmehr eine Zäsur 

bewirkt, ist für die hier vorliegende Arbeit nicht von Bedeutung. Eine er-

hellende und instruktive Auseinandersetzung damit erfolgt von Maus, Zur 

„Zäsur“ von 1933 in der Theorie Carl Schmitts in: Redaktion Kritische Jus-

tiz (Hrsg.), Der Unrechts-Staat, S. 47 ff.  

104 Neumann, Carl Schmitt als Jurist, S. 86. 

105 Schmitt, Der Begriff des Politischen, S. 7. 

106 Ebd. 

107 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 107 

 

les zu begreifen,
108

 das sich nicht mit Kategorien anderer Sachgebiete, 

wie jener der Ästhetik – Schön und Hässlich – oder der Moral und ihren 

fundamentalen Unterscheidungen zwischen Gut und Böse begreifen las-

se.
109

 Die Entscheidung über Freund und Feind könne daher auch nur 

den involvierten Gruppen obliegen, es sei keiner übergeordneten oder 

überparteilichen Instanz möglich, den Feind anhand objektiver Kriterien 

zu bestimmen.
110

 Dieses Moment des Politischen sei als reine Dezision 

Ausdruck der Souveränität einer Gruppe und nicht disponibel.
111

 Dem 

gehe jedoch ein Prozess voraus: Die betroffenen Gruppen müssen sich 

bereits als eine Einheit begreifen, die im Gegensatz zu einer anderen 

steht.
112

 Hier könnten durchaus Konflikte aus anderen Sachgebieten zu-

nächst das verbindende Element darstellen.
113

 Solange die sich in dem 

betroffenen Gebiet auftuenden Differenzen jedoch noch durch Kommu-

nikation zu überwinden sind, sei der Intensitätsgrad, der das Politische 

kennzeichnet, nicht erreicht.
114

 Es sei vielmehr der „Extremfall des 

Kampfes auf Leben und Tod“
115

, der eine politische Organisation cha-

rakterisiere.
116

 In dem Moment wird die zuvor beliebig definierte Grup-

pe zu einer politischen Einheit. Die Gründung des politischen Gemein-

wesens liegt bei Schmitt somit – und hierin ähnelt er Arendt – in einem 

Moment, einem καῖρος, der nicht kausal determiniert oder durch Not-

wendigkeit impliziert ist. Das konstitutive Element sei die „dissoziative 

                                                             

108 Forsthoff, Der totale Staat in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen 

des Unrechts, S. 268 (274). 

109 Schmitt, Der Begriff des Politischen, S. 7 f. 

110 Ebd., S. 8. 

111 Ebd., S. 22, Schmitt konstatiert, dass diese Aufgabe in den letzten Jahrhun-

derten kontinentaleuropäischer Geschichte primär dem Staat zugekommen 

sei, möchte damit jedoch nicht implizieren, dass der Staat die einzig denk-

bare Form politischer Gemeinschaft darstelle – dennoch sei der Moment, in 

dem die Freund-Feind Unterscheidung nicht mehr staatlich bestimmt wer-

de, gleichzeitig das Auflösungsmoment des Staates (Schmitt, Der Begriff 

des Politischen, S. 11 f.). 

112 Schmitt, Der Begriff des Politischen, S. 20. 

113 Ebd. 

114 Neumann, Carl Schmitt als Jurist, S. 85. 

115 Dubiel, Das nicht angetretene Erbe in: Ungewißheit und Politik, S. 29 (41). 

116 Neumann, Carl Schmitt als Jurist, S. 86 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | Integrität und Verantwortung 

 

 

[Hervorheb. im Original] Operation: die Trennung in Freund und 

Feind.“
117

  

Durch den nun auch erklärten Konflikt, der immer das Potential zur 

physischen Vernichtung beinhalte,
118

 würden Gruppen effektiv organi-

siert – die Organisation kann also als weiteres Merkmal des Politischen 

verstanden werden.
119

 Das liege daran, dass die Definition und das Ver-

ständnis von Recht und Ordnung innerhalb der Gemeinschaften vom 

Feind her bestimmt würden, beziehungsweise in Abgrenzung zu ihm.
120

 

Demnach sorge das Politische im Inneren für Frieden und schaffe mithin 

die normale Situation, die überhaupt Voraussetzung für die Geltung von 

Rechtsnormen ist.
121

 Der durch die anschwellenden Konflikte entstande-

ne Ausnahmezustand werde durch die souveräne Entscheidung über die 

Feind-Deklaration befriedet, und bildet Fundament für das Recht.
122

 

Dessen Substanz müsse dann seinerseits Sorge dafür tragen, dass die po-

litische Einheit sichergestellt wird.
123

 Schmitt proklamiert demnach ein 

Sicherheitsdispositiv, dem Recht wird die Aufgabe übertragen, das 

Überleben einer Gruppe abzusichern. Die maßgebende politische Einheit 

im Nationalsozialismus sah Schmitt in der Totalität von Staat, Bewe-

gung und Volk.
124

 Dabei sei der Staat das politisch-statische Element, 

das durch Bereitstellung von Beamtentum, Heer und Justiz Befehle und 

Verwaltung organisiert, während die Bewegung als „politisch dynami-

scher“
125

 Teil gleichsam als Motor fungiere, in dem sich Staat und Volk 

vereinigt und verwirklicht finden.
126

 Das sei möglich, weil die „unpoliti-

sche Seite“
127

 der politischen Einheit, das Volk, ein Volk von Artglei-

chen ist, die also – wie bereits im Ideologie Teil vorgestellt – durch Ein-

                                                             

117 Marchart, Die politische Differenz, S. 39, zur Einheit des Volkes als politi-

sche Form bei Schmitt s. Colliot-Thélène, Demokratie ohne Volk, S. 77. 

118 Schmitt, Der Begriff des Politischen, S. 15. 

119 Ebd., S. 20. 

120 Ebd., S. 13 f. 

121 Ebd., S. 29. 

122 Ebd., S. 14. 

123 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 15. 

124 Ebd., S. 12. 

125 Ebd. 

126 Ebd. 

127 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 109 

 

heitlichkeit von Denken und Fühlen charakterisiert seien.
128

 Diese Art-

gleichheit garantiere, dass die Menschen innerhalb der Gruppierung ein 

gleiches Verständnis der Situation als normal haben, was wie bereits 

dargelegt, Bedingung der Geltung von Normen ist.
129

 

 

Die Volksgemeinschaft 

 

Die Unterteilung in ein Innen und ein Außen, also in Freund und Feind, 

spiegelt die nationalsozialistische Ideologie eines dauernden Kampfes, 

in dem sich sogenannte Rassen also nicht nur als grundsätzlich verschie-

den darstellen, sondern überdies auch als füreinander bedrohlich und 

keineswegs kompatibel. Hier offenbart sich, dass der Feind „seinsmäßig, 

existenziell“
130

 sein muss, da zu ihm als Nicht-Artgleichem die Diffe-

renzen potentiell unüberwindbar und vor allem tödlich scheinen. Noch 

offensichtlicher und vorerst relevanter ist jedoch die Funktion für die 

nun erkannte politische Einheit, die sich nur aufgrund und ausgehend 

vom Feind konstituiert. Die von den Nationalsozialisten propagierte 

‚Rasse‘ würde ihre Relevanz verlieren, setzte man sie nicht in Beziehung 

zu einer ‚Gegenrasse‘. Erst diese bestätigt die jeweils andere in ihrer 

Existenz und macht gleichzeitig ihre innere Konstitution aus, da diese 

darauf zielt, die politische Einheit und die darin entstandene normale Si-

tuation zu bewahren. Während das Innen durch Recht und Ordnung ge-

kennzeichnet ist, ist für das Außen einzig die Tatsache, dass es einen 

Feind gibt, und dass dieser vernichtet werden muss, relevant. Diese 

Feststellung gliedert den weiteren Gang der Untersuchung, da mit 

Schmitt davon auszugehen ist, dass allein die Struktur der sogenannten 

Volksgemeinschaft sowie die Bestimmung des Feindes von der Ideolo-

gie bereits antizipiert beziehungsweise als naturnotwendig vorgegeben 

sind, während über den Feind ansonsten nur bekannt ist, dass er vernich-

tet werden muss. 

 

                                                             

128 Ebd., S. 43. 

129 Ebd. 

130 Forsthoff, Der totale Staat in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen 

des Unrechts, S. 268 (274). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Das politische Volk im Nationalsozialismus 

Die von Schmitt bereits zur politischen Einheit als notwendig betonte 

‚Artgleichheit‘ fand im Nationalsozialismus durch den Begriff der 

Volksgemeinschaft Einzug in die öffentliche Diskussion.
131

 Die Zugehö-

rigkeit zur Volksgemeinschaft war bedingt, wie bereits angedeutet, 

durch den Rassebegriff. Die Rasse stelle die „unlösbare Volksgemein-

schaft, in die wir von Natur aus hineingeboren sind“
132

 dar. Zwischen 

den Menschen einer Rasse bestehe eine „organische Zusammengehörig-

keit“
133

, die sich durch „die ihr eigene Vereinigung körperlicher Merk-

male und seelischer Eigenschaften von jeder anderen Menschengruppe 

unterscheidet und immer nur ihresgleichen zeugt“
134

. Der Rassebegriff 

avancierte so zum zentralen Begriff der Zugehörigkeit. Es sei notwen-

dig, dass wieder „das Gesetz des Blutes Idee und Tat des Menschen be-

stimmt“.
135

 Der daraus resultierende Volksbegriff begreift es nicht ledig-

lich als Oberbegriff für eine – wie auch immer konstruierte – Menschen-

gruppe. Vielmehr handle es sich bei dem Volk um ein „in allen seinen 

Gliedern lebendig verbundenes Ganzes“
136

. Es sei ein „Wesen, das sein 

eigenes Leben führt und eigenen Gesetzen folgt[...]“
137

. Das Volk als ei-

genständige Wesenheit und entscheidende politische Größe habe Natur-

gemeinschaften in sich, die durch Blut und Boden gegeben seien, daher 

könne nicht alles, was Menschenantlitz trägt, zum Volk gehören.
138

  

                                                             

131 Stolleis merkt an, dass es für den Begriff der Gemeinschaft derart unter-

schiedliche Definitionen gab, dass sich kaum mehr sagen ließe, welchen 

Sinn das Wort berge, hier soll jedoch lediglich auf einige juristische Aus-

führungen zu diesem Thema eingegangen werden (Stolleis, Gemeinschaft 

und Volksgemeinschaft in: Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte, 20. Jahr-

gang, S 16 ff.). 

132 Gercke, DR 1934, S. 308. 

133 Ebd. 

134 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 1. 

135 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 22. 

136 Kühn, DR 1935, S. 202 (203). 

137 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 2. 

138 Koellreutter, Der deutsche Führerstaat, S. 8 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 111 

 

Es gelte, das Volk wieder zur geschichtlichen Realität kommen zu 

lassen, und dazu müsse zunächst die „unglückliche[n] pluralistische[n] 

Zerreißung des deutschen Volkes nach Konfessionen, Stämmen, Klas-

sen, Ständen und Interessengruppen“
139

 durch einen einheitlichen Ge-

danken behoben werden.
140

 Es gelte, „Begrenzung der Volksgemein-

schaft auf eine bloße Rechtsgemeinschaft“
141

 abzulehnen. Das bedeute 

auch, dass der „blutleere“
142

 Nationalstaat überholt sei.
143

 Er negiere das 

historisch gewachsene Verständnis von Volk als „lebendiger Organis-

mus“
144

. Entsprechend könne nicht mehr der Staat den „Grundwert des 

politischen Lebens“
145

 darstellen, sondern allein das Volk als Gemein-

schaft.
146

 Es müsse daher dafür gesorgt werden, dass der „Staat nie wie-

der Selbstzweck, sondern immer nur Sinnbild seines Volkes ist“
147

 und 

als solcher Sorge dafür trage, dass sich Staat und Volksgemeinschaft 

vereinten.
148

 

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit der Neuordnung von Staatsan-

gehörigkeit und Staatsbürgerschaft. Die Staatsbürgerin, citoyenne, steht 

im Gegensatz zu der Privatperson, der bourgeoise, und zeichnet sich 

durch ihre Fähigkeit zur politischen Teilhabe aus.
149

 Sie ist befähigt, das 

politische Zusammenleben nach ihren Vorstellungen mitzugestalten. Bis 

zu den Nürnberger Rassegesetzen war die Staatsangehörigkeit, und so-

mit die Vorbedingung zur Staatsbürgerschaft, im Reichs- und Staatsan-

gehörigkeitsgesetz vom 22. Juli 1913 geregelt. Gem. § 3 des Reichs- und 

Staatsangehörigkeitsgesetzes war staatsangehörig, wer die Staatsangehö-

rigkeit durch Geburt, Legitimation, Eheschließung, Aufnahme oder Ein-

                                                             

139 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk – Die Dreigliederung der politischen Ein-

heit, S. 33. 

140 Ebd. 

141 Höhn, Volk, Staat und Recht in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigun-

gen des Unrechts, S. 159 (161). 

142 Hamel, ZgS 1935, S. 569 (585). 

143 Holtz, DJZ 1933, Sp. 1517 (1521). 

144 Ebd. 

145 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 20. 

146 Ebd. 

147 Saebisch, Der Begriff der Staatsangehörigkeit, S. 14. 

148 Ebd. 

149 Vgl. Schmitt, Verfassungslehre, S. 253. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | Integrität und Verantwortung 

 

 

bürgerung erlangt hatte – die Staatsangehörigkeit war ein juristischer 

Begriff. Dieser Begriff ignoriere jedoch, dass Teil des Volkes nur dieje-

nigen sein könnten, die deutscher Abstammung sind.
150

 Die vollen poli-

tischen Rechte und Pflichten sollten also nur noch denjenigen zustehen, 

die „deutschen oder artverwandten Blutes“
151

 waren. Überholt sei das 

bisherige Staatsangehörigkeitsgesetz, das jeder Bürgerin, unabhängig 

von ihrer Blutszugehörigkeit, dieselben Rechte und Pflichten zugespro-

chen hatte.
152

Die Blutszugehörigkeit wurde nun zum ersten wichtigen 

Abgrenzungskriterium. Sie entschied darüber, ob der Mensch Teil des 

Reichsvolkes sein konnte oder nicht.
153

 Das ‚Volk‘ als abstrakter Begriff 

könne jedoch nicht tätig werden, es brauche vielmehr eine Vertretung, 

die nur jene sein könnten, die in der Lage sind, „ihren Willen zum Aus-

druck“
154

 zu bringen.
155

 

Die Definition erschöpfte sich also nicht in der Feststellung von 

Merkmalen, sondern erfuhr eine Ergänzung durch die „seelischen Eigen-

schaften“
156

. Unterteilt in Reichsbürger und ‚bloße‘‘ Staatsangehörige 

sollten Reichsbürger nur diejenigen sein, die ‚deutschen Blutes’ waren 

und überdies durch ihr „Verhalten den Willen und die Eignung zum 

Dienst am deutschen Volke bekunden.“
157

 Das Staatsbürgerrecht solle 

kein „Wiegengeschenk“
158

 mehr sein, sondern müsse durch Opfer ver-

dient werden.
159

 Staatsangehörige hingegen bleibe, wer diese nach dem 

                                                             

150 Holtz, DJZ 1933, Sp. 1517 (1521). 

151 Frick, DJZ 1935, Sp. 1389 (1391). 

152 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 21; in diesem Falle ergibt sich die weitere Analyse in der männ-

lichen Form durch den Ausschluss von Frauen aus dem Rechtskreis der 

Staatsbürgerschaft (vgl. Walcoff, Von der Staatsbürgerin zur „Volksbürge-

rin“ in: Steinbacher (Hrsg.), Volksgenossinnen, S. 48 (56).). 

153 So Nicolai, Grundlagen der kommenden Verfassung in: Hirsch (Hrsg.), 

Recht, Verwaltung und Justiz im Nationalsozialismus, S. 336 (337). 

154 Ebd. 

155 Ebd. 

156 Stuckart/Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheitsge-

setz, S. 1. 

157 Frick, DJZ 1935, Sp. 1389 (1391). 

158 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 579. 

159 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 113 

 

Gesetz erworben hatte.
160

 Ziel der Unterteilung in Reichsbürger und 

Staatsangehörige sei es unter anderem, die „ungeeigneten Elemente aus 

dem politischen Leben zu führen und damit für alle Zukunft das Schick-

sal der deutschen Nation in die Hände der Träger guter deutscher Erb-

masse und deutschen Geistes zu legen“
161

. Es brauche Menschen, die ei-

nen „rassischen Willen“
162

 in sich tragen: den Willen, das Lebensrecht 

des Volkes zu unterstützen.
163

 Politische Teilhabe sollte den Reichsbür-

gern vorbehalten bleiben.
164

 Es wurde somit unterschieden zwischen den 

Staatsbürgerrechten – die nur über die Reichsbürgerschaft erlangt wer-

den konnten – und der Staatsangehörigkeit, die nur auf der Zugehörig-

keit zu dem „Schutzverband“
165

 Deutschland fußte.
166

 Dadurch solle – 

insbesondere den Juden – die „Einmischung in die staatspolitische, wirt-

schaftspolitische und kulturpolitische Gestaltung des Reiches“
167

 ver-

wehrt bleiben. Das Staatsbürgerrecht, also die Fähigkeit zur politischen 

Partizipation
168

, dürfe nun nicht mehr allein an die Staatsangehörigkeit 

und die Mündigkeit geknüpft werden, sondern müsse zu einem völki-

schen Begriff werden.
169

 Aus den Reichbürgern sollte das „politische 

Volk“
170

 erwachsen, das durch seine Einheit im Willen definiert war.
171

 

Es werden hier verschiedene neue Kategorien politischer Partizipation 

sichtbar: So ist die Frage der Staatsangehörigkeit getrennt von jener der 

Reichsbürgerschaft. Nur die Reichsbürgerschaft garantierte die Teilhabe 

an der „staatlichen Gesellschaft“
172

. „Rechtsgenosse ist nur, wer Volks-

                                                             

160 Frick, DJZ 1935, Sp. 1389 (1390). 

161 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 29. 

162 Gercke, DR 1934, S. 308 (310). 

163 Ebd. 

164 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 29. 

165 Ebd., S. 29 f. 

166 Ebd. 

167 Ebd., S. 15. 

168 Vgl. Mackert, Staatsbürgerschaft, S. 17. 

169 Vgl. Zenthöfer, Zur Geschichte des Begriffs der Staatsangehörigkeit, S. 66. 

170 Forsthoff, Der totale Staat in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen 

des Unrechts, S. 268 (273). 

171 Ebd. 

172 Corral, Der Staat, 46. Band 2007, Band 13, S. 349 (354). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 | Integrität und Verantwortung 

 

 

genosse ist, und Volksgenosse ist nur, wer deutschen Blutes ist.“
173

 Wer 

aufgrund dieser Regelungen kein Volksgenosse
174

 sein könne, sei auch 

nicht mehr als Rechtsgenosse zu verstehen.
175

 Der Nicht-Rechtsgenosse 

bekomme seine Rechte von der Volksgemeinschaft verliehen, sei aber 

nicht durch seine Geburt berechtigt, in der Rechtsgemeinschaft zu le-

ben.
176

 Des Weiteren habe er weder politische Rechte noch Befugnis-

se.
177

 Die Staatsangehörigkeit wurde also zum reinen „Passivstatus“
178

. 

Freilich ist auch bei den Rechtsgenossen des Nationalsozialismus nicht 

davon zu sprechen, dass ihnen sämtliche zur Verwirklichung politischer 

Pluralität notwendigen Möglichkeiten zustanden. Die Freiheitsgrund-

rechte waren „als Verfassungsbestandteile endgültig beseitigt wor-

den“
179

, auch sie wurden lediglich als „Glied der Volksgemeinschaft“
180

 

verstanden – allerdings konnten auch nur sie überhaupt ein solches Glied 

bilden.
181

  

 

                                                             

173 Larenz, Rechtsperson und subjektives Recht in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Mi-

chaelis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissen-

schaft, S. 225 (241). 

174 Dabei bildet die ‚Volksgenossenschaft‘ eine fundamentalere Kategorie, in 

die Frauen, als Garantinnen eines zukünftigen ‚Volkskörpers‘ ebenso ein-

gebunden und von der sie gleichfalls adressiert werden sollten (vgl. Stein-

bacher, Differenz der Geschlechter? in: Bajohr/ Wildt (Hrsg.), Volksge-

meinschaft, S. 94 (97).). 

175 Larenz, Rechtsperson und subjektives Recht in: Hirsch (Hrsg.), Recht, 

Verwaltung und Justiz im Nationalsozialismus, S. 245. 

176 Larenz, Rechtsperson und subjektives Recht in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Mi-

chaelis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissen-

schaft, S. 225 (242). 

177 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 30. 

178 Grawert, Die nationalsozialistische Herrschaft in: Isense/ Kirchhof, Hand-

buch des Staats Rechts I, S. 235 (244). 

179 Huber, Die Rechtsstellung des Volksgenossen in: Hirsch (Hrsg.), Recht, 

Verwaltung und Justiz im Nationalsozialismus, S. 243 (244). 

180 Ebd. 

181 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 115 

 

Exklusion und Rechtlosigkeit 

Diese Abschnitte beleuchten die politische Seite des Volksbegriffes. Po-

litisch ist in Arendt’schen Termini das gemeinsame Handeln in Sorge 

um die Welt. Sie betont, dass diese Form des Zusammenlebens unab-

hängig von biologischen oder auch sozialen Determinanten ist, da das 

sich exponierende Subjekt individuelle Interessen im öffentlichen Raum 

negiert und allein in Hinblick auf das Gemeinsame tätig wird. Deswegen 

ist die Maske, die persona konstitutiv; sie bietet die Möglichkeit, sich 

von Bedingtheiten zu emanzipieren und von ihnen unbehelligt gleichbe-

rechtigt zu agieren. Dieser Aufgabe eigne die Staatsbürgerschaft als 

„großer Gleichmacher“
182

, solange sie allen Einwohnerinnen eines Terri-

toriums zukommt.
183

 Das Konzept funktioniert jedoch nur dann, wenn 

man die Verschiedenheit der menschlichen Standpunkte und die sich da-

raus ergebende Diskussion um die gemeinsame Welt als Fundament des 

Politischen begreift. Bereits hier unterscheiden sich Arendt und Schmitt, 

da Letzterer die Einheitlichkeit einer politischen Gruppe in Abgrenzung 

zu einer anderen überhaupt erst für die Voraussetzung der Geltung von 

Normen hält. Das allein muss zunächst keine von Arendt diametral ver-

schiedene Position nach sich ziehen, geht doch auch sie davon aus, dass 

Menschen, um sich zusammenzuschließen, grundlegender Übereinstim-

mungen und Gemeinsamkeiten bedürfen. Dies seien die im Gründungs-

akt niedergelegten Werte, so dass ihre Idee der politischen Identität ei-

nen „Verfassungspatriotismus“
184

 profiliert, in dem die Beantwortung 

der Zugehörigkeitsfrage dem Individuum anheim gestellt ist. Diese In-

terpretation ist bei Schmitt spätestens dann nicht mehr möglich, wenn er 

den Feind als „existenziell ein Anderer und Fremder“
185

 definiert. Die 

politische Unterscheidung basiert auf einer Ontologisierung, nicht mehr 

auf einer freien Entscheidung des Individuums. Die Identität von politi-

schem Volk mit physischer Realität lasse keine Vermittlung mehr zu.
186

 

                                                             

182 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 923. 

183 Ebd. 

184 Der Begriff stammt nicht von Arendt, sondern von Habermas, der diesen 

als eine neue Form nationaler Identität und Zugehörigkeit verstand (Ha-

bermas, Staatsbürgerschaft und nationale Identität in: Faktizität und Gel-

tung, S. 632 (642)). 

185 Schmitt, Der Begriff des Politischen, S. 8. 

186 Colliot-Thélène, Demokratie ohne Volk, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Homogenität werde in diesem Konzept also nicht mehr durch einen Ge-

sellschaftsvertrag erzeugt, sondern ist diesem vorausgesetzt.
187

 

Arendt, die sich zeitlebens mit dem Verstehen des Totalitarismus be-

fasst hat, sieht die Elemente dieser Vereinheitlichung, die ihr Bild des 

Politischen so grundsätzlich konterkarieren, begründet im Kontinental-

europa der post-monarchischen Zeit. An die Stelle des Monarchen sei 

das Volk als Souverän getreten, dessen Wollen fortan Legitimation und 

Quelle aller Gesetze bilden sollte und als potestas legibus soluta keinen 

Einschränkungen unterworfen sein konnte.
188

 Einen gemeinsamen Wil-

len zur Grundlage von Gesetzen zu machen lasse Impulse an die Stelle 

von Abstraktion, Meinungsaustausch und Konsens treten.
189

 Da Impulse 

unverfügbar und nicht notwendigerweise vernünftig sind, habe es eines 

Elements bedurft, das als Bindungsglied über die Diskrepanzen in der 

Bevölkerung von Klasse, sozialer oder wirtschaftlicher Stellung hinaus 

Einheitlichkeit schaffen konnte.
190

 Als solches habe sich die Nationalität 

angeboten, die als präpolitische und unverfügbare Eigenheit des Indivi-

duums suggeriert, dass Menschen mit dem gleichen Geburtsort ihr Wol-

len auf das gleiche nationale Interesse hin ausrichten, dem sie individu-

elle Interessen im Kollisionsfall unterordnen.
191

 Damit entstand ein un-

auflösbarer Nexus zwischen Geburtsort und Staatsbürgerschaft, der 

schon Arendts Grundlagen zuwiderläuft.
192

  

Und doch, so die Philosophin, wäre im Frankreich des 18. und 19. 

Jahrhunderts wohl nicht die Idee aufgekommen, an die Stelle der ge-

meinsamen Sprache und Kultur als Kernelemente nationaler Zugehörig-

keit die gleiche Seele und deren Materialisierung im Blut in das Konzept 

der Einheitlichkeit hineinzuinterpretieren.
193

 Dies sei vielmehr Eigenart 

                                                             

187 Ebd., S. 77 f. 

188 Arendt, Über die Revolution, S. 246. 

189 Ebd., S. 211 f. 

190 Ebd., S. 96 ff. 

191 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 489. 

192 Vgl. ebd., S. 490 f. 

193 Ebd., S. 481; an dieser Stelle kann auch ein weit verbreitetes Missverständ-

nis bezüglich Arendts Kritik an den Menschenrechten widerlegt werden. 

Sowohl Maus als auch Brunkhorst werfen ihr vor, dass sie verkannt habe, 

dass die Französische Republik zwar „assimilatorisch und juristisch“ nicht 

aber „ethnisch“ gewesen sei (Brunkhorst, KJ 1996, S. 335 (338).). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 117 

 

der völkischen Bewegungen gewesen, die nicht auf einen gemeinsamen 

Staat rekurrieren konnten und demnach die Nationalität als eine „vom 

Territorium unabhängige, bestimmten Menschen eingeborene und von 

ihnen überall mitnehmbare Eigenschaft“
194

 bestimmten, „nicht aber als 

die Qualität einer gemeinsamen Welt, an der man teilhat und derer man 

durch Wanderung verlustig geht.“
195

  

Die Französische Revolution habe den Bürgern zwar die Maske der 

Legalität vom Gesicht gerissen, die totale Herrschaft sei darüber aber 

weit hinaus gegangen.
196

 In Arendts Konzeption ist die politische Recht-

losigkeit aller Einwohnerinnen, die erst durch eine souveräne Entschei-

dung aufgehoben werden kann, das konstituierende Element des Totali-

tarismus.
197

 Ausschlaggebend ist mithin nicht mal die pervertierte Form 

der Nationalität, die zumindest noch allen ‚Deutschen‘ im nationalsozia-

listischen Sinne, unabhängig von ihren Einstellungen, die Reichsbürger-

schaft hätte verleihen müssen. Vielmehr wird eine besondere Qualität 

des Menschen proklamiert, der sich an nationalsozialistischen Prinzipien 

orientiert, die ihrerseits gesetzt und kein Resultat des politischen Diskur-

ses sind. Die Reichsbürgerschaft dient dazu, die Menschen in ein Innen 

und ein Außen zu teilen. Dagegen lässt sich nun anführen, dass auch 

Nicht-Volksgenossinnen ihre Rechte durch die Volksgemeinschaft ga-

rantiert bekommen sollten. Um diesen Einwand zu entkräftigen muss er-

neut auf die persona rekurriert werden, deren besondere Qualität sich 

dadurch auszeichnet, dass sie durch Gesetze nicht allein geschützt, son-

                                                                                                                     

Brunkhorst beruft sich damit unter anderem auf Maus, die diesen Vorwurf 

erst erhebt (Maus, Zur Aufklärung der Demokratietheorie, S. 204 ff.). Bei-

de stellen nicht in Rechnung, dass es Arendt in diesem Falle, in dem sie die 

Verquickung von Volkssouveränität und Menschenrechten analysierte, 

nicht darum ging, wie das Volk konstituiert war, sondern dass von Anfang 

an zwei sich ausschließende absolute Prämissen gegeneinander standen. 

Dennoch stellt sie nicht in Zweifel, dass es erst der Niedergang der Natio-

nalstaaten, nicht die Nationalstaaten an sich – zumindest, wenn sie dem 

französischen Modell entsprachen – war, der zur Wirkungslosigkeit der 

Menschenrechte geführt hat (Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herr-

schaft, S. 559). 

194 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 492. 

195 Ebd. 

196 Arendt, Über die Revolution, S. 128. 

197 Vgl. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 599. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dern vielmehr ermächtigt wird, sich in den politischen und somit auch 

legislativen Prozess einzubringen. Sie ist also Rechtsperson in dem Sin-

ne, dass sie selbst mitgestaltet. Durch die Ableitung der Rechte für 

Nicht-Volksgenossinnen aus der Volksgemeinschaft, werden diese zu 

reinen Rechtsadressatinnen, ohne dass sie das emanzipatorische Potenti-

al der Bürgerschaft nutzen können.
198

 Somit handelt es sich um eine Ge-

setzesherrschaft, allerdings ohne Selbstgesetzgebungspotential, und so-

mit um eine „wohlgeordnete Knechtschaft“.
199

 

Damit scheint zwar eine Gesetzesherrschaft gegeben zu sein, die In-

dividuen gewisse, vor allem prozessuale Rechte zuspricht, doch entspre-

chen diese Garantien, die sich eher wie eine Gnade annehmen, nicht den 

Voraussetzungen der Freiheit, wie sie von Arendt nachgezeichnet wer-

den. Das von ihr postulierte Recht, Rechte zu haben, verlangt zwar 

rechtsstaatliche Freiheiten, geht jedoch darüber noch weit hinaus. Die 

Prämisse, dass Pluralität und Natalität sich im öffentlichen Raum ver-

wirklichen können, steht unter der Voraussetzung, dass Menschen sich 

als Freie und Gleiche begegnen und die Möglichkeit, Teil dieser Ge-

meinschaft zu sein, jedem Individuum zugesprochen wird. Dies kann 

nur durch eine Verfassung garantiert werden, die jedem Menschen einen 

Anspruch auf die Verwirklichung dieser basalen Rechte zuspricht. Da 

der Zugang zur Politik jedoch nur denjenigen zustand, die einem natio-

nalsozialistischen Ideal entsprechen, wurden alle Ausgeschlossenen in 

einen Zustand der Rechtlosigkeit versetzt, der sich dadurch auszeichnet, 

dass es keine gemeinsame Welt mehr gibt, in dem „ihre Meinungen Ge-

wicht haben und ihre Handlungen von Belang sind“
200

. Die bereits ver-

fasste und exklusive politische Gemeinschaft entsprach auch ihrerseits 

nicht dem Arendt’schen Ideal, da die sich dort exponierenden Menschen 

sich nicht zur Verwirklichung eines von ihnen gesetzten oder zumindest 

von ihnen affirmierten Ziels zusammenschließen, sondern zur Realisie-

rung der Ideologie. Diese trägt ihre Zwecke unabhängig vom handeln-

den Subjekt bereits in sich, so dass auch hier einen Neuanfang zu ma-

chen mit dem Ausschluss aus der Gemeinschaft sanktioniert werden 

müsste. Die Reichsbürgergesetze suchten somit eine Konstitution des 

Menschen als politisches Wesen, demnach die Verwirklichung des den 

                                                             

198 Brunkhorst, Solidarität, S. 231 f. 

199 Ebd., S. 232. 

200 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 613. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 119 

 

Menschen immanenten Potentials zum Zusammenschluss und zur Spon-

taneität, zu verhindern. Durch die Unterminierung der Möglichkeit, sich 

mit einem eigenen Standpunkt zu exponieren, sollten die Menschen 

nichts mehr schaffen können, was über ihr eigenes Leben hinaus in der 

Welt bestehen bleibt, und im öffentlichen Raum keine Veränderung der 

gemeinsamen Welt anstoßen können. Damit wurde ihnen die Möglich-

keit genommen, das eigene Wirken zu transzendieren.  

 

Die Blutsgemeinschaft 

 

Da sie den Menschen als politisches Wesen begreift, ist für Arendt der 

Ausschluss aus dem öffentlichen Raum allein nicht geeignet, die Reali-

sierung des Potentials des Individuums zum Politischen zu eliminieren. 

Sie konstatiert, dass Macht überall da entstehe, wo Menschen zusam-

menkommen, um handelnd und sprechend miteinander umzugehen, da 

in diesem Moment ein Zwischenraum entstehe, eine gemeinsame Welt, 

die immer einen Neuanfang bedeutet.
201

 Die dafür nötigen Kontakte zu 

Mitmenschen können auch im privaten Raum ihren Anfang finden und 

zur Öffentlichkeit nur durch den Modus des Umgangs werden. So wie 

dem Ziel der totalen Beherrschbarkeit des Menschen zunächst der Aus-

schluss aus dem öffentlichen Raum, beziehungsweise dessen Vernich-

tung vorausgehen musste, musste auch die Privatsphäre so umgestaltet 

werden, dass Verbindungen, die auf dem Geschmack beruhen, dort nicht 

mehr möglich waren.
202

 

 

Die ‚Blutschutzgesetze‘ 

Der Begriff der Volksgemeinschaft musste von einem politischen zu ei-

nem universalen werden, so dass die Prinzipien des Öffentlichen auch 

das Private durchwalten konnten. Das Volk begreife sich nicht mehr als 

eine historische Schicksalsgemeinschaft, sondern als natürlich miteinan-

der verbunden.
203

 Die Volksgemeinschaft zeichne sich dadurch aus, dass 

in ihr zwar nicht gleiche, jedoch artverwandte Rassen zu einer „ge-

                                                             

201 Arendt, Vita Activa, S. 251. 

202 Vgl. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 974 f. 

203 Koellreutter, Deutsches Verfassungsrecht, S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | Integrität und Verantwortung 

 

 

schichtlich-gewordenen Blutgemeinschaft“
204

 zusammenfinden, die die 

Ganzheit des körperlich-geistigen Wesens befördert.
205

 Den Men-

del’schen Regeln entsprechend würden jedoch bei der Mischung von ge-

sunden und kranken Angehörigen der gleichen Gemeinschaft auch die 

krankhaften Elemente, wenn auch möglicherweise rezessiv, vererbt, die 

sich potentiell Bahn brechen können und somit für eine „Verewigung 

des [...] Kranken“
206

 im Volkskörper sorgten.
207

 Dementsprechend 

erging schon Mitte 1933 ein Gesetz zur Verhütung erbkranken Nach-

wuchses. Dieses ordnete eine Zwangssterilisation von geistig und kör-

perlich behinderten Menschen an,
208

 wobei eine geistige Behinderung, 

der ‚Schwachsinn‘, auch bei Arbeitslosen oder Menschen angenommen 

wurde, die am Rande der Gesellschaft lebten.
209

 Ziel des Gesetzes war 

die Reinigung des sogenannten Volkskörpers zur Förderung der Ausle-

se.
210

 Obwohl die Sterilisation nicht als strafrechtliche Sanktionierung 

formuliert wurde, weist sie Ähnlichkeiten zu den geplanten Strafgeset-

zen zum Schutz der Familie auf.
211

 Die Ehe als „organische Zelle im Ge-

samtvolk“
212

, die das „Familienerbgut“
213

 verwaltet und somit verant-

wortlich für einen Teil des „deutschen Gesamterbgutes“
214

 ist, das die 

„Grundlagen der Volkskraft und daher Staatseinrichtungen“
215

 darstellt, 

bedürfe aufgrund ihrer staats- und volkstragenden Aufgabe des besonde-

                                                             

204 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 2. 

205 Ebd., S. 1. 

206 Ebd., S. 5. 

207 Ebd. 

208 Klee, „Euthanasie“ im NS-Staat, S. 36 f; von dieser Maßnahme waren 

Frauen ebenso betroffen wie Männer, eine Konsequenz aus dem biologisti-

schen Ansatz der nationalsozialistischen Weltanschauung (vgl. Bock, 

Zwangssterilisation im Nationalsozialismus, S. 372 ff.). 

209 Klee, „Euthanasie“ im NS-Staat, S. 37 f. 

210 Ebd., S. 37. 

211 Bock, Zwangssterilisation im Nationalsozialismus, S. 86. 

212 Denkschrift des Preußischen Justizministers, S. 62. 

213 Ebd. 

214 Ebd. 

215 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 121 

 

ren Schutzes des Strafrechts.
216

 Da die „Reinhaltung des Blutes“
217

 „hei-

liges Menschenrecht“
218

 und unbedingte Pflicht des sogenannten Volks-

genossen sei,
219

 müssten Schmähungen der Ehe so wie Beeinträchtigun-

gen der Zeugungskraft zu strafrechtlichen Sanktionen führen.
220

 Es müs-

se gleichzeitig dafür gesorgt werden, dass „rassenpolitisch unerwünsch-

te“
221

 Menschen sich nicht fortpflanzen können.
222

 Daher brauche es vor 

jeder Heiratsbewilligung ein Gesundheitszeugnis der Verlobten, das be-

weist, dass sie nicht an einer Erbkrankheit leiden.
223

 Für diejenigen, die 

diesen Beweis nicht erbringen können, solle ein strafrechtliches Ehever-

bot erlassen werden.
224

 Da der Bestand und die Förderung der Gemein-

schaft oberstes Rechtsgebot sei, obliege es dem Strafrecht, durch Reini-

gung des Volkskörpers von schädlichen Einflüssen, dessen Ganzheit 

durch Erbgesundheit und Rassenpflege aufrecht zu erhalten.
225

 Mit dem 

Tode zu bestrafen sei daher derjenige, „der die Erbgesundheit oder die 

rassisch wertvollen Bestandteile eines Volkes schädigt [...].“
226

 

Da das Blut auch Transporteur seelischer Eigenschaften sei,
227

 führe 

die „Mischung wesensfremder Rassen“
228

 zu einer Uneinheitlichkeit der 

Volksgemeinschaft.
229

 „Die Kreuzung artverschiedener Rassen bewirkt 

keine Verschmelzung, sondern schafft eine uneinheitliche, in sich aufge-

spaltene Mischlingsrasse.“
 230

 Dies schwäche den Volkskörper, der für 

                                                             

216 Ebd. 

217 Fischer, ZAkDR 1935, S. 536 (536). 

218 Ebd. 

219 Ebd. 

220 Denkschrift des Preußischen Justizministers, S. 62 ff. 

221 Majer, „Fremdvölkische“ im Dritten Reich, S. 189. 

222 Denkschrift des Preußischen Justizministers, S. 63. 

223 Majer, „Fremdvölkische“ im Dritten Reich, S. 189. 

224 Denkschrift des Preußischen Justizministers, S. 63. 

225 Ruttke, Rassenhygiene und Recht in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfer-

tigungen des Unrechts, S. 387 (388). 

226 Ebd., S. 387 (389). 

227 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 3. 

228 Ebd. 

229 Ebd. 

230 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | Integrität und Verantwortung 

 

 

sein „instinktsicheres Wollen“
231

 der „Homogenität“
232

 bedürfe.
233

 Des-

wegen müsse der völkische Staat für die „Reinerhaltung und Erhöhung 

des Blutwertes“
234

 sorgen, so dass ein Volk aus „körperlich und geistig 

gleichartigen Lebewesen“
235

 entstehe. Maßgeblich zur Erfüllung dieser 

Aufgabe sei es, das „Eindringen weiteren jüdischen Blutes in den 

Volkskörper für alle Zukunft zu verhindern.“
236

 Das Gesetz zum Schutze 

des deutschen Blutes und der deutschen Ehre müsse in „biologischer 

Hinsicht“
237

 vervollkommnen, was durch das Reichsbürgergesetz auf po-

litischer Ebene durchgesetzt werden solle: die Verbannung der Juden aus 

dem öffentlichen und privaten Leben.
238

 Mit Geldstrafe, Zuchthaus oder 

Gefängnis wurden sowohl außerehelicher Geschlechtsverkehr als auch 

die Eheschließung zwischen Juden und ‚Staatsangehörigen deutschen 

oder artverwandten Blutes‘ sanktioniert. Wie bereits erläutert, wurde jü-

disch sein im Nationalsozialismus nicht über die Religionszugehörigkeit 

bestimmt, sondern ausgehend davon, dass „es sich beim Judentum um 

eine blutsmäßige Gemeinschaft handelt“
239

 fiel unter die Bestimmungen 

der Nürnberger Gesetze, wer „dreiviertel oder mehr jüdische Erbmasse 

hat.“
240

 „Der Jude ist uns völlig fremd nach Blut und Wesen. Deswegen 

ist die Dissimilation die einzig mögliche Lösung.“
241

 Anders verhielt es 

sich jedoch mit sogenannten Mischlingen, die zum Teil ‚jüdisch‘, zum 

anderen Teil ‚deutsch‘ waren. Gem. § 5 Abs. 2 der Ersten Verordnung 

zum Reichsbürgergesetz seien sie dann als ‚Volljuden‘ zu behandeln, 

wenn sie von einem oder zwei ‚volljüdischen‘ Großelternteilen ab-

stammten und zur jüdischen Religionsgemeinschaft gehörten, oder mit 

einem Juden verheiratet waren oder aus einer Ehe stammten, wo einer 

                                                             

231 Ebd., S. 5. 

232 Ebd. 

233 Ebd. 

234 Ebd., S. 7. 

235 Ebd. 

236 Ebd., S. 15. 

237 Ebd., S. 16. 

238 Lösener/ Knost, Die Nürnberger Gesetze, S. 15. 

239 Stuckart/ Globke, Reichsbürgergesetz, Blutschutzgesetz, Ehegesundheits-

gesetz, S. 15. 

240 Ebd., S. 18. 

241 Ebd., S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 123 

 

der Elternteile jüdisch war und die nach dem Inkrafttreten des sogenann-

ten Blutschutzgesetzes geschlossen wurde. War dies nicht der Fall, sollte 

durch Heirat mit „Deutschblütigen“
242

 die an „deutsche Erbmasse ge-

bundene jüdische Erbmasse möglichst schnell und immer weiter aufge-

teilt“
 243

 werden, „bis durch die mit jeder Generation fortschreitende Ab-

schwächung des jüdischen Bluteinschlags die entstandenen Mischrasse 

praktisch verschwunden ist.“
244

 Bei Verstoß gegen diese Vorschriften 

waren sowohl der Staatsangehörige als auch der ‚Fremdrassige‘ 

zu bestrafen. Allerdings unterschied das Gesetz: Der sogenannte 

Deutschblütige, der eine Ehe mit einer als Jüdin Verfolgten einging oder 

außerehelichen Geschlechtsverkehr vollzog, sollte des Rassenverrats be-

schuldigt werden.
245

 Da die Gemeinschaft Fundament aller strafrechtli-

chen Bestimmungen darstelle, und ihr Blut zu erhalten oberste Pflicht 

des Volksgenossen sei, habe, wer sich mit einem ‚Artfremden‘ einließ, 

die Treue gebrochen.
246

 Dies sei in Form einer Ehrenstrafe zu sanktio-

nieren.
247

 Diese Strafe könne über den „Fremdrassigen“
248

 nicht ver-

hängt werden, da ihm als Gast nie die Ehre zugekommen sei, die einen 

Verrat erst ermöglicht.
249

 Dennoch habe er eine „Zersetzung des natürli-

chen Fortpflanzungswillens des Volkes“
250

 betrieben und müsse dement-

sprechend ebenso hart bestraft werden, wie der beteiligte Deutsche.
251

 In 

                                                             

242 Ebd., S. 18. 

243 Ebd., S. 19. 

244 Ebd. 

245 Trotz der Strafbarkeit auch für Deutsche im nationalsozialistischen Sinne 

lag den sogenannten Blutschutzgesetzen wohl das Bild des ‚jüdischen Ras-

senschänders‘, der durch seine ungezügelte sexuelle Aktivität den ‚Volks-

körper‘ zu schwächen trachtete, zugrunde. Die jüdische Frau hingegen ziel-

te, nach der verschwörungstheoretischen Ideologie der Nationalsozialisten, 

darauf, neues ‚reinrassiges‘ Leben zu gebären, um den Fortbestand des ei-

genen Volkes zu sichern (Bensow, „Frauen und Mädchen, die Juden sind 

Euer Verderben!“, S. 70 f.). 

246 Fischer, ZAkDR 1935, S. 536 (537). 

247 Ebd. 

248 Ebd. 

249 Ebd. 

250 Ebd. 

251 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 | Integrität und Verantwortung 

 

 

diesem Falle sorge die Strafe für „die Aussonderung fremder Typen und 

artfremden Wesens.“
252

 

 

Biopolitik und der Bereich des Privaten bei Arendt 

„Jahrtausende hindurch ist der Mensch 

das geblieben, was er für Aristoteles 

war: ein lebendes Tier, das auch einer 

politischen Existenz fähig ist. Der mo-

derne Mensch ist ein Tier, in dessen 

Politik sein Leben als Lebewesen auf 

dem Spiel steht.“  

Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexu-

alität und Wahrheit, S. 171. 

In Deutsches Verfassungsrecht sprach Koellreutter unter anderem den 

Nürnberger Gesetzen, dessen Kanon neben den bereits diskutierten 

Reichsbürgergesetzen auch die sogenannten Blutschutzgesetze enthielt, 

den Rang einer Verfassungsurkunde zu.
253

 Das gibt Anlass dazu, diese in 

Einheit mit der reformierten Staatsbürgerschaft zu betrachten, zumal sie 

als biologische Ergänzung zu den politischen Prämissen begriffen wur-

den. In ihnen verwirklicht sich die Ideologie des Volkskörpers, die be-

griffsinhärent bereits suggeriert, dass es eine Trennung zwischen Privat-

person und Bürgerin nicht geben kann. Hier habe eine Entwicklung ih-

ren Höhepunkt gefunden, deren Ursprünge in der Französischen Revolu-

tion, dem Begriff der Notwendigkeit und der Armut des peuple zu su-

chen seien, so Arendt.
254

 Das Wort Revolution leite sich aus der Astro-

nomie her und beschreibe zunächst ein Phänomen, das heute eher mit 

Restauration betitelt würde, die Wiederherstellung der ursprünglichen 

Ordnung,
255

 implizierte jedoch auch eine Unwiderstehlichkeit, wie eine 

Naturgewalt, der Widerstand zu leisten keinen Zweck hätte.
256

 Aller-

dings hätten die Armen, die ihr Begehren in den Straßen Paris zur Schau 

trugen, den Anführern der Französischen Revolution verdeutlicht, dass 

die von ihnen proklamierte Notwendigkeit nicht die Freiheit, also eine 

                                                             

252 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 580. 

253 Koellreutter, Deutsches Verfassungsrecht, S. 18 f. 

254 Arendt, Über die Revolution, S. 75. 

255 Ebd., S. 52. 

256 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 125 

 

historisch-politische Notwendigkeit ist, sondern vielmehr die „unwider-

stehlichste Notwendigkeit, von der wir im Bewusstsein unserer selbst 

wissen“
257

, jene der Befriedigung der basalen menschlichen Bedürfnisse 

nach Nahrung, Kleidung und Fortpflanzung.
258

 In dieser Hinsicht habe 

sich die Französische Revolution grundsätzlich von der Amerikanischen 

unterschieden, weil jene in Abwesenheit sichtbarer Armut zu ihrem Ziel 

tatsächlich die Freiheit, also die politische Partizipation, zum Ziel gehabt 

habe.
259

 Daher habe Letztere in einer Verfassung gemündet, die durch 

checks and balances Gesetze zum Erhalt der Republik, also des Zwi-

schenraums, den Arendt als konstitutiv für die Politik bezeichnet, legi-

timierte.
260

 Anders hingegen die Französische Verfassung, deren Quelle 

und Autorität das französische Volk sein sollte; und das nicht in seiner 

politischen Verfasstheit, sondern – wie erkennbar an der Proklamation 

der Menschen- und Bürgerrechte – in der Summe seiner natürlichen 

Menschen.
261

 Das Bewusstsein über die Notwendigkeit der Befriedigung 

elementarer Bedürfnisse, die jedem Individuum immanent sind, habe 

dazu geführt, dass die Menschenrechte als angeboren und unveräußer-

lich erklärt und zum Ziel und Zweck des Politischen wurden.
262

 Das sei 

der Versuch gewesen, das Politische auf die Natur zu reduzieren und 

damit ein Prinzip politischen Zusammenlebens zu unterminieren: Jenes, 

das Menschen von Natur aus nicht gleich, sondern vollkommen unter-

schiedlich sind, und dass ihnen Gleichheit nur insofern zukomme, als sie 

sich entschieden, sich gleiche Rechte zu garantieren.
263

  

Die dadurch proklamierte Konzentration auf den homo hat für noch 

eine Veränderung im politischen Denken Kontinentaleuropas in der Mo-

derne gesorgt. Die überwältigende biologische Notwendigkeit habe an 

die Stelle der „faktischen Pluralität einer Nation oder eines Volkes“
264

 

das Bild eines übermächtigen Leibes – um es zuzuspitzen: eines Volks-

                                                             

257 Ebd., S. 73. 

258 Ebd., S. 138 f. 

259 Arendt, Die Freiheit, frei zu sein, S. 22 f. 

260 Brunkhorst, Power and the Rule of Law in Arendt’s Thought in: Goldoni/ 

McCorkindale (Hrsg.), Hannah Arendt and the Law, S. 215 (224). 

261 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 616 f. 

262 Arendt, Über die Revolution, S. 138 f. 

263 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 622. 

264 Arendt, Über die Revolution, S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 | Integrität und Verantwortung 

 

 

körpers
265

 – gestellt, der aus vielen Verschiedenen eine Einheit machte, 

denn „der Schrei nach Brot ist unisono“
266

. Das Volk, das den König als 

Souverän abgelöst hatte, habe also einen politischen Körper geprägt, der 

nicht als horizontaler Gesellschaftsvertrag unter Individuen begriffen 

wurde, sondern als „lebendige Form“
267

, die durch etwas Gemeinsames 

zwischen den Menschen verbunden wurde, so dass diese sich wie ein 

einziger Mensch verhielten.
268

 Seine ureigenste Aufgabe sei es gewesen, 

das Leben, das in das Zentrum der Politik gerückt ist, zu bewahren,
269

 

und so finden sich hier die Ursprünge der Biopolitik, der „Einbeziehung 

des biologischen Lebens in die Kalküle und die Dispositive politischer 

Macht“
270

, in der Normalisierung eine immer größere Rolle spiele.
271

 

Der Körper sei in seiner biologischen und somit präpolitischen Struk-

tur,
272

 wie zum Beispiel erkennbar in dem Nexus zwischen Staatsbürger-

schaft und Geburtsort, das Kriterium für die ethische und juridische De-

finition des Individuums geworden – das Volk habe sich vom demokra-

tischen zum demographischen Begriff gewandelt.
273

 Dennoch war der 

Nationalsozialismus nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ ver-

schieden zu den präzedierenden biopolitischen Herrschaftsformen: 

Selbst der Stalinismus habe sich noch darauf berufen, verwirklichte Phi-

losophie zu sein, also ein vermittelndes Element zugelassen.
274

 Der Na-

                                                             

265 Dazu ist anzumerken, dass Arendt damit ein Phänomen beschreibt, das in 

der Theorie schon länger als Allegorie verwendet wurde. In Hobbes

‘

 Philo-

sophie zum Beispiel wurde der Menschenverbund als ein Körper des Le-

viathan begriffen (Gorgoglione, Paradoxien der Biopolitik, S. 226). 

266 Arendt, Über die Revolution, S. 120. 

267 Esposito, Bios, S. 7. 

268 Ebd. 

269 Ebd., S. 57. 

270 Esposito, Biopolitik, Immunisierung, Kommunität in: Benedikter (Hrsg.), 

Italienische Politikphilosophie, S. 97 (99 f.). 

271 Gorgoglione, Paradoxien der Biopolitik, S. 90. 

272 Ebd., S. 112. 

273 Muhle, Eine Genealogie der Biopolitik, S. 45. 

274 Esposito, Person und menschliches Leben, S. 19, so kenne zum Beispiel 

der Staat als legale Institution, der immer neben der Nation steht, nur Bür-

ger, unabhängig von ihrer Nationalität, seine Rechtsordnung ist allen zu-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 127 

 

tionalsozialismus hingegen habe auf dem Paradigma verwirklichter Bio-

logie basiert,
275

 dessen transzendentales Element, also die Kategorie, aus 

der alle weiteren Kategorien abgeleitet werden sollten, das Leben im bi-

ologischen Sinne gewesen ist.
276

 Das Biologische sei also nicht mehr 

durch Sprache, Konzepte oder Institutionalisierung vermittelt worden: 

„[D]as Transzendente im Nationalsozialismus ist das Leben, das Subjekt 

die Rasse und die Lexik die Biologie.“
277

 Die sogenannten Blutschutzge-

setze allerdings lediglich als angewandte Biologie zu subsumieren, igno-

riert das ideologische Element, das wesentlicher Bestandteil nationalso-

zialistischer Rechtssetzung war. Der Rassismus schaffe künstliche Gren-

zen, die dem Leben erst Wert zusprechen.
278

 Er sei es, der erst die Zäsur 

zwischen dem setzt, was zumindest als ‚Gattung‘ weiter existieren soll, 

und dem, was sterben muss.
279

 Fakt und Recht fallen demnach im Natio-

nalsozialismus nicht zusammen, da bereits die vermeintlichen Fakten 

ideologisch aufgeladen waren. Auch scheint ein gängiges Defizit biopo-

litischer Analysen, dass die sogenannten Blutschutzgesetze in Einheit 

mit dem Gesetz zur Verhütung erbkranken Nachwuchses gelesen wer-

den, da beide zu einer ‚Reinigung des Volkskörpers‘ beitragen sollten. 

Allerdings zielte das Gesetz zur Verhütung erbkranken Nachwuchses 

auf die „Ausrottung innerer, biologisierter Gefahren“
280

. „Nach der nati-

onalsozialistischen Auffassung ist die Erhaltung und Stärkung wertvol-

len, artgleichen Blutes eine der wichtigsten Voraussetzungen für das ge-

sunde Wachstum des Volkskörpers. Die Rassenpflege, sowohl in ihrer 

positiven Förderung erbgesunder Familien, wie in der notwendigen Aus-

scheidung rassisch Minderwertiger aus der Fortpflanzung, ist eine der 

wichtigsten Aufgaben der nationalsozialistischen Gesetzgebung.“
281

 Hier 

tritt die normalisierende Kraft des Gesetzes deutlich zum Vorschein.
282

 

                                                                                                                     

gänglich, die auf dem Territorium leben (Arendt, The Nation in: Essays in 

Understanding, S. 206 (208)). 

275 Esposito, Person und menschliches Leben, S. 19. 

276 Ebd. 

277 Esposito, Bios, S. 117 f. 

278 Esposito, Person und menschliches Leben, S. 17. 

279 Foucault, Recht über den Tod und Macht zu Leben in: Folkes/ Lemke 

(Hrsg.), Biopolitik, S. 65 (69). 

280 Muhle, Eine Genealogie der Biopolitik, S. 36. 

281 Koellreutter, Deutsches Verfassungsrecht, S. 68. 

282 Vgl. Gorgoglione, Paradoxien der Biopolitik, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Es charakterisiert die Biopolitik, dass Gesetze in ihr eine den Menschen 

verwaltende, nicht aber sein Verhalten sanktionierende Funktion haben. 

Auch hier ist selbstverständlich eine Differenzierung zwischen Moderne 

und Nationalsozialismus zu erkennen, da die Moderne die Verwal-

tungsmechanismen noch weitestgehend anhand des Individuums be-

stimmt hatte, während der Nationalsozialismus Maßnahmen an Indivi-

duen in Hinblick auf die Gesundheit des Volkskörpers ausrichtete. 

Anders jedoch verhält es sich mit den sogenannten Blutschutzgeset-

zen. Dogmatisch kann man bereits daran ansetzen, dass diese im Straf-

recht angesiedelt werden. Ihr Ziel ist nicht die Verhinderung der Fort-

pflanzung einzelner Individuen, sondern vielmehr die Segregation der 

als feindlich bestimmten ‚jüdischen Rasse‘. Souveränes Machtparadig-

ma und Ideologie seien hier zusammengeflossen, um den Feind nicht 

nur auf politischer, sondern auch auf ‚biologischer‘ und sozialer Ebene 

abzugrenzen.
283

 Die Blutschutzgesetze basierten insofern auf einer ganz 

anderen Prämisse, als sie nicht nur die ‚Rassenmischung‘ zu beenden 

suchten, sondern die Beziehung zwischen ‚Deutschen‘ und ‚Juden‘ 

überhaupt vernichten sollten.
284

 Exemplarisch für diese verschiedenen 

Ziele der in die Fortpflanzung eingreifender Gesetze ist, dass es ein ab-

solutes Eheverbot für Ehen zwischen ‚Juden‘ und ‚Deutschen‘ gab, wäh-

rend dies bei erbkranken ‚Deutschen‘ insofern nur relativ galt, als bei 

Eintritt der Fortpflanzungsunfähigkeit eine Eheschließung wieder zuläs-

sig wurde.
285

 

Die Biopolitik als Paradigma der Moderne eröffnet also den – in 

letzter Konsequenz tödlichen – Zugriff auf den ganzen Menschen, indem 

nicht nur die Bürgerin, sondern vielmehr der homo in das Politische ein-

geschrieben wird. In dieser Überschreitung der räumlichen Geltung von 

Gesetzen, die allein geeignet seien, den öffentlichen Raum zu schützen 

und zu gestalten, sieht Arendt bereits ein Merkmal der Tyrannis.
286

 In 

diesem Fall werde das Politische nach dem Prinzip des Haushalts orga-

nisiert, so dass an die Stelle des gemeinsamen Handelns die Verwaltung 

der Bedürfnisse trete, die sich nicht an dem freien und gleichberechtig-

ten Umgang miteinander orientiere, sondern an der Zuteilung von Le-

                                                             

283 Muhle, Eine Genealogie der Biopolitik, S. 36. 

284 Lösener/ Knost, Die Nürnberger Gesetze, S. 15. 

285 Vgl. Denkschrift des Preußischen Justizministers, S. 62. 

286 Arendt, Little Rock in: Zur Zeit, S. 95 (107). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 129 

 

bensnotwendigkeiten
287

 – eine Analyse, die durchaus mit jener Foucaults 

übereinstimmt. Und doch liegt auch hier ein qualitativer Unterschied 

zwischen der Tyrannis und der totalen Herrschaft. Letztere habe es nicht 

nur unternommen, die politisch-öffentliche Sphäre zu vernichten, son-

dern vielmehr auch private Beziehungen zu unterminieren, so dass das 

Individuum auf sich zurückgeworfen und verlassen ist.
288

 Um die Be-

deutung der oben analysierten Gesetze in diesem Hinblick zu untersu-

chen, gilt es zunächst, die in der Literatur sonst eher vernachlässigte 

Arendt’sche Konzeption des Menschen im Privaten darzustellen. Wer 

sich nicht exponiere, sei bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge be-

raubt, so schreibt sie in einem ihrer Hauptwerke, der Vita Activa.
289

 Ein 

Leben, das nur im Haushalt oder der Gesellschaft geführt werde, trans-

zendiere sich nicht und hinterlasse keine Spuren in der gemeinsamen 

Welt.
290

 Daraus kann jedoch nicht geschlussfolgert werden, dass dieses 

Leben keine Bedeutung für den Menschen hat. Im Privaten begegneten 

sich die Individuen als vollkommen Verschiedene mit jeweils individu-

eller Biographie.
291

 Beziehungen, in dieser Sphäre seien eben kein „Zu-

sammenleben mit Menschen, die wir uns nicht aussuchen können“
292

, 

sondern idiosynkratisch. Intime Bindungen habe man zu einer „Einzel-

person, [...] einen Menschen in seiner Einmaligkeit und Unverwechsel-

barkeit mit allen anderen, die wir kennen“
293

. Während der öffentliche 

Raum durch ‚Masken‘ eine ‚Angleichung‘ vornehme, von individuellen, 

zum Beispiel biologischen oder sozialen Prädispositionen abstrahiere, so 

dass Erfahrungen, die in diese Sphäre transportiert werden, immer ent-

individualisiert werden müssten, um kommunizierbar zu sein,
294

 können 

intensive Empfindungen, wie zum Beispiel Liebe oder Schmerz, so exis-

tenziell sie für das menschliche Leben auch sind, nicht vermittelt wer-

den. Daher bedürften sie der Möglichkeit des Rückzugs aus der Öffent-

                                                             

287 Arendt, Über die Revolution, S. 138 f., Arendt, Vita Activa, S. 39. 

288 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 974 f. 

289 Arendt, Vita Activa, S. 73. 

290 Ebd., S. 39. 

291 Arendt, On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: 

Essays in Understanding, S. 328 (333). 

292 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 623 ff. 

293 Arendt, Little Rock in: Zur Zeit, S. 95 (107). 

294 Passerin d’Entrèves, The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 | Integrität und Verantwortung 

 

 

lichkeit.
295

 Demnach sei die Beschränkung der persona konstitutiv für 

eine andersgeartete Individualität, die ihre Verwirklichung allein im Pri-

vaten finden könne, da dort eine unvermittelte Begegnung von Men-

schen möglich ist, die andere Maßstäbe als die rechtlichen an das Mitei-

nander stellt.
296

 Auch der private Raum diene also dazu, den „Einen, 

Unverwechselbaren, Eindeutigen [zu, B.B.] erkennen“
297

 und in seiner 

Identität zu bestätigen.
298

 Selbst wenn der politisch-öffentliche Bereich 

zerstört ist, können sich Menschen hier begegnen, so dass stets das Po-

tential zur Machtbildung besteht. Diese Möglichkeit zu vernichten muss-

te Ziel des Nationalsozialismus sein. Dieser Aufgabe eignete der Totali-

tarismus durch die Ausrichtung der privaten und gesellschaftlichen 

Sphäre an den von ihnen gesetzten politischen Prinzipien. Auch die Be-

ziehungen der Menschen untereinander wurden gesetzlich geregelt, der 

Rassenkampf mit seiner ständigen Auslese fand nicht lediglich im politi-

schen Raum, durch den Ausschluss von Jüdinnen und Oppositionellen 

statt, sondern übertrug sich auf biologischer Ebene durch Ehe- und Fort-

pflanzungsverbote. Die Nationalsozialisten schafften eine faktische 

Identität von öffentlichem und privatem Interesse.
299

 So war es auch in 

diesem Bereich für das Individuum nicht möglich, sich in seiner eige-

nen, von der ihm politisch zugeschriebenen vollkommen verschiedenen, 

Identität durch Anerkennung durch Andere zu offenbaren und zu erfah-

ren.   

 

Politik als Prozess des Herstellens 
 

Zusammengelesen sind Reichsbürgergesetz und das Gesetz zum Schutz 

des deutschen Blutes und der deutschen Ehre also die konstitutiven le-

gislativen Akte zur Formierung der nationalsozialistischen Volksge-

meinschaft. Diese Verfassungsurkunden sind Resultat eines Gründungs-

aktes, der auf Dissoziation beruht. Während Arendt in ihrem Grün-

dungsbegriff das Politische als Moment der Assoziation beschreibt, in 

dem Menschen sich in Hinblick auf ein gemeinsames Ziel entschließen, 

                                                             

295 Arendt, Vita Activa, S. 132 ff. 

296 Loick, Juridismus, S. 127. 

297 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 977. 

298 Ebd. 

299 Vgl. ebd., S. 895. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 131 

 

zusammen zu handeln und somit eine Welt zwischen sich entstehen las-

sen, ein Akt, der nicht vorhersehbar und nicht determiniert ist, ist es bei 

den Nationalsozialisten, rekurrierend auf Schmitt, der Moment der Un-

terscheidung zwischen Freund und Feind, und die damit einhergehende 

Ausstoßung des Feindes aus der vormals gemeinsamen Welt. Dabei wird 

der Feind jedoch nicht auf Basis von Erfahrungen erkannt, sondern ist 

durch die Ideologie bereits unumstößlich determiniert. Der Verfassung 

kommt dann die Aufgabe zu, diese Prinzipien in die Wirklichkeit umzu-

setzen. Damit gleicht der Gründungsakt einem Herstellen in der 

Arendt’schen Terminologie, das sich dadurch auszeichnet, dass ein be-

reits vorhandenes Modell umgesetzt wird. Dem dafür zur Verfügung 

stehenden Material kann als Mittel zum Zweck Gewalt angetan wer-

den.
300

 Übersetzt bedeutet das, dass die Einwohnerinnen eines Territori-

ums „Menschenmaterial“
301

 darstellen, das zur Herstellung der neuen 

politischen Gemeinschaft gewaltsam verändert werden kann: „Wo geho-

belt wird, da fallen Späne“
302

 sei das Motto der totalen Herrschaft gewe-

sen. Zur Verwirklichung der ideologischen Vorgaben wird der Aus-

schluss desjenigen Lebens praktiziert, dessen Wert für den sogenannten 

Volkskörper negiert wird. Sowohl das Reichsbürgergesetz, als auch das 

Gesetz zum Schutz des deutschen Blutes und der deutschen Ehre haben 

dafür gesorgt, dass die Bevölkerung in ein Innen und ein Außen unter-

teilt wird. Während Arendts idealtypische Vorstellung der Gründung ei-

ne Demonstration der menschlichen Fähigkeit zum Neuanfang ist, der 

stets nur durch Handeln verwirklicht werden kann, basiert die gewaltsa-

me Herstellung als Gründung darauf, dass ebendieses Potential geleug-

net wird. So dient auch die Verfassung des sogenannten Dritten Reiches 

nicht dazu, die bereits entstandene gemeinsame Welt zu stabilisieren und 

ihren Bestand zu sichern, sondern dazu, eine bereits vorhandene gemein-

same Welt zu zerstören.
303

  

Zwar wurden öffentliche Räume, die notwendige Voraussetzung zur 

politischen Handlung darstellen, nicht per se zerstört, die ihnen eigent-

lich zukommende Funktion, nämlich eine Sphäre zu bieten, innerhalb 

derer sich Pluralität realisieren kann jedoch dadurch unterminiert, dass 

das Reichsbürgergesetz den Zugang nur denjenigen gewährte, die in ih-

                                                             

300 Arendt, Vita Activa, S. 166 f. 

301 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 916. 

302 Ebd., S.976. 

303 Vgl. ebd., S. 977. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 | Integrität und Verantwortung 

 

 

rem „Verhalten den Willen und die Eignung zum Dienst am deutschen 

Volke bekunden.“
304

 Teilhabe am öffentlichen Leben und Bekleidung 

öffentlicher Ämter ist somit nur noch Männern möglich, die die Ideolo-

gie verinnerlicht haben und davon ausgehen, dass der Menschen als de-

terminiertes Wesen kein Potential zur Durchbrechung der von der Natur 

und Biologie angeblich vorgegebenen Prozesse hat. Doch auch die pri-

vaten zwischenmenschlichen Beziehungen fielen der Ideologie anheim. 

Das Prinzip der Dissoziation wurde durch das Gesetze zum Schutz des 

deutschen Blutes und der deutschen Ehre auch in Hinblick auf intime, 

und als solches eigentlich auf unpolitische Verhältnisse angewandt, so 

dass diese ihrerseits politisiert wurden. Während Gesetze im öffentlichen 

Raum die gemeinsame Welt stabilisieren und somit dafür sorgen, dass 

Rechtspersonen sich begegnen und miteinander kommunizieren können, 

sollen sie das Private vor dem Eindringen des Politischen schützen.
305

 

Beide Aspekte sind konstitutiv dafür, dass Menschen sich, wenn auch in 

unterschiedlichen Modi, begegnen können. Das dadurch entstehende 

Machtpotential ist jedoch für den Nationalsozialismus eine dauernde, la-

tente Gefährdung, da ihm die Möglichkeit des Neuanfangs immanent ist, 

der seinerseits die totale Beherrschung des Menschen unterminieren 

würde.
306

 Die Verfassungsurkunden des sogenannten Dritten Reiches 

minimieren dieses Risiko, indem Reichsbürgergesetz und die Gesetze 

zum Schutz des deutschen Blutes und der deutschen Ehre den Kommu-

nikationsraum zwischen Menschen zerstören. Das Individuum verliert 

damit an Wirklichkeit, die wie bereits dargelegt nur durch das Gespräch 

mit anderen Menschen bestätigt werden kann. Dabei betreffe dieser Ver-

lust nicht nur die gemeinsame Welt, sondern auch die eigene Identität, 

die nur so lange aufrecht erhalten werden könne, wie sie vor Mitmen-

schen erscheint und durch sie anerkannt wird.
307

  

Durch die Atomisierung der Individuen wird die politische Grunder-

fahrung des Totalitarismus, die Verlassenheit, geschaffen. Das eliminiert 

auch die erfahrbare Pluralität, die sich in einer Mannigfaltigkeit von 

Prämissen realisiert, die im Gespräch dargelegt werden.
308

 Anstelle der 

                                                             

304 Frick, DJZ 1935, Sp. 1389 (1391). 

305 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 977. 

306 Ebd., S. 975. 

307 Ebd., S. 977. 

308 Ebd., S. 976. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 133 

 

unterschiedlichen Standpunkte tritt dann die Logik der Ideologie, bezie-

hungsweise ihre Methode des Deduzierens als einzige Erkenntnismög-

lichkeit, so dass sie das Handeln ersetzt. 

Die Gemeinschaftszugehörigkeit, die sich entsprechend der Ideolo-

gie nach der Substanz des Blutes und nicht dem individuellen Willen, 

sich zu exponieren bestimmt werden sollte, wird zu einer apolitischen 

Eigenschaft, da sie sich auf Merkmale bezieht, die pseudo-biologisch de-

terminiert und somit unverfügbar sind. Das Politische, dass es im 

Arendt’schen Sinne dem Menschen ermöglichen soll, Souveränität über 

das Selbst auszuüben und sich somit in der individuellen Einzigartigkeit 

und Verschiedenheit vor Anderen zu enthüllen wird im Nationalsozia-

lismus als Einheitlichkeit in Abgrenzung zu dem Feind begriffen, muss 

die Individualität der Gemeinschaftszugehörigen also negieren. Dem-

nach dienen auch die Gesetze nicht mehr der Garantie relativer Gleich-

berechtigung, sondern der Herstellung einer Gleichartigkeit,
309

 die den 

Menschen auf ein Gattungswesen reduziert.
310

 Aus dem politischen 

Raum werde dadurch ein politischer Körper, innerhalb dessen sich Men-

schen auch verhielten wie eben Glieder eines Körpers, so dass es nur ei-

ne Ansicht und ein Interesse gibt, weil Abweichungen als schon orga-

nisch unmöglich begriffen werden.
311

 Daraus resultierten Konformität 

und Uniformität, so dass sich Menschen untereinander nur noch verhal-

ten, aber nicht mehr präzedenzlos und spontan, wie dies Qualität des 

Handelns ist.
312

  

 

3.1.2 Ideologische Entsubjektivierungsprozesse 

 

Wie dargelegt trugen die Nürnberger Gesetze dazu bei, die bereits beste-

hende politische Gemeinschaft nach den ideologischen Vorstellungen 

umzuformen und zerstörten dabei nolens volens auch diejenigen rechtli-

chen Garantien, die dem Individuum eine Konstitution als persona erst 

ermöglichen. Doch auch innerhalb der verbleibenden Gemeinschaft der 

sogenannten Volksgenossen erfolgte eine Negation des transsubjektiven 

                                                             

309 Kirchheimer, Die Rechtsordnung des Nationalsozialismus in: Redaktion 

Kritische Justiz (Hrsg.), Der Unrechts-Staat, S. 9. 

310 Vgl. Arendt, Vita Activa, S. 273. 

311 Ebd., S. 245. 

312 Ebd., S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Charakters des Rechts. Da jeder Gruppe und jeder Zeit unterschiedliche 

Vorstellungen von ‚Normalität‘ , also davon, was ein normaler Mensch, 

eine normale Situation ist, zugrunde liegen,
313

 gebe es drei verschiedene 

Prämissen, aus denen alle weiteren juristischen Konsequenzen folgten: 

Entweder verstehe man Recht als Regel, als Entscheidung, oder als kon-

krete Ordnung und Gestaltung.
314

 Die Zuordnung zu einer dieser Denk-

formen sei dabei jedoch keineswegs zufällig, sondern „Völkern“
315

 und 

„Rassen“
316

 immanent, so dass sich politische Herrschaft nur dann aus-

üben lasse, wenn man den richtigen „Denktypus“
317

 anwende. Dem so-

genannten „deutschen Volk“
318

 sei das konkrete Ordnungs- und Gestal-

tungsdenken immanent.
319

 

 

Allgemeine Rechtsphilosophie und -theorie 
 

Im Gegensatz zur Anordnung, zu einer normativen Vorgabe, befinde 

sich die Ordnung als gewachsen in einem stetigen Entwicklungspro-

zess.
320

 Demnach handle es sich bei ihr um Realität und nicht um ein 

Organisationsprodukt.
321

 Exemplarisch für konkreten Ordnungen seien 

zum Beispiel die Familie oder Ehe, aber auch das Soldatentum, oder 

Haus- oder Betriebsgemeinschaften.
322

 Selbiges drücke auch der Begriff 

„ständischen Gliederung“
323

 aus, der Ausdruck der „Einheit in der Un-

terschiedenheit“
324

 sei.
325

 Dabei zeichne die Gemeinschaft in Abgren-

                                                             

313 Schmitt, Über die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 9. 

314 Ebd., S. 7. 

315 Ebd., S. 9. 

316 Ebd. 

317 Ebd. 

318 Hier suggerieren die Anführungszeichen, dass das „deutsche Volk“ im 

nationalsozialistischen Sinne verstanden wird. 

319 Hofmann, Legitimität gegen Legalität, S. 179. 

320 Larenz, Über Gegenstand und Methode des völkischen Rechtsdenkens, S. 

29. 

321 Wolf, Das Rechtsideal des nationalsozialistischen Staates, S. 13 f. 

322 Larenz, Über Gegenstand und Methode völkischen Rechtsdenkens, S. 46; 

Schmitt, Die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 17. 

323 Binder, Der deutsche Volksstaat, S. 30. 

324 Ebd., S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 135 

 

zung zur Gesellschaft aus, dass sie ein „gegenseitiges Bedingungsver-

hältnis zwischen Einzelnen und einem Ganzen“
326

 darstelle, „durch das 

der Einzelne überhaupt erst seinen Daseinszweck und -sinn erhält.“
327

 

Da sie nicht eine unbestimmte Anzahl von Personen einschlössen, son-

dern als Lebensgemeinschaft geschlossen seien, könnten diese Ordnun-

gen als konkret begriffen werden.
328

 Ihnen wohnten bestimmte Gewohn-

heiten und Regeln bereits inne, deren Veränderung die Ordnung zerstö-

ren würde.
329

 Die Ordnung sei also die Wirklichkeit verschiedener Ge-

meinschaften, die durch deren Aufgabe und ihre Eigenart bestimmt wer-

de.
330

 Ihr Wesen sei definiert durch ihren Sinn und ihre soziale Funktion 

sowie die Besonderheit des in der Ordnung zusammengefassten Ge-

meinschaftslebens.
331

 Der Staat oder die völkische Gemeinschaft bilde 

die Überordnung, innerhalb derer sich alle anderen einfügten.
332

 Diese 

Formulierung habe zunächst suggeriert, dass jeder Seinstatbestand in-

nerhalb einer Ordnung zur Rechtsquelle werden könne.
333

 Dies war je-

doch keineswegs im Sinne der hier angeführten Theoretiker des Natio-

nalsozialismus, Larenz und Schmitt.
334

 Die Wirklichkeit der Ordnung sei 

dialektisch zu begreifen,
335

 vorangetrieben von der Idee des Volksgeistes 

                                                                                                                     

325 Ebd. 

326 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 136. 

327 Ebd., S. 136. 

328 Larenz, Über Gegenstand und Methode des völkischen Rechtsdenkens, S. 

29. 

329 Schmitt, Die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 17. 

330 Larenz, Über Gegenstand und Methode des völkischen Rechtsdenkens, S. 

29. 

331 Ebd., S. 31. 

332 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 12. 

333 Neumann, Carl Schmitt als Jurist, S. 362. 

334 Insofern mag zumindest die juristische Sekundärliteratur zu Schmitt nicht 

überzeugen. Zwar wird das konkrete Ordnungsdenken und der aufgehobe-

ne Dualismus von Sein und Sollen, sowie die „Überpersönlichkeit“ des 

Recht notiert, dennoch fehlt der Bezug auf Hegel, der erst erkennen lässt, 

dass die „normative Dimension der Wirklichkeit“ die Wirklichkeit in Be-

zug auf das Vernünftige meint, und nicht in Bezug auf die Realität. Weitere 

Ausführungen zur Relevanz von Hegels Philosophie für den Nationalsozia-

lismus finden sich bei Rettig, Hegels sittlicher Staat, S. 299 ff. 

335 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


136 | Integrität und Verantwortung 

 

 

als „schöpferischer Grund und Substanz“
336

 komme sie zu sich selbst – 

als lebendige Gemeinschaft des Volkes.
337

 Wirklichkeit sei mithin nicht 

nur das Dasein, sie sei erst dann erreicht, wenn sich Sinn, innere Ord-

nung und gestaltendes Prinzip offenbaren.
338

 Sie sei „stufenförmige Ent-

faltung und Darstellung einer ihr [der Wirklichkeit, B.B.] innewohnen-

den Macht oder Substanz [...].“
339

 Die Ordnung wird dabei hypostasiert; 

sei eigenes Erkenntnisobjekt, auch unabhängig von den sie bildenden 

Subjekten und unterstehe ihren eigenen Lebensgesetzen, die das Leben 

der Einzelnen überformten.
340

 Dementsprechend sei völkisches Sein 

auch nicht Chaos, sondern ebenfalls eine Ordnung,
341

 „die Gemeinschaft 

als das wirklich seiende Ganze lebt in ihrem Recht, durch ihr Recht und 

mit [alle Hervorheb. im Original] ihrem Recht.“
342

 Recht sei essentieller 

Bestandteil der Ordnung, diejenige Form, die „nach dem Bilde von rich-

tiger Ordnung und wahrer Gemeinschaft“
343

 einheitlich gestaltet und 

richtet.
344

 Die politische Substanz werde nur durch das Recht geformt.
345

 

Damit wird die Dualität von Sein und Wollen oder Wert und Wirklich-

keit für die nationalsozialistische Rechtswissenschaft negiert. Dennoch 

untersteht sie den gleichen Prämissen wie auch die konkrete Ordnung: 

Recht wird nicht also empirische, sondern als sinnvolle, im Werden be-

griffene Wirklichkeit verstanden,
346

 und Letztere zeichnet sich durch ih-

                                                             

336 Ebd., S. 162. 

337 Ebd., S. 165. 

338 Larenz, Gegenstand und Methode völkischen Rechtsdenkens, S. 28. 

339 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 161. 

340 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 18. 

341 Dahm, Verbrechen und Tatbestand in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Michaelis/ 

Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 

62 (85 f.). 

342 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 20. 

343 Larenz, Rechtsperson und subjektives Recht in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Mi-

chaelis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissen-

schaft, S. 225 (239 f.). 

344 Ebd. 

345 Koellrreutter, Der deutsche Führerstaat, S. 16. 

346 Vgl. Dahm, Verbrechen und Tatbestand in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Michae-

lis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissen-

schaft, S. 62 (85). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 137 

 

ren immanent prozesshaften Charakter aus. Als „Konkretion des völki-

schen Rechtsgeistes“
 347

 könne es kein Recht ‚an-sich‘‘ im Sinne einer 

objektiven Ordnung geben.
348

 Demnach schaffe auch allein die Setzung 

von Normen kein Recht, dieses müsse überdies „echtes Sollen“
349

 be-

gründen.
350

 

Da das Recht nun nicht mehr universal und abstrakt begriffen wurde, 

musste zunächst evaluiert werden, wie sich das „echte Sollen“
351

 erken-

nen lässt. Als Volksgeist lasse sich das Recht in seiner „Einheit und 

Ganzheit“
352

 innerhalb der verschiedenen Gliederungen und Ordnungen 

zu bestimmen
353

 und entäußere sich als Wille.
354

 Es bedarf wohl keiner 

weiteren Ausführungen, dass Erkenntnisobjekt in diesem Falle allein das 

Volk im Sinne der „ständisch gegliederte Einheit der Deutschstämmi-

gen“
355

 sein konnte, in der sich – nach nationalsozialistischer Ansicht – 

als „konkrete Totalität“
356

 der „menschliche Geist sein geschichtliches 

Dasein“
357

 gebe.
358

 Der Geist, das Recht, dränge als Substanz der Ord-

nung,
359

 auf die Verwirklichung der Freiheit durch Freiheit des Willens 

im Sinne einer Einheit des allgemeinen und besonderen Willens.
360

 Der 

allgemeine Wille sei hierbei der Wille der Gemeinschaft,
361

 in der „ver-

nünftiger Wille und Zweckbewußtsein und Freiheit wirklich“
362

 seien.
363

 

Entsprechend handle es sich bei der Gemeinschaft um eine „Persönlich-

                                                             

347 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 164. 

348 Wolf, Richtiges Recht im nationalsozialistischen Staate, S. 7. 

349 Ebd., S. 93. 

350 Ebd. 

351 Ebd. 

352 Ebd., S. 130. 

353 Ebd. 

354 Binder, Der deutsche Volksstaat, S. 20. 

355 Wolf, Das Rechtsideal des nationalsozialistischen Staates, S. 13 f. 

356 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 112. 

357 Ebd. 

358 Ebd. 

359 Ebd., S. 131. 

360 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 9. 

361 Ebd., S. 13. 

362 Ebd., S. 44. 

363 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


138 | Integrität und Verantwortung 

 

 

keit“
364

, eine eigene und homogene Entität.
365

 Es obliege nicht dem Indi-

viduum, sich aktiv zu entscheiden, Teil des Volkes zu sein, vielmehr sei 

es dieses qua Geburt.
366

 Dabei dürfe jedoch nicht negiert werden, dass 

der allgemeine Wille sich selbst in dem besonderen Willen der Rechts-

subjekte einer Gemeinschaft ausdrücke.
367

 Somit seien sie nicht als di-

chotomisch zu begreifen, sondern als dialektisch.
368

 Allgemeiner und be-

sonderer Wille durchdringen einander und bildeten am Schluss wieder 

eine Einheit.
369

 Das bedeute jedoch nicht, dass das Individuum als „für 

sich seiendes Wesen“
370

 einen besonderen Willen bilden könne – ob sei-

ner Fähigkeit, einen Willen zu bilden, könne es auch einen nur an-sich 

freien Willen bilden, den Einzelwillen.
371

 Dieser könne durchaus dem 

allgemeinen Willen zuwiderlaufen.
372

 In diesem Falle trete ihm das 

Recht der Gemeinschaft als zwingend gegenüber und scheine somit die 

Freiheit des Einzelnen zu negieren.
373

 Diese Wahrnehmung des Indivi-

duums als Rechtsunterworfener sei jedoch nur Durchgangsstadium des 

Rechts als „Weg des Geistes von der Unfreiheit zur Freiheit“
374

, und 

damit überwunden, sobald das Subjekt begreift, dass es eigentlich der 

eigene, vernünftige Wille ist, der sich im überpersönlichen Recht reali-

siert – und aus Zwang werde Freiheit.
375

 Das liege darin begründet, dass 

es sich auch bei dem Verhältnis von Individuum zur Gemeinschaft um 

dialektisches handle: Letztere sei ein organisches Wesen und die Men-

schen bildeten seine Glieder.
376

 Die Gemeinschaft als „die unmittelbar 

gewußte und betätigte Gleichartigkeit des Verhaltens auf allen Gebieten 

                                                             

364 Ebd. 

365 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 130. 

366 Binder, Der deutsche Volksstaat, S. 22 f. 

367 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 9. 

368 Ebd. 

369 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 10. 

370 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie in: Pauer-

Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 167 (172). 

371 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 13. 

372 Ebd. 

373 Ebd. 

374 Ebd. 

375 Ebd. 

376 Ebd., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 139 

 

menschlicher Wirksamkeit“
377

 verleihe und erhalte die ‚Persönlichkeit’ 

der Mitglieder, denn Person sei der „selbstbewusste Willen des vernünf-

tigen Wesens.“
378

 Das Bewusstsein beziehe sich in diesem Fall auf die 

Bedingtheit des Menschen durch die Gemeinschaft und somit die „Über-

individualität des Wertes“
379

. Demnach sei das Individuum Person nur in 

Bezug auf Andere und die Gemeinschaft, nicht jedoch in einer atomi-

sierten Stellung.
380

 Dementsprechend müsse auch der hier ausschlagge-

bende Wille nicht als ein psychologischer, sondern als ein ethischer ver-

standen werden, der sich zu Vernunft und Freiheit am Maßstab der übe-

rindividuellen Werte entwickele.
381

 Die Stellung als Person komme dem 

Einzelnen also nicht absolut, sondern nur als Besonderes des Allgemei-

nen, nur als Glied der Gemeinschaft zu.
382

 Um dazuzugehören müsse 

man durch Ehre und Treue an sie rückgebunden sein, Begriffe, die ihrer-

seits dialektisch seien und sich nur im Rekurrieren auf die germanische 

Rechtsgeschichte begreifen ließen: Die Treue begründe sich ausgehend 

von Individuum dadurch, dass dieses seinen besonderen Willen dem all-

gemeinen unterwerfen würde, während die Allgemeinheit daher davon 

ausgehen könne, dass jeder sich äußernde besondere Wille des Individu-

ums verwurzelt in ihr ist, die Ehre beziehe sich auf die Realisierung der 

überindividuellen Werte, die von der Gemeinschaft geehrt würden, weil 

nur dadurch das Allgemeine wirklich werde.
383

 Doch wie bereits bei 

Binder anklingt, bedarf der Mensch, der Person im Sinne seines rechts-

philosophischen Systems werden soll Qualitäten, die nach der Meinung 

einiger nationalsozialistischen Theoretiker, insbesondere der biologisti-

schen, nur durch Vererbung erworben werden können und durch die 

‚Rasse‘ bedingt, also dem Blut immanent sind
384

 – Treue und Ehre als 

wohl bekannteste Schlagworte. Daraus folgte der prominent gewordene 

Schluss Larenz’: „Rechtsgenosse ist nur, wer Volksgenosse ist; Volks-

                                                             

377 Binder, Der deutsche Volksstaat, S. 20. 

378 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 19. 

379 Ebd. 

380 Nicolai, Die rassengesetzliche Rechtslehre, S. 26 f. 

381 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 19. 

382 Ebd. 

383 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 42. 

384 Nicolai, Die rassengesetzliche Rechtslehre, S. 27 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


140 | Integrität und Verantwortung 

 

 

genosse ist, wer deutschen Blutes ist.“
385

 In dem derart prädisponierten 

Individuum sei das Potential zur Verwirklichung des Volksgeistes be-

reits angelegt.
386

 Es sei also im Rahmen seiner Möglichkeiten den ver-

nünftigen, auf die Gemeinschaft gerichteten Willen zu bilden.
387

 Sobald 

sich dieses Potential realisiere und die Vernunft mithin Wirklichkeit 

werde, sei die größtmögliche Freiheit des Rechtssubjekts erlangt,
388

 die 

sich dadurch äußere, dass das in ihm angelegte Recht
389

 sich verwirk-

licht und er vom Rechtsunterworfenen zum Rechtsträger werde.
390

 Die 

Persönlichkeit, die allein innerhalb der Gliedstellung des Organismus 

und nur insofern, als sie sich im besonderen- den auf den Aufbau der 

Gemeinschaften gerichteten allgemeinen Willen realisiert, Anerkennung 

erlange, finde ihre Freiheit demnach in der Verantwortung für die, für 

sie konstitutiven, Gemeinschaft.
391

 Dabei sei die konkrete Position des 

Individuums ausschlaggebend für den Umfang und der inhaltlichen Be-

stimmung dieser Pflicht.
392

 Anhaltspunkte zur Ermittlung böten hierbei 

in der Sprache vertretene Leitbilder, wie zum Beispiel jenes des „,ehrba-

ren Bauern‘“
393

 oder „,tapferen Soldaten‘“
394

. Dem Ideal einer Person als 

abstrakt gleicher Träger von Rechten und Pflichten wurde damit Valet 

gesagt.
395

 An die Stelle der Gleichheit solle die  Aufeinander- „

abgestimmtheit“
396

 der Volksglieder treten, die ausgleichende Gerecht-

                                                             

385 Larenz, Rechtsperson und subjektives Recht in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Mi-

chaelis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissen-

schaft, S. 225 (241). 

386 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 13. 

387 Ebd. 

388 Ebd. 

389 Nicolai, Die rassengesetzliche Rechtslehre, S. 27. 

390 Wolf, ARSP 1934/35, S. 348 (350). 

391 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 39. 

392 Larenz, Rechtsperson und subjektives Recht in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Mi-

chaelis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissen-

schaft, S. 225 (227). 

393 Larenz, Über Gegenstand und Methode des völkischen Rechtsdenkens, S. 

31. 

394 Ebd. 

395 Vgl. Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 40. 

396 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 141 

 

igkeit, die in liberalen Ordnungen die Beziehungen der citoyennes 

 untereinander charakterisiert, müsse ersetzt werden durch den 

Grundsatz „Jedem das Seine“
397

, so dass sich sowohl die Rechte als auch 

die Pflichten am Maßstab der Verantwortung und der Stellung innerhalb 

der Gemeinschaft bemessen.
398

 Aufgrund des Primats der Volksgemein-

schaft als „die Substanz seines [des Menschen, B.B.] eigenen Seins“
399

 

leiteten sich auch intersubjektive Rechtsbeziehungen aus der überper-

sönlichen Ordnung ab.
400

  Da Individuen zu Rechtssubjekten nur vermö-

ge der Anerkennung durch die Gemeinschaft würden, sei diese Bedin-

gung für die Geltung von Rechtsverhältnissen.
401

 Eine Rechtsgemein-

schaft zwischen Einzelpersonen bestehe nur insofern, als die Ordnung es 

ihren Gliedern ermögliche, „Verträge zu schließen und Rechtsverhält-

nisse zu gestalten“
402

, nicht jedoch sie zu konstituieren.
403

  

Auch die Theorie des konkreten Ordnungsdenkens lässt sich in der 

Dichotomie zwischen Abstrakt und Konkret lesen. Das dem ‚Volk‘ be-

reits innewohnende Recht, das sich in dem Zusammenleben offenbare, 

stehe im Gegensatz zu dem Recht jener Gemeinschaften, die ohne Bo-

den nur im Gesetz existierten
404

 – erneut eine antisemitische Anspielung. 

‚Die Juden‘ hätten mit den Bürgerrechten der Französischen Revolution 

ein entfremdetes Recht geschaffen, das kein Spiegel der Wirklichkeit, 

sondern „nivellierendes[s] sachliches[s] Gleichartigkeitsstreben“
405

 sei. 

                                                             

397 Ebd. 

398 Ebd. 

399 Ebd., S. 165. 

400 Ebd. 

401 Ebd., S. 166. 

402 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart in: Pauer-Studer/ 

Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 180 (194); in diesem Sinne 

erkannte auch Neumann, dass es durchaus noch vorhersehbare und kalku-

lierbare Gesetze gab, die vor allem den zivilrechtlichen Verkehr der 

‚Volksgenossen‘ untereinander regelten, diese seien jedoch in einer Gesell-

schaft, die auf Arbeitsteilung beruht unerlässlich. Es handle sich hierbei um 

kulturell indifferente Regelungen, die rein technischen Charakter haben 

(Neumann, Behemoth, S. 440).  

403 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 166. 

404 Schmitt, Über die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 9. 

405 Walz, Artgleichheit gegen Gleichartigkeit. Die beiden Grundprobleme des 

Rechts, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


142 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Unverhohlen wird proklamiert, dass sich der „[jüdische] Geist“
406

 in das 

Rechtsdenken vor der Machtergreifung eingeschlichen- und einen Libe-

ralismus geprägt habe, der eine „destruktive von Grund aus anarchisti-

sche Haltung“
407

 bedeute. Unter der Präsumtion, dass jedes Volk sein ei-

genes, richtiges Recht habe, das es zu erkennen gelte, seien universal 

gültige Menschenrechte daher abzulehnen.
408

 

 
 

Strafrechtstheorie 

 

Die Totalität des nationalsozialistischen Staates offenbarte sich auch – 

oder sogar insbesondere – an der Ausgestaltung seines Strafrechts. Die-

ses sei deutlichster Ausdruck des Verhältnisses zwischen Staat und Indi-

viduum.
409

 Entsprechend wurde auch hier von dem Leben in konkreten 

Ordnungen ausgegangen, innerhalb derer sich die Rechtsposition der 

Einzelnen nur aus ihrer Gliedstellung ergeben sollte. In einem durch sei-

ne Ganzheitlichkeit definierten Staat sei auch das Strafrecht kein Selbst-

zweck, sondern müsse vielmehr in Abhängigkeit vom „Gemeinschafts-

leben des Volkes“
410

 gedacht werden, dem eine „überpersönliche Wür-

de“
411

 innewohne.
412

 Zur „Bekämpfung gemeinschaftswidriger Hal-

tung“
413

 müsse es zu einer „dauernd arbeitenden Selbstreinigungsappara-

tur“
414

 werden.
415

 

Dieser Aufgabe sei nur dann beizukommen, wenn aus dem Libera-

lismus stammende Begriffe und Methoden im Sinne der nationalsozialis-

                                                             

406 Schroer, Das Verhältnis des Juden zum Gesetz in: Das Judentum in der 

Rechtswissenschaft, S. 18 (20). 

407 Ebd. 

408 Neumann, Carl Schmitt als Jurist, S. 359 f. 

409 Dahm, MSchKrim 1933, S. 162. 

410 Frank, DR 1934, S. 49. 

411 Dahm, DJZ, 1934, Sp. 821 (822). 

412 Ebd. 

413 Mezger, Deutsches Strafrecht, S. 159. 

414 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 457 (458). 

415 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 143 

 

tischen Weltanschauung reformiert würden.
416

 Anknüpfend an die be-

reits beschriebenen Lebensverhältnisse und Ordnungen als Erkenntnis-

objekte müsse auch die Bedeutung des ‚Begriffs‘ einen neuen Sinn er-

langen.
417

 Die abstrakten Begriffe seien nicht geeignet, die Konkretheit 

der Ordnungen zu beschreiben.
418

 „Der Begriff soll die einheitliche Er-

fassung im Wesentlichen übereinstimmender Lebenserscheinungen er-

möglichen [...].“
419

 Daher sei die Etablierung des konkret-allgemeinen 

Begriffs notwendig, der sich an „Typen“
 420

 orientiere. In ihm würden 

Phänomene anhand des ihnen immanenten Sinnes und ihrer Funktion in 

der Ordnung zusammengefasst und der Erkenntnis zugänglich gemacht 

– der Typus sei also ein sinnbestimmtes Ganzes.
421

 Begriffe seien nicht 

konstitutiv für die Kategorisierung von Handlungen, sondern erfassten 

diese nur.
422

 Da der in den Gliederungen angelegte Volksgeist sich auch 

in der Sprache ausdrücke, sei Erkenntnisaufgabe der Strafrechtsphiloso-

phie, die den Phänomenen zugrunde liegenden Begriffe zu erfassen.
423

 

Es müsse also in dem Wissen agiert werden, dass Lebensverhältnisse 

durch das Recht lediglich erkannt und gestaltet werden können.
424

 Eine 

Straftat liege dann vor, wenn der Frieden
425

 einer Lebensordnung gestört 

wird.
426

 Jede Handlung, die geeignet ist, das Volk als „eine objektive, 

eigenständige Erscheinung“
427

 in seiner Einheit zu stören,
428

 könne als 

                                                             

416 Sauer, DstR 1934, S. 177 (181). 

417 Larenz, Über Gegenstand und Methode des völkischen Rechtsdenkens, S. 

45. 

418 Ebd., er manifestiert das am Beispiel einer „Sache“ als abstrakt-allgemei-

nem Begriff, dem es nicht gelinge, die Unterschiede zwischen Geld und 

Familienbildern zu erfassen. 

419 Ebd. 

420 Ebd. 

421 Ebd. 

422 Welzel, Naturalismus und Wertphilosophie im Strafrecht, S. 75. 

423 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 130. 

424 Dahm, Verbrechen und Tatbestand in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Michaelis/ 

Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 

62 (87). 

425 Schmitt, Über die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 16. 

426 Ebd. 

427 Huber, Verfassungsrecht des Großdeutschen Reiches in: Pauer-Studer/ 

Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 332 (340). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


144 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ein Verbrechen geahndet werden.
429

  Exemplarisch hierfür ist die Stö-

rung der „Zeugungs- und Gebärkraft“
430

, oder auch die Zersetzung der 

„Arbeitsruhe“
431

 durch „Angriffe von innen heraus“
432

. Ein anderes Bei-

spiel ist die Ehrverletzung, die eine exponierte Stellung einnehmen soll-

te, da die Ehre und das damit einhergehende außergewöhnliche Pflicht-

gefühl das ‚deutsche Volk‘ definiere,
433

 die „Anerkennung und Achtung, 

welche jeder Volksgenosse als vollwertiger Kamerad verdient“
434

 sei 

konstitutiv für das Gemeinschaftsleben.
435

 Auch hier gelte jedoch, dass 

der Begriff nicht definierbar sei, sondern nur „ganzheitlich begriffen und 

erlebt“
436

 werden könne. Das situative Recht, das der „organische[n, 

B.B.] Auffassung des Nationalsozialismus“
437

 entspricht, habe sich auch 

bei der Bewertung von Straftaten an konkreten Lebenssachverhalten zu 

orientieren, alles andere sei eine „ordnungszerstörende[n] und -auflö-

sende[n] juristische[n] Absurdität“
438

. Bewertungsmaßstab sei somit die 

„Straftat als Ganzes“
439

, als „ein einheitlicher und organisch zusammen-

gehöriger Vorgang im Gemeinschaftsleben des Volkes, an dem sich 

wohl einzelne Seiten besonders hervorheben lassen, dem jedoch eine 

Zertrennung in einzelne Teile im Grunde widerstrebt.“
440

 

Ausgangspunkt aller wertenden gesamtheitlichen Betrachtung war, 

wie stets, die Volksgemeinschaft, die durch die Geschichte, die eine 

„Schicksalsgemeinschaft in Vergangenheit und Gegenwart“
441

 formt, 

                                                                                                                     

428 Telp, Ausmerzung und Verrat, S. 167. 

429 Ebd. 

430 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 457 (458). 

431 Ebd. 

432 Ebd. 

433 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 147. 

434 Brandt, DR 1934, S. 393 (395). 

435 Ebd. 

436 Schaffstein, DR 1935, S. 269 (270).  

437 Schaffstein, ZStW 1934, S. 603 (605). 

438 Schmitt, Über die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 16. 

439 Einen gleichnamigen Aufsatz veröffentlichte Mezger, ZStW 1938, S. 675 

ff. 

440 Mezger, ZStW 1938, S. 675 (677). 

441 Mezger, ZStW 1936, S. 1 (9). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 145 

 

durch Blut und Boden und endlich auch durch den „auf die Gestaltung 

der Zukunft gerichteten, aus diesen Gegebenheiten erwachsenden politi-

schen Gestaltungswillen“
442

 konstituiert werde. Der auf die Zukunft ge-

richtete Gestaltungswille, der prägnantester Ausdruck der dynamischen 

Ordnungsvorstellungen der Nationalsozialisten sein dürfte, bestimme 

sich maßgeblich über die „,gesunde Volksanschauung‘“
443

. Da dieses 

Volk „geistig-seelische Merkmale“
444

 zusammenhielten, wie Zielstre-

bigkeit, Schöpferkraft, Gemeinschaftssinn und Religiosität,
445

 seien sei-

nen Mitgliedern auch die Maßstäbe von Recht und Unrecht immanent.
446

 

Dementsprechend handle es sich bei Straftaten nicht um Handlungen, 

die allein durch Normierung zu Verbrechen würden, sondern Vorstel-

lungen, die schon immer im ‚Volksbewusstsein‘ lebendig gewesen sei-

en.
447

 Ein ihrer Moral entgegenstehendes Recht würde für Unverständnis 

und Ablehnung sorgen.
448

 Um diesen Widerspruch zu verhindern müsse 

‚materielle Gerechtigkeit‘ Grundlage des Richterspruchs bilden, also der 

Vorrang des Inhalts vor der Form, des Gehalts vor der Gestalt, des Wer-

tes vor der Norm – 
449

 das „logisch Richtige“
450

 habe im Zweifelsfalle 

hinter das „ethisch Gerechte“
451

 zurückzutreten.
452

 Das Unrecht wird als 

‚substanzhaft‘, also konkrete Unordnung innerhalb einer konkreten Ord-

nung,
453

 verstanden und sei nicht allein Verletzung einer Norm.
454

  

Da die Gemeinschaft auf dem Ehrbegriff basiere, handle es sich bei 

einem Verbrechen nicht lediglich um eine Rebellion, sondern um einen 

                                                             

442 Ebd. 

443 Ebd., S. 1 (8 f.). 

444 Sauer, , ARSP 1934/35, S. 230 (233). 

445 Ebd., S. 230 (234 f.). 

446 Ebd. 

447 Dahm, ZStW 1936, S. 225 (252). 

448 Sauer, DstR 1934, S. 177 (179). 

449 Ebd., S. 177 (181). 

450 Ebd., S. 177 (182). 

451 Ebd. 

452 Ebd. 

453 Dahm, Verbrechen und Tatbestand in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Michaelis/ 

Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 

62 (86). 

454 Schaffstein, , ZStW 1936, S. 1 (21). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 | Integrität und Verantwortung 

 

 

„Widerspruch zum inneren Lebensgesetz einer Gemeinschaft“
455

 – das 

Individuum hat dann dem Einzelwillen Vorrang vor dem allgemeinen 

gegeben und mithin das an der Gemeinschaft orientierte Handeln in den 

Hintergrund treten lassen. Wenn es eine „subjektive Inhaltsbestimmung 

des Unrechts“
456

 vorgenommen habe und anschließend den Willen zei-

ge, dieses zu verwirklichen, müsse dort die Strafbarkeit ansetzen,
457

 

denn die Grundlage strafrechtlicher Beurteilung solle das Verhältnis 

menschlicher Willensäußerungen zum gesamtvölkischen Leben darstel-

len.
458

 Die Aufgabe des Strafrechts solle nun nicht mehr der Schutz der 

Rechtsgüter und die Aufrechterhaltung der Rechtsordnung sein, sondern 

die Gewährleistung des „Wohls der Volksgemeinschaft“
459

. Sobald 

„menschliches Willensstreben für die Volksgemeinschaft und ihre 

schutzwürdigen Güter“
460

 gefährlich würde, müsse dieses sanktioniert 

werden.
461

 Schutzwürdiges Gut im nationalsozialistischen Sinne sei un-

ter anderem die Blutsgemeinschaft – die Rasse.
462

 Das Strafrecht müsse 

also zum „Kampfrecht“
463

 werden, das bereits auf die Bedrohung, nicht 

erst auf die Verletzung des geschützten Rechtsgutes zu reagieren ver-

mag.
464

 In Abgrenzung zum Handlungs- oder Erfolgsstrafrecht solle der 

Nationalsozialismus das „Gefährdungsstreben“
465

 in den Mittelpunkt 

seiner Wertung stellen. Das Verbrechen bezeichne primär die Pflichtver-

letzung des Individuums gegenüber der Volksgemeinschaft:
466

 Selbst 

                                                             

455 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (286). 

456 Schaffstein, ZStW 1936, S. 1 (31). 

457 Ebd. 

458 Freisler, DR 1934, S. 1 (5). 

459 Mezger, Deutsches Strafrecht, S. 159. 

460 Sauer, DstR 1934, S. 177 (185). 

461 Ebd. 

462 Freisler, Gedanken zur Strafrechtserneuerung in: Kerrl (Hrsg.), National-

sozialistisches Strafrecht, S. 6 (7). 

463 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 457 (463). 

464 Ebd. 

465 Sauer, DstR 1934, S. 177 (185). 

466 Schaffstein, Das Verbrechen als Pflichtverletzung in: Dahm/ Huber/ La-

renz/ Michaelis/ Schaffstein/ Siebert, Grundfragen der neuen Rechtswis-

senschaft, S. 108 (137). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 147 

 

wenn es sich noch nicht auf der Entwicklungsstufe befinde, zu erkennen, 

dass der eigene besondere Wille in seiner Vernünftigkeit allein Exponent 

des überpersönlichen allgemeinen Willens sei, gebe es doch bereits die 

durch die Vernunft oktroyierte Pflicht, das Handeln am Allgemeinen 

auszurichten.
467

 Durch die Verschiebung des Unrechts sei auch die Un-

terscheidung zwischen Versuch und Vollendung dogmatisch nicht mehr 

relevant.
468

 Da der bereits akzentuierte Wille als treibende Kraft jeder 

Handlung und „schöpferischen Tuns“
 469

 zu verstehen sei, sei ein dem 

Lebensrecht des Volkes gegenläufiger gebildeter Wille als „antinational-

sozialistischer Individualwillen“
 470

 zu brechen.
 471

 Daher dürften auch 

verschiedene dolus Grade bei der Bewertung der Tat keine Rolle spie-

len; der verbrecherische Willen sei als „typisiertes Wollen“
472

 Grundlage 

der Strafbarkeit, unabhängig von seiner Intensität.
473

  

Die Ablehnung herkömmlicher dogmatischer Ideen bedeutete jedoch 

nicht, dass zukünftig jedes Delikt gleich bestraft werden sollte. Auch im 

Strafrecht sollte die Typenlehre zur Einteilung dienen. Die klassische 

Verbrechenslehre, die mit den Kategorien von Tatbestand, Rechtswid-

rigkeit und Schuld agiert hatte, habe einheitliche Lebensvorgänge in ein-

zelne Elemente zergliedert.
474

 Dieses „An sich-Denken“
475

 habe ver-

schleiert, dass es keine Möglichkeit gebe, Merkmale eines Verbrechens 

ohne Wertung nur festzustellen.
476

 Auch die Trennung in Tatbestand und 

Rechtswidrigkeit laufe daher dem ganzheitlichen Denken zuwider.
477

 Es 

                                                             

467 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 13. 

468 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 457 (463). 

469 Sauer, DstR 1934, S. 20 (22). 

470 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 457 (471). 

471 Sauer, DstR 1934, S. 20 (22). 

472 Mezger, DJZ 1934, S. 98 (102). 

473 Ebd. 

474 Wolf, ZakDR 1936, S. 358. 

475 Dahm, Verbrechen und Tatbestand in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Michaelis/ 

Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 

62 (67). 

476 Ebd., S. 62 (67 f). 

477 Ebd., S. 62 (67). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 | Integrität und Verantwortung 

 

 

gelte bei der Beurteilung einer „Friedstörung“
478

, das „besondere We-

sen“
479

 des Deliktes zu erkennen, was seinerseits nur durch „besondere, 

konkrete Erfahrungen“
480

 möglich sei
481

 – eine Formulierung, die bereits 

erkennen lässt, dass sich auf die Lehre von Typen und konkret-

allgemeinen Begriffen bezogen wird. Eine „systematische Gesamterfas-

sung des Deliktstypus“
482

 sei nur dann möglich, wenn man Tattypus und 

Tätertypus in die Beurteilung einbeziehe.
483

  

Der Tattypus konstituiert sich nach Ansicht Wolfs aus drei Merkma-

len: Zunächst bildeten einen seiner Bestandteile die gesetzlichen Ele-

mente, die als Tatsachen objektiv feststellbar seien.
484

 Dazu kommen 

Generalklauseln, die dem Richter Raum zur eigenen Erkenntnis des 

Deliktstypus ermöglichten und abschließend das ungeschriebene Recht, 

das sich dem Richter als Volksanschauung offenbare – Elemente des so-

genannten „‘materiellen Unrecht[s, B.B.]‘“
485

. Hierunter sei auch der 

Schaden zu verstehen, den das Verbrechen an der Gemeinschaft bewirkt 

habe, unter anderem dadurch, dass die strafrechtlich relevante Handlung 

die absolute Autorität der Volksgemeinschaft in Frage gestellt hat.
486

 Es 

obliege dem Richter, den Umfang des Schadens anhand eines „überge-

setzliche[n, B.B.] Tatbilde[s, B.B.], wie es in der Volksanschauung lebt 

und der gesetzlichen Typisierung historisch immer vorangeht“
487

 zu er-

mitteln. Eine schematische Einteilung der strafbaren Handlungen in 

Übertretung, Vergehen und Verbrechen entspreche nicht dem volkstüm-

lichen Verständnis und solle daher zugunsten einer Gruppierung von De-

likten zurücktreten.
488

  

Zusätzlich zu dem Tattypen sollte im Nationalsozialismus die Beur-

teilung des Menschen anhand des Begriffs des Tätertypen ermöglicht 

                                                             

478 Wolf, ZakDR 1936, S. 358 (359). 

479 Ebd. 

480 Ebd. 

481 Ebd. 

482 Ebd. 

483 Ebd., S. 358 (360). 

484 Ebd. 

485 Ebd., S. 358 (361). 

486 Ebd. 

487 Ebd. 

488 Denkschrift des preußischen Justizministers, S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 149 

 

werden. Ausgehend davon, dass ein individuelles Rechtssubjekt nicht 

existiere,
489

 sei auch der Tätertyp nicht als psychologisches Phäno-

men,
490

 sondern als „Gesinnungstypus, wie ihn die Gemeinschaftsethik 

der gefundenen Volksanschauung prägt“
491

 zu verstehen. Auch hier 

normiere das Gesetz, insbesondere bei Spezialdelikten, einige Voraus-

setzungen, wie zum Beispiel die Eigenschaft als Beamter oder Arzt.
492

 

Weiterhin könne der Richter in diesem Fall anhand auslegungsbedürfti-

ger Merkmale seine eigene Erkenntnis walten lassen.
493

 Spiegelbildlich 

zum Schaden an der Volksgemeinschaft sei abschließend der „,intellek-

tuelle Verbrechensschaden‘“
494

 zu bewerten, der sich daran messe, wie 

sehr der Täter die Integrität der Gemeinschaft durch Aufkündigung der 

rechtlichen Gefolgschaft in Frage gestellt hat.
495

 Individuelle Beweg-

gründe des Handelnden seien zur Bewertung also nicht relevant, die 

Verkörperung eines Tätertypens erfolge anhand ethischer und politischer 

Prinzipien, die sich aus seiner Stellung als Glied der Gemeinschaft und 

nicht als atomisiertes Individuum ergaben.
496

 Ausgangspunkt bildet den-

noch zuvorderst der Willen des Delinquenten. Er stelle unter anderem 

die Demarkationslinie zwischen dem kriminologischen- und dem nor-

mativen Tätertypen dar.
497

 

Der kriminologische Tätertyp sei dadurch erkennbar, dass er ein 

„willenloses Etwas“
 498

 sei. Wer jedoch nicht in der Lage ist, einen Wil-

len zu bilden, könne im Nationalsozialismus als ‚Rechtssubjekt‘ nicht 

existieren.
499

 Exemplarisch hierfür ist wohl das Gesetz gegen gefährliche 

                                                             

489 Huber, Die Rechtsstellung des Volksgenossen im Recht in: Hirsch (Hrsg.), 

Recht, Verwaltung und Justiz im Nationalsozialismus, S. 243 f. 

490 Dahm, Verbrechen und Tatbestand in: Dahm/ Huber/ Larenz/ Michaelis/ 

Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 

62 (88). 

491 Wolf, ZafDR 1936, S. 358 (361). 

492 Ebd., S. 358 (362). 

493 Ebd. 

494 Ebd. 

495 Ebd. 

496 Ebd. 

497 v. Gemmingen, ZStW 1942, S. 28. 

498 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 457 (459). 

499 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Gewohnheitsverbrecher, das eine Zuchthausstrafe für diejenigen nor-

mierte, die aufgrund der Gesamtwürdigung ihrer Taten als gefährliche 

Gewohnheitsverbrecher angesehen wurden. In diesem Falle sei das Ver-

brechen jedoch nicht die Betätigung eines feindlichen Willens, sondern 

„Symptom der Entartung“
500

. Da er nicht anders habe handeln können, 

treffe den ‚Gewohnheitsverbrecher‘ keine Schuld der Einzeltat, es hand-

le sich vielmehr um eine Lebensführungsschuld.
501

 Die Norm ziele somit 

nicht primär auf Strafe, sondern allein auf das „Schutzbedürfnis der All-

gemeinheit“
502

. Es gelte, diejenigen Delinquenten, die den Vorausset-

zungen des Gesetzes entsprachen, Sicherungsmaßnahmen zuzuführen, 

deren Dauer und Intensität nicht von dem ohnehin negierten „verbreche-

rischen Willen“
503

 abhängig gemacht werden sollten.
504

  Einzig der ver-

sprochene Erfolg solle die Wahl des Erziehungs- und Sicherungsmittels 

bestimmen.
505

 In diesem frühen Gesetz lassen sich noch Reminiszenzen 

an die moderne Strafrechtsschule erkennen. In Deutschland durch den 

prominentesten Vertreter v. Liszt befördert, in Italien entstanden durch 

die kriminalbiologischen Untersuchungen Lombrosos wurde der 

Zweckgedanke in das Strafrecht implementiert. Die moderne Schule 

setzte sich zur Prämisse, dass diejenige Strafe gerecht sei, die notwendig 

ist, also den Rechtsgüterschutz garantieren kann.
506

 Unter dem Eindruck 

der entstehenden Gesellschaftswissenschaften wurde das Verbrechen als 

„soziale Erscheinung“
507

 begriffen, dem beizukommen der Strafe oblie-

ge.
508

 Sie solle den Täter entweder durch Besserung oder Abschreckung 

in die Gesellschaft einfügen, oder aber ihn durch „vorübergehende oder 

dauernde Unschädlichmachung, Ausstoßung aus der Gesellschaft oder 

Internierung in derselben“
509

 aussondern, sollte er sich als „sozial un-

                                                             

500 Siegert, ZStW 1935, S. 418 (424). 

501 Mezger, ZStW 1938, S. 675 (688). 

502 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 43. 

503 Ebd. 

504 Ebd. 

505 Ebd. 

506 v. Liszt, ZStW 1883, S. 1 (31 f.). 

507 Ebd., S. 1 (33). 

508 Ebd. 

509 Ebd., S. 1 (33 f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 151 

 

taugliches Individuum“
510

 darstellen.
511

 Um zu bestimmen, welcher Tä-

ter welcher Art der Strafe zugeführt werden sollte, wurden Erstere kate-

gorisiert und in Besserungsfähige und -bedürftige sowie nicht Besse-

rungsfähige und nicht Besserungsbedürftige eingeteilt.
512

 Insbesondere 

Gewohnheitsverbrecher seien ein „krankes Glied“
513

, ein „Krebsscha-

den“
514

 innerhalb des sozialen Lebens, das den „ganzen Organismus 

vergiftet“
515

. Sie seien die „Unverbesserlichen“
516

, die „Elitetruppe“
517

 

des „Heer[es, B.B] der grundsätzlichen Gegner der Gesellschaftsord-

nung“
518

. Sie zeichneten sich durch ihre hohe Rückfallquote aus, der 

Zuchthaus und Freiheitsstrafe nicht beizukommen vermochten.
519

 Die 

Gesellschaft müsse sich daher dergestalt gegen sie schützen, dass die 

Gewohnheitsverbrecher lebenslang inhaftiert würden, mit der Möglich-

keit einer Haftprüfung alle fünf Jahre.
520

 Sowohl Duktus als auch Vor-

gehensweise der Liszt’schen Betrachtung der Gewohnheitsverbrecher 

scheinen Vorbild für den nationalsozialistischen Umgang mit ihnen ge-

wesen zu sein.
521

 Da nicht von einer tätereigenen Willenssteuerung aus-

gegangen wurde, sei das Verbrechen auch nicht Rechtsgrund, sondern 

lediglich notwendige Voraussetzung zur Verhängung von Sicherheits-

                                                             

510 Ebd., S. 1 (34). 

511 Ebd.S. 1 (33 f.). 

512 Ebd., S. 1 (36). 

513 Ebd. 

514 Ebd. 

515 Ebd. 

516 Ebd. 

517 Ebd., S. 1 (37). 

518 Ebd. 

519 Ebd., S. 1 (38). 

520 Ebd., S. 1 (40). 

521 So auch Exner, der sich in einem Aufsatz explizit auf v. Liszt bezieht (Ex-

ner, ZStW 1934, S. 629), es bleibt allerdings festzuhalten, dass diese enge 

Anknüpfung tatsächlich nur für den Umgang mit den sogenannten gefährli-

chen Gewohnheitsverbrechern galt. Zumindest die Umsetzung der von 

Liszt geforderten Konsequenzen in der Weimarer Republik wurden ansons-

ten als „individualistisch“ abgetan, da sie den Fokus auf die Erziehung des 

Täters legen sollten (Müller, Das Gewohnheitsverbrechergesetz vom 24. 

November 1933, S. 5), s. z.B. Dahm/ Schaffstein, Liberales oder autoritäres 

Strafrecht?, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 | Integrität und Verantwortung 

 

 

maßregeln.
522

 In diesem Kontext plädierten aber besonders biologistisch 

eingestellte nationalsozialistische Juristen dafür, dass Sicherungsmaßre-

geln wie zum Beispiel die Entmannung, nicht allein der gegenwärtigen 

Gemeinschaft dienen sollten, sondern vielmehr die Fortpflanzung und 

somit Vererbung der vermuteten Veranlagung zum Verbrechen verhin-

dern solle.
523

  

Während der gefährliche Gewohnheitsverbrecher also nicht geeignet 

scheint, die Spezifika des konkreten Ordnungsdenkens Schmitts und der 

konkret-allgemeinen Begriffe Larenz’ für das Strafrecht zu illustrieren, 

könnte eine Analyse des ‚normativen Tätertyps‘ einem Erkenntnisge-

winn zuträglich sein. 

Da Straftaten nicht mehr allein durch das Erfüllen der Tatbestands-

merkmale und der Rechtswidrigkeit bedingt seien, sondern alle diejeni-

gen Handlungen strafbar sein sollten, die im ‚Volksbewusstsein‘ als sol-

che existieren, müsse es zu einer Intensivierung und Extensivierung der 

Delikte kommen.
524

 Als dem Empfinden immanentes Korrektiv fungiere 

der Tätertyp,
525

 der ausgerichtet an dem Sprachgebrauch ermitteln solle, 

ob es sich bei dem vor Gericht Gestellten tatsächlich zum Beispiel um 

einen Mörder handle, oder ob sein Verhalten in der Laiensphäre anders 

gewertet würde.
526

 Dieses Modell wurde allerdings in der Vorkriegszeit 

nicht weiter dogmatisiert, so dass sich hierauf allein vereinzelte und sehr 

allgemein gehaltene Hinweise wie die eben zitierten finden lassen – in-

wieweit diese von den Gerichten umgesetzt wurden, ist nicht Untersu-

chungsgegenstand dieser Arbeit. Dennoch lässt sich bei der Kategorisie-

rung der Tatbestände eine von den Nationalsozialisten in Hinblick auf 

konkrete Ordnungen vorgenommene Unterscheidung erkennen: Jene 

zwischen Verbrechen und Verrat.
527

 Das Verbrechen zeichne sich da-

                                                             

522 Exner, ZStW 1934, S. 629 (636). 

523 Nicolai, Die rassengesetzliche Rechtslehre, S. 47. 

524 Dahm, ZStW, 1937 S. 225 (252), natürlich war auch in diesem Falle nicht 

die Volksüberzeugung, sondern die so bezeichnete „geschichtlich gewor-

denen Sittenordnung“ Ansatzpunkt der Erkenntnisgewinnes (Dahm, ZStW 

1937, S. 225 (255)).  

525 Ebd., S. 225 (255). 

526 Ebd., S. 225 (254). 

527 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (284); der Zweiteilung der Delikte in diese Kate-

gorien wurde zwar streckenweise widersprochen (s. z.B. Freisler, DJZ 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 153 

 

durch aus, dass es als Verstoß gegen die Rechtsnormen
528

 zwar „die äu-

ßere Ordnung des Zusammenlebens, nicht aber die innere Ordnung der 

Gemeinschaft“
529

 störe. Der Verrat hingegen sei ein Angriff auf die 

„letzten Grundlagen der völkischen Ordnung“
530

. Typische 

Verratsdelikte seien der Hoch- und der Landesverrat,
 531

 jedoch könnten 

auch andere Handlungen als Verrat eingestuft werden, wie zum Beispiel 

der Mord.
532

 Da sein Erfolg die Abschaffung der Ordnung bedeuten 

würde,
533

 sei bei Verratsdelikten die Erfordernis bereits verwirklichter 

Tatbestandsmerkmale – sogar die Erfordernis klar gefasster Tatbe-

standsmerkmale im Allgemeinen – zu senken.
534

 Ausschlaggebend für 

die Strafbarkeit müsse die „Ehrlosigkeit der Gesinnung [Hervorheb. im 

Original]“
535

 des Handelnden sein.
536

 Es wurde zwar davon ausgegan-

gen, dass in jedem ‚Volksglied‘ die Veranlagung vorhanden sei, dass es 

jedoch gelte, denjenigen Typus zu bekämpfen, der das „Prinzip des Aso-

zialen, Anarchistischen, Unrechten, Bösen“
537

 bereit ist zu verwirkli-

chen.
538

 Der Verräter stelle stets einen „bestimmten Gesinnungstypen“
539

 

dar und sei deswegen Exponent des sich in der Reformierung befindli-

chen Strafrechts.
540

 Er bestimme sich jedoch weder wertfrei nach natur-

                                                                                                                     

1936, S. 910), doch es herrschte Einstimmigkeit darüber, dass es besondere 

Straftaten gibt, die den Täter aus der Gemeinschaft unwiderruflich aus-

schließen; auch über die Qualität des Verrats als schlimmstes aller Verbre-

chen herrschte Einigkeit. 

528 Telp, Ausmerzung und Verrat, S. 253. 

529 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (284). 

530 Ebd., S. 283 (285). 

531 Goetze, ZStW 1936, S. 533 (567). 

532 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (286). 

533 Ebd., S. 283 (310). 

534 Ebd., S. 283 (291). 

535 Ebd., S. 283 (288). 

536 Ebd., S. 283 (291). 

537 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 457 (458). 

538 Ebd. 

539 Schaffstein, Das Verbrechen als Pflichtverletzung in: Dahm/ Huber/ La-

renz/ Michaelis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen 

Rechtswissenschaft, S. 108 (119). 

540 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


154 | Integrität und Verantwortung 

 

 

wissenschaftlichen Erkenntnissen, noch lediglich anhand der verletzten 

Rechtsgüter, er sei nur „auf Grund einer Wesensschau ganzheitlich und 

konkret“
541

 zu erfassen.
542

 Typisch seien jedoch „unehrenhafte“
543

 Be-

weggründe, wie Rohheit, Bosheit oder Hinterlistigkeit.
544

 Innerhalb des 

konkreten Ordnungsdenkens, das davon ausgeht, dass Rechte dem Indi-

viduum nur Kraft seiner Stellung innerhalb der Volksgemeinschaft zu-

gesichert seien, entäußere sich dadurch die treulose Einstellung des Tä-

ters, die seine Strafbarkeit begründe.
545

 Das bedeute jedoch, dass der 

Verrat allein von Deutschen im nationalsozialistischen Sinne begangen 

werden könne,
546

 da nur ihnen eine Gemeinschaftszugehörigkeit zu-

komme, die sie brechen könnten.
547

 Nur den ‚Deutschen‘ treffe die 

„Treuepflicht des Volksgenossen“
548

, die sich auf Führer, Mitmenschen, 

„Stamm und Land“
549

 und auf „Lebenswerte[n] und Lebensziele[n]“
550

 

bezieht. Auch sei ausschlaggebend für die Einordnung einer Tat als Ver-

rat die Stellung des Menschen innerhalb der als organisch verstandenen 

Gemeinschaft, die Handlung eines Soldaten könne daher anders gewertet 

werden, als die eines Arbeiters.
551

 Beim Verrat müsse das Verwirkli-

chungselement also hinter das Gesinnungselement zurücktreten, die 

Schuld entsprechend Vorrang vor der Rechtswidrigkeit erlangen.
552

 Um 

das zu gewährleisten, müsste typisiert werden, wer ‚Verräter‘ ist, also 

Schuldtypen herausgearbeitet werden.
553

  

                                                             

541 Ebd., S. 108 (120). 

542 Ebd. 

543 Dahm, DJZ 1934, Sp. 821 (829). 

544 Ebd. 

545 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (288). 

546 Schaffstein, Das Verbrechen als Pflichtverletzung in: Dahm/ Huber/ La-

renz/ Michaelis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen 

Rechtswissenschaft, S. 108 (121). 

547 Ebd. 

548 Nationalsozialistische Leitsätze für ein neues deutsches Strafrecht, I. Teil 

in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 447. 

549 Sauer, ARSP 1934/35, S. 231 (237). 

550 Ebd. 

551 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (290). 

552 Mezger, ZStW 1936, S. 1 (14). 

553 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 155 

 

Innerhalb der Volksgemeinschaft seien die Rechtsgenossen einander 

und der Gemeinschaft entsprechend ihrer Gliedstellung verantwort-

lich.
554

 Daher sei Sinn und Idee der Strafe die Vergeltung, die dem Täter 

demonstriere, dass „der Gemeinwille in eben demselben Maße, in dem 

er ihn durch seine Tat negiert, sich gegen ihn wendet und seine Überle-

genheit geltend macht.“
555

 Damit werde nicht nur dem Täter, sondern al-

len die Autorität des Staates verdeutlicht.
556

 Der Staat fungiere hierbei 

nicht als „Rächer individueller Schmerzgefühle des Verletzten“
557

, son-

dern als „Vollstrecker des Mißbilligungsurteils des Volkes über eine ty-

pische Tat und einen typischen Täter“
558

. Da das nationalsozialistische 

Strafrecht im Gegensatz zu den „rationalistischen“
 559

 Ansätzen, die Re-

sultat der Aufklärung seien, nicht einzelne Strafzwecke zur Gesamtbe-

gründung der Strafe heranziehe, so dass diese allenfalls im Strafvollzug 

verfolgt werden konnten,
560

 nicht jedoch die Strafe überhaupt begründe-

ten,
561

 habe bereits die Spezialprävention zurückzutreten, wenn das der 

„nachhaltigen Einwirkung auf die Gesamtheit“
562

 dient. Entsprechend 

bilde auch bei den Strafzwecken den Beurteilungsmaßstab nicht das de-

linquente Individuum, der „kriminelle[n, B.B.] Auswurf des Volkes“
563

 

sondern „das gesunde Volksganze“
564

; jede Strafe müsse als Erziehung 

der Gemeinschaft ausgestaltet werden.
565

 Auch die Todesstrafe sei mit-

hin als Form des Strafvollzugs denkbar, da sie den Täter weiterhin als 

Rechtssubjekt bestehen lasse.
566

 Der Verurteilte werde durch die Strafe 

als vernünftiges Wesen anerkannt, sie sei der „synthetische Prozess, 

durch den die Gegensätzlichkeit zwischen dem objektiven Rechtswillen 

der Gemeinschaft und dem subjektiven Willen des Verbrechers [...] 

                                                             

554 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 40. 

555 Ebd., S. 42. 

556 Dahm/ Schaffstein, Liberales oder autoritäres Strafrecht?, S. 41. 

557 Wolf, ZStW 1935, S. 544 (564). 

558 Ebd. 

559 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 41. 

560 Ebd. 

561 Ebd., S. 42. 

562 Dahm/ Schaffstein, Liberales oder autoritäres Strafrecht?, S. 44. 

563 Freisler, DR 1934, S. 1 (5). 

564 Ebd. 

565 Dahm/ Schaffstein, Liberales oder autoritäres Strafrecht?, S. 41. 

566 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (286). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 | Integrität und Verantwortung 

 

 

überwunden wird.“
567

 Dies zeige, dass der Staat den Menschen als ver-

nünftig anerkenne, da er ihn eben nicht wie ein Tier nur unschädlich ma-

che.
568

 Da der Mensch mehr ist als ein Tier, sei die Todesstrafe gerecht-

fertigt, denn das Festhalten am rein Organischen sei tierisch.
569

 Durch 

die Vollziehung der Todesstrafe aber sühne der Verbrecher seine Tat 

und werde somit als Rechtspersönlichkeit anerkannt.
570

 Diese Ansicht 

galt jedoch nur insofern, als der Täter weiterhin als ‚Volksgenosse‘ an-

gesehen wurde. Ausschlaggebend dafür sei die Auswirkung der Tat auf 

das Volksleben.
571

 Die Straftat und ihr Täter erfuhren ihre Beurteilung 

nicht aus der persönlichen Konstitution des Täters sondern aus der Di-

vergenz zwischen seinem Handeln und Wollen und der Verfassung des 

Volkes.
572

 Daher sei Ziel der Strafe die Sicherung der Gemeinschaft vor 

„Entarteten und dauernden Schädlingen und Erziehung der durch un-

günstige Einflüsse erstmals zu Fall gekommenen Volksgenossen zur 

Volksgemeinschaft“
573

. Die Erziehung ziele nicht auf einen „formal 

reichtreuen Staatsbürger, sondern auf ein bewußt und freudig 

mitschaffendes Glied der Volksgemeinschaft“
574

.  

 

Vom Subjekt zur Funktion 
 

Der Rechtsgedanke des Totalitarismus stelle sich als ein Konglomerat 

diverser Traditionen und Entwicklungen der kontinentaleuropäischen 

Moderne dar, so Arendt, auch wenn ihm eigentümliche Originalität zu 

eigen sei.
575

 Seinen Ursprung finde er im Gesellschaftsvertrag 

Rousseaus, der die herkömmliche Rechtsquelle – Gott und den König 

als seine irdische Vertretung – ablehnte, da diese mit Aufklärung und 

Säkularisierung ihre Autorität und mithin ihre Legitimität verloren ha-

                                                             

567 Binder, System der Rechtsphilosophie, S. 363. 

568 Ebd. 

569 Ebd., S. 364. 

570 Ebd. 

571 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (286). 

572 Freisler, DJ, S. 1251. 

573 Wolf, ZStW 54, S. 544 (546). 

574 Ebd. 

575 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft S. 

110 (111). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 157 

 

be.
576

 An ihre Stelle habe sich der Willen des Volkes als postesta legibus 

soluta gesetzt, in der eine Vielheit von Menschen und Meinungen zu ei-

ner Einheit verschmolzen.
577

 Der Willen sei seinerseits dadurch charak-

terisiert gewesen, dass er weder gebunden noch berechenbar ist, sondern 

ein „subjektiver, ephemerer Gemütszustand“
578

, der nun zum Rechts-

quell wurde. Damit habe das Recht seine Qualität verloren, notwendig 

berechenbar zu sein und erhielt ein instabiles und sich selbst überholen-

des Element.
579

 Dennoch ist es dadurch ausgezeichnet gewesen, dass es 

als Produkt menschlicher Handlungen und Abstimmungen verstanden 

wurde und somit innerhalb der gemeinsamen Welt positioniert war. Dies 

habe sich geändert, als mit Hegel das Absolute und Transzendente, das 

sich in der Philosophie zuvor jenseits des menschlichen Miteinanders 

lokalisiert fand, in dem Bereich menschlicher Angelegenheiten angesie-

delt wurde, wo es sich offenbaren sollte.
580

 Damit sei das Tatsächliche in 

den Bereich des Begriffes erhoben worden
581

 – eine Annahme, die auch 

die oben dargestellte nationalsozialistische Rechtsphilosophie vertrat. 

Das Absolute und seine Offenbarung seien als übermenschlicher Prozess 

begriffen worden, erkennbar zum Beispiel an Hegels Charakterisierung 

Napoleons als „Weltgeist zu Pferde“.
582

 Individuen spielten in dieser 

„geschichtsphilosophischen Spekulation“
583

 keine eigene Rolle mehr. 

„Der Prozess, der alles und alle zu Exponenten erniedrigt [...] hat sich 

ein Monopol auf Sinn und Bedeutung angeeignet, so dass der Einzelne 

oder das Besondere nur dann und nur dadurch sinnvoll sein können, dass 

sie als bloße Funktionen verstanden werden“.
584

 Im Gegensatz zur fran-

                                                             

576 Arendt, Über die Revolution, S. 237. 

577 Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 168 f. 

578 Arendt, Über die Revolution, S. 204. 

579 Ebd., S. 204 f. 

580 Ebd., S. 63. 

581 Ebd. 

582 Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft, S. 80 . 

583 Arendt, Über die Revolution, S. 64. 

584 Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft, S. 80 (81), gleichzeitig jedoch lehnt sie eine Traditionslinie 

von Hegel zu den Nationalsozialisten ab, da die Idee eines universellen 

Rechts stets von den Philosophen behandelt wurden, während Juristen allen 

zeitgeistlichen Strömungen zum Trotz Recht stets als Zwischenmenschli-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 | Integrität und Verantwortung 

 

 

zösischen Gesellschaftsvertragstheorie, in der der Willen an seine En-

täußerung durch die citoyens gebunden gewesen sei, habe die moderne 

Geschichtsphilosophie für eine Weltentfremdung gesorgt, da Subjekte in 

ihr durch etwas Transzendentes, Unbegreifbares determiniert waren, das 

sich ihnen lediglich offenbarte, nicht aber von ihnen gestaltet werden 

konnte.
585

 Allerdings liege ein signifikanter Unterschied zwischen einem 

universellem Recht, das sich durch Entwicklung offenbare und jenem, 

das sich selbst als Bewegung verstehe.
586

 Ersteres begreife sich noch 

immer als ewig und nicht dem Menschen immanent, sondern ist durch 

die Umsetzung in positives Recht zu vermitteln.
587

 Es sei demnach Au-

torität, bedürfe aber der Transsubjektivität, um im Bereich menschlicher 

Angelegenheiten Wirkung zu entfalten.
588

 Das von den Nationalsozialis-

ten proklamierte Recht der Natur hingegen basiere nicht auf der Stabili-

tät eines universellen Rechts, sondern sei selbst die dauernde Bewegung 

der Natur im Kampf um die Höherwertigkeit der Rasse.
589

 Ihr universal 

gültiges Recht werde zunächst somit nicht durch positives Recht vermit-

telt
590

 und im zwischenmenschlichen Bereich angesiedelt, sondern reali-

siere sich im Menschen als Träger der Bewegung – es steuere Handlun-

gen also nicht allein, sondern begründe sie.
591

 Erkennbar wird dies in 

den ausgeführten Überlegungen nationalsozialistischer Theoretiker zu 

konkreten Ordnungen: In organisch gewachsenen Gemeinschaften of-

fenbare sich der überpersönliche Volksgeist, der auf die Entfaltung der 

Substanz dränge.
592

 Eine Positivierung sei demnach für die Geltung des 

Rechts weder notwendig noch ausreichend, vielmehr müsse sich in der 

Norm der allgemeine Wille der Gemeinschaft als eigene Entität wider-

                                                                                                                     

ches betrachtet hätten, die Idee des Prozesses mithin keine Wirkung inner-

halb der menschlichen Angelegenheiten gezeitigt habe (Arendt, The Great 

Tradition I: Law and Power in: Social Research 74, S. 713 (720)).  

585 Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft, S. 80 f. 

586 Arendt, Social Research 74, S. 713 (719 f.). 

587 Ebd. 

588 Ebd., S. 713 (720). 

589 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 948 f. 

590 Arendt, Social Research 74, S. 713 (720). 

591 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 949. 

592 Larenz, Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 159 

 

spiegeln, um ‚echtes Sollen‘ zu begründen.
593

 Dem Recht kommt dem-

nach die Aufgabe zu, die nationalsozialistische Wirklichkeit zu realisie-

ren.  

Diese Tendenz schlug sich insbesondere in der Strafrechtstheorie 

nieder. In einem gleichermaßen organisch wie überpersönlich konzipier-

ten Recht kann es sich bei einem Verbrechen nicht mehr allein um einen 

Verstoß gegen eine von der Gemeinschaft gesetzte, wenn auch mögli-

cherweise transzendent legitimierte Regel handeln, sondern um ein Han-

deln wider der Natur. Entsprechend sind Standards von ‚Richtig‘ oder 

‚Falsch‘ auch nicht in Gesetze zu transformieren, um Gültigkeit zu er-

halten. Sie offenbaren sich vielmehr individuell und einzelfallbezogen 

dann, wenn das Volk als eigene Entität in seiner Einheit gestört wird. 

Ziel des Rechts der Natur ist die Herstellung einer Rassegesellschaft, in 

der die Menschen nur noch Ausdruck der Bewegung des Kampfes sind. 

Das Recht verlagert sich also vom Raum zwischen den Menschen in 

den Menschen selbst, jedoch nicht in dem Sinne, dass er sein eigener 

Gesetzgeber ist, sondern nur Träger des Rechts, sein Handeln also durch 

das in ihm angelegte Recht der Natur begründet ist. Er stellt mithin das 

Material dar, „an dem die übermenschlichen Gesetze von Natur und Ge-

schichte vollzogen und das heißt hier im furchtbarsten Sinne des Wortes 

exekutiert werden“
594

. Auch die Nationalsozialisten sahen die Rechts-

persönlichkeit angebunden an die Gemeinschaft und abhängig von die-

ser, sich demnach nur im intersubjektiven Bereich verwirklichend. An 

dieser Stelle sind die Ähnlichkeiten mit Arendts persona jedoch bereits 

erschöpft. Nicht nur ist die Zugehörigkeit im Nationalsozialismus ab-

hängig von einer ‚Substanz‘, demnach ontologisiert, so dass das Mo-

ment der souveränen Entscheidung, sich zu exponieren, das für Arendt 

konstitutiv ist, im sogenannten Dritten Reich keine Bedeutung mehr er-

langt, da der Mensch in eine Gliedstellung hineingeboren wird und sich 

nur entsprechend der ideologisch gebildeten Leitlinien verhalten kann, 

sondern sie beansprucht überdies den Menschen in seiner Ganzheit. 

Während bei Arendt die persona einer Trennung zwischen Bürgerin und 

Mensch dient, aus der im Strafrecht eine Trennung zwischen Rechts-

pflicht und Moral resultiert, ist dies dem Nationalsozialismus fremd. 

Dadurch wird dogmatisch der Zugriff auf die Gesinnung oder den Wil-

len des Individuums eröffnet. Sie – und nicht etwa die Handlung und de-

                                                             

593 Ebd., S. 93. 

594 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 948 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ren Auswirkung auf die gemeinsame Welt – bilden nun Beurteilungs-

maßstab für die Strafbarkeit. Individualität wird dabei bereits ideologie-

immanent negiert, das Verbrechen offenbart ebenso die Wirklichkeit ei-

nes Begriffs, wie auch die Täterin. Dies führt zu jener Typisierung, die 

Menschen allein als Vertreter einer Art, nicht als Personen wahrnimmt 

und beurteilt.
595

 Als Individuum wird der Mensch somit überflüssig, 

nicht jedoch als Repräsentant des Kampfes der Natur um Auslese zur 

Stärkung der Rasse oder des Feindes, der die Gemeinschaft permanent 

bedroht. Diese Entindividualisierung lässt sich besonders deutlich an 

den zwei herausgearbeiteten Tätertypen, dem soziologischen und dem 

normativen, erkennen. Nicht freie und gleiche Menschen müssen sich 

vor dem Recht verantworten, sondern verschiedene „Naturelle“
596

, deren 

Einteilung entsprechend der ‚Gemeinschaftsethik der gesunden Volks-

anschauung‘ erfolgt. So zeichnet sich der sogenannte gefährliche Ge-

wohnheitsverbrecher dadurch aus, keinen Willen bilden zu können. Als 

solcher ist er in den Begriffen und Definitionen des Strafrechts nicht 

eingeschlossen, und wird von der Ideologie nur insofern erfasst, als er 

als Krankheitserscheinung am Volkskörper aus diesem entfernt werden 

müsse. Anders verhält es sich jedoch beim Verräter, dem eine Treulo-

sigkeit gegenüber der Gemeinschaft vorgeworfen wird. Der Unwille, 

den eigenen besonderen Willen zugunsten des allgemeinen und vernünf-

tigen zu negieren, stellt einen Überschuss an Individualität dar. Die 

Strafandrohung demonstriert, was mit denjenigen geschehen sollte, die 

sich nicht der Verwirklichung der Ideologie verschreiben, sich also nicht 

allein als Exponenten eines Prozesses begreifen. 

Das Strafverfahren dient demnach nicht einer Reindividualisierung 

der Person, sondern einer Perpetuierung beziehungsweise Konstitution 

des Menschen als Typus. Dieser perfiden Strategie kann selbst der poli-

tische Gegner nicht entgehen, da er als Verräter das Bild des Feindes er-

füllt und diese Zuschreibung zu einer Ausschließung aus der Gemein-

schaft führt, die ihrerseits die Gemeinschaft im Schmitt’schen Sinne ak-

tualisiert und sie der, den Begriffen immanenten, Vernünftigkeit der 

Verwirklichung des Volksgeistes näher bringt. 

  

                                                             

595 Vgl. Arendt, Rahel Varnhagen, S. 50. 

596 v. Mayenburg, Kriminologie und Strafrecht zwischen Kaiserreich und Na-

tionalsozialismus, S. 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 161 

 

3.1.3 Zerstörung von Narration und Identität 

 

Bei der Umsetzung des Ziels der nationalsozialistischen Herrschaft, 

Menschen ihrer Einzigartigkeit zu berauben, auf ein Gattungswesen zu 

reduzieren und damit in ihrer differentia specifica überflüssig zu ma-

chen, kam der Ideologie zunächst die Aufgabe zu, die Wirklichkeit zu 

zerstören. Wirklichkeit sind Erfahrungen, die Menschen im Umgang 

miteinander bestätigen und die somit zum Gegenstand der gemeinsamen 

Welt werden. In diesem Umgang entstehe jedoch noch eine weitere 

Wirklichkeit, das interpersonale Beziehungsgeflecht, innerhalb dessen 

sich die präzedenzlose Einzigartigkeit des Individuums offenbare:
597

 

„Die differentia specifica des Menschseins liegt ja gerade darin, dass der 

Mensch ein Jemand ist und das wir dies Jemand-Sein nicht definieren 

können, weil wir es mit nichts in Vergleich setzen und qua Wer-Sein 

keine andere Form des Wer-Seins absetzen können.“
598

 Aufgrund der 

Undefinierbarkeit des menschlichen Wesens lasse sich die Einzelne nur 

durch die Geschichten beschreiben, die über sie erzählt werden und die 

sie im Handeln und Sprechen schafft.
599

 Die individuelle Identität ist 

demnach narrativ verfasst. Gleichzeitig dienten die Geschichten, die 

immer ursprünglichstes Nebenprodukt des Handelns sind, auch der Kon-

tingenzbewältigung.
600

 Sie ermöglichten es, Geschehenem einen Sinn zu 

geben und sich somit in der Welt einzurichten, also einen Standort ein-

zunehmen.
601

 Die Existenz eines Beziehungsgeflechts, sowie die Mög-

lichkeit, sich in diesem zu exponieren, sind notwendige Bedingungen 

zur Offenbarung der Person und Bildung der Identität, so dass dieser 

Anspruch in republikanischen Ordnungen unbedingtes und unverfügba-

res Fundament sein muss.  

Durch die zu Verfassungsurkunden deklarierten sogenannten Nürn-

berger Gesetze wurde diese Selbstenthüllung jedoch unterminiert. Das 

Reichsbürgergesetz gestand die Maske der persona und somit den Zu-

gang zum öffentlichen Raum nur noch den Männern zu, die pseudo-

biologischen und ideologischen Kriterien entsprachen. Die Konstitution 

als Person, die sich emanzipiert von präpolitischen Determinanten in 

                                                             

597 Arendt, Vita Activa, S. 225. 

598 Ebd., S. 223. 

599 Vgl. ebd., S. 226 f. 

600 Koschorke, Wahrheit und Erfindung, S. 11. 

601 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


162 | Integrität und Verantwortung 

 

 

souveräner Entscheidung exponieren kann, wurde dadurch vernichtet. 

Aufeinander trafen hier Gleichgeschaltete, die entsprechend keine Plura-

lität an Perspektiven mehr hatten, sondern alle auf eine einzige und un-

verfügbare Wahrheit rekurrierten. Da diese nicht im menschlichen Ge-

spräch gefunden wurde und somit nicht das veränderliche Resultat des 

Meinungsaustausches war, sondern außerhalb des Raumes angesiedelt 

wurde, stellte sie sich als „unmenschlich“
602

 dar und statuierte eine Ein-

mütigkeit, die aus vielen Verschiedenen Einen machte, so dass sich kei-

ne gemeinsame Welt mehr bilden konnte.
603

 Ohne die Welt geht jedoch 

auch dasjenige Bezugsgewebe zugrunde, das es dem Individuum ermög-

licht, seine Identität zu offenbaren. Somit waren selbst diejenigen, die 

nach dem Reichsbürgergesetz noch zum öffentlichen Raum zugelassen 

werden sollten, ihrer Rechtspersonalität entkleidet. 

Diejenigen, denen der Zugang aufgrund präpolitischer Dispositionen 

verwehrt blieb, waren ganz in den privaten Raum verwiesen, der sich 

durch seine Subjektivität auszeichnet. Die nationalsozialistische Herr-

schaft zeichnete sich allerdings gerade dadurch aus, dass sie den Rück-

zug ins Private nicht genügen ließ. Auch außerhalb der Öffentlichkeit 

können sich Menschen begegnen und durch diese Begegnung bestehe 

die Möglichkeit nicht nur der Bestätigung, sondern überhaupt der Bil-

dung von Identität
604

 durch Anerkennung des Individuums als „diesen 

Einen, Unverwechselbaren, Eindeutigen“
605

. Die ‚Blutschutzgesetze‘ 

dienten der Unterminierung dieser Identitätsbildung dadurch, dass sie 

den privaten Raum anhand von politischen Prinzipien organisierten. Die 

legalen Attribute definierten nun auch den homo, und die mit ihnen ein-

hergehenden Implikationen bestimmten die Gestaltung des eigenen Le-

bens, so dass die Handlungen heteronom blieben und das Individuum 

sich nicht als Protagonist der eigenen Geschichte begreifen konnte.
606

 

Dem Menschen blieb also keine Möglichkeit mehr, in seiner eigentümli-

                                                             

602 Arendt, Gedanken zu Lessing in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 11 (45). 

603 Ebd. 

604 Morgenstern, „All sorrows can be borne if you put them in a story“ in: 

Hoffmann/ Renner (Hrsg.), Narrative Formen der Politik, S. 191 (205). 

605 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 977. 

606 Vgl. Benhabib, Hannah Arendt und die erlösende Kraft des Erzählens in: 

Diner (Hrsg.), Zivilisationsbruch, S. 150 (168). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 163 

 

chen Einzigartigkeit zu erscheinen.
607

 Eine Identität, die nicht vom Ge-

genüber bestätigt wird, lasse sich jedoch kaum aufrecht erhalten, so 

Arendt, – so dass sich das Individuum nicht nur von der nicht mehr vor-

handenen Welt entfremde, sondern auch von sich selbst.
608

 Da ihr Kon-

zept des Denkens ein dialogisches ist, das auf ein ‚Selbst‘ angewiesen 

ist, kann diese Form der Entfremdung auch „echte Denkfähigkeit“
609

 

zerstören. 

Eine vollkommene Desintegration der Persönlichkeit lasse sich in 

diesem Falle nur noch dadurch verhindern, dass der Mensch die – in die-

sem Falle ideologisch dekretierten – Fremdzuschreibungen annimmt, um 

in Erscheinung zu treten und sich so ein letztes bisschen Identität zu be-

wahren.
610

 Mit dieser Form der Akzeptanz oder auch Resignation geht 

jedoch die Erkenntnis einher, dass das eigene Schicksal nun aus logi-

schen, natürlichen und demnach unverfügbaren Prämissen zu deduzieren 

ist,
611

 so dass der Ausbruch aus zyklischen, angeblich biologisch deter-

minierten Prozessen durch Offenbarung der individuellen Einzigartigkeit 

kein Bestandteil des Selbstverständnisses ist.
612

 Das in der „abendländi-

schen Tradition“
613

 zur menschlichen Würde gehörende Potential, „die 

gegebene Tatsächlichkeit zu meisten, für menschliche Zwecke einrich-

ten und ändern zu können“
614

 konnte demnach für die totalitär Be-

herrschten keine Bedeutung mehr haben. Auch im Denken wurde der 

Mensch so auf ein Gattungswesen reduziert. Die Bildung eines Bezugs-

geflechtes, die stets auf der Kommunikation von Menschen beruht, wur-

de somit dauerhaft unterminiert und mit ihr die Möglichkeit interperso-

naler Sinnstiftung, so dass Geschehenes „irrational kontingent“
615

 blieb. 

Der Standort in der Welt, der allein Heimatfindung und damit Wurzeln 

                                                             

607 Vgl. Morgenstern, „All sorrows can be borne if you put them in a story“ in: 

Hoffmann/ Renner (Hrsg.), Narrative Formen der Politik, S. 191 (206). 

608 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 977. 

609 Ebd. 

610 Arendt, Gedanken zu Lessing in: Menschen in finsteren Zeiten, S. 11 (35 

f.). 

611 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 977 f. 

612 Vgl. Arendt, Natur und Geschichte in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft, S. 54 (60). 

613 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 939 f. 

614 Ebd., S. 939. 

615 Ricœur, Zufall und Vernunft in der Geschichte, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


164 | Integrität und Verantwortung 

 

 

schlagen, Denken und Erinnern verbürgt, fiel der Zerstörung der ge-

meinsamen Welt anheim und manifestierte die Verlassenheit, an der 

„echte Denkfähigkeit und echte Erfahrungsfähigkeit zugleich zugrun-

de“
616

 gingen. 

An die Stelle der kommunikativen Sinnstiftung trat der ideologische 

Anspruch auf Welterklärung, so dass eine fiktive, aber vollkommen 

stimmige Welt an die Stelle der zerstörten Wirklichkeit trat. Die den 

Gründungsmythos bildende Prämisse des Kampfes der Natur um die 

Höherwertigkeit der Rassen, in die der Mensch als organisches Wesen 

unbedingt eingebunden ist, legitimierte die auf Dissoziation beruhenden 

Verfassungsurkunden, die Nürnberger Gesetze, entfaltete ihre Wirkkraft 

jedoch auch über die exkludierenden Momente hinaus. Innerhalb der 

verbleibenden Volksgemeinschaft schuf sie eine kollektive Identität,
617

 

die auf pseudo-biologischen und somit präpolitischen Dispositionen und 

der daraus angeblich erwachsenden Gleichartigkeit basierte. Wird davon 

ausgegangen, dass der Gründungsmythos innerhalb einer republikani-

schen politischen Gemeinschaft die Paradigmen des Verhaltens etabliert, 

indem er den Horizont vorgibt, innerhalb dessen Handeln sich bewegt 

und auf den es referenziert,
618

 und der gleichzeitig durch seine Geschich-

ten einen Sinnzusammenhang zwischen Normenkanon und Realität her-

stellt,
619

 also die politische Identität seiner Einwohnerinnen prägt, so 

kann dies auch für die Ursprungslegende der Nationalsozialisten gelten. 

Hier wurde allerdings der übermächtige Kampf der Natur zur Grundlage 

der Gemeinschaft erklärt und das organische Menschenbild negierte die 

artifizielle Angleichung durch Zusprechung gleicher Rechte bereits in 

ihrem Ursprung. Dadurch, dass der Mensch nur noch als Exponent der 

natürlichen Prozesse verstanden wurde, war eine handlungsprinzipien-

setzende Ursprungslegende überflüssig, ebenso wie die Stiftung eines 

Sinnzusammenhanges zwischen Normen und Realität. Vielmehr sorgte 

der Volksgeist, der sich durch Handlungen und Ordnungen angeblich 

verwirklichte dafür, dass der Mensch von der Welt dadurch getrennt 

                                                             

616 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 977. 

617 zur Entstehung kollektiver Identitäten durch Gründungsmythen vgl. 

Blufarb, Geschichten im Recht, S. 273. 

618 Vgl. auch Stolleis, Verfassungs(ge)schichten in: Stolleis (Hrsg.), Verfas-

sungs(ge)schichten, S. 1 (20). 

619 Vgl. Blufarb, Geschichten im Recht, S. 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 165 

 

wurde, dass „das Konkrete und das Allgemeine, das Einzelne in seiner 

besonderen Gestalt und die Bedeutung, die ihm zukommt, sich vonei-

nander geschieden haben.“
620

 Die Ideologie suggerierte demnach, dass 

es hinter all dem Geschehenen auch einen Sinn gäbe, der nur nicht für 

alle Individuen einsichtig sei. Somit erfolgte eine Standortzuweisung an 

das Individuum, die jedoch kein Akt der Souveränität war, sondern Aus-

druck der Eingeschriebenheit des Menschen in das Recht der Natur. 

Das Novum des Totalitarismus ist demnach nicht allein der Entzug 

der Autorenschaft am Recht, also der Rechtspersonalität. Dies geschieht 

auch in einer Diktatur dann, wenn dem Menschen sein Status als 

Rechtskoproduzent genommen wird und er als reines Rechtssubjekt ins 

Private verwiesen und somit aus der gemeinsamen Welt ausgeschlossen 

wird. Die Wirklichkeit einer gemeinsamen Welt und einer Erfahrung der 

Menschen als voneinander verschieden kann demnach nicht mehr unter 

der Bedingung der relativen Gleichheit vonstatten gehen. Trotzdem ist 

die Möglichkeit der Herausbildung einer eigenen Identität nicht voll-

kommen eliminiert worden. Darin liegt jedoch auch stets das für die to-

tale Beherrschung bedrohliche Potential der Machtbildung, das immer 

dann entsteht, wenn Menschen „handelnd und sprechend miteinander 

umgehen“
621

 und somit eine Welt zwischen ihnen entsteht. Dieser Ge-

fahr wurde dadurch begegnet, dass die individuelle Identität vernichtet 

wurde, indem auch der private Raum entsprechend der politischen Prin-

zipien der Nationalsozialisten strukturiert und organisiert wurde und 

somit an die Stelle von Identität die Eigenschaft des Menschen als Ex-

ponent naturimmanenter Prozesse trat. Er konnte also auch im Privaten 

nur dann erscheinen, wenn er die politische Zuschreibung als seine Iden-

tität anerkannte und demnach zu einer neuen Form der ‚Person‘ als 

Funktion wurde, er also die ihm von der Ideologie angetragene Maske 

annahm. Damit war ihm jedoch nicht die Möglichkeit zurückgegeben, 

sich als Freier und Gleicher zu exponieren, vielmehr musste er den an 

die Rolle geknüpften Attributen entsprechen. Die so entstehende ideolo-

gisch dekretierte Person ist lediglich eine Karikatur der Arendt’schen 

Person.  

Bei dieser Dekonstruktion kommt der Sprache eine eminent wichtige 

Rolle zu: So sind Prädikate geeignet, Handlungen zu konnotieren. Die 

                                                             

620 Arendt, Geschichte und Politik in der Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft, S. 80 (81). 

621 Arendt, Vita Activa, S. 251. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


166 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Person kann damit aber nur defizitär, nämlich immer nur in den Über-

einstimmungen zu anderen bestimmt werden. Die Ideologie des Natio-

nalsozialismus allerdings, die den Menschen nicht mehr als zum Han-

deln und Sprechen fähiges Wesen begriff, sprach genau jener nicht 

durch Worte zu erfassenden Existenz rechtliche Relevanz zu. Dies wird 

zum einen im Gründungsmythos ersichtlich, der in der Republik Para-

digmen des Verhaltens etablieren und begründen soll,
622

 im Nationalso-

zialismus jedoch zu inkludierendes und zu exkludierendes Leben defi-

niert. Im Strafrecht wird der Dogmenwechsel noch offensichtlicher: 

Zwar wurde noch immer an die Entäußerung des Willens in Form einer 

Handlung geknüpft, der Beurteilungsmaßstab verschob sich jedoch von 

der Handlung auf den Menschen und seine Stellung innerhalb der Ge-

meinschaft. Das Recht bemühte sich demnach, das Wesen des Menschen 

zu definieren, und sorgte somit dafür, dass Typisierung an die Stelle der 

Personalisierung trat.
623

 Durch die zeitgleiche Einbindung in die Ideolo-

gie wurde der ‚Typus‘ zu einer Funktion in der Verwirklichung des 

Kampfes der Natur. Somit war es dem Menschen nicht mehr möglich, 

seine „Verschiedenheit aktiv zum Ausdruck zu bringen, sich selbst von 

Anderen zu unterscheiden und eventuell vor ihnen auszuzeichnen, und 

damit der Welt nicht nur etwas mitzuteilen [...], sondern in all dem auch 

immer zugleich sich selbst.“
 624

 Die spezifische Pluralität, die sich da-

durch auszeichne, dass die Besonderheit zur Einzigartigkeit wird,
625

 war 

somit für das Individuum nicht mehr erfahrbar gewesen, es konnte sich 

nur noch als Gattungswesen begreifen. Die Menschen werden also nicht 

allein in die Rechtlosigkeit und die sich daraus ergebende Ohnmacht ge-

stoßen, sondern vom Recht der Natur als seine Exponenten wieder auf-

genommen und den übermenschlichen Prozessen zur Verfügung gestellt. 

Daran zeigt sich, was Arendt meinte, als sie der wirklichkeitszerstören-

den Kraft der Ideologie das Potential zusprach, „die Würde des handeln-

den Menschen und seiner geschichtlichen Realität zu vernichten.“
626

  

 

                                                             

622 Vgl. Cover, The Supreme Court, 1982 Term – Nomos and Narrative in: 

Faculty Scholarship Series 1983, S. 4 (9). 

623 Vgl. Arendt, Vita Activa, S. 222 f. 

624 Ebd., S. 214. 

625 Ebd. 

626 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 40 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 167 

 

3.2 TERROR UND DER ENTZUG  

VON RECHTSPOSITIONEN 
 

Während es sich bei der Ideologie um das Prinzip handelt, sei das Wesen 

der totalen Herrschaft, also dasjenige Charakteristikum, das diese Herr-

schaft gegen andere abgrenzt, der Terror.
627

 Er bilde die Struktur, die es 

den Prozessen der Natur ermöglicht, sich zu entfalten, indem er einen 

politischen Körper konstituiert und diesen instrumentalisiert.
628

 Die klas-

sischen Theorien politischer Gemeinschaften, wie sie von Montesquieu 

herausgearbeitet wurden, verstanden das Wesen als starr, dem Handeln 

zwar Grenzen setzend, es jedoch nicht inspirierend.
629

 Dies entspreche 

nicht der Konstitution des politischen Körpers im Nationalsozialismus, 

in dem das Potential der Menschen zum Handeln durch die Auslöschung 

von Individualität, Natalität und Spontaneität im Bewusstsein des Indi-

viduums eliminiert worden war.
630

 Dadurch bilde das Wesen selbst die 

Bewegung, die dafür sorge, dass nicht einmal jene „Friedhofsruhe“
631

 

einkehrt, die charakteristisch für die Tyrannis ist.
632

 

Terror sei seither bekannt als ein Mittel der Unterwerfung durch 

Furcht.
633

 Als außerhalb des Rechts durchgeführt, diene er der Zerstö-

rung des Rechts und sei daher – sowohl in der Tyrannis, als auch in der 

Revolution – ein Mittel zum Zweck, mache entweder alle Bürginnen zu 

bloßen Privatmenschen, verdrängt sie also aus der politischen Sphäre 

durch Entziehung ihrer Rechte, oder ende, wenn die Revolution abge-

schlossen ist, wenn entweder ein neues Rechtssystem etabliert wurde 

oder eine Konterrevolution ausgebrochen ist.
634

 Auf jeden Fall sei er da-

rauf gerichtet, die Opposition zu zerstören und eine neue Herrschaft zu 

etablieren.
635

 Der totalitäre Terror hingegen sei nicht mehr in den 

Zweck-Mittel Relationen zu erfassen, da er kein Instrument zur Durch-

                                                             

627 Ebd., S. 954. 

628 Ebd., S. 958. 

629 Vgl. ebd., S. 960. 

630 Ebd., S. 970 f. 

631 Ebd., S. 953. 

632 Ebd. 

633 Vgl. Arendt, Mankind and Terror in: Essays in Understanding, S. 297. 

634 Ebd., S. 297 (298). 

635 Vgl. ebd., S. 297 (298). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


168 | Integrität und Verantwortung 

 

 

setzung der Herrschaft mehr war, sondern durch seine dauernde Exeku-

tion der Gesetze der Natur selbst Wesen der Herrschaft wurde.
636

  

„Wie der Gesetzesstaat positives Recht benötigt, um das unveränder-

liche ius naturale [Hervorheb. im Original] oder die ewigen Gebote Got-

tes oder die aus unvordenklichen Zeiten stammenden und darum gehei-

ligten Gebräuche und Traditionen zu verwirklichen, so braucht totalitäre 

Herrschaft den Terror, um die Prozesse von Geschichte oder Natur los-

zulassen und ihre Bewegungsgesetze in der menschlichen Gesellschaft 

durchzusetzen.“
637

 Der Terror stellt die Vermittlung zwischen dem 

übermenschlichen Recht der Natur und der Gemeinschaft der Menschen 

dar und ist demnach so essentiell für die Organisation der totalen Herr-

schaft, wie es das positive Recht in der Gesetzesherrschaft ist. Aller-

dings sei er nicht Fundament eines freien Zusammenlebens von Glei-

chen, und somit Verwirklichung der Pluralität, sondern schaffe eine 

Singularisierung, indem er den Raum zwischen den Menschen nicht 

strukturiert und absichert, sondern vernichtet.
638

 In dieser Radikalität sei 

das nur möglich, wenn selbst die Furcht, wie sie Prinzip der Tyrannis ist, 

ihren Sinn verloren hat, weil sie keine Verhaltensvorgaben mehr an die 

Hand geben kann.
639

 Fundamental dafür sei die Integration des Begriffs 

der Notwendigkeit in die menschlichen Angelegenheiten.
640

 Dadurch 

würden bestimmte ‚Verbrechen‘ bereits durch die Natur vorgegeben, die 

einen „subjektiv unschuldigen objektiven Feind“
641

 verlangen, der sich 

nicht durch Handlungen, nicht mal durch Gesinnungen als solcher posi-

tioniert,
642

 sondern einzig aus der „Analyse jeweils historisch-politischer 

Vorgänge“
643

. Er werde „ausgesucht am Leitfaden eines Prozesses, der 

sich objektiv aus dem Gang der Entwicklung selbst ergibt und daher 

gleichsam eine objektive Möglichkeit der Geschichte darstellt.“
644

 Deut-

lich klingt hier Schmitts Feindbegriff, wie er ihn im Begriff des Politi-

                                                             

636 Arendt, Über die Revolution, S. 126. 

637 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 953. 

638 Ebd., S. 960 f. 

639 Ebd. 

640 Arendt, Über die Revolution, S. 127. 

641 Ebd. 

642 Ebd. 

643 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 884. 

644 Ebd., S. 885. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 169 

 

schen ausdifferenziert hat, an. Der Feind offenbare sich nicht notwendi-

gerweise dadurch, dass er objektives Unrecht tut, sondern dadurch, dass 

er „in einem besonders intensiven Sinne existenziell ein Anderer, Frem-

der [...]“
645

 ist. Dabei garantiere die ursprüngliche Inklusion in die politi-

sche Gemeinschaft keineswegs, dass der ‚Andere‘ innerhalb dieser Ein-

heit verbleibt, vielmehr könne jeder Gegensatz zu einem existenziellen 

Konflikt, und somit auch zur Exklusion führen, wobei zu betonen ist, 

dass Schmitt in seiner Ausgabe von 1933 explizit auch auf völkische 

Differenzen verweist.
646

 Sobald das „Anderssein des Fremden im kon-

kret vorliegenden Konfliktfall die Negation der eigenen Art Existenz be-

deutet und deshalb abgewehrt oder bekämpft werden muss, um die eige-

ne, seinsmäßige Art von Leben zu retten“
647

 sei der Moment des Aus-

schlusses erreicht.
648

 Da jedoch an die Stelle des Erfahrbaren die Ideolo-

gie getreten war, konnte im Nationalsozialismus nicht mehr auf tatsäch-

liche Differenzen rekurriert werden, sondern nur noch auf die ideolo-

gisch dekretierte Notwendigkeit der Natur. Auch der Antisemitismus, 

der zunächst noch konstitutiv für die Ordnungsprinzipien des national-

sozialistischen Staates gewesen sei und den Motor der Bewegung darge-

stellt habe,
649

 sei am Schluss so sehr von Tatsachen und der erfahrbaren 

Welt abstrahiert gewesen, dass einzig das Prinzip des Deduzierens blieb, 

das die Bewegung erhielt.
650

 Die Feind-Setzung als Moment souveräner 

Dezision ist demnach eben nicht, wie es bei Schmitt noch anklingt, 

durch einen Selbsterhaltungsreflex determiniert.
651

 Hier nun verlaufe die 

Demarkationslinie zwischen dem totalitären Terror und anderen Terror-

formen: „Robbespierres ‚Schrecken der Tugend‘ war schrecklich genug, 

aber er blieb an einen vermeintlich wirklich vorhandenen, verborgenen 

Feind und an vermeintlich wirklich begangene Verbrechen gebunden; er 

richtete sich nicht bewusst gegen Menschen, die selbst vom Standpunkt 

der revolutionären Machthaber unschuldig waren. Anders gewendet, es 

handelte sich noch darum, dem geheimen Verräter die Maske vom Ge-

sicht zu reißen, nicht aber darum, die Maske des Verräters willkürlich an 

                                                             

645 Schmitt, Der Begriff des Politischen, S. 8. 

646 Vgl. ebd., S. 20. 

647 Ebd., S. 8, hier klingt bereits eine Ontologisierung des Feindbegriffs an. 

648 Ebd. 

649 Schulze Wessel, Ideologie der Sachlichkeit, S. 122. 

650 Ebd. 

651 Vgl. Düttmann, Freunde und Feinde, S. 21.  

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


170 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Menschen auszuteilen, um sicher zu sein, dass in der blutigen Maskera-

de der ‚dialektischen Bewegungen‘ auch alle Rollen besetzt sind.“
652

 

Diese Darstellung schildert eindringlich die veränderte Stoßrichtung des 

Terrors: Da Furcht ihren praktischen Sinn verloren habe, könne der Ter-

ror nicht mehr den Zweck haben, Menschen durch Einschüchterung zu 

unterwerfen.
653

 Die objektiven Merkmale, anhand derer er seine Opfer 

bestimmte, hätten vielmehr jeden individuellen Handlungsimpuls elimi-

niert, unterminierten selbst das den intersubjektiven Umgang bestim-

mende Gefühl des Misstrauens, so dass kein Raum mehr zwischen den 

Menschen verbleibe, sie aneinandergepresst werden.
654

 Während der ob-

jektive Feind demnach für eine Unbeweglichkeit der Menschen sorgte, 

habe der Terror zeitgleich auch seine produktive Komponente entfaltet, 

indem er jene Todesurteile, die der Prozess der Natur angeblich sowieso 

bereits über ‚absterbende Rassen‘ gefällt hatte, exekutierte.
655

 Dies be-

dingte die dauerhafte Bewegung des aneinandergeschweißten politi-

schen Körpers, die in Übereinstimmung mit außermenschlichen Not-

wendigkeiten ausgeführt wurde und die Spontaneität und Individualität 

auch äußerlich eliminierte. Der Terror schafft somit in der Formierungs- 

und Konsolidierungsphase der totalen Herrschaft die Bedingungen für 

eine Atomisierung der Individuen, um sie spätestens in der Radikalisie-

rungsphase zu Objekten zu degradieren, an denen der Prozess des Rechts 

der Natur exekutiert wird. 

Deutlich wird, wie auch bereits bei der Ideologie, dass der Terror 

nicht allein eine Facette hat und selbst mehrstufig organisiert ist. Arendt 

konstatiert, dass ihm zunächst – wie auch in der traditionellen Tyrannis 

– daran gelegen sein müsse, „die Zäune des Gesetzes dem Erdboden 

gleichzumachen“
656

, obwohl der gleiche Akt unterschiedlichen Zielen 

eignen sollte.
657

 Die Auflösung des Schutzes der Gesetze diene nicht da-

zu, den Menschen in seiner horizontalen Beziehung zur Tyrannin 

schutzlos zu machen, sondern dazu, die Welt zwischen ihm und seinen 

                                                             

652 Arendt, Über die Revolution, S. 128. 

653 Arendt, Mankind and Terror in: Essays in Understanding, S. 297 (302). 

654 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 958. 

655 Ebd., S. 955. 

656 Ebd., S. 957. 

657 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 171 

 

Mitmenschen zu zerstören, um ihn total beherrschbar zu machen.
658

 

Dass es sich dabei nicht nur um einen quantitativen, sondern um einen 

qualitativen Unterschied handelt, ergibt sich bereits aus den im ersten 

Abschnitt getroffenen Feststellungen zur Individualität in Verbindung 

mit dem von Arendt stets emphatisierten Ziel der totalen Herrschaft, 

„den Menschen auf ein Gattungswesen zu reduzieren.“
659

 Im zweiten 

Schritt, und erst nach Auslöschung der politischen Opposition sowie 

vollkommener Dekonstruktion jeder Subjektivität sei es ihm möglich, 

die Menschen als bloße Exponenten den Prozessen der Natur zur Verfü-

gung zu stellen.
660

 In diesem zweiten Stadium entfalte sich die wahrhaft 

totalitäre Dimension des Terrors, weil er seine Funktion als Instrument 

der Beherrschung erst in dem Moment gänzlich verliert, da der handeln-

de Mensch, der Beherrschung erst nötig macht, nicht mehr existiert.
661

 

 

3.2.1 Das ‚Führerprinzip‘ 

 

Arendt hat immer wieder betont, dass das Phänomen der totalen Herr-

schaft eine „Sprengung unserer politischen Kategorien“
662

 darstellte. 

Insbesondere widersprach sie hier jenen Wissenschaftlern, die Hitler als 

charismatischen Führer im Weber’schen Sinne verstanden haben woll-

ten.
663

 Die von dem Soziologen erstmals 1921 publizierten Herrschafts-

typen waren unterschieden in die legale, traditionale und charismatische 

Herrschaft, wobei sich letztere dadurch auszeichne, dass ihre Legitimität 

auf der „außeralltäglichen Hingabe an die Heiligkeit oder die Helden-

kraft oder die Vorbildlichkeit einer Person und der durch sie offenbarten 

oder geschaffenen Ordnung“
664

 beruht. Der Herrscherin werden also 

„außeralltägliche“
665

 Kräfte und Eigenschaften zugeschrieben, die die 

                                                             

658 Ebd. 

659 Arendt, Mankind and Terror in: Essays in Understanding, S. 297 (306). 

660 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 958, so sprechen 

Menschen in totalen Staaten nicht mehr von „den“ Franzosen oder „den“ 

Russen, sondern von „dem“ Franzosen und „dem“ Russen. 

661 Ebd., S. 961. 

662 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 947. 

663 Ebd., S. 762. 

664 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, S. 124. 

665 Ebd., S. 140. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


172 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Beherrschten anerkennen.
666

 Kennzeichnend für das Verhältnis zwischen 

Herrscherin und Beherrschten sei somit die Differenz,
667

 die den Einen 

von den Anderen abhebt und unbedingten Gehorsam als Modus der 

Herrschaft etabliert.
668

 Im Folgenden soll untersucht werden, inwiefern 

diese Charakteristika auch auf Hitler zutrafen und somit die These 

Arendts verifiziert oder falsifiziert wird. Wirtschaft und Gesellschaft ba-

siert jedoch zu einem nicht unerheblichen Teil auf empirischer For-

schung, während jene Quellen aus der Zeit des Nationalsozialismus, auf 

die sich in der folgenden Untersuchung bezogen werden soll, sich primär 

auf theoretischer Ebene bewegten. Wie sehr die Massen tatsächlich Hit-

ler ‚verfielen‘, wie viel seiner Herrschaft somit doch durch das Charisma 

bestimmt war, ist bis heute Gegenstand sozialpsychologischer For-

schung.
669

 

Die nationalsozialistischen Autoren legten in ihren fundamentalen 

Texten viel Wert darauf, für Hitler nicht das Wort des Herrschers, son-

dern des Führers zu benutzen, das ihn insofern von einem Monarchen 

oder Diktator abgrenzen sollte, als die Führung als eine freiwillige Be-

wegung in dieselbe Richtung verstanden wurde.
670

 Charakteristisch für 

diese Regierungsform sei mithin das Fehlen einer Hierarchie, so dass 

nicht Befehl und Gehorsam die Funktionsmechanismen der Herrschaft 

darstellten, sondern vielmehr die Treue:
671

 „Um Führer und Gefolgschaft 

schlingt sich ein unsichtbares Treuband, das kein Vorgesetztenverhält-

nis, und sei es noch so gut durch Staats- und wirtschaftliche Macht fun-

diert, zu ersetzen vermöchte.“
672

 Diese besondere Form des Kontaktes 

sei deswegen möglich, weil Führer und Gefolgschaft aufgrund ihrer 

                                                             

666 Ebd. 

667 Ebd., S. 124. 

668 Ebd., S. 655. 

669 So merkt Herbst in seiner historischen Studie an, dass eine monokausale 

Erklärung des Erfolgs der nationalsozialistischen Herrschaft basierend auf 

dem Charisma Hitlers dazu führen würde, die ihm gehorsamen Massen als 

„Opfer eines Wahns“ zu deklarieren und somit der Verantwortung zu ent-

binden (Herbst, Hitlers Charisma, S. 11). 

670 Emge, ARSP 1935/36, S. 175 (179). 

671 Ebd., S. 175 (183). 

672 Höhn, DR 1934, S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 173 

 

„Rasse“
673

 von „unbedingte[r, B.B.] Artgleichheit“
674

 seien. Es sei also 

nicht die individuelle Persönlichkeit die zur Führung qualifiziere, son-

dern vielmehr der „Typus“
 675

, der „nicht Schema“
 676

, sondern die „zeit-

gebundene, plastische Form eines ewigen rassisch-seelischen Gehalts, 

ein Lebensgebot, kein mechanisches Gesetz“
677

 sei. Die daraus resultie-

rende Gleichheit sorge ihrerseits für einen „fortwährende[n, B.B.], un-

trügliche[n, B.B.] Kontakt zwischen Führer und Gefolgschaft“
678

, der ein 

Abrutschen in Tyrannei und Willkür verhindere.
679

 Da der sogenannte 

Führer als Mensch aus dieser Gemeinschaft von ihr nicht getrennt sei,
680

 

sondern sich im Gegenteil dadurch qualifiziere, dass er die Gemein-

schaftswerte am Stärksten in sich verkörpere,
681

 bzw. die Ideen der Ein-

zelnen sammle, um sie allen zu verkünden,
682

 könnten es nur der Ehre, 

Treue und dem Vertrauen
683

 geschuldet sein, wenn ihm gefolgt wird. 

Diese Grundbegriffe seien konstituierend, da die Gemeinschaft, deren 

Exponent der ‚Führer‘ ist, sich nicht als Wertgemeinschaft, die im 

Grundsatz immer noch individuell geordnet ist, begreife, sondern als 

„aktive und konkrete Gemeinschaft“
684

, der eine innere Ordnung imma-

nent sei – und diese Ordnung sei bestimmt durch Führung und Gefolg-

schaft.
685

 

Es ist nicht die Anerkennung der besonderen Fähigkeiten des ‚Füh-

rers‘ durch das ‚Volk‘, die Grundlage seiner Legitimation bildet. Als 

„Gemeinschaftspersönlichkeit“
686

 sei er in der Lage, den „wahrhaften 

                                                             

673 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 42. 

674 Ebd. 

675 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 531. 

676 Ebd. 

677 Ebd. 

678 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 42. 

679 Ebd. 

680 Höhn, DR 1934, S. 327. 

681 Sauer, ARSP 1934/35, S. 230 (247). 

682 Höhn, DR 1934, S. 327. 

683 Becker, Diktatur und Führung in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtferti-

gungen des Unrechts, S. 313 (321). 

684 Ebd., S. 313 (320). 

685 Ebd., S. 313 (322 f.). 

686 Ebd., S. 313 (322). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Willen des Volkes“
687

 zu erkennen, der nicht den tatsächlichen Überzeu-

gungen der „Volksglieder“
688

 entsprechen müsse.
689

 Doch trotz seiner 

Allgemeinheit sei der Führer nicht zu machen, zu wählen oder zu erken-

nen, sondern den Menschen von einer höheren Instanz gegeben.
690

 Das 

Verständnis des sogenannten Führers als Exponent der Volksgemein-

schaft sorge dafür, dass seiner Gefolgschaft auch nur diejenigen angehö-

ren könnten, die als „Deutsche“
691

 durch Verantwortlichkeit und Freiwil-

ligkeit nicht als Knechte leben wollten.
692

 Der politische Feind sei also 

von der Führung ausgeschlossen: „Wer nicht innerhalb der Gemein-

schaft steht, steht außerhalb; ein Drittes gibt es nicht.“
693

 Dies unter-

scheide ihn von Diktatoren, da diese auch Regimegegner durch einen 

Gewaltakt unterwerfen und daher die politische Gemeinschaft auf Be-

herrschung basiere.
694

 

Diese Ausführungen lassen den Unterschied zwischen Hitler und ei-

nem charismatischen Herrscher nach der Typologie Max Webers deut-

lich heraustreten. Der charismatische Herrscher charakterisiert sich über 

seine Differenz zu den von ihm Beherrschten, die seine Außeralltäglich-

keit anerkennen. In der zeitgenössischen Literatur des Nationalsozialis-

                                                             

687 Huber, Verfassungsrecht des Großdeutschen Reiches in: Pauer-Studer/ 

Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 332 (341). 

688 Huber, Verfassungsrecht des Großdeutschen Reiches in: Pauer-Studer/ 

Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 332 (341). 

689 Ebd. 

690 Krüger, Führer und Führung in: Hirsch (Hrsg.), Recht, Verwaltung und 

Justiz im Nationalsozialismus, S. 149; hier wird ersichtlich, dass die mysti-

schen Konnotationen der Schlagworte des nationalsozialistischen Rechts-

verständnisses nicht zu unterschätzen sind, sie jedoch eine pseudo-rationale 

Einbettung innerhalb der Ideologie erfuhren. (Majer, „Fremdvölkische“ im 

Dritten Reich, S. 46 f.). 

691 Die Anführungszeichen sind hier gesetzt, um zu verdeutlichen, dass es sich 

bei diesem Begriff des „Deutschen“ um den rassistisch besetzen der Natio-

nalsozialisten handelt, der, wie bereits im zweiten Teil eingehend erläutert, 

nicht auf der Staatsangehörigkeit allein basiert. 

692 Emge, ARSP 1935/36, S. 175 (187). 

693 Becker, Diktatur und Führung in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtferti-

gungen des Unrechts, S. 313 (323). 

694 Ebd., S. 313 (321). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 175 

 

mus hingegen ist viel Wert darauf gelegt worden, eben diese Außerall-

täglichkeit zu negieren und die „Gemeinschaftspersönlichkeit“
695

 des 

‚Führers‘ herauszuheben, die zu einer Gleichheit zwischen Herrscher 

und Beherrschten führe.
696

 Der Privatmann in Hitler sei ausgelöscht, er 

verkörpere allein das Gemeininteresse.
697

 Er wird also von einer Person 

zu einer Funktion.
698

 Gleichzeitig wurde das Anerkennungsmoment je-

doch den Beherrschten nicht mehr zur Disposition gestellt, wenn ge-

schrieben wurde, dass der ‚Führer‘ nicht ernannt werden kann, sondern 

von einer höheren Instanz gegeben wurde. Anstelle der klassischen 

Herrschaftspyramide bietet sich hier somit das Bild einer Zwiebel zur 

Verdeutlichung der Legitimationsstruktur an, deren Kern der ‚Führer‘ 

und deren Schichten das ‚Volk‘ sind. Auch Arendt betont dieses Mo-

ment, wenn sie Hitler als einen Exponenten der Masse bezeichnet, die 

ohne ihn „körperlos“
699

 bleiben würde und nicht mehr als eine Ansamm-

lung von Menschen, während der sogenannte Führer ohne die Massen 

ein „Nichts“
700

 bliebe.
701

 

Unbeantwortet bleibt jedoch innerhalb dieser Ausführungen, wie 

sich der ‚Führer‘, obgleich von einer anderen Instanz gegeben, den Mas-

sen zu erkennen gibt. Zur Klärung dieser Frage wird erneut auf Carl 

Schmitt rekurriert, dessen Bedeutung für die rechtstheoretische Formie-

rung
702

 des nationalsozialistischen Systems der Anfangsjahre nach der 

Machtübernahme bereits skizziert wurde. Zwar hat er in seinen Drei Ar-

ten rechtswissenschaftlichen Denkens das konkrete Ordnungsdenken als 

das „dem deutschen Volk“
703

 entsprechende Rechtssystem klassifiziert, 

                                                             

695 Ebd., S. 313 (322). 

696 Ebd. 

697 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 44. 

698 Vgl. Pross, Die Welt absoluter Selbstlosigkeit in: Reif (Hrsg.), Hannah 

Arendt, S. 203 (206). 

699 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 701. 

700 Ebd. 

701 Ebd. 

702 Der Begriff geht zurück auf Frei, der die nationalsozialistische Herrschaft 

in drei Phasen einteilt: Jene der Formierung bis 1935, der Konsolidierung 

bis 1938 und der Radikalisierung bis 1945 (Frei, Der Führerstaat, S. 8). 

703 Schmitt, Über die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


176 | Integrität und Verantwortung 

 

 

das auf einer Untrennbarkeit von Sein und Sollen beruhe.
704

 Die daraus 

resultierende fatale Übereinstimmung zwischen der Rechtmäßigkeit ei-

ner Handlung und der Rechtmäßigkeit einer Person wurde bereits im 

vorhergehenden Teil eingehend erläutert. Doch dass nicht jeder 

Seinstatbestand bereits Ausdruck des „Lebensrechts des Volkes“
705

 sein 

kann, war auch für zeitgenössische Autoren evident, da dies auch Le-

bensumstände umfassen würde, die der nationalsozialistischen Ideologie 

widersprechen.
706

 Es gehe keineswegs darum, die Realität zum Idealzu-

stand zu überhöhen, es sei vielmehr „Ausdruck der sinnvollen Lebens-

wirklichkeit“
707

 und nicht an Empirie geknüpft.
708

 Daher wurde der sys-

temische Begriff um das Gestaltungsdenken erweitert, das seinerseits 

dazu diente, zwischen Normativität und „faktischer Konkretheit“
709

 zu 

unterscheiden.
710

 Es biete den „Filter“
711

 durch den Seinstatbestände lau-

fen und sei somit das dezisionistische Moment des konkreten Ordnungs- 

und Gestaltungsdenken.
712

 Dies begründe zwar die Notwendigkeit zu 

entscheiden, bestimme jedoch noch nicht, wer zur Entscheidung befugt 

ist.
713

 In diesem Moment kreuzen sich Schmitts Überlegungen zur 

Rechtstheorie mit seiner Schrift zur politischen Theologie. In letzterer 

formulierte er die Souveränität desjenigen, der über den Ausnahmezu-

                                                             

704 Höhn, Volk, Staat und Recht in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigun-

gen des Unrechts, S. 159 (163).  

705 Schmitt, DJZ 1934, Sp. 945 (947). 

706 Vgl. Neumann, Schmitts „Legalität und Legitimität“ in: Voigt (Hrsg.), Le-

galität ohne Legitimität, S. 35 (40). 

707 Dahm, ZgS 1938, S. 735 (740) 

708 Ebd. 

709 Neumann, Schmitts „Legalität und Legitimität“ in: Voigt (Hrsg.), Legalität 

ohne Legitimität, S. 35 (40). 

710 Vgl. ebd. 

711 Ebd., S. 35 (41). 

712 Ebd., S. 35 (40); so auch in zeitgenössischen Schriften: „[...] wenn auch 

dieses dem Volk entsprungene Recht, um positives Recht zu sein, allüberall 

erst der Formung und Anerkennung seitens der Staatsführung bedarf.“ 

(Mezger, ZStW 1936, S. 1 (8)); zeitgleich auch Fraenkel, Der Doppelstaat, 

S. 175). 

713 Derrida, Politik der Freundschaft, S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 177 

 

stand entscheidet.
714

 Der Ausnahmezustand sei der Zustand „[...] äußers-

ter Not, Gefährdung der Existenz des Staates oder dergleichen [...]“
715

, 

in dem keine „faktische Normalität“
716

 mehr vorliege, die jedoch Bedin-

gung zur Geltung von Normen sei.
717

 Ohne es näher zu begründen kon-

statiert Schmitt, dass ein solcher „Augenblick der Gefahr“
718

 vor der 

Ermordung Röhms und anderer SA Mitglieder Ende Juni/ Anfang Juli 

1934 vorgelegen habe.
719

 Bereits in der Politischen Theologie schrieb 

Schmitt, dass das Fortbestehen des Staates Vorrang vor der Geltung der 

Rechtsnorm habe – das Selbsterhaltungsrecht des Staates rechtfertige die 

Suspendierung von positivem Recht.
720

 Angepasst an den nationalsozia-

listischen Staat wurde diese These dadurch, dass Schmitt Hitler attestier-

te, dass die Morde die Quelle des Rechts überhaupt, das „Lebensrecht 

des Volkes“
 721

 geschützt hätten.
722

  In dieser Handlung ist also das 

Recht durch direkte Rechtsschaffung – und hier liegt durchaus ein Fall 

des konkreten Ordnungsrechts insofern vor, als die Ermordung nachträg-

lich in einem positiven Gesetz als rechtmäßig deklariert wurde – erst 

entstanden. Dabei sei die Entscheidung zwar nicht Teil des positiven 

Gesetzeskanons, jedoch stets „spezifisch-juristisches Formelement“
723

, 

da sie die Bewahrung der Ordnung überhaupt gewährleiste.
724

 Erst da-

durch sei eine Situation geschaffen worden, in der Rechtssätze gelten 

können.
725

 Entsprechend dieser Theorie zur Souveränität attestiert 

Schmitt Hitler nun, dass er „kraft seines Führertums als oberster Ge-

richtsherr unmittelbar Recht [...]“
726

 geschaffen habe.
727

  Die spätere Le-

galisierung durch das Gesetz über Maßnahmen der Staatsnotwehr, das 

                                                             

714 Schmitt, Politische Theologie, S. 13. 

715 Ebd., S. 14. 

716 Ebd., S. 19. 

717 Ebd. 

718 Schmitt, DJZ 1934, Sp. 945 (946). 

719 Ebd. 

720 Schmitt, Politische Theologie, S. 18 f. 

721 Schmitt, DJZ 1934, Sp. 945 (947). 

722 Ebd. 

723 Schmitt, Politische Theologie, S. 19. 

724 Ebd. 

725 Ebd. 

726 Schmitt, DJZ 1934, Sp. 945 (946 f.). 

727 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 | Integrität und Verantwortung 

 

 

aus einem einzigen Satz bestand: „Die zur Niederschlagung hoch- und 

landesverräterischer Angriffe am 30. Juni, 1. und 2. Juli 1934 vollzoge-

nen Maßnahmen sind als Staatsnotwehr rechtens“, versteht sich inner-

halb dieser Theorie lediglich als Konzession an ein überkommenes 

Rechtsverständnis, die Handlung erhält ihre Legitimität jedoch durch 

denjenigen, der sie hat durchführen lassen und bedarf daher nicht zwin-

gend der Legalität. 

Das „Lebensrecht des Volkes“
728

 könne sowohl die Entscheidung als 

auch Entscheidungsbefugnis Hitlers legitimieren
729

 und manifestiere sei-

ne Stellung innerhalb der nationalsozialistischen Ideologie: Er habe da-

mit demonstriert, dass er die Gemeinschaftswerte am stärksten in sich 

verkörpere
730

 und für sie richtungweisend handle.
731

 Erst dadurch erhalte 

die Idee „lebendige Form“
 732

 und werde zur sichtbaren Gestalt des ge-

schlechterumspannenden und deshalb nie in seiner Ganzheit konkret 

versammelten Volkes.
733  

Im Gegensatz zur „subjektiven Willkür der 

                                                             

728 Schmitt, DJZ 1934, Sp. 945 (947). 

729 Verf. prüft hier nicht das Ermächtigungsgesetz, das zwar die Gewaltentei-

lung außer Kraft setzte, jedoch immer noch zumindest formal im parlamen-

tarischen Rahmen zustande kam und die politischen Organe auch formal 

bestehen lies, waren sie auch zur Wirkungslosigkeit verdammt. Ähnliches 

gilt auch für die Verordnung des Reichspräsidenten zum Schutz von Volk 

und Staat und für die Verordnung des Reichspräsidenten zum Schutze des 

Deutschen Volkes, die jeweils Bürger- und politische Rechte außer Kraft 

setzen, dies jedoch im pseudo-legalen Rahmen. So wurden zwar Verfas-

sungsbestandteile suspendiert, jedoch innerhalb des durch die Verfassung 

gesetzten Rahmens (vgl. Pauly in: Handbuch der Grundrechte, S. 563 

(573)). Das entspricht Schmitts Modell einer kommissarischen Diktatur, 

die Normen zeitweise suspendiert, um das Recht wieder in Kraft zu setzen 

(Schmitt, Die Diktatur, S. 134). Die Röhm-Morde hingegen stellen jene 

Schwelle dar, an der die kommissarische Diktatur in die souveräne über-

ging, die Außerkraftsetzung der Normenordnung demnach dem Übergang 

in eine neue politische Ordnung diente (Schmitt, Die Diktatur, S. 134). 

730 Sauer, ARSP 1934/35, S. 230 (247). 

731 Ebd. 

732 Huber, Die Totalität des völkischen Staates in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), 

Rechtfertigungen des Unrechts, S. 279 (285 f.). 

733 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 179 

 

bloßen Volksüberzeugung“
 734

 könne sich der Volkswille daher allein in 

Hitlers Person formieren.
735

 Hier verdichtet sich der oben bereits ange-

sprochene Begriff des Führens, der nicht „Kommandieren, Diktieren, 

zentralistisch-bürokratisches Regieren oder irgendeine beliebige Art des 

Herrschens“
736

 sei, sondern der untrügliche Kontakt zwischen Führer 

und Gefolgschaft, auch auf der Ebene der Souveränität.
737

 Seine Ent-

scheidungsbefugnis begünstige keine Willkür,
738

 sie mache ihn nicht 

zum Schöpfer des Rechts, sondern zum „glückliche[n, B.B.] Vollstrecker 

der Wünsche der Volksgemeinschaft“
739

, da die Rechtsüberzeugung des 

Volkes durch den Führer zum Ausdruck komme,
740

 er die im Volk be-

reits existierenden Rechtsideen und Rechtsgefühle lediglich artikulie-

re.
741

 Hitler vernehme, was der objektive Volksgeist zu ihm spreche, er 

sei also der subjektive Geist, der zum Organ des objektiven Geistes wer-

de.
742

 Durch den ‚Führer‘ entscheide und handle das Volk politisch.
743

 

Aus dieser exponierten Stellung erwachse, mit Hitlers eigenen Worten, 

die höchste unumschränkte Autorität, aber auch „die letzte und schwers-

te Verantwortung.“
744

 „Ihm ist alle Verantwortung anvertraut, denn für 

ihn und durch ihn ist die Gemeinschaft die lebendigste Wirklichkeit.“
745 

Entsprechend dieser Verantwortung müssten jedoch die Führerbe-

fehle auch an die Stelle der Verfassung treten, es liege in der „Genialität 

und der Tatkraft der Persönlichkeit“
746

, den „Fortschritt und die Kultur 

                                                             

734 Ebd. 

735 Ebd. 

736 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 41. 

737 Ebd. 

738 Höhn, DR 1935, S. 296 (298). 

739 Sauer, ARSP 1933/34, S. 1 (2). 

740 Becker, Diktatur und Führung in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtferti-

gungen des Unrechts, S. 313 (317). 

741 Gerland, DJZ 1933, Sp. 1065 (1068). 

742 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie S. 16, dieser 

bemühte sich, die hegelianische Philosophie zum Fundament auch der nati-

onalsozialistischen Rechtsphilosophie zu machen.  

743 Huber, Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: Larenz (Hrsg.), 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 143 (144). 

744 Hitler, Mein Kampf – Eine kritische Edition, S. 893. 

745 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 44. 

746 Hitler, Mein Kampf – Eine kritische Edition, S. 893. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 | Integrität und Verantwortung 

 

 

der Menschheit“
747

 zu gebären.
748

 Deswegen sei der nationalsozialisti-

sche Staat „inhaltlich Bekenntnisstaat und organisatorisch Führer-

staat.“
749

 Aus der Hitler zugesprochenen Verkörperung der Gemein-

schaftswerte folgte die Anerkennung der Führerbefehle als Artikulation 

des Urquelles des Rechts, des „Lebensrechts des Volkes“.
 750

 Die Befeh-

le seien definiert durch das ihnen immanente Entscheidungsmoment,
 751

 

das innerhalb der Schmitt’schen Terminologie das eigentliche politische 

und souveränitätsbegründende Moment darstellt – jedes als Befehl arti-

kulierte Gesetz sei mithin ein politisches
752

 und somit nicht eine einfache 

„Willensäußerung der Staatsperson, sondern ein[en, B.B.] Akt der Füh-

rung.“
753

 Ein politisches Gesetz definiere sich insbesondere dadurch, 

dass es Geltung nur aufgrund eines politischen Prinzips beanspruchen 

könne, also politisch legitimiert sei.
754

 Es sei daher Kategorien von 

Recht und Unrecht nicht zugänglich, sondern orientiere sich am Maßstab 

der Notwendigkeit der Bekämpfung des Feindes der eigenen Existenz.
755

 

Da Führung als „Ausdruck objektiver völkischer Seinsgrundsätze und 

                                                             

747 Ebd. 

748 Ebd. 

749 Fauser, AöR 1935, S. 129 (133). 

750 Mezger, ZStrW 1936, S. 1 (4). 

751 Huber, Verfassungsrecht des Großdeutschen Reiches in: Pauer-Studer/ 

Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 332 (339 f.). 

752 Huber, Die Totalität des völkischen Staates in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), 

Rechtfertigungen des Unrechts, S. 279 (290 f.), dieses Zitat verdeutlicht 

auch, wie nachhaltig Schmitt juristisches Denken zum Entscheidungsden-

ken gemacht hat. 

753 Becker, Diktatur und Führung in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtferti-

gungen des Unrechts, S. 313 (317). 

754 Franzen, Gesetz und Richter in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigun-

gen des Unrechts, S. 369 (371). 

755 Ebd., S. 369 (372). Der Bekämpfung des eigenen Feindes kam freilich in-

nerhalb der Grundordnung des völkischen Lebens, die als Quelle des 

Rechts stets auch den Maßstab der Gerechtigkeit setzte, eine so prominente 

Stellung zu, dass ein Befehl, der ebenjene Bekämpfung möglich machte eo 

ipso bereits als gerecht deklariert wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 181 

 

Lebensnotwendigkeiten“
756

 nur die sogenannten Artgleichen umfasse, 

sei der innere Feind von ihr, also auch dem Gesetz, nicht umfasst.
757

  

Überdies sei das Gesetz in Form des Führerbefehles auch nicht mehr 

zu vergleichen mit den parlamentarischen Gesetzen der Weimarer Re-

publik: Es sei nicht abstrakt und rückwärtsgewandt.
758

 Vielmehr stoße es 

als „Plan und Wille des Führers“
759

 einen Entwicklungsprozess an und 

sei somit erst der Beginn der eigentlichen Arbeit.
760

 Dennoch bemühten 

sich einige nationalsozialistische Rechtswissenschaftler, zumindest in 

der Anfangszeit, formale Kategorien auch in Hinblick auf das Führer-

prinzip beizubehalten. So seien mitnichten alle Äußerungen des ‚Füh-

rers‘ als Gesetz zu verstehen, vielmehr subsumierten sich hier nur „Füh-

rerentscheide“
761

, ein auf andere Art artikulierter Willen sei jedoch nicht 

bedeutungslos, sondern diene als Parameter zur Auslegung von Geset-

zen.
762

 Allerdings manifestiere sich in Hitler die „politische Gesamtge-

walt“
763

, die in allen „Lebensgebieten die Einheit, Existenz und Macht 

des Staates“
764

 herstelle.
765

 Als vierte und stärkste Macht im Staat sei 

seine Position ausschlaggebend dafür, dass es der Gewaltenteilung nicht 

mehr bedürfe:
766

 Der politische Rechtsstaat trage dem Bedürfnis nach 

                                                             

756 Huber, Verfassungsrecht des Großdeutschen Reiches in: Pauer-Studer/ 

Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 332 (335 f.). 

757 Becker, Diktatur und Führung in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtferti-

gungen des Unrechts, S. 313 (323). 

758 Rothenberger, DJZ 1936, Sp. 22. 

759 Schmitt, ZakDR 1935, S. 435 (439). 

760 Höhn, DR 1934, S. 433. 

761 Huber, Die Totalität des völkischen Staates in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), 

Rechtfertigungen des Unrechts, S. 279 (290 f.). 

762 Huber, Verfassungsrecht des Großdeutschen Reiches in: Pauer-Studer/ 

Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 332 (339 f.). 

763 Huber, DJZ 1934, Sp. 950 (955). 

764 Ebd. 

765 Ebd. 

766 Walz, DJZ 1933, Sp. 1334 (1339), allerdings wurde der Auffassung der 

vierten Gewalt auch widersprochen, weil sie suggeriere, dass die der obers-

ten Gewalt untergeordneten Instanzen in Kompetenzstreitigkeiten gelangen 

könnten. Die Einheitlichkeit der Staatsgewalt sorge schlicht dafür, dass 

sich alle Gewalten in einer Person bündelten. (Ipsen, Politik und Justiz, S. 

207). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


182 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Gerechtigkeit Rechnung, weil sich im ‚Führer‘ die „objektive ge-

schichtliche Einheit und Ganzheit des Volkes“
767

 realisiere, er dem Maß-

stab der Gerechtigkeit, nämlich das Lebensrecht des Volkes zu garantie-

ren, stets entspreche.
768

 Demnach stünden auch seine Rechte und Pflich-

ten außerhalb jeder Beschränkungsmöglichkeit.
769

 Das bedeute zum Bei-

spiel auch, dass ihm die Kompetenz-Kompetenz zukomme, die Macht zu 

bestimmen, für welche Aufgabenbereiche welche Organe zuständig 

sind.
770

 In dieser Stellung Hitlers liegt die dezisionistische Rechtstheorie 

des Nationalsozialismus begründet.
771

 

In ihrer Analyse des Prinzips nähert sich Arendt zunächst dem Füh-

rerbegriff durch Bezugnahme auf autoritär und hierarchisch gegliederte 

Gemeinschaften, in denen die Aufgaben durch das Gesetz verteilt und 

eindeutig zugeordnet seien und mit dem Anspruch einhergingen, dass 

der durch das Gesetz zum Befehl Ermächtigten gehorcht wird.
772

 Die 

dadurch normierten Zuständigkeiten wirkten stabilisierend und konter-

karierten somit das für den Totalitarismus fundamentale Bewegungs-

moment.
773

 Demnach sei nicht das Führerprinzip allein das Charakteris-

tikum der Organisation der totalen Herrschaft.
774

 Anders jedoch verhalte 

es sich mit dem von den Nationalsozialisten ideologisch definiertem 

Führerbegriff, der „sowenig eine Hierarchie in dem totalen Herrschafts-

apparat wie in der totalitären Bewegung“
775

 etabliere. Das beginne be-

reits bei der Negation aller persönlichen Eigenschaften des zum Führer 

Berufenen,
 776

 ein Aspekt, der auch dem Bild des charismatischen Herr-

schers bei Weber zuwiderläuft. Anders als Ämter, die verliehen werden 

und sich somit von der Privatperson trennen lassen, sei Hitler als ‚kon-

kret-allgemeinster Deutscher’ Repräsentant der „Einheit und Artgleich-

                                                             

767 Huber, Verfassungsrecht des Großdeutschen Reiches in: Pauer-Studer/ 

Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 332 (341). 

768 Höhn, DR 1934, S. 327 (328). 

769 Ebd. 

770 Ipsen, Politik und Justiz, S. 210. 

771 Vgl. Neumann, Die Herrschaft des Gesetzes, S. 353. 

772 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 767. 

773 Ebd., S. 767 f. 

774 Ebd., S. 767. 

775 Ebd., S. 842. 

776 Ebd., S. 786. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 183 

 

heit des deutschen Volkes.“
777

 Seine Position entspringe also seiner 

Existenz,
778

 so dass die Grenzen seiner Existenz die einzige Beschrän-

kung der Macht seiner Position darstellen. Da sie, anders als die oben 

angeschnittene zum Beispiel eines Offiziers, ihm nicht durch ein Gesetz 

verliehen wurde, könne auch kein Gesetz die Herrschaft einhegen, 

„Normgebung und Vollstreckung, Herstellung des Recht und seine An-

wendung“
779

 seien deswegen ununterscheidbar geworden.
780

 Zunächst 

nur als Legitimationsmoment der Souveränität gedacht, erhält Schmitts 

situatives Rechtsdenken in dem Führergedanken eine neue Dimension. 

Während anfangs über den Ausnahmezustand ein Souverän herrschen 

sollte, damit ein Zustand geschaffen wird, innerhalb dessen Normen gel-

ten können, setzt sich nun der Souverän an die Stelle des Zustandes, da 

er über die Existenz und Anwendung von Normen überhaupt entschei-

det. Innerhalb einer Ideologie scheint das Element des Gestalters zu-

nächst überflüssig, da erstere bereits inhärent die zu antizipierenden Pro-

zesse offenbart. Dies lässt an der Notwendigkeit eines Führers, in dem 

das „Lebensgesetz der Gemeinschaft“
781

„Fleisch und Blut gewonnen 

hat“
782

 zweifeln. Die Ideologie, die – wie bereits ersichtlich – vor allem 

auf dem Antisemitismus und den damit einhergehenden dauernden 

Kämpfen fußt, würde jedoch in ihrer Funktion missverstanden, ginge 

man davon aus, dass sie die Form des Kampfes schon benennt. Der vom 

Nationalsozialismus in der Formierungs- und Konsolidierungsphase 

propagierte Antisemitismus habe nicht mehr auf Erfahrungen basiert, sei 

keine bloße Meinung mehr gewesen, sondern das Organisationsprinzip 

der nationalsozialistischen Bewegung, das durch Verordnungen und Ge-

setze, und nicht durch Straßenkämpfe und Pogrome umgesetzt werden 

sollte.
783

 Die Ideologie sei mithin substanzlos geworden
784

 und bedurfte 

                                                             

777 Agamben, Homo Sacer, S. 193. 

778 Vgl. ebd., S. 193. 

779 Ebd. 

780 Vgl. ebd., S. 182. 

781 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 44. 

782 Ebd. 

783 Schulze Wessel, Ideologie der Sachlichkeit, S. 132 f. 

784 Damit soll keineswegs suggeriert werden, dass der Antisemitismus an sich 

nicht konstitutiv für den Nationalsozialismus war, im Gegenteil, auch 

Arendt ist der Meinung, dass er das Zentrum der totalen Herrschaft darge-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


184 | Integrität und Verantwortung 

 

 

deswegen eines Organs, das die durchzuführenden Maßnahmen erst de-

finierte. Gerade in Eichmann in Jerusalem kam noch deutlicher zum 

Vorschein, was auch die Juristen des sogenannten Dritten Reiches be-

reits proklamiert hatten: Da es den Zugehörigen zum Volk nicht möglich 

war, das Lebensrecht des Volkes so zu erkennen wie Hitler, hatten sie 

seinen Willen zur Quelle ihres Handelns zu machen.
785

 Eine solche Mo-

nopolisierung des Willens in einer vom Erfahrbaren entfremdeten Welt 

habe funktioniert, weil „die Grundlage der Willensbildung, nämlich das 

Wissen um das notwendige Hin und Her der Gründe, das aus der Viel-

deutigkeit aller Umstände entspringt [...]“
786

 allein Hitler innehatte. 

Gleichzeitig wurden jedoch die Staatsorgane darauf vereidigt, den „Wil-

len der Führung“
787

 zu vollziehen,
788

 da es Grundlage der Ideologie war, 

dass der nationalsozialistische Mensch in der Lage ist, diesen zu erken-

nen. Diesen Willen zu erkennen war jedoch grundsätzlich – dank der be-

reits vorgestellten Theorie der Ontologisierung des Rechts – jedem mög-

lich, der als ausdrücklich eingeschlossen zur sogenannten Volksgemein-

schaft dazugehörte. Der ‚Willen des Führers‘ habe sich also jederzeit 

und überall, unabhängig von der Bekleidung eines Amtes, realisieren 

können, allerdings habe die Entscheidung darüber, ob es sich um einen 

entsprechenden Willensakt handelte, wieder Hitler oblegen, und diese 

Entscheidungshoheit habe seine Monopolstellung begründet.
789

 Nun be-

trachtet Arendt den Willen als Gesetzesquell stets kritisch, handle es sich 

hierbei doch um einen „subjektiven, ephemeren Gemütszustand“
790

, der 

dem „furchtbaren und grundsätzlich unbegrenzten Reich des Möglichen 

                                                                                                                     

stellt habe. Nur sind aus ihm sehr schnell keine Handlungsempfehlungen 

mehr zu ziehen (Schulze Wessel, Ideologie der Sachlichkeit, S. 122). 

785 Vgl. Schulze Wessel, Ideologie der Sachlichkeit, S. 209 f., im letzten Kapi-

tel der Dissertation wird ausführlicher darauf eingegangen werden, welche 

Zerstörung des Denkens eine solche Form des Gehorsams mit sich bringt. 

786 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 789. 

787 Ebd., S. 834. 

788 Ebd., so auch Frei, Der Führerstaat, S. 139. 

789 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 828. 

790 Arendt, Über die Revolution, S. 204; ihre Kritik bezog sich dabei unter an-

derem auch auf die gängige Formulierung des Volkswillens als Grundlage 

der Souveränität, wie zum Beispiel in der französischen Menschenrechts-

erklärung von 1789 verbürgt. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 185 

 

entstammt.“
791

 In der Tyrannis erfolge die Gesetzgebung aufgrund eines 

einzelnen Willens, der dementsprechend arbiträr sein kann.
792

 Doch die 

totale Herrschaft habe einen weitaus perfideren Begriff geprägt, da hier 

übermenschliche Prozesse, nämlich der Kampf der Natur, als Grundlage 

für die Willensbildung herbeigezogen wurden, also eine Bewegung, die 

dem menschlichen Zugriff entzogen ist und ihm lediglich als Notwen-

digkeit gegenüber tritt.
793

 Der ‚Führer‘ stehe als Gemeinschaftspersön-

lichkeit in „Übereinstimmung mit außermenschlichen Prozessen und ih-

ren natürlichen oder geschichtlichen Gesetzen“
794

, mache aber diese Ge-

setze nicht, sondern artikuliere sie lediglich. Damit wird sein Wille noch 

unverfügbarer, als jener des Tyrannen, dessen Herrschaft mit seinem 

Sturz beendet wäre. Diese Form des Führerprinzips, und nicht jene, in 

der einem Befehl „festlegbare Autorität“
795

 zukommt, sei konstitutiv für 

die „Abschaffung der Freiheit“
796

 und die „Eliminierung der menschli-

chen Spontaneität“
797

, die Charakteristika der totalen Herrschaft darstel-

len. Dies liegt daran, dass auf Grundlage des Willens kein stabiles 

Rechtssystem etabliert werden kann. Während die Tyrannis zwar den 

Raum der öffentlichen Freiheit zerstören und die private größtmöglich 

einschränken könne, sei es allein die Verinnerlichung des Rechts und der 

Bewegung im Nationalsozialismus, die diesen vollständig vernichtet.
798

 

Zwischenmenschliche, und insbesondere politische Freiheit basiere da-

rauf, dass der individuelle Wille zugunsten des Miteinanders einge-

schränkt wird, so dass ein Mensch den anderen nicht zu fürchten 

braucht.
799

 Während die philosophische Freiheit ihren Grund also im 

‚ich-will‘ finde, sei die politische Freiheit im ‚ich-kann‘ zu verorten, sie 

                                                             

791 Vollrath, Politik und Metaphysik in: Reif (Hrsg.), Hannah Arendt, S. 19 

(33). 

792 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 954. 

793 Ebd., S. 955. 

794 Ebd., S. 954 f. 

795 Ebd., S. 768. 

796 Ebd., S. 843. 

797 Ebd. 

798 Ebd., S. 950. 

799 Arendt, Vom Leben des Geistes, S. 425, rekurrierend auf Montesquieu: 

„Damit man diese Freiheit genieße, muß die Regierung so beschaffen sein, 

daß kein Bürger einen andern zu fürchten braucht.“ (Montesquieu, Der 

Geist der Gesetze, XI. Buch – 6. Kapitel). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


186 | Integrität und Verantwortung 

 

 

bedürfe eines gesetzlichen Rahmens, der die mannigfaltigen Möglich-

keiten menschlichen Handelns einhegt und verlässlich macht.
800

 Da im 

Nationalsozialismus aber selbst der Willen und seine Begründung mo-

nopolisiert sind, ist nicht mal mehr das Minimum an Individualität ver-

fügbar, das dem Menschen sonst in seiner Vereinzelung zugesprochen 

wird und aufgrund dessen er in der Lage sein kann, anders zu handeln 

oder sich zu entscheiden, also seine Spontaneität zu verwirklichen. Soll-

te er einem von dem Führerwillen abweichenden Willen bilden, macht 

dies nicht allein seine darauf basierende Handlung rechtswidrig, sondern 

es zeigt vielmehr, dass der Mensch nicht Teil der Volksgemeinschaft ist 

– er also aus dem Gefüge zwischen Menschen entfernt werden muss. 

Diese stets präsente latente Gefährdung wird durch die bewusst verstärk-

te Instabilität des Willens noch erhöht. Indem für niemanden außer den 

sogenannten Führer ersichtlich ist, welche Maßnahmen als nächstes zu 

ergreifen sind, um den übermenschlichen ‚Kampf der Natur‘ auszutra-

gen, kann es keine Sicherheit dafür geben, dass eine ausgeführte Hand-

lung am nächsten Tag noch rechtmäßig ist. Das monopolisierte Wissen 

um die Exekution der Gesetze der Natur führe dazu, dass jeder andere 

Mensch, sein Wissen und Wollen überflüssig geworden ist.
801

 Daher 

scheint es für die Einwohner in einem derart organisierten Herrschafts-

system zum Überleben notwendig, gar nicht zu handeln, sich also auf 

keine Weise im menschlichen Gefüge zu exponieren, und das ist eine 

Facette der von Arendt angesprochenen Wirkung des Terrors, Menschen 

ohnmächtig zu machen.  

 

3.2.2 Der Richter als Vollstrecker 

 

Die Auswirkungen des Führerprinzips, also der Etablierung einer vierten 

Gewalt, in der sich alles vereint, ohne Abschaffung der Institutionen von 

Exekutive, Legislative und Judikative sollen im nächsten Abschnitt in 

Hinblick auf das Richteramt untersucht werden. „Im nationalsozialisti-

schen Staat ist das Recht die Ordnung, in der das Volk sein Gemein-

schaftsleben führt; sein Sinn ist Schutz und Entfaltung des völkischen 

Lebensgesetzes. Dieses lebendige völkische Recht wird im Staat durch 

                                                             

800 Arendt, Vom Leben des Geistes, S. 426. 

801 Arendt, On the Nature of Totalitarianism in: Essays in Understanding, S. 

328 (346). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 187 

 

die politische Führung verwirklicht, und der dem Recht unterworfene 

Richter des völkischen Staates ist notwendig dem politischen Führungs-

willen, der eben Ausdruck des höchsten Rechts ist, untergeordnet.“
802

 

Spätestens in Carl Schmitts Aufsatz Der Führer schützt das Recht wurde 

ersichtlich, dass auch der Gerichtsaufbau von der veränderten Organisa-

tionsstruktur betroffen war. Zunächst sei der ‚Führer‘ ob seiner Verant-

wortung gegenüber der Geschichte der oberste Gerichtsherr, der das Ur-

teil jederzeit auch selbst sprechen könne.
803

 Die Gewalt, die dem Richter 

somit innerhalb der Volksgemeinschaft zukommt, leite sich daher allein 

vom Führer ab, nicht jedoch von den dem Richter „verwaltungsmäßig 

vorgesetzten Dienststellen.“
804

 „Führung schließt freies Handeln der Un-

terführung nicht aus, setzt im Gegenteil selbstständigen Entschluss und 

freie Initiative bei den untergeordneten Stellen voraus.“
805

Dies ermög-

lichte es den Nationalsozialisten, weiterhin von der Weisungsunabhän-

gigkeit des Richters zu sprechen und gleichzeitig die Schranken der Un-

abhängigkeit inhärent zu setzen. Denn da seine Befugnis, Recht zu spre-

chen, sich allein aus Hitler ableitete, war auch der Richter der Führung 

unbedingt verpflichtet, so dass es ihm nicht gestattet war, „einer über der 

Volksgemeinschaft stehenden Rechtsordnung zur Anwendung zu verhel-

fen oder allgemeine Wertvorstellungen durchzusetzen [...]“
806

, sondern 

das Lebensrecht des Volkes, das auch Hitlers Position manifestierte, zu 

stärken und durchzusetzen, also „die konkrete völkische Gemeinschafts-

ordnung zu wahren, Schädlinge auszumerzen, gemeinschaftswidriges 

Verhalten zu ahnden und Streit unter Gemeinschaftsmitgliedern zu 

schlichten.“
807

 Dadurch fungiere er als „Gehilfe des Führers“
808

, der „das 

deutsche Volk körperlich und seelisch auf Schwung“
809

 halte, „damit es 

kämpfen kann für sein Leben, seine Ehre und seine Gerechtigkeit.“
810

 

                                                             

802 Huber, DJZ 1934, Sp. 950 (959). 

803 Eckhardt, Richteramt in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen des 

Unrechts, S. 517 (518). 

804 Ebd. 

805 Huber, DJZ 1934, Sp. 950 (958). 

806 Leitsätze des Reichsjuristenführers zur richterlichen Unabhängigkeit, Drpfl 

1936, S. 10. 

807 Ebd. 

808 Schroer, DriZ 1935, S. 2. 

809 Ebd. 

810 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


188 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Die Rechtswahrung sei demnach nicht mehr neutral und nur den Nor-

men verpflichtet, sondern solle vielmehr der „Volkspflege“
 811

 dienen, 

nach Maßstäben der völkischen Gerechtigkeit die Gesellschaft erziehen 

und gestalten.
812

 Entsprechend handle es sich bei dem völkischen Rich-

ter um einen politischen Richter.
813

 Er sei kein Anwender, sondern ein 

Schöpfer des Rechts,
814

 so dass der neue Staat nicht einer Justiz- sondern 

einer Juristenreform bedürfe.
815

 Die zukünftige Rechtsgestaltung hänge 

von der „Art und dem Typus unserer Richter“
816

 ab. Als „kraftvolle Füh-

rungspersönlichkeiten“
817

 müssten sie von „urwüchsiger Eigenart“
818

 

sein, die „nur Ausdruck des Volksgewissens“
819

 sein könne. Dies sei 

selbstverständlich nur unter der notwendigen, aber noch nicht hinrei-

chenden Bedingung der „Artgleichheit“
 820

 möglich.
821

 „Es ist eine er-

kenntnistheoretische Wahrheit, dass nur derjenige imstande ist, Tatsa-

chen richtig zu sehen, Aussagen richtig zu hören, Worte richtig zu ver-

stehen und Eindrücke von Menschen und Dingen richtig zu bewerten, 

der in einer seinsmäßigen, artbestimmten Weise an der rechtschöpfenden 

Gemeinschaft teil hat und existenziell ihr zugehört.“
822

 Dazu komme je-

doch noch der Stand, der die Rechtsstellung begründe: Dieser sei ein 

Ausdruck des „Ewig-Wesentlichen“
823

, in dem sich „Urlebensformen“
824

 

ausdrückten. Der Richter müsse zum ‚Lehrstand‘, der von Wolf mit 

„Beamtentum“
 825

 übersetzt wird, gehören.
826

 Um dem neuen Rechtsideal 

                                                             

811 Krieck, DR 1936, S. 434 (435). 

812 Ebd. 

813 Ebd. 

814 Sauer, Die nationale Revolution im rechts- und sozialphilosophischen 

Lichte, DJZ 1933, Sp. 597 (598). 

815 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 44; Schmitt zitiert hier Freisler. 

816 Ebd. 

817 Wolf, ARSP, 1934, S. 348 (352). 

818 Ebd. 

819 Wolf, ARSP, 1934, S. 348 (352). 

820 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 44 f. 

821 Wolf, ARSP, 1934, S. 348 (357). 

822 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 45. 

823 Wolf, ARSP, 1934, S. 348 (357). 

824 Ebd. 

825 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 189 

 

der Ehre zu genügen, müsse dazu noch geschichtliches Bewusstsein tre-

ten, das dafür sorge, dass der Betroffene die Volksehre, die sich in der 

Überlieferung offenbare, in sich trägt.
827

 Erst wenn diese Voraussetzun-

gen sich in einer Person vereinigten, besitze sie Rechtsstandschaft, die 

ihrerseits die „Zuteilung und Ausübung von Rechten“
828

 bedinge. Ho-

heitsrecht könne deswegen nie von „Artfremden“
829

 ausgeübt werden. 

Nur innerhalb derer, die bereits Rechtsstandschaft besitzen, könnten 

dann sogenannte „Rechtsführer“
830

 ausgewählt werden. Es sei die Fä-

higkeit derjenigen, die sich der Volksgemeinschaft verpflichtet fühlen, 

„als sittlich freie Persönlichkeit auch andere zu führen, wo und wie das 

Volkswohl es verlangt.“
831

 Diese Voraussetzungen wurden als nötig er-

achtet, da dem Richter insbesondere zur Zeit der Konsolidierung der 

nationalsozialistischen Herrschaft die Aufgabe zukam, die Gesetze aus 

Weimarer Zeit im Sinne des „lebendigen Rechtsbewusstsein des Vol-

kes“
832

 auszulegen. Nur so sei es möglich, die potentielle Spannung zwi-

schen der Norm und dem sich ständig entwickelnden Rechtswillen der 

Gemeinschaft zu überwinden.
833

 Doch auch die von Larenz angepriesene 

Auslegung im Sinne des Rechtsbewusstseins des Volkes wurde wenig 

später von Ipsen bis zu einem gewissen Grad revidiert, da er verlangte, 

dass Gesetze aus der Zeit vor der Machtübernahme im Geiste des Füh-

rers, nicht des Volkes ausgelegt werden.
834

 

Diese Äußerung belegt, wie sehr sich der Willen – oder vielmehr der 

potentielle Willen – des ‚Führers‘ an die Stelle der ursprünglich gefor-

derten Rechtsquelle des ‚Volksgeistes‘ gesetzt hatte. Und eben darin er-

kennt man die Konsequenz des Führergedankens auch in der Justiz, un-

abhängig davon, inwiefern er sich tatsächlich durchgesetzt hat.
835

 Dies 

                                                                                                                     

826 Ebd. 

827 Ebd., S. 348 (359 f.) 

828 Ebd., S. 348 (360). 

829 Ebd., S. 348 (360 f.). 

830 Ebd., S. 348 (361). 

831 Ebd., S. 348 (357). 

832 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 31. 

833 Ebd. 

834 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 36. 

835 So bestreitet Weinkauff tatsächliche Auswirkungen des Führergedankens 

auf die Gerichte, da diese mit Richtern aus der Weimarer Zeit besetzt wa-

ren, die sich ihrerseits gegen diese Form der Rechtserneuerung sperrten 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


190 | Integrität und Verantwortung 

 

 

beginnt schon bei der Ernennungspolitik: Durch die Erfordernis eines 

‚Typus‘, der wie bereits erläutert im Gegensatz zur Persönlichkeit nicht 

allein über individuelle Merkmale, sondern über ein Schema definiert 

wurde, sollte eine direkte Verkörperung des sogenannten Führers garan-

tiert werden. Demnach würden Rechte und Pflichten auch nicht im Ein-

zelnen ausdifferenziert und auferlegt, sondern im Ganzen übertragen.
836

 

Der Richter wurde somit zu einer direkten Stellvertretung Hitlers, was 

symbolisch dadurch bestärkt wurde, dass er von ihm ernannt wurde.
837

 

Das bedeutet jedoch, dass ein – in den Augen der Führung – falsches Ur-

teil nicht auf falsche Rechtsanwendung schließen ließ, sondern darauf, 

dass der Urteilende nicht in der Lage war, den ‚Willen des Führers‘ zu 

erkennen, und somit dem geforderten Typus nicht entsprach. Dement-

sprechend handelte es sich um eine Fehlbesetzung, für die der ‚Führer‘ 

seinerseits die Verantwortung übernahm. Diese, auch von Hitler selbst 

proklamierte ‚totale Verantwortung‘, die natürlich eine faktische Konse-

quenz der fehlenden Gewaltenteilung, aber auch der Ideologie war, führ-

te auf den nachfolgenden Ebenen zu einer totalen Verantwortungslosig-

keit. Der Mensch wurde zu einer Schraube in der Produktion des Rechts 

des Nationalsozialismus und musste dementsprechend bei einem Fehler 

gleich einer Schraube ausgetauscht werden, ohne dass ihm für diesen 

Fehler Verantwortung zugesprochen wurde. Arendt sieht die Aufgabe 

der Richterin in einem demokratischen Rechtsstaat darin, durch Sub-

sumtion des Besonderen unter dem Allgemeinen das Gesetz zu bestäti-

gen, und somit die Autorität und Stabilität des Rechts zu bewahren. Sie 

trage somit eine Verantwortung, die sich gerade dadurch manifestiere, 

dass Urteile von zeitweisen politischen Strömungen frei bleiben sollen 

                                                                                                                     

(Weinkauff, Die deutsche Justiz und der Nationalsozialismus, S. 93); ein 

Ansatz, der zumindest in der Hinsicht kritisch betrachtet werden sollte, 

dass Weinkauff selbst tief in das nationalsozialistische Justizsystem ver-

strickt war und sich stets darauf berief, dass der Rechtspositivismus die 

Justiz wehrlos gemacht habe. Seine Äußerungen sollten demnach im Kon-

text seiner eigenen Biographie gelesen werden (grds. dazu Maus, „Geset-

zesbindung“ der Justiz und die Struktur der nationalsozialistischen Rechts-

normen in: Dreier/ Sellert (Hrsg.), Recht und Justiz im „Dritten Reich“, S. 

80 f.). 

836 Höhn, Führung als Rechtsprinzip, DR, 1934, S. 327 (328). 

837 Vgl. Weinkauff, Die deutsche Justiz und der Nationalsozialismus, S. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 191 

 

und somit ein Bollwerk gegen die Instabilität des Politischen darstellen; 

sich die Rechtsprechung demnach als Institution verstehe, die der Wahr-

heit und nicht der Meinung verpflichtet ist und somit den Boden und die 

Grenzen des Politischen bestimmt.
838

 Die Trennung von Macht und Au-

torität, die darin zur Geltung kommt, dient nicht allein der Stabilität und 

demnach Kontinuität der Ordnung, sondern auch dazu, dass Bürgerinnen 

die Möglichkeit haben, sich gegen die Einschränkung ihrer – nicht nur 

politischen Freiheiten – zur Wehr zu setzen und somit Handlungsfähig-

keit erhalten bleibt.
839

 Der Prozess seinerseits garantiere in der Republik 

das Bestehen von Tatsachenwahrheiten, die immer davon abhängig sei-

en, dass Menschen über sie Zeugnis ablegen.
840

 Nur dann verkomme die 

Geschichte der Menschheit nicht zur Geschichte der Siegerinnen.
841

 Die-

se elementaren Charakteristika der Gewaltenteilung werden schon da-

durch unterminiert, dass die Rechtsprechung nicht mehr als Instanz au-

ßerhalb der Tagespolitik begriffen wird, sondern als Instrument bei de-

ren Umsetzung. Die im politischen Raum vorherrschende Ideologie wird 

dadurch entgrenzt und findet keine Schranken mehr in jenen Wahrhei-

ten, die zu postulieren im Rechtsstaat Aufgabe der Judikative sind.  

Dogmatisch erfolgte der Auflockerungsprozess durch Generalklau-

seln, die schon lange Bestandteil zivilrechtlicher Normen darstellten, 

nun jedoch auch in das Strafrecht integriert werden sollten. Das „völki-

sche Gemeinschaftsrecht“
842

, das die „materielle Gerechtigkeit“
843

 ver-

bürge, müsse über dem Gesetz stehen, das für die Nationalsozialisten – 

wie bereits dargestellt – nur einen Auszug des gesamten Rechts darstell-

te.
844

 Als Ausdruck des konkreten Ordnungsdenkens führten die Gene-

ralklauseln auch nicht zur Rechtsunsicherheit,
845

 da sie allein von „Art-

gleichen“
 846

 angewendet würden und dementsprechend aus dem Recht 

                                                             

838 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (365). 

839 Vgl. Arendt, Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit, S. 119 (141). 

840 Arendt, Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

327 (338). 

841 Ebd., S. 327 (368). 

842 Dahm, Nationalsozialistisches und faschistisches Strafrecht, S. 14. 

843 Ebd. 

844 Ebd. 

845 Schmitt, Über die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 49. 

846 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


192 | Integrität und Verantwortung 

 

 

des Volkes resultierten.
847

 Da Sein und Sollen nicht mehr getrennt, und 

Seinstatbestände zu Rechtsquellen geworden seien,
848

 sei ausschlagge-

bend für die Beurteilung eines Sachverhaltes nicht mehr die darauf an-

zuwendende Norm, sondern die Beurteilung der Situation als „nor-

mal“
849

 – also die richterliche Entscheidung darüber, ob hier ein Fall der 

konkreten Ordnung vorliegt, die Gestaltung des konkreten Ordnungs-

denkens.
850

 Dies galt allerdings, wie bereits ausgeführt, nur für diejeni-

gen Gesetze, die vor der Machtübernahme der Nationalsozialisten be-

reits in Kraft gewesen waren.
851

 Nur so – und durch die Aufhebung der 

strengen Bindung des Richters an das Gesetz – sei garantiert, dass alle 

Handlungen, die eine Auswirkung auf die Gemeinschaft haben, adäquat 

sanktioniert würden.
852

 Denn darin liege der eigentliche Kern des neuen 

Strafrechts – die materielle Gerechtigkeit müsse garantiert werden.
853

 

Jedes „künstlich-rationalistische Gesetzessystem“
854

 berge die Gefahr, 

die eigentliche Rechtsquelle an ihrer Wirkung zu hindern.
855

 Es liege in 

der Natur des organischen Rechts, dass dieses sich nicht in Normen fi-

xieren lassen könne.
856

 Dementsprechend müssten auch Richter, trotz ih-

rer Befugnisse davon Abstand nehmen, die ihrerseits vom Gesetzgeber 

wissentlich weiter gefassten Tatbestände durch Rechtsprechung zu ver-

engen.
857

 Es obliege ihnen, das Denken in konkreten Ordnungen derart 

anzuwenden, dass die Entscheidung lediglich den Einzelfall betrifft und 

keine allgemeinen Wertmaßstäbe aufstellt,
858

 denn „nichts würde dem 

Geiste des kommenden Strafrechts mehr widerstreben als eine Formali-

                                                             

847 Ebd. 

848 Neumann, Schmitts „Legalität und Legitimität“ in: Voigt (Hrsg.), Legalität 

ohne Legitimität, S. 35 (40). 

849 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 43. 

850 Neumann, Schmitts „Legalität und Legitimität“ in: Voigt (Hrsg.), Legalität 

ohne Legitimität, S. 35 (40). 

851 Vgl. Neumann, Carl Schmitt als Jurist, S. 345. 

852 Dahm, Nationalsozialistisches und faschistisches Strafrecht, S. 11 f. 

853 Schaffstein, ZStW 1934, S. 603 (607). 

854 Ebd. 

855 Ebd. 

856 Ebd. 

857 Schaffstein, ZStW 1936, S. 18 (25). 

858 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 193 

 

sierung der vom Gesetzgeber als elastisch gedachten Begriffe durch 

Präjudizien der Revisionsgerichte.“
859

 Das Recht müsse erlauben, die 

„Situationsmäßigkeit jeder menschlichen Normierung und jeder tatbe-

standsmäßigen Umschreibung“
860

 zu berücksichtigen. Bestraft werden 

solle, was nach dem Grundgedanken des Strafgesetzes für strafbar er-

klärt wurde, oder nach der gesunden Volksanschauung Bestrafung ver-

diene.
861

 Dies begründete auch die Aufhebung sowohl des Rückwir-

kungs- als auch des Analogieverbotes. Zudem solle das Analogieverbot 

nicht nur aufgehoben werden, es müsse umgekehrt dem Richter auch ge-

stattet sein, bei Vorliegen aller Strafbarkeitsvoraussetzungen von der 

Verurteilung abzusehen, wenn diese nicht mit der ‚gesunden Volksan-

schauung‘ übereinstimmen würde.
862

 Die Vernichtung jener rechtstaatli-

chen Garantien wurde mit der materiellen, im Gegensatz zur nur forma-

len Gerechtigkeit begründet. Da der Richter durch das Gesetz dazu er-

mächtigt werde, bei fehlender Normierung auf Grundlage des Tatbe-

stands zu urteilen, dessen Grundgedanke auf die konkrete Handlung am 

besten zutrifft,
863

 sei die Gesetzesbindung des Richters auch keineswegs 

aufgehoben, so die perfide Begründung der Nationalsozialisten.
864

 Auch 

sei die Rechtssicherheit nicht gefährdet, da sich das Volk sicher sein 

könne, dass eben sein Rechtsdenken durchgesetzt werde und damit stets 

Gerechtigkeit gesprochen werde.
865

 

Die erste Aufhebung rechtsstaatlicher Prinzipien im strafrechtlichen 

Bereich nach Machtübernahme durch die Nationalsozialisten betraf das 

Rückwirkungsverbot. Exemplarisch ist hier sogenannte „Lex van der 

Lubbe“
866

, die nachträglich die Todesstrafe für ein Verbrechen verhäng-

te, das zum Zeitpunkt der Begehung der Tat lediglich mit Freiheitsstrafe 

bedroht war.
867

 Retroaktivität sei der größte denkbare Angriff auf das 

                                                             

859 Mezger, ZStW 1936, S. 1 (4). 

860 Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 45. 

861 Werle, Justiz-Strafrecht und polizeiliche Verbrechensbekämpfung im Drit-

ten Reich, S. 159. 

862 Mezger, ZStW 1936, S. 1 (4). 

863 Niethammer, ZStW 1936, S. 745. 

864 Freisler, DstR 1935, S. 1 (9). 

865 Henkel, Strafrichter und Gesetz im neuen Staat, S. 47 f. 

866 Werle, Justiz-Strafrecht und polizeiliche Verbrechensbekämpfung im Drit-

ten Reich, S. 153. 

867 Vgl. Fraenkel, Der Doppelstaat, S. 138. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


194 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Recht, da die Rückwirkung den Gesellschaftsvertrag zerstört,
868

 und das 

in mehr als einer Hinsicht. Zunächst einmal, und darauf basiert auch 

Arendts Straftheorie, seien als Verbrechen qualifiziert diejenigen Hand-

lungen, bei der sich die politische Gemeinschaft darauf geeinigt hat,
869

 

dass sie als solche geahndet werden sollen.
870

 Gleichzeitig verliere das 

Gesetz durch die Rückwirkung auch seinen Charakter als allgemein, da 

dieser darüber definiert sei, dass es auf eine unbestimmte Anzahl an Fäl-

len ausgerichtet ist und nicht an konkreten Personen orientiert wird.
871

 

Im Falle des Reichstagsbrandes ging es aber um einen konkreten Fall, in 

dem die ursprünglich vom Gesetz vorgesehene Strafe als zu milde emp-

funden wurde. Es sei der Stereotyp des Einzelfallrechts, denn es gehe 

nicht um eine unbestimmte Zahl zukünftiger Einzelfälle, sondern um ei-

ne genaue Zahl von Fällen, die sich bereits in der Vergangenheit abge-

spielt haben und somit vollkommen überschaubar sind.
872

 Die Aufkün-

digung des Gesellschaftsvertrages von staatlicher Seite durch die retro-

aktive Sanktionierung von Taten negiere zunächst den Grundsatz des 

Rechts, dass dieses allen Menschen ohne Ansehen ihrer Person die glei-

chen Rechte und Pflichten zusprechen muss und führe die ‚konkrete Per-

son‘ in die Judikative ein.
873

 Im Gegensatz zur juristischen Person oder 

Bürgerin bei Arendt definiert diese sich eben nicht dadurch, dass sie als 

Andere, Gleiche anerkannt wird und ihre Taten demnach anhand eines 

allgemeinen Maßstabes beurteilt werden, sondern negiert diese Maske 

der Legalität, so dass wird Handlungsspielraum bereits in der Anfangs-

zeit der nationalsozialistische Herrschaft verkürzt wird, da Mitgliedern 

der politischen Opposition vorgeführt wird, dass sie ihre Handlungen 

nicht anhand bis dato geltender Prinzipien ausrichten können, jede Form 

                                                             

868 Neumann, Behemoth, S. 445. 

869 Arendt, Denktagebuch, S. 242. 

870 Arendt setzt allerdings selbst Grenzen angesichts dieses 

kommunitaristischen Ansatzes; in Eichmann in Jerusalem sieht sie die 

Grenzen dort erreicht, wo staatliche Handlungen gegen die menschlichen 

Bedingungen der Pluralität und Natalität verübt werden, mehr dazu im letz-

ten Kapitel. 

871 Fisahn, Recht, Berechtigt, Berechenbar – das allgemeine Gesetz in: 

Salzborn (Hrsg.), Kritische Theorie des Staates, S. 35 (37). 

872 Neumann, Behemoth, S. 445. 

873 Ebd., S. 447. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 195 

 

des Widerstandes also stets die Gefahr einer drakonischen und arbiträren 

Strafe birgt.  

Weiter zersetzt wird der Rechtsstaat aber vor allem durch die Aufhe-

bung des Analogieverbotes und die Einführung der Generalklauseln, al-

so durch den Ersatz der formellen durch die sogenannte materielle Ge-

rechtigkeit, die sich in der ‚gesunden Volksanschauung‘ niederschlägt. 

Das Prinzip, anhand dessen letzte ermittelt werden soll, lässt sich auf das 

Schmitt’sche „Lebensrecht des deutschen Volkes“
874

 reduzieren. Wäh-

rend die formelle Gerechtigkeit darauf ausgelegt sei, durch ein rechts-

staatliches Verfahren die Richterin lediglich zum Artikulationsorgan des 

Gesetzes zu machen,
875

 den Fokus also darauf legt, dass jede Person die 

Konsequenzen ihres Handelns absehen kann, diene die materielle Ge-

rechtigkeitsauffassung der Nutzung der Gerichte zur Formung der von 

den Nationalsozialisten angestrebten politischen Gemeinschaft.
876

 Dem 

Richter obliege es nun, nicht über die Erfüllung eines Tatbestandes, son-

dern über die Beurteilung einer Situation als der gesunden Volksan-

schauung entsprechend zu urteilen, so dass Normativität und Faktizität 

soweit verschmelzen,
877

 dass für die Angeklagte nicht mehr bestimmbar 

ist, ob die Norm auf sie noch Anwendung findet oder nicht. General-

klauseln sind diesem Prozess besonders zuträglich: Als Konzession an 

eine bereits überholte Rechtsanschauung verschleierten sie durch die 

Verwendung allgemeiner Begriffe, dass das Recht zum Einzelfall- und 

somit Situationsrecht
878

 avanciert ist,
879

 stellten sie doch das Einfallstor 

für Normsetzung durch die Judikative dar, und seien daher ein Mittel, 

weltanschauliche Ideen in das Recht zu integrieren.
880

 Somit existieren 

Gesetze, die wie bereits dargelegt, für Arendt ob ihrer stabilisierenden 

Wirkung Grundbedingung für ein Miteinander sind, zwar noch, werden 

jedoch in ihrer Funktion ausgehöhlt. Sie trennen demnach nicht mehr 

                                                             

874 Schmitt, DJZ 1934, Sp. 945 (947). 

875 Fisahn, Recht, Berechtigt, Berechenbar – das allgemeine Gesetz in: 

Salzborn (Hrsg.), Kritische Theorie des Staates, S. 35 (37). 

876 Neumann, Carl Schmitt als Jurist, S. 345 f. 

877 Agamben, Homo Sacer, S. 181. 

878 Ebd. 

879 Neumann, Behemoth, S. 442; zur Bemühung um die Einhegung der Gene-

ralklauseln zum Beispiel Hedemann, Die Flucht in die Generalklauseln, S. 

32 ff.. 

880 Rüthers/ Fischer/ Birk, Rechtstheorie, Rn. 836 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


196 | Integrität und Verantwortung 

 

 

den Raum ab, in dem Menschen sich frei und gleich begegnen,
881

 son-

dern etablieren das ihnen durch Generalklauseln und Aufhebung des 

Analogieverbotes immanente Bewegungsmoment in der Recht-

sprechung. Der Grundsatz, dass in freien Gesellschaften all jenes erlaubt 

sei, was nicht explizit verboten ist,
882

 der die relative Gerechtigkeit zwi-

schen den Menschen ermögliche
883

 wird seinerseits aufgehoben. Das 

Recht verliere somit seinen Eigenwert gegenüber dem Politischen.
884

 

 

3.2.3 Rechtsförmige Rechtlossetzung als Terror 

 

Während das reformierte Verständnis von der Person des Richters sowie 

die Aufhebung rechtsstaatlicher Prinzipien ein Einfallstor für die Ideolo-

gie in die Judikative bot, dienten die über die Delinquenten verhängten 

Strafen einer Aktualisierung der ‚Volksgemeinschaft‘. Zwar blieb die 

‚normale‘ Verbrecherin in die Volksgemeinschaft, somit in die konkre-

ten Ordnungen und mithin in die Ideologie eingebunden, die Begrün-

dung der Strafe erfolgte unter Berufung auf die bereits vorgestellte abso-

lute Straftheorie Hegels und unter der Prämisse der Anerkennung der 

Persönlichkeit der Betroffenen, dies galt allerdings bei weitem nicht für 

jede, die im sogenannten Dritten Reich verurteilt wurde.
885

 „Die Äch-

tung scheidet den Verräter und den Volksfeind aus der Gemeinschaft, 

die Sicherungsmaßnahme den für die Gemeinschaft gefährlichen und 

untauglichen Kriminellen aus. Die Ehrenstrafe kennzeichnet den Wert, 

den der Rechtsbrecher für die Gemeinschaft darstellt und die Wertmin-

derung, die das Verbrechen darstellt.“
886

 

                                                             

881 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 950 f. 

882 Arendt, On the Nature Of Totalitarianism: An Essay in Understanding in: 

Essays in Understanding, S. 328 (334). 

883 Arendt, Denktagebuch, S. 179. 

884 Fraenkel, Der Doppelstaat, S. 140. 

885 In der Vorkriegszeit waren unter den Verurteilten nur etwas 15% Frauen, 

so dass hier die männliche Form verwendet wird, um eine Verzerrung der 

Vorstellung zu vermeiden (Roth, „Gestrauchelte Frauen“ und „unverbesser-

liche Weibspersonen“ in: Frietsch/ Herkommer (Hrsg.), Nationalsozialis-

mus und Geschlecht, S. 109 (120); Wachsmann, Gefangen unter Hitler, S. 

130 f.). 

886 Dahm, Nationalsozialistisches und faschistisches Strafrecht, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 197 

 

Der sogenannte gefährliche Gewohnheitsverbrecher,
887

 den Freisler 

auch als „willenloses Etwas“
888

, das es gelte aus dem Weg zu räumen, 

bezeichnet hat,
889

 wird vom biologisch begründeten Sicherheitsrecht als 

„Schädling“
 890

 an dem ‚gesunden Volkskörper‘ betrachtet,
891

 dem je-

doch seine eigenen Handlungen nicht zurechenbar seien;
892

 Ziel sei da-

her auch nicht die Sanktionierung der Auswirkungen der Tat, sondern 

die Unschädlichmachung des Täters.
893

 Als „entartete Volksgenos-

sen“
894

, die aufgrund ihrer Andersartigkeit keinen Wert für die Gemein-

schaft hätten, seien sie ohne Schuldfeststellung, nur im Sinne der Spezi-

alprävention „auszustoßen“
895

. Eine Strafe, die entsprechend der Theorie 

Larenz ein verantwortliches Subjekt braucht, um den ihr immanenten 

Sinn in der Wirklichkeit walten zu lassen, sei entsprechend in diesem 

Fall nicht möglich.
896

 Damit sei die Reaktion auf die Tat allein zweck-

mäßig zu ermitteln, das „Schutzbedürfnis der Allgemeinheit“
897

 müsse 

Maßstab zur Bestimmung des Sicherungsmittel bilden, nicht wie sonst 

der „verbrecherische Wille“
898

 des Delinquenten.
899

 Jene, ohne „ethi-

schen Nutzen“
900

 für die Gemeinschaft dürften nicht auf Kosten der 

„rassisch wertvollen Teile des Volkes“
901

 versorgt werden.
902

 

                                                             

887 Unter diesen Begriff konnten auch Frauen eingeordnet werden, allerdings 

ist der Prozentsatz der entsprechend Verurteilten verschwindend gering, so 

dass auch hier das generische Maskulinum beibehalten wird (s. Löffelsen-

der, Strafjustiz an der Heimatfront, S. 124). 

888 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Pauer-Studer/ Fink 

(Hrsg.), Rechtfertigungen des Unrechts, S. 457 (459). 

889 Ebd. 

890 Wolf, Richtiges Recht im nationalsozialistischen Staate, S. 23. 

891 Roxin, Strafrecht AT I, S. 134. 

892 Mezger, Deutsches Strafrecht, S. 77 ff. 

893 Freisler, Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Rechtfertigungen 

des Unrechts, S. 457 (463). 

894 Siegert, ZStW 1935, S. 418 (425). 

895 Ebd. 

896 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 42 f. 

897 Ebd., S. 43. 

898 Ebd.. 

899 Ebd. 

900 Siegert, ZStW 1935, S. 418 (425). 

901 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


198 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Dem sogenannten gefährlichen Gewohnheitsverbrecher wurde dem-

nach eine Rechtsposition, selbst im nationalsozialistischen Sinne, schon 

a priori gar nicht zugestanden. Entsprechend hafteten auch seiner Bestra-

fung nicht die Prädikate ‚gerecht‘, ‚ungerecht‘, oder Kategorien von 

‚Schuld‘ oder ‚Unschuld‘ an. Sie sei allein durch die Geltung des politi-

schen Prinzips der Notwendigkeit der existenziellen Erhaltung und des 

Schutzes des Volkes zu legitimieren.
903

 

Der Verrat hingegen zeichne sich durch die Verletzung des innersten 

Kerns der Volksgemeinschaft aus.
904

 Durch sein „gemeinschädliches 

Verhalten“
905

 habe sich der ‚Verräter‘ als ihrer „unwürdig“
906

 erwiesen 

und die Verbindung dauerhaft zerstört.
907

 Er sei nun zum Gegner, zum 

„Volksfeind“
 908

 geworden und das Strafrecht als Kampfrecht habe dafür 

zu sorgen, dass er „ausgemerzt“
 909

 wird. Diese „Typensonderung“
 910

 

solle für eine dauerhafte Ausstoßung, ‚Ausmerzung‘ des Ungesunden,
911

 

„fremder Typen und artfremden Wesens“
912

 sorgen, um die Volksge-

meinschaft vor „Entarteten und dauernden Schädlingen“
913

 zu sichern. 

Auch hier konnte also die von Larenz proklamierte Strafe ihren Sinn 

nicht mehr entfalten, da diese darauf basiere, dass der Täter der soge-

nannten Volksgemeinschaft noch zugehörig ist, innerhalb ihrer also als 

Rechtsgenosse Rechtssubjekt bleibe.
914

 Durch die Verwirklichung des 

Einzelwillens jedoch, habe der Täter die Anerkennung der Gemein-

                                                                                                                     

902 Ebd. 

903 Franzen, Gesetz und Richter in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigun-

gen des Unrechts, S. 369 (372 f.). 

904 Schaffstein, Das Verbrechen als Pflichtverletzung in: Dahm/ Huber/ La-

renz/ Michaelis/ Schaffstein/ Siebert (Hrsg.), Grundfragen der neuen 

Rechtswissenschaft, S. 108 (118). 

905 Sauer, ARSP 1934/35, S. 230 (246). 

906 Ebd. 

907 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (286). 

908 Dahm, DJZ 1934, Sp. 821 (828). 

909 Dahm, ZgS 1935, S. 283 (286). 

910 Dahm, DJZ 1934, Sp. 821 (828). 

911 Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 580 f. 

912 Ebd., S. 580. 

913 Wolf, ZStW 1935, S. 544 (545). 

914 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 199 

 

schaft, die nur darauf beruhe, dass der Mensch als Exponent den allge-

meinen Willen in seinem besonderen verwirklicht, verloren und mithin 

auch seine Qualität als Rechtsperson vernichtet.
915

 Er stehe nun als 

Feind außerhalb der Ordnungen und die Aufgabe der Reaktion auf die 

Tat sei es, diese von ihm vorgenommene Trennung von der Gemein-

schaft durch einen rechtlichen Akt auch formal zu perpetuieren.
916

  

Diese Rechtlossetzung sollte auf verschiedene Arten und in ver-

schiedenen Intensitätsgraden vorgenommen werden. Als sogenannte 

‚Ehrenstrafen‘ sollten die Maßnahmen jedoch auf Reichsbürger be-

schränkt bleiben, da nur ihnen eine Ehre überhaupt zukomme, derer sie 

verlustig gehen könnten.
917

 Die wohl am wenigsten einschneidende Stra-

fe war die Entziehung der Bürgerrechte: also Verlust der Reichsangehö-

rigkeit, Heeres-, Marine- und Ämterfähigkeit auf Lebenszeit.
918

 Zwar 

könne sich der Verurteilte nicht mehr in die Volksgemeinschaft einbrin-

gen, sei aber dennoch in der Lage, im bürgerlichen Rechtsverkehr zu 

agieren, so dass seine soziale und individuelle Stellung nicht zerstört 

werden.
919

 Dieser Vorschlag blieb jedoch nicht unwidersprochen, da er 

negiere, dass der nationalsozialistische Staat den Menschen in seiner 

„Totalität erfasst“
920

 und eine Einteilung in politische und individuelle 

Sphären demnach der Weltanschauung nicht entspreche.
921

 Zu bevorzu-

gen sei daher die Ächtung als schärfste denkbare Strafe.
922

 Sie ziele 

nicht allein auf die Aberkennung staatsbürgerlicher Rechte und Pflich-

ten, sondern auf den Entzug der Staatsangehörigkeit überhaupt und dem 

daraus resultierenden vollkommenen Ausstoß aus der Gemeinschaft.
923

 

Somit werde der Mensch auch als Privatperson getroffen,
924

 denn mit 

dem Verlust der Staatsangehörigkeit gehe auch die Pflicht einher, die 

                                                             

915 Binder System der Rechtsphilosophie, S. 20. 

916 Dahm, DJZ 1934, Sp. 821 (828). 

917 v. Gleispach, Willensstrafrecht in: Pauder/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigungen 

des Unrechts, S. 479 (493). 

918 Wolf, ZStW 1935, S. 544 (562). 

919 Ebd. 

920 Schaffstein, DR 1935, S. 269 (270). 

921 Ebd. 

922 Friedrich, Die Aberkennung der Staatsangehörigkeit als Strafmaßnahme, 

S. 42; Dahm, ZgS 1935, S. 283 (286). 

923 Dahm, DJZ 1934, Sp. 821 (832). 

924 Goetze, ZStW 1936, S. 533 (567). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


200 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Verbindungen zur Familie abzubrechen.
925

 Der nun Staatenlose solle 

nicht mehr in der Lage sein, zu heiraten oder zu vererben.
926

 Mit Aber-

kennung der Staatsangehörigkeit müsse die Beschlagnahme des ganzen 

Vermögens einhergehen.
927

 Diese Einbeziehung solle ohne Rücksicht 

auf potentielle Belange von Angehörigen verhängt werden.
928

 Eine 

Vermögensstrafe, also die Einziehung des gesamten Vermögens, lösche 

den Täter auch wirtschaftlich aus der ‚Volksgemeinschaft‘.
929

 Doch die 

Einbeziehung des ganzen Vermögens trat in der Rechtswirklichkeit des 

Nationalsozialismus nicht notwendigerweise direkt als Strafe auf – 

vielmehr ging mit der Integration des bürgerlichen Todes als Strafform 

das Vermögen automatisch auf den Staat über – es wurde als eine Art 

‚Erbe‘ betrachtet.
930

 Ziel der Ehrenstrafen sei es, denjenigen, der ge-

meinschaftszerstörend gewirkt hatte, ‚auszulöschen‘, als habe er nie ge-

lebt.
931

 Der Strafe komme also ein Reinigungscharakter
932

zu, sie diene 

sogenannten rassenhygienischen Zwecken:
933

 Da Erbanalgen einen nicht 

unerheblichen Teil auch der Gesinnung des Individuums bestimmten, 

solle verhindert werden, dass dieses sich innerhalb der Gemeinschaft 

fortpflanzen konnte und somit seine „krankhaften“ Anlagen vererben.
934

 

Diese Form des Strafens durch den Entzug von Rechtspositionen re-

duziert das Individuum auf den Status der physischen Existenz
935

 und ist 

im Falle des sogenannten gefährlichen Gewohnheitsverbrecher durch die 

Entscheidung über Leben und Tod Ausdruck der biopolitischen Souve-

                                                             

925 Friedrich, Die Aberkennung der Staatsangehörigkeit als Strafmaßnahme, 

S. 43. 

926 Schaffstein, DR 1935, S. 269 (271). 

927 Friedrich, Die Aberkennung der Staatsangehörigkeit als Strafmaßnahme, 

S. 31. 

928 Schnieders, Die Geschichte der Vermögensstrafe in Deutschland, S. 492. 

929 Dahm in: Schnieders, Die Geschichte der Vermögensstrafe in Deutschland, 

S. 499. 

930 Schnieders, Die Geschichte der Vermögensstrafe in Deutschland, S. 511. 

931 Goetze, ZStW 1936, S. 534 (567). 

932 Ebd., S. 534 (567 f.). 

933 Nicolai, Die rassengesetzliche Rechtslehre, S. 47. 

934 Ebd. 

935 Vgl. Lemke, Gouvernementalität und Biopolitik, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 201 

 

ränität des ‚Führers‘.
936

 An ihm demonstriert sich die rassistische Aufla-

dung auch von Kriminalität.
937

 Der ‚Verräter‘ hingegen repräsentiert die 

Aktualisierung des politischen Prinzips der Unterscheidung zwischen 

Freund und Feind, seine Exklusion sorge innerhalb dieser Logik für eine 

Steigerung der „inneren Gemeinschaftshaltung“
938

 der verbleibenden 

Volksgemeinschaft.
939

 Er stellt sich nicht als a priori rechtlos dar, son-

dern wird rechtsförmig außerhalb des Rechtes gestellt,
940

 ist demnach 

kein Exponent eines Naturzustandes, sondern personifizierte Demarkati-

onslinie der politischen Gemeinschaft, indem er ihre Begründung und 

ihr Bewegungsmoment verkörpert. 

 

3.2.4 Die Gestapo 

 

Während das Verfassungsrecht
941

 die Ordnung des Zusammenlebens 

umhülle, komme dem Verwaltungsrecht die Aufgabe zu, die „großen po-

litischen und rechtlichen Leitgedanken“
 942

 innerhalb der Ordnungen und 

Untergliederungen zu verwirklichen.
943

 In der Verwaltung schlage sich 

                                                             

936 Ebd. 

937 Vgl. Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft in: Folkers/ Lemke 

(Hrsg.), Biopolitik, S. 88 (108). 

938 Siegert, DR 1934, S. 528 f. 

939 Wolf, ZStW 1935, S. 544 (546). 

940 Vgl. Lemke, Gouvernementalität und Biopolitik, S. 90 f. 

941 Selbstredend kann es sich hier nicht mehr um eine normierte Verfassung 

handeln, im Anschluss an Carl Schmitt wird jedoch festgehalten, dass das 

Ermächtigungsgesetz wohl das vorläufige Verfassungsgesetz Deutschland 

sei (Schmitt, Staat, Bewegung, Volk, S. 7) und dieses bildete die Grundlage 

für eine Reihe weiterer Gesetze zur Einschränkung der staatsbürgerlichen 

und bürgerlichen Freiheiten, sowie Abschaffung staatlicher Strukturprinzi-

pien (Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 16). 

942 Huber, Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: Larenz (Hrsg.), 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 143 (166). 

943 Ebd.; dem Begriff der Verwaltung wohnte jedoch zur Zeit der nationalsozi-

alistischen Herrschaft eine kuriose Dichotomie inne, da sie, ausgeführt 

durch Beamte, eng an staatliches Denken geknüpft ist, während die Ideolo-

gie der Volksgemeinschaft den Staat lediglich als statisch begriff, nicht je-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


202 | Integrität und Verantwortung 

 

 

das Führerprinzip derart nieder, dass der ‚Führer‘ nicht als Organ der 

Staatsverwaltung definiert wird, sondern als über ihr stehend, so dass er 

sich des Apparats zu Zwecken seiner Führung bedienen könne.
944

 Seine 

Planung werde durch den Verwaltungsapparat durchgesetzt
945

 – so sei 

auch der Verwaltungsakt als Durchführung der von der Führung gestell-

ten Aufgabe zu begreifen.
 946

 

Der Verwaltung obliege allerdings nicht nur die Formung und Ge-

staltung der konkreten Ordnungen,
947

 sondern auch die Herstellung und 

der Schutz der Volksgemeinschaft durch Einfügung in sie.
948

 Um dieses 

Ziel verwirklichen zu können, müssten zunächst alle potentiellen Kon-

flikte und Feinde ausfindig gemacht werden.
949

 „Die lebendige Substanz 

der Volksgemeinschaft war unter der Einwirkung der internationalen 

städtischen Zivilisation und Denkweise, durch übertriebene Fürsorge für 

das Schwächliche, Kranke und Entartete und durch ungehindertes Ein-

strömen artfremden Blutes einer fortschreitenden Zersetzung ausge-

setzt.“
950

 Um diesen ‚Zersetzungsprozess‘ zu unterminieren müssten 

sämtliche „Schädigungen der Gemeinschaft“
951

 bekämpft werden.
952

 Seit 

der Machtübernahme durch die Nationalsozialisten agierten „zersetzen-

de Elemente“
953

 nicht mehr öffentlich, ihre „menschlichen Träger“
954

 

hingegen seien noch immer am Leben und hätten sich nun auf andere 

                                                                                                                     

doch als Organ zur Realisierung der neuen Weltanschauung und daher in 

diesen Fällen auf die NSDAP setzte (Adler, Der verwaltete Mensch, S. 

995).  

944 Höhn, DR 1936, S. 304 (306 f.). 

945 Ebd., S. 304 (307). 

946 Ebd., S. 304 (307). 

947 Huber, Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: Larenz (Hrsg.), 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 143 (172). 

948 Hameln, Die Polizei im neuen Reich, DR 1935, S. 412 (414). 

949 Best, DR 1936, S. 125 (126). 

950 Höhn in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 21. 

951 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 19. 

952 Ebd. 

953 Best, DR 1936, S. 125 (126). 

954 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 203 

 

Formen des Handelns verlegt. Volksfeinde müssten also aufgespürt, 

überwacht und „unschädlich“
955

 gemacht werden.
956

 Unter der Zugrun-

delegung des Maßstabs der Volksgemeinschaft sei jedoch nicht nur 

Feind, wer dezidiert gegen die gemeinschaftliche Ordnung handelt, son-

dern auch diejenigen, die durch „Nörgeln“
957

 und „Meckern“
958

 oder 

durch Beeinträchtigung der eigenen Gesundheit oder Arbeitskraft die 

Gemeinschaft mittelbar angreifen.
959

 Daher könne – ohne Einfluss des 

Vorsatzes des betroffenen Individuums – jeder Einzelwille, der dem Ge-

samtwillen zuwiderlaufe, als Krankheitserscheinung gewertet werden, 

die die „gefundene Einheit des unteilbaren Volksmechanismus“
960

 be-

drohen könnte.
961

 Dieser Wille gehöre „ausgemerzt“
962

. Dezidiert als 

Volksfeinde erkannt seien bereits Juden, Kommunisten, Freimaurer.
963

 

Jedes Volk trage zur eigenen Erhaltung zwei Urfunktionen in sich, 

die Abwehr des äußeren und des inneren Feindes.
964

 Die letztgültige 

Entscheidung über diese Urfunktion liege jedoch allein beim ‚Führer‘ als 

Verkörperung des Volksgeistes.
965

 Er treffe die politische Entscheidung 

über Freund und Feind, die als „eine besondere Bezogenheit“
966

, die „je-

dem Konflikt sein Gepräge geben, ihn spezifisch färben [kann, B.B.], 

selbst wenn er seinem Wesen nach bald diesem, bald jenem Sachgebiet 

angehört, also heteronom ist“
967

, sich nicht auf enumerierte Phänomene 

des menschlichen Lebens beschränken lässt. Gemein ist all den potenti-

ellen Gebieten jedoch, dass die dort sich eröffnenden Differenzen zu ei-

nem Kampf wachsen können. Der politische Akt des Benennens eines 

                                                             

955 Ebd. 

956 Ebd. 

957 Hameln, DR 1935, S. 412 (414). 

958 Ebd. 

959 Ebd., S. 412 (415). 

960 Best, DR 1936, S. 125 (126). 

961 Ebd. 

962 Ebd. 

963 Heydrich, DR 1936, S. 121 (122). 

964 Höhn in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 21. 

965 Hameln, Die Aufgaben der Polizei im Nationalsozialistischen Staat, DJZ 

1936, Sp. 1465 (1470). 

966 Ipsen, Politik und Justiz, S. 240. 

967 Ipsen, Politik und Justiz, S. 240. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


204 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Feindes und der darauffolgenden Vernichtung sei demnach eine Ver-

wirklichung des Lebensrechts, die – wie bereits dargestellt – Prämisse 

des nationalsozialistischen Rechtsverständnisses war.
968

 Die aus der Ent-

scheidung erwachsende Pflicht zur Abwehr des inneren Feindes liege in 

der Zuständigkeit der Polizei.
969

 

Da die Polizei sich als „Instrument der politischen Führung“
970

 ver-

stehe, bilden Hitlers Ideen Ausgangspunkt der polizeilichen Maßnah-

men.
971

 Als „klarste und prägnanteste Form des Selbsterhaltungswillens 

des Volkes“
972

 sei die Gestapo diejenige Institution, die „den politischen 

Gesundheitszustand des deutschen Volkskörpers sorgfältig überwacht, 

jedes Krankheitssymptom rechtzeitig erkennt und die Zerstörungskeime 

– mögen sie durch Selbstzersetzung entstanden oder durch vorsätzliche 

Vergiftung von außen hineingetragen worden sein – feststellt und mit 

jedem geeigneten Mittel beseitigt.“
973

 Ihr Ziel sei dementsprechend nicht 

mehr die Abwehr von Gefahren im Einzelfall, sondern die „Ausmerzung 

einer asozialen Erscheinung als solcher“
974

, wie zum Beispiel das Be-

rufsverbrechertum, durch die ‚Volksgemeinschaft‘.
975

  

Dabei müsse derjenige, der bekämpft wird keineswegs notwendi-

gerweise im Unrecht sein; Kategorien wie Recht und Unrecht seien im 

                                                             

968 Ebd., S. 239. 

969 Höhn in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 21. 

970 Hameln, DJZ 1936, Sp. 1465 (1470). 

971 Ebd. 

972 Frank in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 8. 

973 Spätestens 1936, mit der Zusammenführung der staatlichen Polizei und der 

SS in einer Zentralbehörde, ging der Einfluss der staatlichen Polizei zu-

gunsten der Gestapo zurück. Allerdings ist gerade in der Formierungsphase 

des Nationalsozialismus zu bemerken, dass die Gestapo noch Teil der 

Verwaltung an sich darstellte und ihre exponierte Rolle sich erst mit Radi-

kalisierung der Bewegung kristallisierte (Majer, Justiz und Polizei im 

„Dritten Reich“ in: Dreier/ Sellert (Hrsg.), Recht und Justiz im „Dritten 

Reich“, S. 136 (140)). 

974 Höhn in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 31. 

975 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 205 

 

Politischen nicht anwendbar.
976

 Seiner Position als Feind eigne er allein, 

weil er sich als Feind der Existenz der Gemeinschaft konstituiere.
977

 Die 

Bedrohung der Gemeinschaft sei deswegen auch nur aus dem Sichtwin-

kel der Bewegung zu beurteilen.
978

 Das Politische legitimiere sich also 

allein aus der Geltung des politischen Prinzips, das essentiell sei und 

keinen Begrenzungen und Beschränkungen unterliege.
979

 Entsprechend 

leite sich auf die Befugnis zur polizeilichen Bekämpfung des Feindes di-

rekt aus der derzeitigen Staatsauffassung her und bedürfe daher weder 

einer normativierten Legitimation noch beschränkender Normen.
980

 

Schließlich seien die anerkannten Prinzipien der nationalsozialistischen 

Rechtsauffassung bereits, auch ohne formelle Normierung, als materiel-

ler Teil des Rechts anzusehen.
981

 Gegen gesetztes Recht spreche zudem, 

dass es immer der Auslegung zugänglich sei, und somit einem Sachver-

halt zwei Seiten zugestehe; im Volk jedoch müsse es Dinge geben, die 

man „nur so und nicht anders ansehen kann“
982

. Es sei allein der Zweck 

– die Bekämpfung der Feinde – der ausschlaggebend für die Legitimität 

von Polizeiarbeit ist, Verhältnismäßigkeitsmaßstäbe werden als unerheb-

lich abgetan.
983

 Auch die Trennung zwischen Privat und Öffentlich kön-

ne keine Beschränkung polizeilicher Befugnisse mehr bilden, da der 

Einzelne innerhalb der Volksgemeinschaft nicht atomisiert, sondern stets 

in seinen Gliederungen eingeordnet sei, und somit auch die Gestaltung 

seiner Lebensverhältnisse nicht Selbstzweck, sondern stets an der Funk-

tion in der Volksgemeinschaft auszurichten sei.
984

 Einzig der Führerwil-

len, der nur gerechte Gesetze schaffen könne, könne die Kompetenz der 

                                                             

976 Franzen, Gesetz und Richter in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigun-

gen des Unrechts, S. 369 (371 f.). 

977 Ebd. 

978 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 24. 

979 Franzen, Gesetz und Richter in: Pauer-Studer/ Fink (Hrsg.), Rechtfertigun-

gen des Unrechts, S. 369 (371 f.). 

980 Best, DR 1936, S. 125 (126). 

981 Spohr, DJ, S. 58 (59). 

982 Himmler in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ 

Höhn (Hrsg.), S. 13. 

983 Höhn in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 32. 

984 Hameln, DR 1935, S. 412 (414). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


206 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Polizei, wo der Willen sich eindeutig geäußert hat, begrenzen.
985

 Den-

noch sei polizeiliches Handeln nicht willkürlich: Die Aufgabe der politi-

schen Polizei werde nicht von der klassischen Bürokratie, sondern von 

Mitgliedern der Bewegung übernommen.
986

 Sie verkörperten als solche 

„soldatische Beamten“
 987

, die zwar kämpferisch wie ein Soldat sind, 

gleichzeitig jedoch Verständnis für politische Notwendigkeiten auf-

brächten.
988

 So könnten sie zwar ohne gesetzliche Grundlage handeln, 

trügen jedoch das Recht in sich.
989

Als Schnittstelle zwischen dem Staat, 

der seinerseits nur als Mittel zum Zweck definiert wird, und der Bewe-

gung seien sie in der Lage, jede Maßnahme zu ergreifen,
990

 die dem 

„Selbsterhaltungswillen des Volkes“
991

 Rechnung trägt. Es sei also nicht 

die normative Einschränkung, sondern die Auswahl der Polizisten, die 

Willkür vermeide.
992

 

Die präventiven Maßnahmen der politischen Polizei müssten darauf 

zielen, den Feind nicht nur aufgrund einer von ihm ausgehenden unmit-

telbaren Gefahr zu fassen, sondern ihn nach einem großen Gesamtplan 

systematisch auch dort vernichten zu können, wo er augenblicklich nicht 

mit einer einzelnen Tat gefährlich wird.
993

 Im Gegensatz zur strafrechtli-

chen Sanktionierung, die der Entäußerung eines Willens bedürfe, könne 

die Exekutive bereits vor Vornahme konkreter Vorbereitungshandlungen 

intervenieren.
994

 Ein reguläres Zwangsmittel der politischen Polizei sei 

die Schutzhaft, zu vollstrecken in staatlichen Gefangenenanstalten und 

                                                             

985 Larenz, Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, S. 34. 

986 Höhn in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 29. 

987 Himmler in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ 

Höhn (Hrsg.), S. 13. 

988 Ebd. 

989 Buchheim, Die SS – Das Herrschaftsinstrument in: Buchheim/ Broszat/ Ja-

cobsen/ Krausnick (Hrsg.), Die Anatomie des SS-Staates, S. 13 (108). 

990 Höhn, DR 1936, S. 304 (307), erneut ein Einwand gegen die Kompetenz-

Kompetenz der Polizei, insbesondere der Gestapo. 

991 Best, DR 1936, S. 125 (126). 

992 Ebd. 

993 Höhn in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 26. 

994 Huber, ZakDR 1938, S. 78 (80 f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 207 

 

Konzentrationslagern.
995

 Aufgrund ihres präventiven Charakters
996

 sei 

sie von der Straf- und Untersuchungshaft zwar zu unterscheiden,
997

 aber 

nicht vollkommen abzutrennen. Sie sei durchaus auch als Ergänzung zur 

Strafrechtspflege zu begreifen, zum Beispiel um den „hinter dem Funk-

tionär stehenden illegalen Apparat durch rücksichtlose Bekämpfung“
998

 

zu zerschlagen.
999

 Die kriminelle Bestrafung werde jedoch nicht von der 

politischen Polizei vorgenommen.
1000

 Zur tatsächlichen Konkurrenz mit 

dem strafrichterlichen Urteilsspruch könne es insofern kommen, als auch 

Personen in Schutzhaft genommen werden sollten, die zwar mangels 

Beweisen nicht angeklagt werden können, bei denen aber davon auszu-

gehen sei, dass sie die Staatssicherheit gefährdeten.
1001

 Von dieser Be-

rechtigung wurde besonders häufig in den Fällen der ‚Rassenschande‘ 

Gebrauch gemacht, da viele Gerichte die Vorwürfe für nicht justiziabel 

hielten.
1002

 Auch nach Verbüßung einer Haftstrafe
1003

 oder im Falle eines 

von der Staatsführung als unangemessen wahrgenommenen Freispruchs 

konnte die Gestapo erneut auf die Individuen zugreifen.
1004

 Da die Dauer 

der Schutzhaft allein daran gebunden sei, wie lange sie ihrem Zweck 

nach erforderlich ist, und nicht normativ begrenzt werden könne, sei 

auch dieser Zugriff legitimiert
1005

 – eine Vollstreckung der ‚Schutzhaft‘ 

im Konzentrationslager, und nicht im Polizeigefängnis, sei insbesondere 

dann angezeigt, wenn marxistische oder kommunistische Einstellungen 

                                                             

995 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 40. 

996 Tesmer, DR 1936, S. 135 (136). 

997 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 30. 

998 Tesmer, DR 1936, S. 135 (137). 

999 Ebd. 

1000 Maunz, Verwaltung, S. 253. 

1001 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 36. 

1002 Vgl. Przyrembel, >Rassenschande<, S. 256. 

1003 Tesmer, DR 1936, S. 135 (137). 

1004 Gruchmann, Justiz im Dritten Reich, S. 599 ff. 

1005 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 41, weitere Ausführungen zu dem System der Konzentrati-

onslager finden sich im vierten Teil der Arbeit, „Recht und Gerechtigkeit 

bei Eichmann in Jerusalem“. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


208 | Integrität und Verantwortung 

 

 

eine lange Haftdauer indizierten.
1006

 Dabei sei es keineswegs allein der 

Ausnahmezustand, der die Verhängung dieser Maßnahmen legitimie-

re.
1007

 Dafür spreche schon allein die tatsächliche Lage im Jahre 1937, 

auch aber die veränderte Rechtsauffassung:
1008

 Unter „liberalisti-

schen“
1009

 Gesichtspunkten wäre davon auszugehen, dass der Ausnah-

mezustand besteht, bis die Verordnungen, die im Zuge des Reichstags-

brandes erlassen wurden, aufgehoben werden, tatsächlich gelte jedoch 

bereits längst die neue Verfassung.
1010

 Zudem ergeben sich die Befug-

nisse der Polizei, seit dem diese „materiell“
1011

 verstanden werden wür-

den, aus ihrer positiven Kompetenz, die neue Gemeinschaftsordnung 

durchzusetzen und seien daher auch nicht mehr als Eingriffe zu deklarie-

ren.
1012

 

Nach einer zuvor in der Literatur nicht außergewöhnlich kontrovers 

geführten Debatte normierte § 7 PGS im Jahre 1936, dass polizeiliche 

Maßnahmen, typischerweise Schutzhaftbefehle,
1013

 von Gerichten nicht 

überprüfbar sind. Diese Entscheidung theoretisch zu untermauern mühte 

sich Ipsen mit seinen Überlegungen zum justizlosen Hoheitsakt in Poli-

tik und Justiz. Ihm oblag es zunächst, Hoheitsakte zu definieren. Sie sei-

en dadurch gekennzeichnet, dass sie keine Beziehungen sogenannter 

Volksgenossen untereinander seien, sondern irgendwie in Verbindung 

mit der Führung stünden
1014

 – hoheitliches Recht sei das unmittelbare 

Wirken staatlicher Führung.
1015

 Dies lasse sich daran erkennen, dass die 

Maßnahmen im Zusammenhang mit der „nationalsozialistischen Erhe-

                                                             

1006 Tesmer, DR 1936, S. 135 (137). 

1007 Hamel, DJZ 1935, Sp. 326 (327). 

1008 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 26. 

1009 Ebd. 

1010 Ebd. 

1011 Hamel, DJZ 1935, Sp. 326 (327). 

1012 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 26. 

1013 Berger, JW 1934, S. 14 f. 

1014 Ipsen, Politik und Justiz, S. 214. 

1015 Huber, Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: Larenz (Hrsg.), 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 143 (156). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 209 

 

bung“
 1016

 stünden, also vor allem auf die Gestaltung des Lebens in der 

Gemeinschaft zielten.
1017

 Diese Gestaltung sei unter anderem in Form 

der Polizeiverfügung möglich.
1018

 Ob eine staatliche Handlung die Ge-

meinschaft repräsentiere, verändere oder integriere,
1019

 die sogenannte 

Volksgemeinschaft also gestaltet, sei jedoch nicht normativ ergründbar, 

sondern allein situativ erfassbar.
1020

 Sobald eine derartige Zielbestim-

mung jedoch erkannt wurde, handle es sich um einen politischen Tatbe-

stand.
1021

 Das Politische, das seinerseits – erneut wird Rekurs auf Carl 

Schmitt genommen – eine Intensität der Assoziation oder Dissoziation 

beschreibe, die allein von den Beteiligten, nicht jedoch von einer objek-

tiven Instanz bestimmt werden könne,
1022

 sei einer normativen Erfassung 

nicht zugänglich – und somit nicht justiziabel.
1023

 Da notwendige Vo-

raussetzung zur Bestimmung des Politischen die Eingebundenheit in den 

Konflikt ist, kann es dem Gericht auch nicht obliegen zu beurteilen, ob 

es sich um einen derartig qualifizierten Hoheitsakt handelt. In diesem 

Fall sei die Erkenntnis gefragt, die eben nicht durch den Richter, dessen 

Aufgabe das Subsumieren ist, durchführbar sei.
1024

 Einzig wer zur Er-

kenntnis des Politischen berufen ist, könne einen Hoheitsakt im ersten 

Schritt als solchen qualifizieren
1025

 und im zweiten Schritt darüber ver-

fügen, ob dieser justizlos sein sollte oder nicht.
1026

 Demnach stünde den 

politischen Organen die „Kompetenz-Kompetenz“
1027

 zur Entscheidung 

                                                             

1016 Ipsen, Politik und Justiz, S. 226. 

1017 Ebd., S. 216. 

1018 Ebd., S. 276. 

1019 Ebd. 

1020 Ebd., S. 226. 

1021 Ebd. 

1022 Ebd., S. 231. 

1023 Ebd. 

1024 Ebd., S. 302. 

1025 Ebd., S. 275. 

1026 Ebd., S. 293. 

1027 Der Begriff der Kompetenz-Kompetenz ist hier jedoch dogmatisch nicht 

ganz zutreffend, schließlich wurde davon ausgegangen, dass der sogenann-

te Führer die alleinige Macht hat und die Befugnisse sowohl an Justiz als 

auch an Verwaltung delegieren konnte. Faktisch jedoch normierte § 1 I 

PGS, dass die Gestapo selbst entschied, für welche Belange sie zuständig 

ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


210 | Integrität und Verantwortung 

 

 

darüber, ob es sich um eine Maßnahme zur Verwirklichung der Ziele der 

Staatsführung handelt, sowie über die Justiziabilität ebendieser zu,
1028

 

denn eine gesunde politische Sphäre wehre sich dagegen, justizförmig 

gemacht zu werden.
1029

  

Ipsens Schrift bezieht sich somit nicht allein auf Maßnahmen der 

Gestapo, sondern auch auf jene anderer Verwaltungsbehörden. Völlig 

zweifelsfrei war jedoch, dass jede Maßnahme der Gestapo, da diese 

grundsätzlich als „Erhaltung der Volks- und Staatsordnung gegen Ver-

rat, Zersetzung und offene Angriffe“
1030

 die Ausführung einer politi-

schen Anordnung sei, nicht vom Verwaltungsgericht überprüfbar sei.
1031

 

Dies führe jedoch nach Ansicht zeitgenössischer Autoren keineswegs 

zur Ungerechtigkeit, da die neue Definition der Gerechtigkeit ihre Ga-

rantie nicht in Normen, sondern in der Einfügung des Einzelnen in die 

Ordnungen finde.
1032

 Eine Gewaltenteilung sei somit nicht mehr not-

wendig, wohl aber die unbedingte Anerkennung der politischen Führung 

als übergeordnete Instanz der Volksgemeinschaft, aus der alles Recht 

überhaupt erst fließe.
1033

 Es sei daher sinnwidrig, der Justiz die Beurtei-

lung darüber zu überlassen, ob der hoheitliche Akt den Zielen der Staats-

führung entspricht und als solcher nicht justiziabel ist.
1034

 Die Verwal-

tungsbehörde als Trägerin politischer Führungsgewalt sei allen „Volks-

genossen“ unbedingt überlegen,
1035

 auch dem Richter, der sonst die 

Möglichkeit hätte, politische Entscheidungen zu hemmen und als 

‚Nichtführer‘ Befehle des ‚Führers‘ wirkungslos zu machen.
1036

 

                                                             

1028 Ipsen, Politik und Justiz, S. 215. 

1029 Koellreutter, Der deutsche Führerstaat, S. 22. 

1030 Huber, Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: Larenz (Hrsg.), 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 143 (174). 

1031 Huber, Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: Larenz (Hrsg.), 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 143 (174). 

1032 Ipsen, Politik und Justiz, S. 307. 

1033 Spohr, DJ, S. 58 (59). 

1034 Geigenmüller, Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, S. 47. 

1035 Huber, Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: Larenz (Hrsg.), 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 143 (174). 

1036 Ipsen, Politik und Justiz, S. 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 211 

 

Die Polizei definierte sich als exponiertester Teil des Verwaltungs-

rechts, dem es nicht obliegt, bereits vorhandene Ordnungen zu regulie-

ren, sondern die politischen und rechtlichen Leitgedanken des National-

sozialismus, also die Ideologie, in die Wirklichkeit zu transformieren. 

Die politische Entscheidung ist dabei, wie bereits dargelegt, die Unter-

scheidung zwischen Freund und Feind mit dem Ziel, den Feind zu ex-

kludieren und dadurch die kollektive Identität der verbliebenen Gruppe 

zu bestätigen, zu aktualisieren sowie sie zu organisieren. Das rechtliche 

Fundament ist jenes des ‚Lebensrechts des deutschen Volkes‘, das zu 

bewahren und zu verwirklichen oberste Priorität habe.
1037

 Deswegen 

müssten die Maßnahmen zur Durchsetzung dieses Prinzips stets den 

Feind, seine Exklusion und Vernichtung im Fokus haben.
1038

  

In der Konsolidierungszeit des Nationalsozialismus handelte es sich 

bei der Feindin
1039

 primär um die tatsächlich vorhandene politische Op-

position. Gleichzeitig jedoch begann die Gestapo schon, nicht nur de-

struktiv, sondern produktiv in dem Sinne zu agieren, dass ihre Maßnah-

men auf die Umsetzung der totalitären Fiktion in die Wirklichkeit ziel-

ten.
1040

 Dabei rekurrierte sie stets auf den ‚Führer‘, der sich als Artikula-

tionsorgan des übermenschlichen Rechts der Natur verstand
1041

 und dem 

die Gestapo direkt unterstellt war. Die von ihm vorgenommene Bestim-

mung der Feindin war zum einen die Bestätigung seiner Souveränität, 

zum anderen jedoch vor allem eine politische Entscheidung, die als sol-

che nicht an den Kategorien juristischer Beurteilung zu messen war. Ihr 

Maßstab bildete allein die Volksgemeinschaft, die ihrerseits als eigene 

Entität ein ideologisches, nicht der Wirklichkeit entsprechendes Kon-

strukt darstellte. Dementsprechend ergab sich auch das Verbrechen, des-

sen die Feindin bezichtigt wurde, aus der Notwendigkeit der Natur, nicht 

aber aus den tatsächlichen Handlungen oder Gesinnungen des Individu-

                                                             

1037 Schmitt, DJZ 1934, Sp. 945 (947). 

1038 Höhn in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ Best/ Höhn 

(Hrsg.), S. 26. 

1039 Auch wenn die Nationalsozialisten in ihren Schriften selbstredend stets im 

generischen Maskulinum schrieben, bleibt doch offenbar, dass aufgrund 

des kontagionistischen Antisemitismus keine Trennung nach Geschlechtern 

vorgenommen wurden, sondern Frauen ebenso wie Männer von den Maß-

nahmen der Gestapo betroffen waren. 

1040 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 874. 

1041 Ebd., S. 877. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


212 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ums.
1042

 „An die Stelle des heimlich geplanten, aber faktisch nachweis-

baren Vergehens tritt das objektiv errechenbare ‚mögliche Verbrechen‘, 

dessen Planung sich nicht mehr in den Köpfen von Staatsfeinden ab-

spielt, sondern logisch aus der Analyse jeweiliger historisch-politischer 

Vorgänge ableitbar ist.“
1043

 Das Verbrechen, das der Feindin vorgewor-

fen wird, hängt von den „im geschichtlichen Augenblick enthaltenen 

Möglichkeiten ab. Diesen Möglichkeiten muss auch dann entsprochen 

werden, wenn die Wirklichkeit ihnen nicht entspricht, das heißt, wenn zu 

dem ‚möglichen Verbrechen‘ keine wirklichen Verbrecher sich ent-

schlossen haben. Denn es liegt im Wesen der totalitären Fiktion, dass sie 

nicht nur das Unmögliche möglich macht, sondern vor allem auch alles, 

was sie nach ihrem ideologisch geleiteten Schema als möglich ‚voraus-

sieht‘ – und Voraussehen heißt hier lediglich Berechnen –, bereits als 

wirklich in Rechnung stellt. Da die Geschichte in der totalitären Fiktion 

voraussehbar und berechenbar verläuft, muss jeder ihrer Möglichkeiten 

auch eine Wirklichkeit entsprechen. Diese ‚Wirklichkeit‘ wird nicht an-

ders fabriziert als andere ‚Tatsachen‘ in dieser rein fiktiven Welt.“
1044

 Es 

sei die Politik, nicht die subjektive Positionierung, die den Menschen 

zum Gegner der Herrschaft machte.
1045

 Dies klingt auch in der Formulie-

rung Hamels an, dass die Bedrohung, die von dem Feind ausginge, stets 

allein vom Standpunkt der Bewegung als Verwirklichung des politi-

schen Prinzips der Volksgemeinschaft zu beurteilen sei. Der Gestapo als 

dem ‚Führer‘ direkt verpflichtet kam dabei die Aufgabe zu, den „Träger 

objektiv gefährlicher Tendenzen“
1046

 zu vernichten
1047

 und somit die „to-

talitäre Fiktion“
1048

 „unmittelbar“
1049

 zu verwirklichen, also anders als 

zum Beispiel die Justiz nicht durch das Recht zu agieren. Diese Vernich-

tung erfolgte im wortwörtlichen Sinne: Arendt konstatiert, dass es sich 

sowohl bei den Konzentrationslagern als auch bei den polizeilichen Ge-

fangenenanstalten, in denen die sogenannte Schutzhaft vollstreckt wer-

                                                             

1042 Ebd. 

1043 Ebd., S. 884. 

1044 Ebd., S. 886. 

1045 Ebd., S. 877 f. 

1046 Ebd., S. 878. 

1047 Ebd., S. 881. 

1048 Ebd., S. 872. 

1049 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 213 

 

den sollte, um „Höhlen des Vergessens“
1050

 gehandelt habe, die nicht nur 

darauf zielten, das Menschen zu ermorden, sondern darauf, alle Spuren 

seiner Existenz zu vernichten, als habe es ihn nie gegeben.
1051

  

Zwar waren die als Juden Verfolgten die Ersten, die von den Natio-

nalsozialisten als objektive Feindinnen deklariert in Konzentrationsla-

gern umgebracht wurden, doch folgten im Verlauf der Herrschaft Pläne, 

auch weitere Bevölkerungsgruppen zu vernichten.
1052

 Nur dadurch habe 

die Bewegung, deren charakterisierendes Moment die dauerhafte Aus-

scheidung von ‚Schädlingen‘ und ‚Lebensuntauglichen‘ war, aufrecht 

erhalten werden können.
1053

 Auch hier oblag die Entscheidung einzig 

dem sogenannten Führer und war für die Einwohnerinnen des totalen 

Staates weder antizipier- noch nachvollziehbar. Die Geheimpolizei al-

lerdings wurde über diese Pläne informiert, eine Position, die sie gegen-

über den anderen staatlichen Institutionen privilegierte und ihr zukünfti-

ges Aufgabengebiet bestimmte.
1054

 Da sie die Entscheidungen exekutier-

te, habe sie die Verkörperung der Ideologie und damit das Gesetz des to-

talen Staates dargestellt:
1055

 Ihre Maßnahmen zielten darauf, die angeb-

lich naturimmanenten Gesetze der Ausscheidung zur Verwirklichung der 

Rassegesellschaft zu realisieren.
1056

 Fraenkel, der eine der grundlegen-

den Studien zum Recht im sogenannten Dritten Reich geschrieben hat, 

attestiert der Gestapo eine herausragende Stellung selbst unter den Exe-

kutivorganen.
1057

 Arendt folgt Fraenkels grundlegender These,
1058

 betont 

jedoch überdies, dass in der Gestapo Staat und Partei zusammengefallen 

seien
1059

 – wie auch besonders ersichtlich bei der Auswahl der Beam-

                                                             

1050 Ebd., S. 900. 

1051 Ebd.S. 901. 

1052 Vgl. Frei, Der Führerstaat, S. 162 ff. 

1053 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 878 f. 

1054 Ebd., S. 877. 

1055 Ebd., S. 889. 

1056 Ebd., S. 948. 

1057 Fraenkel, Der Doppelstaat, S. 32. 

1058 Arendt verweist in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft auf seine 

Studie, s. S. 828. 

1059 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 869 f., sie verweist 

darauf, dass der Armee kaum Bedeutung zugekommen sei und der Natio-

nalsozialismus, der sich nie als etatistische Ordnung begriffen hat, den 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


214 | Integrität und Verantwortung 

 

 

ten.
1060

 Damit habe die Polizei das Machtzentrum in einem Staat gebil-

det, der ansonsten durch seine Strukturlosigkeit gekennzeichnet war.
1061

 

 Da die objektive Feindin, wie bereits dargelegt, sich nicht durch ei-

gene Handlungen oder Gesinnungen als solche positionierte, konnte jede 

Bewohnerin des Territoriums potentiell in das Visier der Geheimpolizei 

geraten, eine latente Dauergefahr, die ein „universales Mißtrauen“
1062

 

provoziert habe, das jede menschliche Beziehung unzuterminieren droh-

te.
1063

 Im Gegensatz zu den Geheimpolizeien, wie sie auch in Diktaturen 

bekannt seien, offenbare sich ihre eigentliche Bedeutung in der totalen 

Herrschaft erst dann, wenn die tatsächliche politische Opposition ver-

nichtet ist,
1064

 da erst dann das Charakteristikum der objektiven Feindin, 

nämlich die vollkommene Abstraktion von selbst den Intentionen der zu 

Vernichtenden zu Tage trete, wenn die Verfolgung also arbiträr gewor-

den ist.
1065

 Der Terror könne demnach auch erst dann in seiner ganzen 

Gestalt erscheinen, wenn selbst alle Erfahrung und Wirklichkeit aus dem 

Bewusstsein der Menschen eliminiert worden ist und sie sich nur noch 

als Exponenten begreifen.
1066

 Dabei seien es im Nationalsozialismus 

nicht nur die potentiellen Denunziantinnen gewesen, die sich im direkten 

Umfeld befinden konnten, die jenes universale Misstrauen evozierten, 

                                                                                                                     

Staat lediglich als „Fassade der Normalität“ (ebd.) bestehen habe lassen, 

die Macht allerdings bei der Partei und somit bei der Bewegung lag. 

1060 Die Gestapo bestand zu großen Teilen aus SS-Mitgliedern (s. Kogon, Der 

SS-Staat, S. 4). Dadurch fiel auch die „Gegnerermittlung“, die von der SS 

betrieben wurde, zusammen mit der „Gegnerbekämpfung“, Zuständigkeit 

der Gestapo war (Frei, Der Führerstaat, S. 139). 

1061 So auch Neumann, der attestierte, dass die nationalsozialistische Herrschaft 

keineswegs in den Kategorien herkömmlicher politischer Ordnungen zu 

rubrizieren sei, sondern für sie auf den Begriff des Behemoth rekurriert 

werden müsse, mit dem Hobbes einst das Gegenmodell zum Leviathan be-

schrieb (Neumann, Behemoth, S. 459 ff.). 

1062 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 892. 

1063 Ebd. 

1064 Ebd., S. 872. 

1065 Ebd., S. 897, sie nutzt zur Illustration dieses Begriffs den Plan Hitlers, alle 

Herz- und Lungenkranken und deren Familien für ‚lebensuntauglich‘ zu 

erklären. 

1066 Ebd., S. 874. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 215 

 

sondern auch das Wissen um die Konzentrationslager, das zwar wohl in-

dividuell vorhanden war, jedoch nicht kommuniziert werden konnte, so 

dass „alle greifbare Wirklichkeit“
 1067

 verschwunden sei und „sich nur in 

der Form einer alle Bereiche und Tätigkeiten durchwaltenden, quälen-

den, vagen Unsicherheit und Angst geltend“
1068

 gemacht habe.
1069

 Diese 

quälende Angst und das universale Misstrauen, die Arendt als Resultat 

des polizeilichen Terrors herausarbeitet, unterminieren zwischen-

menschlichen Kontakt und führen zu einer Atomisierung des Individu-

ums, die in eine Verlassenheit mündet, die sich als politische Grunder-

fahrung des Nationalsozialismus darstellt.
1070

 

 

3.2.5 Rechtsadressabilität und  

personaler Ausnahmezustand 

 

Der totale Herrschaftsanspruch, die Transformation des menschlichen 

Wesens in ein „auf die elementarsten Reaktionen“
1071

 reduziertes 

Exemplar der Gattung Mensch vorzunehmen, sei nur in den Lagern ver-

wirklicht worden,
1072

 so Arendt, die als Laboratorien für das Gesell-

schaftsideal des Totalitarismus dienen sollten.
1073

 Vorbedingung für eine 

                                                             

1067 Ebd., S. 902. 

1068 Ebd., dies bezieht Arendt darauf, dass von den Konzentrationslagern nicht 

gesprochen werden durfte, auch wenn deren Existenz allen bewusst war. 

Dass diese Beobachtung der Realität im sogenannten „Dritten Reich“ ent-

sprach, bestätigt Fraenkel durch das Beispiel eines Geistlichen, der vom 

Reichsgericht verurteilt wurde, den öffentlichen Frieden gestört zu haben, 

indem er in seiner Fürbitte eine Fürsorgerin bedachte, die trotz Einstellung 

des gerichtlichen Verfahrens in Schutzhaft genommen wurde (Fraenkel, 

Der Doppelstaat, S. 68). 

1069 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 902. 

1070 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 975. 

1071 Ebd., S. 936. 

1072 Dabei fasst Arendt alle Formen von Lagern grundsätzlich zusammen, sieht 

allerdings die Vernichtungslager als „die konsequenteste Form des Kon-

zentrationslagers“ (Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Ausch-

witz, S. 7 (16)), weil in ihnen der fehlende Sinnzusammenhang zwischen 

Verbrechen und Strafe von Anfang an ersichtlich gewesen sei (ebd.). 

1073 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 907 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


216 | Integrität und Verantwortung 

 

 

derart gelagerte Beherrschung sei jedoch die „Entrechtung des Men-

schen, die Tötung der juristischen Person in ihm [...]“
1074

. Rechtlosigkeit 

liege dann vor, wenn es kein Gesetz mehr gibt, das auf den Menschen 

anwendbar ist.
1075

 Rekurrierend auf die Einführung scheint diese Ent-

rechtung zum Zwecke der Singularisierung durch den Terror als Wesen 

der politischen Gemeinschaft vonstatten zu gehen, so dass abschließend 

untersucht werden soll, welche der analysierten Rechtstechniken und 

dogmen der Rechtlossetzung beziehungsweise der ‚Tötung der juristi-

schen Person’ eigneten. Zunächst ist dabei, analog zu Neumanns 

Behemoth an die drakonische Strafgesetzgebung, die Aufhebung des 

Analogieverbotes, der Gesetzesbindung des Richters, des Rückwir-

kungsverbotes sowie an die Generalklauseln zu denken. Die Änderung 

der Prinzipien diente der Integration nationalsozialistischer Prämissen in 

das Rechtssystem und habe den Richter zum Vollstrecker politischer 

Vorgaben werden lassen.
1076

 Die Funktionen positiven Rechts – Vorher-

sehbarkeit und Stabilisierung durch Allgemeinheit und Berechenbarkeit 

– wurden dadurch unterminiert und ein Rechtssystem etabliert, dessen 

einziger Zweck die Terrorisierung von Menschen gewesen sei.
1077

 Die 

hierdurch implementierte Instabilität weist Reminiszenzen zu der von 

Montesquieu als tyrannisch qualifizierten gesetzlosen Herrschaft auf, bei 

der die Willkür einer Einzelnen „die Zäune des Gesetzes dem Erdbo-

den“
1078

 gleichmacht. Doch blieb gerade die Eröffnung eines Strafver-

fahrens im Nationalsozialismus abhängig davon, dass sich zum Beispiel 

die ‚treulose Gesinnung‘ in einer Handlung niedergeschlagen hatte. Die 

Gegnerinnen, die durch Intensivierung und Extensivierung des Straf-

rechts und des dazugehörigen Prozess- und Vollzugsrechts dem staatli-

chen Zugriff ausgesetzt wurden, standen nicht a priori außerhalb des 

Rechts, da es noch Gesetze gab, die auf die Individuen anwendbar wa-

ren, sie also vom Recht noch adressiert wurden. Strafrecht und Strafver-

fahrensrecht sind mithin nicht geeignet, Arendts These der Rechtlosig-

                                                             

1074 Ebd., S. 928, hier taucht der Terminus erneut auf, diesmal jedoch augen-

scheinlich mit einem anderen Sinngehalt; gemeint ist wohl nicht nur der 

Mensch als Bürger. 

1075 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 609. 

1076 Neumann, Behemoth, S. 447. 

1077 Ebd., S. 440. 

1078 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 957. 

-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 217 

 

keit aller Einwohnerinnen des totalen Staates zu verifizieren.
1079

 Zudem 

diente das Recht der Verwirklichung der Ziele der sogenannten national-

sozialistischen Revolution und ist zweifelsohne insofern als Terror zu 

qualifizieren, als es durch Einschüchterung für die Auslöschung der Op-

position sorgte. Dieser ist jedoch durch Zweck-Mittel Relationen zu be-

greifen und stellt sich daher als Instrument, nicht aber als Wesen der to-

talen Herrschaft dar. Die vorgestellten Rechtänderungen können ent-

sprechend nicht als spezifisch totalitärer Terror definiert werden.  

Anders jedoch verhält es sich möglicherweise mit den Strafen, ins-

besondere ist hier an die ‚Ehrlossetzung‘ zu denken, die sogenannte 

‚Verräter‘ treffen sollte. Diese zielte darauf, den Täter qua Gesetz aus 

dem Recht auszuschließen und ihn zum Feind zu deklarieren. Orientiert 

am Begriff des Politischen bleibt der Feind bei Exklusion aus der Nor-

menordnung dennoch Teil der politischen Ordnung, ist also weiterhin 

dem Souverän ausgesetzt, allerdings ohne die Vermittlung durch das 

Recht. Arendt konstatiert in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, 

dass die Verbannung stets nur die Entfernung des Menschen aus einem 

Teil der Welt in einen anderen gemeint habe.
1080

 Ebendies traf jedoch 

auf den mit einer Ehrenstrafe belegten sogenannten Verräter nicht mehr 

zu.
1081

 Durch seinen Verbleib auf dem Territorium lebte er in einem 

Ausnahmezustand, in dem Normativität und Faktizität miteinander ver-

schmolzen. Anders als der traditionelle Ausnahmezustand, bei dem die 

Geltung von Normen für ein partikulares Territorium temporär suspen-

diert wird, zeichnete sich der Ausnahmezustand, dem der zum Feind Er-

klärte im Nationalsozialismus ausgeliefert ist dadurch aus, dass er per-

sonal, und nicht territorial, gebunden war.
1082

 Ausgeschlossen aus dem 

Gesetzesstaat und dennoch in dessen Territorium verharrend lebte er nun 

                                                             

1079 Ebd., S. 928. 

1080 Ebd., S. 917. 

1081 Gerade in diesen Fällen, die häufig auch die „Rassenschande“ trafen, zeigte 

sich eine enge Zusammenarbeit von Polizei und Justiz, sei es dadurch, dass 

die Polizei Ermittlungsakten nicht mehr der Staatsanwaltschaft übergab, 

oder dadurch, dass das Gericht den Verurteilten zur „Vernichtung durch 

Arbeit“ an die Polizei überstellte (Majer, Justiz und Polizei im „Dritten 

Reich“ in: Dreier/ Sellert (Hrsg.), Recht und Justiz im „Dritten Reich“, S. 

136 (146 f.)). 

1082 Vgl. Fraenkel, Der Doppelstaat, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


218 | Integrität und Verantwortung 

 

 

in einem Polizeistaat, in einem „Regime der Verordnungen“
1083

. Das sei 

nicht nur durch seine Anonymität charakterisiert, sondern vor allem da-

durch, dass alle Anordnungen direkt ausgeführt werden können, anders 

als das Gesetz, das von seinem Vollzug stets getrennt bleibt.
1084

 Die 

Verordnung schaffe demnach Tatsachen, die nicht begründet oder ge-

rechtfertigt werden zu müssen dort, wo das Gesetz zunächst nur Hand-

lungsvorgaben machen kann.
1085

 Er wird demnach, nachdem er exklu-

diert wurde, vom Recht nicht mehr adressiert und ist somit rechtlos. 

Und doch ist die Situation des Straftäters, der durch einen Rechtsakt 

exkludiert wurde, nicht zu vergleichen mit jener der objektiven Gegne-

rinnen. Das Postulat des Primates des Politischen kam hier insofern zum 

Tragen, als es für legitim erklärt wurde, die Bewahrung der politischen 

Einheit durch die identitätsstiftende Feind-Setzung zu garantieren. In 

diesem Falle hatte der Ausschluss nichts mit der eigenen Handlung oder 

Gesinnung zu tun, nicht einmal mit präpolitischen individuellen Disposi-

tionen des Menschen, sondern war Resultat einer „pseudomysti-

schen“
1086

 Deduktion und Dezision, allein eine „objektive Möglichkeit 

der Geschichte“
1087

. So wurden nicht nur Rechtspersonalität und Rechts-

subjektivität vernichtet, sondern Rechtsadressabilität überhaupt. Als 

Rechtsadressatin wird diejenige bezeichnet, die, ohne Rechtsautorin zu 

sein, vom Recht angesprochen werden und mit Rechten und Pflichten 

belegt werden kann. Der Begriff der Adressabilität stammt aus der so-

ziologischen Systemtheorie und statuiert zunächst, dass Bewusstsein und 

Kommunikation in Interdependenz stehen, ihre Ausbildung jedoch da-

von abhänge, dass das Individuum zunächst als adressabel, als „Instanz 

der Mitteilung“
1088

 unabhängig von seiner tatsächlichen Fähigkeit von 

                                                             

1083 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 516. 

1084 Ebd., S. 516 ff. 

1085 Ebd.S. 526 f. 

1086 Ebd., S. 520; es ist durchaus denkbar, dass sie sich mit dieser Interpretation 

der Bürokratie bereits gegen Carl Schmitt wendet, dass sie ihn gelesen hat, 

geht aus einigen Anmerkungen in Elemente und Ursprünge totaler Herr-

schaft zweifelsfrei vor (Vgl. Volk, Staat und Staatskritik im Denken Han-

nah Arendt in: Wessel/ Volk/ Salzborn (Hrsg.), Ambivalenzen der Ord-

nung, S. 121 (139)). 

1087 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 885. 

1088 Fuchs, Soziale Systeme 1997, S. 57 (62). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 219 

 

Sprache und Selbstreferenz, anerkannt wird.
1089

 Rechtsadressabilität 

meint mithin die Anerkennung des Individuums als potentielle Adressa-

tin von Normen durch Inklusion in das Recht.
1090

 Bereits die Prämisse 

des nationalsozialistischen Rechtsdenkens, das als in die Gemeinschaft 

Eingeschlossene nur diejenigen anerkannte, die artgleich waren, negierte 

diese Form der Ansprechbarkeit für alle zu durch das Führerprinzip zu 

Feindinnen Deklarierten. Die konstituierende oder aktualisierende 

Dezision ergeht nicht rechtsförmig und somit ohne Sinnvermittlung zwi-

schen Zusammenhang und Folge, sondern orientiert sich allein an politi-

schen, nicht notwendigerweise nachvollziehbaren Kategorien. 

Allerdings habe die Rechtlosigkeit nicht nur die objektiven Gegne-

rinnen, die von Arendt zum „zentralen Begriff totalitären Rechtsden-

kens“
1091

 deklariert wurden, getroffen, sondern alle Einwohnerinnen des 

Territoriums des sogenannten Dritten Reiches.
1092

 Diese Diagnose kann 

                                                             

1089 Ebd., S. 57 (61). 

1090 Der Begriff wurde bewusst in Abgrenzung zu jenem geläufigen der Rechts-

fähigkeit gewählt. Dieser besagt ganz basal, dass das Individuum von Ge-

burt an bis zum Tod Trägerin von Rechten und Pflichten ist. Bereits das 

Postulat Larenz‘ ‚Rechtsgenosse ist nur, wer Volksgenosse ist, und Volks-

genosse kann nur sein, wer deutschen Blutes ist‘ sprach den als Juden Ver-

folgten nur abgeleitete Rechte zu, die sich entsprechend als Gnade anneh-

men und keine zuverlässige Rechtsposition begründen. Allerdings kommt 

in diesem Begriff nicht die spezifisch kommunikative Seite des auch 

Arendt’schen Rechtsdenkens zum Tragen, die eben in dem Selbst-Bewusst-

sein besteht, von einer Norm angesprochen zu werden und sich selbst somit 

auch als Trägerin von Rechten und Pflichten zu begreifen, als, in ihrem un-

glücklichen Terminus, juristische Person, mit besonderer Betonung auf der 

Person. Während also die Rechtsfähigkeit ein äußerliches Phänomen von 

Einschluss und Ausschluss umfasst, bezieht die Rechtsadressabilität das 

Verhältnis des Menschen in Beziehung zu sich als Rechtsperson ein. Ähn-

lich formuliert es Althusser, wenn er die ideologische (im marxistischen 

Sinne) Kategorie der Subjekte als Voraussetzung für die Subjektivierung 

des Individuums setzt. Nur durch die, in seinem Terminus Anrufung, werde 

das konkrete Individuum zum konkreten Subjekt (Althusser, Ideologie und 

ideologische Staatsapparate in: Ideologie und ideologische Staatsapparate, 

S. 108 [142 f.]). 

1091 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 879. 

1092 Ebd., S. 928. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


220 | Integrität und Verantwortung 

 

 

nur durch den erneuten Rückgriff auf den Primat des Politischen bezie-

hungsweise den Begriff der Notwendigkeit verifiziert werden, die dafür 

sorgten, dass kein Mensch davor gefeit war, im Namen dieser Postulate 

ausgeschlossen zu werden. Besonders ersichtlich ist das an der Befugnis 

der Gestapo, unliebsame Urteile durch Einweisung in das Konzentrati-

onslager zu ‚korrigieren‘. Das bedeutet, dass es das Nebeneinander von 

Normen- und Gewaltordnung war, die Struktur des Doppelstaats, dessen 

Grenzen permeabel und für das Individuum unbestimmbar waren, das 

die Rechtlosigkeit begründete. Die Willkür der Einlieferung in die Kon-

zentrationslager sei das wesentliche Prinzip dieser Institution
1093

 gewe-

sen und nicht begrenzt „auf bestimmte Gesinnungen religiöser oder poli-

tischer Art, auf bestimmte Verhaltensweisen geistiger oder erotischer 

oder sozialer Natur, auf bestimmte neu erfundene ‚Verbrechen‘“
1094

, so 

dass jeder Mensch davon potentiell betroffen sein konnte. Das Wissen 

um die Existenz der Lager, das nicht öffentlich artikuliert wurde, und die 

Willkür der Einlieferungen, habe alle Einwohnerinnen in einen Zustand 

der „unbestimmten Angst“
1095

 versetzt, die Furcht vor der Nachbarin als 

Polizeispitzel habe zu einem „universalen Misstrauen“
1096

 geführt und 

somit zu einer Sphäre der Kommunikationslosigkeit und Apathie.
1097

 Die 

Unterminierung des Rechtssystems durch seine Entmachtung durch die 

Exekutive sowie die Unvorhersehbarkeit der Feind-Erklärung und die 

daraus entstehende Instabilität der Ordnung sind demnach Elemente je-

nes Terrors, der Menschen nicht nur aus der öffentlichen Sphäre in das 

Privatleben verweist, sondern sie auch dort so regungslos hält, dass sie 

ihren Mitmenschen nicht mehr begegnen können.  

Die Tötung der ‚juristischen Person‘ geht jedoch kurioserweise nicht 

mit der sich aus dem Nebeneinander von Normen- und Gewaltordnung 

ergebenden Rechtlosigkeit einher, die jede ‚Bürgerin‘ der totalen Herr-

schaft trifft. Der Begriff der ‚juristischen Person‘ wird bei Arendt in 

mannigfaltigen Kontexten verwendet und scheint jeweils mit unter-

                                                             

1093 Ebd., S. 928 f. 

1094 Ebd. 

1095 Ebd., S. 936. 

1096 Ebd., S. 892. 

1097 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 936. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 221 

 

schiedlichen Bedeutungen aufgeladen.
1098

 Während er in Über die Revo-

lution eher zur Beschreibung der Rechte und Pflichten einer Staatsbürge-

rin genutzt wird, wird in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft ein 

viel elementareres Phänomen mit diesem Terminus adressiert, wenn sie 

schreibt, dass „die Tötung der juristischen Person in ihm [dem Men-

schen, B.B.]“
1099

 notwendige Bedingung für sein totales Beherrschtsein 

sei
1100

 und das diese Tötung nur bei denjenigen vollständig habe durch-

geführt werden können, die als „vollkommen Unschuldige“
1101

 in die 

„Massenfabriken des Todes“
1102

 eingeliefert wurden. Der Tod sei mit der 

Übertretung der Schwelle ins „Niemandsland“
1103

, ins Konzentrationsla-

ger, erfolgt, das selbst in der totalen Herrschaft „sicher gegen die Welt 

aller anderen, die Welt der Lebenden überhaupt“
1104

 abgeschottet gewe-

sen sei.
1105

 Doch war nicht jeder von ihr betroffen – Arendt konstatiert, 

sich auf die Berichte Kogons und Bettelheims stützend, dass bei „Ver-

brechern und den sogenannten Politischen die Zerstörung der juristi-

schen Person nicht voll gelingen kann, weil sie wissen, warum sie dort 

sind.“
1106

 Sie wurden durch ihre Exklusion noch adressiert und zwar in 

                                                             

1098 So mag es nahe liegen, mit Forst davon auszugehen, dass Arendt im Kon-

text der Konzentrationslager die juristische Person im Sinne einer Rechts-

person verwendet, sie also attestiert, dass den als Juden Verfolgten zu-

nächst die Möglichkeit zur öffentlichen Exponierung genommen wurde 

(Forst, Kontexte der Gerechtigkeit, S. 434 f.). Diese Annahme klingt inso-

fern einleuchtend, als dann kein Unterschied zwischen dem Begriff der ju-

ristischen Person, wie sie ihn in Über die Revolution profiliert und dem der 

juristischen Person, wie er in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft 

gebraucht wird, vorliegen würde. Auf der anderen Seite jedoch handelt es 

sich dabei um staatsbürgerliche Rechte, aus denen die als Juden Verfolgten 

bereits 1935 formal exkludiert wurden. Sie als Ausgangspunkt zu nehmen 

würde verdecken, wie fundamental dieser Rechtsentzug, wie er durch die 

Einweisung in Konzentrationslager vorgenommen wurde, war. 

1099 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 928. 

1100 Ebd. 

1101 Ebd., S. 926. 

1102 Ebd. 

1103 Arendt, Gäste aus dem Niemandsland in: Nach Auschwitz, S. 150. 

1104 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 908. 

1105 Ebd. 

1106 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 924. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


222 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dem Sinne, dass es einen Sinnzusammenhang zwischen Handlung und 

Folge gab,
1107

 auch wenn er nicht mehr durch geschriebene Normen, 

sondern nur noch durch das ‚Lebensrecht des Volkes‘ vermittelt wird. 

Anders verhielt es sich mit denjenigen, die als objektive Feindinnen ein-

geliefert wurden: Von vorneherein als nicht adressabel deklariert und le-

diglich in die Gewaltordnung, nicht aber in die Normordnung eingebun-

den, wurde die Einweisung ohne weitere Zwischenakte direkt exekutiert. 

Die besondere Perversion des Rechtsausschlusses wird dadurch ersicht-

lich, dass jene, die zu objektiven Gegnerinnen erklärt wurden, mit einem 

Verbrechen die Verbesserung ihres Status‘ erlangen konnten:
1108

 Zwar 

war es keineswegs selbstverständlich, dass sie einem ordentlichen Straf-

verfahren zugeführt wurden, doch waren sie auch nicht der langsamen 

Destruktion der Persönlichkeit im Konzentrationslager ausgesetzt.
1109

 

Für die vollkommen Unschuldigen gibt somit keine, nicht mal eine ideo-

logisch dekretierte, rechtliche Kommunikation mehr, so dass, geht man 

von einer Interdependenz von Kommunikation und Bewusstsein aus, 

eben dadurch auch das ‚Selbst-Bewusstsein‘ als Rechtsadressatin verlo-

ren ging.
1110

 Es blieben zur der menschlichen Welt, die von dem „Nie-

mandsland“
1111

 vollkommen abgetrennt war, somit nicht mal mehr Be-

züge in Form einer Erinnerung bestehen.
1112

 Der damit einhergehenden 

                                                             

1107 Vgl. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 924. 

1108 Tsao, The Review of Politics 2004, S. 105 (126). 

1109 Arendt illustriert dieses Paradoxon mit dem Hinweis darauf, dass ein als 

Jude Verfolgter, der sich tatsächlich gegen die Herrschaft gestellt hatte, di-

rekt ermordet, nicht aber in ein Konzentrationslager eingewiesen wurde 

(Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 926). 

1110 Wie zutreffend diese Analyse ist, lässt sich auch aus einem Gespräch zwi-

schen Semprun und Wiesel ablesen; Wiesel merkt an, dass sich die beiden 

in Buchenwald Inhaftierten, obwohl sie an dem gleichen Ort waren, in 

vollkommen unterschiedlichen Welten befunden hätten; während Semprun 

in der Résistance gekämpft hat und als Feind inhaftiert wurde, habe sich 

Wiesel zum „Muselmann“, zum Objekt degradiert gefühlt, weil er nicht 

begriff, wie ihm geschah. Für ihn war die Lagererfahrung mithin sehr viel 

surrealer (Wiesel/ Semprun, Werkstatt Geschichte, Heft 13 1996, S. 49 

(52)). 

1111 Arendt, Gäste aus dem Niemandsland in: Nach Auschwitz, S. 150. 

1112 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 926. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 223 

 

Desintegration der Persönlichkeit
1113

 habe nur entgehen können, wer 

sich mit den im Konzentrationslager zugeteilten Kategorien der Häftlin-

ge identifizierte, wer also diejenige Rolle annahm, die ihm die national-

sozialistische Herrschaft übertragen hatte.
1114

 Allein durch die Akzep-

tanz der Zuschreibung habe der Sinnzusammenhang zwischen Handlung 

und Folge restauriert werden können,
1115

 auch wenn die Zuschreibung 

keine Entsprechung im Individuum findet. Allerdings sei diese Tötung 

der ‚juristischen Person‘ nur der erste Schritt einer Reihe von Maßnah-

men, die auf die Reduktion des Menschen auf ein Gattungswesen zielten 

gewesen.
1116

 Darauf folgten die Tötung der moralischen Person sowie – 

durch äußerliche Angleichung und Folter – die Eliminierung der „indi-

viduellen Differenziertheit, der eigentümlichen Identität“
1117

. Dabei stel-

le die Individualität die elementarste Kategorie der „normativen Selbst-

beziehung“
1118

 dar; so dass ihre Tötung die Spontaneität im Menschen 

auslösche und ihn in ein Exemplar „der menschlichen Tierart“
 1119

 ver-

wandle.
1120

 Dadurch sei der Mensch, auf ein „Reaktionsbündel redu-

ziert“
 1121

 und – von allem getrennt, „was ‚Person‘ oder ‚Charakter‘ in 

ihm ist“
1122

 – vollkommen berechenbar und somit gänzlich beherrschbar 

geworden.
1123

 Das genuin Menschliche, die Fähigkeit, „etwas höchst 

Unnatürliches, nämlich ein Mensch, zu werden“
1124

, sich also durch Un-

terschiedenheit voneinander auszuzeichnen, wurde in den Konzentrati-

onslagern eliminiert. Stattdessen waren die Gefangenen Exponenten des 

                                                             

1113 Ebd., S. 924. 

1114 Kogon, Der SS-Staat, S. 302 

1115 So bestätigt auch Kogon, dass viele Gefangene die Konzentrationslager 

nicht ‚geläutert‘ im nationalsozialistischen Sinne verließen, sondern sich 

ihre Überzeugungen, wenn überhaupt veränderten, dann nur noch verfestig-

ten (Kogon, Der SS-Staat, S. 302). 

1116 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 928 ff. 

1117 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 931. 

1118 Forst, Kontexte der Gerechtigkeit, S. 435. 

1119 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 934. 

1120 Ebd., S. 934 f. 

1121 Ebd., S. 913. 

1122 Ebd. 

1123 Ebd., S. 936. 

1124 Ebd., S. 934. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


224 | Integrität und Verantwortung 

 

 

totalitären Experiments: eine „Spezies Mensch, deren einzige ‚Frei-

heit‘“
1125

 darin besteht, „die ‚eigene Art zu erhalten‘“.
1126

 

Obwohl die Lager den Ausnahmezustand lokalisierten, bezeichnet 

Arendt sie als „eigentliche zentrale Institution des totalen Macht- und 

Organisationsapparates.“
1127

 Und das nicht allein, weil die vage Angst 

vor ihnen das Verhalten der Einwohnerinnen soweit determiniere, dass 

sie in Regungslosigkeit und Unfähigkeit zu Handeln verharren, sondern 

auch deswegen, weil die in ihnen gefangenen Insassinnen das „außer-

halb der Lager immer nur unvollkommen verwirklichbare Modell des 

‚Bürgers‘ eines totalitären Staates“
1128

 verkörperten. „Menschen, inso-

fern sie mehr sind als reaktionsbegabte Erfüllungen von Funktionen, de-

ren unterste und daher zentralste die rein tierischen Reaktionen bilden, 

sind für totalitäre Regime schlechterdings überflüssig.“
1129

  

 

 

3.3 DIE REDUKTION DES MENSCHEN   

AUF EIN GATTUNGSWESEN 
 

Die vorgestellten für den Totalitarismus konstitutiven Elemente, Ideolo-

gie und Terror, können nicht als chronologisch auftretende Phänomene 

begriffen werden, sondern als korrelierende. Zwar änderten sich Funkti-

on und Methode mit Konsolidierung der nationalsozialistischen Herr-

schaft sowohl als auch mit ihrem Übergang in den Totalitarismus – der 

nicht mehr Untersuchungsgegenstand dieser Arbeit ist – doch blieb die 

Interdependenz von Ideologie und Terror davon unangetastet. Bereits im 

Rechtsbegriff der Nationalsozialisten, der proklamierte, dass Recht das 

sei, was „‘dem deutschen Volke nützt‘“
1130

 und somit Recht mit Nütz-

lichkeit für ein Kollektiv, nicht das Individuum identifizierte, sei die 

                                                             

1125 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 907. 

1126 Ebd., Arendt bezieht sich hier auf die Tischgespräche, in denen Hitler das 

nationalsozialistische Ziel formuliert hatte, die Individuen für das Überle-

ben der Gattung sterben zu lassen. 

1127 Ebd., S. 908, ähnlich auch Agamben, Ausnahmezustand, S. 8. 

1128 Ebd., S. 936. 

1129 Ebd., S. 937. 

1130 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 617. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 225 

 

Möglichkeit angelegt gewesen, einzelne Teile einer Gruppe zugunsten 

der Majorität zu vernichten.
1131

 Der Terror ermöglichte es, die sich da-

raus ergebenden Prinzipien durch Rechtstechniken, -dogmen und –

prinzipien in die menschliche Welt zu transferieren und dort erfahrbar zu 

machen. Der sogenannte ‚Führerwille‘, als Verkörperung des Volksgeis-

tes, wurde zur Quelle des Rechts, an der sowohl positive Gesetze als 

auch Gerichtsurteile gemessen werden mussten. Die Theorie der konkre-

ten Ordnungen und ihrer Persönlichkeiten bedingte die Zerstörung des 

fundamentalen Prinzips der Gleichheit vor dem Recht, die sich in Gene-

ralklauseln, der Aufhebung des Analogie- sowie Rückwirkungsverbotes 

im Strafrecht äußerte und rechtfertigte diese zugleich dadurch, dass es 

sich dabei um das dem ‚deutschen Volk‘ entsprechende Recht hand-

le.
1132

 Noch augenscheinlicher wird dies anhand der Rolle des Verräters, 

dessen angeblich von ihm selbst vollzogene Abwendung von der Volks-

gemeinschaft durch den rechtsförmigen Ausschluss, einen Akt des Ter-

rors, manifest wurde. Die Ideologie diente also in der Anfangszeit noch 

wesentlich der Rechtfertigung des nationalsozialistischen Terrors und 

ließ ihn somit in herkömmlichen Kategorien des revolutionären Umstur-

zes zu begreifen. Mit sukzessiver Änderung der Wirklichkeit jedoch 

wurde auch das Spezifikum des Terrors als Wesen der totalen Herrschaft 

offenbar. Die Exekutive gewann zunehmend an Kompetenzen, die Justiz 

hingegen wurde zurückgedrängt. Zwar wurde auch diese Machtver-

schiebung noch ideologisch begründet, allerdings nur noch rekurrierend 

auf das grundsätzliche Element der „zersetzenden Elemente“
1133

, die es 

zu eliminieren gelte, um gleichzeitig die „politischen und rechtlichen 

Leitgedanken“
1134

 zu verwirklichen. Dazu war die Verwaltung berufen, 

da sie dem ‚Führer‘ unmittelbar unterstellt war und seinen Willen ohne 

weitere Zwischenakte exekutieren konnte.  

Dabei ist es jedoch nicht allein der äußere Besitz von Rechtspositio-

nen, die, legitimiert durch den Terror mithilfe der Struktur des Doppel-

staates, in der totalen Herrschaft entzogen wurden. Vielmehr sei die To-

talität, derer sich der Nationalsozialismus rühmte, nicht erreicht, solange 

                                                             

1131 Ebd., S. 616 f. 

1132 Schmitt, Über die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, S. 47 ff. 

1133 Best, DR 1936, S. 125 (126). 

1134 Huber, Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: Larenz (Hrsg.), 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, S. 143 (166). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


226 | Integrität und Verantwortung 

 

 

nur die äußere Ordnung der Gesellschaft revolutioniert worden sei.
1135

 

Die „Transformation der menschlichen Natur selbst“
1136

 bedürfe der 

Durchdringung des Inneren des Individuums, eine Aufgabe, der die Ide-

ologie eignete. Arendt selbst lehnte es ab, die Natur des Menschen zu 

definieren,
1137

 und stellte fest, dass „die ‚Natur‘ nur insofern ‚mensch-

lich‘ sei, als sie es dem Menschen freistelle, etwas höchst Unnatürliches, 

nämlich ein Mensch zu werden.“
1138

 Dabei ist die Menschwerdung nicht 

nur an äußere Bedingungen geknüpft, sondern bedarf zunächst eines 

Selbst, das in seiner Konstitution ein vielschichtiger, von Reziprozität, 

Rückzug und Reflektion geprägter, nie endender Prozess ist, der sowohl 

Gewissen, und demnach Handlungsgrenzen, als auch Wollen, Meinun-

gen und Urteile, und somit Handlungsimpulse, hervorbringt, Akte, die 

an das Bewusstsein über Pluralität und Natalität geknüpft sind. In den 

Anfangsstadien der totalen Herrschaft oblag es der Ideologie, übersetzt 

in die menschliche Welt durch den Terror, das Bewusstsein dieser 

menschlichen Fähigkeiten, die sich „dauernd dem totalitären Prozess 

entgegenstellen“
1139

, zu zerstören. Erheblich dafür war die Substitution 

der relativen Gleichheit, die ja bereits stets nur Resultat einer rechtlichen 

Garantie und interpersonaler Anerkennung ist, durch das Postulat der 

Gleichartigkeit. Die Verschiedenheit der Menschen wurde bestenfalls als 

Fiktion, schlimmstenfalls jedoch als Devianz und Verbrechen gewertet. 

Zumindest in der Ideologie wurde jedoch die Rechtssubjektivität des In-

dividuums vorerst beibehalten, wenn auch die terroristischen Maßnah-

                                                             

1135 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 940. 

1136 Ebd., S. 940 f., in diesem Abschnitt benutzt Arendt „Natur“ und „Wesen“ 

des Menschen gleichermaßen. Sie konstatiert, dass die Auslöschung von 

Individualität die Tötung der Spontaneität bewirkt habe, so dass alle Men-

schen reduziert auf Reaktionsbündel sich verhielten wie der Pawlow’sche 

Hund, also ein pervertiertes Tier. Somit ist sowohl das Wesen des Men-

schen, nämlich dass er bedingt ist (Arendt, Vita Activa, S. 19) als auch die 

Natur des Menschen, die wohl die Tatsache meint, dass jedem Menschen 

durch seine Geburt das Potential immanent ist, einen Neuanfang darzustel-

len, durch die totale Herrschaft in Gefahr (Arendt, Elemente und Ursprünge 

totaler Herrschaft, S. 941). 

1137 Arendt, Vita Activa, S. 19 f. 

1138 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 934. 

1139 Ebd., S. 941. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 227 

 

men die Sicherheit des Mitglieds der Volksgemeinschaft konterkarier-

ten. Aber auch die Rechtssubjektivität, die nur innerhalb der Volksge-

meinschaft und abhängig von der konkreten Gliedstellung des Menschen 

sein sollte, erwies sich als perfide Strategie, die individuelle Identität 

weiter zu unterminieren und an ihre Stelle die ideologischen Zuschrei-

bungen zu setzen. Die Einzigartigkeit der Person wurde ersetzt durch die 

Allgemeinheit des Typus, so dass der Einzelne als „Unverwechselba-

rer“
1140

 überflüssig wurde, und seine Funktion sich in der Besetzung ei-

ner Rolle erschöpfte.
1141

 Dies habe zu einer Selbst- und Weltentfrem-

dung geführt, zu einer Verlassenheit, die laut Arendt die politische 

Grunderfahrung des Totalitarismus darstellt.
1142

 An dieser Entfremdung 

von Welt und Selbst seien „echte Denkfähigkeit und echte Erfahrung zu 

Grunde“
1143

 gegangen. Die dialogische Form des Denkens bedarf eines 

pluralen Selbst, das jedoch, mangels anerkannter Identität kaum mehr zu 

konstruieren ist. An die Stelle des dialogischen Denkens tritt das logi-

sche Deduzieren, das das Individuum intrinsisch dazu präpariert, dieje-

nige Rolle auszuführen, die es in dem Prozess der Verwirklichung des 

Bewegungsrechts der Natur einnehmen wird. Neben der fehlenden Be-

stätigung der Identität ist es jedoch auch ganz wesentlich der Charakter 

des Rechts selbst, wie er durch die Ideologie dekretiert wird, der eine 

Konstitution des ‚Jemands‘‘ verhindert. So sollen Gesetze eigentlich die 

Zäune bilden, die das menschliche Miteinander einhegen und somit den 

Umgang und Neuanfänge erst möglich machen. Die durch sie in 

menschliche Angelegenheiten implementierte relative Permanenz gibt 

der gemeinsamen Welt und dem Beziehungsgeflecht Kontinuität und 

Stabilität. Nationalsozialistisches Recht hingegen war in seinem philo-

sophischen Fundament von Anfang an als eine Bewegung auf dem Weg 

zur Verwirklichung der konkreten Ordnungen begriffen worden und – 

entsprechend der Charakterisierung des Menschen – waren die Individu-

en auch nur Träger oder Exponenten des Rechts, nicht jedoch dessen 

Produzenten, in der Theorie auch nicht dessen Adressaten. Die Instabili-

tät dieses übermenschlichen, doch unmittelbaren Rechts sorgte seiner-

seits auch dafür, dass nicht einmal jene Ruhe entstehen konnte, die so 

charakteristisch für die Tyrannis ist, und die es erlaubt, zu denken. So 

                                                             

1140 Ebd., S. 977. 

1141 Vgl. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 942. 

1142 Ebd., S. 975. 

1143 Ebd., S. 977. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


228 | Integrität und Verantwortung 

 

 

wie die Verlassenheit vom Selbst wesentlich durch die Ideologie bedingt 

war, oblag es dem Terror, die Verlassenheit von der Welt manifest zu 

machen. Dies sei am effektivsten dadurch gelungen, dass der Terror an 

die „Stelle der Zäune des Gesetzes und der gesetzmäßig etablierten und 

geregelten Kanäle menschlicher Kommunikation ein eisernes Band“
1144

 

setzte. Dieses, von Habermas als „kommunikativer Totalitarismus“
 1145

 

bezeichnete Phänomen beschreibt die polizeiliche Durchdringung aller 

Sphären menschlichen Lebens, so dass es nicht einmal in privaten Räu-

men möglich war, frei zu sprechen. Es war das „eiserne Band“
 1146

 der 

aus dauernder latenter Angst resultierenden Verlassenheit, die den Men-

schen in die Isolation stürzte und die Herrschaft dadurch sicherte, dass 

keine Form menschlicher Gemeinschaft mehr entstehen konnte, inner-

halb derer sich stets eine „Pluralität an Prämissen“
1147

 herausbilden wür-

de, die ideologischen Anspruch auf totale Welterklärung konterkariert. 

Ersichtlich wird hier, wie das ideologieinhärente Menschenbild, das den 

Menschen als nicht dazu in der Lage begreift, natürliche Prädispositio-

nen zu überwinden und sich eine künstliche Welt zu erschaffen, inner-

halb derer er zuhause ist, sondern ihn stets reduziert auf ein Gattungswe-

sen, seinen Niederschlag auch in den rechtlichen Institutionen findet, die 

allerdings nicht so sehr darauf ausgelegt sind, das Zusammenleben der 

Menschen selbst als Gattungswesen zu regulieren, sondern darauf, den 

Menschen und menschliche Gemeinschaft auf diese Form überhaupt erst 

zu reduzieren. Diese produktive Komponente kann als terroristische 

Kraft des totalitären Rechts begriffen werden.
1148

 Die Menschen wurden 

nicht nur ihrer Person, sondern auch ihrer Rechtsadressabilität überhaupt 

beraubt und zum „Material“
1149

, an dem sich die natürlichen Prozesse 

vollzogen, also zum Objekt des Bewegungsrechts.
1150

 Die Individuen im 

Plural, in ihrer Einzigartigkeit, wurden dadurch „vor dem Monster des 

                                                             

1144 Ebd., S. 958. 

1145 Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit, S. 47. 

1146 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 958. 

1147 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 975. 

1148 Schulze Wessel, Totale Herrschaft und Totalitarismus. Hannah Arendt und 

Carl Joachim Friedrich in: Schale/ Thümmler (Hrsg.), Den totalitären Staat 

denken, S. 51 (59). 

1149 Ebd., S. 948. 

1150 Ebd.S. 948. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus | 229 

 

Menschen in einem hybriden Singular überflüssig[...].“
1151

 Während in-

nerhalb der Konzentrationslager die Menschen „zu unheimlichen, weil 

mit wirklichen, menschlichen Gesichtern ausgestatteten Marionetten“
1152

 

durch Zerstörung aller individualisierenden Momente degradiert wurden, 

leistete das Recht außerhalb der Konzentrationslager seinen Beitrag zu 

einer ‚Objektivierung‘ der Individuen, die dafür sorgte, dass dem Men-

schen die Möglichkeit zur Verwirklichung seiner genuin menschlichen 

Fähigkeiten zum Handeln und zum Sprechen genommen wurde. Am 

deutlichsten wird diese substantielle Veränderung, die sich nicht darin 

erschöpfte, das Individuum als reinen Adressaten machtlos zu stellen, 

wieder im Rahmen der Metapher der Maske. Arendt attestiert den tota-

len Bewegungen, dass sie Menschen die Maske nicht nur vom Gesicht 

rissen, sondern jene „des Verräters willkürlich an Menschen austeilen, 

um sicher zu sein, dass in der blutigen Maskerade der ‚dialektischen 

Bewegungen‘ auch alle Rollen besetzt sind.“
1153

 

                                                             

1151 Arendt, Denktagebuch, S. 159. 

1152 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 935. 

1153 Arendt, Über die Revolution, S. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

4 Recht und Gerechtigkeit in  

Eichmann in Jerusalem 

 

 

 

Adolf Eichmann wurde am 1. Juli 1962 nach Bestätigung des am 11. 

Dezember 1961 verkündeten Todesurteils durch das Appellationsgericht 

in Israel hingerichtet.
1
 Dem ehemaligen Leiter des ‚Judenreferats‘ des 

Reichssicherheitshauptamtes wurde zur Last gelegt, bei der Umsetzung 

der – angeblich durch einen Hitlerbefehl angeordnete – sogenannten 

‚Endlösung der Judenfrage‘ mitgewirkt zu haben.
2
 Dadurch habe er, so 

das Gericht in Jerusalem, sich der Verbrechen gegen das jüdische Volk, 

der Verbrechen gegen die Menschheit und der Mitgliedschaft in einer 

verbrecherischen Organisation – er war sowohl Mitglied der SS, als auch 

des Sicherheitsdienstes, als auch der Gestapo – schuldig gemacht.
3
 Unter 

den Vorwurf der Verbrechen gegen das jüdische Volk wurden jene 

Handlungen subsumiert, die mit dem Vorsatz begangen wurden, dadurch 

die Bevölkerungsgruppe in ihrer Gesamtheit zu vernichten.
4
 Davon aus-

gehend, dass erst der sogenannte Führerbefehl, von dem Eichmann im 

August 1941 Kenntnis erlangte, dazu führte, dass Maßnahmen mit dem 

Ziel der Vernichtung durchgeführt wurden, fielen alle zuvor ergangenen 

Anordnungen, die zum Beispiel dafür sorgten, dass Juden verfolgt wur-

den oder ihnen das Vermögen entzogen wurde, unter den Tatbestand der 

                                                             

1 Cesarani, Adolf Eichmann, S. 451. 

2 Ebd., S. 355 ff. 

3 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 360 ff. 

4 Ebd., S. 361. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


232 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Verbrechen gegen die Menschheit.
5
 Hier wurden auch diejenigen Depor-

tationen subsumiert, die nicht Juden, sondern Angehörige anderer Be-

völkerungsgruppen, wie zum Beispiel Polen und Slowenen, aber auch 

Sinti und Roma, trafen.
6
 Auf all diese Verbrechen stand die Todesstrafe, 

die wenige Tage nach Bestätigung des Urteils durch das Berufungsge-

richt am 29. Mai 1961 vollstreckt wurde.
7
 Hannah Arendt war als Be-

richterstatterin des New Yorker während des Prozesses in Jerusalem vor 

Ort; ihre Beobachtung erschienen in dem Magazin und als Buch mit 

dem vielkritisierten Titel Eichmann in Jerusalem – Ein Bericht von der 

Banalität des Bösen.
8
 Während Arendt grundsätzlich dem Todesurteil 

gegen Eichmann zustimmte, warf sie dem Gericht vor, die Singularität 

der in Jerusalem verhandelten Taten ebenso wenig erkannt zu haben, wie 

die besorgniserregende Normalität des Täters, die einherging mit 

fehlendem Unrechtsbewusstsei n.  Ursprung und Begründung sowie 
9

Arendt’sche Lösung dieser Kritik sollen nachfolgend untersucht werden, 

da dies der weiteren Verdeutlichung ihres Rechtsbegriffs dient.  

 

 

  

                                                             

5 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 231, in diesem Fall geht es um den viel-

diskutierten „Führerbefehl“ zur Vernichtung der Juden in Europa, der 1941 

ergangen sein soll. Neuere Forschung ist sich über den tatsächlichen Erlass 

dieses Befehls uneins (vgl. Longerich, Wannseekonferenz, S. 58 f. m.w.N.), 

jedoch geht Arendt, so wie wohl auch das Gericht in Jerusalem davon aus, 

dass es ein zeitlich zu bestimmende Zäsur gab, ab der die Durchführung der 

sogenannten Endlösung zum Gesetz wurde (Arendt, Eichmann in Jerusalem, 

S. 361). 

6 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 361 f. 

7 Cesarani, Adolf Eichmann, S. 450 f. 

8 Ironischerweise bedeute jener Aufruhr, den der Prozessbericht in globalen 

intellektuellen Kreisen hervorrief, die Geburtsstunde der Holocauststudien 

(Cesarani, Adolf Eichmann, S. 457). 

9 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 400 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 233 

 

4.1 DAS VERBRECHEN 

 

„Der Völkermord stellt einen Angriff 

auf die menschliche Mannigfaltigkeit 

als solche dar, also auf ein Wesens-

merkmal des Menschseins, ohne das 

wir uns Dinge wie Menschheit oder 

Menschengeschlecht nicht einmal vor-

stellen können.“  

Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 391 

 

Jede Gruppe oder Gemeinschaft vertrete ihre eigene Welt und hat somit 

ihre eigene Perspektive auf die Menschheit.
10

 Die Welt offenbare sich 

somit nur durch Kommunikation der verschiedenen Perspektiven auf 

sie.
11

 Das mache die Mannigfaltigkeit als Wesensmerkmal des Mensch-

seins aus, deren Bedingung die Pluralität ist, also das Zusammenleben 

mit Menschen, die wir uns nicht aussuchen und denen wir uns nicht ent-

ziehen können.
12

 Die Pluralität sei somit die Ordnung der Menschheit.
13

 

Die Perspektive, die die Gruppe oder Gemeinschaft auf die Welt hat, 

ist selbstverständlich – im Gegensatz zur Ideologie – kein sich losgelöst 

von den Individuen entwickelndes Narrativ, sondern vielmehr Resultat 

des in Absprache gefundenen Konsenses und somit stets an die tatsäch-

lich existierenden Mitglieder oder überlieferten Traditionen, die von der 

gegenwärtigen Gemeinschaft bewahrt und interpretiert werden, gebun-

den. Daher stellt sich die Möglichkeit, eigene Standpunkte kommunizie-

ren zu können, als essentiell für die Bewahrung der Mannigfaltigkeit, al-

so der Verwirklichung der Bedingung der Pluralität dar. In drei Schritten 

sollte den Juden diese Möglichkeit, Teil der Menschheit zu sein, ge-

nommen werden: Mit dem Passieren der Grenze verloren deutsche Juden 

entsprechend der elften Verordnung zum Reichsbürgergesetz vom 25. 

November 1941 automatisch ihre Staatsangehörigkeit und somit, 

wie Arendt es beschreibt, ihre juristische Person, also die Rechts- 

adressabilität. Dies sorgte dafür, dass ihre Handlungen keine 

Auswirkungen und ihre Meinungen kein Gewicht mehr hatten, zumin-

                                                             

10 Arendt, Was ist Politik?, S. 105. 

11 Ebd., S. 105. 

12 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 623 ff. 

13 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


234 | Integrität und Verantwortung 

 

 

dest in Bezug auf die deutsche Politik. Bereits auf diese Art und Weise 

erfolgte eine Isolation der jüdischen Tradition und des jüdischen Lebens 

vom ‚deutschen‘, so dass der Eindruck entstehen mochte, dass jüdische 

Geschichte nie Teil der deutschen Tradition gewesen war. Doch dies wa-

ren zunächst Auswirkungen allein im Bereich der Öffentlichkeit. Anders 

verhielt es sich mit dem Vergessen, dem zweiten Schritt, das auch den 

Freunden angetragen wurde, um nicht in den Verdacht zu geraten, ein 

‚Judenfreund‘ zu sein. Die Deportierten mussten somit auch aus den Ge-

schichten der Freunde verschwinden. Und innerhalb der Lager, in denen 

ein Tod für eine Überzeugung nicht mehr möglich ist und eine Erinne-

rung an die Getöteten nicht erfolgt, wird auch das Märtyrertum, also die 

Option, dem eigenen Tod Bedeutung zuzuschreiben, verhindert.
14

 Diese 

Auslöschung auch innerhalb des privaten Kreises oder des Kreises der-

jenigen, die in der gleichen Situation sind, definiert Arendt als den Tod 

der moralischen Person.
15

 Der dritte und letzte Schritt in dieser Prozess-

reihe sei der schwierigste, die Zerstörung der „individuellen Differen-

ziertheit“
16

 und der „eigentümlichen Identität“
17

. Durch äußerliche An-

gleichung aller sei bereits die Möglichkeit der Unterscheidung schwierig 

geworden, noch schwerer wiege allerdings die Zerstörung des Geistes 

durch Vornahme wohlkalkulierter Foltermethoden am Körper.
18

 Diese 

Zerstörungsprozesse führten dazu, dass die Menschen auf eine „immer 

gleichbleibende Identität von Reaktionen“
19

 reduziert würden, so dass 

sie vollkommen austauschbar werden.
20

 Die „auffallende Monotonie“
21

 

die sich in den Beschreibungen Überlebender erkennen lässt, sei ihr 

Zeugnis.
22

 Die Reduktion der Menschen auf bestimmbare Reaktionen 

schaffe die aus der Bedingung der Natalität entspringende Spontaneität 

ab,
23

 zerstöre also die Verwirklichung jenes Potentials, das dem Men-

                                                             

14 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 929. 

15 Ebd. 

16 Ebd., S. 931. 

17 Ebd. 

18 Ebd., S. 931 f. 

19 Ebd., S. 907. 

20 Ebd. 

21 Ebd., S. 909. 

22 Ebd. 

23 Ebd., S. 908. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 235 

 

schen nach Arendt ob seines Menschseins gegeben ist. Dies ist das Ver-

brechen am Rang und Stand des Menschen, das Arendt in den Konzent-

rationslagern verwirklicht sieht. Mit dieser ‚Entmenschlichung‘ gehe die 

Unfassbarkeit einher, die bedeutet, dass das Geschehene selbst den Ge-

fangenen nicht wirklich schien,
24

 und nicht erzählbar war. Sowohl der 

Grund für die Deportationen als auch die Lagerhierarchie lösten den Zu-

sammenhang zwischen Handlung und Folge auf.
25

 Die Fortsetzung der 

Deportationen und Vernichtungen während des Krieges an der Ostfront 

habe der Kriegslogik widersprochen, ein Umstand, auf den selbst Mili-

tärs und Nazifunktionäre wiederholt hinwiesen.
26

 Menschliches Verste-

hen, das an Indikatoren wie Nutzen oder Interesse gebunden sei, müsse 

daher an den Konzentrationslagern scheitern.
27

 So, wie die Erinnerung 

an eine jüdisch-deutsche Geschichte oder individuelle Personen mit den 

Deportationen verschwinden sollte, wird mit dem im Konzentrationsla-

ger Geschehenen die Möglichkeit der Opfer zerstört, über das, was ihnen 

zugestoßen ist, zu berichten; sie werden in eine Form der Sprachlosig-

keit gestoßen. Das führt in letzter Konsequenz dazu, dass die Erinnerung 

daran, dass es Juden überhaupt gab, vernichtet worden wäre, hätten die 

Nationalsozialisten ihr ‚Programm‘ vollständig umsetzen können. Durch 

diese Vernichtung einer Gruppe werde ein Teil jener Welt eliminiert, die 

allen Menschen, die auf der Erde leben, gemein ist.
28

 Danach könne sich 

die Welt nie mehr so offenbaren, wie sie es zuvor getan hat; so treffe die 

Vernichtung nicht nur die Opfer, sondern auch die Täter und die Unbe-

teiligten.
29

 Das ist der Kern des Verbrechens gegen die Menschheit: Es 

berührt die Ordnung der politischen Größe der Menschheit. 

Diese Definition ermöglichte es Arendt auch, zwei Einwänden zu 

begegnen, die gegen das Gerichtsverfahren erhoben werden konnten, 

zum einen jener der Retroaktivität des Delikts, zum anderen Eichmanns 

mögliche Verteidigung, lediglich Befehlen gehorcht zu haben. 

                                                             

24 Ebd., S. 909, sie bezieht sich hier auf die Erfahrungsberichte Bruno Bettel-

heims und David Roussets. 

25 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (22). 

26 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (15). 

27 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 911. 

28 Arendt, Was ist Politik?, S. 105. 

29 Ebd., S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


236 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Im Hinblick auf den Einwand, dass Eichmann unter anderem wegen 

Verbrechen gegen die Menschlichkeit
30

 angeklagt wurde, ein Delikt, das 

es zum Tatzeitpunkt noch nicht gab, und dass ein Urteil auf Basis dieses 

Gesetzes gegen den Grundsatz nullum crimen, nulla poena sine lege ver-

stoßen würde, beharrte Arendt darauf, dass dieser nur formal verletzt sei. 

Seine Handlungen seien so eindeutig kriminell, dass Eichmann nicht 

hätte davon ausgehen dürfen, straffrei zu bleiben.
31

 Eine weitere Be-

gründung für ihre Ansicht liefert sie nicht, es ist jedoch möglich, sich 

diese aus dem zuvor über das Verbrechen gegen die Menschheit ge-

schriebenen herzuleiten. Pluralität und Natalität sind die Grundbedin-

gungen der Menschen, die sie von Tieren unterscheiden und sich in 

Mannigfaltigkeit und Spontaneität realisieren. Als Mensch braucht es 

daher keine bestimmte Schulung oder Sozialisierung innerhalb bestimm-

ter moralischer Kategorien, und es stellt sich auch nicht innerhalb zeit-

geistlicher Strömungen als disponibel dar, Taten die darauf zielen, die 

Verwirklichung des dem Menschen innewohnenden Potentials dauerhaft 

zu verhindern oder zu vernichten, als Unrecht anzuerkennen. Unter Zu-

grundelegung dieses Maßstabs sei jedoch zu differenzieren: Nicht alle 

antisemitischen und diskriminierenden, jedoch legalisierten Taten könn-

ten rückwirkend judiziert werden.
32

 Während sich die Nürnberger Ras-

sengesetze von 1935 gegen die nationale Verfassung und gegen die 

Prinzipien der Gleichheit und Freiheit richteten, und die Vertreibungen 

die internationale Gemeinschaft berührten, sei der Völkermord weit da-

rüber hinausgegangen.
33

 Ihn als Mord in größerer Quantität zu qualifi-

zieren, sei ein Verkennen seiner eigentlichen Merkmale.
34

 Die Vertrei-

bung der Juden aus dem Staatsgebiet des ‚Dritten Reiches‘ sei ein Delikt 

                                                             

30 Arendt kritisiert die Übersetzung ins Deutsche, die aus crimes against 

humanity Verbrechen gegen die Menschlichkeit gemacht hat, scharf: „[...] als 

hätten es die Nazis lediglich an ‚Menschlichkeit‘ fehlen lassen, als sie Milli-

onen in die Gaskammern schickten, wahrhaftig das [Hervorh. im Original] 

Understatement des Jahrhunderts (Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 399). 

Aufgrund dieser Fundamentalkritik wird hier die Arendt’sche Übersetzung 

übernommen. 

31 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 374. 

32 Ebd., S. 390 f. 

33 Ebd., S. 391. 

34 Ebd., S. 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 237 

 

gegen die Menschheit, wenn diese sich allein als Familie der Nationen 

versteht.
35

 Die Verletzung der Gebietshoheit der Anrainerstaaten sei je-

doch nicht zu vergleichen mit der Vernichtung der als Juden Verfolgten, 

die ein „Verbrechen an der Menschheit im eigentlichen Sinne, nämlich 

an dem ‚Status des Menschseins‘ oder an dem Wesen des Menschenge-

schlechtes“
36

 darstelle, sie sei der Absicht gefolgt, „‘[...] die Erde nicht 

mit dem jüdischen Volk und einer ganzen Reihe anderer Volksgruppen 

zu teilen [...]‘“
37

. 

In diesem Abschnitt wird bereits der zweite Einwand angesprochen: 

Der Nationalsozialismus hatte das Verbrechen zu seiner Rechtsordnung 

gemacht, was bedeutet, dass die Tötungen gesetzlich angeordnet wurden 

und von Beamten durchgeführt werden sollten.
38

 Auch wenn Arendt den 

Begriff des ‚Gehorsams‘ für die Politik aus ersichtlichen Gründen ab-

lehnte, basiert ihre Theorie des horizontalen Gesellschaftsvertrages da-

rauf, dass Menschen sich an diejenigen Spielregeln halten, denen sie mit 

ihrem Eintritt in die politische Gemeinschaft zugestimmt haben. Dies 

wirft die Frage auf, woran jene Gesetze zu erkennen sein sollen, die 

nicht mehr ausgeführt werden dürfen, wann also das Berufen auf gelten-

des Recht nicht mehr die Legalität der Handlung garantiert und die nach-

trägliche Berufung auf geltendes Recht die Strafbarkeit dennoch nicht 

verhindert. 

In Deutschland wurde dieser Konflikt, insbesondere im Falle der so-

genannten Mauerschützenprozesse mithilfe der Radbruch’schen Formel 

gelöst. Radbruch sprach als Rechtspositivist der Rechtssicherheit einen 

hohen Stellenwert zu.
39

 Wenn jedoch der Widerspruch zwischen Ge-

rechtigkeit und positiven Gesetzen ein unerträgliches Maß erreicht habe, 

müsse die Rechtssicherheit der Gerechtigkeit weichen.
40

 Der Kern der 

Gerechtigkeit sei die Gleichheit, und wo diese „nicht einmal erstrebt 

wird“
41

, wo sie vielmehr „bei der Setzung positiven Rechts bewusst ver-

leugnet wurde“
42

, da liege schon gar kein Recht vor, da jede Form des 

                                                             

35 Ebd., S. 391. 

36 Ebd. 

37 Ebd., S. 404. 

38 Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 282. 

39 Radbruch, Rechtsphilosophie, S. 353. 

40 Ebd. 

41 Ebd. 

42 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


238 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Rechts auf Gerechtigkeit zielen müsse.
43

 An dieser Formel nahm der ra-

dikale Relativismus Anstoß, sei doch Gerechtigkeit keiner „rationalen 

Begründung oder objektiven Erkenntnis“
44

 zugänglich. Der Kritisierte 

verteidigte sich mit Verweis auf die Rechtstradition der Moderne, die 

Rechtsgrundsätze des Natur- und Vernunftrechts geprägt habe, die seit 

Jahrhunderten anerkannt und schließlich in Menschen- und Bürgerrech-

ten normiert sind, so dass nur noch „gewollte Skepsis“
45

 Zweifel an ih-

nen behalten könne.
46

  

Auch Arendt, die, wie bereits untersucht, ein Plädoyer für den zivi-

len Ungehorsam in ihre Überlegungen zur Verfassung integrierte, würde 

vermutlich zustimmen, dass ein Gesetz, dass Gleichheit gezielt negiert, 

Unrecht sei, allerdings entspricht eine Klassifizierung als Nicht-Recht, 

wie von Radbruch erfolgt, nicht ihren rechtlichen Kategorien. Recht ist 

zunächst dadurch charakterisiert, dass es von Menschen gemacht wurde, 

ob in Absprachen gefunden oder von einem Souverän gesetzt, ist diesbe-

züglich nicht relevant. Erst durch eine entsprechende Normierung wer-

den Menschen als Gleiche betrachtet und es ist auch ohne weiteres mög-

lich, ein Recht zu schaffen, das eben diese Gleichheit verneint. Dennoch 

erkennt es den Menschen als unterschiedenes, aufgrund seiner Pluralität, 

und spontanes Wesen an, denn eben deswegen braucht es „Inseln der Si-

cherheit“
47

, die Gesetze in den mannigfaltigen Möglichkeiten menschli-

chen Handelns schaffen. Das Recht der Nationalsozialisten hingegen, 

auf dem die Handlungen Eichmanns beruhten, trug diesen menschlichen 

Eigenschaften nicht mehr Rechnung. Durch die Ideologie war es das an-

gebliche Recht der Natur, das die Prozesse der Menschheit durchwaltete, 

derer sich zu erwehren das Individuum keine Möglichkeit hatte. Dieses 

Recht bezeichnete als Juden Verfolgte als Bazillen am Volkskörper und 

Feinde des Volksgeistes, so dass die einzige sich daraus ergebende Kon-

sequenz sein musste, sie zu vernichten. Deswegen trägt der ‚Führerbe-

fehl‘ zur Vernichtung der Juden nicht mehr den Charakter des Unrechts, 

sondern als bewusste Negation der menschlichen Komponente des 

Rechts vielmehr jenen des Nicht-Rechts, da er die Pluralität, die „Grund-

                                                             

43 Ebd. 

44 Alexy, Begriff und Geltung des Rechts, S. 92. 

45 Radbruch, Rechtsphilosophie, S. 336. 

46 Ebd. 

47 Arendt, Vita Activa, S. 302. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 239 

 

regel, die Regel der rechtlichen Regel, also die Bedingung des Rechts 

selbst“
48

 verletzt. Das von Radbruch bemühte Nicht-Recht würde bei 

Arendt also dann vorliegen, wenn die Potentialität von Menschen, die 

Fähigkeit zum Neuanfang und Miteinander-Handeln durch das Rechts-

system geleugnet wird. Da der Mensch sich selbst nur erfährt, wenn er 

unter anderen, von ihn verschiedenen Menschen ist, kann er einem 

Recht, dass diese Verschiedenheit zu zerstören konzipiert ist, anders als 

bloßem die Gleichheit negierenden Recht, nicht zustimmen.
49

 Aus dem 

hier Ausgeführten wird nun ersichtlich, warum es sich bei der Shoa um 

ein Verbrechen sowohl gegen die politische Ordnung der Menschheit als 

auch gegen Rang und Stand des Menschen handelte, und das ist gleich-

zeitig die Begründung dafür, dass weder der Einwand der Retroaktivität 

noch des Gehorsams hier Strafausschließungsgründe darstellen können. 

In den Konzentrationslagern sei versucht worden, das menschliche 

Wesen nicht nur zu zerstören, sondern zu transformieren, indem „leben-

de Leichname“
50

 hergestellt werden sollten.
51

 Dieser Wille sei in 

menschlichen Kategorien nicht zu begreifen,
52

 sondern zwinge dazu, 

„Grundannahmen über den Lauf der Dinge und über das menschliche 

Verhalten zu überdenken.“
53

 Die Konzentrationslager machten jede Re-

aktion auf sie machtlos,
54

 und seien daher „Un-Tat[en]“
 55

, denn sie zer-

störten die Welt des ‚Zwischen‘, das bis dahin bestehende Bezugsge-

flecht der Menschen. Strafe dient normalerweise dazu, einen Prozess zu 

beenden, der ohne diesen Eingriff ewig weitergehen würde, es ist also 

die Möglichkeit, sich von dem Geschehenen abzuwenden. Doch es gebe 

nichts, was als Strafe der „Fabrikation von Leichen“
56

 entspreche, es ge-

be also keine adäquate Strafe
57

 für diejenigen, die an dem Betrieb der 

                                                             

48 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (582). 

49 Eine Zustimmung zu den Prämissen des nationalsozialistischen Rechts 

schließt sich auch in der es begründenden Ideologie aus, da es auf Verkörpe-

rung und nicht auf Anerkennung beruht, s. Teil C. 

50 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 934. 

51 Ebd., S. 941. 

52 Ebd., S. 946. 

53 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7. 

54 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 941. 

55 Arendt, Vita Activa, S. 308. 

56 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (29 f.). 

57 Arendt, Denktagebuch, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


240 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Konzentrationslager beteiligt waren. Das führe dazu, dass die Taten 

nicht zu bestrafen waren; solche Taten, so Arendt, seien vielmehr das 

radikal Böse.
58

 An die Stelle der Strafe könnten in diesem Falle nur die 

Rache oder das Verzeihen treten.
59

 Beide seien sie durch ihre Einseitig-

keit gekennzeichnet: während Verzeihen als Kehrseite der Rache durch 

eine Hierarchie charakterisiert ist, die Gleichheit unter den Menschen so 

radikal zerstört, dass danach gar keine Reziprozität mehr möglich ist, ist 

die Rache ein „Wider-Tun“
60

, das einen ewigen Kreislauf begründet
61

 

und deswegen einen Neuanfang unmöglich macht. 

Diese Ausführungen lassen den von Arendt proklamierten ‚Traditi-

onsbruch‘ erkennen, den die Shoa im Narrativ europäischer Geschichte 

verursacht hat und der mit der Unmöglichkeit einhergeht, mit den Ver-

brechern des Nationalsozialismus gemeinsam einen neuen Anfang zu 

setzen. Hier liegt wohl der Grund dafür, dass Arendt sich weder im Zu-

sammenhang mit den Nürnberger Hauptkriegsverbrecherprozessen, noch 

im Eichmann Prozess gegen die Verhängung der Todesstrafe wandte, ihr 

wohl aber den Charakter als Strafe abgesprochen hätte: Es sei sinnlos, 

einen Menschen zu hängen, der an der Fabrikation von Leichen teilge-

nommen habe, weil das Strafmaß seinem Verbrechen noch immer nicht 

entspreche – und doch, so fügt sie in Klammern an, habe man wohl kei-

ne andere Wahl.
62

 Auch diese Ansicht liegt in ihren Ausführungen zu 

der Natur des Verbrechens, die eng mit Arendts Weltbegriff zusammen-

hängt, begründet. Politisch, so Arendt, könne niemand die Verantwor-

tung für das Geschehene übernehmen, ein Akt, der eigentlich im Bereich 

des Politischen selbstverständlich ist, da ansonsten die geschichtliche 

Kontinuität, ein der Narrationstheorie immanenter Bestandteil, zerstört 

würde.
63

 Verantwortung bedeute, sich mit dem Unrecht, dass man nicht 

persönlich verwirklicht habe, insofern auseinanderzusetzen, als es „nach 

Möglichkeit“
 64

 wiedergutzumachen ist.
65

 Das bedeutet, wie bereits er-

                                                             

58 Ebd. 

59 Ebd. 

60 Ebd., S. 3. 

61 Ebd. 

62 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (29 f.). 

63 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 945 f. 

64 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 67. 

65 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 241 

 

wähnt, unter anderem die Täter zu bestrafen und erhellt somit auch, wa-

rum Arendt darauf insistiert, dass diese Verantwortung von keiner Re-

gierung getragen werden kann.
66

 Eine rein politische Restauration der 

Ordnung der Menschheit ist nach der Shoa also nicht möglich. 

Aufgrund ihrer Sinnlosigkeit stellen die Konzentrationslager einen 

Traditionsbruch in der abendländischen Geschichte dar, da sie mit den 

bis dato bekannten Methoden und Systemen weder zu erklären noch zu 

verstehen seien
 67  

und somit, wie bereits dargelegt, den Bereich des 

Menschlichen zu sprengen drohten.
68

 Wie in der Nachkriegsgeschichte 

auch ersichtlich, war die Gefahr groß, Hitler zu einem „Tier aus der Tie-

fe“
69

 zu stilisieren und zu suggerieren, dass Millionen Deutsche, wie 

auch Eichmann, einem Dämonen verfallen sind, ein Narrativ, das indivi-

duelle Verantwortung erneut negiert.
70

 Würde diese Erzählung perpetu-

iert, würden der Nationalsozialismus und insbesondere der Holocaust für 

eine dauerhafte Zäsur in der Menschheit sorgen, weil diese Darstellung 

die menschliche Fähigkeit, durch Handeln die Welt zu beeinflussen, ge-

rade in Ausnahmezuständen verneinen würde. Das Geschehene würde 

somit als derart der menschlichen Welt entrückt dargestellt, dass auf ihm 

keine Zukunft mehr aufgebaut werden kann.
71

 Diese Feststellung ist stil-

le Begleiterin der Unmöglichkeit politischer Verantwortungsübernahme. 

So könnte das radikal Böse zu einer endgültigen Zäsur in der Geschichte 

führen, die auch für folgende Generationen eine gemeinsame Welt un-

möglich macht. Doch in Eichmann in Jerusalem betont Arendt einen 

Ausweg aus dieser Schlussfolgerung: Während die politische Aufgabe 

sei, Unrecht wiedergutzumachen, könnten Strafverfolgung, Strafverfah-

ren und – wenn möglich – auch Strafvollzug der Wiederherstellung der 

politischen Gemeinschaft, deren Gesetz verletzt wurde, dienen.
72

 Bereits 

der Aufbau des Prozesses als geordneter „Diskurs von Anklage, Vertei-

digung und Urteilsspruch“
73

 diene dazu, aus dem Instrument, als das sich 

                                                             

66 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946. 

67 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110 (112). 

68 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 946.  

69 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 40. 

70 Ebd. 

71 Vgl. Benhabib, Hannah Arendt, S. 147. 

72 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 56. 

73 Arendt, Über das Böse, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


242 | Integrität und Verantwortung 

 

 

nationalsozialistische Täter unterhalb der Führungsebene gerne porträ-

tierten, wieder einen Menschen zu machen. Für die Überlebenden, die 

im Prozess als Zeugen auftreten, kann das Verfahren emanzipatorische 

Wirkung haben: Die Shoa zielte nicht allein darauf, individuelle Leben 

zu vernichten, sondern auch darauf, die Erzählung und Tradition einer 

ganzen Gemeinschaft aus der Erzählung der Menschheit zu tilgen. In-

dem ehemalige Häftlinge der Konzentrationslager ihre Geschichte der 

Öffentlichkeit preisgeben, wird ihre Perspektive Teil einer lebendigen 

Erinnerung und somit Bestandteil der menschlichen Welt.
74

 Schon dies, 

wenn man sich Arendts Bild der Pluralität vor Augen führt, dient der 

Wiederherstellung des verletzten Körpers, schon hier werden Narrative 

wieder eingepflegt, deren Bewahrung der Nationalsozialismus zu ver-

hindern versuchte. Doch der Kernpunkt der durch den Strafprozess an-

gestrebten Wiederherstellung der politischen Gemeinschaft ist wohl das 

Urteil, das als Präzedenzurteil die Fortwirkung des Geschehenen in der 

Welt bestimmt. Mangels bereits bestehender Vorgehensweisen musste 

es vermittels des reflektierenden Urteils in das Narrativ der politischen 

Größe der Menschheit eingeordnet werden.
75

 Ein Präjudiz, wie es das 

Urteil in Jerusalem sein muss, weil ein Fall wie Eichmann noch nie ver-

handelt wurde, ist dann gültig, wenn es das Neue, was durch das Verbre-

chen in die Welt getreten ist, benennt und anschließend darüber ent-

scheidet, wie zukünftig mit gleich gelagerten Fällen umgegangen wer-

den soll. So kann die Möglichkeit eines Neubeginns geschaffen werden, 

den Politikerinnen als direkt Affizierte unmöglich setzen können, und 

der nur durch die Richterinnen, als Beobachterinnen mit der notwendi-

gen Allgemeinheit – nicht Objektivität – gesehen werden kann.
76

 Arendt 

kritisierte, dass die Richter in Jerusalem nicht erkannt hätten, dass zwar 

die Opfer des Verbrechens Resultat einer Jahrtausende langen europäi-

schen Tradition des Antijudaismus und Antisemitismus seien,
77

 das Ver-

                                                             

74 so zitiert Wieviorka zum Beispiel Simone Veil, die konstatierte, dass es nicht 

die Opfer waren, die nicht erzählen wollten, sondern die Umwelt, die nicht 

hören wollte (Wieviorka, Die Entstehung des Zeugen in: Smith, Hannah 

Arendt Revisited, S. 136 (145)).  

75 Vgl. Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 56. 

76 So auch Bilsky, Between Justice and Politics in: Arschheim (Hrsg.), Hannah 

Arendt in Jerusalem, S. 232 (250). 

77 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 390. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 243 

 

brechen, dass die Nationalsozialisten in den Konzentrationslagern verübt 

haben, jedoch aus dieser Geschichte nicht abzuleiten sei und aufgrund 

seines Bemühens, das eigentlich Menschliche am Menschsein auszulö-

schen, ein Verbrechen gegen die ganze Menschheit, dessen Potential, 

nun immer wieder in der Welt zu erscheinen
78

 die Notwendigkeit eines 

internationalen Strafgerichtshof begründe, auf dessen Schaffung das Ur-

teil in Jerusalem hätte hinwirken sollen.
79

  

 

 

4.2 DER ANGEKLAGTE 
 

Während die bereits getätigten Ausführungen dazu dienen, grundsätzli-

che Legitimitätsfragen der Kriegsverbrecherprozesse, wie sie nicht nur 

dem Verfahren Eichmanns zugrunde lagen, zu diskutieren, tat sich im 

weiteren Verlauf des Verfahrens gegen Eichmann ein anders gelagertes 

Problem auf. Dieses fand sich in der Person des Täters, über den in Jeru-

salem gerichtet werden sollte und dessen Persönlichkeit Arendt in dem 

vielkritisierten Prozessbericht als „banal“ beschrieb.
80

 Anders als zuvor 

viele erwartet hatten, stellte sich Eichmann nicht als Ungeheuer dar, 

sondern als Mensch, der nach Aussagen der Psychiater, die ihn unter-

suchten, eine „‘[...] höchst vorbildliche‘“
81

 Einstellung zu Familie und 

Freunden hatte und dem bescheinigt wurde, normaler als andere Men-

schen zu sein.
82

 Es saß also „nicht Jago und nicht Macbeth“
83

 in dem 

                                                             

78 Ebd., S. 396 f. 

79 Ebd., S. 395. 

80 Auch wenn neuere Forschung inzwischen einige von Arendt als Prämissen 

angenommene Aussagen Eichmanns, wie zum Beispiel, dass er selbst kein 

Antisemit gewesen sei, widerlegt hat (so z.B. Cesarani, Adolf Eichmann, S. 

28; Stanghet, Eichmann vor Jerusalem, S. 359), bleibt die Aktualität ihrer 

Analyse ungebrochen; Eichmann als Stereotyp des Bürokraten, der sich 

„niemals vorgestellt“ hatte, „was er eigentlich anstellt“ sei ein typischer Ver-

brecher der totalen Herrschaft, der ohne persönliche Motive Menschen in 

den Tod schickte. (so auch: Mommsen: Hannah Arendt und der Prozeß gegen 

Adolf Eichmann in: Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 9 (15)). 

81 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (761). 

82 Ebd. 

83 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


244 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Glaskasten, sondern ein „Gespenst, das dazu gerade den Schnupfen 

hat[...]“
84

 und dem es nicht gelang, eine eigene Sprache zu sprechen, 

sondern der auf Fragen in Klischees antwortete,
85

 selbst in dem Moment 

noch, als er seine letzten Worte vor der Vollstreckung der Todesstrafe 

äußerte.
86

 

Und doch sei dieser, so durchschnittliche Mensch, dem Strafrecht 

unbekannt, so Arendt, die ihn so dann als neuen Typus, jenen des „Ver-

waltungsmassenmörders“
87

 betitelte. Dies sei schon daran erkennbar, 

dass sein Bestreben, nämlich entsprechend der Vorgaben Hitlers,
88

 die 

„Vernichtung des jüdischen Volkes“
89

 durchzuführen, ihren Ursprung 

nicht in Eichmanns Antisemitismus fanden.
90

 An einem so unsagbaren 

und großen Verbrechen wie dem Völkermord war mit dem Funktionär 

jemand beteiligt, der frei von persönlichen Aversionen und allenfalls 

durch seinen Ehrgeiz motiviert, voranzukommen und in der Hierarchie 

des Nationalsozialismus aufzusteigen, abertausende Menschen nach 

Auschwitz deportieren ließ.
91

 Seine Verbrechen seien nicht „aus Ver-

zweiflung geboren“
92

. Anstelle eines Bösewichts, wie er bisher in der 

Tradition der Menschheitsgeschichte vorgestellt wurde, wurde das 

größtmögliche Böse hier von jemandem begangen, der „willentlich auf 

alle persönlichen Eigenschaften verzichtete[n]“
93

. 

Frappierender jedoch noch als das fehlende Motiv Eichmanns war 

sein nicht vorhandenes Unrechtsbewusstsein. Er beteuerte, bar jeder 

                                                             

84 Arendt/ Blücher, Briefe 1936-1968, S. 518. 

85 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (773). 

86 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 371. 

87 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 54. 

88 In diesem Zusammenhang sei nochmal auf die in Fn.1766 vorgenommenen 

Ausführungen verwiesen. 

89 Friedländer, Das Dritte Reich und die Juden, S. 376. 

90 Diese durchaus strittige These Arendts wurde inzwischen durch neuere For-

schung widerlegt. Nichts desto trotz wird der Stadtpunkt Arendts übernom-

men, da sich an Eichmann exemplarisch darstellen lässt, was auf viele Funk-

tionäre im Nationalsozialismus, insbesondere in der Shoa, zutreffen dürfte  

(vgl. Fn. 1842). 

91 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (765). 

92 Arendt, Über das Böse, S. 44. 

93 Augstein, Taten und Täter in: Arendt, Über das Böse, S. 187. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 245 

 

Schuld zu sein, da er stets nur seine Pflicht erfüllt habe.
94

 Diese Aussage 

bedarf einer näheren Erläuterung. Angeklagt und verurteilt wurde er für 

seine Handlungen im Zuge der Deportationen ab August 1941, also ab 

dem Moment, in dem er von dem Führerbefehl zur Vernichtung der Ju-

den Kenntnis erhielt.
95

 Bis dahin, so begründeten die Jerusalemer Rich-

ter ihr Urteil, hätten seine Maßnahmen nicht auf ebendiese Vernichtung 

gezielt.
96

 Der Führerbefehl, so Eichmanns Prämisse, habe die Deportati-

onen legitimiert.
97

 Dass die Shoa objektiv durch kein Recht legitimiert 

sein kann, wurde bereits im ersten Abschnitt des Kapitels dargelegt. Und 

doch rührte das fehlende Unrechtsbewusstsein des Funktionärs daher, 

dass er subjektiv stets seine Pflicht getan hatte, nämlich das geltende 

Gesetz ausgeführt. Durch die Identifikation der Quelle des Rechts, dem 

Willen des Führers, mit dem eigenen, hatte er die nationalsozialistische 

Pflicht der Treue sogar überobligatorisch ausgeführt indem er sich streng 

an den Frank’schen Imperativ „[H]andle so, dass der Führer, wenn er 

von deinem Handeln Kenntnis hätte, dieses Handeln billigen würde“
98

 

orientiert. Unrechtsbewusstsein basiert normalerweise eben darauf, dass 

man weiß, dass man sich zu den geltenden Regeln der Gemeinschaft in 

Widerspruch gesetzt hat; Eichmann hingegen hatte das Bewusstsein ge-

habt, sie zu befolgen. Das zeigt auf, dass seine Bemühung um Exkulpa-

tion die Wurzel des Rechts berührt, also die Frage, in welcher Beziehung 

der Mensch zum Recht steht. Den subjektiven Faktor immer in Rech-

nung zu stellen sei, so Arendt, der „Stolz zivilisierter Rechtsprechung“
99

. 

Das richterliche Urteil müsse in dieser Form grundsätzlich auch von der 

Angeklagten selbst gefällt werden können,
100

 ihr muss das verwirklichte 

Unrecht einsichtig sein. Dies verlange von Rechtssubjekten jedoch mehr 

als den bloßen Gehorsam, das Befolgen von Normen, es verlange, dass 

sie sich zu dem Recht in Beziehung setzen, Normen also vor ihrer 

Durchsetzung oder Anwendung reflektieren und nur dann handeln, wenn 

sie ihnen zustimmen.
101

 Zur Reflektion der Norm bedürfe es der Fähig-

                                                             

94 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 231. 

95 Kaul, Der Fall Eichmann, S. 324 ff. 

96 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 360 f. 

97 Ebd., S. 401. 

98 Zitiert nach Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 232. 

99 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 401. 

100 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (583). 

101 Vgl. Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 404. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


246 | Integrität und Verantwortung 

 

 

keit des Denkens, der Betrachtung einer Sache von Standpunkt eines 

Gegenübers.
102

 Nur wenn reflektiert werde, wie sich die eigene, auf-

grund der Norm vollzogene Handlung auf die Gemeinschaft, innerhalb 

derer gehandelt wird, auswirkt, werde der Reziprozität und der Pluralität 

der Menschen genügt, das Denken und die damit einhergehende Ver-

antwortung für die Mitwelt sei Bedingung des Rechts
103

 – und somit der 

politischen Gemeinschaft der Menschheit.
104

 Der gegen Eichmann zu 

erhebende und von ihr auch erhobene Vorwurf ist, dass er gleichgültig 

gegenüber den Normen war, die er angewendet hat.
105

 Diese Gleichgül-

tigkeit verhinderte seine Konstitution als Person, die im Gegensatz zum 

bloßen „menschlichen Wesen“
106

 darauf beruht, dass man zu sich selbst 

und der Umwelt in Beziehung steht.
 107

 Doch ist nicht zu übersehen, dass 

die nationalsozialistische ‚Volksgemeinschaft‘, innerhalb derer Eich-

mann agierte, sich grundlegend von traditionellen politischen Zusam-

menschlüssen unterschied und eine Reflektion vom Standpunkt eines 

Mitmenschen aus möglicherweise unmöglich machte. Bereits in Elemen-

te und Ursprünge totaler Herrschaft extrahierte Arendt, dass die natio-

nalsozialistische Herrschaft ihren Nährboden in der Massengesellschaft, 

die Anfang des 20. Jahrhunderts entstanden war, gefunden hatte.
108

 Die-

se habe sich dadurch ausgezeichnet, dass die gemeinsame Welt zwi-

schen den Menschen in Stücke gebrochen war und sich das Individuum 

in der Verlassenheit zurückgeworfen auf sich selbst fand.
109

 Der Ge-

meinsinn, der sich nun nicht mehr auf offenbarte Standorte eines tatsäch-

lichen Gegenübers beziehen konnte, lief in Gefahr, durch die Ideologie 

ersetzt zu werden, die suggerierte, dass sich Recht und Unrecht nicht an 

den Mitmenschen, sondern einzig und allein am Volkswillen, artikuliert 

durch den ‚Führer‘, orientieren.
110

 Eine solche Argumentation würde je-

doch – konsequent fortgedacht – bedeuten, dass Menschen nur innerhalb 

                                                             

102 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (773). 

103 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (585). 

104 Ebd., S. 573 (582). 

105 Heuer, Citizien, S. 173. 

106 Arendt, Über das Böse, S. 53. 

107 Augstein, Taten und Täter in: Arendt, Über das Böse, S. 187. 

108 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 668. 

109 Ebd., S. 685. 

110 Ebd., S. 963. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 247 

 

des richtigen Systems menschlich sein können, ein Gedanke, der auch 

empirisch nicht haltbar ist, wie Arendt betont, da es auch im Nationalso-

zialismus Menschen gegeben habe, die nicht mitgemacht haben.
111

 Die-

ser Rückzug aus der Öffentlichkeit sei zwar nach politischen Maßstäben 

unverantwortlich gewesen, da der Mensch nicht handelt, im 

Arendt’schen Sinne, also auch nicht auf die Veränderung der von ihm 

als unerträglich erkannten Verhältnisse hin agiert,
112

 verdeutlicht jedoch 

auch, dass es selbst in Zeiten der politischen Ohnmacht das Bewusstsein 

über „elementare Grundsätze menschlichen Zusammenlebens“
113

 gibt, 

deren Verletzung, selbst wenn das Unrecht staatlich installiert ist,
114

 zu 

erkennen jedem zumutbar ist.
115

 Eichmann hätte somit die Normen, auf-

grund derer er Menschen in den Tod schickte, zunächst reflektieren 

müssen und damit zu dem Schluss kommen, dass er sie nicht anwenden 

darf. Doch durch die vollkommene Identifikation des eigenen mit dem 

Willen des Führers, die dafür gesorgt hatte, dass „die Stimme des Ge-

wissens“
116

 mit der „Stimme der [nationalsozialistischen, B.B.] Gesell-

schaft“
117

 übereinstimmte, umging er jene Reflektion, die ihm die Gren-

ze zwischen „Normativität und Normalität“
118

 hätte aufweisen können. 

Der Vorwurf, der Eichmann also trotz seines fehlenden Unrechtsbe-

wusstseins habe gemacht werden können, ist dass er sich zum „Rädchen 

im Getriebe“
 119

 hat machen lassen,
120

 zum Instrument, dessen einziger 

Zweck es ist, den Führerwillen im Voraus bereits zu bestimmen und 

möglichst genau auszuführen.
121

 Im Gegensatz zu einer Maschine oder 

                                                             

111 Arendt, Über das Böse, S. 52. 

112 Ebd., S. 52. 

113 Ebert, Die „Banalität des Bösen“ – Herausforderung für das Strafrecht, S. 

29. 

114 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 64. 

115 Ebert, Die „Banalität des Bösen“ – Herausforderung für das Strafrecht, S. 

29. 

116 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 220. 

117 Ebd. 

118 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (584). 

119 Arendt, Über das Böse, S. 20; Arendt, Elemente und Ursprünge totaler 

Herrschaft, S. 787. 

120 Arendt, Was heißt persönliche Verantwortung unter einer Diktatur in: Nach 

Auschwitz, S. 81 (82 ff.). 

121 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 233. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


248 | Integrität und Verantwortung 

 

 

einem Menschen mit psychischer Erkrankung war Eichmann theoretisch 

sehr wohl dazu in der Lage, Richtig von Falsch zu unterscheiden, die 

Unwilligkeit dieses eigene Urteil zu fällen war politisch bedingt;
122

 er 

verkannte, „dass sein eigenes Leben mit dem der Menschen, die er ver-

nichtete, verbunden war; außerhalb des gesellschaftlichen und politi-

schen Rahmens, in dem jedes Leben gleich viel wert ist, hat das indivi-

duelle Leben keinen Sinn und besitzt keine Realität.“
123

 Durch seine 

Weigerung, sich in Beziehung zur Welt zu setzen, beging Eichmann 

auch an sich ein Verbrechen, „gegen seinen eigenen ‚Rang und Stand‘ 

als Mensch“
124

. Somit wurde das größte Verbrechen der Menschheit 

„von Niemandem getan“
 125

, „von Wesen, die sich weigern Personen zu 

sein.“
126

 Ein rechtstaatliches Verfahren diene, gerade in Fällen eines 

Verwaltungsmassenmordes dazu, aus den Funktionären, die sich selbst 

als Rädchen im Getriebe für nicht verantwortlich halten, wieder Men-

schen zu machen, ihnen also zuzurechnen, dass ihre Taten das staatliche 

Verbrechen erst möglich gemacht haben.
127

 Hier hätte es für Eichmann 

die Möglichkeit gegeben, durch Kommunikation mit der Mitwelt als 

Person in Erscheinung zu treten, sich der Erinnerung und Reue zugäng-

lich zu machen
128

 und dadurch bestrafbar zu werden.
129

 Es bleibt eine 

hypothetische Überlegung, ob Arendt der Tötung Eichmanns zuge-

stimmt hätte, wenn dieser im Prozess diese ‚Personwerdung‘ vorge-

nommen hätte, denn auch in Jerusalem antwortete Eichmann weiter in 

der Sprache des Bürokraten auf die ihm gestellten Fragen
130

 und habe 

deswegen im Sprechakt nicht adressiert werden können,
131

 perpetuierte 

somit seinen Ausschluss. 

                                                             

122 Butler, Am Scheideweg, S. 193. 

123 Butler, Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 

149. 

124 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (584). 

125 Arendt, Über das Böse, S. 101. 

126 Ebd. 

127 Arendt/ Fest, Eichmann war von empörender Dummheit, S. 54. 

128 Arendt, Über das Böse, S. 77. 

129 Ebd., S. 101. 

130 Arendt, Merkur 17, 1963, S. 759 (773). 

131 Butler, Am Scheideweg, S. 202. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 249 

 

Die Weigerung zu denken machte es unmöglich, Eichmann zu be-

strafen, da Strafe, wie bereits im ersten Teil untersucht, auch die Ein-

sicht des Täters in das Unrecht verlangt, um nicht zu einem Akt der Ra-

che oder Notwehr zu verkommen. Nicht nur deswegen sorgte, wenn 

auch nicht die Verhängung, die juristisch zweifelsfrei geboten war, dann 

jedoch die Vollstreckung der Todesstrafe für Aufruhr sowohl in den 

Feuilletons als auch im philosophischen Diskurs. Besonders prominent 

in diesem Kontext ist die Stimme Martin Bubers, der fürchtete, dass 

junge Menschen in Deutschland durch die Tötung Eichmanns ihre 

Schuld als gesühnt ansehen könnten.
132

 Arendt greift in ihrem Prozess-

bericht vor allem ein Argument auf, wohl weil es ihren eigenen Überle-

gungen so nahe liegt: Jenes, dass „Eichmanns Taten die Grenzen mögli-

cher Bestrafung durch den Menschen überschritten, dass es absurd sei, 

die Todesstrafe für Verbrechen solchen Ausmaßes zu verhängen [...]“
133

, 

fügt jedoch direkt an, dass dies nicht der Grund dafür sein könne, Eich-

mann unbestraft zu lassen.
134

 Unbestritten ist ihres Erachtens, dass er 

habe sterben müssen,
135

 so dass es nun gilt, die von ihr angeführten 

Gründe zu profilieren. Dass „er in ein Unternehmen verwickelt war, das 

zugegebenerweise gewisse ‚Rassen‘ für immer vom Erdboden ver-

schwinden lassen wollte“
136

 habe die Ordnung der Menschheit verletzt, 

nämlich die Tatsache, dass man sich, aufgrund der Pluralität, nicht ent-

scheiden kann, mit wem zusammen man die Erde bewohnt.
137

 Dieses 

Verhalten habe nicht allein einen Prozess gegen den SS-Mann gerecht-

fertigt: „‘Daß ein großes Verbrechen der Natur Gewalt antut und die Er-

de selbst nach Vergeltung schreit; daß das Böse eine naturgegebene 

Harmonie zerstört, die nur durch Sühne wiederhergestellt werden kann; 

daß Unrecht der betroffenen Gruppe um der moralischen Ordnung wil-

                                                             

132 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 369, ein instruktiver Beitrag zur allge-

meinen Ansicht der Einwohner Jerusalems zur Vollstreckung des Todes-

strafe: http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43367930.html, zuletzt abge-

rufen am 17.10.2017.  

133 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 368. 

134 Ebd., S. 368, in beißender Sprache wendet sie sich auch gegen andere Ein-

wände gegen Verhängung der Todesstrafe, die hier jedoch keine Relevanz 

aufweisen. 

135 Ebd., S. 404. 

136 Ebd., S. 402. 

137 Ebd., S. 395. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43367930.html
https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-43367930.html


250 | Integrität und Verantwortung 

 

 

len die Pflicht auferlegt, den Schuldigen zu bestrafen‘ – all das sind für 

uns antiquierte Vorstellungen, die wir als barbarisch ablehnen.“
138

 Doch 

nur aufgrund dieser Vorstellungen – hier spricht Arendt noch allgemein 

von Vorstellungen und affirmiert diese nicht – sei Eichmann ihres Er-

achtens vor Gericht gestellt worden.
139

 Semantisch ist hier eine Distan-

zierung von ebendiesen Begründungen erkennbar, die wohl auf Arendts 

größte Kritik an dem Prozess zurückzuführen ist. Sie betonte, dass allein 

Eichmanns de facto Staatenlosigkeit es möglich gemacht hatte, ihn ohne 

bedeutenden Protest Argentiniens zu entführen und in Israel vor Gericht 

zu stellen.
140

 Arendt greift dann jedoch das Yosal Rogat Zitat wieder auf 

und schreibt, dass „sie [die längst vergessenen Vorstellungen, B.B.] al-

lein schließlich die Todesstrafe rechtfertigen.“
141

 Hier scheint sie die zu-

vor als archaisch deklarierten Vorstellungen als Rechtfertigung der To-

desstrafe zu affirmieren, ein Verständnis, dass sich durch die Lektüre 

des englischen Originaltextes noch verstärkt. Während der Schlusssatz 

der deutschen Übersetzung lautet: „Dies ist der Grund, der einzige 

Grund, dass Sie sterben müssen“
142

 schreibt Arendt selbst: „This is the 

reason, the only reason you must hang.“ Doch in ihrem fiktiven 

Schlussplädoyer führt sie eine weitere Begründung an: „Er konnte nicht 

länger auf der Erde und unter den Menschen bleiben, weil „[k]einem 

Angehörigen des Menschengeschlechts“
 143

 zugemutet werden könne, 

mit Menschen, die andere Menschengruppen von der Erde verschwinden 

lassen wollen, und dies beginnen in die Tat umzusetzen, „die Erde zu-

sammen zu bewohnen.“
144

 Hier bemüht sie ebenfalls keinen der her-

kömmlichen Strafzwecke, sondern betont die Dimension, die Eichmanns 

Tod für die Zukunft hat.  

 

 

                                                             

138 Ebd., S. 402. 

139 Ebd. 

140 Ebd., S. 355. 

141 Ebd., S. 402. 

142 Ebd., S. 404. 

143 Ebd. 

144 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 251 

 

4.3 DIE TODESSTRAFE UND DAS RECHT  

AUF RECHTE 
 

Nun mag es ersichtlich scheinen, warum Arendt die Todesstrafe für 

Eichmann auch dann affirmierte, wenn sie eigentlich ihrem Menschen-

bild eklatant widerspricht. Und doch bleibt ein fader Beigeschmack, war 

sie doch diejenige, die eindringlicher als alle vor ihr auf das „Recht, 

Rechte zu haben“ beharrte und dieser Überlegung einen ganzen Ab-

schnitt in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft widmete. Wenn 

das Recht, Rechte zu haben durch diesen Passus das Leben als nicht 

durch den Staat verfügbar normiert, würde sie Eichmann das Recht, das 

sie jedem Menschen zugebilligt wissen möchte, absprechen, ihn also als 

Mensch negieren. Daher ist eine eingehendere Untersuchung nötig, die 

den materiellen Gehalt des Rechts auf Rechte extrahiert. Es sei das ein-

zige Menschenrecht, „in einem Beziehungssystem zu leben, in dem man 

aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt wird“
145

 – also Teil 

einer politischen Gemeinschaft zu sein. In der Geschichte der Mensch-

heit habe sich die Notwendigkeit zur Normierung dieses Anspruchs je-

doch erst im Auseinanderbrechen der Vielvölkerstaaten offenbart. Zuvor 

sei das, was nun garantiert werden muss, nicht als Recht, sondern „eher 

als ein allgemeines Kennzeichen des Menschseins“
146

 wahrgenommen 

worden, die mit ihm verbundenen anderen Rechte „als menschliche Fä-

higkeiten“
147

: „[D]ie Fähigkeit, im Zusammenleben durch Sprechen, und 

nicht durch Gewalt, die Angelegenheiten des menschlichen und vor al-

lem des öffentlichen Lebens zu regeln.“
148

 

Die mit der Exponierung im öffentlichen Raum einhergehenden 

Möglichkeit, an Handlungen gemessen zu werden, sei den Staatenlosen 

in der Zwischenkriegszeit verwehrt worden, ihr Recht auf Rechte, also 

ihre juristische Person, sei durch die Staatenlosigkeit automatisch getötet 

worden. Anders jedoch, so Arendt, stellt sich die Situation der als Juden 

Verfolgten im Nationalsozialismus dar: In diesem Fall habe es sich um 

einen „geplanten Mord“
149

 gehandelt. Sie waren nur „aufgrund dessen, 

                                                             

145 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 614. 

146 Ebd. 

147 Ebd., S. 614 f. 

148 Ebd., S. 615. 

149 Ebd., S. 922. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


252 | Integrität und Verantwortung 

 

 

was sie unabänderlicherweise von Geburt sind [...]“
150

 rechtlos, ihre 

Handlungen hatten keine Auswirkungen auf ihren Status mehr. Diese 

Ausstoßung sei es, die ihn seine spezifisch menschliche Qualität, näm-

lich unter Menschen zu leben, raubte.
151

 Ohne die Eingebundenheit in 

eine politische Gemeinschaft sei eine öffentliche Erinnerung an den 

Menschen nicht möglich, sein Leben hinterlasse keine Spuren.
152

 Die 

Nationalsozialisten haben diese ‚Auslöschung‘ des Lebens in den Kon-

zentrationslagern auf die Spitze getrieben und somit ihren Opfern nicht 

nur das Leben, sondern auch die Würde geraubt. Dieser Passus lässt er-

kennen, dass für Arendt nicht so sehr das Recht auf Leben an sich im 

Mittelpunkt steht, sondern die Anerkennung der Anderen als Menschen 

und die Beurteilung dieses Menschen aufgrund seiner Taten. Der Pro-

zess, der zur Verurteilung Eichmanns führte, war an rechtsstaatliche Vo-

raussetzungen gekoppelt und die Todesstrafe Resultat seines Handelns, 

nicht seines Seins.
153

 Er wurde also als Person anerkannt, und der Pro-

zess, der – wie bereits untersucht – bereits Teil der Erinnerung ist, sorgte 

dafür, dass ihm die menschliche Würde, wenn auch nicht das Recht auf 

Leben zugesprochen wurde, die er seinen Opfern verwehrte. 

 

 

                                                             

150 Ebd., S. 609 f. 

151 Ebd., S. 616. 

152 Bruns, Was heißt Menschenwürde in: Raum der Freiheit. Reflexionen über 

Idee und Wirklichkeit, Meins/ Daxner/ Kraiker (Hrsg.), S. 79 (81). 

153 Förster, Das Recht auf Rechte und das Engagement für eine gemeinsame 

Welt, http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/146/258, ab 

gerufen am 11.01.2017, die Anknüpfung der Todesstrafe an Handlungen 

des Individuums stellt sich hierbei als das herausragende Charakteristikum 

der Rechtstaatlichkeit dar. Insofern gehen Butlers Überlegungen fehl: Für 

sie liegt der Unterschied zwischen Genozid und einem „normalen“ Mord 

darin, dass ersterer staatlich installiert ist. Dies führt zu der Überlegung, ob 

nicht auch die Todesstrafe eine – überzogen formuliert – Form des Geno-

zids sei. Dies lässt sich insbesondere mit dem Hinweis darauf entkräften, 

dass das für Arendt ausschlaggebende Merkmal die „Unschuld“ der Opfer 

des Völkermords, selbst vom Standpunkt der Täter aus war. (Butler, Han-

nah Arendt’s Death Sentences in: Comparative Literature Studies, Volume 

48, S. 280 (292)). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/146/258
https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/146/258


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 253 

 

4.4 VERSÖHNUNG DURCH URTEILEN 
 

„Erst die totalitäre Herrschaft als ein 

Ereignis, das in seiner Beispiellosigkeit 

mit den überkommenen Kategorien po-

litischen Denkens nicht begriffen, des-

sen ‚Verbrechen‘ mit den traditionellen 

Maßstäben nicht beurteilt und mit Hilfe 

bestehender Gesetze nicht adäquat ge-

richtet oder bestraft werden können, hat 

die in der Überlieferung so lange gesi-

cherte Kontinuität abendländischer Ge-

schichte wirklich durchbrochen.“ 

Arendt, Tradition und die Neuzeit in: 

Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

S. 23 (35) 

 

Während Arendt Eichmann in Jerusalem stets nur als Bericht betrachte-

te, lassen die hier getroffenen Ausführungen darauf schließen, dass es 

sich tatsächlich um ihre eigene Auseinandersetzung mit dem Leben nach 

dem Traditionsbruch, den die Shoa für die abendländische Geschichte 

bedeutete, handelt, die sich insbesondere mit der Möglichkeit der recht-

lichen Aufarbeitung der Konzentrationslager befasste. Sie stellt fest, 

dass der Führerbefehl, obwohl er in der nationalsozialistischen Rechts-

lehre als Rechtsquelle eingeordnet war und damit Gesetzeswirkung hat-

te, dann Nicht-Recht ist, wenn er darauf zielt, die Bedingungen des 

Menschlichen zu vernichten. Sie stellt somit eine hohe Hürde für die 

Qualifikation formal legalen Rechts als Nicht-Recht auf, das entspre-

chend auch nicht angewendet werden darf. Allerdings erkennt sie auch 

in diesen Befehlen eines der Charakteristika des Totalitarismus: dass in-

nerhalb einer formalen Rechtsordnung das Unrecht, beziehungsweise 

Nicht-Recht derart positiviert wird, dass Gutes zu tun gegen die erfahr-

bare Normalität spricht. Und auch wenn das Gerichtsverfahren zwar 

nicht durch reine Normanwendung einen Neuanfang ermöglichen kann, 

legt ein reflektierendes Urteil ein Fundament für den Konsens, der Basis 

der politischen Gemeinschaft der Menschheit nach der Zäsur sein muss. 

Dieser müsse eine universale Ächtung von „Verbrechen gegen die 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


254 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Menschheit“
154

 statuieren
155

 und somit einen neuen „anthropologisch-

normativen Universalismus“
156

 begründen
157

 und damit der Tatsache 

Rechnung tragen, dass alle Menschen insofern zur gleichen Spezies ge-

hören, als ihr Leben auf der Erde ihnen unter gleichen fundamentalen 

Bedingungen gegeben ist.
158

  

Ähnliches gilt für einen Täter wie Eichmann. Auch hier weisen 

Arendts Überlegungen in die Zukunft; die Gefahr in einer Institutionali-

sierung von Konzentrationslagern sei in einer Welt, in der Menschen 

aufgrund von rasantem Bevölkerungszuwachs und einem Anstieg an 

Boden- und Heimatlosigkeit in utilitaristischen Kategorien zunehmend 

„überflüssig“
159

 werden, immer vorhanden,
160

 dazu komme ein techni-

scher Fortschritt, der die Entfremdung der Täterin von ihren Opfern 

noch vergrößern würde
161

 und deswegen sei es unerlässlich, die Prämis-

se der strafrechtlichen Verantwortung auch für diejenigen zu manifestie-

ren, die sich innerhalb eines bürokratischen Systems darauf berufen wol-

len, lediglich Befehle auszuführen.
162

 So setzt Arendt hier hohe Anfor-

derungen an Rechtsanwenderinnen. Sie besteht auf die Verantwortung 

der Einzelnen bei der Durchführung des Rechts, verlangt also, dass sich 

zu diesem in Beziehung zu setzen sei, und sieht im Gerichtsverfahren 

die Chance, dieses Verhalten auch von denjenigen zu erzwingen, die 

diese Form der ‚Personwerdung‘ bis dahin verweigert haben.  

Dementsprechend lautet auch ihr Fazit, dass selbst einem Verbre-

chen wie der Shoa und einem Täter wie Eichmann durch ein gerichtli-

ches Verfahren beizukommen gewesen wäre, wenn die Richter es ge-

wagt hätten, deutlich zu machen, dass sie nicht anhand bereits bestehen-

der Tatbestände, sondern eigentlich frei, im Sinne des reflektierenden 

Urteils zu einem Ergebnis gekommen sind und somit das Neue, das 

                                                             

154 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 374. 

155 Ebd., S. 393. 

156 Benhabib, Identity, Perspective and Narrative in: History and Memory 

1996, S. 35 (52). 

157 Ebd. 

158 Ebd., S. 35 (53). 

159 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 942. 

160 Ebd., S. 942. 

161 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 396. 

162 Arendt, Über das Böse, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 255 

 

durch den Völkermord in die Welt gekommen ist, auch als Neues zu 

gewürdigt hätten: „Begreifen bedeutet freilich nicht, das Ungeheuerliche 

zu leugnen, das Beispiellose mit Beispielen zu vergleichen oder Er-

scheinungen mit Hilfe von Analogien und Verallgemeinerungen zu er-

klären, die das Erschütternde der Wirklichkeit und das Schockhafte der 

Erfahrung nicht mehr spüren lassen. Es bedeutet vielmehr, die Last, die 

uns durch die Ereignisse auferlegt wurde, zu untersuchen und bewußt zu 

tragen und dabei weder ihre Existenz zu leugnen, noch sich demütig ih-

rem Gewicht zu beugen, als habe alles, was einmal geschehen ist, nur so 

und nicht anders geschehen können. Kurz: Begreifen bedeutet, sich auf-

merksam und unvoreingenommen der Wirklichkeit, was immer sie ist 

oder war, zu stellen und entgegenzustellen.“
163

 Das Begreifen, das Ver-

stehen der Staatsform sui generis, des Totalitarismus, sowie eines Täters 

wie Eichmann ist für Arendt elementar zur Versöhnung mit dem Ge-

schehenen – nicht dem Täter – und somit einer Beheimatung in der 

Welt.
164

 Dabei meine die Versöhnung eine Wiederherstellung einer Be-

ziehung,
165

 die jedoch nicht ohne Gericht, Urteil und Strafe vonstatten 

gehen könne.
166

 Wird jedoch kein Ankommen in Form der Versöhnung 

ermöglicht, bleibt das Individuum von der Welt entfremdet und verharrt 

demnach in Resignation und damit Ohnmacht.
167

 Arendt profiliert hier 

bereits ein Verfahren, das in den letzten Jahren unter dem Stichwort der 

Transitional Justice Einzug in die Versöhnungswissenschaft gefunden 

hat: Die Idee, dass die Transformierung einer vormals Unrechtsgemein-

schaft in eine demokratische und rechtsstaatliche friedliche Gemein-

schaft nur dann gelingen kann, wenn durch institutionalisierte Aufarbei-

tung Wahrheiten gefunden und Gerechtigkeit geübt wird.
168

  

                                                             

163 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 25. 

164 Arendt, Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 

110. 

165 Reuter, Ethik und Politik der Versöhnung Politics in: Beestermöller/ Reuter 

(Hrsg.), Politik der Versöhnung, S. 15 (17). 

166 Ebd. 

167 Arendt, Denktagebuch, S. 316 f. 

168 Little, Forgiveness, Reconciliation and Politics in: Beestermöller/ Reuter 

(Hrsg.), Politik der Versöhnung, S. 245. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

5 Integrität und Verantwortung 

 

„Politik beruht auf der Tatsache der 

Pluralität der Menschen. Gott hat den 

[Hervorhebung im Original] Menschen 

geschaffen, die [Hervorhebung im Ori-

ginal] Menschen sind ein menschliches, 

irdisches Produkt, das Produkt der 

menschlichen Natur.“ 

Arendt, Was ist Politik?, S. 9  

 

 

Arendt, die sich immer wieder weigerte, den Begriff der menschlichen 

Natur auf eine Definition zu reduzieren, die anzweifelte, dass es so et-

was wie eine allgemeingültige und umfassende Definition überhaupt gä-

be,
1
 gestand jedoch zu, dass es das Menschsein gerade ausmache, unter 

Menschen zu leben.
2
 Pluralität in dem Sinne, dass Menschen sich inso-

weit gleichen, dass sie sich miteinander verständigen können, sich aber 

so unterscheiden, dass sie der Sprache zur Verständigung bedürfen,
3
 sei 

die „Ordnung der Menschheit“
4
. Wenn sie also schreibt, dass sich der 

Nationalsozialismus als Herrschaftsform sui generis in den Konzentrati-

onslagern ausweise, in denen darauf gezielt wurde, die „menschliche 

Natur selbst“
5
 zu transformieren,

6
 bezeichnet sie dadurch den Prozess, 

der das Potential auslöschte, etwas so Unnatürliches wie der Mensch zu 

                                                             

1 Arendt, Vita Activa, S. 19. 

2 Ebd., S. 17. 

3 Ebd., S. 213. 

4 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 395. 

5 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 940 f. 

6 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


258 | Integrität und Verantwortung 

 

 

werden, indem Individuen auf „Reaktionsbündel“
7
 reduziert wurden; 

sich im Handeln und Sprechen nicht mehr aktiv voneinander unterschei-

den konnten. An den Konzentrationslagern offenbarte sich, dass die 

nationalsozialistische Herrschaft darauf ausging, den Menschen in seiner 

Einzigartigkeit, der Tatsache, dass ihm „ein individuelles Leben mit ei-

ner erkennbaren Lebensgeschichte zukommt“
8
 zu vernichten, die Men-

schen im Plural überflüssig zu machen, um an ihre Stelle ein „Men-

schenindividuum“
9
 zu stellen, das als vollkommen berechenbar einzig 

die durch die Natur vorgegebenen Prozesse exekutiert.  

In der vorliegenden Arbeit wird ersichtlich, welch exponierte Rolle 

dem Recht bei der Durchsetzung dieser ideologischen Vorgaben zukam. 

Es diente, gerade in der Formierungsphase des Nationalsozialismus so-

wie in der Konsolidierungsphase der Vorkriegszeit dazu, durch schritt-

weise Entziehung rechtlich gesicherter Positionen, den Menschen seiner 

individuellen Identität zu berauben und an deren Stelle ideologisch de-

kretierte Zuschreibungen zu setzen. Die Verweisung ins Private, durch 

Außerkraftsetzung der politischen Freiheitsrechte, unterminierte jene 

performative Personwerdung, die in der Öffentlichkeit durch das Er-

scheinen vor Anderen und das Interagieren mit ihnen verwirklicht wer-

den kann. Nur im Handeln und Sprechen enthüllten Menschen ihre Ein-

zigartigkeit,
10

 indem sie sich aktiv voneinander unterschieden und damit 

die menschliche Bedingung der Pluralität, „eine Vielheit, die die para-

doxe Eigenschaft hat, dass jedes ihrer Glieder in seiner Art einzigartig 

ist“
11

 manifestierten. Die Offenbarung des ‚Jemand‘, der Person, ist im-

mer auf Interpersonalität angelegt, wenn auch die Verfassung durch Ver-

leihung der persona die dazu notwendigen Bedingungen garantieren 

muss. Die Nationalsozialisten beließen es jedoch nicht bei einer Verwei-

sung ins Private, sondern organisierten auch diesen Bereich, indem sie 

Rechtssubjektivität, den basalen Anspruch des Menschen, einen Bereich 

zu haben, in dem man unbehelligt von staatlichen Interventionen 

idiosynkratische Bindungen knüpfen kann, insbesondere durch die soge-

nannten Blutschutzgesetze, ebenfalls zerstörten. Es sei stets ein Teil der 

                                                             

7 Ebd., S. 913. 

8 Arendt, Vita Activa, S. 29. 

9 Arendt, Was ist Politik?, S. 12. 

10 Arendt, Vita Activa, S. 213. 

11 Ebd., S. 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 259 

 

menschlichen Würde gewesen, dass Menschen dazu in der Lage waren, 

„die gegebene Tatsächlichkeit zu meistern, für menschliche Zwecke ein-

richten und ändern zu können.“
12

 Die absolute – in dem Sinne, dass sie 

keinen Lebensbereich unangetastet ließ – ideologische Definition des 

Individuums führte jedoch dazu, dass es einzig als Gattungswesen be-

griffen wurde und demnach Naturprozessen unterworfen, ohne die Mög-

lichkeit, sich von dessen zyklischem Verlauf zu emanzipieren. 

Die Instabilität des nationalsozialistischen Rechts, das vorgab, biolo-

gisch determinierte Notwendigkeiten zu vollstrecken, vernichtete Frei-

heitsräume durch sein Bewegungsmoment radikal und verhinderte da-

durch die Entstehung und Fortführung intersubjektiver Beziehungen, 

denen stets ein Machtpotential immanent ist. Würde man davon ausge-

hen, dass Arendts Personenbegriff rein performativ ist, müsste man at-

testieren, dass nach Entzug politischer Freiheitsrechte und Unterminie-

rung der Rechtsstaatlichkeit keine Personwerdung mehr möglich ist und 

dem Individuum jede Möglichkeit zur Weltveränderung genommen 

wurde. Diese These wird jedoch spätestens durch Arendts Prozessbe-

obachtungen in Jerusalem falsifiziert. Hier offenbart die politische Theo-

retikerin einen Personenbegriff, der seinen Ursprung nicht in der auf Re-

ziprozität ausgelegten Identität findet, sondern in dem integritätskonstru-

ierenden Denken.
13

 Denken bedeutet Nachdenken und Erinnern, es 

bringt ein Gewissen und somit eine Handlungsgrenze hervor, die indivi-

duelle Verantwortung bedingt. Auch in Zeiten politischer Machtlosigkeit 

hat der Mensch die Möglichkeit, durch Verweigerung des Gehorsams 

die Unterstützung für das System aufzukündigen und sich zurückzuzie-

hen. Zwar bedürfe eine funktionierende politische Gemeinschaft nicht 

der moralischen Menschen, sondern der gesetzestreuen Bürgerinnen,
14

 

doch das Befolgen von Gesetzen signalisiert stets auch die Zustimmung 

zur gegenwärtigen politischen Ordnung, und demnach liegt es in der 

Verantwortung der Individuen, Normen vor ihrer Anwendung mithilfe 

des Gemeinsinns zu reflektieren. 

An dieser Stelle muss jedoch differenziert werden zwischen denjeni-

gen, die innerhalb der nationalsozialistischen Gemeinschaft noch immer 

agieren konnten, wenn auch das Handeln unmöglich gemacht wurde, 

und denjenigen, die als objektive Gegner subjektiv unschuldig waren. 

                                                             

12 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 939. 

13 Vgl. Arendt, Über das Böse, S. 87. 

14 Arendt, Über das Böse, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


260 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Ausgehend davon, dass Rechtspersonalität keiner der Einwohnerinnen 

des totalen Staates gewährleistet wurde, und Rechtssubjektivität allen-

falls in speziellen Fällen des Privatrechtsverkehrs erhalten blieb, ist es 

die Rechtsadressabilität, die die Demarkationslinie profilieren kann. 

Vom Recht nicht mehr angesprochen und somit in einen Ausnahmezu-

stand gestoßen, der sich dadurch auszeichnet, dass er personal gebunden 

ist, befinden sich die objektiven Feindinnen in einer Situation, in der ih-

nen „dauernd Dinge zustoßen, die ganz unabhängig davon sind, was sie 

tun oder unterlassen.“
15

 Die dem personalen Ausnahmezustand Ausge-

setzte findet sich demnach in einer absurden Situation, die sich dadurch 

auszeichnet, dass sie faktisch unter Mitmenschen ist, jedoch die Verbin-

dung, die in Form von Gesetzen existiert, nicht mehr vorhanden ist, sie 

unter Menschen weilend also von ihnen isoliert bleibt, wie unter einer 

Glasglocke. Die Unfähigkeit, durch eigenes Interagieren Veränderung 

herbeizuführen, die Unmöglichkeit, sich selbst ins Private zurückzuzie-

hen und den Gehorsam aufzukündigen, bedinge eine „absolute Verant-

wortungslosigkeit“
16

, die schlechterdings „unerträglich ist.“
17

 Dabei darf 

die von Arendt beklagte Verantwortungslosigkeit nicht im Sinne einer 

Rücksichtlosigkeit gelesen werden. Verantwortung bedeutet bei ihr die 

Konstituierung von Handlungsgrenzen durch das Gewissen, die in der 

Wirklichkeit zu respektieren sind
18

 – es ist Verantwortung für das Selbst. 

Diese Gewissensentscheidungen sind jedoch für die „vollkommen Un-

schuldigen“
19

 nicht von Relevanz, da sie unabhängig von ihrem eigenen 

Tun als Exponentinnen des Rechts der Natur von diesem aufgenommen 

und durch dessen Prozesse determiniert werden.  

Erst in dem Moment, in dem das, was einem geschieht, in keinem 

Sinnzusammenhang mehr mit dem eigenen Tun steht, verschwindet die 

Verantwortung.
20

 Das Nebeneinander von Normen- und Gewaltordnung, 

dem jede Einwohnerin des totalen Staates ausgeliefert war, war demnach 

nicht geeignet, die sich durch das Denken bildende moralische Person zu 

töten. Die Verantwortung für das Selbst, die auch dann bestehen bleibt, 

                                                             

15 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 613. 

16 Ebd., S. 610. 

17 Ebd. 

18 Arendt, Über das Böse, S. 53. 

19 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 610. 

20 Ebd., S. 897. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 261 

 

wenn Verantwortung für die Welt nicht mehr zu tragen ist, ist Bedin-

gung für die Kontinuität der politischen Größe der Menschheit nach dem 

Traditionsbruch, den die Shoa für sie bedeutet hat. Aus der These indi-

vidueller Verantwortung ließ sich ein Schuldvorwurf an diejenigen for-

mulieren, die an der „Fabrikation von Leichen“
21

 in den Vernichtungsla-

gern beteiligt waren – und dieser Vorwurf ermöglichte eine nicht nur ge-

sellschaftliche, sondern strafrechtliche Aufarbeitung des Holocaust. Da-

bei diente der Prozess nicht nur dazu – wie ausführlich im vorigen Teil 

der Arbeit dargelegt – dem Täter die Möglichkeit zu eröffnen, Person zu 

werden, sondern auch der öffentlichen ‚Repersonifizierung‘ der Opfer, 

die durch Erzählen der eigenen Geschichte und Offenbarung der Person 

ihre einmalige Identität, unabhängig von kollektiven Zuschreibungen, 

präsentieren konnten und somit einen spezifischen Aspekt der Men-

schenwürde zurückgewannen.
22

 Das abschließende Urteil sowie die ver-

hängte Strafe waren nicht allein Ausdruck einer institutionellen Missbil-

ligung des Verbrechens, sondern vor allem eine Form der Solidarität mit 

den Opfern, deren Zugehörigkeit zum Verband der Menschheit, aus dem 

die Nationalsozialisten versucht haben, sie auszustoßen, dadurch bestä-

tigt wurde. Die Solidarisierung mit den Betroffenen sowie die Ächtung 

des Genozides setzten einen neuen Maßstab für die zukünftige politische 

Ordnung und erlaubten eine Versöhnung mit dem Geschehenen. Dabei 

bedeutet die politische Versöhnung keineswegs ein Vergessen oder Ver-

zeihen, sondern nur ein Abfinden mit der Gegenwart, wie ihr das Indivi-

duum angehört.
23

 Allerdings handelt es sich hierbei um einen reziproken 

Prozess, bei dem es nicht genügt, wenn eine der Beteiligten von dem 

Thema ablässt, sondern der Gegenpart auch Reue zeigen muss.
24

 Eine 

                                                             

21 Arendt, Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz, S. 7 (29 f.). 

22 Arendt, Vita Activa, S. 221 f., wenngleich eine solche Definition hier 

schwierig ist und anderen Ausführungen zu ihrem Menschenwürdebegriff 

widerspricht, da sie suggeriert, dass auch die Menschenwürde bedingt ist, al-

so von ihrer Verwirklichung abhängt. Es scheint jedoch elementar zu sein, 

dass mit diesem Erscheinen der Mensch wieder zu einem „Jemand“ wird, 

und somit Protagonist der eigenen Geschichte. Allerdings ist davon auszuge-

hen, dass die Menschenwürde auch ohne diese Exponierung vorhanden ist, 

die sich aus ihr ergebenen Konsequenzen allerdings keine Wirkung zeitigen 

können. 

23 Arendt, Denktagebuch, S. 331. 

24 Ebd., S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


262 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Versöhnung mit Eichmann war dementsprechend nicht möglich, wohl 

jedoch eine zwischen den Opfern und der Menschheit.
25

 Dabei ist ihr ein 

für das Politische eminent wichtiges Potential immanent: Wie das Ver-

zeihen in intersubjektiven Beziehungen, ermöglicht auch die Versöh-

nung die Fortführung einer Handlung in eine andere Richtung
26

 und im-

pliziert das Versprechen, die Würde der Anderen in Zukunft durch die 

Anerkennung ihrer Person zu bewahren.
27

 

Ersichtlich wird hier ein Element, das seit den 1990er Jahren unter 

dem Begriff der Transitional Justice Eingang in Strategien der Vergan-

genheitsbewältigung, insbesondere von Makrokriminalität, gefunden hat 

und sich unter anderem in Institutionen wie dem Internationalen Strafge-

richtshof offenbart. Ausgehend davon, dass ein künftiges Zusammenle-

ben ohne Gewalt nur unter der Voraussetzung möglich ist, dass Verant-

wortliche benannt und bestraft werden und Opfer sich von der dem Be-

griff immanenten passiven Position emanzipieren können, dienen diese 

Verfahren der Sicherung der Zukunft durch Offenlegung und Bewertung 

der Vergangenheit und generieren so Anhaltspunkte für eine neue Grün-

dungsgeschichte,
28

 die jüngste Erfahrungen integriert und aus ihnen 

Schlüsse und Lehren zieht. Im Falle Eichmanns waren die aus dem Jeru-

salemer Verfahren und Urteil zu ziehenden Schlüsse zunächst, dass auch 

die Pluralität der Menschen eine gefährdete Tatsache ist, die zu sichern 

Grund und Aufgabe jeder politischen Gemeinschaft sein soll. Dies führte 

auch zu der, von Arendt in Eichmann in Jerusalem bekräftigten Forde-

rung nach einem internationalen Gerichtshof, der legitimiert ist, Genozi-

de – in Arendts Worten „Verbrechen an der Menschheit“
29

 – zu judizie-

ren. So kann ein richterliches Urteil, wenn die Richterin sich mit der 

Vergangenheit auseinandergesetzt hat, sie erkundet hat und ihre Erzäh-

lung ein Urteil über sie bildet,
30

 den Gründungsmythos für eine neue po-

litische Gemeinschaft nach der Zäsur bilden. 

                                                             

25 Loick, Juridismus, S. 48. 

26 Arendt, Denktagebuch, S 312. 

27 Bruns, Was heißt Menschenwürde in: Meins/ Daxner/ Kraiker (Hrsg.), Raum 

der Freiheit. Reflexionen über Idee und Wirklichkeit, S. 79 (86). 

28 Straßenberger, Über das Narrative in der politischen Theorie, S. 41. 

29 Arendt, Eichmann in Jerusalem, S. 399. 

30 Arendt, Das Urteilen, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 263 

 

Dass die politische Größe der Menschheit in der Tat einen Neuan-

fang braucht, hat die nationalsozialistische Herrschaft, in der sich Ele-

mente der europäischen Tradition zu einem mörderischen Konglomerat 

mischten, mit aller Kraft bewiesen. Das System der Konzentrationslager, 

das „kein Zorn rächen, keine Liebe ertragen, keine Freundschaft verzei-

hen, kein Gesetz bestrafen“
31

 kann, forderte einen radikalen System-

wechsel – die post-totalitäre politische Theorie muss dem Geschehenen 

dadurch Rechnung tragen, dass sie das Bild einer politischen Gemein-

schaft entwirft, in der verhindert wird, dass Menschen in ihrer differentia 

specifica erneut überflüssig werden. 

Die Wurzel des totalitären Übels sei bereits in den Gründungsprinzi-

pien moderner europäischer Demokratien integriert gewesen. Das Motto 

der französischen Republik, ‚Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit‘ habe 

durch den Verweis auf das Verwandtschaftsverhältnis Gleichartigkeit an 

die Stelle der Gleichberechtigung gesetzt und den politischen Körper am 

Bild der Familie ausgerichtet. In einem solchen Gemeinschaftsverständ-

nis ist „für den Einzelnen, und das heißt für den Verschiedensten, kein 

Unterkommen“
32

. Zudem hat dieses Staatsverständnis, wird es global als 

Organisationsstruktur praktiziert, stets zur Folge, dass die Exklusion aus 

einer politischen Gemeinschaft die Exklusion aus der Menschheit über-

haupt bedeutet, weil diese sich als „Familie der Nationen“
33

 begreift. 

Überwunden werden kann dieser Geburtsfehler nur bei einer grundle-

genden Neudefinition des Politischen, orientiert am Ideal der Freund-

schaft, deren verbindendes Element nicht das gemeinsame Blut, sondern 

das Gespräch über die Welt ist. Die Anerkennung der Anderen erfolgt 

hier nicht aufgrund der Intimität der Verwandtschaft, sondern aufgrund 

der Gleichheit in der Verschiedenheit, aufgrund des Auch-Person-Seins 

der Anderen. Die Zugehörigkeit zur partikularen Gemeinschaft obliegt 

somit der individuellen Entscheidung der Einzelnen. Dies impliziert je-

doch auch, dass die Entscheidung über die Zugehörigkeit unter keinen 

Umständen Gegenstand demokratischer Diskurse sein darf. Arendt war 

keine Radikaldemokratin, ihr war als Republikanerin das fragile Gleich-

gewicht zwischen Rechtsstaatlichkeit und Demokratie stets bewusst. Es 

müssen Gesetze, nicht Menschen herrschen
34

 und eine solche Freiheit 

                                                             

31 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 941. 

32 Arendt, Was ist Politik?, S. 10. 

33 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 608. 

34 Arendt, Über die Revolution, S. 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


264 | Integrität und Verantwortung 

 

 

von Souveränität ist nur dann zu gewährleisten, wenn Macht und Autori-

tät voneinander getrennt sind und sich gegenseitig begrenzen. Während 

die Macht also bei den Bürgerinnen liegt, im Demos angesiedelt ist, be-

anspruchen die Verfassung sowie die die Konstitution bestätigende und 

aktualisierende Judikative Autorität, sind aber andererseits insofern ein-

geschränkt, als sie keine Veränderungen anstoßen dürfen. Die Verfas-

sung, die als Manifestation der Gründungsversprechen dem „demago-

gisch verhetzbaren Volkswillen“
35

  relativ entzogen ist, muss nicht nur 

die politischen Freiheitsrechte, sondern als Prämisse des Politischen 

auch und vor allem das subjektive Recht auf Zugehörigkeit als Ausdruck 

der Menschenwürde unbedingt verbürgen. Nur so kann garantiert wer-

den, dass der Diskurs über Rechte und Gesetze nicht nur von denjenigen 

geführt wird, die als bereits Inkludierte darüber verfügen können, und 

somit das Recht zum Herrschaftsinstrument degradiert wird. Daraus ist 

jedoch nicht zu schlussfolgern, dass Arendt dem Demos, bzw. der durch 

ihn ermächtigten Vertretung die Gesetzgebungskompetenz vollständig 

entziehen möchte.
36

 Das Ziel ist allein eine Einhegung in zwei Hinsich-

ten: Zum einen ist der Beratungs- und Entscheidungsprozess in Form 

von Meinungsaustausch, Diskurs und Urteil darauf ausgelegt, an die 

Stelle des Willens zu treten, der als subjektiv, ephemer und nicht not-

wendigerweise rational nicht den Anforderungen von Rechtssicherheit, 

Allgemeinheit und Überparteilichkeit entsprechen würde. Des Weiteren 

sind jene Aspekte, die die menschliche Würde in ihren unterschiedlichen 

Facetten schützen, nicht disponibel. Hierbei handelt es sich nicht um ei-

ne verfahrensrechtliche Vorgabe, sondern um eine inhaltliche Schranke, 

die weitere Konsequenzen für den Arendt’schen Rechtsbegriff zeitigt. 

Dieses darf nicht als Instrument zur Durchsetzung eines kollektiven 

Wohls genutzt werden. Recht dient der Herstellung und Sicherung eines 

herrschaftsfreien Raumes sowie der Stabilisierung und Bewahrung 

menschlicher Verbindungen und ist somit schlussendlich die Garantie 

dafür, dass jede, unabhängig von präpolitischen Determinanten, ihr Po-

tential zum Politischen verwirklichen kann – sie also als Person vor an-

deren erscheinen kann und somit Protagonistin ihrer eigenen Geschichte 

wird. Es muss also der Freiheit und Gleichheit aller Individuen, nicht 

aber dem Überleben einer abstrakten Idee von Kollektivität, und heiße 

                                                             

35 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 576. 

36 Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse, S.  198. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 265 

 

sie auch Menschheit, dienen. Diese Aufgabe würde es konterkarieren, 

würde das Recht auf dem Fundament einer ‚Nützlichkeit‘ für ein ‚Gan-

zes‘ stehen. Arendt selbst konstatiert, dass das Hitler’sche „’Recht ist, 

was dem deutschen Volke nutzt‘ nur die vulgarisierte Form einer 

Rechtsauffassung sei“
37

, die Recht mit dem identifiziert, „was gut für.... 

ist – den einzelnen oder die Familie oder das Volk oder die große 

Zahl“
38

. Hieran illustriert sich deutlich, warum ein Gesetz seine Legiti-

mität nicht allein aus einem Mehrheitsbeschluss, mag er noch so demo-

kratisch zustande gekommen sein, schöpft, sondern stets auch an den 

Maßgaben der Verfassung zu messen ist. 

Doch auch mit der von Arendt proklamierten Trennung von Macht 

und Autorität steht sie vor dem Problem der Gründung. Sie selbst kon-

statiert, dass Recht nicht apodiktisch ist und absolute Wahrheiten den 

Raum des Politischen aufgrund der ihnen anhaftenden Tendenz zur Des-

potie, zerstören würden. Die im horizontalen Gesellschaftsvertrag nie-

dergelegten fundamentalen Versprechen schaffen eine Ursprungslegende 

des acting in concert, des gemeinsamen Handelns. Dabei ist diese Meta-

pher durchaus in ihrer vielschichtigen Bedeutung zu verstehen: Acting in 

concert meint nicht die Einmütigkeit, sondern das Erklingenlassen der 

eigenen Stimme auf Basis einer gemeinsam gefundenen Harmonie, also 

ein auf die gemeinsame Welt gerichtetes Handeln, kein Gegeneinander. 

Dies prononciert erneut die fundamentale Bedeutung der verfassungs-

rechtlich zu garantierenden politischen Freiheitsrechte, deren Ausübung 

den Ursprung der Gemeinschaft aktualisiert. Allerdings begründet es 

über die rechtliche Gewährleistung hinaus noch eine Bürgerinnenpflicht, 

nämlich jene, die Andere als Person, in ihrer Einmaligkeit und Unter-

schiedenheit, als Freie und Gleiche anzuerkennen. Das ist die notwendi-

ge Konsequenz der durch die europäische Moderne erlangten Erkennt-

nis, dass Recht nicht göttlich, nicht natürlich und auch nicht – wie die 

Staatenlosen der Zwischenkriegszeit dramatisch demonstriert haben – 

dem atomisierten Individuum immanent ist,
39

 sondern nur die Mensch-

                                                             

37 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 618. 

38 Ebd. 

39 Hier sei der Unterschied zwischen der Menschenrechtsauffassung des 18. 

Jahrhunderts und des 20. Jahrhunderts deutlich zu erkennen. Die Menschen-

rechtserklärungen des 18. Jahrhunderts hätten die Unabhängigkeit der Würde 

von der gesellschaftlichen Position des Individuums als die große Errungen-

schaft ihrer Zeit angesehen, eine Annahme, die spätestens durch die Staaten-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


266 | Integrität und Verantwortung 

 

 

heit geschaffen und nur durch sie realisierbar.
40

 Damit formuliert sie ei-

ne neue Definition der Menschheit als politische Größe, nicht im Sinne 

einer abstrakten Idee, sondern als umfassendes Gemeinwesen, „in dem 

alle Gemeinwesen auf der Erde zusammen bestehen“
41

 und somit Be-

dingung für das Bestehen partikularer Gemeinschaften.
42

 Dieses Ideal ist 

jedoch nur dann tragbar, wenn niemand aus ihr exkludiert wird.
43

 Das 

Recht mit seinem transsubjektiven Charakter statuiert damit eine indivi-

duelle Verantwortung für das Fortbestehen der Gemeinschaft, die in dem 

Moment übernommen wird, in dem sich der Mensch in die gemeinsame 

Welt einschaltet.
44

 Das bedeutet im Angesicht der Bedingung der Plura-

lität, unter der Menschen auf der Welt leben, nicht nur eine Anerken-

nung des Gegenübers als Gleiche, Andere, sondern ein In-Beziehung-

Setzen zu ihr. Der Standpunkt, den das Recht garantiert, muss vom Indi-

viduum aktiv eingenommen werden, indem es sich eine Meinung bildet 

und diese mitteilt, indem es wagt zu urteilen und selbst beurteilt zu wer-

den, um dadurch die größte Gefahr des Politischen, nämlich die Indiffe-

renz gegenüber der Gemeinschaft, in der man sich befindet, zu überwin-

den.
45

 Somit ist die Forderung, Person zu sein, für Arendt Rechtsver-

ständnis „Rechtsgebot im objektiven Sinn, als das Gebot zum [Hervor-

hebung im Original] Recht“
46

, da es als etablierte Spielregeln zwischen 

den Menschen immer von ihnen abhängt. 

Wenn also, wie in dieser Arbeit geschehen, die Interdependenz zwi-

schen Recht und Person in das Zentrum der Untersuchungen gestellt 

werden, lässt sich das nicht nur dadurch rechtfertigen, dass das Recht als 

interpersonale Bindung und menschliche Konstruktion von Individuen 

abhängig ist, die sich zu ihm positioniert haben, die es ständig reflektie-

ren und, wenn nötig, Änderungsprozesse anstoßen. Vielmehr ist es nur 

                                                                                                                     

losen der Zwischenkriegszeit widerlegt worden sei (Arendt, Elemente und 

Ursprünge totaler Herrschaft, S. 616). 

40 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 617. 

41 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (580). 

42 Ebd. 

43 Arendt, Organized Guilt and Universal Responsibility in: Essays in Under-

standing, S. 121 (131). 

44 Arendt, Vita Activa, S. 215. 

45 Arendt, Über das Böse, S. 150. 

46 Menke, Merkur 67, 2013, S. 573 (586). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Integrität und Verantwortung | 267 

 

die allein vom Recht zu garantierende, unbedingte Einbindung in eine 

politische Gemeinschaft dem Menschen erlaubt, seine individuelle Ein-

zigartigkeit vor anderen darzustellen, Geschichten, deren Protagonist er 

ist, zu schaffen und somit das menschliche Potential, das eigene Leben 

zu transzendieren, zu realisieren. Zum Verständnis von Arendts Ideal der 

Politik der Freundschaft ist es nicht ausreichend, Rechtssubjektivität 

oder gar nur Rechtsadressabilität zu gewährleisten, eine Politik der 

Freundschaft ist stets an der Person, wie sie in die Öffentlichkeit tritt, 

orientiert und bedarf daher der unbedingten Prämisse des individuellen 

Anspruchs auf Rechtspersonalität,
47

 verbietet somit auch jede Form des 

Ausschlusses aus der Gemeinschaft. Das hat Relevanz nicht nur in Hin-

blick auf die Konstitution des Demos, sondern auch in der bereits beste-

henden Gemeinschaft, im Strafrecht. Obwohl sich die Legitimität des 

Strafrechts und der damit einhergehenden Implikationen daraus ergibt, 

dass es sich um einen demokratischen Konsens handelt, die Täterin in 

ihrer Rolle als Staatsbürgerin das Strafrecht somit aktiv gestalten konnte, 

und diesem nun entgegenhandelt, dient gerade das Strafverfahren der 

Wiedereinbindung in die öffentliche Welt durch das Recht und nicht 

dem Ausschluss. Diese Konsequenz muss als Ausdruck der Menschen-

würde Fundament und Prinzip der republikanischen Rechtsordnung dar-

stellen.  

Rückgreifend auf den Ausgangspunkt Arendts politischer Theorie, 

den Traditionsbruch, den die Shoa bedeutet hat, lässt sich also abschlie-

ßend zusammenfassen, dass sie einen Gegenentwurf zu jener Form apo-

litischer Politik, in der Menschen in ihrer Pluralität überflüssig wurden, 

postuliert, und eine Theorie der Republik entwirft, die eine gemeinsame 

Welt und ein Miteinander in den Fokus rückt, das nicht von pseudo-

biologischer Homogenität zusammengehalten wird, sondern von Kom-

munikation und Interaktion. Die Verschiedenheit von Individuen ist da-

bei nicht allein ein von der Politik zu bewältigendes Faktum, sondern die 

conditio per quam der Politik. Der von Arendt uneingeschränkt gefor-

derte subjektive Anspruch auf Teilhabe an einer politischen Gemein-

schaft ist eine Modernisierung des kantianischen Weltbürgerrechts, dem 

nicht mit einem Besuchs- oder Asylrecht genüge getan ist, und das sich 

nicht darin erschöpft, der Anderen nicht feindlich gegenüberzustehen, 

sondern das vielmehr eine aktive Aufnahme der interpersonalen Bezie-

                                                             

47 Loick, Juridismus, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


268 | Integrität und Verantwortung 

 

 

hungen verlangt, eine Einbindung in die gemeinsame Welt.
48

 Ihr „anth-

ropologischer Universalismus“
49

  fordert eine „Ethik der radikalen Inter-

subjektivität“
50

, der nur durch die verfassungsrechtlich garantierte Integ-

ration des Individuums in eine politische Ordnung entsprochen werden 

kann.  

Ohne rechtliche Einbindung in die gemeinsame Welt gehe es den 

Menschen wie den Dorfbewohnern in dem eingangs zitierten Schloss bei 

Kafka: Sie bleiben dem Schicksal ausgeliefert, ohne Raum für ein 

selbstbestimmtes Leben.
51

 Deswegen bleibt für Arendt die Verwirkli-

chung des Rechts auf Rechte die unbedingte Anstrengung, die von der 

Menschheit zu tragen ist: „Nur innerhalb eines Volkes kann ein Mensch 

als Mensch unter Menschen leben – wenn er nicht vor ‚Entkräftung‘ 

sterben will. Und nur ein Volk, in Gemeinschaft mit anderen Völkern, 

kann dazu beitragen, auf der von uns allen bewohnten Erde eine von uns 

allen gemeinsam geschaffene und kontrollierte Menschenwelt zu konsti-

tuieren.“
52

 

                                                             

48 Vgl. Volk, Die Ordnung der Freiheit, S. 229. 

49 Benhabib, Identity, Perspective and Narrative in: History and Memory 1996, 

S. 35 (54). 

50 Ebd. 

51 Arendt, Die verborgene Tradition in: Die verborgene Tradition, S. 46 (69). 

52 Ebd., S. 46 (73). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

Literaturverzeichnis 

 

 

 

Adler, H. G.: Der verwaltete Mensch. Studien zur Deportation der Juden 

aus Deutschland, Tübingen 1974 

Agamben, Giorgio: Ausnahmezustand, Frankfurt a.M. 2004 

Agamben, Giorgio: Homo Sacer. Die souveräne Macht und das nackte 

Leben, Frankfurt a.M. 2002 

Alexy, Robert: Begriff und Geltung des Rechts, Freiburg im Breisgau 

u.a. 2002 

Althusser, Louis: Ideologie und ideologische Staatsapparate in: Ideolo-

gie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen 

Theorie, Hamburg/ Westberlin 1977, S. 108 ff. 

Arendt, „What Remains? The Language Remains“. A Conversation with 

Günter Gaus in: Essays in Understanding, Hrsg. Kohn, Jerome, New 

York 2005, S. 1 ff. 

Arendt, Hannah: Adolf Eichmann. Von der Banalität des Bösen in: Mer-

kur 17, 1963, S. 759 ff. 

Arendt, Hannah: Das „deutsche Problem“ in: Zur Zeit – Politische Es-

says, Hrsg. Knott, Marie, München 1989, S. 23 ff. 

Arendt, Hannah: Das Urteilen, München 2012 

Arendt, Hannah: Denktagebuch, München 2016 

Arendt, Hannah: Die Freiheit, frei zu sein, München 2018 

Arendt, Hannah: Die Krise in der Erziehung in: Zwischen Vergangen-

heit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ur-

sula, 2. Auflage, München 2013, S. 255 ff. 

Arendt, Hannah: Die verborgene Tradition in: Die verborgene Tradition. 

Acht Essays, 4. Auflage, Frankfurt a.M. 2016, S. 46 ff. 

Arendt, Hannah: Die vollendete Sinnlosigkeit in: Nach Auschwitz. Es-

says & Kommentare, Hrsg. Geisel, Eike/ Bittermann, Klaus, 2. Auf-

lage, Berlin 2014, S. 7 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


270 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität 

des Bösen, 4. Auflage, München 2013 

Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemi-

tismus, Imperialismus, totale Herrschaft, 17. Auflage, München 

2014. 

Arendt, Hannah: Es gibt nur ein einziges Menschenrecht, Die Wandlung 

1949, S. 754 ff. 

Arendt, Hannah: Franz Kafka in: Die verborgene Tradition. Acht Es-

says, 4. Auflage, Frankfurt a.M. 2016, S. 88 ff. 

Arendt, Hannah: Freiheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 2. 

Auflage, München 2013,  S. 201 ff. 

Arendt, Hannah: Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in fins-

teren Zeiten in: Menschen in finsteren Zeiten, Hrsg. Ludz, Ursula, 3. 

Auflage, München 2014, S. 11 ff. 

Arendt, Hannah: Geschichte und Politik in der Neuzeit in: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, 

Hrsg. Ludz, Ursula, 2. Auflage, München 2013,  S. 80 ff. 

Arendt, Hannah: Isak Dinesen in: Menschen in finsteren Zeiten, Hrsg. 

Ludz, Ursula, 3. Auflage, München 2014, S. 117 ff. 

Arendt, Hannah: Karl Jaspers: Bürger der Welt in: Menschen in finste-

ren Zeiten, Hrsg. Ludz, Ursula, 3. Auflage, München 2014, S. 101 ff. 

Arendt, Hannah: Kultur und Politik in: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 2. 

Auflage, München 2013, S. 277 ff. 

Arendt, Hannah: Laudatio auf Karl Jaspers in: Menschen in finsteren 

Zeiten, Hrsg. Ludz, Ursula, 3. Auflage, München 2014, S. 90 ff. 

Arendt, Hannah: Little Rock in: Zur Zeit – Politische Essays, Hrsg. 

Knott, Marie, München 1989, S. 95 ff. 

Arendt, Hannah: Macht und Gewalt, 24. Auflage, München 2014 

Arendt, Hannah: Mankind and Terror in: Essays in Understanding, Hrsg. 

Kohn, Jerome, New York 2005, S. 297 ff. 

Arendt, Hannah: Natur und Geschichte in: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 2. 

Auflage, München 2013, S. 54 ff. 

Arendt, Hannah: On the Nature of Totalitarianism: An Essay in Under-

standing in: Essays in Understanding, Hrsg. Kohn, Jerome, New 

York 2005, S. 328 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 271 

 

Arendt, Hannah: Organized Guilt and Universal Responsibility in: Es-

says in Understanding, Hrsg. Kohn, Jerome, New York 2005,  S. 121 

ff. 

Arendt, Hannah: Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen 

Jüdin aus der Romantik, 12. Auflage, München 2003 

Arendt, Hannah: Revolution und Freiheit in: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 

2. Auflage, München 2013, S. 227. 

Arendt, Hannah: Sokrates. Apologie der Pluralität, Berlin 2016 

Arendt, Hannah: The Great Tradition I. Law and Power in: Social Re-

search 74 1971, S. 713 ff. 

Arendt, Hannah: The Nation in: Essays in Understanding, Hrsg. Kohn, 

Jerome, New York 2005, S. 206 ff. 

Arendt, Hannah: Tradition und die Neuzeit in: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 

2. Auflage, München 2013, S. 23 ff. 

Arendt, Hannah: Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, 

10. Auflage, München 2015 

Arendt, Hannah: Über den Zusammenhang von Denken und Moral in: 

Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen 

Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 2. Auflage, München 2013, S. 128 ff. 

Arendt, Hannah: Über die Revolution, 4. Auflage, München 2014 

Arendt, Hannah: Verstehen und Politik in: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 2. 

Auflage, München 2013, S. 110 ff. 

Arendt, Hannah: Vita Activa. oder Vom tätigen Leben, 15. Auflage 

München 2015 

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken, Das Wollen, 2. 

Auflage, München 2002 

Arendt, Hannah: Wahrheit und Lüge in der Politik. Zwei Essays, Mün-

chen 2013 

Arendt, Hannah: Wahrheit und Politik in: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 2. 

Auflage, München 2013, S. 327 ff. 

Arendt, Hannah: Was heißt persönliche Verantwortung unter einer Dik-

tatur in: Nach Auschwitz, Hrsg. Geisel, Eike/ Bittermann, Klaus, 

Nach Auschwitz, S. 81 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


272 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Arendt, Hannah: Was ist Autorität in: Zwischen Vergangenheit und Zu-

kunft. Übungen im politischen Denken I, Hrsg. Ludz, Ursula, 2. Auf-

lage, München 2013, S. 159 ff. 

Arendt, Hannah: Was ist Politik? 6. Auflage, München u.a. 2017 

Arendt, Hannah: Ziviler Ungehorsam in: Zur Zeit – Politische Essays, 

Hrsg. Knott, Marie, München 1989, S. 119 ff. 

Arendt, Hannah: Zweihundert Jahre Amerikanische Revolution in: In 

der Gegenwart, S. 354 ff. 

Arendt, Hannah/ Blücher, Heinrich: Briefe 1936-1968, Hrsg. Köhler, 

Lotte, 2. Auflage, München 2017 

Arendt, Hannah/ Fest, Joachim: Eichmann war von empörender Dumm-

heit. Gespräche und Briefe, Hrsg. Ludz, Ursula/ Wild, Thomas, 

München 2011 

Augstein, Franziska: Taten und Täter in: Über das Böse. Eine Vorlesung 

zu Fragen der Ethik, Arendt, Hannah, 10. Auflage, München 2015, 

S. 177 ff. 

Augstein, Rudolf: Die neue Auschwitz-Lüge, Spiegel 41/ 1986, S. 62 f. 

Becker, Erich: Diktatur und Führung Rechtfertigungen des Unrechts. 

Das Rechtsdenken im Nationalsozialismus in Originaltexten, Hrsg. 

Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 2014, S. 313 ff. 

Benhabib, Seyla: Die Rechte der Anderen, Frankfurt a.M. 2004 

Benhabib, Seyla: Hannah Arendt und die erlösende Kraft des Erzählens 

in: Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Hrsg. Diner, Dan, 

Frankfurt a.M. 1988, S. 150 ff. 

Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der 

Moderne, Frankfurt a.M. 2006 

Benhabib, Seyla: Identity, Perspective and Narrative in Hannah Arendt’s 

Eichmann in Jerusalem, History and Memory Vol. 8 No.2 1996, S. 

35 ff. 

Bensow, Laura: „Frauen und Mädchen, die Juden sind Euer Verder-

ben!“. Eine Untersuchung antisemitischer NS-Propaganda unter 

Anwendung der Analysekategorie Geschlecht, Hamburg 2016 

Berger, Robert: Sind politische Maßnahmen, insbesondere Schutzhaftbe-

fehle, der richterlichen Nachprüfung entzogen?, JW 1934, S. 14 f. 

Best, Werner: Die Geheime Staatspolizei, DR 1936, S. 125 ff. 

Bilsky, Leora: Between Justice and Politics. The Competition of 

Stoytellers in the Eichmann Trial in: Hannah Arendt in Jerusalem, 

Hrsg. Aschheim, Steven E., London 2001, S. 232 ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 273 

 

Binder, Julius: Der deutsche Volksstaat, Tübingen 1934 

Binder, Julius: System der Rechtsphilosophie, Berlin 1937 

Blufarb, Ruth: Geschichten im Recht. Übertragbarkeit von „Law as Nar-

rative“ auf die deutsche Rechtsordnung, Baden-Baden 2017 

Bock, Gisela: Einführung in: Genozid und Geschlecht. Jüdische Frauen 

im nationalsozialistischen Lagersystem, Hrsg. Bock, Gisela, Frank-

furt a. M. 2005, S. 7 ff. 

Bock, Gisela: Zwangssterilisation im Nationalsozialismus. Studien zur 

Rassenpolitik und Frauenpolitik, Opladen 1986 

Brandt: Unsere Ehre, DR 1934, S. 395 ff. 

Brunkhorst, Hauke: Power and the Rule of Law in Arendt

‘

s Thought in: 

Hannah Arendt and the Law, Hrsg.  Goldoni, Marco/ McCorkindale, 

Christopher, Oxford 2013, S. 215 ff. 

Brunkhorst, Hauke: Sind Menschenrechte Aporien? Kritische Bemer-

kungen zu einer These Hannah Arendts, KJ 1996, S. 335 ff. 

Brunkhorst, Hauke: Solidarität. Von der Bürgerfreundschaft zur globa-

len Rechtsgenossenschaft, Frankfurt a.M. 2002 

Bruns, Oliver: Was heißt Menschenwürde in: Raum der Freiheit. Refle-

xionen über Idee und Wirklichkeit, Hrsg. Meints, Waltraud u.a., Bie-

lefeld 2009, S. 79 ff. 

Buchheim, Hans: Die SS – Das Herrschaftsinstrument in: Die Anatomie 

des SS-Staates, Buchheim, Hrsg. Hans u.a., Olten u.a. 1965, S. 13 ff. 

Butler, Judith: Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus, 

Frankfurt a.M./ New York 2013 

Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-

sammlung, Berlin 2013 

Butler, Judith: Hannah Arendt’s Death Sentences, Comparative Litera-

ture Studies, Volume 48, S. 280 ff. 

Canovan, Margaret: Arendt‘s theory of totalitarianism in: The Cam-

bridge Companion to Hannah Arendt, Hrsg. Villa, Dana, Cambridge 

2000, S. 25 ff. 

Celikates, Robin: „Veränderungen an sich sind immer das Ergebnis von 

Handlungen außerrechtlicher Natur“. Subjektive Rechte, ziviler Un-

gehorsam und Demokratie nach Arendt, RphZ 2017, S. 31 ff. 

Cesarani, David: Adolf Eichmann. Bürokrat und Massenmörder, Berlin 

2004 

Chapoutot, Johann: Das Gesetz des Blutes. Von der NS-Weltanschauung 

zum Vernichtungskrieg, Darmstadt 2016 

Colliot-Thélène, Catherine: Demokratie ohne Volk, Hamburg 2011 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


274 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Corral, Alàez: Staatsangehörigkeit und Staatsbürgerschaft vor den Her-

ausforderungen des demokratischen Verfassungsstaates, Der Staat 46 

(2007), S. 349 ff. 

Cover, Robert M.: The Supreme Court, 1982 Term – Foreword: Nomos 

and Narrative, Faculty Scholarship Series 1983, S. 4 ff. 

Dahm, Georg: Autoritäres Strafrecht, MSchKrim 1933, S. 162 ff. 

Dahm, Georg: Der Methodenstreit in der heutigen Strafrechtswissen-

schaft, ZStW, 1937 S. 225 ff. 

Dahm, Georg: Die Erneuerung der Ehrenstrafe, DJZ, 1934, Sp. 821 ff. 

Dahm, Georg: Gegenstand und Methode des völkischen Rechtsdenkens, 

ZgS 1938, S. 735 ff. 

Dahm, Georg: Nationalsozialistisches und faschistisches Strafrecht, Ber-

lin 1935 

Dahm, Georg: Verbrechen und Tatbestand in: Grundfragen der neuen 

Rechtswissenschaft, Hrsg. Dahm, Georg u.a., Berlin 1935, S. 62 ff. 

Dahm, Georg: Verrat und Verbrechen, ZgS 1935, S. 283 ff. 

Dahm, Georg/ Schaffstein, Friedrich: Liberales oder autoritäres Straf-

recht?, Hamburg 1933 

Derrida, Jaques: Politik der Freundschaft, Frankfurt a.M. 2000 

Dubiel, Helmut: Das nicht angetretene Erbe. Anmerkungen zu Hannah 

Arendts politischer Theorie in: Ungewißheit und Politik, Frankfurt 

am Main 1994, S. 29 ff. 

Ebert, Udo: Das Vergeltungsprinzip im Strafrecht in: Geisteswissen-

schaften – wozu?, Hrsg. Krummacher, Hans-Henrik,  Stuttgart 1988, 

S. 35 ff. 

Ebert, Udo: Die „Banalität des Bösen“ – Herausforderung für das Straf-

recht, Stuttgart/ Leipzig 2010 

Ebert, Udo: Talion und Vergeltung im Strafrecht    ethische, psychologi-

sche und historische Aspekte in: Recht und Moral. Beiträge zu einer 

Standortbestimmung, Hrsg. Jung, Baden-Baden 1991, S. 249 ff. 

Eckhardt, Karl August: Richteramt in: Rechtfertigungen des Unrechts. 

Das Rechtsdenken im Nationalsozialismus in Originaltexten, Hrsg. 

Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 2014, S. 517 ff. 

Emcke, Carolin: Gegen den Hass, Frankfurt a.M. 2016 

Emge, Carl-August, Ideen zu einer Philosophie des Führertums, ARSP 

1935/36, S. 175 ff. 

Erber-Schropp, Julia Maria: Schuld und Strafe. Eine strafrechtsphiloso-

phische Untersuchung des Schuldprinzips, Tübingen 2016 

–

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 275 

 

Esposito, Roberto: Biopolitik, Immunisierung, Kommunität in: Italieni-

sche Politikphilosophie, Hrsg. Benedikter, Roland, Wiesbaden 2016, 

S. 97 ff. 

Esposito, Roberto: Bios. Biopolitica e filosofia, Torino 2004 

Esposito, Roberto: Person und menschliches Leben, Zürich u.a. 2010 

Essner, Cornelia: Die „Nürnberger Gesetze“ oder die Verwaltung des 

Rassenwahns 1933-1945, Paderborn 2002 

Estrada Saavedra, Marco: Die deliberative Rationalität des Politischen. 

Eine Interpretation der Urteilslehre Hannah Arendts, Würzburg 2002 

Exner, Franz: Das System der sichernden und bessernden Maßregeln 

nach dem Gesetz v. 24. November 1933, ZStW 1934, S. 629 ff. 

Fauser, Manfred: Das Gesetz im Führerstaat, AöR 1935, S. 129 ff. 

Fisahn, Andreas: Recht, Berechtigt, Berechenbar – das allgemeine Ge-

setz. Recht und (Un-)Staat bei Franz L. Neumann in: Kritische Theo-

rie des Staates. Staat und Recht bei Franz L. Neumann, Hrsg. 

Salzborn, Samuel, Baden-Baden 2009,S. 35 ff. 

Fischer, Ludwig: Rassenschande als strafbare Handlung, ZAkDR 1935, 

S. 536 ff. 

Forst, Rainer: Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jen-

seits von Liberalismus und Kommunitarismus, Frankfurt a.M. 1994 

Forst, Rainer: Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer 

kritischen Theorie der Politik, Berlin 2011 

Forst, Rainer: Republikanismus der Furcht und der Rettung in: Hannah 

Arendt: Verborgene Tradition – Unzeitgemäße Aktualität, Hrsg. Ro-

senmüller, Stefanie/ Grunenberg, Antonia, Berlin 2007, S. 229 ff. 

Förster, Jürgen: Das Recht auf Rechte und das Engagement für eine ge-

meinsame Welt, http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/

view/146/258, abgerufen am 11.01.2017 

Förster, Jürgen: Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns. 

Zur institutionellen Verfassung der Freiheit im politischen Denken 

Hannah Arendts, Würzburg 2009 

Forsthoff, Ernst: Der totale Staat in: Rechtfertigungen des Unrechts. Das 

Rechtsdenken im Nationalsozialismus in Originaltexten, Hrsg. 

Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 2014,S. 268 ff. 

Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit, 20. 

Auflage, Frankfurt a.M. 2014 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/146/258
https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/146/258


276 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft in: Biopolitik. Ein 

Reader, Hrsg. Folkers, Andreas/ Lemke, Thomas, Berlin 2014, S. 88 

ff. 

Foucault, Michel: Recht über den Tod und Macht zu Leben in: Biopoli-

tik. Ein Reader, Hrsg. Folkers, Andreas/ Lemke, Thomas, Berlin 

2014, S. 65 ff. 

Fraenkel, Ernst:  Der Doppelstaat – Recht und Justiz im „Dritten Reich“, 

Frankfurt a.M. 1984 

Frank, Hans: Zur Strafrechtsreform, DR 1934, S. 49 ff. 

Franzen, Hans: Gesetz und Richter in: Rechtfertigungen des Unrechts. 

Das Rechtsdenken im Nationalsozialismus in Originaltexten, Hrsg. 

Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 2014, S. 369 ff. 

Frei, Norbert: Der Führerstaat. Nationalsozialistische Herrschaft 1933 

bis 1945, 6. erweiterte und aktualisierte Auflage, München 2001 

Freisler, Roland: Der Volksverrat, DJZ 1936, S. 910 ff. 

Freisler, Roland: Der Wandel der politischen Grundanschauungen in 

Deutschland, DJ, S. 1251 ff. 

Freisler, Roland: Deutsches Strafrecht, Vermächtnis und Aufgabe, DR 

1934, S. 1 ff. 

Freisler, Roland: Gedanken zur Strafrechtserneuerung in: Nationalsozia-

listisches Strafrecht. Denkschrift des preußischen Justizministers, 

Hrsg. Kerrl , Berlin 1933, S. 6 ff. 

Freisler, Roland: Schutz des Volkes oder des Rechtsbrechers, DStR 

1935, S. 1 ff. 

Freisler, Roland: Willensstrafrecht; Versuch und Vollendung in: Recht-

fertigungen des Unrechts. Das Rechtsdenken im Nationalsozialismus 

in Originaltexten, Hrsg. Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 

2014, S. 457 ff. 

Frick, Wilhelm: Das Reichsbürgergesetz und das Gesetz zum Schutz des 

deutschen Blutes und der deutschen Ehre vom 15. September 1935, 

DJZ 1935, Sp. 1389 ff. 

Friedländer, Saul: Das Dritte Reich und die Juden, München 2008 

Friedrich, Lieselotte: Die Aberkennung der Staatsangehörigkeit als 

Strafmaßnahme, Zeulenroda 1935 

Fuchs, Peter: Adressabilität als Grundbegriff der soziologischen System-

theorie, Soziale Systeme 1997, S. 57 ff. 

Garcia Düttmann, Alexander: Freunde und Feinde: das Absolute, Wien 

1999 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 277 

 

Geigenmüller, Otto: Die politische Schutzhaft im nationalsozialistischen 

Deutschland, 2. Auflage, Würzburg 1937 

Gemmingen, H.D. Frhr von: Zum Täterproblem. Denkprobleme, takti-

sche Bedürfnisse, Gefahren, ZStW 1942, S. 28 ff. 

Gercke, Das Lebensrecht der biologischen Gemeinschaft, DR 1934, S. 

308 ff. 

Gerland, Heinrich: Rechtserneuerung und Revolution, DJZ 1933, Sp. 

1065 ff. 

Gleispach, Wenzel von: Willensstrafrecht in: Rechtfertigungen des Un-

rechts. Das Rechtsdenken im Nationalsozialismus in Originaltexten, 

Hrsg. Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 2014, S. 479 ff. 

Goetze, Fritz: Die Ächtung als Ehrenstrafe ZStW 1936, S. 533 ff. 

Gorgoglione, Ruggiero: Paradoxien der Biopolitik. Politische Philoso-

phie und Gesellschaftstheorie in Italien, Bielefeld 2016 

Grawert, Rolf: Die nationalsozialistische Herrschaft in: Handbuch des 

Staatsrechts Bd. I. Historische Grundlagen, Hrsg. Isensee, Josef/ 

Kirchhof, Paul, 3. völlig neu bearbeitete und erweiterte Auflage, 

Heidelberg 2003, S. 235 ff. 

Gruchmann, Lothar: Justiz im Dritten Reich 1933-1940: Anpassung und 

Unterwerfung in der Ära Gürtner, 2. Auflage, München: Oldenburg 

1990 

Gündoğdu, Ayten: Rightlessness in an Age of Rights. Hannah Arendt 

and the Contemporary Struggles of Migrants, New York 2015 

Günther, Klaus: Schuld und kommunikative Freiheit. Studien zur perso-

nalen Zurechnung strafbaren Unrechts im demokratischen Rechts-

staat, Frankfurt a.M. 2005 

Günther, Klaus: Welchen Personenbegriff braucht die Diskurstheorie 

des Rechts? Überlegungen zum internen Zusammenhang zwischen 

deliberativer Person, Staatsbürger und Rechtsperson in: Das Recht 

der Republik, Hrsg. Brunkhorst, Hauke/ Niesen, Peter, Frankfurt 

a.M. 1999 

Habermas, Jürgen: Hannah Arendt Begriff der Macht in: Hannah 

Arendt. Materialien zu ihrem Werk, Hrsg. Reif, Adelbert, Wien 

1979, S. 287 ff. 

Habermas, Jürgen: Staatsbürgerschaft und nationale Identität in: Faktizi-

tät und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des de-

mokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M. 1994, S. 632 ff. 

Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit, Frankfurt a.M. 

1990 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


278 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Hamel, Walter: Volkseinheit und Nationalitätenstaat, ZgS 1935, S.  569 

ff. 

Hameln, Walter: Die Aufgaben der Polizei im Nationalsozialistischen 

Staat, DJZ 1936, Sp. 1465 ff. 

Hameln, Walter: Die Polizei im neuen Reich, DR 1935, S. 412 ff. 

Hedemann, Justus Wilhelm: Die Flucht in die Generalklauseln: eine Ge-

fahr für Recht und Staat, Tübingen 1933 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien einer Philosophie des 

Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit 

Hegels eigenhändigen Notizen und mündlichen Zusätzen, Frankfurt 

a.M. 1970. 

Henkel, Heinrich: Strafrichter und Gesetz im neuen Staat, Hamburg 

1934 

Herbst, Ludolf: Hitlers Charisma: die Erfindung eines deutschen Messi-

as, Frankfurt a.M. 2010 

Heuer, Wolfgang u.a. (Hrsg.), Arendt Handbuch, Stuttgart 2011 

Heuer, Wolfgang: Citizien. Persönliche Integrität und politisches Han-

deln – Eine Rekonstruktion des politischen Humanismus Hannah 

Arendts, Berlin 1992 

Heydrich, Reinhard: Die Bekämpfung der Staatsfeinde, DR 1936, S. 121 

ff. 

Hilberg, Raul: Täter, Opfer, Zuschauer. Die Vernichtung der Juden 

1933-1945, Frankfurt a.M. 1992 

Hitler, Adolf: Mein Kampf: eine kritische Edition, Hrsg. Hartmann, 

Christian u.a., München/ Berlin 2016. 

Hofmann, Hasso: Legitimität gegen Legalität: der Weg der politischen 

Philosophie Carl Schmitts, 5. Auflage, Berlin 2010 

Höhn, Reinhard in: Grundfragen der deutschen Polizei, Frank/ Himmler/ 

Best/ Höhn (Hrsg.), 

Höhn, Reinhard: Das Führerprinzip in der Verwaltung, DR 1936, S. 304 

ff. 

Höhn, Reinhard: Das Gesetz als Akt der Führung, DR 1934, S. 433 ff. 

Höhn, Reinhard: Der Führerbegriff im Staatsrecht, DR 1935, S. 296 ff. 

Höhn, Reinhard: Führung als Rechtsprinzip, DR 1934, S. 327 ff. 

Höhn, Reinhard: Volk, Staat und Recht in: Rechtfertigungen des Un-

rechts. Das Rechtsdenken im Nationalsozialismus in Originaltexten, 

Hrsg. Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 2014, S. 159 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 279 

 

Holtz, Dietrich: Volkstum und Staat im neuen Staatsrecht, DJZ 1933, 

Sp. 1517 ff. 

Hörnle, Tatjana, Straftheorien, 2. überarbeitete Auflage, Tübingen 2017 

Huber, Ernst Rudolf: Der Schutz der Verfassung, ZAkDR 1938, S. 78 ff. 

Huber, Ernst Rudolf: Die Einheit der Staatsgewalt, DJZ 1934, Sp. 950 

ff. 

Huber, Ernst Rudolf: Die Rechtsstellung des Volksgenossen in: Recht, 

Verwaltung und Justiz im Nationalsozialismus, Hrsg. Hirsch, Martin 

u.a., 2. Auflage Baden-Baden 1997, S.243 f. 

Huber, Ernst Rudolf: Die Totalität des völkischen Staates in: Rechtferti-

gungen des Unrechts. Das Rechtsdenken im Nationalsozialismus in 

Originaltexten, Hrsg. Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 

2014, S. 279 ff. 

Huber, Ernst Rudolf: Neue Grundbegriffe des hoheitlichen Rechts in: 

Grundfragen der neuen Rechtswissenschaft, Hrsg. Dahm, Georg u.a., 

Berlin 1935, S. 143 ff. 

Huber, Ernst Rudolf: Verfassungsrecht des Großdeutschen Reiches in: 

Rechtfertigungen des Unrechts. Das Rechtsdenken im Nationalsozia-

lismus in Originaltexten, Hrsg. Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, 

Berlin 2014, S. 332 ff. 

Ipsen, Hans Peter: Politik und Justiz: das Problem der justizlosen Ho-

heitsakte, Hamburg 1937 

Jaeggi, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund 

der Gesellschaftskritik Hannah Arendts, Berlin 1997 

Jaspers, Karl: Geleitwort in: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. 

Antisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft, Arendt, Hannah, 

17 Auflage, München 2014, S. 11 ff. 

Jay, Martin: Hannah Arendt: Opposing Views, Partisan Reviews, Vol. 

45 1978, S. 347 ff. 

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, Hrsg. Ebeling, Hans, Stutt-

gart 1990 

Kaul, Friedrich Karl: Der Fall Eichmann, Berlin 1963 

Khurana, Thomas: „Recht auf Rechte“. Zur Naturalisierung und Politi-

sierung subjektiver Rechte nach Arendt, RphZ 2017, S. 15 ff. 

Kindhäuser, Urs: Rechtstreue als Schuldkategorie, ZStW 1995, S. 701 

ff. 

Kirchheimer, Otto: Die Rechtsordnung des Nationalsozialismus in: Der 

Unrechts-Staat. Recht und Justiz im Nationalsozialismus, Hrsg. Re-

daktion KJ, Frankfurt a.M. 1979 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


280 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Kirste, Stefan: Die beiden Seiten der Maske. Rechtstheorie und Rechts-

ethik der Rechtsperson in: Person und Rechtsperson. Zur Ideenge-

schichte der Personalität, Hrsg. Gröschner, Rolf  u.a., Tübingen 2015 

Klee, Ernst: „Euthanasie“ im NS-Staat. Die „Vernichtung lebensunwer-

ten Lebens“, 3. Auflage, Frankfurt a.M. 1983 

Klinksiek, Dorothee: Die Frau im NS-Staat, Stuttgart 1932 

Koellreutter, Otto: Der deutsche Führerstaat, Tübingen 1934 

Koellreutter, Otto: Deutsches Verfassungsrecht, Berlin 1938 

Kogon, Eugen: Der SS-Staat. Das System der deutschen Konzentrations-

lager, Frankfurt-Oberursel 1946. 

Köhler, Michael: Strafrecht Allgemeiner Teil, Berlin 2007 

Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allge-

meinen Erzähltheorie, 3. Auflage, Frankfurt a.M. 2013 

Krieck, Ernst: Der Weg zum völkisch-politischen Richter, DR 1936, S. 

434 ff. 

Krüger, Herbert: Führer und Führung in: Recht, Verwaltung und Justiz 

im Nationalsozialismus, Hirsch, Martin u.a., Baden-Baden 1997, S. 

149. 

Kühn, Friedrich: Zur Entwicklung des Führergedankens, DR 1935, S. 

202 ff. 

Larenz, Karl: Deutsche Rechtserneuerung und Rechtsphilosophie, Tü-

bingen 1934 

Larenz, Karl: Rechts- und Staatsphilosophie der Gegenwart, 2. Auflage, 

Berlin 1935 

Larenz, Karl: Rechtsperson und subjektives Recht in: Grundfragen der 

neuen Rechtswissenschaft, Hrsg. Dahm, Georg u.a., Berlin 1935, S. 

225 f. 

Larenz, Karl: Über Gegenstand und Methode des völkischen Rechtsden-

kens, Berlin 1938 

Lemke, Thomas: Gouvernementalität und Biopolitik, Wiesbaden 2007 

Liebsch, Burkhard: Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer Anti-

Geschichte des Politischen, Weilerswist 2015 

Liszt, Franz von: Der Zweckgedanke im Strafrecht, ZStW 1883, S. 1 ff. 

Little, David: Forgiveness, Reconciliation and Politics in: Politik der 

Versöhnung, Hrsg. Beestermöller, Gerhard/ Reuter, Hans-Richard, 

Stuttgart 2002, S. 245 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 281 

 

Löffelsender, Michael: Strafjustiz an der Heimatfront. Die strafrechtli-

che Verfolgung von Frauen und Jugendlichen im Oberlandesge-

richtsbezirk Köln 1939-1945, Tübingen 2012 

Loick, Daniel: Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des 

Rechts, Berlin 2017 

Longerich, Peter: Wannseekonferenz. Der Weg zur „Endlösung“, 2. 

Auflage, München 2016 

Lösener, Bernhard/ Knost, Friedrich A.: Die Nürnberger Gesetze über 

das Reichsbürgerrecht und den Schutz des deutschen Blutes und der 

deutschen Ehre: nebst den Durchführungsverordnungen sowie sämt-

lichen einschlägigen Bestimmungen (insbesondere über den Ab-

stammungsnachweis) und den Gebührenvorschriften. Im Rahmen 

der nationalsozialistischen Gesetzgebung dargestellt und erläutert, 

Berlin 1936 

Mackert, Jürgen: Staatsbürgerschaft. Eine Einführung, Wiesbaden 2006 

Majer, Dietmut: „Fremdvölkische“ im Dritten Reich, Hamburg 1937 

Majer, Dietmut: Justiz und Polizei im „Dritten Reich“ in: Recht und Jus-

tiz im „Dritten Reich“, Hrsg. Dreier, Ralf/ Sellert, Wolfgang, Frank-

furt a.M. 1989, S. 136 ff. 

Marchart, Oliver: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen 

bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Frankfurt a.M. 

2010 

Maunz, Theodor: Verwaltung, Hamburg 1937 

Maus, Ingeborg: „Gesetzesbindung“ der Justiz und die Struktur der nati-

onalsozialistischen Rechtsnormen in: Recht und Justiz im „Dritten 

Reich“, Hrsg. Dreier, Ralf/ Sellert, Wolfgang, Frankfurt a.M. 1989, 

S. 80 ff. 

Maus, Ingeborg: Zur Aufklärung der Demokratietheorie. Rechts- und 

demokratietheoretische Überlegungen im Anschluss an Kant, Frank-

furt a.M. 1994 

Maus, Zur „Zäsur“ von 1933 in der Theorie Carl Schmitts in: Der Un-

rechts-Staat, Hrsg. Redaktion Kritische Justiz, Frankfurt a.M. 1979, 

S. 47 ff. 

Mayenburg, David von: Kriminologie und Strafrecht zwischen Kaiser-

reich und Nationalsozialismus. Hans von Henting (1887-1974), Ba-

den-Baden 2006 

Menke, Christoph: „Aporien der Menschenrechte“ und das „einzige 

Menschenrecht“ in: Hannah Arendt und Giorgio Agamben. Paralle-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


282 | Integrität und Verantwortung 

 

 

len, Perspektiven, Kontroversen, Hrsg.  Geulen, Eva u.a., Paderborn 

u.a. 2008, S. 131 ff. 

Menke, Christoph: Auf der Grenze des Rechts: Hannah Arendts Revisi-

on des Eichmann-Prozesses, Merkur 67, 2013, S. 573 ff. 

Merkel, Wolfgang: Totalitäre Regimes in: Totalitarismus und Demokra-

tie 2004, S. 183 ff. 

Mertens, Bernd: Rechtsetzung im Nationalsozialismus, Tübingen 2009 

Mezger, Edmund: Deutsches Strafrecht. Ein Grundriss, Berlin 1938 

Mezger, Edmund: Die materielle Rechtswidrigkeit im kommenden 

Strafrecht, ZStW 1936, S. 1 ff. 

Mezger, Edmund: Die Straftat als Ganzes, ZStW 1938, S. 675 ff. 

Mezger, Edmund: Willensstrafrecht, Gefährdungsstrafrecht und Erfolgs-

strafrecht, DJZ 1934, S. 98 ff. 

Mommsen, Hans: Hannah Arendt und der Prozeß gegen Adolf Eich-

mann in: Arendt, Hannah, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von 

der Banalität des Bösen, 4. Auflage München 2013, S. 9 ff. 

Montesquieu, Charles Louis de Secondat de: Vom Geist der Gesetze, 

Stuttgart 1965 

Morgenstern, Kathrin: „All sorrows can be borne if you put them in a 

story“ in: Narrative Formen der Politik, Hrsg. Hoffmann, Wilhelm 

u.a., Wiesbaden 2014, S. 191 ff. 

Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens 

bei Foucault und Cangiulhem, Bielefeld 2008 

Müller, Das Gewohnheitsverbrechergesetz vom 24. November 1933. 

Kriminalpolitik als Rassenpolitik, Baden-Baden 1997 

Neumann, Franz: Behemoth – The Structure and Practice of National 

Socialism, 1933-1944, 5. Auflage, Chicago 2009 

Neumann, Franz: Die Herrschaft des Gesetzes. Eine Untersuchung zum 

Verhältnis von politischer Theorie und Rechtssystem in der Konkur-

renzgesellschaft, Frankfurt a.M. 1980 

Neumann, Volker: Carl Schmitt als Jurist, Tübingen 2015 

Neumann, Volker: Schmitts „Legalität und Legitimität“ in: Legalität oh-

ne Legitimität. Carl Schmitts Kategorie der Legitimität, Hrsg. Voigt, 

Rüdiger, Wiesbaden 2015, S. 35 ff. 

Nicolai, Helmut: Die rassengesetzliche Rechtslehre. Grundzüge einer 

Nationalsozialistischen Rechtsphilosophie, 3, Auflage, München 

1934 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 283 

 

Nicolai, Helmut: Grundlagen der kommenden Verfassung. Über den 

staatsrechtlichen Aufbau des Dritten Reiches in: Recht, Verwaltung 

und Justiz im Nationalsozialismus, Hrsg. Hirsch, Martin u.a., 2. Auf-

lage Baden-Baden 1997, S. 336 ff. 

Niethammer, Emil: Ungeschriebenes Strafrecht, ZStW 1936, S. 745 ff. 

Passerin d’Entrèves, Maurizio: The Political Philosophy of Hannah Ar-

endt, London u.a. 1994 

Pauly, Walter: Grundrechtstheorien in der Zeit des Nationalsozialismus 

und Faschismus in: Handbuch der Grundrechte in Deutschland und 

Europa, Bd. I. Entwicklung und Grundlagen, Hrsg. Merten, Detlef / 

Papier, Hans-Jürgen, Heidelberg 2004, S. 563 ff. 

Postone, Moishe: Antisemitismus und Nationalsozialismus in: Deutsch-

land, die Linke und der Holocaust. Politische Interventionen, Frei-

burg im Breisgau 2005, S. 165 ff. 

Postone, Moishe: Hannah Arendts Eichmann in Jerusalem: Die 

unaufgelöste Antinomie von Universalität und Besonderem in: Han-

nah Arendt Revisited: „Eichmann in Jerusalem“ und die Folgen, 

Hrsg. Smith, Gary, Frankfurt a.M. 2000, S. 264 ff. 

Pross, Harry: Die Welt absoluter Selbstlosigkeit in: Hannah Arendt. Ma-

terialien zu ihrem Werk, Hrsg. Reif, Adelbert, Wien 1979, S. 203 ff. 

Przyrembel, Alexandra: >Rassenschande<. Reinheitsmythos und Ver-

nichtungslegitimation im Nationalsozialismus; mit 13 Tabellen so-

wie einem Dokumentenanhang, Göttingen 2003 

Radbruch, Gustav: Rechtsphilosophie, Hrsg. Dreier, Ralf, Heidelberg 

1999 

Rettig, Bernd: Hegels sittlicher Staat. Bedeutung und Aktualität, Köln 

u.a. 2014 

Reuter, Hans-Richard: Ethik und Politik der Versöhnung in: Politik der 

Versöhnung, Hrsg. Beestermöller, Gerhard/ Reuter, Hans-Richard, 

Stuttgart 2002, S. 15 ff. 

Ricœur, Paul: Annäherung an die Person in: Vom Text zur Person, S. 

227 (228). 

Ricœur, Paul: Zufall und Vernunft in der Geschichte. Zeit und 

Erzählung, Tübingen 1986 

Ricœur, Paul: Approaching the Human Person, Ethical Perspectives 

1999, S. 45 ff. 

Robespierre, Maximilian: Entwurf einer Erklärung der Menschenrechte 

in: Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu ei-

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


284 | Integrität und Verantwortung 

 

 

nem neuen Begriff des Politischen, Hrsg. Menke, Christoph/ Rai-

mondi, Francesca, Berlin 2011, S. 78 ff. 

Romberg, Regine: Athen, Rom oder Philadelphia. Die politischen Städte 

im Denken Hannah Arendts, Würzburg 2007 

Rosenberg, Alfred: Der Mythus des 20. Jahrhunderts: Eine Wertung der 

seelisch-geistigen Gestaltenkämpfe unserer Zeit, 163.-166. Aufl., 

München 1940 

Rosenmüller, Stefanie: Der Ort des Rechts. Gemeinsinn und richterli-

ches Urteilen nach Hannah Arendt, Baden-Baden 2013 

Rosenmüller, Stefanie: Recht kraft Urteilens. Zum Recht im Denken 

Hannah Arendts in: Ambivalenzen der Ordnung. Der Staat im Den-

ken Hannah Arendts, Hrsg. Wessel, Julia u.a., Wiesbaden 2013, S. 

157 ff. 

Roth, Thomas: „Gestrauchelte Frauen“ und „unverbesserliche Weibsper-

sonen“: zum Stellenwert der Kategorie Geschlecht in der nationalso-

zialistischen Strafrechtspflege in: Nationalsozialismus und Ge-

schlecht. Zur Politisierung und Ästhetisierung von Körper, „Rasse“ 

und Sexualität im „Dritten Reich“ und nach 1945, Hrsg. Frietsch, 

Elke/ Herkommer, Christina, Bielefeld 2009, S. 109 ff. 

Rothenberger, Curt: Die Rechtsquellen im neuen Staat, DJZ 1936, Sp. 

22 

Rousseau, Jean-Jacques: Der Gesellschaftsvertrag, 5. Auflage, Leipzig 

1984 

Rüthers, Bernd: Die unbegrenzte Auslegung. Zum Wandel der Privat-

rechtsordnung im Nationalsozialismus, 7. Auflage, Tübingen 2012 

Rüthers, Bernd: Rechtstheorie mit Juristischer Methodenlehre, 8., über-

arbeitete Auflage, München 2015 

Ruttke, Falk: Rassenhygiene und Recht in: Rechtfertigungen des Un-

rechts. Das Rechtsdenken im Nationalsozialismus in Originaltexten, 

Hrsg. Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, Berlin 2014, S. 387 ff. 

Saebisch, Edgar: Der Begriff der Staatsangehörigkeit, Borna-Leipzig 

1935 

Salzberger, Florian: „Kein Mensch hat das Recht zu gehorchen“ – Han-

nah Arendts Philosophie des Umgangs im Anschluss an die 

Narrativitätskonzeption ihres Spätwerkes, Freiburg im Breisgau 

2014 

Sauer, Wilhelm: Der kriminalistische Dienst vor neuen Aufgaben, DStR 

1934, S. 20 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 285 

 

Sauer, Wilhelm: Die Ethisierung des Strafrechts, DstR 1934, S. 177 ff. 

Sauer, Wilhelm: Die nationale Revolution im rechts- und sozialphiloso-

phischen Lichte, DJZ 1933, Sp. 597 f. 

Sauer, Wilhelm: Recht und Volksmoral im Führerstaat, ARSP 1934/35, 

S. 230 ff. 

Sauer, Wilhelm: Schöpferisches Volkstum als national- und weltpoliti-

sches Prinzip, ARSP 1933/34,  S. 1 ff. 

Schaffstein, Friedrich: Das Verbrechen als Pflichtverletzung in: Grund-

fragen der neuen Rechtswissenschaft, Hrsg. Dahm, Georg u.a., Ber-

lin 1935, S. 108 ff. 

Schaffstein, Friedrich: Die Bedeutung der Ehrenstrafe im nationalsozia-

listischen Strafrecht, DR 1935, S. 269 ff. 

Schaffstein, Friedrich: Die materielle Rechtswidrigkeit im kommenden 

Strafrecht, ZStW 1936, S. 18 ff. 

Schaffstein, Friedrich: Nationalsozialistisches Strafrecht, ZStW 1934, S. 

603 ff. 

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen, 3. Auflage, Hamburg 1933 

Schmitt, Carl: Der Führer schützt das Recht, DJZ 1934, Sp. 945 ff. 

Schmitt, Carl: Die Rechtswissenschaft im Führerstaat, ZakDR 1935, S. 

435 ff. 

Schmitt, Carl: Die Diktatur. Von den Anfängen des modernen Souverä-

nitätsgedankens bis zum proletarischen Klassenkampf, 6. Auflage 

auf Basis der zweiten Auflage 1928, Berlin 1994 

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der 

Souveränität, 6. Auflage auf Basis der zweiten Auflage 1934, Berlin 

1993 

Schmitt, Carl: Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politi-

schen Einheit, Hamburg 1933 

Schmitt, Carl: Über die drei Arten rechtswissenschaftlichen Denkens, 2. 

unveränderte Auflage, Berlin 1993. 

Schmitt, Carl: Verfassungslehre, München 1928. 

Schnieders, Robert: Die Geschichte der Vermögensstrafe in Deutsch-

land, Berlin 2002 

Schönherr-Mann, Hans-Martin: Philosophie und Politik bei Hannah 

Arendt in: Politische Existenz und republikanische Ordnung, Hrsg. 

Breier, Karl-Heinz/ Gantschow, Alexander, Baden-Baden 2012, S. 

73 ff. 

Schroer, Hermann: Das Verhältnis des Juden zum Gesetz in: Das Juden-

tum in der Rechtswissenschaft. Die deutsche Rechtswissenschaft im 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


286 | Integrität und Verantwortung 

 

 

Kampf gegen den jüdischen Geist, Hrsg. Schmitt, Carl, Berlin 1936, 

S. 18 ff. 

Schroer, Hermann: Der königliche Richter, DriZ 1935, S. 2 

Schües, Christina: Conditio humana – eine politische Kategorie in: Poli-

tische Existenz und republikanische Ordnung, Hrsg. Breier, Karl-

Heinz/ Gantschow, Alexander, Baden-Baden 2012, S. 49 ff. 

Schulze Wessel, Julia: Ideologie der Sachlichkeit. Hannah Arendts poli-

tische Theorie des Antisemitismus, Frankfurt a.M. 2006 

Schulze Wessel, Julia: Totale Herrschaft und Totalitarismus. Hannah 

Arendt und Carl Joachim Friedrich in: Den totalitären Staat denken, 

Hrsg. Schale, Frank/ Thümmler, Ellen, Baden-Baden 2015, S. 51 ff. 

Schulze Wessel, Julia/ Rensmann, Lars: Radikalisierung oder „Ver-

schwinden“ der Judenfeindschaft in: Arendt und Adorno, Hrsg. 

Auer, Dirk u.a., Frankfurt a.M. 2003, S. 97 ff. 

Semprun, Jorge/ Wiesel, Elie: Unüberbrückbare Erinnerungen. Ein 

Zwiegespräch zwischen Jorge Semprun und Elie Wiesel, Werkstatt 

Geschichte Heft 13, 1996, S. 49 ff. 

Siegert, Karl: Der Einfluß der Strafzwecke auf Schuld und Strafmaß, 

ZStW 1935, S. 418 ff. 

Siegert, Karl: Der Treuegedanke im Strafrecht, DR 1934, S. 528 f. 

Spohr, Werner: Das Recht der Schutzhaft, DJ, S. 58 ff. 

Stanghet, Bettina: Eichmann vor Jerusalem. Das unbehelligte Leben ei-

nes Massenmörders, Hamburg 2014 

Steinbacher, Sybille: Differenz der Geschlechter?. Chancen und Schran-

ken für die „Volksgenossinnen“ in: Volksgemeinschaft. Neuere For-

schungen zur Gesellschaft des Nationalsozialismus, Hrsg. Bajohr, 

Frank/ Wildt, Michael, Frankfurt a.M. 2009, S. 94 ff. 

Stolleis, Michael: Gemeinschaft und Volksgemeinschaft in: Vierteljah-

reshefte für Zeitgeschichte, 20. Jahrgang, S. 16 ff. 

Stolleis, Michael: Verfassungs(ge)schichten in: Verfassungs(ge)schich-

ten, Hrsg. Stolleis, Michael Tübingen 2017, S. 1 ff. 

Straßenberger, Grit: Hannah Arendt zur Einführung, Hamburg 2015 

Straßenberger, Grit: Über das Narrative in der politischen Theorie, Ber-

lin 2005 

Stuckart, Wilhelm/ Globke, Hans: Reichsbürgergesetz, Blutschutzge-

setz, Ehegesundheitsgesetz, nebst allen Ausführungsvorschriften und 

den einschlägigen Gesetzen und Verordnungen, Müchen: Berlin 

1936 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Literaturverzeichnis | 287 

 

Stuckart, Wilhelm/ Schiedermair, Rolf: Rasse und Gesetzgebung in: 

Rechtfertigungen des Unrechts. Das Rechtsdenken im Nationalsozia-

lismus in Originaltexten, Hrsg. Pauer-Studer, Herlinde/ Fink, Julian, 

Berlin 2014, S. 416 ff. 

Telp, Jan: Ausmerzung und Verrat. Zur Diskussion um Strafzwecke und 

Verbrechensbegriffe im Dritten Reich, Frankfurt a.M. 1999 

Tesmer, Hans-Joachim: Die Schutzhaft und ihre rechtlichen Grundlagen, 

DR 1936, S. 135 ff. 

Tsao, Roy T.: Arendt and the Modern State: Variations on Hegel in The 

Origins of Totalitarianism, The Review of Politics 2004, S. 105 ff. 

Volk, Christian: Die Ordnung der Freiheit. Recht und Politik im Denken 

Hannah Arendts, Baden-Baden 2010 

Volk, Christian: Hannah Arendt über das Böse und die Zukunft des Poli-

tischen, IZPh 16, 2007, S. 52 ff. 

Volk, Christian: Hannah Arendt und das Recht in: Politische Existenz 

und republikanische Ordnung, Hrsg. Breier, Karl-Heinz/ Gantschow, 

Alexander, Baden-Baden 2012, S. 187 ff. 

Volk, Christian: Staat und Staatskritik im Denken Hannah Arendt in: 

Ambivalenzen der Ordnung. Der Staat im Denken Hannah Arendts, 

Hrsg. Wessel, Julia u.a., Wiesbaden 2013, S. 121 ff. 

Volk, Christian: Urteilen in dunklen Zeiten. Eine neue Lesart von Han-

nah Arendts „Banalität des Bösen“, Berlin 2005 

Vollnhals, Clemens: Der Totalitarismus im Wandel in: Hannah Arendt, 

ApuZ 39/2006, S. 21 ff. 

Vollrath, Ernst: Hannah Arendt über Meinung und Urteilskraft in: Han-

nah Arendt. Materialien zu ihrem Werk, Hrsg. Reif, Adelbert, Wien 

1979, S. 85 ff. 

Vollrath, Ernst: Hannah Arendts „Kritik der politischen Urteilskraft“ in: 

Die Zukunft des Politischen. Ausblicke auf Hannah Arendt, Hrsg. 

Kemper, Peter, Frankfurt a.M. 1993, S. 34 ff. 

Vollrath, Ernst: Politik und Metaphysik in: Hannah Arendt. Materialien 

zu ihrem Werk, Hrsg. Reif, Adelbert, Wien 1979, S. 19 ff. 

Vowinckel, Anette: Geschichtsbegriff und historisches Denken bei Han-

nah Arendt, Köln u.a. 2001 

Wachsmann, Nikolaus: Gefangen unter Hitler. Justizterror und Straf-

vollzug im NS-Staat, München 2006 

Walcoff, Jennifer E.: Von der Staatsbürgerin zur „Volksbürgerin“: Der 

Disput um die Rechtstellung der Frau in: Volksgenossinnen. Frauen 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


288 | Integrität und Verantwortung 

 

 

in der NS-Volksgemeinschaft, Hrsg. Steinbacher, Sybille, Göttingen 

2007, S. 48 ff. 

Walz, Gustav-Adolf: Artgleichheit gegen Gleichartigkeit. Die beiden 

Grundprobleme des Rechts, Hamburg 1938 

Walz, Gustav-Adolf: Autoritärer Staat, nationaler Rechtsstaat oder völ-

kischer Führerstaat, DJZ 1933, Sp. 1334 ff. 

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden 

Soziologie, Hrsg. Winckelmann, Johannes, 5. Auflage, Tübingen 

2009 

Weinkauff, Hermann/ Wagner, Abrecht: Die deutsche Justiz und der Na-

tionalsozialismus. Ein Überblick, Stuttgart 1968 

Welzel, Hans: Naturalismus und Wertphilosophie im Strafrecht. Unter-

suchungen über die ideologischen Grundlagen der Strafrechtswis-

senschaft, Mannheim u.a. 1935 

Werle, Gerhard: Justiz-Strafrecht und polizeiliche Verbrechensbekämp-

fung im Dritten Reich, Berlin/ New York 1989 

Wieviorka, Annette: Die Entstehung des Zeugens in: Hannah Arendt 

Revisited: „Eichmann in Jerusalem“ und die Folgen, Hrsg. Smith, 

Gary, Frankfurt a.M. 2000, S. 136 ff. 

Wildt, Michael: Volksgemeinschaft als Selbstermächtigung. Gewalt ge-

gen Juden in der deutschen Provinz 1919 bis 1939, Hamburg 2007 

Wolf, Erik: Das künftige Strafensystem und die Zumessungsgrundsätze, 

ZStW 1935, S. 544 ff. 

Wolf, Erik: Das Rechtsideal des nationalsozialistischen Staates, ARSP 

1934/35, S. 348 ff. 

Wolf, Erik: Richtiges Recht im nationalsozialistischen Staate, Freiburg 

im Breisgau 1934 

Wolf, Erik: Tattypus und Tätertypus, ZakDR 1936, S. 358 ff. 

Young-Buehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Leben, Werk, Zeit, Frankfurt 

a.M. 1986 

Zabel, Benno: Zur Idee eines republikanischen Strafrechts, ZRPh 2017, 

S. 125 

Zehnpfennig, Barbara: Adolf Hitler: Mein Kampf: Weltanschauung und 

Programm – Studienkommentar, München 2011 

Zenthöfer, Erich: Zur Geschichte des Begriffs der Staatsangehörigkeit, 

Diss. Zeulenroda 1937 

 

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Philosophie
 Andreas Weber 

 Sein und Teilen 
 Eine Praxis schöpferischer Existenz 

 2017, 140 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3527-0

 Björn Vedder 

 Neue Freunde 
 Über Freundschaft in Zeiten von Facebook 

 2017, 200 S., kart.
22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4
E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3868-4

 Harald Lemke 

 Szenarien der Ernährungswende 
 Gastrosophische Essays zur Transformation 
unserer Esskultur 

 2018, 396 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-4483-8

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Philosophie
 Jürgen Manemann, Eike Brock 

 Philosophie des HipHop 
 Performen, was an der Zeit ist 

 2018, 218 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, ISBN 
978-3-8394-4152-7 

 Hilkje Charlotte Hänel 

 What is Rape? 
 Social Theory and Conceptual Analysis 

 2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4

 Dirk Braunstein 

 Wahrheit und Katastrophe 
 Texte zu Adorno 

 2018, 372 S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4269-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4269-2

https://doi.org/10.14361/9783839447581 - am 14.02.2026, 09:50:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1 Einleitung und Forschungsfrage
	2 Rechtsperson und Rechtssubjektivität in der idealtypischen Republik
	3 Die Zerstörung der Rechtspersonalität im Nationalsozialismus
	4 Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem
	5 Integrität und Verantwortung
	Literaturverzeichnis

