
468

Abstract Das Kino ist einer der wichtigsten sinnstiftenden 
Geschichtenerzähler, Mythenproduzenten und Bilderlieferanten der 
gegenwärtigen Kultur. Es produziert Bilder von Mensch und Welt, Tod 
und Teufel, Himmel und Hölle – und von Gott. Die uralten Geschich-
ten von Gut und Böse, Schuld und Vergebung, Sünde und Erlösung 
werden in immer neuen Variationen im Kino erzählt. Der vorliegende 
Beitrag bietet eine Orientierungshilfe in der Vielfalt der Gottesdar-
stellungen an und entwickelt dafür ausgehend von Filmbeispielen 
sechs Kategorien filmischer Inszenierungen Gottes. 

Filme greifen ganz selbstverständlich auf mythische Erzäh-
lungen, religiöse Motive, Symbole und Riten zurück, bre-
chen Versatzstücke aus traditionellen Zusammenhängen 

heraus, interpretieren sie neu und montieren sie zu religiösen 
Collagen.1 Bilder und Geschichten des Kinos prägen die religiö-
se Vorstellungswelt der Menschen heute wahrscheinlich mehr 
als Bilder in Kirchen und Geschichten der Bibel. Zugleich ist das 
Kino ein Seismograf für die religiöse Befindlichkeit der jeweiligen 
Zeit. Insofern kommt dem Film eine wichtige zeitdiagnostische 
Funktion zu, als filmische Erkundung der gegenwärtigen re-
ligiösen Lage und der Vielfalt der gegenwärtigen Gottesbilder.  

1	 Das zwanglose Spiel mit Versatzstücken thematisiert eine prägnante 
Szene in „Jesus liebt mich“ (Deutschland 2012, Florian David Fitz): Zur 
Vorbereitung einer Begegnung mit Marie wirft Gottvater ihr von oben ein 
Klappbilderbuch zu, mit dem sich Marie eine Erscheinungsform Gottes aus 
Bildteilen verschiedener ikonografischer Traditionen zusammensetzen soll.

Wie kommt Gott auf  
die Leinwand?
Gottesdarstellungen im populären Kino. Von Thomas Henke
 

Dr. Thomas Henke ist 

Leiter des Fachbe-

reichs Medienbildung 

der Medienzentrale im 

Bischöflichen Ordina-

riat Eichstätt.

Communicatio Socialis (4/2019) 52: 468-476. DOI: 10.5771/0010-3497-2019-4-468

ETHIK AUF DEM BILDSCHIRM

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   468 11.11.2019   13:42:13

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468


469

Die Wahrnehmung des filmischen Blicks auf eine Zeit, auf ihre 
Themen, Fragen und Gottesbilder ist deshalb für kirchliche  
Praxis in all ihren Handlungsfeldern von Bedeutung.

Das Bilderverbot
Bereits in den Anfängen des Films Ende des 19. Jahrhunderts 
stellt sich für die noch junge Kunst die Frage nach der bildlichen 
Darstellung biblischer Inhalte und des Religiösen. Schon 1897 
wird die Leidensgeschichte Jesu gleich mehrfach verfilmt, ab 
1903 auch das Alte Testament. Bei den ersten Bibelfilmen konn-
te man noch auf die Tradition der Passionsspiele zurückgreifen. 
Aber spätestens wenn Gott(vater) ins Spiel kommt, muss sich 
der Film dem Bilderverbot (biblisch: Ex 20,4 und Dtn 5,8) stellen.

In der jüdisch-christlichen Tradition hat das Bilderverbot 
seinen Ursprung in der besonderen Gotteserfahrung Israels, 
die drei wesentliche Dimensionen2 aufweist: die Spannung zwi-
schen Vertrautem und Fremdem bzw. zwischen Erscheinung 
und Verborgenheit, eine kommunikative Dimension und prak-
tische Konsequenzen.

Zugleich steht das Bilderverbot in Spannung zur Gottes-
ebenbildlichkeit des Menschen (Gen 1,26f) und erhält vor 
diesem Hintergrund seine eigentliche Bedeutung: Gott stellt 
sich vor als einer, der sich nicht vorstellen lässt. Er zeigt dem 
Menschen eigenhändig ein Bild seiner selbst und entzieht sich 
gleichzeitig diesem Bild, weil er nicht darin aufgeht, nicht darin 
aufgehen kann. Im Neuen Testament werden Gotteserfahrung 
und Bilderverbot noch einmal radikalisiert: Jesus Christus ist 
das Bild des unsichtbaren Gottes. In ihm offenbart sich, wer und 
was Gott ist.

Das Bilderverbot zielt in diesem Verständnis nicht auf ei-
nen Bildersturm, sondern verpflichtet zu einer kontinuierlichen 
Bilderkritik: Bilder als Bilder begreifen, als relativ und begrenzt.

Gottesdarstellungen im Kino
Für eine Auseinandersetzung mit der Vielfalt der Gottesdar-
stellungen im populären Kino der Gegenwart sind Kategorien 

2	 Die Dimensionen dieser Gotteserfahrung lassen sich exemplarisch an der 
Berufung des Mose (Ex 3,1-4,17) verdeutlichen: (1) Ein alltägliches Phä-
nomen (ein Busch brennt) wird zu einer außerordentlichen Erfahrung. (2) 
Mose tritt in einen Dialog mit Gott und (3) wird in die Geschichte Gottes 
mit seinem Volk verwickelt.

Wie kommt Gott auf die Leinwand?

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   469 11.11.2019   13:42:13

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468


470

der filmischen Inszenierung Gottes hilfreich.3 Sie werden hier 
ausgehend von exemplarischen Filmen entwickelt. Dabei wird 
zwischen Gottes-Bildern und Gottes-Darstellungen (bzw. Dar-
stellungsweisen) unterschieden. Bilder sind eher inhaltlich be-
stimmt: Vorstellungen von Gott als Vater, Hirte, König, Richter, 
Krieger, Burg, Fels, liebende Mutter etc. Dahinter stehen jeweils 
bestimmte Gotteserfahrungen. Bei Darstellungsweisen geht es 
grundlegender darum, wie Gott überhaupt ins Spiel, auf die 
Leinwand kommt. Dahinter steht die Frage nach dem ästheti-
schen Konzept eines Films bzw. nach einer Ästhetik der Trans-
zendenz, die sich in Bildern konkretisiert.

Gott off-screen
Ein klassisches Beispiel für eine Lösung des filmischen Grund-
problems – die Darstellung des Nicht-Darstellbaren – ist die 
„Dornbuschszene“ (Ex 3,1-4,17) in der Inszenierung von Cecil 
B. DeMille in „Die zehn Gebote“ (USA 1957), ein Remake seines 
Stummfilms von 1923, jetzt ein Monumentalfilm von knapp 
vier Stunden. DeMille setzt das biblische Motiv des brennenden 
Dornbuschs in ein konkretes Bild um. Die Stimme Gottes ertönt 
aus dem Off. Abgesehen davon, dass die Szene in ihrer Thea- 
tralik heute unfreiwillig komisch wirkt, inszeniert DeMille hier 
die einfachste Form der filmischen Transzendenz (vgl. Seeß-
len 2007): Gott ist im Bild nicht sichtbar, aber präsent in seiner 
Stimme und in einer Metapher.

Im Gegenwartskino ist eine (theatralische) Stimme Got-
tes aus dem Off – außer in Parodien – kaum noch zu hören. In 
Darren Aronofskys „Noah“ (USA 2014) beispielsweise ergeht die 
Botschaft Gottes an Noah als innere Stimme. Die Zuschauer_in-
nen – und mit ihnen die Filmfiguren – hören die Botschaft nicht; 
sie sind auf die Aussagen Noahs angewiesen. Die Begegnung mit 
Gott wird quasi psychologisiert.4

Verwendung mythischer Elemente
Ein Film braucht nicht nur Bilder, sondern auch Dramaturgie. 
Der einfachste und verständliche Konflikt lässt sich aus dem 

3	 Ausgeblendet bleibt die „hohe Filmkunst“ und das Ringen von Regisseu-
ren wie z. B. Ingmar Bergman, Robert Bresson, Luis Buñuel, Carl Theodor 
Dreyer, Andrej Tarkowski um ein Gottesbild bzw. den Glauben.

4	 Vgl. auch „Superwelt“ (Österreich 2015, Karl Markovics). In „Breaking the 
Waves“ (Dänemark 1996, Lars von Trier) spricht Bess in einem „Dialog“ 
mit Gott beide Stimmen: ihre eigene und die Gottes.

Thomas Henke

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   470 11.11.2019   13:42:13

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468


471

Gegensatz zwischen Gut und Böse bauen. Hier bieten uralte My-
then eine unerschöpfliche Stofffülle.

Ein aktuelles Beispiel dafür ist „Wonder Woman“ (USA 
2017, Patty Jenkins), ein Film aus dem DC-Comic-Universum. 
Der Film gehört zu den erfolgreichsten Filmen im Kinojahr 2017. 
Er greift tief in die Kiste der griechischen Mythologie und ver-
mischt die dort gefundenen Motive mit Themen, Motiven, Fi-
guren ganz unterschiedlicher – auch christlicher – Provenienz. 

Auf der Amazoneninsel Themyscira muss zur Zeit des Ers-
ten Weltkriegs ein britischer Geheimagent notlanden. Diana, 
die Tochter der Amazonenkönigin und von Göttervater Zeus, 
macht sich mit ihm auf den Weg an die Kriegsfronten, um den 
Kriegsgott Ares zu besiegen. Im Showdown versucht Ares Diana 
auf seine Seite zu ziehen, um die böse Menschheit zu vernichten 
und so das Paradies wieder herzustellen. Doch Diana entschei-
det sich für die Menschen.

Diese Sequenz zeigt zugespitzt das zugrundeliegende du-
alistische Weltbild, den ewigen Kampf zwischen Gut und Böse. 
Auch das Gottesbild ist gespalten: Ares als 
böse Seite Gottes (zumindest aus der Sicht 
der Menschen) gegen Diana, die Inkarnati-
on der guten Seite des Göttervaters. Hinter 
der Grundstruktur dieser und ähnlicher Ge-
schichten steht die Sehnsucht nach Erlösung 
bzw. dem Erlöser, der im populären Kino in vielfältigen Gestalten 
und Verkleidungen auftritt: vom Westernhelden über den Com-
puternerd und den Superhelden, bis hin zum Zauberschüler.

Kritik traditioneller Gottesbilder
Spätestens seit Mitte des 20. Jahrhunderts hat sich das Kino kri-
tisch mit traditionellen Gottesbildern auseinandergesetzt und 
dabei vor allem naive Vorstellungen aufgespießt: der ältere Herr 
im Himmel mit Rauschebart, freundlich, gütig, manchmal auch 
streng. Das Kino greift diese Steilvorlagen auf und spielt damit 
– mal mit einem Augenzwinkern, mal satirisch, mal bitterböse, 
manchmal auch verbissen.

Der Klassiker der satirischen Kritik ist Monty Pythons 
„Die Ritter der Kokosnuss“ (Großbritannien 1974, Terry Jones/
Terry Gilliam). Die filmische Groteske, die das Motiv der Suche 
nach dem Heiligen Gral aufgreift, ist eine anarchische Parodie 
auf einschlägige Historien- und Kostümfilme. Eine kurze Szene, 
die den Auftrag Gottes an die Ritter schildert, verweist in einer 
Zeichentrick-Inszenierung hintersinnig auf die ikonografische 

Spätestens seit Mitte des  
20. Jahrhunderts hat sich das 

Kino kritisch mit traditionellen 
Gottesbildern auseinandergesetzt.

Wie kommt Gott auf die Leinwand?

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   471 11.11.2019   13:42:13

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468


472

Tradition: der alte Mann mit Bart im Himmel hinter Wolken, 
die sich wie ein Vorhang öffnen und schließen. Gestaltet ist die 
Szene in Anlehnung an zweidimensionale Ziehbilder mit beweg-
lichen Elementen, die seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-
derts z. B. als Postkarten oder Bilderbücher nicht nur bei Kin-
dern beliebt sind.

Einen anderen Ansatzpunkt der Kritik von Gottesbildern 
wählt die belgisch-französische Produktion „Das brandneue 
Testament“ von Jaco Van Dormael (Belgien/Frankreich/Luxem-

burg 2015). Gott ist ein despotischer Vater. 
Er lebt mit Frau und Tochter in Brüssel. Der 
Sohn hat die Familie schon länger verlassen 
und geistert auf der Erde herum. Die zehnjäh-
rige Tochter Éa flieht vor dem tyrannischen 
Vater auf die Erde, um sechs neue Apostel zu 

berufen und ein neues Neues Testament zu schreiben – nicht 
ohne vorher allen Menschen ihre Todesdaten aufs Handy ge-
schickt und den Computer ihres Vaters sabotiert zu haben. 

Der verwahrloste, zornige Vater im Bademantel entspricht 
so gar nicht dem gütigen alten Mann im wallenden weißen Ge-
wand der volksfrommen Tradition. Der Film nimmt eine gern 
verdrängte Seite des Gottesbildes aufs Korn – den zornigen Gott 
– und greift eine Antwort auf die Frage nach dem Leid in der 
Welt auf: Gott als sadistischer Gott, der mit den Menschen spielt 
und seine Freude an Katastrophen hat. Die satirische Komödie 
mit zahlreichen Anspielungen auf die Filmgeschichte reißt gera-
dezu atemlos eine Vielfalt religiöser und theologischer Themen 
an und regt mit ihrer subtilen – manchmal auch brachialen – 
Kritik zur Reflexion von Gottesvorstellungen und vorschnellen 
theologischen Antworten an.

Modernisierungsversuche der Gottesdarstellung
Es gibt immer wieder Versuche, die Gottesdarstellung filmisch 
zu „modernisieren“. Dabei wird meist die Tradition filmischer 
Kritik an (traditionellen) Gottesbildern ignoriert und Gott wei-
terhin unbedarft in Szene gesetzt. Einer der jüngeren Versuche 
ist „Die Hütte – Ein Wochenende mit Gott“ (USA 2017, Stuart 
Hazeldine), basierend auf dem Bestseller-Roman „The Shack“ 
von William P. Young (Newbury Park, Calif. 2007).

Nachdem seine kleine Tochter ermordet worden ist, erhält 
ein Vater einen Brief, der ihn zu einer Hütte in den Bergen ein-
lädt, dem Tatort des Mordes. Dort begegnet er – vermutlich in 
einem Traum nach einem Unfall auf dem Weg dorthin – den drei 

Der Film „Das brandneue Testament“ 
nimmt eine gern verdrängte Seite  
des Gottesbildes aufs Korn –  
den zornigen Gott. 

Thomas Henke

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   472 11.11.2019   13:42:13

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468


473

göttlichen Personen höchstpersönlich, die hier anthropomorph, 
wenn auch nicht ganz konventionell dargestellt werden. Gott 
Vater ist eine fidele, vollschlanke Afro-Amerikanerin, der Heili-
ge Geist eine etwas schüchterne, esoterisch angehauchte Asiatin 
und Jesus, mit Bart und orientalischem Touch, beschäftigt sich 
mit Holzarbeiten.

„Die Hütte“ gehört zu einer Welle von sogenannten „christ-
lichen Filmen“, religiösen Erbauungsgeschichten mit Verkün-
digungsabsicht, die seit einigen Jahren (nicht nur) in evange-
likalen Kreisen der USA Erfolge feiern und zunehmend auch in 
Europa ihr Publikum finden. Trotz überraschender Besetzung 
der „trinitarischen Rollen“ bleibt „Die Hütte“ verbreiteten Ste-
reotypen populärer Gottesvorstellungen verhaftet. Die „theolo-
gischen“ Botschaften reduzieren sich auf erbauliche Kalender-
sprüche.

Der Mensch spielt Gott
Wenn Gott für tot erklärt wird, klafft eine Lücke, die zwangsläu-
fig der Mensch ausfüllen muss. Mit den Folgen beschäftigt sich 
das Kino immer wieder. Abgesehen von Komödien wie „Bruce all-
mächtig“ (USA 2003, Tom Shadyac) – einem harmlosen, heiteren 
Lehrstück über Grenzen des Menschen – finden sich ernsthafte 
Auseinandersetzungen mit dem menschli-
chen Streben nach „Göttlichkeit“ im Science-
Fiction-Genre. Der Klassiker, der (nicht nur) 
die Bilderwelt dieses Genres befeuert hat, ist 
„Blade Runner“ von Ridley Scott (USA 1982)5. 
Der Film, der von Philip K. Dicks Roman „Do 
Androids Dream of Electric Sheep?“ (New York 1968) inspiriert 
ist, spielt im Jahr 2019 in Los Angeles. Die Stadt ist ein riesiger 
Moloch, heruntergekommen, dreckig, es regnet ständig. Wer es 
sich leisten kann, ist längst auf ferne Planeten ausgewandert, 
die von Androiden („Replikanten“) urbar gemacht worden sind. 
Der Ex-Polizist Rick Deckard soll einige von ihnen, die nach ei-
nem Aufstand auf die Erde geflüchtet sind, identifizieren und 
ausschalten. In einer Schlüsselszene des Films verschafft sich 
Roy, einer der Replikanten, Zugang zur Tyrell Corporation, die 
diese künstlichen Menschen, also auch ihn, Roy, entwickelt hat. 
Roy spricht Tyrell als „Schöpfer“ und schließlich als „Vater“ an 

5	 Vgl. auch seine Fortsetzung „Blade Runner 2049“ (USA/Großbritannien/
Kanada 2017, Denis Villeneuve).

Im Film „Blade Runner“ wird  
die Frage, wie der (allmächtige) 

Schöpfer gleichzeitig der (gute) Vater 
sein kann, aufgeworfen.

Wie kommt Gott auf die Leinwand?

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   473 11.11.2019   13:42:14

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468


474

und verknüpft so zwei zentrale Gottesprädikate  u. a. aus der jü-
disch-christlichen Tradition. Implizit stellt die Sequenz die Fra-
ge: Wie kann der (allmächtige) Schöpfer gleichzeitig der (gute) 
Vater sein? Am Ende der Szene bringt Roy seinen „Schöpfer“ und 
„Vater“ um – eine Anspielung auf den „Tod Gottes“.

Zentrale Frage des Films (und seines aktuellen Nachfol-
gers) ist allerdings: „Was macht den Menschen zum Menschen?“ 
Der Film spitzt diese Frage in einer weiteren Schlüsselsequenz 
zu, dem finalen Kampf zwischen Roy, dem Replikanten, und 

seinem Jäger Deckard. Paradoxerweise ist es 
die Maschine, die sich „menschlich“ verhält, 
indem sie den Menschen6 rettet, während der 
Mensch zutiefst inhuman geworden ist. Die 
Unterscheidung zwischen Mensch und Ma-
schine ist aufgehoben, das Projekt des Huma-

nen gescheitert. Die Menschheit spielt zwar das Spiel des Huma-
nen weiter, und tut so, als könne sie über Mensch und Maschine 
entscheiden, darüber, wer zu eliminieren ist, und wer leben darf 
– ohne aber das Menschliche noch definieren, geschweige denn 
verwirklichen zu können. Wenn Gott tot ist und der Mensch in 
die Leerstelle vorstößt, gibt es keine Instanz mehr, die die Frage 
nach dem Menschsein des Menschen beantworten könnte.

Die Abwesenheit Gottes
Die uralte Frage, wie angesichts unschuldigen Leidens Gott 
überhaupt noch ins Spiel zu bringen ist, taucht im Kino immer 
wieder auf. Eine der zahlreichen Hiob-Geschichten des Kinos7 
ist der belgische Film „The Broken Circle“ (Belgien/Niederlande 
2012, Felix Van Groeningen). Hiob-Figuren sind hier zwei jun-
ge Menschen, Elise und Didier, Bluegrass-Musiker, zwischen 
denen sich eine romantische, ein bisschen verrückte Liebesge-
schichte entwickelt. Aber bereits in der Eröffnungssequenz wird 
klar, dass es einen furchtbaren Riss in dieser Liebesgeschichte 
gibt: Maybelle, die sechsjährige Tochter der beiden, ist an Leu-
kämie erkrankt. Der Film erzählt die Geschichte nicht chrono-
logisch, sondern verschachtelt in immer wieder wechselnden 

6	 Im „Director’s Cut“ (1991) und im „Final Cut“ (2007) wird die Möglichkeit 
angedeutet, dass Deckard selbst ein Replikant sein könnte.

7	 Exemplarisch: „Adams Äpfel“ (Dänemark 2005, Anders Thomas Jensen), 
A Serious Man (USA 2009, Ethan und Joel Coen), „The Tree of Life“ (USA 
2011, Terrence Malick), Halt auf freier Strecke (Deutschland 2011, Andre-
as Dresen), „Leviathan“ (Russland 2014, Andrey Zvyagintsev).

Wenn Gott tot ist und der Mensch in die 
Leerstelle vorstößt, gibt es keine Instanz 
mehr, die die Frage nach dem Menschsein 
des Menschen beantworten könnte.

Thomas Henke

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   474 11.11.2019   13:42:14

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468


475

Zeitebenen: In der fragmentierten Erzählstruktur spiegelt sich 
das zerbrochene Leben der beiden.

Elise und Didier gehen ganz unterschiedlich mit diesem ra-
dikalen Bruch in ihrem Leben um. Didier hält bei einem Konzert 
spontan eine wütende Rede gegen Religion und Gott. Elise da-
gegen versucht, Trost in Resten ihres Kinderglaubens zu finden. 
Sie errichtet eine Art Altar für ihre tote Tochter und greift auf 
Bilder ihrer Kindheit zurück. Aber letztlich tragen diese Bilder 
nicht. Elise setzt ihrem Leben ein Ende. Ihre äußerste Verzweif-
lung wird deutlich in ihren letzten Worten an Didier: „Man darf 
nicht lieben, an keinem Menschen hängen. Das Leben gönnt ei-
nem das nicht. Es nimmt dir alles weg. Alles. Und es lacht dir 
frech ins Gesicht und betrügt dich.“

Das Leiden und Sterben eines Kindes ist und bleibt ein un-
erhörter Skandal. Die Frage ist berechtigt, ob dieser Skandal 
nicht letztlich auf Gott zurückfällt. Während der biblische Hiob 
sich noch gegen Gott an Gott wendet, gibt es in vielen filmischen 
Hiob-Geschichten nicht nur keine Gottesbilder mehr – es bleibt 
nur noch die absolute, entsetzliche Leere.

Ausblick und Herausforderungen
Für die vertiefte Auseinandersetzung mit filmischen Gottesdar-
stellungen kann eine Systematisierung dieser eher intuitiv ent-
wickelten Kategorien weiterführend sein. Dabei ist die keines-
falls vollständige Übersicht um weitere Kategorien zu ergänzen, 
beispielsweise um den Gottesblick der Kamera8 oder die Trans-
zendenz im Bildereignis9. Interessant wäre in diesem Zusammen-
hang der Versuch, eine Matrix zu entwickeln, die Darstellungs-
formen Gottes mit (inhaltlichen) Gottesbildern, Motivquellen, 
typischen Genres, primären filmischen Codes etc. verknüpft.

Im populären Gegenwartskino begegnet uns – das immer-
hin verdeutlicht die hier vorgestellte Auswahl – eine große Band-
breite unterschiedlicher Gottesdarstellungen. Der Blick auf den 

8	 Der Film nimmt Gottes Perspektive auf das Geschehen ein (vgl.  z. B. „Kö-
nig der Könige“ (USA 1960, Nicholas Ray); „Das 1. Evangelium – Mat-
thäus“ (Italien 1964, Pier Paolo Pasolini); „Die letzte Versuchung Christi“ 
(USA 198, Martin Scorsese); „Breaking the Waves“ (Dänemark 1996, Lars 
von Trier) (vgl. dazu Seeßlen 2007).

9	 Das Bild verweist auf Transzendenz, indem es durch einen Riss in der dar-
gestellten alltäglichen Wirklichkeit einen Blick auf das Undarstellbare er-
möglicht (z. B. die im Wind tanzenden Plastiktüte in „American Beauty“ 
(USA 1999, Sam Mendes) (vgl. dazu Herrmann 2015).

Wie kommt Gott auf die Leinwand?

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   475 11.11.2019   13:42:14

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468


476

Film und der filmische Blick stellen Theologie und kirchliche Pra-
xis auf dem Hintergrund des „Bilderverbots“ vor eine doppelte 
Herausforderung: Zum einen gilt es, sich der filmischen Kritik 
an naiven, widersprüchlichen, nicht tragfähigen Gottesbildern 
zu stellen und sich ernsthaft damit auseinanderzusetzen, statt 
die Provokation mit dem Blasphemie-Vorwurf vorschnell vom 
Tisch zu wischen. Zum anderen verpflichtet das „Bilderverbot“ 
zu einer permanenten Kritik von Bildern überhaupt – nicht nur 
von Gottesbildern: Bilder als Bilder zu entlarven, Fixierungen 
von Menschen-, Welt- und Gottesbildern aufzubrechen und da-
mit letztlich die Gottesfrage offen zu halten.

Literatur
Bohrmann, Thomas/Veith, Werner/Zöller, Stephan (Hg.) (2007-2012): Hand-

buch Theologie und populärer Film. Bd. 1-3, Paderborn u. a..
Herrmann, Jörg (2015): „Es ist, als ob Gott dich direkt ansieht.“ Auf den Spuren 

der Herrlichkeit Gottes im Kino. In: Tà katoptrizómena – Das Magazin für 
Kunst, Kultur, Theologie, Ästhetik, 17. Jg., H. 94. https://theomag.de/94/
jh29.htm (zuletzt aufgerufen am 9.8.2019).

Horstmann, Johannes et al. (2018): Sinnfragen des Lebens im Film. Ein Lexikon 
zu Religion im Film mit 1500 Kurzkritiken. Marburg.

Ostermann, Martin (2010): Gotteserzählungen. Gottessuche in Literatur und 
Film. Marburg.

Seeßlen, Georg (2007): Hallo, Mr. Gott … hier spricht Ihr Regisseur. Über die 
Wege des Herrn im Kino. In: epd Film, 24. Jg., H. 8, S. 26-31.

Thomas Henke

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   476 11.11.2019   13:42:14

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

