ETHIK AUF DEM BILDSCHIRM

Wie kommt Gott auf
die Leinwand?

Gottesdarstellungen im popularen Kino. Von Thomas Henke

Dr. Thomas Henke ist
Leiter des Fachbe-
reichs Medienbildung
der Medienzentrale im
Bischdflichen Ordina-
riat Eichstdtt.

468

Abstract DasKino ist einer der wichtigsten sinnstiftenden
Geschichtenerzihler, Mythenproduzenten und Bilderlieferanten der
gegenwirtigen Kultur. Es produziert Bilder von Mensch und Welt, Tod
und Teufel, Himmel und Hélle — und von Gott. Die uralten Geschich-
ten von Gut und Bése, Schuld und Vergebung, Siinde und Erlésung
werden in immer neuen Variationen im Kino erzihlt. Der vorliegende
Beitrag bietet eine Orientierungshilfe in der Vielfalt der Gottesdar-
stellungen an und entwickelt dafiir ausgehend von Filmbeispielen
sechs Kategorien filmischer Inszenierungen Gottes.

ilme greifen ganz selbstverstindlich auf mythische Erzih-

lungen, religiése Motive, Symbole und Riten zuriick, bre-

chen Versatzstiicke aus traditionellen Zusammenhingen
heraus, interpretieren sie neu und montieren sie zu religiésen
Collagen.* Bilder und Geschichten des Kinos pragen die religis-
se Vorstellungswelt der Menschen heute wahrscheinlich mehr
als Bilder in Kirchen und Geschichten der Bibel. Zugleich ist das
Kino ein Seismograf fiir die religiése Befindlichkeit der jeweiligen
Zeit. Insofern kommt dem Film eine wichtige zeitdiagnostische
Funktion zu, als filmische Erkundung der gegenwirtigen re-
ligiosen Lage und der Vielfalt der gegenwirtigen Gottesbilder.

1 Das zwanglose Spiel mit Versatzstiicken thematisiert eine prignante
Szene in ,Jesus liebt mich” (Deutschland 2012, Florian David Fitz): Zur
Vorbereitung einer Begegnung mit Marie wirft Gottvater ihr von oben ein
Klappbilderbuch zu, mit dem sich Marie eine Erscheinungsform Gottes aus
Bildteilen verschiedener ikonografischer Traditionen zusammensetzen soll.

Communicatio Socialis (4/2019) 52: 468-476. DOI: 10.5771/0010-3497-2019-4-468

P 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:35:47. Inh
Inhalts im it, fir o

der ir


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

Wie kommt Gott auf die Leinwand?

Die Wahrnehmung des filmischen Blicks auf eine Zeit, auf ihre
Themen, Fragen und Gottesbilder ist deshalb fir kirchliche
Praxis in all ihren Handlungsfeldern von Bedeutung.

Das Bilderverbot

Bereits in den Anfingen des Films Ende des 19. Jahrhunderts
stellt sich fiir die noch junge Kunst die Frage nach der bildlichen
Darstellung biblischer Inhalte und des Religiésen. Schon 1897
wird die Leidensgeschichte Jesu gleich mehrfach verfilmt, ab
1903 auch das Alte Testament. Bei den ersten Bibelfilmen konn-
te man noch auf die Tradition der Passionsspiele zurtuckgreifen.
Aber spitestens wenn Gott(vater) ins Spiel kommt, muss sich
der Film dem Bilderverbot (biblisch: Ex 20,4 und Dtn 5,8) stellen.

In der judisch-christlichen Tradition hat das Bilderverbot
seinen Ursprung in der besonderen Gotteserfahrung Israels,
die drei wesentliche Dimensionen® aufweist: die Spannung zwi-
schen Vertrautem und Fremdem bzw. zwischen Erscheinung
und Verborgenheit, eine kommunikative Dimension und prak-
tische Konsequenzen.

Zugleich steht das Bilderverbot in Spannung zur Gottes-
ebenbildlichkeit des Menschen (Gen 1,26f) und erhilt vor
diesem Hintergrund seine eigentliche Bedeutung: Gott stellt
sich vor als einer, der sich nicht vorstellen lasst. Er zeigt dem
Menschen eigenhindig ein Bild seiner selbst und entzieht sich
gleichzeitig diesem Bild, weil er nicht darin aufgeht, nicht darin
aufgehen kann. Im Neuen Testament werden Gotteserfahrung
und Bilderverbot noch einmal radikalisiert: Jesus Christus ist
das Bild des unsichtbaren Gottes. In ihm offenbart sich, wer und
was Gott ist.

Das Bilderverbot zielt in diesem Verstindnis nicht auf ei-
nen Bildersturm, sondern verpflichtet zu einer kontinuierlichen
Bilderkritik: Bilder als Bilder begreifen, als relativ und begrenzt.

Gottesdarstellungen im Kino
Fur eine Auseinandersetzung mit der Vielfalt der Gottesdar-
stellungen im populdren Kino der Gegenwart sind Kategorien

2 Die Dimensionen dieser Gotteserfahrung lassen sich exemplarisch an der
Berufung des Mose (Ex 3,1-4,17) verdeutlichen: (1) Ein alltigliches Pha-
nomen (ein Busch brennt) wird zu einer auferordentlichen Erfahrung. (2)
Mose tritt in einen Dialog mit Gott und (3) wird in die Geschichte Gottes
mit seinem Volk verwickelt.

{469

IP 216.73.216.86, am 12.01.2026, 23:35:47.
Inhalts im it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

Thomas Henke

470

der filmischen Inszenierung Gottes hilfreich3 Sie werden hier
ausgehend von exemplarischen Filmen entwickelt. Dabei wird
zwischen Gottes-Bildern und Gottes-Darstellungen (bzw. Dar-
stellungsweisen) unterschieden. Bilder sind eher inhaltlich be-
stimmt: Vorstellungen von Gott als Vater, Hirte, Kénig, Richter,
Krieger, Burg, Fels, liebende Mutter etc. Dahinter stehen jeweils
bestimmte Gotteserfahrungen. Bei Darstellungsweisen geht es
grundlegender darum, wie Gott tberhaupt ins Spiel, auf die
Leinwand kommt. Dahinter steht die Frage nach dem istheti-
schen Konzept eines Films bzw. nach einer Asthetik der Trans-
zendenz, die sich in Bildern konkretisiert.

Gott off-screen

Ein klassisches Beispiel fiir eine Lésung des filmischen Grund-
problems — die Darstellung des Nicht-Darstellbaren - ist die
,Dornbuschszene” (Ex 3,1-4,17) in der Inszenierung von Cecil
B. DeMille in ,,Die zehn Gebote“ (USA 1957), ein Remake seines
Stummfilms von 1923, jetzt ein Monumentalfilm von knapp
vier Stunden. DeMille setzt das biblische Motiv des brennenden
Dornbuschs in ein konkretes Bild um. Die Stimme Gottes ertént
aus dem Off. Abgesehen davon, dass die Szene in ihrer Thea-
tralik heute unfreiwillig komisch wirkt, inszeniert DeMille hier
die einfachste Form der filmischen Transzendenz (vgl. Seef3-
len 2007): Gott ist im Bild nicht sichtbar, aber prasent in seiner
Stimme und in einer Metapher.

Im Gegenwartskino ist eine (theatralische) Stimme Got-
tes aus dem Off — aufder in Parodien — kaum noch zu héren. In
Darren Aronofskys , Noah“ (USA 2014) beispielsweise ergeht die
Botschaft Gottes an Noah als innere Stimme. Die Zuschauer_in-
nen - und mit ihnen die Filmfiguren — héren die Botschaft nicht;
sie sind auf die Aussagen Noahs angewiesen. Die Begegnung mit
Gott wird quasi psychologisiert.*

Verwendung mythischer Elemente
Ein Film braucht nicht nur Bilder, sondern auch Dramaturgie.
Der einfachste und verstindliche Konflikt lisst sich aus dem

3 Ausgeblendet bleibt die ,hohe Filmkunst® und das Ringen von Regisseu-
ren wie z. B. Ingmar Bergman, Robert Bresson, Luis Buriuel, Carl Theodor
Dreyer, Andrej Tarkowski um ein Gottesbild bzw. den Glauben.

4 Vgl auch ,Superwelt” (Osterreich 2015, Karl Markovics). In ,Breaking the
Waves® (Dinemark 1996, Lars von Trier) spricht Bess in einem ,Dialog”
mit Gott beide Stimmen: ihre eigene und die Gottes.

IP 216.73.216.86, am 12.01.2026, 23:35:47.
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

Wie kommt Gott auf die Leinwand?

Gegensatz zwischen Gut und Bose bauen. Hier bieten uralte My-
then eine unerschépfliche Stofffiille.

Ein aktuelles Beispiel dafiir ist ,Wonder Woman“ (USA
2017, Patty Jenkins), ein Film aus dem DC-Comic-Universum.
Der Film gehort zu den erfolgreichsten Filmen im Kinojahr 2017.
Er greift tief in die Kiste der griechischen Mythologie und ver-
mischt die dort gefundenen Motive mit Themen, Motiven, Fi-
guren ganz unterschiedlicher — auch christlicher - Provenienz.

Auf der Amazoneninsel Themyscira muss zur Zeit des Ers-
ten Weltkriegs ein britischer Geheimagent notlanden. Diana,
die Tochter der Amazonenkénigin und von Géttervater Zeus,
macht sich mit ihm auf den Weg an die Kriegsfronten, um den
Kriegsgott Ares zu besiegen. Im Showdown versucht Ares Diana
auf seine Seite zu ziehen, um die bése Menschheit zu vernichten
und so das Paradies wieder herzustellen. Doch Diana entschei-
det sich fiir die Menschen.

Diese Sequenz zeigt zugespitzt das zugrundeliegende du-
alistische Weltbild, den ewigen Kampf zwischen Gut und Bése.
Auch das Gottesbild ist gespalten: Ares als

bose Seite Gottes (zumindest aus der Sicht Spdtestens seit Mitte des
der Menschen) gegen Diana, die Inkarnati- 20. Jahrhunderts hat sich das
on der guten Seite des Gottervaters. Hinter Kino kritisch mit traditionellen
der Grundstruktur dieser und dhnlicher Ge- Gottesbildern auseinandergesetzt.

schichten steht die Sehnsucht nach Erlosung oo
bzw. dem Erloser, der im populdren Kino in vielfaltigen Gestalten

und Verkleidungen auftritt: vom Westernhelden tiber den Com-

puternerd und den Superhelden, bis hin zum Zauberschiiler.

Kritik traditioneller Gottesbilder

Spitestens seit Mitte des 20. Jahrhunderts hat sich das Kino kri-
tisch mit traditionellen Gottesbildern auseinandergesetzt und
dabei vor allem naive Vorstellungen aufgespiefit: der dltere Herr
im Himmel mit Rauschebart, freundlich, giitig, manchmal auch
streng. Das Kino greift diese Steilvorlagen auf und spielt damit
- mal mit einem Augenzwinkern, mal satirisch, mal bitterbése,
manchmal auch verbissen.

Der Klassiker der satirischen Kritik ist Monty Pythons
,Die Ritter der Kokosnuss“ (Grofbritannien 1974, Terry Jones/
Terry Gilliam). Die filmische Groteske, die das Motiv der Suche
nach dem Heiligen Gral aufgreift, ist eine anarchische Parodie
auf einschlidgige Historien- und Kostiimfilme. Eine kurze Szene,
die den Auftrag Gottes an die Ritter schildert, verweist in einer
Zeichentrick-Inszenierung hintersinnig auf die ikonografische

f471

IP 216.73.216.86, am 12.01.2026, 23:35:47.
Inhalts im it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

Thomas Henke

Tradition: der alte Mann mit Bart im Himmel hinter Wolken,
die sich wie ein Vorhang 6ffnen und schliefien. Gestaltet ist die
Szene in Anlehnung an zweidimensionale Ziehbilder mit beweg-
lichen Elementen, die seit der zweiten Hélfte des 19. Jahrhun-
derts z. B. als Postkarten oder Bilderbiicher nicht nur bei Kin-
dern beliebt sind.

Einen anderen Ansatzpunkt der Kritik von Gottesbildern
wahlt die belgisch-franzosische Produktion ,Das brandneue
Testament” von Jaco Van Dormael (Belgien/Frankreich/Luxem-

burg 2015). Gott ist ein despotischer Vater.

Der Film ,,Das brandneue Testament" Er lebt mit Frau und Tochter in Briissel. Der
nimmt eine gern verdringte Seite Sohn hat die Familie schon langer verlassen
des Gottesbildes aufs Korn - und geistert auf der Erde herum. Die zehnjih-

den zornigen Gott.

472 ¢

rige Tochter Ea flieht vor dem tyrannischen

------------------------------- Vater auf die Erde, um sechs neue Apostel zu

berufen und ein neues Neues Testament zu schreiben — nicht
ohne vorher allen Menschen ihre Todesdaten aufs Handy ge-
schickt und den Computer ihres Vaters sabotiert zu haben.

Der verwahrloste, zornige Vater im Bademantel entspricht
so gar nicht dem giitigen alten Mann im wallenden weifien Ge-
wand der volksfrommen Tradition. Der Film nimmt eine gern
verdringte Seite des Gottesbildes aufs Korn — den zornigen Gott
- und greift eine Antwort auf die Frage nach dem Leid in der
Welt auf: Gott als sadistischer Gott, der mit den Menschen spielt
und seine Freude an Katastrophen hat. Die satirische Komédie
mit zahlreichen Anspielungen auf die Filmgeschichte reifdt gera-
dezu atemlos eine Vielfalt religiéser und theologischer Themen
an und regt mit ihrer subtilen - manchmal auch brachialen -
Kritik zur Reflexion von Gottesvorstellungen und vorschnellen
theologischen Antworten an.

Modernisierungsversuche der Gottesdarstellung

Es gibt immer wieder Versuche, die Gottesdarstellung filmisch
zu ,modernisieren“. Dabei wird meist die Tradition filmischer
Kritik an (traditionellen) Gottesbildern ignoriert und Gott wei-
terhin unbedarft in Szene gesetzt. Einer der jingeren Versuche
ist ,Die Hiitte — Ein Wochenende mit Gott“ (USA 2017, Stuart
Hazeldine), basierend auf dem Bestseller-Roman ,The Shack®
von William P. Young (Newbury Park, Calif. 2007).

Nachdem seine kleine Tochter ermordet worden ist, erhalt
ein Vater einen Brief, der ihn zu einer Hiitte in den Bergen ein-
ladt, dem Tatort des Mordes. Dort begegnet er — vermutlich in
einem Traum nach einem Unfall auf dem Weg dorthin - den drei

IP 216.73.216.86, am 12.01.2026, 23:35:47.
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

Wie kommt Gott auf die Leinwand?

gottlichen Personen hochstpersonlich, die hier anthropomorph,
wenn auch nicht ganz konventionell dargestellt werden. Gott
Vater ist eine fidele, vollschlanke Afro-Amerikanerin, der Heili-
ge Geist eine etwas schiichterne, esoterisch angehauchte Asiatin
und Jesus, mit Bart und orientalischem Touch, beschiftigt sich
mit Holzarbeiten.

,Die Hiitte" gehort zu einer Welle von sogenannten ,christ-
lichen Filmen®, religiésen Erbauungsgeschichten mit Verkiin-
digungsabsicht, die seit einigen Jahren (nicht nur) in evange-
likalen Kreisen der USA Erfolge feiern und zunehmend auch in
Europa ihr Publikum finden. Trotz uiberraschender Besetzung
der ,trinitarischen Rollen“ bleibt ,Die Hiitte“ verbreiteten Ste-
reotypen populdrer Gottesvorstellungen verhaftet. Die ,theolo-
gischen” Botschaften reduzieren sich auf erbauliche Kalender-
spriiche.

Der Mensch spielt Gott

Wenn Gott fiir tot erklart wird, klafft eine Lucke, die zwangslau-
fig der Mensch ausfiillen muss. Mit den Folgen beschiftigt sich
das Kinoimmer wieder. Abgesehen von Komédien wie , Bruce all-
maichtig” (USA 2003, Tom Shadyac) — einem harmlosen, heiteren
Lehrstiick iiber Grenzen des Menschen - finden sich ernsthafte
Auseinandersetzungen mit dem menschli-

chen Streben nach ,Géttlichkeit” im Science- Im Film ,Blade Runner“ wird
Fiction-Genre. Der Klassiker, der (nicht nur) die Frage, wie der (allmdichtige)
die Bilderwelt dieses Genres befeuert hat, ist Schipfer gleichzeitig der (gute) Vater
,Blade Runner” von Ridley Scott (USA 1982)s. sein kann, aufgeworfen.

Der Film, der von Philip K. Dicks Roman ,Do 7
Androids Dream of Electric Sheep?“ (New York 1968) inspiriert
ist, spielt im Jahr 2019 in Los Angeles. Die Stadt ist ein riesiger
Moloch, heruntergekommen, dreckig, es regnet stindig. Wer es
sich leisten kann, ist langst auf ferne Planeten ausgewandert,
die von Androiden (,Replikanten®) urbar gemacht worden sind.
Der Ex-Polizist Rick Deckard soll einige von ihnen, die nach ei-
nem Aufstand auf die Erde geflichtet sind, identifizieren und
ausschalten. In einer Schliisselszene des Films verschafft sich
Roy, einer der Replikanten, Zugang zur Tyrell Corporation, die
diese kiinstlichen Menschen, also auch ihn, Roy, entwickelt hat.
Roy spricht Tyrell als ,Schépfer” und schliefilich als ,Vater” an

5 Vgl auch seine Fortsetzung ,Blade Runner 2049“ (USA/Grof3britannien/
Kanada 2017, Denis Villeneuve).

{473

IP 216.73.216.86, am 12.01.2026, 23:35:47.
Inhalts im it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

Thomas Henke

und verkniipft so zwei zentrale Gottespradikate u.a. aus der ji-
disch-christlichen Tradition. Implizit stellt die Sequenz die Fra-
ge: Wie kann der (allmichtige) Schéopfer gleichzeitig der (gute)
Vater sein? Am Ende der Szene bringt Roy seinen ,,Schépfer” und
,Vater” um - eine Anspielung auf den ,Tod Gottes".

Zentrale Frage des Films (und seines aktuellen Nachfol-
gers) ist allerdings: ,Was macht den Menschen zum Menschen?”
Der Film spitzt diese Frage in einer weiteren Schlisselsequenz
zu, dem finalen Kampf zwischen Roy, dem Replikanten, und

seinem Jager Deckard. Paradoxerweise ist es

Wenn Gott tot ist und der Mensch in die die Maschine, die sich ,menschlich” verhilt,
Leerstelle vorstoft, gibt es keine Instanz ~ indem sie den Menschen® rettet, wihrend der
mehr, die die Frage nach dem Menschsein ~ Mensch zutiefst inhuman geworden ist. Die

des Menschen beantworten kénnte. Unterscheidung zwischen Mensch und Ma-

474

............................... schine ist aufgehoben, das Projekt des Huma-

nen gescheitert. Die Menschheit spielt zwar das Spiel des Huma-
nen weiter, und tut so, als kénne sie iiber Mensch und Maschine
entscheiden, dariiber, wer zu eliminieren ist, und wer leben darf
— ohne aber das Menschliche noch definieren, geschweige denn
verwirklichen zu kénnen. Wenn Gott tot ist und der Mensch in
die Leerstelle vorstofit, gibt es keine Instanz mehr, die die Frage
nach dem Menschsein des Menschen beantworten kénnte.

Die Abwesenheit Gottes

Die uralte Frage, wie angesichts unschuldigen Leidens Gott
iiberhaupt noch ins Spiel zu bringen ist, taucht im Kino immer
wieder auf. Eine der zahlreichen Hiob-Geschichten des Kinos’
ist der belgische Film ,The Broken Circle” (Belgien/Niederlande
2012, Felix Van Groeningen). Hiob-Figuren sind hier zwei jun-
ge Menschen, Elise und Didier, Bluegrass-Musiker, zwischen
denen sich eine romantische, ein bisschen verriickte Liebesge-
schichte entwickelt. Aber bereits in der Er6ffnungssequenz wird
klar, dass es einen furchtbaren Riss in dieser Liebesgeschichte
gibt: Maybelle, die sechsjahrige Tochter der beiden, ist an Leu-
kamie erkrankt. Der Film erzihlt die Geschichte nicht chrono-
logisch, sondern verschachtelt in immer wieder wechselnden

6 Im ,Director’s Cut“(1991) und im ,Final Cut”(2007) wird die Méglichkeit
angedeutet, dass Deckard selbst ein Replikant sein kénnte.

7 Exemplarisch: ,Adams Apfel* (Dinemark 2005, Anders Thomas Jensen),
A Serious Man (USA 2009, Ethan und Joel Coen), , The Tree of Life” (USA
2011, Terrence Malick), Halt auf freier Strecke (Deutschland 2011, Andre-
as Dresen), ,Leviathan” (Russland 2014, Andrey Zvyagintsev,).

IP 216.73.216.86, am 12.01.2026, 23:35:47.
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

Wie kommt Gott auf die Leinwand?

Zeitebenen: In der fragmentierten Erzdhlstruktur spiegelt sich
das zerbrochene Leben der beiden.

Elise und Didier gehen ganz unterschiedlich mit diesem ra-
dikalen Bruch in ihrem Leben um. Didier hilt bei einem Konzert
spontan eine wiitende Rede gegen Religion und Gott. Elise da-
gegen versucht, Trost in Resten ihres Kinderglaubens zu finden.
Sie errichtet eine Art Altar fur ihre tote Tochter und greift auf
Bilder ihrer Kindheit zurtick. Aber letztlich tragen diese Bilder
nicht. Elise setzt ihrem Leben ein Ende. Thre duflerste Verzweif-
lung wird deutlich in ihren letzten Worten an Didier: ,Man darf
nicht lieben, an keinem Menschen hingen. Das Leben génnt ei-
nem das nicht. Es nimmt dir alles weg. Alles. Und es lacht dir
frech ins Gesicht und betrugt dich.”

Das Leiden und Sterben eines Kindes ist und bleibt ein un-
erhorter Skandal. Die Frage ist berechtigt, ob dieser Skandal
nicht letztlich auf Gott zuriickfillt. Wahrend der biblische Hiob
sich noch gegen Gott an Gott wendet, gibt es in vielen filmischen
Hiob-Geschichten nicht nur keine Gottesbilder mehr - es bleibt
nur noch die absolute, entsetzliche Leere.

Ausblick und Herausforderungen
Fur die vertiefte Auseinandersetzung mit filmischen Gottesdar-
stellungen kann eine Systematisierung dieser eher intuitiv ent-
wickelten Kategorien weiterfithrend sein. Dabei ist die keines-
falls vollstandige Ubersicht um weitere Kategorien zu ergianzen,
beispielsweise um den Gottesblick der Kamera® oder die Trans-
zendenz im Bildereignis®. Interessant wire in diesem Zusammen-
hang der Versuch, eine Matrix zu entwickeln, die Darstellungs-
formen Gottes mit (inhaltlichen) Gottesbildern, Motivquellen,
typischen Genres, primiren filmischen Codes etc. verknuipft.
Im populdren Gegenwartskino begegnet uns - das immer-
hin verdeutlicht die hier vorgestellte Auswahl - eine grofie Band-
breite unterschiedlicher Gottesdarstellungen. Der Blick auf den

8 Der Film nimmt Gottes Perspektive auf das Geschehen ein (vgl. z. B. ,Ko-
nig der Kénige* (USA 1960, Nicholas Ray); ,Das 1. Evangelium — Mat-
théius® (Italien 1964, Pier Paolo Pasolini); ,Die letzte Versuchung Christi*
(USA 198, Martin Scorsese); ,Breaking the Waves” (Déanemark 1996, Lars
von Trier) (vgl. dazu Seefslen 2007).

9 Das Bild verweist auf Transzendenz, indem es durch einen Riss in der dar-
gestellten alltiglichen Wirklichkeit einen Blick auf das Undarstellbare er-
mdglicht (z. B. die im Wind tanzenden Plastiktiite in ,American Beauty*
(USA 1999, Sam Mendes) (vgl. dazu Herrmann 2015).

f 475

IP 216.73.216.86, am 12.01.2026, 23:35:47.
Inhalts im it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

Thomas Henke

476

Film und der filmische Blick stellen Theologie und kirchliche Pra-
xis auf dem Hintergrund des ,Bilderverbots® vor eine doppelte
Herausforderung: Zum einen gilt es, sich der filmischen Kritik
an naiven, widerspriichlichen, nicht tragfihigen Gottesbildern
zu stellen und sich ernsthaft damit auseinanderzusetzen, statt
die Provokation mit dem Blasphemie-Vorwurf vorschnell vom
Tisch zu wischen. Zum anderen verpflichtet das ,Bilderverbot®
zu einer permanenten Kritik von Bildern tiberhaupt — nicht nur
von Gottesbildern: Bilder als Bilder zu entlarven, Fixierungen
von Menschen-, Welt- und Gottesbildern aufzubrechen und da-
mit letztlich die Gottesfrage offen zu halten.

Literatur

Bohrmann, Thomas/Veith, Werner/Zéller, Stephan (Hg.) (2007-2012): Hand-
buch Theologie und populirer Film. Bd. 1-3, Paderborn u. a..

Herrmann, Jirg (2015): , Es ist, als ob Gott dich direkt ansieht.” Auf den Spuren
der Herrlichkeit Gottes im Kino. In: Ta katoptrizomena — Das Magazin fiir
Kunst, Kultur, Theologie, Asthetik, 17. Jg., H. 94. https://theomag.de/94/
jh29.htm (zuletzt aufgerufen am 9.8.2019).

Horstmann, Johannes et al. (2018): Sinnfragen des Lebens im Film. Ein Lexikon
zu Religion im Film mit 1500 Kurzkritiken. Marburg.

Ostermann, Martin (2010): Gotteserzihlungen. Gottessuche in Literatur und
Film. Marburg.

Seefslen, Georg (2007): Hallo, Mr. Gott ... hier spricht Ihr Regisseur. Uber die
Wege des Herrn im Kino. In: epd Film, 24. Jg., H. 8, S. 26-31.

IP 216.73.216.86, am 12.01.2026, 23:35:47.
Inhalts im it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-468

