
https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Julia Lossau
Die Politik der Verortung

 

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   1    ) T00_01 schmutztitel.p 313510636826

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
Die Geographin Julia Lossau (Dr. rer. nat.) promovierte im Jahr 2001
an der Universität Bonn. Zur Zeit ist sie Marie-Curie-Fellow an der
University of Glasgow.

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   2    ) T00_02 autorin.p 313510636834

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Julia Lossau

Die Politik der Verortung

Eine postkoloniale Reise zu einer anderen
Geographie der Welt

               

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   3    ) T00_03 innentitel.p 313510636842

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
Die Deutsche Bibliothek – CIP-Einheitsaufnahme
Lossau, Julia:
Die Politik der Verortung : eine postkoloniale Reise
zu einer anderen Geographie der Welt / Julia Lossau. -
Bielefeld : Transcript, 2002
      Zugl.: Bonn, Univ., Diss., 2001
      ISBN 3-933127-83-1

© 2002 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: DIP, Witten
ISBN 3-933127-83-1

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   4    ) T00_04 impressum.p 313510636850

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


 

 
 
 
 
 
 

Inhalt

Vor der Reise:
Das Denken der »Ei(ge)nen Welt« 9

Ausgangspunkt und Zielbestimmung 9

Ausrüstung und Reiseroute 19

1. Etappe:
Unterwegs zu einem ANDEREN Denken 27

Einleitung 27

Das »Eine« und das »Andere« 33

Das Ende der einen Wirklichkeit und der einen Wahrheit 34

Andere Wirklichkeiten, andere Wahrheiten 41

Das »Eigene« und das »Andere« 46

Das Ende des souveränen Subjekts und des
allgemeinen Wesens des Menschen 47

Andere Subjekte, andere Identitäten 52

Inmitten vieler Widersprüche – Ein Denken des Dazwischen 59

5

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   5-  7) T00_05 inhalt.p 313510636858

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

2. Etappe:
Geographie ANDERS denken 69

Einleitung 69

Imaginative Geographien: Geographie als Diskurs 73

Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs 82

Die Welt der Geographie 85

Die Welten der »raumontologisch revolutionierten
Geographie« und weitere geographische Wirklichkeiten 95

»Was ist eigentlich Geographie?« –
Bemerkungen aus dem Zwischen-Raum 102

3. Etappe:
Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle 111

Einleitung 111

»Geopolitik« revisited: Eine erkenntnistheoretische
Verunsicherung der Politischen Geographie 117

»Hände weg von der Geopolitik!« – Einige Bemerkungen
zur Trennung von Politischer Geographie und Geopolitik 118

Politische Geographie im Spiegel einer anderen
Geopolitik: Zwei Vorschläge 125

Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt:
Das Beispiel der deutschen Türkei-Politik 131

Zur diskursiven Verortung der Türkei 135

Das diskursive Dreieck der deutschen Türkei-Politik 141

»The New World Disorder« – Zur (Un-)Möglichkeit einer
anderen Geopolitik 146

6

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   5-  7) T00_05 inhalt.p 313510636858

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

4. Etappe:
Auf der Suche nach einer ANDEREN

Geographie der Welt 153

Einleitung 153

Fallstricke der Globalisierungsdebatte 158

Die Globalisierungsdebatte als Rede von 
der Globalisierung 161

Auf der Welt-Ausstellung: »Die große Familie
der Menschen«? 169

Differente Verortungen, andere Welt-Bilder 175

Global denken, lokal handeln? – Lokal denken, global handeln! 183

Nach der Reise:
Zwischen vielen Welten denken(d) 193

Fazit: Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks 193

Ausblick: Ein »Nach-der-Reise« gibt es (nicht) … 200

Danksagung 206

Literatur 207

7

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   5-  7) T00_05 inhalt.p 313510636858

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   8    ) vakat 008.p 313510636866

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

 
 
 
 
 
 

Vor der Reise:

Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

Ausgangspunkt und Zielbestimmung

Die Insel Kiloland liegt im Süden der Azoren vor der afrikanischen
Westküste. Obwohl sie auf den ersten Blick wie eine ganz normale In-
sel anmutet, hat es mit ihr eine besondere Bewandtnis: Sie wurde erst
im Frühjahr 2000 »entdeckt« – und geriet prompt in die Schlagzeilen.
So berichtete etwa die »Süddeutsche Zeitung«, dass es auf Kiloland zu
Spannungen und gewalttätigen Auseinandersetzungen zwischen der
Mehrheit der Adonia und der Minderheit der Butonia gekommen sei
(vgl. Süddeutsche Zeitung vom 22.2.2000). Angesichts der bürger-
kriegsähnlichen Zustände, so der Bericht weiter, habe die Regierung
Kilolands die Vereinten Nationen zu Hilfe gerufen. Die Vereinten Na-
tionen wiederum hätten die Entsendung einer internationalen Friedens-
truppe beschlossen und der NATO sowie der Westeuropäischen
Union (WEU) ein entsprechendes Mandat erteilt. Aber wie der Zufall
es wollte, war die NATO zu diesem Zeitpunkt schon anderweitig en-
gagiert. Dies zumindest war der Wochenzeitung »DIE ZEIT« zu ent-
nehmen, die zu berichten wusste, dass der »Schurkenstaat« Yellowland
Südeuropa mit Massenvernichtungswaffen bedrohe und die ganze
Aufmerksamkeit des nordatlantischen Bündnisses für sich in An-
spruch nehme (vgl. Stelzenmüller 2000). Also habe die WEU nach Ab-
sprache mit der Allianz beschlossen, den Frieden auf Kiloland unter
Rückgriff auf NATO-Mittel im Alleingang wiederherzustellen.
     Die Meldungen bezüglich des ersten Einsatzes der europäischen
Militärorganisation waren widersprüchlich: Während in der »Süddeut-
schen Zeitung« zu lesen war, es seien zunächst 10.000 Soldaten zum

9

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

Einsatz gekommen, berichtete »DIE ZEIT«, der Einsatz habe mit der
Offenbarungsfrage geendet, wer derzeit überhaupt in der Lage sei,
Soldaten zu stellen. Zudem, so »DIE ZEIT« weiter, sei es über den Al-
leingang der WEU zu schwerwiegenden Meinungsverschiedenheiten
im NATO-Rat gekommen. Besonders strittig seien dabei die Fragen
gewesen, ob der stellvertretende NATO-Oberbefehlshaber in Europa
im Falle einer Ausleihe an die WEU als »NATO-Einrichtung« gelte
und ob die NATO wegen des eigenen Einsatzes ein jederzeitiges
Rückrufrecht beanspruchen dürfe. Im Eifer dieser Wortgefechte geriet
das kaum entdeckte Kiloland wieder in Vergessenheit. Über den Ver-
lauf der Auseinandersetzungen zwischen den »Volksgruppen« wurde
an prominenter Stelle nie wieder berichtet, und auch das Schicksal ei-
ner kleinen Gruppe »europäischer Zivilisten«, die Gefahr gelaufen wa-
ren, zwischen die Fronten zu geraten, schien bis auf den heutigen Tag
keiner weiteren Meldung wert. Zudem darf angenommen werden, dass
von der Insel Kiloland – wie vom »Schurkenstaat« Yellowland – auch
in Zukunft nicht mehr allzu oft die Rede sein wird. Denn auch wenn
diese Insel zunächst wie eine ganz normale Insel anmutet, so existiert
sie nicht »wirklich«. Vielmehr stellen die ethnische Mehrheit der Ado-
nia und die ethnische Minderheit der Butonia, stellen Kiloland und
Yellowland nichts anderes als Konstruktionen dar – konstruiert für
eine gemeinsame Übung von NATO und WEU, die im Frühjahr 2000
unter dem Codenamen CMX/Crisex 2000 auf dem NATO-Intranet
Chronos »durchgespielt« wurde.
     Das »Krisenmanagement-Spiel« CMX/Crisex 2000 bringt die der-
zeitige Verfasstheit der Weltpolitik auf den Punkt. Auch die in seinem
Rahmen einmal mehr zu Tage getretenen Differenzen zwischen der
EU einerseits und den USA andererseits passen ins Bild der neuen
Unübersichtlichkeit, die Benedict Anderson als »New World Disor-
der« (Anderson 1992) bezeichnet hat und in der um nicht weniger als
um eine neue Weltordnung gerungen wird. Den letzten Fixpunkt der
nun schon über zehn Jahre währenden Ordnungssuche stellt »1989«
dar – eine Zahl, die freilich nicht ausschließlich der Fixierung eines
Zeitpunkts dient. Sie wird oft zur Bezeichnung des Prozesses verwen-
det, in dessen Zuge das Koordinatensystem der »alten Weltordnung«
seine Ordnungsfunktion schon auf Grund der Tatsache verloren habe,
dass eine seiner beiden Achsen, der real existierende Sozialismus,
schwächer geworden und schließlich zusammengebrochen sei. Damit

10

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

habe der Kapitalismus ebenso endgültig gesiegt, wie das durch ideolo-
gisch-politische Kriterien charakterisierte Prinzip der alten Ordnung
hinfällig geworden sei. An seine Stelle seien, so wollen es nicht nur die
Architektinnen und Architekten von CMX/Crisex 2000, zivilisato-
risch-kulturelle Konflikte getreten.
     Es ist aber nicht nur die angewandte Außen- und Sicherheitspolitik,
die zivilisatorisch-kulturelle Unterschiede als neuen (Un-)Ordnungs-
faktor der internationalen und globalen Politik ausgemacht hat. Die
Rede von der Wirkungsmacht kultureller Demarkationslinien findet
sich auch in einer Vielzahl (politik-)wissenschaftlicher Publikationen.
Ob Bassam Tibi (1995) den »Krieg der Zivilisationen« diagnostiziert
oder ob Francis Fukuyama (1995) von einem »Konflikt der Zivilisa-
tionen« spricht: die Idee eines neuen kulturellen Koordinatensystems
scheint sich insbesondere innerhalb der (Teil-)Disziplin der Interna-
tionalen Beziehungen großer Popularität zu erfreuen. Den entschei-
denden Impuls dürfte der Politikwissenschaftler Samuel Huntington
gegeben haben, der die neue Wirklichkeit der internationalen Bezie-
hungen in seinem Aufsatz »The clash of civilizations?« (Huntington
1993) ebenso apodiktisch wie öffentlichkeitswirksam auf den Punkt
brachte. Nach dem Ende des Kalten Krieges, so Huntington, sei dieje-
nige Bruchlinie wieder relevant geworden, die bereits um 1500 das
westliche vom orthodoxen Christentum sowie dem Islam getrennt ha-
be. Der »Samtene Vorhang der Kultur« habe den »Eisernen Vorhang
der Ideologie« ersetzt, der allerdings – wie die Entwicklungen in Jugo-
slawien gezeigt hätten – keineswegs buchstäblich »samten« sei: »As the
events in Yugoslavia show, it is not only a line of difference; it is also
at times a line of bloody conflict« (ebd.: 31). So sei abzusehen, dass
große Konflikte künftig entlang denjenigen kulturellen fault lines auf-
träten, die die großen Zivilisationen voneinander trennten.
     Wirft man einen Blick auf die neue globale (Un-)Ordnung, so hat es
den Anschein, als treffe Huntingtons Diagnose ins Schwarze. Denn es
ist nicht nur der Blick auf das ehemalige Jugoslawien, der sieht, dass die
neuen Bruchlinien tatsächlich kultureller Art sind; dass »die Kultur«
tatsächlich an die Stelle »der Ideologie« getreten ist. Auch anderswo
auf der Welt scheint diese Diagnose die objektiv richtige zu sein. Sei es
an der indisch-pakistanischen Grenze, sei es in Indonesien, sei es im
Sudan oder sei es in Nigeria: täglich scheinen kulturelle Identitäten
entlang blutigen Konfliktlinien »aufeinanderzuprallen«. So nimmt es

11

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

kaum Wunder, dass latente und manifeste Konflikte seit dem Ende
des Kalten Krieges zunehmend in kulturellen Begrifflichkeiten ge-
fasst werden – wobei das Vokabular von der scheinbar harmlosen
und wertneutralen Bezeichnung des »ethnischen Konflikts« bis hin
zur drastischen, Assoziationen an die Lingua Tertii Imperii (Klempe-
rer 1975) hervorrufenden Katachrese der »ethnischen Säuberung«
reicht.
     Gerade die Rede von »ethnischen Säuberungen« vermag den Ein-
druck, dass »wir« in einer Welt von »aufeinanderprallenden Kulturen«
leben, noch zu verstärken. Dennoch bleibt die Diagnose einer kultu-
rellen Fragmentierung der Welt nicht unumstritten: Die Ausführungen
Huntingtons haben eine breite Diskussion hervorgerufen. Zwar kann
von den Kritikerinnen und Kritikern der These vom clash of civiliza-
tions kein homogenes Bild gezeichnet werden – reichen die Erwartun-
gen doch von einem verstärkten internationalen bzw. interkulturellen
Austausch, d. h. von der Versöhnung, der Geselligkeit und der harmo-
nischen Reziprozität zwischen einzelnen Nationen und Kulturen, über
die tendenzielle bis hin zur vollständigen Auflösung kultureller Unter-
schiede im »globalen Dorf« der »Weltgesellschaft«. Was allerdings vie-
le, die der These vom »Kampf der Kulturen« skeptisch bis ablehnend
gegenüberstehen, zu einen scheint, ist der positive Bezug auf einen Be-
griff, dessen Popularität vom Stammtisch über die Nachrichtensen-
dung bis hin zum sozialwissenschaftlichen Seminar ihresgleichen sucht:
den Begriff der Globalisierung.
     Die diversen Bilder des Ausgleichs, der Vernetzung oder der »Ent-
grenzung«, die im Rahmen der Globalisierungsdebatte gezeichnet
werden, können ebensowenig überraschen wie das konflikthafte
Welt-Bild »aufeinanderprallender Kulturen« – schließlich sind Prozes-
se der Entgrenzung und des Ausgleichs auf den ersten Blick ebenso
evident wie solche der Fragmentierung. So hat es etwa in ökologischer
Hinsicht den Anschein, als sei mittlerweile offensichtlich geworden,
was mindestens zwei Generationen von Ökologiebewegten vergeblich
zu vermitteln suchten: dass sich Umweltprobleme weder auf national-
staatliche Territorien noch auf einzelne Kontinente beschränken las-
sen. Gleiches gilt für den Bereich der (elektronischen) Kommunika-
tion: Auch hier spekulierte der Medientheoretiker Marshall McLuhan
bereits zu Beginn der 1960er Jahre über das kommunikationsbedingte
Zusammenwachsen der Erde zum »globalen Dorf« (McLuhan 1962).

12

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

Aber erst heute, in den Zeiten von flat rates und start ups, wird sicht-
bar, »wie klein die Welt doch ist«.
     Am offensichtlichsten scheinen schließlich die ökonomischen For-
men globaler Vernetzung. Zumindest sind sie es, die am intensivsten
diskutiert werden – was damit zusammenhängen mag, dass die wirt-
schaftliche Globalisierung für Probleme verantwortlich gemacht wird,
deren Lösung bzw. Unlösbarkeit als besonders dringlich bzw. schmerz-
lich erachtet wird. Aber auch im Rahmen der Politik(-Wissenschaft)
geraten Prozesse der »Entgrenzung« und des »Zusammenwachsens«
zunehmend in den Fokus des Interesses. Der Politologe Werner Wei-
denfeld etwa hält in expliziter Opposition zu Huntington fest, dass ein
engeres Zusammenfinden der Kulturen sowie die Erstellung gemein-
samer Konfliktlösungsmechanismen ein bestimmendes Thema der
Agenda internationaler Politik seien (vgl. Weidenfeld 1999: 3). Dabei
gelte es darauf zu achten, »dass die unterschiedlichen Anpassungsge-
schwindigkeiten an die Globalisierungsprodukte nicht im Sinne von
Macht- und Dominanzinstrumenten missbraucht werden« (ebd.).
     Kurz: Interventionen gegen die These vom »Kampf der Kulturen«
werden überall dort artikuliert, wo es um mögliche Zukünfte politi-
scher, gesellschaftlicher und ökonomischer Welt-Ordnung geht. Aber
vielleicht kann der hoffnungsvolle Tenor, der die Einschätzungen
Weidenfelds kennzeichnet, als symptomatisch für diejenigen Positio-
nen gelten, die im Rahmen der sozialwissenschaftlichen bzw. soziolo-
gischen Debatten zum Tragen kommen. Dort scheint unter dem
Stichwort der Globalisierung weniger der »Kampf der Kulturen« als
vielmehr der »Ausgleich zwischen den Kulturen« antizipiert zu wer-
den (vgl. Nassehi 1998). Mit anderen Worten: Gerade die sozialwis-
senschaftlichen Beiträge sind vielfach durch die Hoffnung gekenn-
zeichnet, die Welt sei im Zuge der Globalisierung zu derjenigen »Ei-
nen Welt« zusammengewachsen, deren Bild (wenn auch als Provoka-
tion) bereits in den 1970er Jahren von den Ökologie- und »Dritte-
Welt«-Bewegungen gezeichnet wurde – oder zumindest durch die
Hoffnung, diese »Eine Welt« könne in nicht allzu ferner Zukunft
Wirklichkeit werden, wenn nur die Maxime »Global denken, lokal
handeln!« konsequent in die Tat umgesetzt werde.
     Doch so »schön« das Bild oder die Vision einer Welt, in der die
Kulturen im Dialog begriffen sind, auf den ersten Blick auch sein mag:
Es stellt sich die Frage, ob diejenigen, die Huntington vorwerfen, er

13

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

lege kulturelle Arroganz an den Tag, wo »eigentlich« Verständnis und
Ausgleich herrschen sollten, letztlich über die Thesen des von ihnen
Kritisierten hinauskommen können. Damit sei nicht angedeutet, die
Kritikerinnen und Kritiker Huntingtons argumentierten nicht »bes-
ser« im Hinblick auf eine »aufgeklärte« Moral. Im Gegenteil: Ihre
Einwände beruhen meist auf den Grundsätzen einer universalistischen
Liberalität, die eine an partikularistischen, (national-)kulturellen Inte-
ressen orientierte Machtpolitik ausschließen und ihr die wohlwollende
Achtung anderer ethnischer Traditionen entgegensetzen möchte –
ganz im Sinne der Gleichheit und Freiheit aller Menschen.
     Wenn also die Frage gestellt wird, ob die Kritikerinnen und Kriti-
ker Huntingtons über die Thesen des von ihnen Kritisierten hinaus-
kommen können, dann nicht deshalb, weil ihnen eine Verfehlung hu-
manistischer Ansprüche unterstellt würde. Was ihnen hingegen unter-
stellt wird, ist das Folgende: Obwohl (oder, besser gesagt, gerade weil)
sie vor dem Hintergrund einer universalistisch-aufklärerisch-humani-
stischen Folie argumentieren, tun auch sie letztlich nichts anderes,
als essentialistische (National-)Kulturen zu verorten, d. h. an einen be-
stimmten, »eigenen« und »eigentlichen« Raum zu binden. Auch sie
unterstellen wie selbstverständlich die ontologische Existenz verschie-
dener Kulturen; auch sie gehen wie selbstverständlich davon aus, dass
die jeweilige »Kultur«, die jeweilige »Zivilisation« oder auch die jewei-
lige »Gesellschaft« eine ontologische Einheit darstellt: einen identitäts-
stiftenden, normativ stärker oder schwächer integrierten, letztlich aber
durch gesellschaftliche Gemeinschaft harmonisierten Zusammenhang.
Konzepte, die das Konstrukt gesellschaftlicher Gemeinschaft und In-
tegriertheit transportieren, können aber nicht dazu beitragen, (natio-
nal-)kulturelle Grenzen zu überwinden. Sie müssen im Gegenteil dazu
beitragen, kulturelle Demarkationslinien aufrechtzuerhalten – und
zwar insofern, als die Möglichkeit eines »kulturellen Konflikts« in die-
sem Konstrukt unter der Hand immer schon angelegt ist: »Wie die al-
ten Lobsänger der Rasse halten die gegenwärtigen Fanatiker der kultu-
rellen Identität den Einzelnen im Gewahrsam seiner Zugehörigkeit«
(Finkielkraut 1989: 111). Damit müssen sich die Konzepte des Aus-
gleichs zwischen den Kulturen letztlich als Bestandteil desjenigen Pro-
blems erweisen, das zu lösen sie angetreten sind.
     Vor diesem Hintergrund drängen sich nicht nur gegenüber dem
Konfliktszenario eines Samuel Huntington, sondern gerade auch ge-

14

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

genüber den »besseren«, auf Ausgleich bedachten Argumentationen
seiner Kritikerinnen und Kritiker zwei Fragen auf: Sollte die offen-
sichtliche Existenz unterschiedlicher politisch-kultureller Räume oder
Regionen, die vermeintlich natürliche Politische Geographie der Erde
also, tatsächlich die Stifterin einer gleichsam naturgegebenen Wahrheit
sein? Und zweitens: Stellen (National-)Kulturen tatsächlich selbstge-
nügsame Entitäten dar, ausgestattet mit gesellschaftlicher Gemein-
schaft und integriert durch spezifische kulturelle Deutungsmuster?
Diese Fragen drängen insbesondere dann auf, wenn in Betracht gezo-
gen wird, dass es sich ebensogut ganz anders verhalten könnte. Daher
sei an dieser Stelle gefragt: Wäre es nicht ebensogut möglich, dass die
vermeintlich natürliche Ordnung der internationalen Politik nicht per
se ist, sondern im Zuge der Verortung von Objekten und Identitäten
erst produziert wird – produziert wird als die vermeintlich natürliche
Wirklichkeit einer Welt, in deren Mittelpunkt entweder die universelle
Menschheit oder das partikulare »Eigene« steht, dessen Interessen es
gegenüber den »Anderen« zu sichern gilt? Anders gefragt: Wäre es
nicht ebensogut möglich, dass nicht bloß Kilo- und Yellowland Kon-
struktionen darstellen, die nicht sind, sondern erfunden wurden?
Wurden und werden nicht auch Deutschland und Frankreich immer
wieder aufs neue erfunden; wurden und werden nicht auch Amerika
und Europa immer wieder aufs neue (re-)produziert? Und stellt nicht
letzten Endes auch die Welt eine geographische Imagination dar, die
insofern durch ihre Bezeichnung bedingt ist, als schlicht nichts gedacht
werden kann, was vor seiner Bezeichnung von Bedeutung wäre?
     Der rhetorische Charakter all dieser Fragen soll erst gar nicht ge-
leugnet werden. Im Gegenteil: Das übergeordnete Ziel dieses Buches
besteht darin, den Glauben an die Natürlichkeit von Welt-Bildern im
allgemeinen und des neuen kulturellen Koordinatensystems im beson-
deren zu erschüttern – oder auch, diesen Glauben zu dekonstruieren.
Wenn nämlich tatsächlich nichts gedacht werden kann, was nicht
durch seine Bezeichnung bedingt wäre, dann muss bezweifelt werden,
dass die neue Ordnung kultureller Art ist. Denn dann können auch die
empirischen Evidenzen der (je nach Standpunkt) im Konflikt oder in
harmonischem Ausgleich begriffenen kulturellen Entitäten »den Ma-
kel jenes Privilegs der Bezeichnung vor der vermeintlich empirischen
Wahrheit, die selbst wiederum nur bezeichnet werden kann, nicht
loswerden« (Nassehi 1997: 191).

15

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

     In diesem Kontext verfolgt das Buch ein weiteres Interesse. Dabei
handelt es sich um eine Auseinandersetzung mit der Problematik der
Geopolitik. Mit dieser Formel sei die Revitalisierung des Geopolitik-
begriffs bezeichnet, der zunächst im Historikerstreit und verstärkt seit
Ende der 1980er Jahre wieder in die Schlagzeilen zurückgekehrt ist.
Zwar mag die aktuelle Popularität dieses Begriffs, der auf Grund seiner
legitimierenden Funktion im Rahmen der nationalsozialistischen Blut-
und Boden-Ideologie nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs zu-
nächst nicht weiter verwendet wurde, unterschiedliche Ursachen ha-
ben. Doch es ist anzunehmen, dass der vermeintlichen Ordnungsfunk-
tion der Vorsilbe »Geo« eine nicht unwesentliche Bedeutung zu-
kommt. Jedenfalls vermag es der Geopolitikbegriff in besonderem
Maße, jene scheinbar natürliche Ordnung und Orientierung zu sugge-
rieren, deren Dekonstruktion im Zentrum dieses Buches steht.
     Die deutsche fachwissenschaftliche Geographie hat diese Entwick-
lung zunächst weitgehend ignoriert bzw. schweigend zur Kenntnis
genommen. Auch die Vertreterinnen und Vertreter der Politischen
Geographie tun sich immer noch schwer, die Revitalisierung des Geo-
politikbegriffs öffentlichkeitswirksam zu kommentieren. Ihre Zurück-
haltung steht im Zusammenhang mit der nachkriegszeitlichen Vergan-
genheits-»Bewältigung«, die sich weit mehr an der Sicherung einer
(forschungs-)ökonomischen Zukunft als an einer offenen Auseinan-
dersetzung mit eben jener Vergangenheit orientierte. Eine besondere
Bedeutung kommt dabei den Bemühungen Carl Trolls und Peter
Schöllers zu, die »Politische Geographie als Teilgebiet der geographi-
schen Wissenschaft« von der »nationalsozialistischen Geopolitik« zu
trennen (Schöller 1957; Troll 1947). Durch diese Trennung war die Po-
litische Geographie lange Zeit nicht nur durch eine Ausblendung der
globalen Maßstabsebene, die mit der verfemten Geopolitik assoziierte
wurde, gekennzeichnet, sondern auch durch eine Negation ihres poli-
tischen Gehalts (vgl. Sandner u. Oßenbrügge 1992). Zwar entstanden
im Verlauf der 1980er Jahre einige Arbeiten, die diese Defizite insbe-
sondere durch Bezüge zur Friedens- und Konfliktforschung zu über-
winden versuchten. Insgesamt aber sind engagierte und kritische Bei-
träge, die sich in offener Auseinandersetzung mit dem Geopolitikbe-
griff den Feldern der internationalen und globalen Politik widmen,
eine Seltenheit geblieben.
     Hinter der politisch-geographischen Sprachlosigkeit verbirgt sich

16

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausgangspunkt und Zielbestimmung

nicht selten die Überzeugung, durch vornehme Zurückhaltung bzw.
lautes Schweigen bezüglich (disziplin-)politisch heikler Fragen könne
eine Art »politische Abstinenz« erzielt werden. Gerhard Sandner und
Jürgen Oßenbrügge (ebd.) zufolge zeichnete sich die deutsche Politi-
sche Geographie in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts nicht zu-
letzt durch einen Rückzug auf die Position des (sozialtechnokrati-
schen) detached observer aus, der, gleichsam auf einem Feldherrenhü-
gel sitzend, die geographische Ordnung der Dinge objektiv erfasst,
ohne deren politische, soziale und ökonomische Voraussetzungen zu
bedenken. Allein – es stellt sich nicht nur die Frage, ob vornehme Zu-
rückhaltung bei Fragen der gesellschaftlichen Verhandlung von Wissen
und (politischer) Macht das Tor zu einem rein wissenschaftlichen und
apolitischen Reich öffnet. Es stellt sich auch die Frage, ob es einen frei-
schwebenden Hochsitz, von dem aus rein wissenschaftliche und ob-
jektive Erkenntnis zu erzielen wäre, überhaupt geben kann.
     Es ist im Sinne dieser Fragen, in dem das Buch (über eine Ausein-
andersetzung mit dem Geopolitikbegriff) auf eine erkenntnistheoreti-
sche Verunsicherung der Politischen Geographie und letztlich auf eine
Reformulierung der politisch-geographischen Forschungsstrategien
abzielt. Diesem Ziel liegt die Überzeugung zugrunde, dass es einer
Teildisziplin, die sich Politische Geographie nennt, gut zu Gesicht
stünde, den Zusammenhang von Macht und (geographischem) Wissen
nicht auszublenden und auch die Wirkungsmacht der eigenen Argu-
mentation zu reflektieren. Denn wissenschaftliches Sprechen, und da-
zu gehört auch lautes Schweigen, bedeutet immer auch, von einem be-
stimmten politischen Standpunkt aus zu argumentieren (und sei es
auch »nur« derjenige einer Negation des politischen Gehalts der »ei-
genen« Argumentation) – und damit zwangsläufig ein bestimmtes
Welt-Bild zu (re-)produzieren.
     Spätestens an dieser Stelle zeigt sich der Zusammenhang, der zwi-
schen einer Verunsicherung des disziplinären Diskurses der (Politi-
schen) Geographie und der übergeordneten Zielsetzung – einer De-
konstruktion der vermeintlichen Natürlichkeit geographischer Welt-
Bilder – besteht: Für die praktische Umsetzung der übergeordneten
Zielsetzung spielt es letztlich keine Rolle, ob die Verhandlung geogra-
phischer Imaginationen nun innerhalb oder außerhalb der fachwissen-
schaftlichen Geographie stattfindet. Denn die Verortung essentialisti-
scher Entitäten auf vermeintlich natürlicher Grundlage, sei sie nun

17

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

(sicherheits-)politischer, (politik-)wissenschaftlicher, geographischer
oder »ganz alltäglicher« Art, führt immer dazu, dass kontingente lokale
Wirklichkeiten auf geographische Abstraktionen reduziert bzw. in
eine überschaubare Ordnung gebracht werden. Und zwar in eine
Ordnung, die vor dem Ordnen (in dieser Form) nicht bestanden hat –
und nicht zuletzt in eine Ordnung, die andere Ordnungen ausschließt
und andere Wahrheiten marginalisiert.
     Der letzte Satz macht noch einmal deutlich, was schon das Beispiel
Kiloland gezeigt hat: Geographische Imaginationen stellen keine be-
liebig zu pflückenden Blumen auf einer semantischen Spielwiese dar.
Im Gegenteil: »Wissen ist Macht – geographisches Wissen ist Welt-
macht« (zit. etwa in Brogiato 1998). Noch pointierter hat der französi-
sche Geograph Yves Lacoste den Zusammenhang zwischen Macht und
geographischem Wissen formuliert: »La géographie, ca sert, d’abord, à

3faire la guerre« (Lacoste 1985). Zwar vermag die Rhetorik von CMX/
Crisex 2000 den Anschein zu erwecken, als sei »la guerre«, der Krieg
also, im (sicherheits-)politischen Vokabular der EU mittlerweile durch
»die Krisenbewältigung« ersetzt worden. Euphemismen dieser Art
sollten aber nicht über den Zweck der Crisis Management Exercises
(CMX) hinwegtäuschen. Denn einige Monate nach der Entdeckung
Kilolands, auf der Herbsttagung der NATO-Außenminister im De-
zember 2000, wurde erneut deutlich, dass die EU anstrebt, Krisen
zukünftig in »eigener Verantwortung« zu bewältigen (vgl. Bergdoll
2000) und wohl auch potentielle »Kollateralschäden« in Kauf zu neh-
men.
     Auch wenn also die aktuelle Rede von der Wirkungsmacht kulturel-
ler Unterschiede im folgenden als die Rede von der Wirkungsmacht
kultureller Unterschiede entlarvt werden soll, so müssen doch eben-
falls die realen Effekte betrachtet werden, die diese Rede zeitigt. Die
Betrachtung dieser Realität des Diskursiven aber verführt förmlich da-
zu, der geplanten Dekonstruktion der geographischen Wirklichkeit
eine Bewegung der Rekonstruktion folgen zu lassen. Daher wird es im
folgenden letztlich auch darum gehen, dem konflikthaften Welt-Bild
eines Samuel Huntington ein anderes und wenn möglich besseres Bild
der Welt entgegenzusetzen. Dass es sich dabei nicht um dasjenige han-
deln kann, das von den auf kulturellen Ausgleich bedachten Kritike-
rinnen und Kritikern Huntingtons gezeichnet wird und in dessen ge-
dachter Mitte das »Idealsubstrat« (Diederichsen 2000) Mensch steht,

18

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausrüstung und Reiseroute

dürfte nach den bisherigen Ausführungen auf der Hand liegen. Dieses
Buch kann folglich als imaginative Reise gelesen werden: als Reise von
einem fragmentierten Welt-Bild, in dessen Mittelpunkt die partikula-
ren Interessen des »Eigenen« stehen, über das universelle Welt-Bild,
wie es von den Apologetinnen und Apologeten des kulturellen Aus-
gleichs gezeichnet wird, hin zur einer anderen Geographie der Welt,
die letztlich ohne Mittelpunkt auskommt. Damit laden die folgenden
Ausführungen ein, vom Mittelpunkt der Erde zu einer anderen Geo-
graphie der Welt zu reisen. Der Erdmittelpunkt, eine vermeintlich
schlicht »da-seiende«, erdräumlich lokalisierbare Gegebenheit, stellt
nicht umsonst den imaginativen Ausgangspunkt dar – ist es doch nicht
zuletzt der Glaube an (physisch-)geographische Evidenzen, der im
Laufe der Reise erschüttert werden soll. Dies bedeutet freilich nicht,
dass ausschließlich Geographinnen und Geographen zur Mitreise ein-
geladen sind. Eingeladen sind vielmehr alle, die sich nicht nur für die
vielfältigen Strategien der Verräumlichung des Sozialen und Politi-
schen interessieren, sondern auch wissen möchten, warum sich hinter
dem Slogan »Lokal denken, global handeln!« mehr als eine heilsame
Provokation verbergen kann.

Ausrüstung und Reiseroute

Wie alle Reisen, so erfordert auch die Reise zu einer anderen Geogra-
phie der Welt eine bestimmte Ausrüstung. In diesem speziellen Fall
handelt es sich dabei um ein anderes Denken, das der Reise ebenso
zugrunde liegt, wie es im Verlauf der Reise erst entwickelt wird. Und
ganz ähnlich, wie dieses Denken sowohl die Grundlage als auch das zu
entwickelnde »Werkzeug« darstellt, so versteht es sich nicht nur als
Erkenntnistheorie, sondern auch als engagierte, normative Gesell-
schaftstheorie. Dies klingt paradox – und tatsächlich kann ein solch
anderes Denken als ein Denken von bzw. in Paradoxien gelten. Schon
aus dem Begriff »Theorie« resultiert ein weiterer Widerspruch. Denn
streng genommen kann dieses Denken gerade nicht als theoretisch be-
zeichnet werden – und zwar deshalb, weil mit »Theorie« nicht nur in
der Alltagssprache ein Essentialismus bzw. eine Schließung, d. h. die
Festlegung eines Sachverhalts auf ein wesentliches Ist, verbunden wird
(vgl. Graham 1990). Es mag sein, dass in dieser Aufladung die griechi-

19

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

schen Wurzeln des Wortes nachwirken – zeigt sich die abschließende
Ausrichtung auf ein sichtbar Seiendes doch schon im Wort »Theorie«
selbst: »through the Greek thea (›outward appearance‹) and horao (›to
look closely‹) of ›theory‹ itself« (Gregory 1994: 16). Demgegenüber
nimmt ein anderes Denken eine essentialismuskritische Position für
sich in Anspruch. Dass es dennoch – und damit zurück zu seiner Wi-
dersprüchlichkeit – als »Theorie« gelten kann, geht auf einen Autor
zurück, der den Theoriebegriff für ein anderes Denken nutzbar ge-
macht hat: Es ist der Literaturwissenschaftler Edward Said, der mit
Hilfe des Begriffs der »traveling theory« auf den situierten, partiellen,
vorläufigen und voraussetzungsreichen Charakter jeder Theorie bzw.
jedes Wissens aufmerksam machte (Said 1984). Traveling theory, eine
»Theorie unterwegs«, steht einerseits für die Einsicht, dass (theoreti-
sches) Wissen nicht als wahr und allgemeingültig im Sinne eines we-
sentlichen Ist gelten kann, sondern ebenso vor dem Hintergrund »sei-
nes« räumlichen und zeitlichen Kontexts begriffen werden muss, wie es
»seinen« Kontext umgekehrt nie voll und ganz zu erfassen vermag.
Andererseits verweist der Begriff der traveling theory nicht allein auf
das abstrakte Feld der Theorie, sondern kann auch im Sinne einer Pra-
xis gelesen werden: der Praxis empirischer Ortswechsel. Und in der
Tat steht das Denken des »postkolonialen Migranten« Edward Said –
ebenso wie dasjenige anderer Theoretikerinnen und Theoretiker des
sogenannten Postkolonialismus – nicht zuletzt unter dem Eindruck
konkreter Lebenserfahrungen (Said 2000; vgl. hierzu auch Bronfen u.
Marius 1997).
     Es ist denn auch die theoretisch-praktische Kritik des Postkolonia-
lismus, die dieses Buch maßgeblich prägt und als wichtigste Ausrü-
stung für die im folgenden zu unternehmende Reise gelten kann. Be-
zogen auf den speziellen Bereich der disziplinären Politischen Geo-
graphie bzw. deren Verunsicherung wird zusätzlich das Gedankenge-
bäude der critical geopolitics zu Rate gezogen, das gegen Ende der 1980-
er Jahre im Kontext der angelsächsischen Politischen Geographie
entwickelt wurde (Dalby 1988, 1990, 1991; Ó Tuathail 1989, 1994).
Die Betonung liegt hier auf »zusätzlich«, denn zwischen beiden An-
sätzen finden sich insofern Parallelen, als die Inhalte der critical geopo-
litics stark von der postkolonialen Kritik beeinflusst sind: »If there is a
single text that has influenced the existing critical geopolitics literature
more than any other, it is probably Said’s (1978) Orientalism« (Dodds

20

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausrüstung und Reiseroute

u. Sidaway 1994: 516) – jenes Buch über die Produktion des Orients
durch die kolonialen Diskurse also, das weithin als intellektueller Ur-
sprung und Katalysator des Postkolonialismus betrachtet wird (vgl.
Gandhi 1998; Williams u. Chrisman 1994).
     Folglich verbergen sich hinter beiden Ansätzen gleiche (oder zu-
mindest sehr ähnliche) Zugänge zur Ordnung der Dinge. Allerdings
können den großen Gemeinsamkeiten auch kleine, aber feine Unter-
schiede entgegengesetzt werden. Denn insofern es sich bei ihren
grundlegenden Einstellungen insbesondere um diejenigen des Post-
strukturalismus/Postmodernismus einerseits und des Marxismus ande-
rerseits handelt, findet sich eine große Anzahl unterschiedlicher Posi-
tionen – auch innerhalb der beiden Ansätze. Diese Anzahl ist so groß,
dass es ratsam erscheint, den Begriff des Postkolonialismus (wie auch
diejenigen des Postmodernismus, des Poststrukturalismus und des
Marxismus) noch vor Beginn der Reise zu streichen bzw. durch ihre
jeweiligen Pluralformen zu ersetzen – rebellieren doch alle hier ange-
sprochenen Positionen gegen jenen machtvollen Akt, der Heterogenes,
Komplexes und Vielfältiges zwangsweise fixiert und auf einen gemein-
samen Nenner bringt. Die theoretisch-praktische Kritik an diesem
»Gestus der Begriffsherrschaft«, die umgekehrt immer auch eine De-
monstration für Widerspenstigkeit und die Anerkennung irreduzibler
Vielfalt beinhaltet, hat Judith Butler in einem grundlegenden Beitrag
über Feminismus und Postmoderne wie folgt formuliert:

»Der Gestus der Begriffsherrschaft (…) inszeniert in gewissem Sinn nur eine
bestimmte selbstherrliche List der Macht. (…) Denn dieser Akt unterstellt, dass
irgendein Textstück repräsentativ ist, bzw. für das Phänomen als solches ein-
steht und dass sich die Struktur ›solcher‹ Positionen bequem in der Struktur der
einen ausmachen lässt. (…) Doch was rechtfertigt eine solche vorgängige An-
nahme? Wir müssten von Anfang an davon ausgehen, dass sich die Theorien
gleichsam in Bündeln oder in organisierten Gesamtheiten darbieten und dass
ein Komplex strukturell ähnlicher Theorien historisch als Ausdruck für eine
bestimmte geschichtliche Bedingung menschlicher Reflexion in Erscheinung
tritt. Diese Hegelsche Trope (…) unterstellt jedoch von Anfang an, dass Theo-
rien untereinander austauschbar sind, weil sie als unterschiedliche Symptome
für ein gemeinsames strukturelles Anliegen gelesen werden können. Doch ge-
nau davon können wir nicht mehr ausgehen, weil gerade die Hegelsche Unter-
stellung, dass die Synthese von Anfang an erreichbar ist, von einigen der Posi-

21

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

tionen, die man so glücklich unter dem Zeichen der Postmoderne vereinigt hat,
in unterschiedlicher Art und Weise bestritten wird« (Butler 1993: 34-35).

Dass im Kontext der postkolonialen Kritik problemlos die Interven-
tionen Butlers als einer Vertreterin der sogenannten gender studies
oder (Post-)Feminismen zitiert werden können, deutet auf die weitge-
henden Übereinstimmungen zwischen beiden Gedankengebäuden hin.
Und in der Tat werden (Post-)Feminismen und Postkolonialismen
trotz ihrer unterschiedlichen Schwerpunkte immer wieder »in einem
Atemzug« genannt. Sie gelten als »erkenntnistheoretische Geschwi-
ster« (Nassehi 1999: 350) oder auch als explizit »politische« Varianten
der postmodernen/poststrukturalistischen Kritik (vgl. Bloedner 1999;
Butler 1993) – was insbesondere daher rührt, dass in den entsprechen-
den Beiträgen zu zeigen versucht wird, dass gesellschaftliches Wissen
stets in Fragen von Herrschaft und Diskriminierung verwickelt ist.
     Dabei operieren beide Ansätze letztlich vor einem Hintergrund,
demzufolge alles ebensogut ganz anders sein könnte. Ihre »kontingen-
ten Grundlagen« (Butler 1993) hindern die Vertreterinnen und Vertre-
ter eines anderen Denkens aber nicht daran (und hier zeigt sich einmal
mehr dessen Widersprüchlichkeit), diejenigen Positionen sichtbar zu
machen, die vom »Fakten-Denken« der modernen Rationalität margi-
nalisiert worden sind. Dabei handelt es sich um jene Positionen, die
sich gleichsam im blinden Fleck des universellen westlichen Blicks be-
fanden und vielfach immer noch befinden. Während die (Post-)Fe-
minismen dabei auf die besonderen Erfahrungen von Frauen abzielen,
geht es der postkolonialen Kritik um die vielfältigen Erscheinungs-
formen kolonialer Marginalität, die auch nach der formalen Entkolo-
nialisierung noch nicht der Vergangenheit angehören (vgl. Gandhi
1998; Grimm 1997; Williams u. Chrisman 1994). Verhandelt werden
allerdings nicht die »natürlichen«, essentialistischen Kategorien des
Geschlechts bzw. der Rasse oder der Ethnie, sondern solche, die im
Laufe langer Kämpfe um Repräsentation konstruiert wurden. Damit
rekonstruieren die Vertreterinnen und Vertreter beider Ansätze parti-
elle, fragmentierte Identitäten, die jenseits des essentialistischen Ge-
gensatzes vom »Eigenen« und »Anderen« liegen (vgl. Hall 1994; Ha-
raway 1995). Wenn also der Schwerpunkt im folgenden auf den Post-
kolonialismen (bzw. den critical geopolitics) liegt, so bedeutet dies
nicht, dass es zwischen der postkolonialen Kritik und den gender stu-

22

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausrüstung und Reiseroute

dies keine Übereinstimmungen gäbe. Der eher postkoloniale Charak-
ter dieses Buches ist dem thematischen Schwerpunkt der zu unter-
nehmenden Reise geschuldet – widmet sich die postkoloniale Kritik
doch den »ungleichen und ungleichmäßigen Kräften kultureller Reprä-
sentation, die am Kampf um politische und gesellschaftliche Autorität
im Rahmen der modernen Weltordnung teilnehmen« (Bhabha 1996:
345).
     Entsprechend wird in der ersten Etappe der Versuch unternommen,
einige der grundlegenden Widersprüche eines anderen Denkens aus-
zuloten. Dabei soll das »Gebot« der irreduziblen Vielheit beachtet
werden – was auch bedeutet, ein anderes Denken nicht zu beschrei-
ben, sondern als work in progress zu konzeptualisieren und eine »de-
konstruktiv-rekonstruktive Brille« zu erarbeiten, mit deren Hilfe die
weiteren Etappen ebenso bestritten werden, wie sie selbst im weiteren
Verlauf der Reise immer wieder verändert wird. Im Rahmen der zwei-
ten Etappe soll durch diese Brille auf die Geographie geschaut werden.
»Geographie« ist dabei in jenem zweifachen Sinne zu verstehen, der
schon im ersten Teil dieser Einleitung angeklungen ist: zum einen im
Sinne der »allgemeinen« (politischen) Geographien bzw. geographi-
scher Imaginationen und zum anderen im Sinne der fachwissenschaft-
lichen Geographie.
     Während die ersten beiden Etappen eher abstrakter und theoreti-
scher Art sind, führt die dritte Etappe in empirische Gefilde: In ihrem
ersten Teil soll der verunsichernde Blick durch die andere Brille auf
den fachwissenschaftlichen Diskurs der Politischen Geographie ge-
lenkt werden. Dabei wird die Brille mit dem bereits thematisierten
»Filter« der critical geopolitics »aufgerüstet«. Mit Hilfe dieses Filters
kann ein anderer Begriff von Geopolitik entwickelt werden, der es
erlaubt, jene »kultur-räumlich« geprägten Raumordnungs-Strategien
zu dekonstruieren, die innerhalb des allgemeinen geopolitischen Dis-
kurses vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt zum Tragen kom-
men. Der zweite Teil dieser Etappe besteht in dem Versuch, die bis
dahin gesammelten Einblicke an einem konkreten Beispiel zu veran-
schaulichen: am Beispiel der deutschen Türkei-Politik seit 1989.
     Demgegenüber weist das übergeordnete Ziel der vierten Etappe
eher rekonstruktiven Charakter auf. Es besteht darin, den reduktionis-
tischen Welt-Bildern des kultur-räumlichen Ordnungsdiskurses eine
andere Geographie der Welt entgegenzusetzen. Zu diesem Zweck

23

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

werden zunächst die Bilder des kulturellen Ausgleichs – und damit
jene Bilder, die vielfach im Zusammenhang mit der Globalisierungs-
debatte (re-)produziert werden – einer kritischen »Eignungsprüfung«
unterzogen. Da diese Prüfung aufzeigen wird, dass sich die harmoni-
schen Bilder der globalisierten Welt strukturell nicht von den konflikt-
haften Bildern der fragmentierten Welt unterscheiden können, kann
eine andere und bessere Geographie der Welt nur in einer Bewegung
der doppelten Abgrenzung skizziert werden.
     Im Anschluss an den Versuch, eine solche Skizze anzufertigen, wird
schließlich auf eine Frage eingegangen, die auf dieser Reise »eigent-
lich« nicht zu beantworten ist. Dabei handelt es sich um die Frage, war-
um die Rede von der Wirkungsmacht kultureller Unterschiede – sei
es in ihrer konflikthaften oder sei es in ihrer auf Ausgleich bedachten
Form – ausgerechnet heute, im »Hier und Jetzt«, mit einer solchen In-
tensität vorgetragen wird. Dass sie trotz der Unmöglichkeit ihrer Be-
antwortung, wenn auch vorläufig, beantwortet werden soll, hat vor
allem einen Grund: Ihre Beantwortung bietet die Möglichkeit, die Rei-
se zu ihrem ebenso unmöglichen wie notwendigen Abschluss zu brin-
gen.
     Die Spannung, die der Formulierung des »ebenso unmöglichen wie
notwendigen Abschlusses« innewohnt, erinnert wieder an die grund-
sätzlichen Widersprüche eines anderen Denkens. In diesem Kontext
sei darauf hingewiesen, dass die folgenden Ausführungen geradewegs
in ein Dilemma führen werden – in ein Dilemma, aus dem auch nach
Abschluss der Reise kein Ausweg gefunden werden kann. Dieses Di-
lemma resultiert aus der theoretisch-praktischen Vorgabe, derzufolge
ein anderes Denken immer wieder different sein möchte, anders sein
möchte; dass es ebensowenig auf Einheitliches oder »Eigentliches« re-
duziert werden sollte, wie es selbst Einheitliches und »Eigentliches«
(re-)produzieren möchte. Wenn dies die Vorgabe ist, dann muss einer-
seits verunsichert werden; d. h. es darf nicht auf den Punkt gebracht,
nicht identifiziert und nicht fixiert werden. Andererseits aber besteht
die Notwendigkeit, genau das zu tun – und sei es nur, um die Ausfüh-
rungen verständlich und nachvollziehbar zu gestalten.
     Dieses Dilemma offenbart sich nicht nur in bezug auf ein anderes
Denken »an sich«. Es offenbart sich auch in bezug auf die im Laufe
dieser Reise zu verhandelnden Autorinnen und Autoren: Ebensowe-
nig, wie es im Sinne eines anderen Denkens sein kann, »große« und

24

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausrüstung und Reiseroute

berühmte Protagonistinnen und Protagonisten wie romantische Hel-
dinnen und Helden zu behandeln, kann es darum gehen, einzelne Au-
torinnen und Autoren als Antagonistinnen und Antagonisten zu
brandmarken und stellvertretend für das Übel der modernen Rationa-
lität an einen begrifflichen Pranger zu stellen. Denn die »Grenzen ei-
nes Buches sind nie sauber und streng geschnitten: über den Titel, die
ersten Zeilen und den Schlusspunkt hinaus, über seine innere Konfigu-
ration und die es autonomisierende Form hinaus ist es in ein System
der Verweise auf andere Bücher, andere Texte, andere Sätze verfangen:
ein Knoten in einem Netz« (Foucault 1981: 36). Aber auch wenn sol-
che Reduktionen im folgenden »eigentlich« vermieden werden sollen,
so wird doch immer wieder der Eindruck entstehen, sie seien »inten-
diert«. Denn sie müssen zwangsläufig vorgenommen werden – und
zwar schon allein deshalb, weil die Sprache es nicht gestattet, »über

3den Begriff hinauszugelangen« (Adorno 1982: 27), und weil jeder Satz
mit einem Punkt schließt, der das »Immer-auch-anders-sein-Können«
der Bedeutungen radikal reduziert. Gilles Deleuze und Félix Guattari
haben das aus dieser Reduktion resultierende Dilemma und insbeson-
dere die Schwierigkeiten seiner Überwindung in ihrer Beschreibung
des »rhizomatischen« Denkens in selbstkritischer Weise auf den Punkt
gebracht:

»Das Viele erfordert eine Methode, mit der man es wirklich machen kann; kein
typographischer Trick, kein lexikalisches Geschick, weder Wortmischung
noch -schöpfung, auch nicht syntaktische Kühnheit können sie ersetzen. (…)
Typographische, lexikalische oder syntaktische Wortschöpfungen sind nur
notwendig, wenn sie nicht mehr zur Ausdrucksform einer verborgenen Einheit
gehören, sondern selbst eine der Dimensionen der jeweiligen Vielheit werden;
wir kennen nur wenige Fälle, wo dies gelungen ist. Wir haben es nicht ge-
schafft« (Deleuze u. Guattari 1977: 35-36).*

               
* Zwar können – wie Deleuze und Guattari schreiben – »typographische

Tricks« das Viele nicht ersetzen. Aber auch wenn dies wohl insbesondere
für den Fußnoten-Trick gilt, so stellt sich umgekehrt die Frage, ob sie gro-
ßen Schaden anrichten können. Vielleicht können sie ja ein wenig dazu
beitragen, die folgenden Ausführungen verständlicher zu machen. Aus
dieser Hoffnung heraus werden bestimmte Worte und Begriffe dort in

25

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«

So bleibt auch an dieser Stelle nichts weiter übrig, als alle Mitreisenden
einzuladen, sich trotz (oder gerade wegen) der widrigen Umstände in
einem anderen Denken zu üben und die folgenden Ausführungen
nicht als Ausdruck von »Eigentlichkeit« und Einheitlichkeit, sondern
als ein Werkzeug zur Anerkennung von Vielheiten zu lesen, wie es ein
Denken in Differenzen bereitstellen möchte.

               
besonderer Art und Weise hervorgehoben, wo es – aus welchen Grün-
den auch immer – besonders ratsam erscheint, sie nicht im »eigentlichen«
Sinne, sondern im Sinne der Vielheit – was auch immer das im einzelnen
heißen mag – zu lesen.

26

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.   9- 26) T01_00 einleitung.p 313510636874

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

 
 
 
 
 
 

1. Etappe:

Unterwegs zu einem ANDEREN Denken

Einleitung

»Viele Wege führen nach Rom«. Dieses Sprichwort paßt insofern zur
Situation am Ausgangspunkt dieser Reise, als die aktuelle sozial- und
geisteswissenschaftliche Landkarte eine Vielzahl von Wegen zeigt, auf
denen eine andere Geographie der Welt erreicht werden könnte.
Hierzu zählen nicht nur systemtheoretische Wege, wie sie im Rahmen
der deutschsprachigen Geographie etwa von Helmut Klüter gegangen
werden (vgl. Klüter 1986). Auch das auf strukturationstheoretischer
Grundlage entstandene Regionalisierungskonzept Benno Werlens böte
vielfältige Ausgangsmöglichkeiten, und zwar nicht allein auf dem Feld
der »normativ-politischen Regionalisierungen« (Werlen 1997: 329-
377). Auf dieser Reise aber wird eine andere Richtung eingeschlagen.
Es sollen solche Wege gegangen werden, die sich insofern inmitten vie-
ler Widersprüche befinden, als sie sich im Spannungsfeld von postmo-
dernen/poststrukturalistischen Perspektiven einerseits und marxisti-
schen Perspektiven andererseits auftun.
     Schon nach ein paar Schritten zeigt sich, daß die erste Etappe ab-
wechslungsreich zu werden verspricht – besteht sie doch aus einer
Vielzahl einzelner Pfade, die sich an einigen Stellen im Dickicht ihrer
Widersprüche aufzulösen drohen, um andernorts aufgrund ihrer Ge-
radlinigkeit beinahe an eine Schnellstraße zu erinnern. Weniger meta-
phorisch gesprochen: Die hier gewählten postkolonialen Zugänge lie-
gen – wie auch die mit der postkolonialen Kritik verwandten gender
studies – nicht nur quer zu den konventionellen wissenschaftssyste-
maren Grenzen. Sie liegen auch quer zu den etablierten wissenschafts-

27

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

theoretischen Grenzen und entziehen sich der disziplinären »Arbeits-
teilung« ebenso wie allen Versuchen der Definition. Und nicht zu-
letzt vereinen sie unter ihren Namen eine Vielzahl unterschiedlicher
Perspektiven und (disziplin-)politischer Einstellungen – allerdings we-
niger in Harmonie als in produktiver Differenz. Daher wirft nicht nur
die bereits vor Beginn der Reise vorgenommene Streichung des Singu-
lars die Frage auf, inwieweit es überhaupt zu rechtfertigen ist, ein
Denken des Dazwischen auf einen begrifflichen Nenner zu bringen.
Aufgrund der kleinen, aber schwerwiegenden Differenzen ist es »ei-
gentlich« unmöglich, einen solchen Nenner zu formulieren. Zudem
steht das »oberste Gebot« eines anderen Denkens, das doch immer
wieder anders und auf Unterschiede bedacht sein möchte, der Formu-
lierung eines solchen Nenners diametral entgegen. Nicht von ungefähr
wendet sich Judith Butler, wenn auch in bezug auf das postmoderne
Denken, gegen den identifizierenden Gestus, der Heterogenes gewalt-
sam auf eines hin wendet:

»Wenn Lyotard den Terminus ›Postmoderne‹ verwendet, wenn man ihn halb-
wegs passend mit einer Reihe von Theoretikern zusammenfassen und in seinen
Werken einige problematische Zitate aufweisen kann, folgt dann daraus, daß
diese Zitate als Beispiel für das ›postmoderne Denken‹, also als symptomatisch
für das Ganze gelten können?
     Wenn ich (…) das Projekt des postmodernen Denkens wenigstens teilweise
richtig verstehe, besteht es gerade darin, die Verwendung solcher ›Beispiele‹
und ›Paradigmen‹ zu hinterfragen, die das, was diese Begriffe klären sollen, un-
terwirft und auslöscht. Denn das Ganze, das Feld des postmodernen Denkens
in seiner angeblichen Breite, wird in Wirklichkeit erst durch das Beispiel, das
als Symptom und Beispiel für das Ganze stehen soll, hervorgebracht. Wenn
wir glauben, daß uns das Beispiel von Lyotard eine Repräsentation der Post-
moderne liefert, haben wir nur gewaltsam das Gesamtfeld durch das Beispiel
ersetzt, bzw. das Gesamtfeld gewaltsam auf ein Teilstück reduziert (…)« (But-
ler 1993: 34).

Wenn also im folgenden von einem Denken des Dazwischen die Rede
ist, dann sollte immer mitgedacht werden, daß dies ausschließlich aus
heuristischen Gründen der Fall sein kann; und ausschließlich deshalb,
weil nicht die kleinen Unterschiede, sondern die großen Gemeinsam-
keiten (gewaltsam) in den Vordergrund gerückt werden.

28

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

     Die wohl größte dieser Gemeinsamkeiten besteht in einer kritischen
Auseinandersetzung mit grundlegenden Aspekten der modernen west-
lichen Rationalität. Das moderne Denken, so formulieren es zumin-
dest die radikaleren Vertreterinnen und Vertreter eines anderen Den-
kens, sei an sein Ende gelangt. Dabei handele es sich um ein unrühmli-
ches Ende, »ein Ende, das unabweisbar davon zeuge, daß die im Zei-
chen der Vernunft und Emanzipation stehende Moderne längst in das
Gegenteil ihrer Antriebe und Hoffnungen umgeschlagen sei und da-
durch allerdings erst ihr ›wahres Gesicht‹ zu erkennen gegeben habe:
kaum mehr und anderes als zunehmende Verdinglichung und Verwal-
tung, Herrschaft und Macht, Zwang, Gewalt und Destruktion seien
die entscheidenden Charakteristika der von diesem wirkungsmächti-
gen Projekt bestimmten Geschichte und Gegenwart« (Straub 1991: 49).
     Auch wenn diese Einschätzung aufgrund ihrer Schärfe nicht von
allen anderen Denkerinnen und Denkern geteilt wird, so macht sie
deutlich, daß die hier zur Diskussion stehenden Perspektiven weit da-
von entfernt sind, wissenschaftlichem Purismus in einem akademi-
schen Elfenbeinturm zu frönen. Im Gegenteil: In diesem Denken ver-
binden sich (erkenntnis-)theoretische mit zeitdiagnostischen und
ethisch-normativen Aspekten, und manche Beiträge, wie etwa das fe-
ministisch-marxistische »Manifest für Cyborgs« (Haraway 1995), er-
innern eher an gesellschaftspolitische Plädoyers als an das, was ge-
meinhin als wissenschaftliche Abhandlung bezeichnet wird. Zwar wird
damit der Anspruch auf Wissenschaftlichkeit – freilich in anderem als
empirisch-analytischem oder objektivistischem Sinne – nicht zwangs-
läufig aufgegeben. Aber wichtiger als die Frage nach Wissenschaftlich-
keit erscheint diejenige nach den politischen, den machtbezogenen
Aspekten des Wissens.
     Auf die nicht zu unterschätzenden Schwierigkeiten, aber auch auf
die Potentiale, die sich aus der gezielten Vermengung von im weitesten
Sinne gesellschaftspolitischen und gesellschaftstheoretischen – mit nor-
mativen und zeitdiagnostischen Aspekten verbundenen – Ansprüchen
einerseits und erkenntnistheoretischen Ansprüchen andererseits erge-
ben, wird im Verlauf dieser Reise noch des öfteren zurückzukommen
sein. Zunächst sei jedoch der Frage nachgegangen, welche Felder des
modernen Denkens im Rahmen postmoderner/poststrukturalistischer/
postkolonialer Perspektiven denn überhaupt bearbeitet werden. Aus
der Vielzahl der möglichen hebt Jane Flax die folgenden hervor:

29

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

»(1) contemporary Western culture – its nature and the best way to understand
it; (2) knowledge – what it is, who or what constructs and generates it, and its
relations to power; (3) philosophy – its crisis and history, how both are to be
understood, and how (if at all) it is to be practiced; (4) power – if, where, and
how domination exists and is maintained and how and if it can be overcome;
(5) subjectivity and the self – how our concepts and experiences of them have
to come to be and what, if anything, these do or can mean; and (6) difference –
how to conceptionalize, preserve, or rescue it« (Flax 1990: 188).

Da es im Rahmen dieser Etappe nicht geleistet werden kann, auf all
diese »Gegenstände der Konversation« detailliert einzugehen, muß
nach einer Art »kleinstem gemeinsamen Nenner« gesucht werden, der
es ermöglicht, die vielen Facetten eines anderen Denkens zu erschlie-
ßen. Dieser Nenner kann beschrieben werden als die Kritik der Re-
duktion von Vielheiten und der Ausgrenzung des Differenten. Was
aber soll das heißen – die »Ausgrenzung des Differenten«?
     Wiederum auf eine Kurzversion gebracht, könnte es heißen, daß in
einer bestimmten historischen Phase, die meist als Beginn der Neuzeit
bezeichnet wird, »ein Wechsel im Legitimationsmodus diskursiver, ins-
besondere wissenschaftlicher Aussagen« (Engelmann 1990: 13) statt-
fand. Dieser Wechsel kann als eine Folge der Verdrängung Gottes aus
dem Zentrum des Universums betrachtet werden: Während die Gül-
tigkeit von wissenschaftlichen Aussagen bis dahin insofern gesichert
war, als Gott die Einheit und den inneren Zusammenhang der zu un-
tersuchenden Phänomene garantiert hatte, mußte die Gültigkeit von
Aussagen über die Ordnung der Wirklichkeit nun auf andere Art und
Weise sichergestellt werden. Der Mensch kam dieser Notwendigkeit
nach, indem er sich selbst – gleichsam als Gottes Sachverwalter – als
erkennendes Subjekt konstituierte. Das Moment der Beherrschung
und Aneignung, das dieser Konstitution zugrunde liegt, findet seinen
trefflichen Ausdruck bei Descartes, »wenn er den Menschen die Auf-
gabe zuschreibt, sich zu ›maîtres et possesseurs de la nature‹ zu ma-
chen« (Waldenfels 1990: 57). Am Ende dieses Aneignungsprozesses
stand die Subjekt-Objekt-Relation, innerhalb derer das erkennende
Subjekt zum Antagonisten dessen geworden ist, was ihm als Objekt
gegenübersteht bzw. von ihm zum Objekt gemacht wurde. Diesem
»subjektzentrischen Ordnungsgestus der Neuzeit« (Engelmann 1990:
14) liegt eine zweifache Abstraktion zugrunde:

30

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

»Auf der einen Seite wird das Subjekt seit Descartes als Denken gefaßt, um
über die phänomenale Vielheit der Menschen hinwegzukommen und sicherzu-
stellen, daß die Wahrheit für alle Menschen gleichermaßen verbindlich ist. Die-
se Abstraktion ist zugleich eine Reduktion auf eine, vergleichbare Eigenschaft
aller Menschen.
     Die ursprüngliche Abstraktion auf der Seite des Subjekts hat auf der Gegen-
seite eine vergleichbare Abstraktion zur Folge. Der auf das Subjekt des Den-
kens reduzierte Mensch nimmt die Phänomene als gedachte auf. In dieser Ab-
straktion liegt die Gleichmachung der Dinge beschlossen, die zugleich auch
Reduktion ihrer Vielheit an Eigenschaften ist. Der Ausschluß von Heterogeni-
tät oder Differenz gehört also zur Konstitutionsbewegung neuzeitlicher Wis-
senschaft und der durch diese verallgemeinerten szientistischen Rationalität.
     Das Subjekt als Denkendes und das Objekt als Gedachtes bezeichnen die
Pole der neuzeitlichen Rationalität, die von der Wissenschaft aus alle Bereiche
der modernen Gesellschaft als Norm durchdringt und sie formiert« (ebd.).

Die neue, nun nicht mehr göttliche Ordnung basiert also auf der Über-
zeugung, daß die menschliche Vernunft als zentrale Instanz Vielheit
zu überbrücken und Heterogenität zu vereinheitlichen vermag. Diese
Überzeugung charakterisiert, wie Engelmann (1990) weiter schreibt,
nicht nur die naturwissenschaftlich-technische Rationalität, die sich im
Anschluß an Descartes entwickelt hat, sondern – mit Einschränkun-
gen – auch die sozial- und geisteswissenschaftliche Wissenschaftlich-
keit, die sich am Hegelschen Modell wissenschaftlicher Diskursivität
orientiert. Mit Einschränkungen deshalb, weil Hegel die subjektzen-
trierte Rationalität einer radikalen Kritik unterzog und das cartesiani-
sche Subjekt durch eine »fiktive Allgemeinheit des Geistes, ein objek-
tiviertes Subjekt« (ebd.: 15) ersetzte. Dennoch kann argumentiert wer-
den, daß die Struktur dieser Rationalität auch im Rahmen der dialekti-
schen Logik, die bei Hegel an die Stelle der zweiwertigen Logik der
positiven Wissenschaft tritt und »das Wissen zu einem geschlossenen
System« (ebd.) verknüpft, erhalten blieb. Damit kann letztlich von bei-
den Arten der modernen Rationalität behauptet werden, daß sie auf
der Suche nach der Einheit von Einheit und Vielheit unweigerlich die
Einheit privilegieren – oder anders formuliert: daß ihnen auf ihrer Su-
che nach Einheit unweigerlich die Vielheit aus dem Blickfeld gerät, so
daß sich »von irreduzibler Verschiedenheit und Vielheit (…) kaum ei-
ne Spur« (Waldenfels 1990: 44-45) findet.

31

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

     Diese Tradition des ad unum vertere, d. h. der Vernichtung von
Vielheiten durch deren Wendung auf das Eine hin, ist es, der gegen-
über ein anderes Denken den Vielheiten und Heterogenitäten zu ih-
rem Recht verhelfen möchte. Der in diesem Rahmen vielfach vorgetra-
genen These, daß die Tradition des identifizierenden Denkens histo-
risch weitaus früher anzusetzen sei – bei Platon etwa –, soll hier nicht
weiter nachgegangen werden. Ebensowenig sollen die unterschiedli-
chen Ausformungen der entstehenden modernen Ordnung – Bernhard
Waldenfels etwa unterscheidet zwischen totalen, formalen, traditiona-
listischen und positivistischen Ordnungsformen (ebd.: 15-27) – weiter
differenziert werden. Denn relevanter als die »richtige« Datierung des
»Einheits-Denkens« (oder auch dessen Varianten) scheint, wie – mit
welchen theoretisch-praktischen Mitteln – und vor allem warum – aus
welchen theoretisch-praktischen Gründen – ein Denken des Dazwi-
schen versucht, Vielheiten und Heterogenitäten zu ihrem Recht zu
verhelfen.
     Diese Fragen sollen im folgenden anhand einer Darstellung der
(Dekonstruktions-)Arbeit beantwortet werden, die auf den beiden
zentralen »Terrains der Verstörung« (Höller 1996) geleistet wurde.
Dabei handelt es sich zum einen um die Verstörung der neuzeitlichen
Vernunft in derjenigen Hinsicht, die weiter oben bereits thematisiert
wurde und im weitesten Sinn auf rationale Welt-Ordnung und -An-
eignung abzielt. Zum anderen handelt es sich um die Bearbeitung des
Statthalters bzw. der Statthalterin dieser Vernunft: des stabilen, selbst-
identischen Subjekts selbst. Die Differenzierung dieser beiden Felder
ist freilich nur in analytischer Hinsicht möglich – sind doch Welt-
Ordnung einerseits und stabiles Subjekt andererseits im Rahmen des
modernen Denkens untrennbar miteinander verbunden. Zum Zwecke
der besseren Nachvollziehbarkeit scheint es dennoch sinnvoll, zwi-
schen diesen beiden Momenten der modernen Rationalität zu unter-
scheiden. So soll im Rahmen des nun folgenden zweiten Teilstücks
vornehmlich die Logozentrik der Moderne kritisiert werden. Hier
steht die Möglichkeit objektiver Erkenntnis durch das welt-ordnende
und -aneignende Subjekt zur Disposition. Dieses Subjekt bleibt »ein-
zig und allein, solange es sich auf die erhabene Rolle des Jedermann
beschränkt« (Waldenfels 1990: 72). Läßt es sich aber »dazu herab, in
die irdische Rolle eines Jemand zu schlüpfen, so bekommt es Konkur-
renz in Form von Mit- und Gegensubjekten« (ebd.). In dieser Kon-

32

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eine« und das »Andere«

kurrenz zeigt sich das zweite, das egozentrische Moment der moder-
nen Rationalität insofern, als das selbst-identische Subjekt Jemand sei-
ne »Anderen« nur in Abgrenzung vom »Eigenen« verhandeln kann.
Das Terrain dieser Egozentrik ist es, das innerhalb des dritten Teil-
stücks bearbeitet wird. Im vierten Teil wird es schließlich darum ge-
hen, einige grundlegende Inhalte eines anderen Denkens festzuhalten
und damit den Rahmen der dekonstruktiv-rekonstruktiven Brille zu
formen, mit deren Hilfe die weiteren Etappen dieser Reise bestritten
werden sollen.

Das »Eine« und das »Andere«

Der Aussage, daß es Aufgabe einer Wissenschaft sei, wahrheitsfähige
Aussagen über ihren Gegenstand zu treffen, den ihr »anvertrauten«
Ausschnitt der Wirklichkeit zu beschreiben und je nach Paradigma zu
erklären bzw. zu verstehen, würden wohl nur die wenigsten wider-
sprechen – am allerwenigsten vielleicht die Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftler selbst. Trotz (oder vielleicht gerade wegen) der feh-
lenden göttlichen Ordnungsgarantie scheint der Glaube, die Wirklich-
keit könne mimetisch, d. h. natur- bzw. originalgetreu wiedergegeben
werden, immer noch tief in ihren Köpfen eingegraben zu sein. So be-
steht ihr Ziel vielfach darin, objektives und rationales Wissen über ih-
ren Gegenstand zu sammeln und die Ergebnisse ihrer Sammlungen in
allerlei Vorträgen oder Publikationen an den Mann bzw. an die Frau
zu bringen. Und nicht selten wird die Qualität der Ergebnisse danach
bemessen, inwieweit es den Betreffenden gelungen ist, die Wirklichkeit
unverfälscht oder objektiv abzubilden.
     Die Vertreterinnen und Vertreter eines anderen Denkens hingegen
wenden sich gegen die wissenschaftliche (wie »alltägliche«) Überzeu-
gung, Wirklichkeit mimetisch und universal gültig repräsentieren zu
können. Denn ihre »Vorfahren« haben darauf aufmerksam gemacht,
daß Repräsentationen keinen Anspruch auf Universalität beanspru-
chen, sondern nur innerhalb bestimmter Codierungen als gültig be-
trachtet werden können; daß Repräsentationen nicht wertfrei, sondern
immer in Fragen nach Macht und Herrschaft eingelassen sind, und daß
das, was innerhalb eines bestimmten Kontexts als wahr gilt, nicht per
se (oder von Natur aus) wahr ist, sondern auch ganz anders sein könn-

33

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

te. Im folgenden soll ein Abstecher zu diesen »Vorfahren« unternom-
men werden – auch wenn das Zurückführen auf sichere Ursprünge in
einem anderen Denken »eigentlich« als problematisch erachtet wird
(vgl. Göttlich 1999: 52). Dieser Abstecher wird deutlich machen, auf
welcher theoretisch-praktischen Grundlage der Gedanke an die eine
Wirklichkeit und die eine Wahrheit verabschiedet wird. Anschließend
soll aufgezeigt werden, warum und wogegen die Vertreterinnen und
Vertreter eines anderen Denkens »eigentlich« versuchen, Vielheiten
(und damit auch anderen Wirklichkeiten und anderen Wahrheiten) zu
ihrem Recht zu verhelfen.

Das Ende der einen Wirklichkeit und der einen Wahrheit

Als »Katalysator« der Diskussionen auf dem ersten Terrain kann – die
Problematik des Benennens von Protagonistinnen, Protagonisten oder
»Vorfahren« immer im Blick behaltend – der Linguist Ferdinand de

2Saussure gelten (Saussure 1967). Er beschäftigte sich mit der Frage,
auf welche Art und Weise das Verhältnis zwischen Sprache einerseits
und den menschlichen Vorstellungen von Welt andererseits zu kon-
zeptualisieren sei. Im Zuge seiner Überlegungen brach er – ähnlich wie

12der Philosoph Ludwig Wittgenstein (Wittgenstein 1999a) – mit der
auch heute noch verbreiteten Auffassung, die Sprache stelle ein Medi-
um dar, mit dessen Hilfe die Realität natur- und originalgetreu reprä-
sentiert werden könne. Er kam zu der Überzeugung, daß Sprache kein
Drittes darstellt, das, wie Richard Rorty formuliert, »in einer festge-
legten Beziehung zu zwei anderen Einheiten, dem Selbst und der Rea-

5lität, steht« (Rorty 1999: 37). Demgegenüber hielt er fest, daß es die
Sprache ist, durch die Bedeutung überhaupt erst produziert wird. Von
entscheidender Bedeutung für diese Sichtweise war die Entwicklung
eines wissenschaftlichen Begriffs »von Sprache als einem abstrakten,
geregeltem Zeichensystem« (Keller 1997: 311). Diese langue war es,
auf die Saussure seine Überlegungen insofern konzentrierte, als er auf
dem Standpunkt stand, daß nur sie aufgrund ihrer Regelhaftigkeit wis-
senschaftlicher Betrachtung zugänglich sei. Die Ebene der konkreten
sprachlichen Äußerungen, die parole, klammerte er hingegen weitge-
hend aus seinen Betrachtungen aus. Auf dieser Grundlage trennte
Saussure die Form (das Wort oder den Signifikanten) eines sprachli-

34

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eine« und das »Andere«

chen Zeichens von der mit dieser Form assoziierten Idee (dem Kon-
zept oder Signifikat). Zwar seien, so Saussure, beide Teile notwendige
Bestandteile der Bedeutungsproduktion. Aber die Beziehung, die zwi-
schen ihnen bestehe, sei nicht natürlich oder essentiell, sondern resul-
tiere aus spezifischen kulturellen Konventionen. Die Bedeutung »woh-
ne« also nicht in den Zeichen, sondern ergebe sich aus einem bestimm-
ten System von binären Oppositionen zwischen den Signifikanten; sie
entstehe durch die Unterschiede, die Worte innerhalb einer bestimm-
ten gesellschaftlichen Konvention bzw. eines bestimmten sprachlichen
Codes aufweisen.
     Diese Überlegungen bildeten einen Ausgangspunkt der »linguisti-
schen Wende« innerhalb der Sozial- und Geisteswissenschaften, denn
sie hatten gezeigt, daß Sprache nicht als Medium zwischen den Dingen
und ihrer Bedeutung aufzufassen ist, sondern Bedeutungen erst pro-
duziert. Im Rahmen dieser »Wende« machten sich Vertreterinnen und
Vertreter verschiedener Disziplinen u. a. daran, Saussures Konzeption
weiterzuentwickeln. Jacques Derrida etwa suchte Saussure insofern zu
»überbieten«, als er – aufbauend auf dessen Ausschluß des empirischen
Referenten aus dem Zeichenprozeß im engeren Sinne – das Verhältnis
zwischen Signifikant und Signifikat problematisierte. In den Worten
des Literaturwissenschaftlers Sven Strasen: »Nach dem Verhältnis zwi-
schen Signifikant und Referent wird nun das zwischen Signifikant und
Signifikat problematisiert« (Strasen 1996: 26). Damit stellte Derrida
dem abschließenden und binären Moment im strukturalistischen Kon-
zept Saussures den Prozeß einer unkontrollierbaren und unendlichen
Bedeutungsverschiebung entgegen (vgl. Engelmann 1991). Diese per-
manenten Bedeutungsverschiebungen, das legendäre »freie Flottieren
der Signifikanten« also, werden in der poststrukturalistischen Literatur
gern mit dem Verweis auf den Versuch veranschaulicht, »die Bedeu-
tung eines unbekannten Signifikanten im Wörterbuch nachzuschlagen
oder die Fragen eines Kleinkinds zu beantworten« (Strasen 1996: 26).
Dieser Versuch lehrt, daß »das Signifikat nur in Form eines weiteren
Zeichens, also eines neuen Signifikanten, der seinerseits wieder mit ei-
nem Signifikat korreliert, zugänglich ist« (ebd.). Als »Zeichen« für die
prinzipielle Unmöglichkeit, den Signifikanten stabile Bedeutungen zu-
zuschreiben, führte Derrida die différance ein: die französische Diffe-
renz mit einem ebenso unhörbaren wie regelwidrigen »a«.
     Die différance sieht sich freilich mit einem unausweichlichen Di-

35

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

lemma konfrontiert: Sie stellt eine Bezeichnung dar und darf doch »ei-
gentlich« nichts bezeichnen. Obwohl (oder gerade weil) dieses Di-
lemma nicht aufzulösen ist, möchte sie weder »ein Wort noch ein Be-
griff« (Derrida 1990a: 82) sein, sondern als »Strategie (…) ohne Finali-
tät« (ebd.: 81) begriffen werden, mit deren Hilfe nichts eindeutig aus-
gesagt werden kann – außer vielleicht der Unmöglichkeit, irgend etwas
eindeutig auszusagen. Denjenigen Raum schließlich, in dem Wirklich-
keit, ganz im Sinne der différance, ein Gewebe oder eine Verkettung
von Differenzen markiert, bezeichnet Derrida als Text:

»Das, was ich also Text nenne, ist alles, ist praktisch alles. Es ist alles, das heißt,
es gibt einen Text, sobald es eine Spur gibt, eine differentielle Verweisung von
einer Spur auf die andere. Und diese Verweise bleiben nie stehen. (…) Folglich
setzt dieser neue Begriff des Textes, der ohne Grenzen ist – ich habe deshalb
gesagt, auch als scherzhafte Bemerkung, es gäbe kein Außerhalb des Textes –,
folglich setzt dieser neue Begriff des Textes voraus, daß man in keinem Mo-
ment etwas außerhalb des Bereiches der differentiellen Verweisungen fixieren
kann, das ein Wirkliches, eine Anwesenheit oder eine Abwesenheit wäre, et-
was, das nicht es selbst wäre, markiert durch die textuelle différance, durch den
Text als différance mit einem ›a‹« (Derrida zit. in Engelmann 1991: 73).

Ähnlich radikale Erweiterungen des Feldes sprachphilosophischer
Erwägungen über den Bereich der Linguistik hinaus finden sich in
denjenigen Ansätzen, die in Anlehnung an den anderen Kulturwissen-
schaftler Stuart Hall als semiotische und diskursive bezeichnet werden
sollen (Hall 1997a, 1997b). Beide stellen die Möglichkeit eines forma-
len Zugangs zu Sprache und Repräsentation, wie Saussure ihn gesucht
hatte, durch die verstärkte Einbeziehung interaktiver und dialogischer
Elemente in Frage. Während eine semiotische Herangehensweise dabei
in erster Linie auf die Analyse von Zeichen bzw. deren Funktion als
Bedeutungsträger – also auf das Wie der Repräsentation – abzielt, geht
ein diskursive Ansatz weiter. Indem er sich auch den Effekten und
Konsequenzen von Repräsentation zuwendet, rückt er nicht die »Poe-
tik der Sprache«, sondern die »Politik der Sprache« in den Mittelpunkt
des Interesses:

»There are some similarities, but also some major differences between the se-
miotic and the discursive approaches (…). One important difference is that the

36

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eine« und das »Andere«

semiotic approach is concerned with the how of representation, with how lan-
guage produces meaning – what has been called its ›poetics‹; whereas the dis-
cursive approach is more concerned with the effects and consequences of repre-
sentation – its ›politics‹« (Hall 1997a: 6).

Als wichtigster Vertreter eines diskursiven Ansatzes kann wohl der
französische Philosoph Michel Foucault betrachtet werden. Einige
Elemente seiner Philosophie sollen nun insofern detaillierter nachvoll-
zogen werden, als sie es waren, die besonderen Einfluß auf ein Denken
genommen haben, wie es im Verlauf dieser Reise weiter entwickelt
werden soll. »Detaillierter« kann dabei nicht bedeuten, die komplexen
Gedankengänge, die sich in Foucaults Arbeiten finden und zu deren
Verständnis er selbst »nur wenige – und nicht unbedingt eindeutige –
Hinweise« (Keller 1997: 313) gegeben hat, einer systematischen Be-
trachtung zuzuführen. Dies gilt erst recht für die »Brüche« innerhalb
seines Denkens, die in einer beträchtlichen und stetig wachsenden An-
zahl von Beiträgen immer wieder (und immer wieder anders) kom-
mentiert und interpretiert werden. Das Ziel der Ausführungen besteht
vielmehr darin, die grundlegenden Auffassungen Foucaults zur Frage
der Repräsentation zusammenzufassen – was gleichzeitig bedeutet,
sich den Themen Wissen und Macht zuzuwenden. Denn Foucault war
nicht nur an einer Analyse der Bedeutungsproduktion interessiert,
sondern wandte sich der Repräsentation als Quelle von (sozialem und
kulturellem) Wissen zu – »a more open system, connected in more in-
timate ways with social practices and questions of power« (Hall 1997b:
42). Es ging ihm also nicht allein um die Frage der Bedeutungsproduk-
tion durch Sprache; es ging ihm auch und insbesondere um Machtbe-
ziehungen:

»Here I believe one’s point of reference should not be to the great model of
language (langue) and signs, but to that of war and battle. The history which
bears and determines us has the form of a war rather than of a language: rela-
tions of power, not relations of meaning« (Foucault 1980: 114).

Folglich ersetzte Foucault die Sprache durch ein umfassenderes Mo-
dell der Repräsentation: dasjenige des Diskurses. Dabei war er weit
davon entfernt, den Diskursbegriff im alltagssprachlichen Sinne, etwa
im Sinne von »Gedankenaustausch« oder »Wortstreit«, zu gebrauchen.

37

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

Er meinte damit spezifische Gruppen von Aussagen, die insofern Wis-
sen produzieren, als sie eine bestimmte Sprech- und Denkweise mar-
kieren. Der Diskurs im Sinne Foucaults konstituiert seinen eigenen
Gegenstand, sein Thema. Er produziert und definiert die Objekte des
Wissens. Er bringt ein Denken dazu, auf eine ganz bestimmte Art und
Weise – nämlich so und nicht anders – zu denken. Wissen über etwas
kann nicht außerhalb von Diskursen existieren, d. h. außerhalb der Art
und Weise, in der dieses Etwas innerhalb der Diskurse produziert, re-
präsentiert und durch bestimmte Techniken reguliert wird. Obwohl
andere Arten des Denkens damit nicht zwangsläufig ausgeschlossen
sind, so sind sie doch durch einen Diskurs und innerhalb eines Diskur-
ses beschränkt bzw. limitiert.
     Die diskurs-»theoretische« Vorstellung, daß Dinge oder, allgemei-
ner formuliert, Objekte des Wissens ausschließlich innerhalb eines be-
stimmten Kontexts eine Bedeutung aufweisen und daß das Wissen
darüber nur innerhalb dieses Kontexts als wahr gilt, erscheint radikal
anders – und in der notwendig verkürzten Darstellung wohl allzu ab-
strakt. Zur Veranschaulichung sei auf eine Passage in der »Archäologie
des Wissens« zurückgegriffen. In dieser Passage kommt Foucault, wie
auch an vielen anderen Stellen seiner theoretisch-praktischen Arbeit,
auf den Wahnsinn zu sprechen (Foucault 1981). Präziser formuliert: Er
kommt auf die Erfindung des Wahnsinns zu sprechen. Dabei hält er
fest, daß das Konzept »Wahnsinn« überhaupt erst innerhalb einer ganz
bestimmten diskursiven Formation habe entstehen können; daß es nur
innerhalb dieser diskursiven Formation möglich geworden sei,
»Wahnsinn« auf eine bestimmte Art und Weise – als Wahnsinn eben –
zu denken und über ihn zu sprechen:

»Die Geisteskrankheit ist durch die Gesamtheit all dessen konstituiert worden,
was in der Gruppe all der Aussagen gesagt worden ist, die sie benannten, sie
zerlegten, sie beschrieben, sie explizierten, ihre Entwicklungen erzählten, ihre
verschiedenen Korrelationen anzeigten, sie beurteilten und ihr eventuell die
Sprache verliehen, indem sie in ihrem Namen Diskurse artikulierten, die als die
ihren gelten sollten« (ebd.: 49).

Die von Foucault vorgenommene Bindung der Objekte des Wissens
an bestimmte Diskurse wirft immer wieder die Frage auf, wie es denn
in seinem Denken um die Existenz bzw. Nicht-Existenz der Objekte

38

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eine« und das »Andere«

des Wissens in einer »außer-diskursiven« Realität bestellt ist. Wie an
vielen anderen, so scheiden sich auch an dieser Frage die Geister: Wäh-
rend Foucaults Schriften zuweilen dahingehend interpretiert werden,
als verneine er die Existenz von Objekten außerhalb der Diskurse, exi-
stieren umgekehrt Beiträge, in denen das Gegenteil behauptet wird
(vgl. hierzu Hall 1997b). Auf dieser Reise soll weder der einen noch
der anderen Interpretation gefolgt, sondern folgender Standpunkt ver-
treten werden: Es ging Foucault nicht darum, Objekten eine Existenz
außerhalb von Diskursen ab- oder zuzusprechen. Worauf es ihm an-
kam, war, daß außerhalb von Diskursen nichts existieren kann, was
von Bedeutung ist. Diese Interpretation bietet sich zumindest nach der
Lektüre der folgenden Textstelle an, in der Foucault – wiederum am
Beispiel des Wahnsinns – Aufschluß über seine, von ihm selbst »ar-
chäologisch« genannte Arbeitsweise gibt:

»Man versucht nicht zu rekonstruieren, was der Wahnsinn selbst gewesen sein
könnte, so wie er sich vielleicht zuerst in einer ursprünglichen, fundamentalen,
dumpfen, kaum artikulierten Erfahrung gegeben hat (…). Eine solche Ge-
schichte des Referenten ist zweifellos möglich; man schließt das Bemühen, den
Text von diesen ›prädiskursiven‹ Erfahrungen zu entsanden und zu befreien,
nicht von Anfang an aus. Aber hier handelt es sich nicht darum, den Diskurs
zu neutralisieren (…); es handelt sich im Gegenteil darum, ihn in seiner Konsi-
stenz zu erhalten, ihn in seiner eigenen Komplexität hervortreten zu lassen. In
einem Wort, man möchte sich gänzlich der ›Dinge‹ enthalten, sie ›ent-gegen-
wärtigen‹; ihre reiche, schwere und unmittelbare Fülle verbannen (…); die re-
gelmäßige Formation der Objekte, die sich nur im Diskurs abzeichnen, an die
Stelle des rätselhaften Schatzes der ›Dinge‹ von vor dem Diskurs setzen; diese
Gegenstände ohne Beziehung zum Grund der Dinge definieren, indem man sie
aber auf die Gesamtheit der Regeln bezieht, die es erlauben, sie als Gegenstän-
de eines Diskurses zu bilden, und somit ihre Bedingungen des historischen Er-
scheinens konstituieren; eine Geschichte der diskursiven Regelmäßigkeiten
schreiben, die sie nicht in die Tiefe eines Urgrunds stieße, sondern den Nexus
der Regelmäßigkeiten entfaltete, die ihre Dispersion steuern« (Foucault 1981:
71-72).

Wie kann vor diesem Hintergrund die Beziehung zwischen (historisch
und kulturell spezifischem) Wissen einerseits und Macht andererseits
beschrieben werden? Da »das Problem der Macht im Mittelpunkt von

39

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

Foucaults Diagnose unserer gegenwärtigen Situation« (Dreyfus u.
Rabinow 1987: 12) steht, finden sich Antworten auf diese Frage über
sein gesamtes Werk »verstreut«. Zwar ist der Begriff »Werk« nicht
ausschließlich im Sinne eines wissenschaftlichen Werkes zu verstehen
– beteiligte sich Foucault doch an konkreten politischen Kämpfen (vgl.
Kneer 1996) und liegt doch ein großer Teil seiner Arbeiten »in Form
von Interviews, Broschüren, Kampfschriften und Flugblättern« (ebd.:
169) vor. Als gern zitierter Klassiker bezüglich der hier interessieren-
den Frage nach dem Zusammenhang von Wissen und Macht gilt aber
eine Passage aus »Überwachen und Strafen« (Foucault 1977). Aus ihr
geht hervor, daß sich Foucault gegen jene Tradition wandte, »die von
der Vorstellung geleitet wird, daß es Wissen nur dort geben kann, wo
die Machtverhältnisse suspendiert sind, daß das Wissen sich nur au-
ßerhalb der Befehle, Anforderungen, Interessen der Macht entfalten
kann« (ebd.: 39). Dieser (nur allzu bekannten) Tradition setzte er ent-
gegen, daß Wissen immer eine Form von Macht ist und daß Macht die-
jenigen Bereiche bestimmt, über die überhaupt »etwas gewußt wird«.
Eindringlich wies er darauf hin, daß »Macht Wissen hervorbringt (und
nicht bloß fördert, anwendet, ausnutzt); daß Macht und Wissen einan-
der unmittelbar einschließen; daß es keine Machtbeziehung gibt, ohne
daß sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen,
das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert«
(ebd.). Entsprechend sei es auch nicht möglich, diese Macht/Wissen-
Beziehungen von einem »Erkenntnissubjekt aus zu analysieren, das
gegenüber dem Machtsystem frei oder unfrei ist« (ebd.). Vielmehr
müsse in Betracht gezogen werden, »daß das erkennende Subjekt, das
zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte jener
fundamentalen Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Trans-
formationen bilden« (ebd.; Hervorhebung JL). Damit ähnelt Macht/
Wissen letztlich einem Netzwerk, das »alle Ebenen der sozialen Exi-
stenz durchdringt und folglich an jedem Ort des sozialen Lebens zum
Tragen kommt – in den privaten Bereichen der Familie und der Sexua-
lität ebenso wie im Rahmen der Politik, der Wirtschaft und des Rechts-
systems« (Hall 1997b: 50; Übersetzung JL).

40

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eine« und das »Andere«

Andere Wirklichkeiten, andere Wahrheiten

Die logozentrische Rationalität der Moderne, so kann der Abstecher
zu den »Vorfahren« wohl zusammengefaßt werden, wird verabschie-
det und durch die Vorstellung vom prison-house of language (Jameson
1972) ersetzt: Die vermeintlich erkennenden Subjekte befinden sich in
einem Sprachgefängnis, wo sie, salopp formuliert, in unterschiedlichen,
kulturell spezifischen Zellen der Bedeutungsproduktion und -repro-
duktion verwahrt sind. Damit bleibt ihnen ein direkter oder »ungefil-
terter« Zugang zur Realität versagt; jeder Blick, jede Repräsentation
erfolgt von einer bestimmten Zelle des Gefängnisses aus:

»Das Sprechen muß einen Ort und eine Position haben und ist immer inner-
halb eines Diskurses positioniert. Erst wenn ein Diskurs vergißt, daß er veror-
tet ist, versucht er für alle zu sprechen« (Hall 1994: 61).

Vor diesem Hintergrund erscheint der wissenschaftliche Glaube an die
Möglichkeit mimetischer und universell gültiger Wiedergabe von
Wirklichkeit als der naive Glaube an die Deckungsgleichheit von
Wirklichkeit und einer Repräsentation von Wirklichkeit. Er erscheint
als ein Glaube, der davon lebt, daß er die historische Spezifität der Re-
präsentationen verleugnet; der als natürlich ausgibt, was »eigentlich«
kulturell produziert ist. Der französische Literaturkritiker, Soziologe
und Philosoph Roland Barthes hat das Ergebnis dieser Transformatio-
nen als Mythos bezeichnet: Der Mythos, so Barthes, habe den Auftrag,
»historische Intention als Natur zu gründen, Zufall als Ewigkeit«
(Barthes 1964: 130). Dies bedeute jedoch nicht, daß der Mythos die
Dinge leugne. Seine Funktion bestehe im Gegenteil darin, von den
Dingen zu sprechen – allerdings auf eine »reinigende«, auf eine »un-
schuldig-machende« Art und Weise:

»Der Mythos (…) macht sie [die Dinge, JL] unschuldig, er gründet sie als Na-
tur und Ewigkeit, er gibt ihnen eine Klarheit, die nicht die der Erklärung ist,
sondern die der Feststellung. (…) Er schafft die Komplexität der menschlichen
Handlungen ab und leiht ihnen die Einfachheit der Essenzen, er unterdrückt
(…) jedes Vordringen über das unmittelbar Sichtbare hinaus, er organisiert eine
Welt ohne Widersprüche, weil ohne Tiefe, eine in der Evidenz der Dinge aus-
gebreitete Welt, er begründet eine glückliche Klarheit. Die Dinge machen den
Eindruck, als bedeuteten sie von ganz allein« (ebd.: 131-132).

41

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

Mit dem Aufsetzen einer anderen Brille trübt sich diese »glückliche
Klarheit«, und die objektivistische Sicht der Dinge erscheint nicht län-
ger als die objektive und allgemeingültige. Sie erscheint vielmehr als
eine unter vielen; als eine, der es gelungen ist, das »Andersseinkönnen
jeglicher Ordnung« (Waldenfels 1990: 16) erfolgreich zu verdrängen,
und die sich unter der Hand immer schon darangemacht hat, andere
Wahrheiten zu unterdrücken. Damit erscheint sie letztlich als eine
Sicht der Dinge, die auf einer falschen, weil Ausschließungen produ-
zierenden Universalität beruht – und es stellt sich die Frage nach ihrer
Spezifität. Einer Beantwortung dieser Frage kommt aus zwei Gründen
eine besondere Bedeutung zu. Zum einen wird sich in ihrem Rahmen
jene Verflechtung von theoretisch-konzeptionellem Denken einerseits
und gesellschaftspolitischer Engagiertheit andererseits zeigen, auf-
grund derer ein anderes Denken je nach Perspektive als widersprüch-
lich gebrandmarkt oder aber als theoretisch-praktisches Projekt be-
grüßt wird. Und zum anderen wird sie verdeutlichen, wogegen die
Vertreterinnen und Vertreter eines anderen Denkens »eigentlich«
versuchen, Vielheiten zu ihrem Recht zu verhelfen.
     Welcher Art ist also die Sicht der Dinge, die trotz (historischer)
Spezifität universale Gültigkeit reklamiert? Eine Antwort findet sich,
wenn das abstrakte Subjekt dieser Sicht einer genaueren Betrachtung
unterzogen wird: das Subjekt in der, wie Bernhard Waldenfels (1990)
schreibt, erhabenen Rolle des (welt-ordnenden) Jedermann. Es sei da-
hingestellt, ob Waldenfels die Bezeichnung Jedermann in ironisieren-
der Absicht gezielt gewählt hat oder an dieser Stelle in eine von ihm
selbst (mit-)gegrabene Grube fällt – eine passende Bezeichnung ist es
allemal. Denn, wie Rosalyn Deutsche konstatiert:

»(…) the objectivist theorem is a masculine, not universal, subject who univer-
salises itself by claiming a privileged ground of knowledge but who actually
occupies a position of threatened wholeness in a relation of difference« (Deut-
sche 1991: 12).

Die insbesondere von (post-)feministischer Seite artikulierte Kritik des
Androzentrismus ist jedoch bei weitem nicht die einzige, die gegen
den ein- und zugleich ausschließenden Charakter der modernen Ra-
tionalität geltend gemacht wird. Sie findet, wie das folgende Zitat deut-
lich macht, eine ganze Reihe von Ergänzungen:

42

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eine« und das »Andere«

»I am pointing to a way of looking at the world characteristic of the dominant
white, male, Eurocentric ruling class, a way of dividing up the word that puts
an omnipotent subject at the center (…)« (Hartsock 1990: 161).

Doch auch Nancy Hartsocks »Liste« der Eigenschaften des modernen
Subjekts und der aus ihnen notwendig resultierenden Ausschlüsse
bleibt zwangsläufig unvollständig: Vergleicht man die »Eigen«- und
Besonderheiten konkreter Individuen mit dem abstrakten »Subjekt-
kondensat« der Moderne, so wird die Vielzahl der Exklusionen deut-
lich, die diese Konzeption seit ihrer »Erfindung« produziert hat und
immer noch produziert. Dazu gehören religiöse und weltanschauliche
Ausschlüsse ebenso wie solche, die das Alter, sexuelle Präferenzen
oder körperliche und geistige Behinderungen – vgl. Foucaults Refle-
xionen über den Wahnsinn (Foucault 1973, 1981) – betreffen. In An-
betracht der Vielzahl notwendiger Ausschlüsse soll an dieser Stelle nur
auf eine einzige, bisher nicht genannte spezifische Eigenschaft des mo-
dernen Subjekts näher eingegangen werden: auf seinen Besitz.
     Zu diesem Zweck ist es hilfreich, sich noch einmal den Legitima-
tions- und Integrationsbedarf, den der europäische Modernisierungs-
prozeß zeitigte, vor Augen zu führen. War das Individuum in seinen
vormodernen ökonomischen und sozialen Kontexten »immer schon
als Moment eines übergreifenden Allgemeinen gesetzt und gedacht«
(Engelmann 1990: 8), so wurde es im Rahmen der Modernisierung aus
diesen Kontexten »entlassen«. Aus dieser Freisetzung resultierte ge-
wissermaßen ein Mangel an Integration und Zusammenhang, und an
die Stelle des vormodernen, gleichsam als »naturwüchsig« gedachten
Zusammenhangs trat der Tauschwert und mit ihm Austauschakte bzw.
Verträge zwischen rechtlich freien Individuen als »das, was Zusam-
menhang und Einheit stiftete« (Engelmann 1990: 9). Sie sind es, die
seitdem – im Zusammenspiel mit der Integration der Individuen in die

2»vorgestellte Gemeinschaft« der Nation (Anderson 1993) – die Textur
des »sozialen Bandes« bilden: Ob »Banker, Wurstverkäufer oder Fa-
brikant – sie alle sind Warenbesitzer, die sich im Austauschprozeß als
Gleiche anerkennen« (Parsdorfer 1998: 26; Hervorhebung JL).
     Doch schon »Karl Marx wußte, daß die massenhafte Freisetzung
von Menschen aus vorkapitalistischen ökonomischen Zusammenhän-
gen eine zweischneidige Sache war« (Engelmann 1990: 9). Und in der
Tat: Vor dem Hintergrund strukturell ungleicher ökonomischer Ver-

43

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

hältnisse erweist sich die »besitzindividualistische« Gleichheit aller
Menschen als Grundvoraussetzung ihres Gegenteils – was sich am Bei-
spiel derjenigen Menschen zeigt, die im Gegensatz zum »implizit vor-
ausgesetzten bürgerlichen und besitzenden Individuum« (Narr 1998:
22) über keinen Besitz verfügen: »Die Aneignung der lebendigen Ar-
beit durch das Kapital aus dem Umstand, daß der Gebrauchswert des
Arbeiters mehr her gibt als sein Tauschwert, macht aus dem scheinba-
ren Tausch von Äquivalenten – Tausch der Ware Arbeitskraft gegen
Lohn – handfeste Ausbeutung« (Parsdorfer 1998: 26). Der darin zum
Ausdruck kommende Doppelcharakter kennzeichnet die westliche
Moderne zwangsläufig. Folglich zeigt er sich nicht nur in bezug auf
die »Gleichheit«, sondern auch in bezug auf die »Freiheit«. So sind
diejenigen Menschen, die ihre Arbeitskraft nicht verkaufen können
oder wollen, denn auch »doppelt frei«: Sie sind nicht nur frei im per-
sönlichen Sinne, sondern darüber hinaus »frei (…) zu verhungern«
(Engelmann 1990: 9).
     Es sind also – unter vielen anderen – spezifisch »besitzende« Quali-
täten, mit denen es sich die moderne westliche Rationalität seit Beginn
der Neuzeit anmaßt, die Wirklichkeit vermeintlich universell repräsen-
tieren zu können. Und es sind die mit diesen Qualitäten korrespondie-
renden Ausschlüsse, vor deren Hintergrund ein anderes Denken da-
nach strebt, Vielheiten zu betonen und anderen Wahrheiten zu ihrem
Recht zu verhelfen. In diesem Bestreben aber sieht es sich zwangsläu-
fig mit den folgenden Fragen konfrontiert: Kann das Streben nach ei-
ner vermeintlich universellen Aneignung der Wirklichkeit als eine Be-
sonderheit der westlichen Moderne betrachtet werden? Und inwiefern
ist es überhaupt zulässig, von der westlichen Moderne zu sprechen –
gibt es doch nicht eine, sondern ganz unterschiedliche Modernen, von
denen hier nur die Moderne der Aufklärung, die ökonomische Mo-
derne des 19. Jahrhunderts und die ästhetische Moderne des 19. und

520. Jahrhunderts genannt seien (vgl. etwa Welsch 1997: 46-48)?
     Zunächst zur ersten Frage: Sie stellt sich insbesondere insofern, als
bestimmte Aspekte dieser Aneignung gewiß nicht auf die westliche
Moderne beschränkt sind. Dies gilt nicht nur für den Bereich des An-
drozentrismus, sondern auch für denjenigen des Ethnozentrismus. Fast
alle kollektiven Identitäten sehen sich, wie Yi-Fu Tuan (1989) aufzeigt,
im Zentrum ihrer »eigenen« Kosmologie. Dennoch kann im Anschluß
an Foucault (1973, 1977) argumentiert werden, daß bei der Beantwor-

44

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eine« und das »Andere«

tung dieser Frage eine andere nicht vergessen werden sollte: die Frage
nach der Effektivität von Macht/Wissen. Hinter der Frage nach der
Effektivität von Macht/Wissen aber verliert die erste Frage an Rele-
vanz, und es erscheint nur noch zweitrangig, ob das westliche Streben
nach universeller Ordnung nun auf eine besondere »okzidentale Ord-
nungsbesessenheit« (Waldenfels 1990: 24) zurückzuführen ist oder
nicht. Denn nur die westliche Rationalität hatte die Macht, ihr Wissen
effektiv in Anschlag zu bringen, diskursiv durchzusetzen und damit
als universal zu repräsentieren.
     Wird überdies bedacht, daß die westliche Rationalität im Kampf um
Repräsentation bis heute erfolgreich ist und daß patriarchalische,
(neo-)koloniale und imperialistische Machtstrukturen noch nicht der
Vergangenheit angehören, dann findet sich auch eine Antwort auf die
Frage, inwieweit es zulässig ist, die westliche Moderne zu essentialisie-
ren, also von der westlichen Moderne zu sprechen. Stuart Hall formu-
liert diese Antwort in bezug auf die postkoloniale Kritik wie folgt:

»Auch wenn wir an Differenzierung und Spezifität festhalten, können wir es
uns dennoch nicht leisten, die überdeterminierenden Auswirkungen des kolo-
nialen Faktors zu übergehen, das ›Werk‹, das seine binären Oppositionen un-
ablässig verrichten mußten, um die Ausbreitung der kulturellen Differenz und
der Lebensformen zu repräsentieren, die es in der gebündelten und überdeter-
minierten ›Einheit‹ jener vereinfachenden und alles überwölbenden binären
Struktur: ›der Westen und der Rest‹ immer gab« (Hall 1997c: 230-231).

Vor diesem Hintergrund erscheint es also nicht nur zulässig, sondern
sogar notwendig, von der westlichen Moderne zu sprechen – wenn
auch auf eine besondere, auf eine lediglich vorläufig schließende Art
und Weise. Diese »differente« Art der Essentialisierung wird in einer
anderen Literatur zumeist als strategisch-essentialistisch bezeichnet
(vgl. etwa Williams u. Chrisman 1994), auf dieser Reise aber – in An-
schluß an den Historiker, Soziologen und Philosophen Michel de Cer-
teau und dessen begriffliche Unterscheidung zwischen Strategie und
Taktik (Certeau 1988) – taktisch-essentialistisch genannt: Während eine
Strategie nach Certeau ein mit Macht ausgestattetes Subjekt voraus-
setzt, stellt eine Taktik ein Kalkül dar, »das nicht mit etwas Eigenem
rechnen kann (…)« (ebd.: 23; Hervorhebung JL) und über kein gesi-
chertes Territorium verfügt. Der (Spiel-)Raum einer Taktik wird im-

45

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

mer wieder aufs neue erst durch den Ort ihres jeweiligen anderen be-
stimmt, dessen Willen sie zu verändern und den sie durch ihre jeweili-
gen Bewegungen zu »stören« versucht. In diesem Sinne sind auch die
vorläufigen Essentialisierungen zu verstehen. Sie zeichnen sich durch
die Fähigkeit aus, »an einem gewissen Punkt zu einem erforderlichen
Zeitpunkt haltzumachen« (Bloedner 1999: 78) und damit einen vorläu-
figen, instabilen und immer wieder anderen Ort zu finden, von dem
aus kommuniziert und interveniert werden kann. Behielte man hinge-
gen – und damit zurück zur Frage nach der Zulässigkeit von Essentia-
lisierungen – ausschließlich die Differenz im Auge, so liefe man Gefahr,
»einem belanglosen Dekonstruktivismus« (Hall 1997c: 231) zu erlie-
gen und »dem Phantasiegebilde eines machtlosen Utopia der Diffe-
renz« (ebd.) auf den Leim zu gehen. Der taktische Essentialismus hin-
gegen ermöglicht es, die »beiden Enden der Kette gleichzeitig in der
Hand« (ebd.) zu behalten.
     Diese nicht anders als widersprüchlich zu bezeichnende Taktik ist
es, mit deren Hilfe die Vertreterinnen und Vertreter eines anderen
Denkens versuchen, anderen Wahrheiten und Wirklichkeiten zu ihrem
Recht zu verhelfen. Denn diese Taktik eröffnet Möglichkeiten, über
die seit Beginn der Neuzeit ungelöste Frage nach adäquaten Formen
von Gesellschaftlichkeit nachzudenken – adäquateren Formen zumin-
dest als denjenigen, die auf der vermeintlich universalen Rationalität
eines erkennenden Subjekts mit dem verräterischen Namen Jedermann
beruhen.

Das »Eigene« und das »Andere«

Was passiert in einem Denken des Dazwischen mit dem Jemand, dem
»irdischen Alter Ego« des Jedermann? Wenn, wie im Verlauf der ge-
rade zurückgelegten Wegstrecke geschehen, der erkennende Jeder-
mann von seinem freischwebenden Hochsitz gestoßen wird, auf daß er
statt eines vermeintlich unschuldigen Panoramablicks lediglich den
Ausblick aus einer bestimmten Zelle des Sprachgefängnisses genießt,
dann hat das zwangsläufig Folgen für die Stabilität seines »Alter Ego«.
Und in der Tat stellen die anderen Denkerinnen und Denker das neu-
zeitliche Subjekt »als das, was allem zugrunde liegt und (…) auf zen-
trale Weise alles auf sich hin versammelt« (Waldenfels 1990: 57), nicht

46

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eigene« und das »Andere«

nur hinsichtlich seiner Fähigkeit einer wahrheitsfähigen Erkenntnis
von Realität radikal in Frage. Sie wenden sich ganz grundsätzlich ge-
gen die vereinheitlichende Abstraktion, der das Subjekt im Rahmen des
neuzeitlichen Strebens nach Ordnung insofern unterzogen wurde, als
»Beherrschung und Aneignung der Natur (…) nicht zu haben [sind]
ohne eine Selbstbeherrschung und Selbstaneignung, die den Ort schafft,
wo Beherrschung und Aneignung sich vollziehen können« (ebd.).
     Mit der Frage nach dem Status und der Identität des (nicht trans-
zendentalen) Subjekts wird ein Terrain betreten, das trotz seiner un-
weigerlichen Verwandtschaft mit demjenigen der Aneignung von
Wirklichkeit beinahe noch umkämpfter erscheint als letzteres. Diesen
Eindruck vermögen zumindest die vielen Publikationen jüngeren Da-
tums zu erwecken, in denen diese Frage verhandelt wird. Während ei-
nige Vertreterinnen und Vertreter »schwacher« Subjekt-Konzeptionen
freudig den »Tod des Subjekts« begrüßen, besteht für ihre Antagoni-
stinnen und Antagonisten kein Grund zum Feiern. Im Gegenteil: Die
Verteidigerinnen und Verteidiger »starker« Subjekt-Konzeptionen se-
hen im »Ende des Subjekts« nichts geringeres als »Verzicht auf Ver-
antwortung, Auslieferung an fremde Mächte, Auflösung errungener
Formen, Regression auf pathische Frühstufen, ästhetizistische Spiele-
rei, Konzession an die Gewalt und ähnliches« (ebd.).
     Nicht zuletzt in Anbetracht dieser Kontroverse sollen nun, analog
zur vorangegangenen Wegstrecke, einige der Denkgebäude dargestellt
werden, die als »Vorfahren« bzw. Katalysatoren anderer Konzeptio-
nen des Subjekts gelten können. Im Anschluß an diese Darstellung
wird sich nicht nur zeigen, warum und mit welchen Mitteln ein ande-
res Denken dem stabilen, selbst-identischen Subjekt »an den Kragen«
will. Es wird sich auch zeigen, warum die Dezentrierung des souverä-
nen Subjekts nicht zu nihilistischem Relativismus (oder Schlimmerem)
führt, sondern warum – zumindest aus anderer Sicht – das Gegenteil
der Fall ist.

Das Ende des souveränen Subjekts und des allgemeinen
Wesens des Menschen

Der erste der hier zu präsentierenden »Angriffe« auf die Konzeption
des stabilen, souveränen Subjekts findet sich im Werk Friedrich Nietz-

47

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

sches. Nietzsche wandte sich gegen die Konzeptualisierung des Be-
wußtseins als einer festen, unbedingten Größe und stellte dem cartesi-
anischen »Ich denke, also bin ich« die Auffassung »Ich denke, daß ich
bin« entgegen, denn er vertrat den Standpunkt, daß nicht einmal die
Faktoren, die auf das Bewußtsein wirken, genau bestimmt werden
könnten. Damit sei »selbst ein theoretisches Konstrukt, in dem das
Bewußtsein von allen äußeren Einflüssen im Rahmen eines Gedanken-
experiments gereinigt würde, nicht möglich« (Strasen 1996: 62) – und
Descartes ein grober Denkfehler unterlaufen:

»›Es wird gedacht: folglich giebt es Denkendes‹: darauf läuft die argumentatio
des Cartesius hinaus. Aber das heißt, unsern Glauben an den Substanzbegriff
schon als ›wahr a priori‹ ansetzen: – daß, wenn gedacht wird, es etwas geben
muß, ›das denkt‹, ist aber einfach eine Formulirung unserer grammatischen
Gewöhnung, welche zu einem Thun einen Thäter setzt. Kurz, es wird hier be-
reits ein logisch-metaphysisches Postulat gemacht – und nicht nur constatirt
(….). Auf dem Weg des Cartesius kommt man nicht zu etwas absolut Gewis-
sem, sondern nur zu einem Faktum eines sehr starken Glaubens« (Nietzsche
1970: 215).

Der cartesianischen Vorstellung, derzufolge das Bewußtsein den Be-
zugspunkt der Vernunftexistenz, des Selbsterlebens und der Selbstver-
gewisserung darstellt, hielt Nietzsche entgegen, daß die Realität, derer
die Menschen sich bewußt sein könnten, lediglich eine Realität von
Zeichen, eine vereinheitlichte und verallgemeinerte Realität sei. Ange-
sichts der phänomenalen Vielfalt von Wirklichkeit seien die Menschen
darauf angewiesen, Tat-Sachen und Sachverhalte mit Hilfe von Begrif-
fen, Kategorien und Konzepten zu vereinfachen, also Regelmäßigkei-
ten zu entdecken. Diese Regelmäßigkeiten würden wie Regeln behan-
delt bzw. als solche »mißverstanden«, so daß aus (nützlichen) Fiktio-
nen Wahrheit werde:

»Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien,
Anthropomorphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die,
poetisch und rhetorisch gesteigert, übertragen, geschmückt wurden, und die
nach langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich dünken:
die Wahrheiten sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche
sind, Metaphern, die abgenutzt und sinnlich kraftlos geworden sind, Münzen,

48

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eigene« und das »Andere«

die ihr Bild verloren haben und nun als Metall, nicht mehr als Münzen in Be-
2tracht kommen« (Nietzsche 1988: 880-881).

Solch groben Vereinfachungen, solchen »Verwechslungen« von Fik-
tion und Wahrheit also, gilt es in Nietzsches Augen entgegenzutreten
– und zwar nicht zuletzt in bezug auf das Subjekt. Denn auch das
Konzept des Subjekts stellt für ihn nichts anderes als ein Faktum eines
sehr starken Glaubens dar; eine vereinfachende und vereinheitlichende
Fiktion:

»Subjekt: das ist die Terminologie unseres Glaubens an eine Einheit unter all
den verschiedenen Momenten höchsten Realitätsgefühls (…).
     ›Subjekt‹ ist die Fiktion, als ob viele gleiche Zustände an uns die Wirkung
Eines Substrates wären: aber wir haben erst die ›Gleichheit‹ dieser Zustände
geschaffen; das Gleichsetzen und Zurechtmachen derselben ist der Thatbe-
stand, nicht die Gleichheit (- diese ist vielmehr zu leugnen -)« (Nietzsche 1970:
131).

In Anbetracht des Stellenwerts, den die »grammatikalische Gewöh-
nung«, d. h. die Vermittlung von Regelhaftigkeiten durch die Sprache,
in den zitierten Formulierungen einnimmt, ist unschwer zu erkennen,
daß Nietzsche nicht nur mit der neuzeitlichen Konzeption des Sub-
jekts brach, sondern auch denjenigen Argumentationen vorgegriffen
hat, die weiter oben in bezug auf die Frage nach der Möglichkeit mi-
metischer Repräsentation von Wirklichkeit thematisiert wurden. Folg-
lich kommen auch diejenigen, die der Rhetorik und dem moralischen
Gehalt seines Werkes kritisch gegenüberstehen (vgl. etwa Eagleton
1990; Podak 2000), nur schlecht umhin, die grundlegende Bedeutung
anzuerkennen, die ihm im Rahmen der Entwicklung eines Denken des
Dazwischen zukommt. Und tatsächlich gilt Nietzsche weithin als zen-
traler Autor, ja als Drehscheibe am »Eintritt in die Postmoderne«

2(Habermas 1989: 104).
     Dies wird vom zweiten hier anzuführenden »großen Denker« nur
selten behauptet. Dennoch sollte der Beitrag, den Karl Marx im Kon-
text einer Dezentrierung des Subjekts geleistet hat, nicht unterschätzt
werden. Denn es war Marx, der festhielt, daß die Menschen zwar ihre
eigene Geschichte machen, aber daß sie dies »nicht aus freien Stücken,
nicht unter selbstgewählten, sondern unmittelbar vorgefundenen, ge-

49

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

gebenen und überlieferten Umständen« (Marx 1960: 115) tun. Er
wandte sich gegen die Vorstellung vom souveränen Subjekt als Agens
der Geschichte und setzte ihr eine Vorstellung entgegen, derzufolge
»es für Identität immer Bedingungen gibt, die das Subjekt nicht ent-
werfen kann« (Hall 1999: 84):

»Wir werden zum Teil stets von den Handlungsweisen und Diskursen kon-
struiert, die uns ausmachen, so daß wir in uns selbst als individuelle Ichs oder
Subjekte oder Identitäten nicht den Ursprungsort finden können, von dem
Diskurs oder Geschichte oder Handeln ausgehen« (ebd.: 85).

Insofern Marx zudem die Produktionsverhältnisse (und nicht ein ab-
straktes Subjekt) ins Zentrum seiner Analysen und Überlegungen
rückte, habe er – so folgert der marxistische Strukturalist Louis Alt-
husser – die beiden grundlegenden Postulate der modernen Philoso-
phie überwunden:

»1. daß ein allgemeines Wesen des Menschen existiert;
2. daß dieses Wesen das Attribut der einzelnen Individuen ist, die dessen

wirkliche Subjekte sind.
Diese beiden Postulate sind komplementär und untrennbar. Nun aber setzt
ihre Existenz eine ganze empirisch-idealistische Weltanschauung voraus. Da-
mit das Wesen des Menschen universales Attribut sei, müssen in der Tat kon-
krete Subjekte existieren, wie absolute Gegebenheiten: das schließt einen Em-
pirismus des Subjekts ein. Damit diese empirischen Individuen Menschen seien,
muß jedes in sich das ganze menschliche Wesen tragen, wenn nicht de facto, so
wenigstens de jure: das schließt einen Idealismus des Wesens ein« (Althusser
1968: 177).

Mit der Absage an die Existenz eines allgemeinen Wesens des Men-
schen habe Marx, so Althusser weiter, neben anderen philosophischen
Kategorien (wie etwa denjenigen des Empirismus und des idealen We-
sens) auch die Kategorie »Subjekt« aus allen Bereichen ausgeschlossen,
in denen sie vordem geherrscht habe: »Nicht nur aus der politischen
Ökonomie (Ablehnung des Mythos vom homo oeconomicus […] als
Subjekt der klassischen Ökonomie); nicht nur aus der Geschichte (…);
nicht nur aus der Ethik (…), sondern auch aus der Philosophie selbst«
(ebd.: 177-178).

50

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eigene« und das »Andere«

     Auf die mannigfache Kritik, die am »Antihumanismus« des marxi-
stischen Strukturalismus geübt wird, sei an dieser Stelle ebensowenig
eingegangen wie auf die großen Interpretations-»Spielräume«, die sich
beim »Wiederlesen« eines Werkes (hier: dem Werk Marx’ durch Alt-
husser) zwangsläufig öffnen müssen – geht es doch darum, einige der
großen konzeptionellen Brüche mit einem Subjekt nachzuzeichnen,
das mit einer stabilen und vereinheitlichten Identität ausgestattet ist.
Einen solchen Bruch bildet auch die »Entdeckung« des Unbewußten
durch den Psychologen Sigmund Freud. Freud ging davon aus, daß
»unsere Identitäten, unsere Sexualität und die Strukturen unseres Be-
gehrens auf der Grundlage der psychischen und symbolischen Prozes-
se des Unbewußten gebildet werden« (Hall 1994: 194) und nicht auf
der Grundlage einer berechenbaren Rationalität. »Gerade unsere spe-
zielle Erfahrung«, so formuliert der (post-)strukturalistische Psycho-
analytiker Jacques Lacan, »stellt uns jeder Philosophie entgegen, die
sich unmittelbar vom Cogito ableitet« (Lacan 1973: 63). Lacan »ver-
schiebt« die Psychoanalyse Freuds, d. h. »er entreißt die Psychoanalyse
der Psychologie und macht aus ihr explizit die Wissenschaft von den
Wirkungen der Signifikanten, als die sie seiner Meinung nach von
Freud begründet wurde, dem jedoch die Terminologie und die Er-
kenntnisse Saussures noch nicht zur Verfügung standen« (Suchsland
1992: 35-36). Und wie Freud vertritt Lacan den Standpunkt, daß die
Vorstellung vom Ich als einem einheitlichen Ganzen nicht aus einem
autonomen Kern erwachse, sondern vom »Kleinkind nur graduell,
partiell und unter großen Schwierigkeiten gelernt werde« (Hall 1994:
194). Dasjenige frühkindliche Stadium, innerhalb dessen die Vorstel-
lung von einem Ich mit stabilem Mittelpunkt angelegt wird, bezeich-
net er als Spiegelstadium der Entwicklung (Lacan 1973).
     Im Rahmen der imaginären Seinsphase, die in Lacans Ordnung der
Dinge auch das Spiegelstadium umfaßt, sei das Kind noch nicht in der
Lage, zwischen dem Selbst und der Außenwelt zu unterscheiden. Erst
zu einem gewissen Zeitpunkt beginne es, ein – entweder buchstäblich
im Spiegel oder durch den Blick eines Anderen gespiegeltes – einheitli-
ches, integriertes Bild seiner selbst zu imaginieren. Da dieses Spiegel-
bild ein verfremdetes Bild sein müsse, »mißerkenne« sich das Kind
darin: Es er-kenne sich ebenso, wie es sich ver-kenne. Daher bezeich-
net Lacan die imaginäre Seinsphase als das »Reich der Bilder, mit de-
nen wir uns identifizieren, um gerade dadurch zu Fehlwahrnehmun-

51

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

gen und Fehlerkenntnissen von uns selbst geführt zu werden« (Eagle-
3ton 1994: 153).

     Die Bildung des imaginierten Ich vollziehe sich, so Lacan, vor dem
Eintritt des Kindes in dasjenige Register, das er die symbolische Ord-
nung nennt: »die vorgegebene Struktur der Gesellschafts- und Ge-
schlechterrollen und der Beziehungen, aus denen die Familie und die
Gesellschaft besteht« (ebd.: 156). Der Eintritt in diese Ordnung gestal-
te sich insofern schwierig, als er von Spannungen und Widersprüchen
– wie etwa dem »Konflikt zwischen dem Wunsch, der Mutter Freude
zu bereiten und dem Drang, sie zurückzuweisen« (Hall 1994: 195) –,
begleitet werde. Diese Widersprüche könnten nur durch eine radikale
Spaltung in das Ich der bewußten Selbsthabe (moi) und die unbewuß-
ten Seiten des Ich ( je) gelöst werden.
     Aus psychoanalytischer Sicht ist das Subjekt daher notwendig ge-
spalten bzw. »zerbrochen«. Es nimmt sich jedoch insofern als einheit-
lich wahr, als es permanent Identifikationen mit einem »Außen« vor-
nimmt und sich damit eine vermeintlich gesicherte Identität konstru-
iert – und zwar »als Resultat der Phantasien über sich selbst, die im
Spiegelstadium gebildet wurden« (ebd.). Denn obwohl das Spiegelsta-
dium mit dem Eintritt in die symbolische Ordnung überwunden wird,
verschwindet »das Imaginäre als Seins- und Wahrnehmungsmodus des
Subjekts (…) nicht, sondern bildet fortwährend den Hinter- und Un-
tergrund des Symbolischen« (Suchsland 1992: 43). Die als einheitlich
empfundene Ich-Identität aber befindet sich lediglich »auf der ›imagi-
nären‹ Ebene des Ich, die nicht mehr als die Spitze des Eisbergs des
menschlichen Subjekts ist, wie es die Psychoanalyse kennt« (Eagleton
31994: 158). Insofern ist – wenn auch nicht nur aus psychoanalytischer
Sicht – der feministischen Psychoanalytikerin Julia Kristeva zuzu-
stimmen, wenn sie schreibt: »Fremde sind wir uns selbst« (Kristeva
1990).

Andere Subjekte, andere Identitäten

So unterschiedlich die vorgestellten Argumentationen – von Nietzsche
über Marx bis Freud und Lacan – auch sein mögen: sie haben diejenige
Plattform geschaffen, auf der sich die Vertreterinnen und Vertreter ei-
nes anderen Denkens gegen die neuzeitliche Ableitung eines allge-

52

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eigene« und das »Andere«

meinen Wesens des Menschen wenden: eines allgemeinen Wesens des
Menschen, das als gleichmachende und vereinheitlichende Eigenschaft
jedem Individuum oder Jemand innewohnt und die Grundlage für ei-
nen Subjektbegriff bildet, der das Subjekt als eine ebenso unteilbare
wie unterscheidbare Entität allem voraussetzt. Diesem Subjekt wird
die Vorstellung eines hybriden, »verknoteten« oder temporären Sub-
jekts entgegengesetzt, das sich, gleichsam als Produkt eines permanen-
ten Differenzierungsprozesses, in einem nicht endenden Prozeß der
Identifikation befindet. Vor diesem Hintergrund soll nun (wiederum
in Analogie zum letzten Abschnitt) geklärt werden, warum und mit
welchen Mitteln die anderen Denkerinnen und Denker das stabile,
sich selbst besitzende Subjekt zu dezentrieren suchen. Der Versuch ei-
ner Klärung wird mit einer Frage eingeleitet, die zunächst den An-
schein erweckt, als habe sie mit den Fragen nach dem Warum und dem
Mit welchen Mitteln nicht viel zu tun. Zudem dürfte sie »eigentlich«
gar nicht gestellt werden – ist ihr doch ein homogenisierendes Moment
immanent, das streng genommen im Widerspruch zu der auf dieser
Reise gewählten (erkenntnis-)theoretischen Einstellung steht. Es han-
delt sich um die Frage, ob die Dezentrierung des Subjekts, wie sie im
Anschluß an die oben skizzierten »Angriffe« vorgenommen wird,
überhaupt als etwas Neues gelten kann oder ob die Konzeption des
integrierten, »ganzen« Subjekts nicht insofern schon lange ausgedient
hat, als eine »Langzeitbeschäftigung der Soziologie« (Hall 1994: 191)
darin besteht, das Individuum »gesellschaftlich« zu denken.
     Tatsächlich weisen die klassischen Ergebnisse dieser »Langzeitbe-
schäftigung« eine gewisse Verwandtschaft mit den Konzepten eines
anderen Denkens auf. Denn die Soziologie verabschiedete das cartesi-
anische Subjekt insofern, als sie zu erklären suchte, auf welche Weise
Individuen in Gruppen und Gesellschaftsstrukturen eingebunden sind.
Verschiedene Theorien sollten zeigen, wie »Individuen subjektiv
durch ihre Mitgliedschaft und ihre Beteiligung in weiteren sozialen
Beziehungen geformt werden und, entsprechend, wie Prozesse und
Strukturen durch die Rolle, die Individuen in ihnen spielen, erhalten
werden« (ebd.). Eine Schlüsselposition nimmt dabei der Interaktio-
nismus ein, demzufolge sich die Identität der Subjekte in der Interak-
tion zwischen einem »Ich« und der Gesellschaft bildet; oder anders
herum: demzufolge die »Identität die Kluft zwischen dem ›Innen‹ und
dem ›Außen‹ – zwischen der persönlichen und der öffentlichen Welt«

53

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

(ebd.: 182) – überbrückt. Zwar beinhalten die interaktionistischen
Modelle damit eine harsche Kritik am cartesianischen Cogito. Den-
noch kann argumentiert werden, daß sie in ihrer »stabilen Reziprozität
von ›Innen‹ und ›Außen‹« (ebd.: 192) den »Kern« des cartesianischen
Denkens nicht überwinden können, sondern beibehalten müssen.
Denn auch wenn (oder gerade weil) sie das »Innen« der Subjekte als in
kontinuierlichem Dialog mit dem »Außen« stehend konzeptualisieren,
und auch wenn sich etwa in der interaktionistischen Sozialpsycholo-
gie von George H. Mead das Ich in »I« und »Me« trennt (Mead 1968),
so (re-)produzieren sie doch dasjenige dualistische Konzept, das Be-
ziehungen zwischen zwei zwar verbundenen, aber dennoch abge-
grenzten Entitäten (dem Individuum einerseits und der Gesellschaft
andererseits) postuliert. Damit scheinen diese Ansätze von einer hy-
briden Konzeption weit entfernt.
     Einer hybriden Konzeption näher kommen hingegen jene Bilder,
die seit Beginn des 20. Jahrhunderts in unterschiedlichen sozialkriti-
schen Strömungen des intellektuellen und ästhetischen Feldes entwor-
fen wurden. So repräsentiert Walter Benjamins »Flaneur« ein Subjekt,
dessen Spuren sich in den anonymen und gesichtslosen Massen der
großen Städte verlieren (Benjamin 1974: 33-65). Eine solch »isolierte«,
»entfremdete« Subjektkonzeption, wie Stuart Hall (1994) sie auch den
vom »Fremden« handelnden Werken Georg Simmels (1992) oder Al-
fred Schütz’ (1972) unterstellt, kann wohl als eine Vorahnung der end-
gültigen Dezentrierung gelesen werden, der das cartesianische Subjekt
in einem anderen Denken unterzogen werden sollte. Dennoch unter-
scheidet sie sich vom Verständnis der anderen Denkerinnen und
Denker. Denn auch die »klassische Theorie und Soziologie des Frem-
den«, wie Rudolf Stichweh (1992: 295) die Positionen von Simmel und
Schütz (sowie die von Robert E. Park) zusammenfassend bezeichnet,
verhandelt ein letztlich »intaktes« Subjekt. Zwar wird auf unterschied-
liche Art und Weise dessen prekäre Position betont. Aber auch wenn
(oder gerade weil) Marginalität und Fremdheit in den Vordergrund ge-
spielt werden, so erscheint der »Fremde« doch »als Eindringling in
eine stabile Struktur« (Nassehi 1995: 445), deren Stabilität – wie auch
die des »Fremden« selbst – nicht weiter problematisiert wird. Daß eine
vermeintlich stabile Identität erst durch Ausschlußverfahren und ab-
strahierende Homogenisierung hergestellt werden kann und daß irre-
duzibel viele Bedingungen für strukturellen Ausschluß existieren, blieb

54

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eigene« und das »Andere«

dem klassischen Blick weitgehend verborgen. Dieser »unmarkierte«
Blick vermochte die Vielheiten der Differenz und die Vielheit struktu-
rell differenter Bedingungen nicht zu fassen – und zwar sowohl in be-
zug auf die Bedingungen personaler Identifikation als auch in bezug
auf die Bedingungen kollektiver Identifikation. Sie fielen buchstäblich
aus dem Raster des stillschweigend vorausgesetzten Rahmens, der
ebenso weiß, männlich und besitzend strukturiert war, wie er auf der
»Prämisse gesellschaftlicher Integration bzw. kultureller Einheit« (ebd.:
446) beruhte.
     Die blinden Flecke dieses Rahmens wurden – unter Rückgriff auf
die oben thematisierten Theoretikerinnen und Theoretiker – erst und
insbesondere von denjenigen sichtbar gemacht, deren Positionen sich
an den unterschiedlichen gesellschaftlichen »Rändern« befanden. Da-
bei waren es insbesondere die feministischen sowie die postkolonialen
Denkerinnen und Denker, die geltend machten, daß die Konzeption
eines allgemeinen Wesens des Menschen, der Einsatz des Humanen
also als der gleichmachenden Eigenschaft der Individuen, eine zweifel-
hafte Humanität beinhaltet. Denn der vereinheitlichende Gestus des
modernen Denkens, so die weitere und nun auch wieder zeitdiagno-
stische Argumentation, produziert(e) den Ausschluß der (eingeschlos-
senen) »Anderen« insofern, als das »Andere« notwendig zum Konsti-
tutionsprozeß des »Eigenen« gehört – oder in systemtheoretischer
Diktion: als von Inklusion sinnvoll nur dann gesprochen werden kann,
»wenn es Exklusion gibt« (Luhmann 1995a: 241; Hervorhebung JL).
     Demnach gelang es dem Westen und seinem Subjekt nicht trotz ei-
nes patriarchalischen und kolonialen Blicks, sondern durch einen pa-
triarchalischen und kolonialen Blick, die »eigene« historische Identität
als allgemein menschliche zu konstituieren. Oder anders formuliert:
Patriarchalische, koloniale und rassistische Herrschaftsstrukturen stel-
len keine »Betriebsunfälle« oder Schönheitsfehler, sondern integrale
Bestandteile des »zivilisierten« und humanistischen Denkens des We-
stens dar. In diesem Sinn formulierte einer der »Gründungsväter« der
postkolonialen Kritik, Frantz Fanon, auf den Rassismus bezogen:

»Der westliche bürgerliche Rassismus gegenüber dem Neger oder dem ›Bicot‹
[abschätzige Bezeichnung für Nordafrikaner, JL] ist ein Rassismus der Verach-
tung; es ist ein Rassismus, der abwertet. Aber der bürgerlichen Ideologie, die
die Wesensgleichheit der Menschen proklamiert, gelingt es, die ihr eigene Lo-

55

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

gik zu bewahren, indem sie die Untermenschen auffordert, sich durch die
westliche Humanität, die sie verkörpert, zu vermenschlichen« (Fanon 1981:
139-140).

Ob also »aus Irrtum oder schlechtem Gewissen: nichts ist bei uns kon-
sequenter als ein rassistischer Humanismus, weil der Europäer nur da-
durch sich zum Menschen hat machen können, daß er Sklaven und
Monstren hervorbrachte« (Sartre 1981: 23).
     Daß im Rahmen dieses »allgemein menschlichen Projekts« unter-
schiedliche Blicke auf die »Sklaven und Monstren« existierten – fun-
damental ist dabei die Dichotomie zwischen dem »edlen« und dem
»barbarischen Wilden« –, tut dieser Argumentation keinen Abbruch.
Denn die Existenz dieser Dichotomie stellt insofern keinen Wider-
spruch dar, als es sich bei den gegensätzlichen Repräsentationen um
die beiden Seiten ein und derselben Medaille handelt (vgl. Bitterli
1976). So konnten die vermeintlichen Wesensmerkmale des edlen Wil-
den – wie etwa »Vitalität, Unvoreingenommenheit oder Sinnenfreu-
digkeit« (ebd.: 371) – sehr schnell in ihr Gegenteil – »Grobschlächtig-
keit, Dumpfheit oder Wollüstigkeit« (ebd.) – umschlagen:

»Beide Versionen des Diskurses wirkten gleichzeitig. Sie scheinen zueinander
im Widerspruch zu stehen, doch sollten sie genauer als Spiegelbilder voneinan-
der gedacht werden. Beide waren Übertreibungen, gegründet auf Stereotypen,
die sich gegenseitig speisten. Jede Seite setzte ihr Gegenteil voraus. In ihrer
Opposition waren sie systematisch aufeinander bezogen: als Teile eines ›Sy-
stems der Streuung‹, wie es Foucault nennt« (Hall 1994: 164-165).

Entsprechend können die kulturkritischen Artikulationen Jean-Jacques
Rousseaus, die das Stereotyp vom edlen Wilden transportierten (vgl.
Hansen 1995), als Spiegelbilder solcher Theorien gelesen werden, in
denen die »Geschichte der Menschheit« in Modellen einer kontinuier-
lichen, stufenförmiges Entwicklung beschrieben wird und an deren
Ende der »kultivierte« und »zivilisierte« Westen als »der Prototyp und
der Maßstab« (Hall 1994: 173) steht. Solche Stufenmodelle, im 17. und
18. Jahrhundert u. a. von Thomas Hobbes und John Locke formuliert,
wurden zur Grundlage der aufklärerischen Sozialwissenschaft und
sind, wenn auch in abgeschwächter und eher latenter Form, auch heute
noch in vielen Köpfen verankert. Diese Kontinuität kann kaum über-

56

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das »Eigene« und das »Andere«

raschen. Obwohl Diskurse (hier: der koloniale) als historisch spezi-
fisch betrachtet werden sollten, so sind sie zeitlich nicht exakt be-
grenzt. Oder wie Stuart Hall schreibt: »Diskurse hören nicht abrupt
auf« (ebd.: 174). Sie werden immer auf Elementen »vergangener« Dis-
kurse aufbauen und diese in »übersetzter« Form in ihr eigenes Bedeu-
tungsnetz einbinden. Und auch wenn sie heute in »zeitgemäßerer«
Form in Anschlag gebracht werden, so haben auch die Folien des bar-
barischen und des edlen Wilden ihre Bedeutung für die Produktion ei-
ner »zivilisierten« westlichen Identität noch lange nicht verloren.
     Damit dürfte deutlich geworden sein, warum ein anderes Denken
– und hier insbesondere: die Postkolonialismen – das Terrain des Sub-
jekts und seiner gesicherten Identität zu verstören suchen: Die europä-
ischen Nationen konnten sich nur konstituieren »durch den Aus-
schluß des kolonialen Anderen, durch spezifische Blindheit gegenüber
dessen Eigenheit, die nur vermittels einer vereinnahmenden Semantik
der bedrohlichen Fremdheit, des faszinierenden Exotismus, der no-
stalgisch projizierten Authentizität in den Blick treten kann« (Bronfen
u. Marius 1997: 5). Der koloniale Blick blendete die grundlegende Dif-
ferenz des Fremden gegenüber dem Eigenen aus, »um über das Frem-
de im eigenen Begriffsschema verfügen zu können« (Hölz 1998: 7).
Diese Form der Aneignung des Fremden und der Identifikation durch
das Fremde kann als die »eigentlich moderne Form des Kulturaustau-
sches« (Stauth 1993: 11) betrachtet werden: Sie »ist machtvoll, weil sie
egalistisch ist; sie ist egalistisch, weil sie Verständnis der anderen un-
terstellt, dabei aber den selbstkonstitutiven Akt der Fremderkenntnis
verschleiert« (ebd.). Dieser ein- und zugleich ausschließende Gestus
der westlichen Rationalität ist es, demgegenüber ein anderes Denken
bemüht ist, andere Identitäten sichtbar zu machen und den »Ande-
ren« auf diese Weise zu ihrem Recht zu verhelfen.
     Doch wie der Versuch, andere Wahrheiten geltend zu machen, so
beinhaltet auch dieses Ansinnen einige Schwierigkeiten. Hierzu zählt
zum einen die Frage nach der Legitimität bzw. Illegitimität einer ver-
einheitlichenden Rede von der westlichen Moderne. Da diesem Pro-
blem bereits im Rahmen des ersten Terrains nachgegangen wurde,
kann hier auf das Ergebnis der dort angestellten Überlegungen zu-
rückgegriffen werden: auf das Konzept des taktischen Essentialismus.
Dieser Rückgriff erweist sich auch insofern als sinnvoll, als mit seiner
Hilfe nicht nur die bereits genannte, sondern auch eine zweite Schwie-

57

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

rigkeit bearbeitet werden kann: die Frage nach den Mitteln, mit denen
die anderen Denkerinnen und Denker das moderne Subjekt zu dezen-
trieren suchen. Denn nur auf taktisch-essentialistische Art und Weise
kann es gelingen, die Alterität der marginalisierten »Anderen« – und
damit auch ihre Identität als politische und soziale Subjekte – geltend
zu machen, ohne dem essentialisierenden und homogenisierenden
Moment auf den Leim zu gehen, das in der Anerkennung von Diffe-
renz im Rahmen einer identifizierenden Logik zwangsläufig angelegt
ist, und ohne »die zunehmend wohlfeile Übernahme des Begriffs vom
›Anderen‹ durch eine sich selbst feiernde Oppositionspolitik« (Bhabha
1997a: 107) zu (re-)produzieren. Auch auf diesem Terrain wird folg-
lich ein Denken entwickelt, das es ermöglicht, Vielheiten nicht zu re-
duzieren, sondern auszuhalten; ein Denken, das es ermöglicht, die bei-
den Enden einer diskursiven Kette gleichzeitig in der Hand zu behal-
ten (Hall 1997c: 231).
     Eines dieser Enden sei hier als Pol der Differenz bezeichnet. An
diesem Pol geht es darum, die Vorstellung von präsentischer und ur-
sprünglicher Identität über Bord zu werfen. Dann wird es – wie Judith
Butler, Stuart Hall, Homi Bhabha und viele andere gezeigt haben –
möglich, Identität als Differenz im Sinne der différance Derridas zu
denken: als ein durch vielfältiges Einschreiben gekennzeichnetes fort-
währendes »Markieren und Neumarkieren von Positionen innerhalb
eines (…) diskursiven Systems« (ebd.: 236). Doch so gewinnbringend
die Vorstellung des hybriden Subjekts mit einer »frei flottierenden
Identität« auch sein mag – die Freude über diesen Gewinn sollte nicht
dazu verleiten, den zweiten, ebenso wichtigen Pol aus den Augen zu
verlieren: den Pol der Identität. Hierfür spricht, daß die Verstörung
des Subjekts nicht überall als Gewinn betrachtet werden kann. Nur
wenige Mitglieder sogenannter »Randgruppen« haben Positionen inne,
von denen aus sie den »Luxus« einer solchen Verstörung überhaupt
»genießen« könnten (vgl. Berg 1993: 494). Wenn aber Identität nicht
als »Resultat einer beliebigen Wahl in einer flachen, simultanen Ge-
genwart« (Bronfen u. Marius 1997: 3) betrachtet werden kann, wenn
also die Kräfte kultureller Repräsentation nach wie vor als ungleich
betrachtet werden müssen, dann gerät eine andere, eine emanzipatori-
sche Dimension von Identität ins Blickfeld der Differenz. Sie ist es, die
nicht aus dem Blickfeld geraten darf – obwohl der erste Pol, der Pol
der Differenz, genau dies verlangen würde. Denn diese Dimension er-

58

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inmitten vieler Widersprüche – Ein Denken des Dazwischen

möglicht es, die Ungleichheiten im Kampf um kulturelle Repräsenta-
tion von den »Rändern« her zu artikulieren. Entscheidend bei diesen
taktischen Artikulationsformen ist allerdings, daß »sie die entstehen-
den kulturellen Identifikationen begreifen als Schwellenerfahrungen
der Identität, bei der so etwas wie eine ›Einheit nur in Anführungszei-
chen‹ (Hall) gedacht werden kann« (Bhabha 1996: 350). Und so wird
letztlich deutlich, daß es im Rahmen eines anderen Denkens zwar
nicht darum gehen kann, das Konzept der Identität demjenigen der
Differenz zu opfern, aber daß »sich die wahre Frage der Identifikation
erst zwischen Negierung und Bezeichnung« (Bhabha 1997a: 106-107)
und nur in Anführungszeichen stellt.

Inmitten vieler Widersprüche – Ein Denken des Dazwischen

Abschließend sollen einige der grundlegenden Inhalte eines anderen
Denkens festgehalten werden – und zwar über den Umweg einer Pro-
blematisierung jener einleitend zitierten Zeitdiagnose, die die Gegen-
wart als eine Zeit beschreibt, in der das Projekt der Moderne an sein
Ende gelangt sei (vgl. Straub 1991: 49). Die Frage, ob »wir« in der
Moderne oder in der Postmoderne leben, ist nach wie vor umstritten,
und die Vorstellung einer modern-postmodernen Zeitenwende liegt
vielen Beiträgen im-, wenn nicht eplizit zugrunde. Diese Beiträge ver-
mögen zuweilen den Anschein zu erwecken, als würden auf beiden
Seiten der zur Disposition stehenden Demarkationslinie historisch ex-
akt umrissene »Claims« bewacht und verteidigt, als würde buchstäb-
lich »Front gemacht« gegen die jeweils andere Seite. Und da im Rah-
men von »Offensiven« und »Abgrenzungsmanövern« in aller Regel
Kartenmaterial benötigt bzw. (re-)produziert wird, ist es nicht ver-
wunderlich, daß auch die intellektuelle Kriegsführung der Moderne-
Postmoderne-Auseinandersetzung über eine »kartographische Abtei-
lung« verfügt. Ihr Material kommt allerdings viel unauffälliger daher
als die – GIS sei Dank – immer aufwendiger werdenden »real-mili-
tärischen« Produktionen. Als »Karte« gilt hier eine klassische Tabelle,
die vermeintlich moderne Phänomene den »entsprechenden«, ver-
meintlich postmodernen Phänomenen gegenüberstellt (vgl. etwa Gid-
dens 1995: 186).
     Die »Karten« der Moderne-Postmoderne-Auseinandersetzung zei-

59

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

gen also einen strikten Dualismus zwischen der Moderne einerseits
und der Postmoderne andererseits – und transportieren damit die
grundlegenden, formal-logischen Prinzipien desjenigen vereinheitli-
chenden Denkens, das die Vertreterinnen und Vertreter eines anderen
Denkens gerade zu überwinden versuchen: »the principle of identity
(If anything is A, it is A), the principle of contradiction (Nothing can
be both A and not-A), and the principle of the excluded middle (Any-
thing and everything must be either A or not A)« (Hartsock 1987:
194). In Anbetracht dieser Paradoxie wird im folgenden eine Position
erarbeitet, die die Vorstellung eines scharfkantigen Bruches bzw. einer
trennscharfen historischen Demarkationslinie ablehnt.
     Die Erarbeitung einer solchen Position soll bei der Vorsilbe »Post«
ansetzen, auch wenn (oder gerade weil) diese Vorsilbe immer wieder
als eindeutiges Indiz für die Bruch-These angeführt wird. Das »Post«,
so die Argumentation, weise zweifelsfrei darauf hin, daß die Postkolo-
nialismen und (Post-)Feminismen, aber auch die Postmodernismen/
Poststrukturalismen chronologisch nach bzw. im Anschluß an etwas
Vorausgegangenes anzusetzen seien. In den Arbeiten anderer Auto-
rinnen und Autoren hingegen wird die Vorsilbe mit einer weiteren,
darüber hinausgehenden Bedeutung ausgestattet: Das »Post«, so ist zu
lesen, weise nicht nur eine zeitliche, sondern auch eine kritische, (er-
kenntnis-)theoretische Bedeutung auf (vgl. etwa Bhabha 1997a, 1997b;
Hall 1997c; Hulme 1995):

»After our long discussions about poststructuralism and postmodernity, it
should be not too hard to grasp that the ›post‹ in ›postcolonial‹ has two di-
mensions that exist in tension with each other: a temporal dimension, in which
there is a punctual relationship in time between, for example, a colony and a
postcolonial state, and a critical dimension in which, for example, postcolonial
theory comes into existence through a critique of a body of theory analyzed as
at least implicitly ›colonial‹ – with the concomitant recognition that the crit-
ique in part is made possible by the object of the critique« (Hulme 1995: 121).

In dieser Konzeption verliert das »Post« seine Stichhaltigkeit als Indiz
für die These eines trennscharfen Bruches – was nicht zuletzt der be-
sonderen Zeitkonzeption eines anderen Denkens geschuldet ist: Die
andere Konzeption von Zeit nimmt Abstand von einem linearen,
chronologischen Verständnis von Zeit und zielt auf ein Denken in ei-

60

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inmitten vieler Widersprüche – Ein Denken des Dazwischen

ner punktuellen, kairologischen bzw. »disjunkte[n] Zeitform« (Bhabha
1996: 349) ab. Unter dieser Prämisse gelesen, verweist das »Post« der
Postkolonialismen auf einen »Prozeß des Heraustretens aus dem Syn-
drom des Kolonialismus, in dessen Verlauf sich die kolonial geprägten
Strukturen fortsetzen, indem sie transformiert und damit etwas ande-
res werden« (Bronfen u. Marius 1997: 9). Und so kann in Anschluß an
Stuart Hall formuliert werden, daß sich die Postkolonialismen eben
nicht nur »nach« dem Kolonialismus ereignen, sondern gleichzeitig
»über ihn hinausgehen« – ganz so, »wie die Postmoderne sich sowohl
›nach‹ der Moderne entwickelt als auch ›über sie hinausgeht‹ und der
Poststrukturalismus sowohl chronologisch auf den Strukturalismus
folgt als auch seine theoretischen Erfolge ›auf dessen Schultern‹ feiert«
(Hall 1997c: 237).
     Was aber bedeutet »stattfinden nach« und gleichzeitig »hinausge-
hen über« oder gar »Erfolge auf jemandes Schultern feiern«? Folgt
man den Ausführungen Halls weiter, so bedeutet dieses Doppel, die
Übergänge zwischen Macht/Wissen-Systemen nicht als (erkenntnis-)
theoretischen Bruch zu denken, sondern »in Analogie zur (…) Bewe-
gung der Dekonstruktion-Rekonstruktion oder, mit Derrida stärker
im dekonstruktivistischen Sinne gesprochen, als ›doppeltes Einschrei-
ben‹« (ebd.: 239). Ein solches Denken in Kategorien der Dekonstruk-
tion-Rekonstruktion sei schon allein deshalb notwendig, weil die De-
konstruktion von Begriffen nicht auf deren Abschaffung, sondern auf
deren Ausbreitung hinauslaufe – wenn auch in dezentrierter Form.
Folglich bestünden auch die Schlüsselbegriffe der Moderne in dezen-
trierter, gestrichener Form weiter: Sie bestünden weiter »als die (…)
begrifflichen Instrumente und Werkzeuge, mit denen die Gegenwart
reflektiert werden kann – unter der Voraussetzung, daß sie in ihrer de-
konstruierten Form verwendet werden« (ebd.: 240).
     Einige dieser »Schlüsselbegriffe« wurden im Rahmen der vorange-
gangenen Teilstücke explizit thematisiert. So stellen »Subjekt« und
»Identität« nur zwei der Begriff dar, »die, nachdem sie in ihrer einheit-
lichen und essentialistischen Form radikal auseinandergenommen
worden waren, mit dem Maß, in dem sie sich in ihrer dezentrierten
Form als neue diskursive Positionierungen ausbreiteten, unsere kühn-
sten Erwartungen übertrafen« (ebd.: 230). Gleiches gilt für die eben-
falls thematisierten Begriffe »Wirklichkeit« und »Wahrheit«. Auch sie
wurden der Bewegung der Dekonstruktion-Rekonstruktion unterzo-

61

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

gen, auf daß sie fürderhin lediglich in gestrichener, vorläufiger, partiel-
ler oder dezentrierter Form zum Tragen kommen. In dieser Form ber-
gen sie insofern große Potentiale, als sie darauf aufmerksam machen,
daß es die eine Wirklichkeit ebensowenig geben kann wie die eine
Wahrheit und daß die Produktion von Wahrheit und Wirklichkeit auf
vielfältige Weise in das Feld der Macht eingelassen ist.
     Wenn die Vertreterinnen und Vertreter eines anderen Denkens
damit auf dem Standpunkt stehen, alles könne ebensogut ganz anders
sein, dann sind sie weit davon entfernt, im Sinne des traditionellen
Skeptizismus zu argumentieren. Vielmehr kann im Anschluß an Nik-
las Luhmann formuliert werden, daß sie dessen Problemstellung
überwunden haben. Denn der Skeptizismus »hatte die Möglichkeit
einer festen, wahrheitsfähigen Beziehung zwischen Erkenntnis und
Realität nur bezweifelt« (Luhmann 1992: 95). Demgegenüber wird in
einem anderen Denken die Auffassung vertreten, daß »eine solche
Beziehung gar nicht bestehen darf« (ebd.) – und zwar insofern, als
Wissenschaft zwangsläufig zur Theologie gerinnt, wenn sie eine solche
Beziehung postuliert. Denn dann denkt sie Realität aus der Perspekti-
ve des Nirgendwo – und damit aus »der Perspektive Gottes (…), dem
allein das Privileg zusteht, eine Perspektive des Nirgendwo einzuneh-
men, und der deshalb ohne Perspektive auskommt« (Nassehi 1999:
354).
     Doch es sind, wie bereits angedeutet, längst nicht nur die Begriffe
»Identität« und »Subjekt«, »Wahrheit« und »Wirklichkeit«, die in ih-
rer dekonstruierten Form weiterbestehen. Auch »Kultur« stellt einen
solchen »Schlüsselbegriff« dar – wenngleich der Kulturbegriff im
Rahmen der vorangegangenen Wegstrecken eher implizit, d. h. »zwi-
schen den Zeilen« thematisiert wurde. Und wie die bislang genannten
Begriffe, so mußte auch der Kulturbegriff zunächst einmal dekonstru-
iert bzw. seiner ontologischen Ehren enthoben werden:

»Sowohl die anthropologischen als auch die ästhetischen Vorstellungen von
Kultur sind kürzlich ernsthafter Kritik ausgesetzt worden. Vorstellungen einer
›ganzen Lebensweise‹, insbesondere insofern sie verräumlicht wie ethnisch
konzipiert sind und so eine singuläre Kultur in einem begrenzten Raum kon-
struieren, werden immer mehr (…) als das Produkt der kolonisierenden und
imperialistischen Projekte des modernen Europas betrachtet. Ästhetische Vor-
stellungen von Kultur sind sozusagen ›dekonstruiert‹ worden von Bourdieu

62

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inmitten vieler Widersprüche – Ein Denken des Dazwischen

und seinen Anhängern, von Feministinnen und anderen, die der Auffassung
sind, daß solche Klassifizierungen weniger eine selbständige Gruppe von Prak-
tiken mit inhärentem Wert bezeichnen, als Unterscheidungen von Wert und
Macht produzieren und verkörpern« (Grossberg 1997: 19-20).

Das Zitat von Lawrence Grossberg, einem Vertreter der sogenannten
cultural studies, macht deutlich, daß der Kulturbegriff von anderen
Denkerinnen und Denkern, ganz im Sinne der Dekonstruktion, nicht
im Sinne eines vorgefundenen empirischen Faktums verwendet wird
(vgl. auch Geertz 1987). Aber Grossberg deutet gleichzeitig an, auf
welche Weise der Kulturbegriff rekonstruiert wurde. Den Kulturbe-
griff zu anders zu denken heißt immer auch zu fragen, in welchen
Kontexten »Kultur« in Anschlag gebracht wird; warum und vor allem
wie von »Kultur« bzw. »Kulturen« gesprochen wird. Entsprechende
Untersuchungen ergaben, daß damit immer auch eine Abgrenzung ge-
gen die (bzw. eine Ausgrenzung der) vermeintlich »Anderen« erreicht
wird:

»Kulturelle Formen bewegen sich stets im Horizont und damit in selektiver
Abgrenzung zu anderen kulturellen Formen: Nationalkulturen schöpfen ihren
Sinn nicht zuletzt aus dem Vorhandensein anderer Nationalkulturen (…); kul-
turelle Milieus, ästhetische Formen und künstlerische Stile leben geradezu da-
von, sich von anderen Milieus, Formen und Stilen zu unterscheiden (…)«
(Nassehi 1997: 187-188).

Vor diesem Hintergrund ergab sich die Rekonstruktion des Kulturbe-
griffs gemäß dem Konzept der Transkulturalität (vgl. Hall 1997c). In
diesem Konzept ist »Kultur« insofern als dezentriert zu bezeichnen,
als bedacht wird, daß Kulturen keine »ontologisch vorhandene[n]
Einheiten« (Nassehi 1997: 189) darstellen; daß sie nicht gefunden, son-
dern erfunden werden. Zwar gründet der andere Kulturbegriff »auf
den Differenzierungsprozessen des Rassismus und einer gemeinsamen
geschichtlichen Erfahrung von Unterdrückung« (Bloedner 1999: 75).
Aber er problematisiert zugleich die Vorstellung vermeintlich gegebe-
ner kultureller Entitäten und verweist auf die damit verbundenen Me-
chanismen der Inklusion und Exklusion.
     Die Dekonstruktion-Rekonstruktion des Kulturbegriffs führte
schließlich dazu, daß das Verhältnis von gesellschaftlicher Totalität

63

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

und kultureller Vermittlung anders als in den Kategorien des klassi-
schen Basis-Überbau-Schemas konzeptualisiert wurde und daß jene
Felder, die – in (dogmatisch) marxistischer Perspektive – dem »Über-
bau« zugeordnet werden, eine Aufwertung erfuhren (vgl. Göttlich
1999). Zwar diente das marxistische »Standbein« eines anderen Den-
kens diesbezüglich als (negative) Folie. Aber dies bedeutet umgekehrt
nicht, daß das »ökonomische Kind mit dem marxistischen Bade« aus-
geschüttet worden wäre; will sagen, daß seither alle Ausschlüsse – sei-
en sie nun ökonomischer, geschlechtsspezifischer oder eben »kulturel-
ler« Art – unter den Mantel eines eifersüchtigen und omnipotenten
Kulturbegriffs gezwungen würden. Denn auch nach dem »Privilegien-
entzug für die ›Klasse‹« (Bloedner 1999: 70) ist das Interesse für das
Ökonomische – und dessen Verhältnis zum Symbolischen – nicht ver-
schwunden. Es mag sein, daß hierfür die Hinwendung zur Semiotik
und zum (nach-)marxistischen Strukturalismus eine Rolle spielte, die
viele andere Denkerinnen und Denker durchliefen – zumindest bis zu
dem Zeitpunkt, zu dem »die Rezeption Foucaults und Derridas die
materialistische An- und Rückbindung im Zeichen des Postmarxismus
(vor allem im US-amerikanischen Raum) weitestgehend obsolet«
(Göttlich 1999: 58) werden ließ.
     Aber wie dem auch sei: Infolge seiner Dekonstruktion-Rekon-
struktion hat der Kulturbegriff eine Verschiebung erfahren, die Homi
Bhabha als »Schwerpunktverlagerung vom Kulturellen als epistemolo-
gischem Gegenstand zum Kulturellen als Artikulationsterrain« (Bha-
bha1996: 349) bezeichnet. Dieses»Artikulationsterrain«kommtebenso
ohne ethnisch- oder religiös-kulturellen Absolutismus aus, wie es dar-
auf verzichtet, Alleinvertretungsansprüche anzumelden und alle ande-
ren Felder zu negieren. Damit gibt es kein objektives »theoretisches
Maß mehr für das, was wir Kultur nennen wollen« (Nassehi 1997:
188). Was bleibt, ist ein kultureller Zugang zur Wirklichkeit; eine
kulturelle Brille, die eine unbestimmte Wirklichkeit bestimmbar
macht – allerdings unter der Prämisse, daß alles auch ganz anders sein
könnte.
     Der letzte der de- und rekonstruierten Schlüsselbegriffe, der im
Rahmen dieser Zusammenfassung genannt werden soll, ist der Begriff
»Theorie«. Zwar wurde der besondere Theoriebegriff eines anderen
Denkens – die traveling theory – bereits in der Einleitung angespro-
chen. Aber nach den bisher zurückgelegten Wegstrecken können die

64

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inmitten vieler Widersprüche – Ein Denken des Dazwischen

einleitend gemachten Aussagen ergänzt werden: Die Theorie eines an-
deren Denkens kann als ein Projekt verstanden werden kann, das ei-
nen Raum öffnet, in dem Theorie und Praxis »in ein produktives, er-
gänzendes Verhältnis« (Bhabha 1996: 350) gesetzt werden; »in dem
mit Hilfe der Theorie zugleich das nur Theoretische überschritten
werden soll« (ebd.). Die in diesem Raum praktizierte theoretische (Ar-
tikulations-)Praxis stellt, insofern sie die Kontingenz gesellschaftlicher
Wirklichkeit und den hybriden Status der Subjektposition betont,
»sowohl die transparente Realität des Empirismus als auch die Auto-
kratie des Autors bzw. der Autorin« (Bhabha 1994: 179; Übersetzung
JL) radikal in Frage. Gleichzeitig ist diese Praxis weit davon entfernt,
sich einer engagierten Auseinandersetzung mit Fragen von Macht und
Herrschaft entziehen zu wollen. Denn sie erkennt an, daß der Rück-
zug auf eine Position, die jenseits der Fragen nach Macht und Herr-
schaft angesiedelt wäre, nicht möglich ist.
     Folglich zielt das Standardargument, das von seiten der »moder-
nen« Theoretikerinnen und Theoretiker gegen ein Denken des Dazwi-
schen vorgebracht wird, ins Leere. Dabei handelt es sich um den Vor-
wurf einer »Geisteshaltung der Beliebigkeit, die davon ausgeht, daß
alle Beziehungen ohnehin nur illusionär sind, keine klare Wertigkeit
besitzen« (Bloedner 1999: 73). Zwar trifft es zu, daß die Theoretike-
rinnen und Theoretiker eines anderen Denkens den grands récits, den
großen emanzipatorischen und aufklärerischen Erzählungen der Mo-
derne eine Absage erteilen (vgl. Lyotard 1979). Aber eine Absage an
die eine, als selbstverständlich geltende Wahrheit impliziert nicht, daß
normative Fragen als »sinnlos« verworfen werden. Denn durch eine
solche Absage wird die eine Wahrheit aus ihren theologischen Höhen
auf den Boden dieser Welt gebracht. Sprich: Durch eine solche Absage
zeigt sich, daß die Wahrheit »von dieser Welt [ist], wo sie aufgrund
vielfältiger Zwänge produziert wird und über geregelte Machtwirkun-
gen verfügt« (Foucault 1978: 51) und wo es Mechanismen der Sank-
tionierung und Bestimmung dessen gibt, was »wahr ist und was nicht«
(ebd.). Folglich kann die Absage an die eine, als selbstverständlich gel-
tende Wahrheit als Vorbedingung für eine politisch engagierte Kritik
gelten.
     Zwar differiert die Schärfe, mit der diese Kritik vorgebracht wird,
innerhalb der einzelnen Ansätze ebenso wie innerhalb der einzelnen
Beiträge. Aber alle Beiträge zielen darauf ab, jenen Wahrheiten und

65

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Etappe: Unterwegs zu einem anderen Denken

Identitäten zu ihrem Recht zu verhelfen, die sich im blinden Fleck
universalistischer Erzählungen befinden. Während die (post-)femini-
stischen Beiträge hauptsächlich die vielfältigen Erfahrungen geschlecht-
licher Differenz aufs Tapet bringen, sind die »postkoloniale[n] Reise-
routinen« (Bloedner 1999: 74) insbesondere von der De- und Rekon-
struktionsarbeit auf dem Feld der kulturellen Differenz geprägt. Und
so kann ein Denken des Dazwischen – anderslautenden Berichten zum
Trotz – gelesen werden als »ein neuer Vorstoß in Richtung auf eine
angemessenere Form, Gesellschaftlichkeit (…) zu denken und zu ge-
stalten« (Engelmann 1990: 10).
     Nach diesen Ausführungen dürfte nicht nur deutlich geworden
sein, warum die Vorstellung eines historischen Bruches zwischen Mo-
derne und Postmoderne verabschiedet werden sollte. Es dürfte auch
deutlich geworden sein, daß die beliebte Frage, ob die heutige Zeit als
modern oder postmodern anzusprechen sei, insofern als naiv zu be-
zeichnen ist, als »sie ein Zeitschema unterlegt, dessen ›Semantik‹ es ge-
rade zu befragen gilt« (Waldenfels 1990: 16). Vor diesem Hintergrund
wird hier eine Perspektive eingenommen, die ein Denken des Dazwi-
schen nicht durch einen »großen« Bruch mit der Moderne, sondern
durch eine die Vielzahl interner Differenzen zwischen Identität und
Differenz charakterisiert sieht – ist ein solches Denken doch durch den
Versuch gekennzeichnet, »mehr als eine Differenz auf einmal zu theo-
retisieren und diese Differenzen als permanente Neupositionierungen
in den (…) kulturellen und politischen Feldern zu begreifen« (Bloed-
ner 1999: 73). Daher ist Leela Gandhi zuzustimmen, wenn sie den
Postkolonialismen ein Denken bescheinigt, das sich zwischen »Natio-
nalismus und Internationalismus, strategischem Essentialismus und
Hybridität, Solidarität und Zerstreuung, einer Politik der Struktur
oder Totalität und einer Politik des Fragments« (Gandhi 1998: ix;
Übersetzung JL) bewegt. Dieses Denken sollte allerdings nicht dahin-
gehend verstanden werden, als strebe es danach, die Widersprüche
zwischen all diesen Gegenpolen aufzuheben. Im Gegenteil: Es kann als
ein Denken von und in Widersprüchen aufgefaßt werden, die insofern
nicht im Sinne der Dialektik aufzuheben sind, als es darum geht, »un-
vereinbare Dinge beieinander zu halten, weil beide oder alle notwen-
dig und wahr sind« (Haraway 1995: 33). Und so ungewohnt dieses
Aushalten von Widersprüchen auch sein mag, so ist es doch insbeson-
dere das Denken in Kategorien des Dazwischen – oder eben die Wi-

66

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inmitten vieler Widersprüche – Ein Denken des Dazwischen

dersprüchlichkeit –, das die Attraktivität und Produktivität eines an-
deren Denkens ausmacht.
     Daher sollte die Widersprüchlichkeit auch nicht dazu verleiten, die
Reise an dieser Stelle frustriert abzubrechen. Denn gerade unter einer
Prämisse, derzufolge viele Wege nach Rom führen und gleichzeitig
nicht nach Rom führen, ergeben sich einschneidende Konsequenzen
für das Verständnis von Wahrheit und Wissen: Wird nämlich davon
ausgegangen, daß Bedeutungen weder »in den Dingen wohnen« noch
natürlich oder »gottgegeben« sind; daß die Wirklichkeit nicht per se
existiert, sondern sprachlich bzw. diskursiv konstruiert ist; daß die
(Re-)Produktion von Objekten und Identitäten sich nicht außerhalb
machtvoller Diskurse vollziehen kann; daß das Konzept der einen
Wahrheit ebenso zu verabschieden ist wie die anderen Metaerzählun-
gen der Moderne, und wird gleichwohl (oder gerade deshalb) an einer
Position festgehalten, die von nihilistischem Relativismus weit entfernt
ist, dann hat dies weitreichende Konsequenzen – und zwar nicht zu-
letzt für das Verständnis von wissenschaftlichen Disziplinen. So be-
steht das Ziel der zweiten Etappe darin, mit einer anderen Brille auf
eine dieser Disziplinen zu schauen: auf die fachwissenschaftliche Geo-
graphie.

67

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  27- 67) T01_01 etappe1.p 313510636882

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  68    ) vakat 068.p 313510636890

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

 
 
 
 
 
 

2. Etappe:

Geographie ANDERS denken

Einleitung

Welches sind die Konsequenzen, die sich aus dem Aufsetzen der skiz-
zierten anderen Brille für das Verständnis von Geographie ergeben?
Eine situierte und notwendig partielle Antwort auf diese Frage – hier
zeigen sich bereits erste Spuren eines anderen Denkens – soll mit der
Problematisierung einer zweiten Frage eingeleitet werden. Bei dieser
zweiten Frage handelt es sich um diejenige nach dem gängigen, dem
traditionellen Verständnis von Geographie und damit um die Gret-
chenfrage der institutionellen Geographie. Sie kommt meist als »Was
ist (eigentlich) Geographie« daher und befindet sich im deutschspra-
chigen Kontext in gefährlicher Nähe zu einer Frage, die eng mit diszi-
plin- und karrierepolitischen Aspekten verbunden ist: zu der Frage,
was denn richtigerweise unter Geographie zu verstehen ist und damit
umgekehrt eben auch richtigerweise nicht unter Geographie zu verste-
hen ist. Zwar mag ein solcher Zusammenhang von forschungsprakti-
schen und disziplinpolitischen, zwischen kognitiv-disziplinären und
institutionell-disziplinierenden Aspekten auch in anderen wissen-
schaftlichen Kontexten gegeben sein. Doch es hat den Anschein, als sei
dieses Terrain im Rahmen der deutschsprachigen Geographie beson-
ders gefährlich; als bestünden hier besonders wirksame Kontrollme-
chanismen hinsichtlich disziplinpolitischer Ein- und Ausschlüsse. Die
These einer relativ zu anderen Kontexten schärferen Form der Diszi-
plinierung könnte auch eine Erklärung für die Zurückhaltung bieten,
die deutschsprachige Fachvertreterinnen und Fachvertreter bezüglich
theoriepolitischer Diskussionen an den Tag legen – in offenem und

69

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

konstruktivem Sinne wohlgemerkt. Dagegen scheint die repressive
Äußerung, dies oder das sei »ja wohl keine Geographie mehr«, beina-
he zum Pflichtprogramm zu gehören. Folglich vermag die Welt der
deutschsprachigen Geographie zuweilen den Anschein zu erwecken,
»als werde sie von einem Zentralverband tumber Diskurskontrolleure
beherrscht« (Hard 1999: 134).
     Trotz des disziplinär-disziplinierenden Nexus aber hat auch die
deutschsprachige Geographie einige kritische Interventionen in die Sa-
kralisierung der richtigen Theorie und die reziproke Pathologisierung
der anderen oder falschen Theorien hervorgebracht. Als exponiertester
Kritiker der »Was-ist-eigentlich-Geographie«-Frage kann vielleicht
Gerhard Hard betrachtet werden. Im »Lotsenbuch für das Studium

2der Geographie« (Bartels u. Hard 1975) empfahl er, sich erst gar nicht
auf diese Frage bzw. deren Variante des »Ist-das-noch-Geographie?«
einzulassen. Denn »wer so frage, versuche (…), den Studenten von in-
teressanten modernen Fragen auf hausbackene Traditionsthemen zu-
rückzulenken« (Hard 1990: 1). Zudem – und diese Argumentation fin-
det sich im einleitenden Kapitel seiner »wissenschaftstheoretischen
Einführung« aus dem Jahr 1973 – zeigte er auf sprachanalytischer
Grundlage auf, daß diese Frage als eine Wesensfrage »in ihrer ur-
sprünglichen ›absoluten‹ Form keinen angebbaren Sinn« (Hard 1973:
17) ergebe. Fragen mit einem (beliebig präzisierbaren) Sinn könnten
erst dann entstehen, wenn die Wesensfrage in ihre verschiedenen Di-
mensionen zerlegt würde. Hierzu zählte Hard u. a. die Fragen nach
den vielen »realexistierenden Geographien, nach den Selbstverständ-
nissen der betreffenden Geographen und nach den wünschbaren geo-
graphischen Forschungsprogrammen« (Hard 1990: 1), die sich dann
unter wissenschaftssoziologischen, wissenschaftsgeschichtlichen oder
forschungslogischen Aspekten zumindest teilweise beantworten lie-
ßen.
     Nun könnte angenommen werden, daß fast drei Jahrzehnte solcher
Interventionen inzwischen Früchte getragen haben; daß Hards Beiträ-
ge zu den »Klassikern« der fachtheoretischen Auseinandersetzungen
avanciert und dementsprechend inkorporiert sind. Dann würde die
»Was-ist«-Frage heute nicht mehr im essentialistischen Sinne, sondern
womöglich als sprachliches Kürzel einer ihrer Dimensionen gestellt
und beantwortet. Doch es drängt sich der Verdacht auf, als sei der
Glaube an die Sinnhaftigkeit der Wesensfrage – insbesondere in ihrer

70

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

repressiven Form, also im Sinne eines gestrengen »Ist-das-überhaupt-
noch-Geographie?« – noch lange nicht vom Tisch. Diesen Eindruck
vermag zumindest ein Blick auf die Entwicklung der fachtheoretischen
Auseinandersetzung seit Mitte der 1980er Jahre zu vermitteln. Seit die-
ser Zeit bemühen sich einige Mitglieder der geographischen Gemeinde
um eine Neuorientierung der Geographie und damit um eine Erweite-
rung des fachlichen Horizonts (Klüter 1986; Weichhart 1986; Werlen
1986, 1987). Zwar stellen solche Bemühungen keine Innovation der
letzten fünfzehn Jahre dar. Allerdings stellen die genannten Autoren
die geographische Fachtradition »in einer für die deutsche Geogra-
phieszene ungewöhnlich angeregten Diskussion« (Sahr 1999: 43) in
Frage. An diesem Punkt, der mit Wolf-Dietrich Sahr (1999) als epi-
stemologischer Bruchpunkt in der geographischen Tradition bezeich-
nen werden mag oder auch nicht, zeigt sich, wie weit der Glaube an
die eine, die richtige oder eben die »eigentliche« Geographie (noch)
verbreitet ist. Und betrachtet man die Vorbehalte, die gegenüber den
genannten Autoren geltend gemacht werden, so könnte man beinahe
selbst dem Glauben anheimfallen, es existiere eine Frau Geographie in
Person, die Auskunft darüber gibt, wer sie überhaupt und eigentlich
sei und wie sie überhaupt und eigentlich zu untersuchen sei.
     Die Vorbehalte gegen abweichende Konzeptionen zeigen sich in
symptomatischer Weise am Beispiel der Diskussionen, die bezüglich
Benno Werlens Entwurf einer handlungstheoretischen Sozialgeogra-
phie geführt werden. Zwar kann hier nicht der Ort für eine Auseinan-
dersetzung mit »1.000 Seiten Werlen« (Blotevogel 1999: 2) sein. Dies
ist aber insofern zu verschmerzen, als an dieser Stelle lediglich die Art
und Weise interessiert, in der Werlen als »Meilenstein« im Rahmen der
deutschsprachigen scientific community verhandelt wird. Die Abwehr-
reaktionen, mit denen das geographische Immunsystem auf seinen
Entwurf reagiert, zeigen sich in den Augen Sahrs (1999) exemplarisch
am Beispiel der in der »Erdkunde« abgedruckten Beiträge von Benno
Werlen (1993) einerseits und Jürgen Pohl (1993) andererseits:

»Die Debatte zwischen Werlen und Pohl ist geradezu symptomatisch für den
Diskussionsstil und die Diskursentwicklung in Deutschland. Als Aussenste-
hender versteht man eigentlich die ganze Debatte nicht. Werlen diskutiert den
›Raum‹ als handlungsstrukturiertes Produkt und damit Objekt der Handlun-
gen, und Pohl antwortet – auf einer vollkommen anderen diskursiven Ebene –

71

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

mit einer fachpolitischen Begründung des Raumes als Objekt der strategischen
Ressourcen für Geographen, ohne auch ein einziges Mal auf den Regionalisie-
rungsbegriff von Benno Werlen einzugehen« (Sahr 1999: 48).

Es stellt sich zwar die Frage, inwieweit es gerechtfertigt ist, ausgerech-
net Pohl als exemplarischen Antagonisten ins Feld zu führen – und
dies nicht nur, weil »Diskurse mehr [sind] als ihre Sprecher« (ebd.: 50)
und die Argumentation weniger durch Subjekte als durch »die Konfi-
guration des Diskurses« (ebd.) bestimmt ist. Dennoch können die
Ausführungen Sahrs in vielen Punkten als erhellend betrachtet werden.
Dies mag nicht zuletzt daran liegen, daß Sahr die deutschsprachige
Geographie von »außen« betrachtet und damit einiges als bemerkens-
wert herauszustreichen vermag, was »innen« alltäglich und gewohnt
erscheint – als müsse es so und könne es nicht anders sein. So zeigt er
auf, daß Werlen »mit einer für ihn nicht sehr fruchtbaren Raumdiskus-
sion aufgehalten« (ebd.) wird, obwohl die Rolle des Raums in seinem
Gedankengebäude (insbesondere in Relation zum zentralen Konzept
der Regionalisierungen) eine eher untergeordnete Rolle spielt. Das Be-
harren auf der Raumdiskussion kann aber kaum überraschen – ist
doch »die Reflexion der Geographen über die Geographie (…) seit na-
hezu zwei Jahrhunderten an den Raumbegriff gefesselt« (Hard 1986:
77). Und so scheint, in einer Bewegung gegen den »Raum-Exorzis-
mus«, immer noch die Wahrung dessen im Vordergrund zu stehen,
was mit Heiner Dürr als eine Form der »wissenschaftslogischen Hy-
giene traditioneller Räumler-Theorien« (Dürr 1986: 20) bezeichnet
werden könnte.
     Im Eifer des Gefechts um den Gegenstand und die damit verbun-
dene Identität der Disziplin aber scheinen nur wenige zu bemerken,
daß Werlen durchaus Wert darauf legt, seinen Ansatz »disziplinpoli-
tisch lokalisieren zu können« (Werlen 1995: 16), und daß er sich selbst
als disziplinär-disziplinierender »Was-ist«-Geograph zu erkennen
gibt. Dies tut er insofern, als er die Frage nach Gegenstand und For-
schungspraxis (nach dem Kognitiv-Disziplinären) explizit mit diszi-
plinpolitischen Fragen (dem Institutionell-Disziplinierenden) verbin-
det. So erweckt er zuweilen den Anschein, sein Verständnis von Geo-
graphie nicht für ein neues und besseres, sondern für das wahre Ver-
ständnis zu halten und damit gleichsam zur Apotheose zu erheben. Ob
dies nun seinen »Intentionen« entspricht oder eine »unbeabsichtigte

72

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginative Geographien: Geographie als Diskurs

Handlungsfolge« im Kampf gegen die »Diskurskontrolleurinnen« und
»Diskurskontrolleure« darstellt, sei dahingestellt. Jedenfalls scheint
auch Benno Werlen nicht (oder nur langsam) müde zu werden, darauf
hinzuweisen, wohin die Reise in seinen Augen nicht nur gehen solle,
sondern gehen müsse (für eine relativierende Aussage vgl. aber Werlen
1999). Damit darf vermutet werden, daß Werlen trotz einer Über-
schreitung fachgeographischer Grenzen in einem Mechanismus gefan-
gen bleibt, den Jürgen Hasse als »quasiautomatistische Selbstzensur«
bezeichnet hat: daß er die »heimlichen Regeln« der Disziplin befolgt,
»nach denen Denkbares, Denkwürdiges, Undenkbares, Geächtetes,
Gewolltes usw. ineinandergreifen« (Hasse 1989: 20).
     Demgegenüber stellt das Folgende einen Versuch dar, dieser »qua-
siautomatistischen Selbstzensur« zu entkommen. Es stellt einen Ver-
such dar, sowohl die institutionell-disziplinierenden als auch die ko-
gnitiv-disziplinären Grenzen der deutschsprachigen fachwissenschaft-
lichen Geographie zu mißachten und damit auch die Frage, ob dieses
Buch »überhaupt noch Geographie ist«, hintanzustellen. Denn ein an-
deres Denken eröffnet einen Denkraum, in dem durch das Infragestel-
len von disziplinär-disziplinierenden Demarkationslinien ein anderes
Verständnis – im Plural gedacht – von Geographie entwickelt werden
kann. Da ein solches Verständnis in der deutschsprachigen Geographie
noch kaum etabliert scheint, soll nun eine seiner möglichen Erschei-
nungsformen vorgestellt werden. Die Konsequenzen wiederum, die
dieses andere Verständnis von Geographie für die geographische For-
schungspraxis zeitigt, werden in einem dritten Teil thematisiert. Auf
dem vierten und letzten Teilstück wird es schließlich darum gehen, die
Befunde zusammenzufassen und in diesem Kontext auch noch einmal
auf das Feld der »quasiautomatistischen Selbstzensur« zurückzukom-
men.

Imaginative Geographien: Geographie als Diskurs

»What I find myself doing (…) is rethinking geography«. Dieses Zitat
stammt nicht, wie vermutet werden könnten, aus dem Kontext der
geographischen scientific community. Es ist der Literaturwissenschaft-
ler Edward Said, der von sich behauptete, die Geographie neu/umzu-
denken (Said zit. in Gregory 1995b: 447). Und tatsächlich können sei-

73

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

ne Beiträge als ebenso weitgehendes wie erfolgreiches Projekt gelesen
werden, die Geographie auf Grundlage der im Rahmen der ersten
Etappe skizzierten Verschiebungen des abendländischen Denkens neu
zu verhandeln. Dennoch dürfte ihm kaum daran gelegen sein, auf die
Position eines »postkolonialen literaturwissenschaftlichen Geogra-
phen« oder eines »postkolonialen geographischen Literaturwissen-
schaftlers« reduziert zu werden. Denn jenseits aller institutionell-
disziplinierenden Zuschreibungen ging und geht es diesem theore-
tisch-praktischen Denker, der insbesondere durch seine Arbeit zum
orientalistischen Diskurs (Said 1978) als »Begründer« der Postkolonia-
lismen gelten kann, in erster Linie um die grundlegende Thematik ei-
nes anderen Denkens: um eine Kritik der Repräsentationsprozesse, in
denen falsches bzw. diskriminierendes Wissen über den oder die »An-
dere« (re-)produziert wird. In Opposition zu den identifizierenden
Strategien des westlichen Denkens formulierte er die zentrale Frage:
»How can we know and respect the other?« (Said zit. in Williams u.
Chrisman 1994: 8), auf die die Vertreterinnen und Vertreter eines an-
deren Denkens bessere oder zumindest andere, weniger diskriminie-
rende Antworten zu finden hoffen.
     Orientalism« (Said 1978) kann also, wenn auch entgegen der Vorga-
be, keine Ursprünge festlegen zu wollen, als Ursprung des theore-
tisch-praktischen Dazwischen gelesen werden, das sich durch die ge-
samte Literatur eines anderen Denkens zieht. Zwar wurde das Buch
von »differenteren«, d. h. radikal dekonstruktivistischen Theoretike-
rinnen und Theoretikern als inkonsistent zurückgewiesen (vgl. etwa
Young 1990) – weist es doch eine Verwandtschaft mit der écriture en-
gagée Jean-Paul Sartres (vgl. Sartre 1981) auf. Gleichwohl war es nicht
zuletzt die Auseinandersetzung mit der widersprüchlichen Normativi-
tät Saids, die die Zwischen-Perspektive der Postkolonialismen erst zu
formulieren gestattete. Und so ist seine Normativität, die von einer
spezifischen »humanistischen Humanismuskritik« geprägt ist, längst
zum Allgemeingut der postkolonialen Kritik avanciert (vgl. Driver
1992). Gleiches gilt für seinen Umgang mit der Geographie. Zwar be-
gegnet Said der Vorstellung einer natürlichen oder gar gottgegebenen
geographischen Wirklichkeit mit großer Skepsis – könnte er doch
nicht wirklich als anderer Denker gelten, wenn er sich nicht daranma-
chen würde, den Glauben an geographische Fakten nachhaltig zu er-
schüttern. Aber seine Beschäftigung mit der Geographie beschränkt

74

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginative Geographien: Geographie als Diskurs

sich gleichwohl nicht auf eine »rein metaphorische« Ebene bzw. auf
den ausgiebigen Gebrauch von »Raumbegriffen«. Eine ebenso große
Bedeutung mißt Said der Beschäftigung oder, besser gesagt, der prakti-
schen Kommunikation mit der geographischen Wirklichkeit bei. Ent-
sprechend können seine Arbeiten als Analysen des langen Prozesses
gelesen werden, in dessen Verlauf die geographische Wirklichkeit erst
produziert wurde.
     Da die De- und Rekonstruktion der geographischen Wirklichkeit
für den weiteren Verlauf der Reise von zentraler Bedeutung ist, soll
nun genauer betrachtet werden, auf welche Art und Weise Said dem
Glauben an die Existenz der geographischen Realität eine Absage er-
teilt. Zu diesem Zweck bietet es sich an, einen Blick in das bereits er-
wähnte Werk über den Orientalismus zu werfen, in dem Said den
»Grundstein« für die postkoloniale Sensibilität bezüglich raumbezo-
gener Strategien legte (Said 1978). In diesem Werk bezieht er sich auf
den strukturalistischen Anthropologen Claude Lévi-Strauss bzw. des-
sen Konzept der »Wissenschaft vom Konkreten« (ebd.: 53). Die »Wis-
senschaft vom Konkreten«, so Lévi-Strauss, entstehe aus dem allge-
mein verbreiteten Verlangen, das Universum zu ordnen, d. h. eine ganz
bestimmte Ordnung der Dinge zu entwickeln. Zwar müsse jede Ord-
nung ebenso arbiträr wie kulturell spezifisch sein. Dennoch könne
man – im Anschluß an die Aussage »Alles Geheiligte hat seinen Ort« –
»sogar sagen, daß erst dadurch etwas geheiligt ist, daß es seinen Ort
hat, da, wenn man das Heilige unterdrückte, und sei es nur in Gedan-
ken, die Ordnung des Universums zerstört würde; es trägt also dazu
bei, diese Ordnung aufrechtzuerhalten, indem es den Ort einnimmt,
der ihm zukommt« (Lévi-Strauss 1968: 21). Bei der Verortung der
Dinge, so Lévi-Strauss weiter, werde höchste Sorgfalt an den Tag ge-
legt; es werde tatsächlich alles an Ort und Stelle gebracht. Diese Sorg-
falt erklärt sich für ihn »aus der Sorge um das, was man eine ›Mikro-
Ausgleichung‹ nennen könnte: kein Wesen, ob als Objekt oder Aspekt,
auszulassen, sondern ihm einen Platz innerhalb einer Klasse zuzuwei-
sen« (ebd.).
     Wollte man die Bemerkungen Lévi-Strauss’ nicht nur in eine leich-
ter zugängliche Form bringen, sondern auch im Sinne Saids »erwei-
tern«, so könnte man vielleicht sagen, daß die Verortung eine Grund-
koordinate jeglicher Repräsentationsprozesse darstellt; daß die Pro-
duktion einer bestimmten Wirklichkeit immer auch eine Verortung

75

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

der Objekte beinhaltet – und daß erst der Prozeß des Ordnens/Ver-
ortens die Überzeugung herzustellen vermag, die verorteten Objekte
(seien es nun Objekte oder »andere« Mit-Subjekte) existierten in ei-
nem objektiven Sinn. Oder, wie Edward Said im Anschluß an die
»Wissenschaft vom Konkreten« selbst formuliert: Der Prozeß des
Ordnens/Verortens teilt den Dingen ihren festen Platz im Rahmen ei-
ner ganz bestimmten »Ökonomie der Objekte und Identitäten« (Said
1978: 53; Übersetzung JL) zu. Wenn die Objekte ihren Platz in dieser
Ökonomie einmal eingenommen haben, wenn sie also verortet sind,
dann erwecken sie den Anschein, als existierten sie in einem objektiven
Sinn. Dieser Prozeß der Objektivierung bleibt nicht auf die einzelnen
Dinge beschränkt. Denn zusammen mit den verorteten und damit ob-
jektivierten Objekten und Identitäten erscheint auch die gesamte Ord-
nung als eine Ordnung, die so und nicht anders ist; als eine Ordnung,
die nicht anders sein kann, als sie ist.
     Aus dieser Perspektive betrachtet, entpuppen sich die jeweiligen
geographischen Wirklichkeiten als fiktionale, als (re-)produzierte, oder,
in Saids Terminologie, als »imaginative Geographien«. Sprich: Said
bezieht Stellung gegen eine Haltung, die Felix Driver als »geographi-
schen Essentialismus« (Driver 1992: 31) bezeichnet hat – »the notion
that there are geographical spaces with indigenous, radically ›different‹
inhabitants who can be defined on the basis of some religion, culture,
or racial essence proper to that geographical space« (Said 1978: 322).
Gegen einen solchen Essentialismus macht Said geltend, daß die räum-
liche Wirklichkeit nicht per se existiert, sondern als eine imaginative
Wirklichkeit begriffen werden sollte, die im Zuge der Verortung von
»Eigenem« und »Anderem« immer wieder aufs neue (re-)produziert
wird:

»It is perfectly possible to argue that some distinctive objects are made by the
mind, and that these objects, while appearing to exist objectively, have only a
fictional reality. A group of people living on a few acres of land will set up
boundaries between their land and its immediate surroundings and the terri-
tory beyond, which they call ›the land of the barbarians‹. In other words, this
universal practice of designating in one’s mind a familiar space which is ›ours‹
and an unfamiliar space beyond ›ours‹ which is ›theirs‹ is a way of making geo-
graphical distinctions that can be entirely arbitrary. I use the world ›arbitrary‹
here because imaginative geography of the ›our land-barbarian land‹ variety

76

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginative Geographien: Geographie als Diskurs

does not require that the barbarians acknowledge the distinction. It is enough
for ›us‹ to set up these boundaries in our own minds; ›they‹ become ›they‹
accordingly, and both their territory and their mentality are designated as
different from ›ours‹« (ebd.: 54).

Zwar könnte der Begriff der imaginativen Geographie dahingehend
interpretiert werden, als bezeichne Said damit eine »blutleere Sphäre«,
in der keine realen Effekte gezeitigt würden. Eine solche Interpreta-
tion enthielte aber nur die »halbe Wahrheit« – wenn überhaupt. Denn
Said nimmt gleichermaßen das Terrain der diskursiven Abschlüsse in
den Blick. Auch wenn er also die geographische Wirklichkeit dekon-
struiert; auch wenn er, um mit Derrida zu sprechen, die Wirklichkeit
als »Text« liest (Derrida 1990b), so bedeutet das nicht, daß er die Frage
nach der konkreten gesellschaftlichen Verbindung von Macht und (geo-
graphischem) Wissen »entsorgen« würde: Insofern die Verortung
von vermeintlich objektiven Dingen und Identitäten, die Produktion
von Wirklichkeit also, für Said nicht von Fragen nach Macht und
Herrschaft zu trennen ist, zeigen seine Arbeiten auf, wie Macht, Wis-
sen und Geographie auf ganz konkrete Art und Weise zusammenwir-
ken.
     Wie die Zusammenstellung der Begriffe »Macht« und »Wissen« ah-
nen läßt, bezieht er sich dabei auf Michel Foucault (vgl. etwa Said
1978: 3). Da er dies jedoch stellenweise auf kritische Art und Weise
tut, können einmal mehr große Gemeinsamkeiten oder aber kleine
Unterschiede in den Vordergrund gerückt werden. Aus beiden Mög-
lichkeiten soll im folgenden diejenige ausgewählt werden, die die Ge-
meinsamkeiten betont – und zwar insofern, als nicht nur Said auf eine
theoretisch-praktische Analyse der (kolonialen) Demarkationslinien
abzielt, die zwischen dem Raum des »Eigenen« und den Räumen der
»Anderen« errichtet worden sind. Auch Foucault interessierte sich
(im Anschluß an Nietzsche) »für die Grenzen, die die europäische
Kultur zwischen sich und ihrem Anderen errichtet hat« (Kneer 1996:
174). Allerdings wird insbesondere von postkolonialer Seite immer
wieder der Vorwurf erhoben, Foucault habe es versäumt, jene Topo-
graphien von Macht und Wissen zu kartieren, die jenseits der europä-
ischen bzw. der französischen Welt zum Tragen kamen und bis heute
zum Tragen kommen (vgl. hierzu Gregory 1995b). Vor dem Hinter-
grund dieses Vorwurfs können die Arbeiten Saids (und insbesondere

77

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

»Orientalism«) als ein Projekt gelesen werden, das genau diese Leer-
stelle des Foucaultschen Werkes zu füllen versucht (vgl. ebd.). Sprich:
Es kann argumentiert werden, daß Said jene (post-)kolonialen Demar-
kationslinien kartiert, die Foucault an einigen Textstellen – wie etwa
der folgenden – zwar thematisierte, aber nicht elaborierte:

»In der Universalität der abendländischen Ratio gibt es den Trennungsstrich,
der den Orient darstellt: der Orient, den man sich als Ursprung denkt, als
schwindeligen Punkt, an dem das Heimweh und die Versprechen auf Rück-
kehr entstehen, der Orient, der der kolonisatorischen Vernunft des Abendlan-
des angeboten wird, der jedoch unendlich unzugänglich bleibt, denn er bleibt
stets die Grenze. Er bleibt Nacht des Beginns, worin das Abendland sich ge-
bildet hat, worin es aber auch eine Trennungslinie gezogen hat. Der Orient ist
für das Abendland all das, was es selbst nicht ist, obwohl es im Orient das su-
chen muß, was seine ursprüngliche Wahrheit darstellt. Die Geschichte dieser
großen Trennung während der Entwicklung des Abendlandes müssen wir
schreiben und in ihrer Kontinuität und in ihrem Wechsel verfolgen; zugleich
müssen wir sie aber auch in ihrer tragischen Versteinerung erscheinen lassen«
(Foucault 1973: 10).

Für das Zurücklegen der weiteren Wegstrecke ist es allerdings uner-
heblich, ob Said nun darauf abzielte, die von Foucault nicht bearbeite-
te Geschichte dieses »Trennungsstriches« zu schreiben, oder nicht.
Denn wie dem auch sei: »Orientalism« kann als die Analyse eines
Prozesses gelten, in dessen Verlauf der Orient produziert und dabei
buchstäblich an Ort und Stelle gebracht wurde:

»My contention is that without examining Orientalism as a discourse one can-
not possibly understand the enormously systematic discipline by which Euro-
pean culture was able to manage – and even produce – the Orient politically,
sociologically, militarily, ideologically, scientifically, and imaginatively during
the post-Enlightenment period. (…) How this happens is what this book tries
to demonstrate. It also tries to show that European culture gained in strength
and identity by setting itself off against the Orient as a sort of surrogate and
even underground self« (Said 1978: 3).

Dabei laufen Saids Arbeiten nicht darauf hinaus, die imperialen Topo-
graphien auf eine europäisch-orientalische Dichotomie zu reduzieren.

78

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginative Geographien: Geographie als Diskurs

Zwar behandelt er die Demarkationslinie zwischen Orient und Okzi-
dent als die primäre, als die ursprüngliche (Said 1978). Aber er hält
fest, daß die Produktion dieser Linie eine ganze Reihe weiterer Grenz-
ziehungen nach sich zog – und zwar schon allein deshalb, weil »das
normale Geschäft der Zivilisation nach außen gerichtete Unterneh-
mungen wie Reisen, Eroberungen und neue Erfahrungen« (ebd.: 57;
Übersetzung JL) erforderlich machte. Der Imperialismus, so schreibt
er in seinem zweiten großen Werk »Kultur und Imperialismus«, sei
eben immer auch ein Akt der geographischen Gewalt, mit dem »ferne
Gegenden« (Said 1994: 127) erkundet, kartiert und letztlich unter
Kontrolle gebracht würden.
     Das Moment der »geographischen Gewalt« stellt für Said folglich
kein »Nebenprodukt« der ökonomischen, politischen und militäri-
schen Strategien des Imperialismus bzw. (Neo-)Kolonialismus dar. Im
Gegenteil: Es gilt ihm als integraler Bestandteil, wenn nicht als Vor-
aussetzung dieser Strategien: »We would not have had empire itself
without the important philosophical and imaginative processes at
work in the production as well as the acquisition, subordination and
settlement of space« (Said 1989: 216). Denn erst der Prozeß des Ord-
nens – und d. h. immer auch jener der Verortung von Objekten und
Identitäten – habe die Produktion dessen ermöglicht, was gemeinhin
als Realität bezeichnet wird. Entsprechend schreibt er:

»So wie niemand von uns außerhalb oder jenseits der Geographie steht, so ist
niemand von uns vollständig frei vom Kampf um die Geographie. Dieser
Kampf ist komplex und lehrreich, weil er nicht nur um und mit Soldaten und
Kanonen geführt wird, sondern auch um und mit Ideen, Formen, Bildern und
Imaginationen« (Said 1994: 41).

Wer an dieser Stelle die im Rahmen der ersten Etappe thematisierte
Unterscheidung zwischen einer Poetik der Sprache und einer Politik
der Sprache rekapituliert, wird eine Analogie formulieren können,
derzufolge Said weniger an einer (bloßen) Poetik des Raums als viel-
mehr an einer Politik des Raums interessiert ist (vgl. hierzu auch Gre-
gory 1995b). Zwar nimmt er explizit Anleihe bei Gaston Bachelards
Überlegungen zu einer »Poetik des Raumes« (Bachelard 1960) und
hält fest, daß ein bestimmter Raum nicht durch sein vermeintlich na-
türliches, materielles Wesen, sondern durch poetische, imaginative

79

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

oder figurative Zuschreibungen (wie etwa »anheimelnd«, »unheim-
lich«, »magisch« oder »exotisch«) bedeutsam würde (Said 1978: 55).
Aber insofern er auch die Machtmodalitäten in den Blick nimmt, in-
nerhalb derer Signifikanten »Platz nehmen« – innerhalb derer Objekte
objektiv und Identitäten selbst-identisch werden –, erweitert er die
»Poetik des Raums« in Richtung Politik.
     Wollte man die geographische Dimension in den Arbeiten Saids in
knappe Worte fassen, so könnte man also sagen, daß Said dem Glau-
ben an die eine, per se existierende und objektiv erkennbare geographi-
sche Wirklichkeit das Konzept der Ordnung/Verortung gegenüberge-
stellt: Er ersetzt die Vorstellung von »Raum an sich« durch das Kon-
zept der imaginativen Geographien – jenen »spannungsgeladenen
Konstellationen von Macht, Wissen und Räumlichkeit, die in einem
›Hier‹ zentriert sind und auf ein ›Dort‹ projiziert werden« (Gregory
1995a: 29; Übersetzung JL). Seine Arbeiten können daher als explizit
geographische Analysen der Allmachtsphantasien der europäischen
Subjektposition gelesen werden. Denn sie alle kreisen um die Reprä-
sentation – und damit um die Verortung – der »Anderen« Europas als
Spiegelbilder des europäischen Selbst. Und damit kreisen sie immer
auch um den jeweiligen Ort des »Anderen«, der gegenüber der »eige-
nen« Psyche insofern primär ist, als der »eigene Vorrat an Gedanken,
Ideen und Vorstellungen (…) anderen entrissen werden [muß]« (Wid-
mer 1990: 34). Diesem (taktischen) Abschluß sei noch hinzugefügt,
daß eine Beschäftigung mit der geographischen Wirklichkeit, wie sie
das Denken Edward Saids prägt, nicht nur als charakteristisch für die
Postkolonialismen gelten kann, sondern auch von den Vertreterinnen
und Vertretern eines anderen Denkens in einem allgemeineren Sinne
geteilt wird. Trotz aller Differenzen begreift die »vorgestellte Gemein-

2schaft« (vgl. Anderson 1993) der anderen Denkerinnen und Denker
die geographische Wirklichkeit als eine konstruierte Realität – aber
nicht als eine, die lediglich in der Belanglosigkeit fröhlicher Sprach-
spiele zum Tragen kommt. Im Gegenteil: Sie lesen die imaginativen
Geographien als »wahr gewordene« Geographien, die durch vielfältige
Ausschlußmechanismen entlang essentialistischen Kategorien gekenn-
zeichnet sind. Mit anderen Worten: Sie begreifen die geographische
Wirklichkeit als eine Wirklichkeit von Ausschlüssen.
     Diese Auffassung wird seit einiger Zeit auch von einer wachsenden
Zahl Geographinnen und Geographen geteilt (Crush 1994; Gregory

80

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginative Geographien: Geographie als Diskurs

1994, 1998; Slater 1993). Zwar mag die Unterscheidung zwischen an-
deren Denkerinnen und Denkern einerseits und Geographinnen und
Geographen andererseits sehr statisch klingen. Aber auch wenn diese
Dichotomie – wie sich gleich zeigen wird – taktisch-essentialistischer
Art ist, so sollte doch festgehalten werden, daß sich der andere Blick
innerhalb der geographischen Disziplin erst im Laufe eines langen
Prozesses etablieren konnte, den Derek Gregory als »›socialisation‹ of
human geography« (Gregory 1994: 4) bezeichnet hat und der sich bis-
her insbesondere auf Teile der angelsächsischen Geographie zu be-
schränken scheint. Dort existiert eine vielfältige und lebhafte theore-
tisch-praktische community, deren Mitglieder sich – gemäß den Vor-
gaben eines anderen Denkens – gegen ein objektivistisches Wissen-
schaftsverständnis wenden:

»Gender, imperial power, nation or race provide only some of the lineaments
around which discourses of exclusion arise. To them could be added represen-
tations shaped by the categories of class, religion, political ideology, age and
even physical or mental disability, and a literature exploding in quantity is dis-
closing their arbitrary constitution and often prejudicial effects. The social
construction of knowledge is pervasive; values and valuing are integral to know-
ing, making any claim to objectivity untenable« (Duncan u. Ley 1993: 6-7).

Vor diesem Hintergrund muß die eben formulierte Dichotomie zwi-
schen anderen Denkerinnen und Denkern einerseits sowie Geogra-
phinnen und Geographen andererseits wieder aufgehoben werden:
Sowohl die geographisch interessierten anderen Denkerinnen und
Denker als auch die an einem anderen Denken interessierten Geogra-
phinnen und Geographen zielen darauf an, den Prozeß der (Re-)
Produktion einer vermeintlich natürlichen geographischen Wirklich-
keit zu verstören. Dabei gehen sie nicht davon aus, daß der Geltungs-
bereich von produziertem und innerhalb bestimmter Codierungen als
selbstverständlich geltendem Wissen auf die tradierten disziplinär-
disziplinierenden Hoheitsbereiche beschränkt ist. Sie stehen vielmehr
auf dem Standpunkt, daß sich objektives Fakten-Wissen als diskursives
Wissen quer durch die Gesellschaft als ganze zieht. Folglich kann mit
Derek Gregory konstatiert werden, daß sich geographisch interessierte
andere Denkerinnen und Denker mit »Geographie« in einem popu-
lär-disziplinierenden Sinn beschäftigen:

81

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

»Geography in this expanded sense is not confined to any one discipline, or
even to the specialized vocabularies of the academy; it travels instead through
social practices at large and is implicated in myraid (sic!) topographies of
power and knowledge. We routinely make sense of places, spaces, and land-
scapes in our everyday lives – in different ways and for different purposes –
and these ›popular geographies‹ are as important to the conduct of social life as
are our understandings of (say) biography and history« (Gregory 1994: 11;
Hervorhebung JL).

Ein anderes Denken stellt die traditionellen disziplinär-disziplinier-
enden Demarkationslinien folglich durch eine Haltung in Frage, die als
post-disziplinär bezeichnet werden kann – was allerdings nicht bedeu-
tet, daß das von den jeweiligen wissenschaftlichen Disziplinargemein-
schaften (re-)produzierte Wissen nicht weiter beachten würde. Im Ge-
genteil: Auch wenn die Mitglieder der epistemologischen »Wahl-Ge-
meinschaften« bestrebt sind, die tradierten Disziplingrenzen zu verwi-
schen, so sind sie doch gleichermaßen an der Verstörung desjenigen
Wissens interessiert, das im Rahmen der traditionellen Disziplinen ge-
sammelt wird. Denn es gibt sie ja, diese Disziplinen, auch wenn sie
nicht als gleichsam vom Himmel gefallene, sondern als »wahr gewor-
dene« Disziplinen betrachtet werden sollten, die in wissenschaftssy-
stemaren Auseinandersetzungen produziert wurden und bis heute
(re-)produziert werden. Kurz: Auch wenn der Schwerpunkt der ande-
ren Geographinnen und Geographen auf einer Analyse der populär-
disziplinierenden Geographien liegt, so werfen sie doch auch einen
kritischen Blick auf die historische Landkarte der disziplinär-
disziplinierenden Geographien. Einen solchen Blick auf die Entwick-
lung des geographischen Disziplin(ar)-Wissens zu werfen, stellt auch
das Ziel des nächsten Teilstücks dar.

Imaginationen der Geographie:
Der geographische Diskurs

Wer die Lehrangebote an deutschen geographischen Instituten nach
Veranstaltungen zur Geschichte des geographical thought durchsucht,
wird wohl nicht zu unrecht den Eindruck gewinnen, die Auseinander-
setzung mit der Geschichte stelle für viele Geographinnen und Geo-

82

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

graphen eine Aufgabe dar, der allenfalls am Sonntagnachmittag nach-
gegangen wird. Demgegenüber wird im folgenden die Auffassung ver-
treten, daß eine kritische Auseinandersetzung mit der Vergangenheit
kein »schmückendes Beiwerk« darstellt, sondern eine wichtige Grund-
lage bieten kann, über alternative und wenn möglich bessere Zukünfte
einer Disziplin zumindest nachzudenken:

»Such a critique need not result in mere handwringing; indeed, it might point
us towards alternative roles for geographers in the future. What better justifica-
tion for our historians« (Driver 1992: 26)?

Aber so sinnvoll die Beschäftigung mit Fragen der kognitiv-diszipli-
nären Entwicklung des Faches aus einer anderen Sicht auch sein mag:
sie ist mit einigen Schwierigkeiten verbunden. Denn wie, so lautet die
zunächst zu klärende Frage, wird es möglich, mit der Vergangenheit
zu kommunizieren, wenn grundsätzlich davon ausgegangen wird, daß
alles ebensogut ganz anders sein könnte?
     Wenn der Versuchung widerstanden werden soll, Vielheiten auf
eine vermeintliche Einheit zu reduzieren, dann muß Abstand von ei-
nem Geschichtsverständnis genommen werden, das die disziplinäre
Entwicklung in evolutionistischer Manier – als eine durchgängige,
gleichsam teleologische Entwicklung von einer finsteren Vorzeit zum
lichten Strahlen des zeitgenössischen und erst recht des zukünftigen
Wissens – konzeptualisiert. Eine solche, im Anschluß an Foucault
(1981) auch als global zu bezeichnende Geschichtsschreibung wird
durch eine andere ersetzt, die – wiederum in Anschluß an Foucault
(ebd.) – auch als allgemeine Geschichtsschreibung bezeichnet werden
kann. Die allgemeine Geschichte bricht mit den weit verbreiteten An-
nahmen, »daß unter allen Ereignissen eines räumlich-zeitlich wohl ab-
gesteckten Bereichs (…) sich ein System homogener Beziehungen fest-
stellen lassen muß (…); daß die Geschichte selbst in große Einheiten
gegliedert werden kann – Stadien oder Phasen, die in sich selbst ihr
Kohäsionsprinzip enthalten« (ebd.: 19). Damit entkommt diese Ge-
schichte dem reduktionistischen Impuls, alle Phänomene – »Prinzip,
Bedeutung, Geist, Weltsicht, Gesamtform« (ebd.: 20) – um einen ein-
zigen Kern, ein einziges Zentrum anzuordnen, und zielt statt dessen
darauf ab, den »Raum einer Streuung« (ebd.) zu entfalten:

83

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

»In place of the continuous lines of progressivist history, it substitutes a land-
scape of discontinuity; history as a series of spaces, rather than a single, seam-
less narrative. The contextual approach to the history of geography is thus
more concerned with mapping the lateral associations and social relations of
geographical knowledge than with constructing a vision of the overall evolu-
tion of the modern discipline« (Driver 1992: 35).

Ein solch allgemeiner oder kontextueller Ansatz zeitigt weitreichende
Konsequenzen. Wird die globale Geschichtsauffassung verabschiedet,
dann wird – konsequent gedacht – auch der Gedanke an einen fixen
Referenzpunkt verabschiedet, von dem aus mit »vergangenen Zeiten«
kommuniziert werden könnte. Doch ein anderes Denken wäre kein
anderes Denken, wenn es sich nicht gleichwohl dezidiert zu histori-
schen Fragen äußern würde: »The belief that ›the past is another coun-
try, they do things differently there‹ is one of the vital provocations
for historical inquiry, but if it becomes a license for erasing continui-
ties it cannot serve as an effective goad for a critical history of the pre-
sent« (Gregory 1998: 11). Allerdings findet ein solches Denken den
dafür notwendigen Standpunkt nicht trotz, sondern gerade wegen,
d. h. in Anerkennung der Unmöglichkeit, einen fixen und universell
gültigen Aussichtspunkt einzunehmen:

»Representing geography’s past is inevitably an act of the present, however
much we attempt to commune with the past. Indeed, the idea of mapping
the historical landscape depends on the construction of perspective, a view
from the present, around which the panoramas of history are made to revolve«
(Driver 1992: 36).

Zur Untermauerung dieser taktisch-essentialistischen Auffassung von
Geschichte und Geschichtsschreibung wird immer wieder der erste
Satz des Buches »The Political Unconscious« angeführt: »Always hi-
storicize!« (Jameson 1983: 9). Streng genommen zu Unrecht, denn die
Arbeiten des poststrukturalistischen Marxisten Jameson weisen wohl
eine höhere Affinität zur globalen als zu einer anderen Geschichts-
schreibung auf (vgl. auch Strasen 1996: 212). Dies wird bereits in dem-
jenigen Satz deutlich, den Jameson seiner Aufforderung zum Histori-
sieren nachstellt: »This slogan – the one absolute and we may even say
›transhistorical‹ imperative of all dialectical thought – will unsurpris-

84

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

ingly turn out to be the moral of The Political Unconscious as well«
(Jameson 1983: 9).
     Wird der »Slogan« aber nicht im Sinne einer logischen Notwendig-
keit im Kontext eines transhistorischen Konzepts gelesen, sondern da-
hingehend interpretiert, daß sich jedes Sprechen im Rahmen einer
»wahr gewordenen« Zeitlichkeit vollzieht, dann wird deutlich, wel-
chen Nutzen er mit sich bringen kann. Denn dann kann er daran erin-
nern, daß jedes Sprechen eine ganz bestimmte Position innerhalb eines
Diskurses innehat (Hall 1994: 61) – und daß es sich erst dann anmaßt,
für alle zu sprechen, wenn es vergißt, daß es auch historisch verortet
ist. Vor diesem Hintergrund lautet die Frage nicht länger »Geschichte
schreiben oder nicht schreiben?«, sondern »Welche Geschichte schrei-
ben?« oder präziser: »Welchen Geschichten zu ihrem Recht verhel-
fen?« In diesem Fragenhorizont ist das Ziel einer anderen Geschichts-
schreibung zu sehen, die darauf abzielt, der einen globalen Geschichte
viele plurale und auch immer wieder andere Geschichten entgegenzu-
setzen. Und zwar solche Geschichten, die insofern als kritisch zu be-
zeichnen sind, als sie von bislang ausgeschlossenen oder marginalisier-
ten historischen Wahrheiten und Wirklichkeiten handeln.

Die Welt der Geographie

Wird die Geschichte des geographischen Diskurses durch eine andere
Brille betrachtet, dann zeigt sich recht schnell, daß das in den Anfän-
gen der modernen, d. h. der traditionellen Geographie verhandelte dis-
ziplinär-disziplinierende Wissen eminent machtvoll war – und zwar so
machtvoll, daß es banal erscheint, dies überhaupt zu explizieren. Von
der Produktion des notwendigen Kartenmaterials über die Bereitstel-
lung eroberungs- und ausbeutungsrelevanten Wissens bis hin zur all-
gemeinen logistischen sowie intellektuellen Unterstützung imperialer
und kolonialer Herrschafts- und Machtstrukturen: »[it] is as if the wri-
tings of our predecessors were so saturated with colonial and imperial
themes that to problematise their role is to challenge the very status of
the modern discipline« (Driver 1992: 26). Allerdings zeigt sich an die-
ser Stelle einmal mehr, daß das Benennen des Banalen oft weniger ba-
nal ist, als es auf einen ersten Blick den Anschein haben mag. Dies
trifft um so mehr zu, als an einer »Aufarbeitung« der Zusammenhänge

85

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

zwischen Geographie und Kolonialismus lange Zeit kaum Interesse
bestand, so daß sich das Projekt einer anderen geographischen Ge-
schichtsschreibung nicht zuletzt durch Forschungslücken auszeichnet.
Trotz dieser Lücken soll es im folgenden nicht darum gehen, sich den
Zusammenhängen zwischen (imperialer) Macht und (geographischem)
Wissen auf konkret-empirischer Ebene zu nähern. Statt dessen soll
versucht werden, jene allgemeine Ökonomie des Wissens herauszuar-
beiten, die diese Zusammenhänge ermöglichte und deren Reproduk-
tion garantierte. Anders ausgedrückt: Es soll weniger gezeigt werden,
was im einzelnen gemacht wurde, sondern wie die Wirklichkeit im all-
gemeinen betrachtet wurde. Dabei sollte stets mitgedacht werden, daß,
wann immer von »dem geographischen Diskurs« oder von »der Geo-
graphie« die Rede sein wird, es sich um eine ebenso taktische wie vor-
läufige Schließung handelt – um eine Schließung allerdings, die daran
interessiert ist, jene Regelmäßigkeiten aufzuspüren, die das geographi-
sche Wissen als das einer disziplinär-disziplinierenden Institution aus-
gemacht haben und auch heute noch charakterisieren.
     Die Möglichkeiten, die Geographie als eine moderne Wissenschaft
»beginnen zu lassen«, sind vielfältig: Sie reichen von der Zeit der wis-
senschaftlichen Revolutionen des 16. und des 17. Jahrhunderts über
Kant und Humboldt bis hin zur Phase der Institutionalisierung gegen
Ende des 19. Jahrhunderts. Aus diesen Möglichkeiten wird, im An-
schluß an David Stoddart (1986), James Cooks erste Pazifikreise und
damit das Jahr 1769 als »Stichjahr« ausgewählt. Dies bedeutet freilich
nicht, alle anderen Möglichkeiten als völlig verfehlt abzutun – und sei
es nur deshalb, weil die moderne Geographie ebensowenig auf den ei-
nen, den wirklichen Ursprung zurückgeführt werden kann wie die
Moderne selbst (vgl. Driver 1992). Gleichwohl wird die Schließung
»Captain Cook« nicht willkürlich vorgenommen. Denn zu dieser Zeit
etablierte sich ein Erkenntnisprinzip, das – wie im folgenden zu zeigen
sein wird – als typisch für das traditionelle geographische Denken gel-
ten kann. Dieses Prinzip zeichnet sich, um einen Begriff von Armin
Nassehi (1999) »zweckzuentfremden«, durch eine »Paradoxie der
Sichtbarkeit« aus. Was aber bedeutet das – Paradoxie der Sichtbarkeit?
     Ohne an dieser Stelle detailliert auf die episteme der Renaissance,
der Klassik und der Moderne, die Foucault in »Die Ordnung der Din-
ge« (Foucault 1994) darlegt, einzugehen, bedeutet es, daß sich während
des 17. Jahrhunderts ein Bruch im Raum des Wissens auftat: Waren

86

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

Zeichen und Bezeichnetes, les mots et les choses (so der Originaltitel
von »Die Ordnung der Dinge«), bis dahin durch ein analoges Verhält-
nis fest miteinander verbunden, löste sich ihre durch Ähnlichkeit struk-
turierte Verbindung während dieser Zeit auf:

»Die episteme der Renaissance wird abgelöst von der klassischen episteme; in-
nerhalb weniger Jahre wird die Welt der Ähnlichkeiten und Affinitäten ver-
drängt von dem aufklärerischen Ordnungsprinzip der Repräsentation, welches
nicht nach Analogien, sondern nach Gleichheiten und Ungleichheiten Aus-
schau hält (…). Zwischen Zeichen und Bezeichnetem vermittelt kein Drittes
mehr, die Beziehung zwischen Sprache und Welt wird (…) als arbiträr gedacht.
Das Zeichen, das das Bezeichnete repräsentiert, ruft die mentale Vorstellung
der Dinge hervor und stellt somit aus eigener Kraft eine Beziehung zwischen
Vorstellung und Vorgestelltem her« (Kneer 1996: 193-194).

Im Zuge dieser Auflösung ging »die ordnungskonstitutive Kraft an das
Zeichensystem selbst über« (ebd.: 194), und es entstanden verschiede-
ne Ordnungswissenschaften, die den Graben zwischen Zeichen und
Dingen überbrückten. Eine dieser Ordnungswissenschaften war, Fou-
cault zufolge, die Naturgeschichte. Wie auch die Grammatik und die
Analyse der Reichtümer hatte sie die Aufgabe, »die Sprache dem Blick
sehr nahe zu bringen und die betrachteten Dinge möglichst in die
Nähe der Wörter zu rücken« (Foucault 1974: 173). Damit eröffnete sie
die Möglichkeit, »das zu sehen, was man wird sagen können, was man
aber nicht in der Abfolge sagen könnte, noch in der Distanz sehen
könnte, wenn die Wörter und die Sachen in ihrer Unterscheidung von-
einander nicht von Anfang an in einer Repräsentation kommunizier-
ten« (ebd.: 171).
     Auf diese Weise vollzog sich eine nicht anders als paradox zu be-
zeichnende »Benennung des Sichtbaren« (ebd.: 173), in deren Rahmen
das, was gesehen wurde, durch das, was gesagt wurde, auf eine ganz
bestimmte Art und Weise sichtbar gemacht wurde – auf daß es so und
nicht anders gesehen wurde:

»Die Naturgeschichte ist nichts anderes als die Benennung des Sichtbaren. Da-
her rührt ihre scheinbare Einfachheit und jener Anstrich, der von weitem naiv
erscheint, so einfach und durch die Evidenz der Dinge auferlegt ist sie. Man hat
den Eindruck, daß (…) man schließlich begonnen hat, das auszusprechen, was

87

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

schon immer sichtbar gewesen war, aber von einer Art unüberwindbarer Un-
achtsamkeit der Blicke stumm geblieben war. Tatsächlich ist es keine jahrhun-
dertealte Unaufmerksamkeit, die plötzlich verflogen ist, sondern ein neues Ge-
sichtsfeld, das sich in seiner ganzen Wirkmächtigkeit gebildet hat« (ebd.).

Bei der Bearbeitung dieses Gesichtsfelds wurde analytisch vorgegan-
gen. Die Welt wurde zunächst in einzelne Bestandteile zerlegt, die an-
schließend gemäß einem systematischen Schema wieder zusammenge-
setzt und damit auf eine bestimmte Art und Weise gruppiert, d. h. an
Ort und Stelle gebracht wurden. Mit anderen Worten: Die Naturge-
schichte zielte darauf ab, ein Tableau der Identitäten und Differenzen
zu errichten; »eine nach Identitäten und Unterschieden strukturierte
Anordnung zu formulieren« (Kneer 1996: 196). Das Ziel dieser Vor-
gehensweise war es, die Welt zu durchdringen; ihr in panoptischer
Manier habhaft zu werden: »Man kann also unter den natürlichen We-
sen das System der Identitäten und die Ordnung der Unterschiede er-
richten« (Foucault 1974: 178).
     Die auf diese Weise sichtbar gemachten natürlichen Wesen konnten
als natürliche Natur angeschaut werden – führte das naturgeschichtli-
che Projekt doch »das ganze Feld des Sichtbaren auf ein System von
Variablen zurück, dessen sämtliche Werte wenn nicht durch eine
Menge, so doch wenigstens durch eine völlig klare und stets begrenzte
Beschreibung« (ebd.) bestimmt werden konnten. Damit kann dieses
(Geschichts-)Projekt als Fortführung der antiken Kosmosschau im
klassischen Zeitalter interpretiert werden; als ein erfolgreicher Ver-
such, das »Ganze der Natur« sichtbar zu machen und folglich so und
nicht anders zu sehen:

»Das alte Wort Geschichte ändert also seinen Wert, und vielleicht findet es
eine seiner archaischen Bedeutungen wieder. Auf jeden Fall ist der Historiker,
wenn er wirklich im griechischen Denken derjenige gewesen ist, der sieht und
der von seinem Blick her erzählt, dies nicht immer in unserer Kultur gewesen.
Erst sehr spät, nämlich an der Schwelle des klassischen Zeitalters, hat er diese
Rolle eingenommen oder wiedereingenommen. Bis zur Mitte des siebzehnten
Jahrhunderts hatte der Historiker die Aufgabe (…), allen verschütteten Doku-
menten die Sprache wiederzugeben. Seine Existenz wurde nicht so sehr durch
den Blick wie durch das Wiedergesagte (…) gebildet, das erneut so viele ver-
stummte Wörter aussprach. Das klassische Zeitalter gibt der Geschichte einen

88

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

ganz anderen Sinn: zum ersten Mal einen Blick auf die Dinge selbst zu richten
und danach das zu transkribieren, was er (sic!) in glatten, neutralisierten und
sich treuen Wörtern aufnimmt« (ebd.: 171-172).

Dies ist es nun, was als Paradoxie der Sichtbarkeit bezeichnet werden
kann: der naive Glaube an die Natürlichkeit evidenter Dinge, die, in
eine ganz bestimmte Ordnung gebracht, sichtbar gemacht wurden und
folglich so und nicht anders gesehen wurden. Und genau diese syste-
matische Betrachtung inhärent evidenter Dinge ist es auch, die sich
David Stoddart (1986) zufolge auf den Reisen Cooks etablierte und die
zur Entstehung der Geographie als einer modernen, d. h. empirisch-
analytischen und objektivistischen Wissenschaft führte – einer Wissen-
schaft im Paradox der Sichtbarkeit. Denn auf diesen Reisen, die Teil
des universalistischen naturgeschichtlichen Projekts waren, manifestier-
te sich jener Blick, der die vermeintlich natürliche Natur mittels Be-
schreibung, Klassifizierung und Vergleich vor sich ausbreitete und so
eine panoptische Position konstruierte, von der aus geordnet und ob-
jektiviert werden konnte. Und insofern sich dieser naturalisierende
Blick nicht nur auf »Natur«, sondern auch auf Völker und Gesellschaf-
ten richtete (ebd.: 32-33), erfuhr er jene »Ausweitung«, die die For-
mierung des klassischen geographischen Gegenstands der »Raumge-
stalten« möglich machte, »in denen ›Natur‹, ›Kultur‹ und ›Gesellschafr‹
zu einer Einheit zusammengewachsen« (Werlen 1997: 44) sind.
     Damit kann festgehalten werden, daß es sich bei den vermeintlich
natürlichen Landschaften, Ländern oder »Kulturräumen«, die – zu-
sammen mit den »darin lebenden Menschen« – die Welt der traditio-
nellen Geographie bildeten, um Räume »konstruierter Sichtbarkeit«
(Rajchman 1991 zit. in Gregory 1998: 23; Übersetzung JL) handelte
und daß die Erkenntnisse über diese Gegenstände durch den »spezi-
fisch geographischen Blick« strukturiert wurden. Man kann sich die
paradoxe Logik dieses Blicks – von Friedrich Nietzsche am Beispiel
des Konzepts »Säugethier« veranschaulicht – auch folgendermaßen
vorstellen:

»Wenn Jemand ein Ding hinter einem Busche versteckt, es eben dort wieder
sucht und auch findet, so ist an diesem Suchen und Finden nicht viel zu rüh-
men: so aber steht es mit dem Suchen und Finden der ›Wahrheit‹ innerhalb des
Vernunft-Bezirkes. Wenn ich die Definition des Säugethieres mache und dann

89

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

erkläre, nach Besichtigung eines Kameels: Siehe, ein Säugethier, so wird damit
eine Wahrheit zwar ans Licht gebracht, aber sie ist von begrenztem Werthe, ich
meine, sie ist durch und durch anthropomorphisch und enthält keinen einzigen
Punct, der ›wahr an sich‹, wirklich und allgemeingültig, abgesehen von dem

2Menschen, wäre« (Nietzsche 1988: 883).

An dieser Stelle stellen sich zwei Fragen: Bestimmte die skizzierte Pa-
radoxie des geographischen Blicks ausschließlich den frühen geogra-
phischen Diskurs – oder ist sie für die geographische Disziplin bis heu-
te charakteristisch geblieben? Und: Handelt es sich bei der Logik des
frühen geographischen Blicks um eine spezifisch geographische Logik –
oder verbirgt sich hinter diesem Erkenntnisprinzip ein recht »alltägli-
cher«, populärer Zugang zur Realität? Beide Fragen sollen im folgen-
den beantwortet werden, wobei die Beantwortung der zweiten Frage
gewissermaßen einen ersten Schritt auf dem Weg zur Beantwortung
der ersten darstellt. Sie ist auch eher rhetorischen Charakters – wurde
doch bereits darauf hingewiesen, daß die diskursive Produktion einer
bestimmten Wirklichkeit nicht nur in der fachwissenschaftlichen Geo-
graphie eine Verortung der Objekte beinhaltet, die die Ordnung der
Dinge als eine Ordnung erscheinen läßt, die so und nicht anders ist.
Anders ausgedrückt: Nicht nur in der fachwissenschaftlichen Geogra-
phie ermöglicht »die Gliederung des Raumes (…) eine panoptische
Praktik ausgehend von einem Ort, von dem aus der Blick die fremden
Kräfte in Objekte verwandelt, die man beobachten, vermessen, kon-
trollieren und somit seiner eigenen Sichtweise ›einverleiben‹ kann«
(Certeau 1988: 88).
     Die daraus notwendig resultierende Ähnlichkeit zwischen den dis-
ziplinär-disziplinierenden Geographien einerseits und den populären,
»außergeographischen« Geographien andererseits wurde denn auch
innerhalb der geographischen scientific community schon des öfteren
thematisiert. Für den deutschsprachigen Kontext sind hier insbesonde-
re zwei – aus den frühen 1980er Jahren stammende – Arbeiten von
Gerhard Hard (1982, 1983) zu nennen. In diesen Arbeiten weist Hard
darauf hin, daß »Natur« in der Geographie »in ziemlich alltäglicher
Gestalt [erscheint], d. h. auf eine Weise, die weitgehend dem (außerge-
ographischen und außerwissenschaftlichen) common sense entspricht«
(Hard 1983: 140; vgl. auch Hard 1982). Diese Analogie, die er insbe-
sondere dem Landschaftsbegriff als dem erfolgreichsten Synonym der

90

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

geographischen relevanten »Erdnatur« (Hard 1983: 140) bescheinigt,
erklärt sich für ihn wie folgt: Die an den Landschaftsbegriff geknüpf-
ten Vorstellungen stammten aus der vorwissenschaftlichen Sprache
und seien, einmal in die Wissenschaftssprache aufgenommen, »dem
vorwissenschaftlichen Sprachgebrauch (…) durchweg sehr nahe ge-
blieben« (Hard 1982: 114). Insofern diese Vorstellungen allerdings aus
den Utopien der klassischen Landschaftsmalerei stammten, habe es
sich immer schon um idealisierte Konstruktionen gehandelt. Mit ande-
ren Worten: Landschaften stellten lediglich »in die Realität projizier-
te« (ebd.: 120; Hervorhebung JL) Sehnsuchtsbilder dar und sagten –
wie etwa die Landschaft der Goethezeitlichen Kunst – wenig »über
den realen Zustand der menschlichen Umwelten in dieser Zeit« (ebd.:
122; Hervorhebung JL).
     So erhellend Hards sprachanalytische Rekonstruktion der Ge-
schichte des Landschaftsbegriffs und seiner Karriere im Rahmen der
modernen Geographie auch sein mag: Es bleibt doch der Eindruck be-
stehen, als sei der Autor beim Verfassen seiner Texte von der Mög-
lichkeit ausgegangen, eine wie auch immer geartete Realität könne ob-
jektiv erfaßt, beschrieben oder erklärt werden. Dies legen nicht nur die
Hervorhebungen in den letzten beiden Zitaten nahe; diese Vermutung
wird auch durch die Lektüre der folgenden Textstelle bestätigt:

»Als naiv eingesetzte Leitlinie regionaler Analyse macht die (…) altkonservati-
ve Utopie aus den modernen Regionen immer falsche Idyllen. (…) Die Beto-
nung von Eigencharakter, Individualität und Ganzheit der Landschaften oder
Regionen könnte man auch ganz anders verstehen (…): Nämlich als die Ak-
zentuierung des Rechtes der Regionen und Peripherien auf ihren ›Eigensinn‹
und ihre eigenen, ›autochonen‹ (sic!), ›gewachsenen‹ Lebensformen (…). Die
Aufgabe einer modernen ›Landschaftskunde‹ oder ›regionalen Geographie‹
müßte es dann sein, die Widerstandsfähigkeit der Landschaften und Regionen
zu stärken – indem sie dazu beiträgt, ihnen ein gefestigtes und angemessenes
Bewußtsein von sich selbst (…) zu geben« (ebd.: 140-141).

Nun sollte vielleicht erwähnt werden, daß es sich bei dem zitierten
Text um ein Vortragsmanuskript handelt und daß der Autor explizit
auf den aphoristischen und plakativen Charakter der Ausführungen
hinweist. Diese Relativierung kann die formulierte Vermutung jedoch
nicht vollends entkräften, zumal sich weitere »Verdachtsmomente«

91

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

finden lassen – »Verdachtsmomente«, die sich auf die Kurzformel
2»zehn Jahre nach Kiel« (Sedlacek 1983) bringen lassen. So stellt Hard

unter der Überschrift »Landschaft als intellektuelle Utopie« die These
auf, daß im geographischen Landschaftsblick die alteuropäische Kos-
mosschau weiterlebe; daß die Idee der Landschaft »eine uralte Utopie
(…) ›direkter kosmischer Erkenntnis‹« (Hard 1982: 132) enthalte. Die-
se »Metamorphose der Kosmostheorie zur Landschaftsschau« (ebd.)
erklärt er mit Blick auf die neuzeitliche Schwierigkeit, das »Ganze der
Natur« mit wissenschaftlichen Mitteln zu begreifen und abzubilden;
»d. h. abzubilden auf eine Weise, die für jeden (…) intellektuell nach-
vollziehbar (…) war, die ihn aber zugleich auch emotional befriedigte
und ästhetisch ansprach: Eben dies war der alten Naturphilosophie
und Kunst durchaus gelungen« (ebd.).
     Während sich diese Einschätzung noch mühelos in Einklang mit
der weiter oben rekonstruierten Geschichte des geographischen Blicks
und seiner Verankerung im Rahmen des naturgeschichtlichen Projekts
bringen läßt, endet Hards Affinität zu einem anderen Denken an die-
ser Stelle. Denn er schreibt weiter, daß die Repräsentationsweise der
»ganzen Natur« als Kosmos abgelöst wurde »durch eine neue Reprä-
sentationsweise der ›ganzen Natur‹, deren Bild nun nicht mehr philo-
sophisch-intellektuell vermittelt werden konnte, sondern schwerge-
wichtig nur noch dem Auge, dem Erleben, dem Herz, dem Gemüt,
aber nicht oder kaum mehr dem Erkennen, dem Verstand und dem In-
tellekt zugeordnet werden konnte« (ebd.). Diese Dichotomie, die
Dichotomie zwischen sinnlicher Erkenntnis einerseits und rationaler
Erkenntnis andererseits, ist es, die bei den Leserinnen und Lesern den
Eindruck zu erwecken vermag, daß hier – im langen Schatten des Kie-
ler »Geographentags« – für eine wissenschaftstheoretische Aufrüstung
des »unbewaffneten geographischen Blicks« plädiert wird. Dieser Ein-
druck wird auch durch die folgende Textstelle bestätigt:

»In der Wissenschaftsgeschichte und Wissenschaftstheorie hat schon vor Jahr-
zehnten beispielsweise G. Bachelard (Bachelard 1963, 1965) (…) auf die mögli-
che ›Blockierung‹ der ›begreifenden‹ und ›theoretischen Erkenntnis‹ durch die
›wahrnehmende Erkenntnis‹ (und durch die ganzheitlichen, pittoresken und
eindrucksvollen Intuitionen der Alltagswelt) aufmerksam gemacht: auf jene
(Problem-)Blindheit, die nicht nur trotz sinnlicher Evidenz, sondern gerade
auch durch sinnliche Evidenz entstehen kann« (ebd.: 136).

92

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

Zwar betont Hard hier – aus einer anderen Sicht völlig zu Recht – die
weitgehende Kongruenz der geographischen Geographien einerseits
und der populären Geographien andererseits. Allerdings erweckt sein
positiver Bezug auf »Wissenschaftlichkeit«, auf eine »bewußte Isolie-
rung und Selektion distinkter Sachverhalte« (ebd.: 138), den Anschein,
als hätte ein geographischer »Paradigmenwechsel« hin zur Nomothe-
tik einen Weg aufzeigen können, die Paradoxie der Sichtbarkeit zu
überwinden.
     Genau dies kann aus einer anderen Perspektive nicht angenommen
werden. Und zwar nicht nur, weil die Trennung zwischen »guter«
Nomothetik einerseits und »schlechter« Idiographie andererseits inso-
fern als eine false dichotomy zu bezeichnen ist, als sich die evidente ge-
ographische Wirklichkeit den Geographinnen und Geographen zu
keiner Zeit ausschließlich (oder auch nur »schwergewichtig«) sinnlich
oder ästhetisch »offenbarte«: Auch wenn etwa Ernst Plewe die Me-
thoden der regionalen Geographie durch den (wohl nicht anders als
esoterisch zu bezeichnenden) »geographische[n] ›Takt‹ bestimmt«
(Plewe 1952: 413) sah, so kann die Geographie seit den Tagen Captain
Cooks als eine moderne Wissenschaft gelten, in der nomothetische
Elemente durchaus ihren Platz hatten (zur Dichotomisierung von
Idiographie und Nomothetik vgl. auch Gregory 1994). Sondern insbe-
sondere deshalb, weil das Paradox der Sichtbarkeit auch im Rahmen
der raumwissenschaftlichen Geographie bestehen blieb. Und wollte
man das Bild eines nach oben fahrenden Fahrstuhls heranziehen, so
könnte man sogar formulieren, daß dieses Paradox »nach Kiel« inso-
fern noch eine Etage nach oben befördert wurde, als der geographische
Blick durch eine vermeintlich strengere, d. h. rationalere Methodologie
noch »objektiver« erschien und die geographische Wirklichkeit damit
noch »besser« beobachten bzw. (re-)produzieren konnte – soweit dies
überhaupt noch möglich war.
     In diesem Sinn schreibt Derek Gregory, daß im Versuch, die Geo-
graphie als formale Raumwissenschaft zu etablieren, die Vollendung
eines Projekts erreicht worden sei, das er die Welt-als-Ausstellung
– »the world-as-exhibition« (ebd.: 52) – nennt. Und in der Tat wird
eine andere Perspektive dem Gedanken widersprechen müssen, die
»Verabschiedung der Landschaft« habe dazu beitragen können, die
Paradoxie der Sichtbarkeit zu überwinden und die Verbindung zwi-
schen geographischem Wissen einerseits und Macht andererseits sicht-

93

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

bar zu machen. Vielmehr wird sie argumentieren müssen, daß das dis-
ziplinäre Wissen durch die nach-traditionellen »Expos à la Géo«, die
durch eine hartnäckige Suche nach »adäquateren«, d. h. am naturwis-
senschaftlichen Ideal ausgerichteten Methoden und »stringenten«
Raumtheorien bzw. Raumgesetzen gekennzeichnet waren, nur noch
systematischer mit Disziplinarmacht verbunden wurde – wobei mit
dem Begriff Disziplinarmacht hier nicht allein die Disziplinierung der
Geographinnen und Geographen selbst angesprochen ist. Zwar sollte
der Aspekt einer Normalisierung des »Innen« (Stichwort: »Was ist ei-
gentlich Geographie?«) in diesem Kontext nicht vergessen werden.
Aber der Aspekt einer Normalisierung des »Außen« erscheint an die-
ser Stelle wichtiger. Denn hier ging es um die nun (natur- und kausal-)
wissenschaftlich aufgerüstete Objektivierung einer ganz bestimmten
Ordnung, deren inhärente Evidenz noch durch die paradoxe Feststel-
lung unterstrichen wurde, bei dieser – durch den Prozeß der Veror-
tung erst (re-)produzierten – Ordnung handele es sich um eine wissen-
schaftlich zu analysierende Ordnung.
     Das Paradox der Sichtbarkeit aber kann durch methodische Verfei-
nerungen des Blicks, hinter denen das Ziel einer objektiveren Erfas-
sung der Realität steht, nicht aufgelöst werden: Noch der »objektivste«
Blick wird die Geographinnen und Geographen »bei der Sache selbst«
(Hard 1982: 136) sein lassen – bei der natürlichen Ordnung der geo-
graphischen Wirklichkeit. Damit geht freilich nicht die Behauptung
einher, die raumwissenschaftliche Geographie habe die Welt der tradi-
tionellen Geographie – die Einheit von »Gesellschaft und Raum, Na-
tur und Kultur, Geist und Materie, Sinn und Stoff, (…) Volksgeist und
Landschaft« (Hard 1999: 136) – fraglos reproduziert. Im Gegenteil:
Dietrich Bartels etwa betrachtete die »soziale Welt explizit als eine
immaterielle und unräumliche Welt« (ebd.) – wobei er allerdings den
Anspruch erhob, »Institutionen, Verhaltensnormen und andere Kul-
turbestandteile (…) erdoberflächlich zu erfassen« (Bartels 1970: 33)
und sich damit »auf die prekäre Frage einlassen [mußte], wie diese
immateriellen Entitäten im physisch-materiellen Raum verräumlicht
und verortet werden könnten« (Hard 1999: 136). Was die raumwissen-
schaftliche Geographie hingegen fraglos reproduzierte oder sogar
noch eine Etage nach oben beförderte, war die Logik dieses Blicks
bzw. das ihm zugrundeliegende Erkenntnisprinzip. Denn (gerade)
auch in der raumwissenschaftlichen Geographie blieb die Logik des

94

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

klassischen Blicks insofern erhalten, als die (re-)produzierte und sicht-
bar gemachte Ordnung als die natürliche Ordnung angesehen wurde:
als eine Ordnung, die so und nicht anders ist; als eine Ordnung, die
nicht anders sein kann, als sie ist – oder eben als eine Ordnung, die
nicht anders gesehen werden kann, als sie ist.

Die Welten der »raumontologisch revolutionierten Geographie«
und weitere geographische Wirklichkeiten

Die »Geographie als Raumwissenschaft« (re-)produzierte also die pa-
radoxe Logik des traditionellen oder klassischen geographischen
Blicks. Damit ist jedoch noch nicht geklärt, inwiefern die Logik des
traditionellen oder klassischen geographischen Blicks tatsächlich das-
jenige Erkenntnisprinzip darstellt, das die geographische Disziplin bis
heute prägt. Daher soll im folgenden ausgeführt werden, warum diese
Kritik auch gegenüber einer Geographie geltend gemacht werden
kann, die sich durch eine »Revolution der Raumontologie« (ebd.) aus-
zeichnet und in der deutschsprachigen Geographie insbesondere mit
den Arbeiten Benno Werlens verbunden ist (vgl. Werlen 1987, 2000).
Dieses Vorgabe mag auf einen ersten Blick widersinnig erscheinen.
Warum sollte sich die Kritik des naturalisierenden Blicks auf eine ver-
meintlich natürliche geographische Wirklichkeit gegen einen Entwurf
richten, in dessen Rahmen Räume nicht als natürliche, »als physisch-
materielle Phänomene«, sondern als Konzepte aufgefaßt werden, die
im Kontext des Handelns konstituiert werden? Ein zweiter Blick je-
doch vermag diesen Widersinn aufzulösen. Denn ein zweiter Blick
macht deutlich, warum es nicht darum gehen kann, die »Eine-Welt-
Philosophie« des traditionellen Paradigmas zu verabschieden, um sie
zwecks »besserer«, empirisch korrekter Aneignung der Wirklichkeit
im Anschluß an Poppers Drei-Welten-Modell durch einen ontologi-
schen Pluralismus zu ersetzen, in dem die Seinsweisen physisch-mate-
rieller, subjektiv gedachter und symbolisch-sozialer Wirklichkeitsbe-
reiche kategorial unterschieden werden.
     Gewiß ist der Versuch, diese Unterscheidung innerhalb der Geo-
graphie zu etablieren, als stringent zu bezeichnen. Und wird bedacht,
daß die Trennung von natürlichen Sachverhalten einerseits und gesell-
schaftlichen Sachverhalten andererseits »im Rahmen der Geographie

95

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

institutionalisiert ist – in Teilen der humangeographischen Diskussion
aber begrifflich kaum erreicht wurde und in der physischen Geogra-
phie unhinterfragt bleibt« (Flitner 1998: 89), dann muß dieser Versuch
auch als überfällig gelten. Gleichwohl ist es genau diese Unterschei-
dung, die ontologische Trennung von Natur und Gesellschaft, die aus
einer anderen Sicht in Frage gestellt wird. Denn in dieser Sicht gibt es
»keine Möglichkeit, aus dem Reich der Kommunikation und der kul-
turellen Bezeichnungen, aus dem Zeichenuniversum der Sprache und
der Bedeutungen (…) herauszutreten« (Nassehi 1999: 354-355). Damit
kann nichts gedacht werden, was extra-diskursiv wäre; was also »nicht
mindestens noch durch seine Bezeichnung bedingt wäre, durch seine
kulturelle sprachliche oder auch nicht-sprachliche Repräsentation«
(ebd.: 355) – also auch keine noch so natürliche Natur. Oder in Kurz-
form: »Die Natur kann nicht vor ihrer Konstruktion existieren« (Ha-
raway 1992: 296, zit. in Flitner 1998: 89), so daß auch die Rede von
Natur immer noch die Rede von Natur bleibt (vgl. Nassehi 1999).
     An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, daß die Formulierung
Donna Haraways beinahe über das Ziel hinauszuschießen scheint.
Dem (hier vertretenen) anderen Denken geht es ja weniger darum,
den Dingen eine Existenz vor ihrer Bedeutung ab- oder zuzusprechen,
als vielmehr darum, die Unmöglichkeit der Erkenntnis vor-seman-
tischer bzw. extra-diskursiver Objekte oder Sachverhalte zu betonen –
existiert doch, wie Foucault (1981) nahelegt, außerhalb von Diskursen
nichts, was von Bedeutung wäre, und stellt doch ein anderes Denken
kein Denken in ontologischen, sondern in epistemologischen Katego-
rien dar. Trotz dieser »epistemologischen Einschränkung« ist anzu-
nehmen, daß an dieser Stelle ein Punkt erreicht ist, der aufgrund der
im Zitat von Michael Flitner dargelegten Befindlichkeit der diszi-
plinär-disziplinierenden Geographie auf radikale Ablehnung stoßen
dürfte – und zwar nicht nur auf anthropogeographischer, sondern ins-
besondere auf physisch-geographischer Seite. Und auch außerhalb der
Geographie hat es den Anschein, als seien die Vorbehalte, die gegen-
über dem als »unwissenschaftlich« gebrandmarkten anderen Denken
geltend gemacht werden, innerhalb der Naturwissenschaften beson-
ders groß (vgl. etwa Sokal u. Bricmont 1999). Dies mag damit zusam-
menhängen, daß eine Verabschiedung der »Zwei-Reiche-Lehre« (im
oben skizzierten Sinne) unweigerlich darauf hinausläuft, die Objekti-
vität der hard core sciences und ihrer Erkenntnistheorien in Zweifel zu

96

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

ziehen: Wenngleich – gerade von naturwissenschaftlicher Seite – im-
mer wieder versucht wird, das Verhältnis zwischen Natur- und Sozial-
bzw. Kulturwissenschaften auf einen vermeintlichen Dualismus »zwi-
schen ›harten‹ und ›weichen‹ Wissenschaften, zwischen Fachsprachen
und Jargon, Transparenz und Obskurantismus« (Griem 1999: 248) zu
reduzieren – der Glaube an eine »heile Naturwissenschafts-Welt«, in
der »Bepanthensalbe wirkt, die Merseburger Zaubersprüche aber
nicht« (Zimmer 1998), wurde durch die Beiträge aus dem Bereich der
sogenannten science studies (vgl. etwa Latour 1987; Serres 1994; Shapin
u. Schaffer 1985) nachhaltig erschüttert.
     Aber auch innerhalb der »echten« Sozial- und Geisteswissenschaf-
ten erweist sich der Glaube, eine sozial- bzw. geisteswissenschaftliche
Wirklichkeit könne auf sozial- bzw. geisteswissenschaftlich fundierte
Art und Weise objektiv analysiert werden, als hartnäckig. Denn ob-
wohl – oder vielleicht weil – in diesen Wissenschaften immer schon
Kulturelles und Soziales (und damit eben die Merseburger Zauber-
sprüche) verhandelt wurden, haben auch sie es sich in der als unhinter-
gehbar geltenden Dichotomie von Natur und Kultur gemütlich ge-
macht. Zwar mag dieser »gemütliche« sozial- und geisteswissenschaft-
liche Standpunkt auf einen ersten Blick geradezu frei von natürlicher
Notwendigkeit erscheinen – und zwar insbesondere dann, wenn er mit
demjenigen der Mainstream-Humangeographie verglichen wird, wo
die Natur-Kultur-Dichotomie zwar institutionalisiert, aber nicht in-
korporiert ist. Aus einer anderen Perspektive aber mutet auch er
merkwürdig naturalistisch an. Oder anders ausgedrückt und wieder
zurück zur »raumontologisch revolutionierten Geographie«: Auch
wenn die sozialwissenschaftliche Reifikations-Rhetorik Benno Wer-
lens in den Ohren jener Geographinnen und Geographen, die den tra-
ditionellen geographischen Blick (aus guten Gründen) kritisieren,
harmonisch klingt, klingt sie in anderen Ohren schräg. Denn eine
Kritik der traditionellen und der raumwissenschaftlichen Aneignung
von Wirklichkeit kann sich aus anderer Sicht nicht darin erschöpfen,
durch ontologisches slumclearing (Hard 1998: 250) diejenigen (Sozial-)
Räume zu isolieren, die im Rahmen einer sozialwissenschaftlichen
Forschung einzig rechtmäßig zur wissenschaftstheoretisch stringenten
Schau stehen. Denn die false dichotomy zwischen einer Welt der Na-
turwissenschaften einerseits und einer Welt der Sozial- und Kulturwis-
senschaften andererseits ist dekonstruiert worden und wird auch mit-

97

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

tels streng sozialwissenschaftlich aufgetragener Bepanthensalbe nicht
wieder in Stand gesetzt werden können.
     Damit wird deutlich, warum ein anderes Denken seine Kritik (im
Gegensatz zu Werlen) nicht auf diejenigen beschränken kann, die eine
»subjektiv gedachte« und eine »symbolisch-soziale Welt« mit dem
(physisch-materiellen) Raum verbinden und übersehen, daß sie die
Objekte dieser Welten damit als »substanzielle erscheinen (…) lassen«
(Werlen 2000: 394) – sprich: diese Objekte reifizieren. Denn aus einer
anderen Sicht tun solche »ontologisch revolutionierten« Kritikerin-
nen und Kritiker in ihren »eigenen« Arbeiten letztlich nichts anderes,
als die Objekte ihrer (immerhin sauber getrennten) Welten zu setzen
und sie damit, gleichsam unter der Hand, mit einer bestimmten Seins-
weise auszustatten – sprich: diese Objekte zu ontologisieren!
     Dies bedeutet freilich nicht, daß eine sozialwissenschaftlich fundier-
te Geographie nach Art der »Sozialgeographie alltäglicher Regionali-
sierungen« (Werlen 1995, 1997) in diesem Buch als das größte Übel
angesehen wird. Angesichts des Diskussionsstands der deutschspra-
chigen Geographie ist das Gegenteil der Fall. Wer aber – wie Werlen
dies zu tun scheint – den Konstruktivismus nur »halbherzig« denkt
und nicht auch auf Körper und eine »physisch-materielle Welt« im all-
gemeinen bezieht, der (oder die) bleibt in der naiven Dichotomie von
einem Königreich menschlicher Freiheit einerseits und einem (weniger
königlichen) Reich unverfügbarer natürlicher Notwendigkeit gefan-
gen. Und so ist es vielleicht doch nicht nur, wie Gerhard Hard vermu-
tet, einer wohlmeinenden Konzession an die geneigten geographischen
Leserinnen und Leser geschuldet, daß bei Werlen der »Begriff des
›Raumes‹ als eines physisch-materiellen Phänomens (…) nicht gänzlich
ausgemerzt« (Hard 1999: 134) ist. Doch auch von solchen Vermutun-
gen abgesehen – immerhin fristet »dieser ›Raum‹ (…) schon in Werlens
Dissertation nur noch ein marginales Dasein« (ebd.) – ist mit dem »ge-
mütlichen«, weil ontologische Ausschließlichkeit und damit Sicherheit
konstituierenden Standpunkt die Gefahr eines identifizierenden und
homogenisierenden Sprechens von einem feldherrischen Aussichts-
punkt aus vorprogrammiert.
     Dabei sei keineswegs unterstellt, daß Benno Werlen sein Tun nicht
im Sinne einer »›doppelten Hermeneutik‹« (Werlen 1997: 231) auffaßte
und daß er seine Rekonstruktionen der Raumkonstitutionen handeln-
der Subjekte nicht wiederum als wissenschaftliche Konstrukte ver-

98

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

stünde. Eine solche Unterstellung wäre wohl schon insofern absurd,
als der Handlungstheoretiker Werlen das Drei-Welten-Modell Pop-
pers von seinem kritisch-rationalistischen Sockel stürzt und in Anleh-
nung an Schütz (1981) auf phänomenologische Füße stellt. Allein – auf
der Suche nach einer wissenschaftlichen Darstellung der Wirklichkeit,
die »Wahrheitsstatus beanspruchen« (Werlen 1997: 2) möchte, läuft
man wohl immer Gefahr, die Betonung auf die (Sozial-)Wissenschaft-
lichkeit des eigenen Tuns zu legen und damit den kontingenten Cha-
rakter der »eigenen« Grundlagen zu vergessen. Oder anders ausge-
drückt: Es ist zwar verdienstvoll, wie Benno Werlen diejenigen »Reifi-
kationsprozesse« zu rekonstruieren, »die auf seiten der regionalisier-
enden, d. h. Räume konstituierenden Subjekte fast stets mitlaufen«
(Hard 1998: 251). Was aber, wenn sich an diese Rekonstruktion zwar
»das Studium der sozialen, zumal politischen Folgen dieser Reifikatio-
nen« (ebd.) anschließt, das Studium der »eigenen« Rekonstruktion und
deren sozialen, zumal politischen Folgen hingegen sehr viel schneller
unter den Tisch zu fallen scheint? Dann muß eine Kritik an der Logik
des geographischen Blicks auch die »Sozialgeographie alltäglicher Re-
gionalisierungen« einschließen. Denn diese Kritik schließt alle geogra-
phischen Blicke ein, die sich die Welt in objektivierender Art und Wei-
se anzueignen bestrebt sind – und damit eben auch solche Blicke, die
für geographische Verhältnisse erfrischend »un-natürlich« daherkom-
men.
     Daher kann die Schlußfolgerung nur lauten, die Rede von Wirk-
lichkeit als die Rede von Wirklichkeit zu begreifen und die ontologisch
gedachte Trennung zweier oder mehrerer Welten zu verabschieden
– was keinesfalls ein Plädoyer für ontologische Holismen impliziert.
Wenn hier mit der Dekonstruktion des ontologischen Pluralismus
bzw. der Zwei-Reiche-Lehre argumentiert wird, dann geschieht dies
nicht, um unter der Hand zu einer Eine-Welt-Ontologie zurückzu-
kehren – oder um, wie Gerhard Hard formuliert, »den Riß zwischen
Sozial- und Naturwissenschaften (und schließlich sogar die Welt) zu
heilen« (Hard 1999: 140). Folglich braucht auch nicht angenommen zu
werden, hierzu könne »die Landschaftsökologie oder eine Human-
ökologie oder etwas Ähnliches aus der Alltags- und Wunderwelt der
Hybriden einspringen« (ebd.). Denn wenn hier mit dieser Dekon-
struktion argumentiert wird, dann geschieht das vor dem Hintergrund
eines Denkens, das nicht nur (und erstens) dem (re-)produzierten Cha-

99

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

rakter einer grundsätzlich kontingenten Wirklichkeit Rechnung tra-
gen, sondern auch – und damit verbunden (zweitens) – auf die Macht-
durchdrungenheit jeglichen Wissens und Denkens verweisen möch-
te.
     Ersteres bedeutet, von Konzepten abzurücken, die – wie etwa
Wolfgang Zierhofers »Geographie der Hybriden« (Zierhofer 1999) –
eine »quasi-ontologische Unterscheidung eines Bereiches der kausal
determinierten Materie und eines Bereiches des freien, zielgerichteten
Sinnes« (ebd.: 10) vorsehen. Denn dieser Quasi-Ontologie liegt, zumal
sie auf einer sprachpragmatischen Version der Handlungstheorie (ebd.:
8) – und damit letztlich eher auf Habermas als auf Haraway – aufbaut,
ein Widerspruch zugrunde. Dieser Widerspruch besteht darin, daß auf
sprachpragmatischer Grundlage (und erst recht in der Auseinanderset-
zung mit Donna Haraway) konsequenterweise die Verfügbarkeit von
»Natur« angenommen werden müßte. Zierhofer aber hebt ihre Unver-
fügbarkeit hervor – und sei es nur deshalb, weil die quasi-ontologi-
sche Unterscheidung »die Grundlage für eine Konzeption relativ au-
tonomer Subjektivität [bildet], ohne die eine normative soziale Ord-
nung, z. B. in Form des biologisch existentiell wichtigen Generationen-
und Geschlechtervertrages (sic!) undenkbar erscheint« (ebd.: 10). Oder
wie es an anderer Stelle heißt: »Die Gründe dafür [für die Unterschei-
dung von determinierter Materie und freiem Sinn, JL] sehe ich in der
praktischen (nicht logischen!) Notwendigkeit, einen Bereich der Kau-
saldeterminiertheit von einem der Teleologie (Zielbezogenheit und
Freiheit) zu unterscheiden« (ebd.: 3).
     Inmitten des Dilemmas zwischen Verfügbarkeit und Unverfügbar-
keit entscheidet sich Zierhofer also für die Unverfügbarkeit eines kau-
sal determinierten Reiches. Damit tut er nichts anderes, als (wider sei-
ne Grundlagen) an einer Einstellung festzuhalten, die mit Nassehi
(1999: 354) als säkularisierte Lösung des Theodizeeproblems bezeichnet
werden kann. Denn »Natur« bietet ihm (noch einmal: wider seine
Grundlagen) denjenigen Ort, an den »Schicksalhaftes, Unverfügbares,
gesellschaftlicher Kontrolle Entzogenes, Unveränderliches oder
schlicht Hinzunehmendes« (ebd.) adressiert werden können und der
damit »dem Leiden [in und an der Welt] wenn schon keinen Sinn,
dann doch einen Raum« (ebd.) gibt. Allein – und damit zurück zu
Zierhofers »Grundlagen«: Die Natur kann nicht vor ihrer Konstruk-
tion existieren (Haraway 1992: 296, zit. in Flitner 1998: 89), und die

100

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs

Rede von Natur bleibt immer noch die Rede von Natur (vgl. Nassehi
1999).
     Zudem ist – damit zusammenhängend und zweitens – die Wahrheit
von dieser Welt, in der sie nicht nur aufgrund vielfältiger Zwänge pro-
duziert wird und über geregelte Machtwirkungen verfügt, sondern wo
es auch Mechanismen und Instanzen der Sanktionierung und Bestim-
mung dessen gibt, was wahr ist und was nicht (Foucault 1978: 51). Läßt
man sich – in einer taktisch-essentialistischen Bewegung – auf den
»ganz normalen Wahnsinn« und damit auch auf die politischen und
ökonomischen Ungleichheiten dieser Welt ein, dann wird sehr schnell
deutlich, daß keine Rede davon sein kann, daß »alles im Prinzip auf
dieselbe Weise existiert, (…) es nur eine Welt mit einer durchgängigen
Seinsweise gibt« (Zierhofer 1999: 3), wie Zierhofer vorschlägt. Und
deshalb kritisiert ein anderer Blick – last but not least – auch solche
Positionen, denen es auf der Suche nach der aussichtsreichsten Onto-
logie zweckmäßig erscheint, »solche Prämissen zu wählen, die den ge-
ringsten empirischen Gehalt aufweisen« (ebd.); d. h. solche Prämissen,
die »das ›ontologische‹ Problem im Rahmen einer Welt« (ebd.) lösen
wollen. Mit anderen Worten und bezogen auf die disziplinär-diszipli-
nierende Geographie: Ein anderer Blick wendet sich auch gegen sol-
che Positionen, die mit Blick auf die (von ihnen selbst gesetzte) »eine
Welt« fordern, der Schulterschluß von Ökologie und Soziologie müsse
»Konsequenzen für das Verhältnis von physischer Geographie und
Humangeographie nach sich ziehen« (ebd.: 12). Denn ihnen ist (nicht
zuletzt) entgegenzusetzen, daß Fragmentierung und irreduzible Viel-
heit wohl kaum zur Begründung einer (quasi-)ontologisch vereinheit-
lichten Geographie als der Synthese von Natur- und Kulturwissen-
schaft taugen.
     Sei es also gegenüber der traditionellen Geographie, der Geographie
als formaler Raumwissenschaft, einer (diese Bezeichnung verdienen-
den) Sozialgeographie oder auch dem geographischen One-Worldism
jüngeren Datums: ein anderes Denken stellt den Glauben an die geo-
graphische Wirklichkeit ebenso in Frage wie den Glauben an die Mög-
lichkeit objektiver Erkenntnis dieser Wirklichkeit. Und vielleicht ist es
in diesem Kontext besonders aufschlußreich, daß diese andere Sicht
der Dinge, die »ein Verhältnis zur eigenen Kontingenz gefunden [hat],
indem sie Zirkularität nicht mehr ausschließt« (Luhmann 1992: 95),
innerhalb der deutschsprachigen Geographie bis heute nicht einmal in

101

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

derjenigen Teildisziplin zum common sense gehört, die sich Politische
Geographie nennt. Bevor im Rahmen der dritten Etappe explizit auf
das Feld der Politischen Geographie eingegangen wird, soll abschlie-
ßend versucht werden, die Befunde der letzten Wegstrecken nicht nur
zusammenzufassen, sondern mit einer weiteren Frage zu verknüpfen:
der Frage nach der (Un-)Sinnigkeit der aktuellen Rede von einem geo-
graphical turn.

»Was ist eigentlich Geographie?« –
Bemerkungen aus dem Zwischen-Raum

Bereits seit einiger Zeit bricht sich in den Sozialwissenschaften die Be-
geisterung für eine Kategorie Bahn, die vordem mehr oder weniger
exklusiv der fachwissenschaftlichen Geographie vorbehalten zu sein
schien. Sei es von seiten der Wirtschaftswissenschaften (vgl. etwa
Krugman 1998), sei es von seiten der Soziologie (vgl. etwa Giddens
1995) oder sei es von seiten der Politikwissenschaften (vgl. etwa Hun-
tington 1993): die Verwendung raumbezogener Terminologie erfreut
sich wachsender Beliebtheit. Entsprechend häufig findet sich der
Raumbegriff in Titeln der unterschiedlichsten »fachfremden« Veröf-
fentlichungen, Tagungen und Vorträge, und es bedarf nur einer milden
Übertreibung, die aktuelle sozialwissenschaftliche Großwetterlage als
Goldgräberstimmung des Räumlichen zu bezeichnen. So kann es auch
nicht weiter überraschen, daß nach dem linguistic, dem discursive, dem
cognitive und dem pictorial turn auch der geographical bzw. spatial
turn aus der Taufe gehoben wurde (Agnew 1995: 379; Curry 1991:
214; Unwin 2000: 18). Dieses jüngste Mitglied der großen Familie so-
zial- und geisteswissenschaftlicher »Wenden«, so wollen es zumindest
seine angelsächsischen Patinnen und Paten, markiere das Ende der
Vorherrschaft der Kategorie »Zeit« über die Kategorie »Raum« (Smith
1998; Soja 1989). Vorbei seien die Zeiten, in denen sozialwissenschaft-
liche Theorien und Ansätze die räumliche Dimension zugunsten der
zeitlichen vernachlässigt hätten; vorbei seien die Zeiten, die durch eine
Fixierung auf die Zeit charakterisiert gewesen seien – und endlich habe
sie (wieder) geschlagen, die Stunde der Geographie.
     Auch innerhalb der deutschsprachigen geographischen Literatur
finden sich solche und ähnliche Situationsbeschreibungen. So wird

102

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Was ist eigentlich Geographie?«

etwa konstatiert, »daß die Relevanz des Raumes auch außerhalb der
Geographie mehr und mehr erkannt wird und die Beschäftigung mit
räumlichen Aspekten Anerkennung findet« (Pohl 1993: 260). Aller-
dings hat es den Anschein, als würde die fachextern postulierte Raum-
relevanz im deutschsprachigen Kontext nicht ausschließlich zur Freu-
de gereichen. Vielmehr werden Stimmen laut, die besorgt fragen: »Wie
konnte es nur geschehen, daß wir die in unserem Fach originär veran-
kerte Diskussion zu Raum, Region, Regionalisierung, zu Standorten,
Mega- und Global-Cities etc. in der Vergangenheit den in Frage kom-
menden Nachbardisziplinen ganz offensichtlich nicht näher zu brin-
gen vermochten« (Scholz 1998: 13; Hervorhebung JL), so daß sich die
bunten und vielfältigen Debatten um den Gegenstand des Faches in
den Nachbardisziplinen weitgehend abgekoppelt von den originär
geographischen Diskussionen vollziehen?
     Angesichts solcher Äußerungen antizipiert die von Wir-Gefühl und
fachinterner Harmonie überraschte Beobachterin bzw. der entspre-
chende Beobachter beinahe den Beitrag, in dem – gleichsam in einer
Gegenbewegung zu der (zumindest auf verbaler Ebene) vollzogenen
Entwicklung der Anthropogeographie hin zur Sozialwissenschaft (vgl.
hierzu Hard 1999: 137) – die (verbale) Rückkehr zu einem raumwis-
senschaftlichen Paradigma gefordert wird. Doch auch diesseits solcher
Antizipationen bleibt festzuhalten, daß die Rede von einer (Wieder-)
Geburt des Räumlichen nur selten in Frage gestellt wird. Und doch
lohnt es sich, der Sinnhaftigkeit dieser Rede einmal nachzugehen. Dies
soll im folgenden geschehen – allerdings weniger aus der Befürchtung
heraus, »daß der Geographie ihr Gegenstand Raum abgenommen wird
und ihr nur die Aufgabe einer enzyklopädischen Länderkunde des
›Wo‹ (›Löwengeographie‹) oder einer volkshochschulartigen ›Folk
science‹ bleibt« (Pohl 1993: 261). Denn auch wenn, wie Jürgen Pohl
nahelegt, Ronald Johnstons Vergleich des wissenschaftsbetrieblichen
Kampfes um Ressourcen mit einem darwinistischen Catch-as-catch-
can durchaus adäquat sein mag (Johnston 1983), so erscheint der
Wunsch nach einem wie auch immer gearteten distinkten Zugriff auf
einen ebensolchen Gegenstand aus einer post-disziplinären Sicht mehr
als problematisch (vgl. Sibley 1995: xv).
     Es sind denn auch andere Gründe, die es ratsam erscheinen lassen,
jede pauschale Rede von einer »geographischen Wende« mit Vorsicht
zu genießen. Werden die Argumentationen der vorangegangenen

103

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

Wegstrecken ernst genommen, dann wurden innerhalb der sozialwis-
senschaftlichen Theorien (wie auch im »gesellschaftlichen Alltag«) be-
reits vor dieser Wende imaginative Geographien verhandelt; dann wa-
ren die Sozialwissenschaften von ihrem institutionellen Anbeginn mit
bestimmten Raumbildern ausgestattet. Zu nennen wären hier die Kon-
zepte der »Kontinente«, der »Kulturkreise« und erst recht der »natio-
nalstaatlichen Container«, aber auch die Unterscheidungen »zwischen
dem privaten und dem öffentlichen Raum, zwischen dem Raum der
Familie und dem gesellschaftlichen Raum, zwischen dem kulturellen
und dem nützlichen Raum, zwischen dem Raum der Freizeit und dem
Raum der Arbeit« (Foucault 1991: 67). Zwar wurden diese imaginati-
ven Geographien nicht (oder nur sehr selten) expliziert, sondern als
natürliche oder einzig mögliche angesehen und dem wissenschaftlichen
Arbeiten stillschweigend vorausgesetzt. Aber auch wenn die räumli-
chen Vorannahmen der modernen sozialwissenschaftlichen Rationali-
tät damit weitgehend im blinden Fleck verborgen blieben, so sind die
Sozialwissenschaften doch von Anbeginn an alles andere als »raumlos«
gewesen:

»(…) space was not subordinated or invisible in Western intellectual thought at
the fin de siècle. The frame of the emergent social sciences – where society was
equivalent to the territory of the state – and of political discourse more gene-
rally (busily inventing or renegotiating the limits of the nation or empire as
imaginary community) was inescapably spatial« (Ó Tuathail 1996: 24).

Vor diesem Hintergrund muten sowohl die Rede von einer traditionel-
len Unterprivilegierung des Raums als auch die komplementäre Rede
von einem aktuellen geographical turn mehr als fragwürdig an – und es
stellt sich die Frage, warum der »Gegenstand« der Geographie lange
Zeit als so natürlich galt, daß er nicht einmal einer expliziten Erwäh-
nung wert erschien.
     Die Suche nach einer Antwort soll beim letzten Wort dieser Frage
beginnen: dem Wort »natürlich«. Dieses Wort ruft Assoziationen an
ein Erkenntnisprinzip hervor, das im Rahmen des vorangegangenen
Teilstücks als grundlegend für die Produktion und Aneignung von
Wirklichkeit beschrieben wurde. Dabei handelt es sich um das parado-
xe Erkenntnisprinzip der Naturgeschichte, das – gekennzeichnet
durch ein Paradox der Sichtbarkeit – all das natürlich erscheinen läßt,

104

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Was ist eigentlich Geographie?«

was gesehen wird, weil es so gesehen wird, wie es gesehen wird. Oder
anders ausgedrückt: Es handelt sich um dasjenige Erkenntnisprinzip,
das all das natürlich erscheinen läßt, was sichtbar ist, und nicht »be-
denkt«, daß das Sichtbare erst sichtbar gemacht werden mußte – und
daß sich dieses Sichtbarmachen nur im Rahmen einer ganz bestimmten
Ordnung vollziehen kann. Wird an dieser Stelle zudem noch einmal
vergegenwärtigt, daß die Produktion einer bestimmten Wirklichkeit
immer auch eine Verortung der Objekte beinhaltet; daß also die Ver-
ortung im Raum eine Basiskategorie jeglicher Repräsentationssysteme
darstellt, dann erklärt sich die vermeintlich natürliche Qualität der
geographischen Wirklichkeit recht schnell. Dann wird deutlich, daß
sich im Prozeß der Ordnung/Verortung eine (je spezifische) Brille bil-
det, durch deren Gläser die geographische Wirklichkeit angeschaut
und damit (re-)produziert wird.
     Im Prozeß der Ordnung/Verortung findet demnach die – letztlich
paradoxe – (Re-)Produktion vermeintlich natürlicher Räume statt. Sie
ist insofern als paradox zu bezeichnen, als die (re-)produzierten Räu-
me nichts anderes darstellen als symbolische (Re-)Konstruktionen der
jeweils zum Tragen kommenden Ordnungs/Verortungs-Kriterien.
Denn im Rahmen dieser symbolischen (Re-)Konstruktionen vollzieht
sich, wie im Anschluß an Pierre Bourdieu formuliert werden kann,
»eine heimliche Umkehrung von Ursache und Wirkung« (Bourdieu
1997: 93), im Rahmen derer der (re-)konstruierte und damit sichtbar
gemachte (Erd-)Raum zur (ideologischen) Grundlage für diejenigen
Kriterien der Verortung wird, mittels derer er selbst konstruiert wur-
de. Zu nennen wären hier etwa die Kategorien des »Eigenen« und
»Anderen«, des »Wohlgesonnenen« und »Feindlichen«, aber auch des
»Öffentlichen« und »Privaten«, des »Arbeitsbezogenen« und »Frei-
zeitbezogenen«; eine Liste, die sich noch sehr lange fortsetzen ließe.
Damit wird deutlich, daß es sich beim sichtbar gemachten (Erd-)Raum
um einen multipel binären Identifikationsraum handelt: »Multipel ist
dieser Raum, weil in ihm eine Mannigfaltigkeit von Unterscheidungen
vorkommt, und binär ist er aufgebaut, weil es Unterscheidungen sind,
die die Identifikation innerhalb dieses Raums ermöglichen (…)« (Nas-
sehi 1995: 447).
     Es ist also die heimliche Umkehrung von Ursache und Wirkung, die
die Natürlichkeit der geographischen Wirklichkeit garantiert, indem
sie dafür sorgt, daß die natürlichen Räume sichtbar gemacht, naturali-

105

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

siert werden, während der Prozeß des Ordnens selbst, d. h. die Veror-
tung nach ganz bestimmten Kriterien, unsichtbar bleibt. Und zwar so
unsichtbar, daß er, wie der legendäre »Wald vor lauter Bäumen«,
buchstäblich dem Blick entgeht. Imaginative Geographien stellen folg-
lich vermeintlich natürliche räumliche Ontologien oder »Welt-Bilder«
dar, die als so natürlich gelten, daß ihr konstruierter Charakter aus
dem Blickfeld gerät. Damit kann aus der Problematisierung der Rede
von einem angeblichen geographical turn folgender Schluß gezogen
werden: Der geographische Mainstream (re-)produziert, wann immer
er die Rede von einer »geographischen Wende« anstimmt und/oder
aufgreift, das der modernen Rationalität zugrundeliegende Erkenntni-
sprinzip und damit letztlich die Naturalisierung des Konstruierten.
Dies soll freilich nicht heißen, daß sich die Gefangenschaft im Paradox
der Sichtbarkeit ausschließlich in der Rede von dieser Wende zeigen
würde. Was hingegen gesagt sein soll, ist, daß diese Gefangenschaft
auch und wohl besonders eindrücklich anhand dieses Beispiels deut-
lich wird. Und zwar nicht nur, weil der modernen Rationalität schon
immer ganz bestimmte Raumvorstellungen zugrunde lagen. Sondern
auch, weil der vermeintliche geographical turn nicht dazu beigetragen
hat, den konstruierten Charakter der vermeintlich natürlichen geogra-
phischen Wirklichkeit sichtbar zu machen. Denn eine kritische Be-
trachtung der aktuellen Raumbegeisterung macht sehr schnell deutlich,
daß unter dem Mantel dieser »Wende« meist die Verwendung jener
Zentrum-Peripherie- oder Kern-Rand-Modelle gefeiert wird, die nicht
zur Sichtbarmachung impliziter Geographien beizutragen vermögen,
sondern bereits vorhandene hidden geographies (Agnew 1995: 380)
weiterhin verdecken – oder neue »verborgene Geographien« imple-
mentieren.
     So dürfte die Problematisierung der Rede vom geographical turn
noch einmal deutlich gemacht haben, auf welche Weise ein anderes
Denken die Objektivität des geographischen Blicks in Frage stellt. In
dieser Eigenschaft ruft es dazu auf, mit unhinterfragten Überzeugun-
gen zu brechen, vertraute Ordnungen in Frage zu stellen und die eige-
nen Denkschemata immer wieder zu überprüfen. Oder anders ausge-
drückt: Es ruft dazu auf, von einem objektivistischen Zugriff auf die
Wirklichkeit Abschied zu nehmen und sich, wie Armin Nassehi (1999:
359) in bezug auf die Soziologie formuliert, weniger auf die Beobach-
tung des wissenschaftlichen Gegenstandes als darauf zu konzentrieren,

106

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Was ist eigentlich Geographie?«

wie dieser Gegenstand – auch in den eigenen Arbeiten – beobachtet
und damit (re-)produziert wird. Doch auch wenn ein anderes Denken
damit diejenigen Geographinnen und Geographen, die es ernst neh-
men, auffordert, zu Erkenntnistheoretikerinnen und Erkenntnistheo-
retikern zu werden, dann bedeutet dies nicht, daß es ihnen umgekehrt
zugestehen würde, die »wahr gewordenen« geographischen Wirklich-
keiten – oder eben den Gegenstand – aus den Augen zu verlieren.
Denn ein anderes Denken wird immer auch bemüht sein, mit diesen
Wirklichkeiten – als Wirklichkeiten vielfältiger Ausschlüsse – zu kom-
munizieren. Und es wird bemüht sein, anderen, ausgeschlossenen
Wahrheiten zu ihrem Recht zu verhelfen.
     Damit befindet sich dieses Buch vollends im Zwischen-Raum eines
anderen Denkens. Denn die eben skizzierte Positionierung stellt
nichts anderes als die »geographische Variante« jenes theoretisch-
praktischen Dazwischen dar, das im Laufe der ersten Etappe auf »all-
gemeiner Ebene« erarbeitet wurde. Diese Variante kann im Anschluß
an Stuart Hall (1997c) mit dem Begriff der Transterritorialität um-
schrieben werden: Die Transterritorialität resultiert aus einer Bewe-
gung zwischen Identität und Differenz, zwischen taktischem Essenti-
alismus und Hybridität, zwischen (gesellschafts-)politischem Engage-
ment und (erkenntnis-)theoretischer Verunsicherung. Und ganz so,
wie diese Bewegung ausdrücklich nicht das Ziel verfolgt, die Gegen-
sätze zwischen diesen Polen aufzuheben, so fordert ein anderes Den-
ken die Geographinnen und Geographen zwar dazu auf, zu Erkennt-
nistheoretikerinnen und Erkenntnistheoretikern zu werden, gesteht
ihnen deshalb aber noch lange nicht zu, keine Geographinnen und
Geographen mehr zu sein.
     So zeigt sich letztlich, daß das Aufsetzen einer anderen Brille nicht
zwangsläufig bedeutet, sich den Diskussionen um Gegenstand oder
Identität eines Faches grundsätzlich zu entziehen. Im Gegenteil: Nicht
erst hier wird deutlich, daß auch in diesem Buch die einleitend er-
wähnte quasiautomatistische Selbstzensur nicht vermieden werden
kann – ging es doch auf den letzten Seiten letztlich um eine Positionie-
rung im disziplinpolitischen Feld – und auch gar nicht vermieden wer-
den soll. Auch dieses Buch möchte »(noch) Geographie« sein, wobei
allerdings offen bleiben soll, ob dieser Wunsch einem libidinösen Ver-
hältnis zur geographischen Disziplin als einer vorgestellten Entität
entspringt oder nicht. Aber die Alterität des anderen Blickwinkels

107

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Etappe: Geographie anders denken

besteht eben auch darin, diese Möglichkeit einzuräumen und nicht so
zu tun, als sei die Entscheidung, ob der Inhalt eines Buches »(noch)
Geographie« ist, von der einen, übergeschichtlichen und quasi-perso-
nalisierten geographischen Disziplin oder von der einen, übergeschicht-
lichen und quasi-natürlichen geographischen Wirklichkeit bestimmt.
     Diesem Blickwinkel liegen zwei lediglich in heuristischer Hinsicht
zu trennende Überzeugungen zugrunde. Erstens: Geographie, ver-
standen im disziplinär-disziplinierenden Sinne, ist nicht, sondern sollte
als eine Disziplin verstanden werden, die im Rahmen wissenschaftssy-
stemarer Auseinandersetzungen erst (re-)produziert wurde. Oder: die
geographische Disziplin ist nicht, sondern wird »personalisiert« –
wenn auch nicht zufällig:

»Now the intellectual division of labor has always been an untidy affair (…)
but it is not completely arbitrary. It is always possible to provide reasons
(historical reasons) for the boundaries being drawn this way rather than that
one. Once those boundaries are established, however, they usually become
institutionalized. All the apparatus of the academy is mobilized to mark and,
on occasion, to police them. But these divisions do not correspond to any
natural breaks in the intellectual landscape; social life does not respect them
and ideas flow across them« (Gregory 1994: 10-11).

Und zweitens: Auch der Gegenstand dieser quasi-personalisierten
Geographie ist nicht per se, sondern sollte als eine diskursiv produzier-
te, reproduzierte und transformierte Wirklichkeit betrachtet werden:

»Raum – Raumverteilung, Raumzuweisung – bleibt unter allen Umständen
kulturell definiert, ist ein Bild, das sich ein vorwaltender kultureller Konsens
von der Welt gemacht hat. Das gilt auch vom naturwissenschaftlich geordne-
ten, das heißt aufgrund abstrakter Prämissen organisierten Raum. Auch vom
›naturwissenschaftlichen Weltbild‹ müssen wir demnach sagen, dass es keines-
wegs als voraussetzungslos gelten darf – nur weil es seine Voraussetzungen
›objektiv‹ nennt und lange nicht gezwungen war, sie zu reflektieren« (Muschg
1996: 50).

Auch die geographische Wirklichkeit ist also nicht, sondern wird im
Rahmen vielfältiger Repräsentationsprozesse (re-)produziert – wenn
auch nicht zufällig und wenn auch nicht nur von Geographinnen und

108

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Was ist eigentlich Geographie?«

Geographen. Vor diesem Hintergrund kann das Ende dieser Etappe
als eine Aufforderung gelesen werden, das Anbeten der einen Geogra-
phie und ihres »alte[n] Stammesgötze[n]« (Hard 1990: 12) einzustellen.
An diese Aufforderung knüpft sich freilich nicht die Forderung, einen
bisherigen Irrglauben durch eine möglichst aussichtsreiche und strin-
gente Wissenschaftlichkeit zu ersetzen. Gefragt ist vielmehr die Ent-
wicklung einer »politisch-fiktionalen (politisch-wissenschaftlichen)«
(Haraway 1995: 36) Praxis – einer Praxis, die nicht zuletzt auch die
Forschungsstrategien der Politischen Geographie bereichern kann.
Dies jedenfalls stellt das Ziel der nächsten Etappe dar.

109

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S.  69-109) T01_02 etappe2.p 313510636898

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 110    ) vakat 110.p 313510636906

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

 
 
 
 
 
 

3. Etappe:

Auf dem Weg aus der

kultur-räumlichen Denkfalle

Einleitung

Die Welt ist aus den Fugen geraten. Spätestens seit 1989 präsentiert sie
sich in einer bisweilen anarchisch anmutenden Unübersichtlichkeit
und zwingt »die internationale Gemeinschaft zu einer Ausschau nach
neuen Haltepunkten und Koordinaten« (Gasteyger 1999: 2). Aber die-
se Ausschau erweist sich als schwierig. Nicht nur der und die Einzelne,
sondern auch die Staatengemeinschaft selbst zeigt sich »überfordert
angesichts der Vielzahl sich überlappender oder widersprechender
Ordnungsangebote« (ebd.). Zu groß ist das heterodoxe »Gemisch von
sich häufenden Akteuren – staatlichen und überregionalen, privaten
und transnationalen, innerstaatlichen und globalen« (ebd.); zu groß ist
die Vielfalt an – teilweise paradoxen – politischen Entwicklungen und
Erscheinungen, die hier mit Schlagworten wie »Regionalisierung«,
»Fragmentierung«, »neue politische Akteure« und »Globalisierung«
sowie, last but not least, dem »Ende des Nationalstaats« nur kurz an-
gedeutet sei. Nur wenige Ordnungsparameter können ausgemacht
werden: Die Koordinaten Kommunismus vs. Kapitalismus wurden
abgelöst, was nicht nur das Ende der alten, rigiden Feindbilder mit sich
brachte, sondern auch »zur Segmentierung von Macht und zur Entlas-
sung von Konflikten aus großen, disziplinierten Fesselungen führte«
(Weidenfeld 1999: 2). Waren Feindbilder und Fesselungen noch bis
vor kurzem ideologischer Art, so präsentieren sich die aus ihnen ent-
lassenen Konflikte heute hauptsächlich als kulturell bedingt. So bedarf

111

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

es keines Samuel Huntington, der »Kämpfe zwischen den Kulturen als
4größte Gefahr für den Weltfrieden« (Huntington 1997: 531) betrach-

tet und eine auf Kulturen basierende internationale Ordnung für den
sichersten Schutz vor einem Weltkrieg hält, um die aktuelle Brisanz
kultureller Konflikte erkennen zu können. Die Entwicklungen in In-
donesien oder in Sierra Leone, im Kaukasus oder – wie das folgende
Zitat deutlich macht – auf dem Balkan sprechen für sich:

»Es handelt sich hier [bei den Bündnismodellen und -projekten auf dem Bal-
kan, JL] um eine Vernetzung von ethnisch-religiösen Konflikten und geopoli-
tischen Interessen, die in der Lage sind, den Balkan erneut in das ›Pulverfaß
Europas‹ zu verwandeln. Bei den griechischen und türkischen ›Projekten‹, von
denen sich die Regierungen in Athen und Ankara allerdings offiziell distanzie-
ren, ist deutlich der jahrhundertealte Streit zwischen Staaten und Kulturen zu
erkennen. Die Wiederkehr der Geopolitik auf dem Balkan ist eine Tatsache«
(Brill 1998: 113).

»Wir« erleben also nichts anderes als eine neue Bedeutung räumlicher
Konflikte – oder eben: die Renaissance der Geopolitik. Beispielhaft
kommt diese Entwicklung in den Worten des ehemaligen russischen
Außenministers Andrej Kosyrew zum Ausdruck, demzufolge »die
Geopolitik (…) an die Stelle der Ideologie tritt« (Kosyrew zit. in Brze-
zinski 1997: 145). Und tatsächlich kann man sich keine bessere Cha-
rakterisierung einer Welt denken, in der »Ost und West« durch einen
immer komplexer werdenden kultur-räumlichen Flickenteppich abge-
löst wurden, der sich »großen« ideologischen Ordnungskoordinaten
weitgehend entzieht.
     Vor diesem Hintergrund ist es vordringliche Aufgabe der Politik,
Orientierung zu geben und Sicherheit zu vermitteln. Dabei liegt es auf
der Hand, daß die neuen globalen Herausforderungen – erwähnt seien
hier nur die (oft aus ethnischen Konflikten resultierenden) Migrations-
ströme, die gewaltigen Umweltschäden, die Verbreitung von Massen-
vernichtungswaffen oder auch die Bevölkerungsexplosion – nicht
mehr gemäß den alten, auf staatlichem Machtgewinn beruhenden
Denkformen bewältigt werden können, »in denen ein Fürst Clemens
Metternich und seine Epigonen kalkuliert haben« (Weidenfeld 1999:
1). Nur noch im wohlabgestimmten Konzert der internationalen Staa-
tengemeinschaft und unter Einbeziehung der neuen Akteure kann es

112

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

gelingen, die weitgehend konturlos gewordene Welt mit einem Min-
destmaß an Ordnung zu versehen. Auch die Wissenschaften sind ge-
fragt – muß es doch das Ziel aller Beteiligten sein, das »verwirrende
Mit- und Gegeneinander auf Kiel und in Schranken zu halten« (Ga-
steyger 1999: 5). So sollte der Beitrag etwa der Politikwissenschaft dar-
in bestehen, die zunehmende Vielfalt internationaler Entwicklungen
zu analysieren und somit für Orientierung in einer orientierungsbe-
dürftigen Welt zu sorgen. Und auch die Politische Geographie kann
und darf nicht zögern, ihr Wissen einzubringen. Denn gerade die Poli-
tische Geographie, die sich seit jeher den Wechselbeziehungen von
Raum bzw. Territorium einerseits sowie Gesellschaft und Staat ande-
rerseits widmet, ist prädestiniert, in einer Welt, die von einer neuen
Relevanz räumlicher Konflikte gekennzeichnet ist, für wissenschaft-
lich fundierte Orientierung zu sorgen.
     Solche und ähnliche Äußerungen gehören zum common sense der
mit dieser Thematik befaßten außen- und sicherheitspolitischen Bei-
träge – und es ist genau diese Sicht der Dinge, gegen die im folgenden
angegangen wird. Wie könnte es auch anders sein auf einer Reise zu
einer anderen Geographie der Welt? Das Ziel dieser Reise besteht ja
gerade nicht darin, die vermeintlich richtige, universell gültige und all-
umfassende Ordnung der »New World Disorder« (Anderson 1992) zu
ermitteln. Es besteht im Gegenteil auch darin, Ordnungen in Frage zu
stellen und die eigenen Denkschemata zu hinterfragen. Diese Reise
möchte deutlich machen, daß »die Welt zu ordnen« immer auch be-
deutet, die kontingente Wirklichkeit in eine ganz bestimmte Ordnung
zu bringen. Und zwar in eine Ordnung, die vor dem Ordnen nicht be-
standen hat. Und nicht zuletzt in eine Ordnung, die andere mögliche
Ordnungen zwangsläufig ausschließt und andere Wahrheiten margina-
lisiert. Daher sollen die Ergebnisse der vorangegangen Etappen – die
geographische Wirklichkeit ist nicht, sondern wird im Zuge der Veror-
tung von Objekten und Identitäten symbolisch (re-)konstruiert; Iden-
titäten sind nicht, sondern werden in der permanenten Abgrenzung
zum jeweils »Anderen« »erfunden« – nun zusammengeführt und auf
den Kontext der Politischen Geographie angewendet werden. »Politi-
sche Geographie« ist dabei in demjenigen zweifachen Sinn zu verste-
hen, der im Rahmen der vorangegangenen Etappe bezogen auf die
Geographie im allgemeinen skizziert wurde: zum einem als populär-
disziplinierender (politisch-)geographischer Diskurs, der vom Klas-

113

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

senzimmer bis zum Kanzleramt auf allen Ebenen der gesellschaftlichen
Verhandlung von Wissen zum Tragen kommt; zum anderen als das
disziplinär-disziplinierende Projekt der politisch-geographischen
scientific community.
     Zunächst zur Politischen Geographie im erstgenannten Sinn und
damit wieder zurück zur einleitenden Skizze der globalen (Un-)Ord-
nung. Wird diese Skizze durch eine andere Brille betrachtet, so drän-
gen sich drei Bemerkungen auf. Erstens: Wie interessant, daß räumli-
che Konflikte eine neue Ordnungsrelevanz gewonnen haben! Zwei-
tens: Wie interessant, daß die weltpolitischen Bruchlinien seit 1989
kultureller Art sind! Und drittens: Wie interessant, daß, wie Andrej
Kosyrew schreibt, die Geopolitik an die Stelle der Ideologie tritt!
Zwar mögen diese Bemerkungen auf einen ersten Blick harmlos klin-
gen. Und doch vermag das auf den ersten Blick so harmlose »Wie inte-
ressant!« eine Wirkung zu entfalten, die der Soziologe Dirk Baecker
folgendermaßen beschreibt:

»Ein Gläubiger kniet nieder und beginnt ein Gebet. Ein Intellektueller stellt
sich neben ihn und sagt: ›Wie interessant! Weißt Du, daß andere Völker an
ganz andere Götter glauben?‹ Wie kann der Gläubige, der an seinen Gott
glaubt, darauf reagieren? Natürlich lehnt er die Zumutung eines Vergleichs ab,
hält den Intellektuellen für einen Neunmalklugen und die anderen Völker für
ungläubig. Aber in Wahrheit ist er bereits erschüttert. In Wahrheit hat ihn be-
reits eine Unruhe erfaßt. Wie kann er glauben, wenn andere anders glauben?
Was kann er wissen, wenn andere anderes wissen? Wer ist sein Gott, wenn an-
dere ihn nicht kennen? Wie weit reicht die Macht seines Gottes, wenn andere
ungestraft ihren Götzen huldigen dürfen?« (Baecker 2000: 48).

Mit anderen Worten: Das »Wie interessant!« weist darauf hin, daß al-
les auch ganz anders sein könnte – was in bezug auf die drei Bemerkun-
gen bedeutet, daß weder der Raum eine neue Relevanz gewonnen hat,
noch die weltpolitischen Bruchlinien seit 1989 kultureller Art sind,
noch die Geopolitik an die Stelle der Ideologie tritt; ja daß selbst die
Rede von der Wiederkehr der Geopolitik mit Vorsicht zu genießen ist.
     Diese Thesen sollen im folgenden nicht nur theoretisch, sondern
auch empirisch untermauert werden. Letzteres stellt das Ziel des drit-
ten Teilstücks dar und wird dort unter der Überschrift »Welt-
Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt« am Beispiel der

114

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

deutschen Türkei-Politik in die Tat umgesetzt. Die theoretische Un-
termauerung hingegen soll unter der Überschrift »›Geopolitik‹ revisi-
ted« im Rahmen des zweiten Teilstücks geleistet werden. Unter dieser
Überschrift wird es gleichzeitig darum gehen, einen verunsichernden
Blick auf die disziplinär-disziplinierende Politische Geographie zu
werfen. Dabei wird es nötig sein, mindestens eine Differenz mehr zu
bedenken, als es die Verunsicherung des populär-disziplinierenden
Diskurses verlangt. Denn während die einleitende Skizze der aktuellen
weltpolitischen Lage als politikwissenschaftlicher wie auch als (tages-)
politischer Mainstream gelten kann, tun sich die Vertreterinnen und
Vertreter der deutschen Politischen Geographie immer noch schwer,
die aktuelle (Un-)Ordnung der globalen Politik öffentlichkeitswirk-
sam zu kommentieren.
     Ihre Zurückhaltung erklärt sich aus der generellen Entwicklung der
Teildisziplin seit 1945. Eine besondere Bedeutung kommt jedoch Carl
Troll und Peter Schöller zu, die das Legitimationsproblem der Politi-
schen Geographie, das aus deren Verflechtung in die Machtpolitik des
Zweiten und Dritten Reiches resultierte (vgl. Kost 1988), auf eine ganz
bestimmte Art und Weise zu lösen vermochten (vgl. Troll 1947; Schöl-
ler 1957, 1958): Es gelang ihnen, die »nationalsozialistische und pseu-
dowissenschaftliche Geopolitik« von der Politischen Geographie zu
trennen und als ursächlichen Sündenbock aller machtpolitischen Ver-
fehlungen darzustellen (vgl. Sandner u. Oßenbrügge 1992; Sprengel
1996). Zwar wurde damit der Weg bereitet, auf dem die Politische
Geographie als vermeintlich »saubere« und objektive Teildisziplin
wiederbegründet werden konnte. Allerdings erwies sich dieser Weg
insofern als Holzweg, als die (mit der verfemten Geopolitik assoziier-
te) internationale und globale Politik ausgeblendet und der politische
Gehalt der Teildisziplin weitgehend negiert wurde (vgl. Sandner u.
Oßenbrügge 1992).
     In jüngerer Zeit hingegen mehren sich die Stimmen, die die grund-
sätzliche Stigmatisierung des Geopolitikbegriffs in Frage stellen (etwa
Kost 1997; Oßenbrügge 1993; Sandner 1993). Mit den Plädoyers für
eine kritische Auseinandersetzung mit dem Geopolitikbegriff geht oft
der Aufruf einher, sich über das bisherige Maß hinaus an den interna-
tionalen politisch-geographischen Diskussionen zu beteiligen, die sich
um ein besseres Verständnis der globalen Politik bemühen (vgl. etwa
Oßenbrügge u. Sandner 1994). Und tatsächlich haben insbesondere die

115

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

Diskussionen innerhalb des angelsächsischen Kontexts gezeigt, daß
eine Auseinandersetzung mit dem Geopolitikbegriff nicht zwangsläu-
fig in Widerspruch zu einem kritischen und engagierten Wissen-
schaftsverständnis steht. Im Zuge der postmodernen/poststruktura-
listischen Debatten entwickelte sich dort gegen Ende der 1980er Jahre
der Ansatz der critical geopolitics – ein diskurs-»theoretisch«/dekon-
struktivistisch geprägter Zugang zum Zusammenhang von Macht,
Wissen und Räumlichkeit (vgl. etwa Dalby 1988; Ó Tuathail 1989), der
mittlerweile auch Eingang in die deutschsprachige (Politische) Geo-
graphie gefunden hat (vgl. etwa Lossau 2000, 2001; Reuber 2000; Wol-
kersdorfer 2000). An ihm wird sich auch der im folgenden zu riskie-
rende verunsichernde Blick orientieren. Dabei wird es wohlweislich
nicht darum gehen, das Projekt der critical geopolitics detailliert zu be-
schreiben. Denn das würde bedeuteten, es zu identifizieren, zu fixieren
und auf den Punkt zu bringen. Statt dessen soll die theoretisch-
praktische Möglichkeit genutzt werden, ihm auf die Spur zu kommen;
d. h. die Inhalte der critical geopolitics, ganz im Sinne der traveling
theory, als work-in-progress zu behandeln.
     Doch freilich sind es nicht allein Arbeiten aus dem Bereich der criti-
cal geopolitics, die den folgenden Ausführungen zugrunde liegen. Inso-
fern auch die bislang thematisierten Gedankengebäude wieder aufgrif-
fen und weitergeführt werden, besteht diese Etappe aus einer »Vermi-
schung« unterschiedlicher Diskurse. Damit verdankt sie sich den
Techniken des »Zusammenbastelns« verschiedener Diskurse, denen
eins gemeinsam ist: Sie alle möchten vermeintliche Sicherheiten verab-
schieden und gewohnte Sichtweisen »bis zur Kenntlichkeit« (Nassehi
1998: 159) entstellen. Auf dieser Grundlage sollte es gelingen, den Weg
aus einer Denkfalle zu finden, in der sich die Rationalität der westli-
chen Moderne, sei sie nun (sozial-)wissenschaftlicher oder ganz »all-
täglicher« Art, wohl zu fühlen scheint: der kultur-räumlichen Denk-
falle, in der wie selbstverständlich davon ausgegangen wird, daß (Na-
tional-)Kulturen nicht nur durch gesellschaftliche Gemeinschaft ge-
kennzeichnet sind, sondern auch an ein bestimmtes Territorium, an ei-
nen »eigenen« und »eigentlichen« Raum gebunden sind. Und es sollte
gelingen, die Forschungsstrategien einer Teildisziplin zu reformulie-
ren, die sich nur sehr langsam von der Vorstellung zu verabschieden
scheint, durch lautes Schweigen bezüglich (disziplin-)politisch heikler
Fragen könne eine »politische Abstinenz« erzielt werden.

116

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Geopolitik« revisited

»Geopolitik« revisited: Eine erkenntnistheoretische
Verunsicherung der Politischen Geographie

Während noch 1994 in der Wochenzeitung »DIE ZEIT« zu lesen war,
daß »Geopolitik (…) in Deutschland ein Reiz- und Tabuwort geblie-
ben« (Fritz-Vannahme 1994) sei, ist Geopolitik bis heute zu einem
Zauberwort geworden. Denn mit dem Wort »Geopolitik« verhält es
sich so wie mit allen Zauberwörtern: »Sie zaubern sich gerade das her,
was gesagt werden soll« (Nassehi 1998: 152). Dies zeigt schon ein kur-
zer Blick auf die Karriere dieses Wortes: Es hatte seinen festen Platz
im deutschen Sprachgebrauch nach 1945 insofern eingebüßt, als es
nicht von der nationalsozialistischen Machtpolitik getrennt werden
konnte, »ja gerade in diesem Kontext teilweise als genuin ›deutscher‹
Begriff wahrgenommen wurde« (Sprengel 1996: 16). So sollte es etwa
vierzig Jahre dauern, bis es im »›Mittellagen‹-Palaver« (Wehler 1988:
176) des Historikerstreits eine erste und hauptsächlich nationalge-
schichtlich geprägte Revitalisierung erfuhr. In Zeiten globaler (Un-)
Ordnung hingegen scheint es die Möglichkeit zu eröffnen, die unter-
schiedlichsten Themen zu kommunizieren. Sei es die Legitimität mili-
tärischer Auslandseinsätze aufgrund geopolitisch motivierter »ethni-
scher Konflikte«, sei es die Notwendigkeit der Schaffung eines »Eu-
ropas der unterschiedlichen Geschwindigkeiten«, in dessen gedachter
Mitte ein geopolitisch evidentes »Kerneuropa« (vgl. Lamers 1994)
steht, oder sei es nach wie vor die Schicksalhaftigkeit »unserer« geopo-
litisch unhintergehbaren »Mittellage«, die »uns«, wie der ehemalige
Bundespräsident Richard von Weizsäcker schreibt, »nach 1914 in zwei
Weltkriege geführt hat« (Weizsäcker 1992): die Legitimität, die Not-
wendigkeit oder die Schicksalhaftigkeit, zumindest aber die schiere
Faktizität all dieser Sachverhalte kann mittels ihrer Ausweisung als
»geopolitisch« herbeigezaubert werden.
     Die Revitalisierung des Wortes ruft unterschiedliche Reaktionen
hervor. Teils wird sie, gern auch in Organen der Neuen Rechten (vgl.
etwa Weber 1992), mehr oder minder offen als »Normalisierung« ge-
feiert (vgl. Brill 1994; Zitelmann, Weißmann u. Großheim 1993); teils
wird sie, wie schon von Hans-Ulrich Wehler (1988), scharf kriti-
siert. Meist aber wird sie nicht weiter problematisiert, sondern fraglos
(re-)produziert. Eine besondere Reaktion legt schließlich ein Großteil
der deutschen Geographinnen und Geographen an den Tag. Sie kann,

117

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

wenn auch verkürzt, mit der Parole »Hände weg von der Geopolitik!«
charakterisiert werden. Denn die Problematik der Geopolitik wird im
»Inneren« zwar wahrgenommen und problematisiert; was daraus aber
nur selten erwächst, ist eine (wie auch immer geartete) »Außen«-
Wirkung. Wer also annimmt, die deutsche Geographie – bis 1945 eng
mit der klassischen deutschen Geopolitik verbunden und damit »ei-
gentlich« Expertin in dieser Angelegenheit – würde sich bemüßigt se-
hen, zu der neuen globalen (Un-)Ordnung im allgemeinen und der
Revitalisierung des Wortes »Geopolitik« im besonderen in öffentlich-
keitswirksamer Art und Weise Stellung zu beziehen, sieht sich ge-
täuscht. Zwar wird die generelle Zurückhaltung seit einigen Jahren
mehr und mehr aufgegeben. Verwiesen sei hier nur auf diverse Fachta-
gungen und Sitzungen im Rahmen der letzten »Deutschen Geogra-
phentage«, die maßgeblich auf die Aktivitäten des 1995 gegründeten
Arbeitskreises Geopolitische Analysen einerseits und des jüngeren Ar-
beitskreises Politische Geographie andererseits zurückgehen. Dennoch
ist es weniger das komplexe Bild der jüngsten Zeit als dasjenige der
sprachlosen bzw. »ein Kümmerdasein an den geographischen Institu-
ten und Seminaren« (Kost 1997: 133) fristenden Politischen Geogra-
phie, das den Ausgangspunkt der folgenden Verunsicherung bilden
wird. Und zwar nicht nur, weil abzuwarten bleibt, inwiefern die aktu-
ellen fachinternen Diskussionen in der Lage sind, die Befindlichkeit
der deutschen Politischen Geographie nachhaltig zu verbessern. Son-
dern insbesondere deshalb, weil es gerade diesen Diskussionen zu ver-
danken ist, daß der desolate Zustand der Teildisziplin verstärkt ins
»geographische Bewußtsein« gerückt ist.

»Hände weg von der Geopolitik!« – Einige Bemerkungen zur
Trennung von Politischer Geographie und Geopolitik

Die gewohnte Sichtweise, die im folgenden verunsichert und bis zur
Kenntlichkeit entstellt werden soll (vgl. Nassehi 1998), ist diejenige ei-
nes Gegensatzes zwischen Politischer Geographie und Geopolitik, wie
sie schon in der Zwischenkriegszeit von Carl Troll (1932) formuliert
(vgl. Böhm 2000) und nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs kanoni-
siert wurde. Troll (1947) und später Schöller (1957, 1958, 1961) reprä-
sentierten die »geopolitische Methode« als nationalsozialistisch und

118

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Geopolitik« revisited

pseudowissenschaftlich, um im Gegenzug die Politische Geographie
insofern von Verfehlungen freisprechen zu können, als diese bis 1945
streng wissenschaftlich geblieben sei und daher nicht mit den Inhalten
und Zielen der Geopolitik identifiziert werden könne. Es stellt sich je-
doch die Frage, worin der Unterschied zwischen der »geopolitischen
Methode« und den Methoden der Politischen Geographie »eigentlich«
bestehen kann. Diese Frage stellt sich in zweierlei Hinsicht: Sie stellt
sich zum einen in disziplingeschichtlicher Hinsicht, d. h. bezogen auf
die pauschale Repräsentation der klassischen deutschen Geopolitik als
geodeterministisch und der Politischen Geographie als »unschuldig«,
weil streng wissenschaftlich geblieben. In dieser Hinsicht wäre präzi-
ser zu fragen, inwiefern eine solche Repräsentation zutreffend und vor
dem Hintergrund der vermeintlichen strengen Wissenschaftlichkeit
überhaupt zulässig war. Eine Lektüre der entsprechenden Literatur
ergibt recht schnell, daß dies nicht der Fall war. Mehr noch: Diese
Lektüre macht die Unhaltbarkeit des Bilds der geodeterministischen
Geopolitik so schnell deutlich, daß es nur vor dem Hintergrund des
großen kollektiven wie individuellen Legitimationsbedarfs verständ-
lich werden kann, wie es überhaupt gezeichnet werden konnte. Denn
es darf angenommen werden, daß sowohl Troll als auch Schöller die
widersprüchlichen Diskussionen um das Selbstverständnis der deut-
schen Geopolitik kannten, über die der Geopolitiker Otto Maull
rückblickend urteilte, daß man sich »über das ›Wesen der Geopolitik‹
nicht einig und eigentlich auch nie einig geworden sei« (Maull 1956:
29). In diesen Diskussionen ging es nicht zuletzt um die Frage nach
der »Art der Beziehung zwischen Erd-Räumlichem und dem Anthro-
pos, von der die Geopolitik auszugehen habe« (Sprengel 1996: 171).
Demnach ist das Bild der geodeterministischen Geopolitik ebenso un-
zutreffend wie sein Spiegelbild: die von Verfehlungen freie, weil stets
wissenschaftlich gebliebene Politische Geographie. Die Unhaltbarkeit
der Behauptung, die Politische Geographie könne nur fälschlicherwei-
se in Zusammenhang mit der Geopolitik gebracht werden, ist inner-
halb der Geographie denn auch nachgewiesen worden und gehört seit
der Dissertation von Klaus Kost (1988) zum geographischen Gemein-
gut.
     Allerdings stellt sich die Frage nach dem Unterschied nicht nur in
bezug auf die Zeit vor, sondern auch nach 1945. In dieser Hinsicht
kann sie wie folgt präzisiert werden: Wodurch hat sich politisch-geo-

119

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

graphisches Arbeiten nach 1945 von geopolitischem Arbeiten unter-
scheiden können? Und zugespitzt: Kann es überhaupt einen Unter-
schied zwischen einer politisch-geographischen und einer geopoliti-
schen Argumentation geben? Der Versuch, diese Frage zu beantwor-
ten, soll an jenen fachinternen Kriterien ansetzen, die seit Troll und
Schöller für die Abgrenzung von der »geopolitischen Methode« dis-
kursbestimmend geblieben sind. Vor dem Hintergrund dieser Krite-
rien – Pseudowissenschaftlichkeit und Geodeterminismus – hätte es,
abstrakt formuliert, nur dann einen Unterschied zwischen Geopolitik
und Politischer Geographie geben können, wenn sich politisch-geo-
graphisches Arbeiten nach 1945 strukturell von der weithin geteilten
Repräsentation der »geopolitischen Methode« unterschieden hätte.
Anders ausgedrückt: Es hätte nur dann einen Unterschied geben kön-
nen, wenn die politische Ordnung der Dinge hier nicht als unaus-
weichlich, unverfügbar, unveränderlich oder schlicht hinzunehmend,
sprich: als natürlich bedingt behandelt und wenn der politischen Ge-
halt auch des »eigenen« Diskurses anerkannt worden wäre. Denn der
Vorwurf an die Geopolitik hätte in dieser Logik ja »eigentlich« darin
bestehen müssen, daß die Anwendung »der geopolitischen Methode«
insofern zu einer Entpolitisierung führen müsse, als wissenschaftliches
Arbeiten dort – frei nach dem Diktum Nicholas Spykmans: »For geog-
raphy does not argue. It simply is« (Spykman 1938: 236) – seines po-
litischen Gehalts unter der Hand enthoben werde.
     Eine solche »Politisierung« hat die deutsche Politischen Geogra-
phie, wie sie im Anschluß an Troll und Schöller wiederbegründet
wurde, jedoch nicht vollzogen. Damit sei nicht behauptet, die politisch-
geographischen Arbeiten hätten sich allesamt durch eine geodetermini-
stische Argumentation ausgezeichnet und würden dies heute noch tun.
Eine solche Behauptung wäre insofern absurd, als Schöller schon 1958
das »Ende einer Politischen Geographie ohne sozialgeographische
Bindung« proklamiert hatte und es mit den Arbeiten Klaus-Achim
Boeslers (Boesler 1969, 1974) zu einer Neugründung der Politischen
Geographie auf der von Schöller geforderten Grundlage kam. Aller-
dings, und diese These wird im folgenden zu untermauern sein, konnte
auch die Berücksichtigung sozialwissenschaftlicher Theorien nicht zu
einer »Ent-Naturalisierung« und »Politisierung« politisch-geographi-
schen Arbeitens führen – was zum einen dem Gegenstands- und Me-
thodenverständnis des sozialwissenschaftlichen Mainstreams und zum

120

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Geopolitik« revisited

anderen dem Umstand geschuldet ist, daß das Erkenntnisinteresse der
Politischen Geographie nicht nur auf die Gesellschaft, sondern auch
auf den Raum (also auf die »Anpassungen« und »Wechselwirkungen«
zwischen beiden Größen) gerichtet war.
     In Anbetracht der Komplexität dieser These scheint es sinnvoll, sie
Punkt für Punkt abzuarbeiten. Zunächst sei verdeutlicht, warum die
Aufnahme sozialwissenschaftlicher Theorien die Politische Geogra-
phie nicht über diejenige Argumentationslogik hinausbringen konnte,
die gemeinhin als »geopolitisch« gilt. Die Klärung dieser Frage führt
an einen »Ort«, der aus geographischer Sicht nur selten mit sozialwis-
senschaftlicher Theoriebildung in Verbindung gebracht wird: den
Raum oder, genauer gesagt, die geographische Ordnung der Wirklich-
keit. Dort angekommen, wird deutlich, daß die geographische Wirk-
lichkeit als gleichsam natürliche Ordnung der Dinge nicht expliziert
wurde, sondern wie der legendäre Wald vor lauter Bäumen aus dem
Blickfeld der Sozialwissenschaften geriet. Und doch lohnt es sich, die
hidden geography des sozialwissenschaftlichen Mainstreams beim
Namen zu nennen. Seine geographische Wirklichkeit war (und ist) in
erster Linie die Wirklichkeit der nationalstaatlichen Containerräume:
Die Welt konnte (und kann bis heute) kaum anders gesehen werden als
zerfallen in nationalstaatliche blocks of space (Massey 1999); gesell-
schaftliche Ordnung konnte (und kann bis heute) kaum anders ge-
dacht werden als nach dem Modell des Nationalstaats – eine Perspek-
tive, die im Anschluß an Anthony Smith (1979: 191) als »methodologi-
scher Nationalismus« bezeichnet werden kann.
     Gleiches gilt für die auf sozialgeographischer Grundlage neu be-
gründete Politische Geographie – mit einem Unterschied. Dieser Un-
terschied kann, um im Bild zu bleiben, folgendermaßen beschrieben
werden: Während die Sozialwissenschaften »nur« deshalb in der »ter-
ritorialen Falle« (Agnew 1994) sitzen, weil sie die Besonderheit dieser
geographischen Wirklichkeit nicht sehen können, kann dies von der
Politischen Geographie nicht behauptet werden. Denn letztere sah die-
se geographische Wirklichkeit durchaus; sie bestimmte sie aus diszi-
plinpolitischen Gründen sogar zu ihrem Gegenstand. Damit »verwan-
delte« sich die Falle in einen Aussichtspunkt. Oder besser: Die Falle
verwandelte sich in den Feldherrenhügel der Politischen Geographie,
dessen Besonderheit und dessen politischer Voraussetzungs- und Fol-
genreichtum freilich auch ihr aus dem Blickfeld geraten sollte.

121

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

     Es darf allerdings angenommen werden, daß, und auch dies unter-
scheidet eine Falle von einem Feldherrenhügel, letzteres gern in Kauf
genommen wurde, wenn nicht sogar einen gewünschten Effekt dar-
stellte. Denn schließlich ging es der Politischen Geographie nicht zu-
letzt darum, sich durch Objektivität und Wissenschaftlichkeit von der
mit Machtpolitik assoziierten »geopolitischen Methode« zu distanzie-
ren. So sei an dieser Stelle daran erinnert, daß die Möglichkeit, »auch
außen- und machtpolitische Fragestellungen in die Politische Geogra-
phie einzubeziehen« (Boesler 1974: 15), insofern ausgeklammert wur-
de, als befürchtet wurde, damit diejenige Demarkationslinie zu über-
schreiten, die die Politische Geographie (vermeintlich) von der Geopo-
litik trennte. Die darin direkt zum Ausdruck kommende Weigerung,
sich mit Fragen von (Definitions-)Macht und Herrschaft auseinander-
zusetzen, zeigt sich, wenngleich indirekt, auch auf der »Innenseite«
der nationalstaatlichen Demarkationslinie: Dort sollten »erdoberfläch-
liche Verbreitungs- und Verknüpfungsmuster im Bereich staatlichen
Handelns und die politischen Entscheidungsfindungen über Ziele und
Instrumente, die sie bedingen« (ebd.: 13), objektiv analysiert werden.
Mit diesem Programm wurde die Konflikthaftigkeit der gesellschaftli-
chen Aushandlung von Macht/Wissen fast vollständig ausgeblendet:

»With a few exceptions, the studies performed under this program did not
question political type, instruments or aims. The existing conflict potential and
the fundamental conflicts within postwar German society were almost complete-
ly excluded from empirical research« (Sandner u. Oßenbrügge 1992: 260).

Kurz: Das Erklimmen eines planungstechnokratischen Feldherren-
hügels führte dazu, daß der politische Gehalt der Teildisziplin unter
der Hand entsorgt und die Idee des »Staates als natürlicher Einheit der
politischen Organisation« (Ó Tuathail 1987: 197; Hervorhebung JL)
(re-)produziert und normalisiert wurde. Damit dürfte die oben aufge-
stellte These belegt sein. Denn die (Re-)Produktion der Idee des Staa-
tes als natürlicher Einheit der politischen Organisation bedeutet nichts
anderes als eine Konzeptualisierung der politischen Ordnung gemäß
der »geopolitischen Methode« – also als unausweichlich, unverfügbar,
unveränderlich oder schlicht hinzunehmend, sprich: als natürlich be-
dingt. Es könnte jedoch eingewendet werden, daß die strukturelle
Analogie von Politischer Geographie und Geopolitik damit (noch)

122

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Geopolitik« revisited

nicht bewiesen sei; daß sehr wohl ein Unterschied zwischen Politi-
scher Geographie und Geopolitik existiere. Der Unterschied, so könn-
te weiter argumentiert werden, bestehe darin, daß die staatliche Ord-
nung in einer geopolitischen Argumentation als Folge geographischer
Naturnotwendigkeiten erscheine, die die Politikerinnen und Politiker
jeglicher Handlungsoptionen beraubten; wohingegen in der Politischen
Geographie die nationalstaatliche Ordnung zwar unhinterfragt bleiben
möge, aber deshalb noch lange nicht als natürlich begriffen werde.
     Dieser Einwand liegt insofern nahe, als er mit einer ebenso alten
wie populären Dichotomie zwischen natürlich Bedingtem einerseits
und gesellschaftlich bzw. kulturell Bestimmtem andererseits operiert.
Im Rahmen der entsprechenden Diskussion um die Unterscheidung
zwischen Natur als der Gesamtheit des materiell Vorgefundenen und
Kultur als dem menschlich Geschaffenen (so die bereits in der Antike
formulierte Definition) können, wenn auch stark vereinfachend, zwei
bis heute populäre Traditionen unterschieden werden (vgl. Hansen
1995). Die erste der beiden kann als »falsch oder zumindest einseitig«
verstandener Darwinismus bezeichnet werden (ebd.: 23). Zwar trug
Darwins Lehre »eigentlich« dazu bei, die abendländische Philosophie
von ihren metaphysischen Spekulationen zu befreien – kam sie doch
ohne ein letztes, die Welt regierendes Prinzip aus, das »entweder Gott,
Natur (Rousseau) oder Vernunft (Hegel) genannt wurde« (ebd.). Aber
sie sollte in der Folgezeit zur Legitimation eines immer noch virulen-
ten materialistischen und biologistischen Reduktionismus herangezo-
gen werden, in dem kulturelle Phänomene lediglich als »schmückendes
Beiwerk« betrachtet werden, das den essentiellen Einflußfaktor Natur
nicht zu tangieren vermag. Diese Position wird gemeinhin als Heimat
der »geopolitischen Methode« betrachtet – insbesondere auch von
Vertreterinnen und Vertretern der zweiten Tradition.
     Die zweite Tradition ist von solchem Reduktionismus weit entfernt.
Ihre Ursprünge können in die Zeit der französischen Aufklärung zu-
rückverfolgt werden, in der Jean-Jacques Rousseau den Grundstein für
die kulturkritische Konvention legte (vgl. Hansen 1995). Die mit der
kulturkritischen Konvention verbundene fundamentale Veränderung
und Ausweitung des Naturbegriffs, auf deren Schultern die »uns heute
noch geläufige, positiv besetzte Vorstellung der Natürlichkeit bzw. der
Vorwurf des Unnatürlichen« (ebd.: 21) entstand, genießt bis heute
große inner- wie außerwissenschaftliche Popularität:

123

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

»Für die Kulturkritiker umfaßte er [der Naturbegriff, JL] weit mehr als für die
antiken Philosophen, die darunter bloße Materie und Biologie verstanden.
Rousseau sah in der Natur bereits die sinnvolle Ordnung des ganzen Univer-
sums einschließlich der Menschheit angelegt und erblickte in ihr eine Art Vor-
programmierung für das Geistige, das Moralische und Vernünftige. Mit ande-
ren Worten, Natur umfaßte neben Materie und Biologie auch denjenigen Be-
reich, der bis dahin der Kultur vorbehalten war. Kein Wunder, daß man jetzt
mit Natürlichkeit auskam und auf Kultur wie Vernunft verzichten konnte.
Durch die kulturkritische Argumentation ging (…) die Trennungsschärfe zwi-
schen den Begriffen Natur und Kultur verloren, und der Naturbegriff wandel-
te sich zu einem Objekt metaphysischer Spekulation« (ebd.).

Es ist unschwer zu erkennen, daß der potentielle Einwand dieser zwei-
ten Tradition angehört. Das charakteristische ad unum vertere, das
»Denken des Einen«, ermöglicht es dem Einwand, sich durch den
Verweis auf Kultur von »der geodeterministischen Geopolitik« abzu-
grenzen – ohne zu reflektieren, daß ihm dasjenige, das seiner eigenen
Auffassung nach dem Reich der Kultur angehört und damit der Ge-
staltung offensteht, längst zu Natur geronnen ist. Die diesem Denken
zugrundeliegende synekdochale, d. h. einen Teilbegriff anstelle des
Ganzen setzende Gedankenschleife kann, bezogen auf den Kontext
der Politischen Geographie, mit Hilfe der folgenden Textstelle von
Gerhard Hard verdeutlicht werden. Zu diesem Zweck braucht nur das
Wort »Natur« (oder, gemäß der Empfehlung Hards, das Wort
»Landschaft«) durch den »nationalstaatlichen Containerraum« der Po-
litischen Geographie ersetzt zu werden:

»Von der ›Landschaft‹ der Geographen gilt ziemlich genau das, was Spaemann
im ›Handbuch philosophischer Grundbegriffe‹ (Bd. 4: 958) von der alteuropä-
ischen ›Natur‹ schreibt (man braucht nur ›Natur‹ und ›natürlich‹ durch
›Landschaft‹ und ›landschaftlich‹ zu ersetzen): In den genannten Gegensatz-
paaren (Mensch-Natur, voluntas-natura usf.) ist deshalb der Begriff der Natur
schon immer dialektisch in dem Sinne, daß er als das Mächtigere sein Gegenteil
mit umgreift. Das Natürliche als solches ist das nicht vom Menschen Gemach-
te. Aber alles Gemachte ist auf näher zu bestimmende Weise auch natürlich.
Alles Machen kann nur ein Verändern dessen sein, was schon ist. Und zwar so,
daß es (das Machen und Verändern) sich der Struktur dessen, was ist, anpassen
muß, da die hervorgebrachten Strukturen das zugrunde liegende und selbst

124

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Geopolitik« revisited

schon strukturierte Substrat zur bleibenden Voraussetzung haben« (Hard
1983: 142).

Die Raumbegriffe der Politischen Geographie (und allen voran der
»nationalstaatliche Containerraum«) stellen also totalitäre Begriffe dar,
die das staatliche Handeln und den staatlichen Raum, »also den Spieler
und den Gegenspieler umfassen sollen« (ebd.) – und es bleibt festzu-
halten, daß der theoretische Zugang der Politischen Geographie nach
1945 zwar nicht als geodeterministisch im »eigentlichen« Sinne be-
zeichnet werden kann, aber aufgrund der skizzierten Gedankenschlei-
fe denselben Effekt zeitigt. So müßte gegenüber dem potentiellen
Einwand eingewendet werden, daß auch politisch-geographischem
Arbeiten eine naturalisierende Argumentationslogik zugrunde liegt,
die zwar bestimmt nicht »naturalisierender« ist als jene Logik, die er
selbst mit der »geopolitischen Methode« assoziiert, aber eben auch
nicht »weniger naturalisierend«.
     Entgegen beiden Arten der Naturalisierung sei daran erinnert, daß
die Rede von Natur immer nur die Rede von Natur sein kann, weil
schlicht nichts gedacht werden kann, was nicht mindestens noch durch
seine Bezeichnung bedingt wäre (Nassehi 1999: 355). Dies gilt zum ei-
nen in bezug auf denjenigen (Natur-)Raum, der gemeinhin mit der
»geopolitischen Methode« assoziiert wird. Es gilt aber gleichermaßen
für den gesellschaftlich und kulturell »gefütterten« nationalstaatlichen
Container der Politischen Geographie. Denn auch die diesen Contai-
ner bedingenden Evidenzen wurden nicht ge-funden, sondern insofern
er-funden, als alle empirischen Evidenzen des nationalstaatlichen Con-
tainers ein Merkmal aufweisen, das Armin Nassehi (1997: 191) im An-
schluß an Gilles Deleuze (1992) den »Makel jenes Privilegs der Be-
zeichnung vor der vermeintlichen empirischen Wahrheit« genannt hat.

Politische Geographie im Spiegel einer anderen Geopolitik:
Zwei Vorschläge

Spätestens mit der Dekonstruktion des potentiellen Einwands sollte
deutlich geworden sein, warum es keinen strukturellen Unterschied
zwischen Geopolitik und Politischer Geographie geben kann: zum ei-
nen, weil das dazu notwendige Wesen der Geopolitik insofern nicht

125

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

bestimmt werden kann, als »Geopolitik« schon immer ein Zauberwort
war (und bis heute geblieben ist); zum zweiten, weil auch die Politi-
sche Geographie – und zwar nicht nur die deutsche – vor und nach
1945 fest in eine imaginative Geographie eingelassen war (und bis heu-
te eingelassen ist). Die Natürlichkeit dieser imaginativen Geographie
aber kann nicht geringer sein als diejenige der geopolitischen Wirk-
lichkeit. Es ist (erkenntnis-)theoretisch schlicht unmöglich, die für die-
ses Minus notwendige Existenz einer »besonders natürlichen«, extra-
diskursiven Natur zu begründen. Eine solch »besonders natürliche«
Natur kann lediglich bezeichnet, also als Konstruktion gesetzt – und
dann freilich mit ontologischen Ehren versehen – werden.
     Dies bedeutet umgekehrt, daß sich die Politische Geographie nur
dann strukturell von ihrer »eigenen« Repräsentation der Geopolitik
unterscheiden könnte, wenn sie die (auch von ihr selbst bemühte)
Konstruktion einer natürlichen Natur als Setzung anerkennte – und
nicht als extra-diskursiv und natürlich behandelte. Eine solche Aner-
kennung würde jedoch, so widersinnig dies klingen mag, zunächst
einmal jene begriffliche Trennung von Natur einerseits und Kultur an-
dererseits voraussetzen, die ihren »eigenen« Angaben zufolge »der geo-
politischen Methode« zugrunde liegt, dort allerdings in einen kruden
Materialismus verwandelt wird. Solange diese begriffliche Trennung
nicht erreicht ist, erweckt die argumentative Dichotomisierung von
»wissenschaftlicher« Politischer Geographie und »verwerflicher«
Geopolitik vor allem einen Eindruck: den Eindruck, daß mit ihrer Hil-
fe die Verortung der vermeintlich essentialistischen Kategorien des
»Eigenen« und »Anderen« in den Kontext der Disziplinpolitik über-
tragen wird. Anders ausgedrückt: Es darf angenommen werden, daß
die Versuche einer solchen Trennung nichts anderes darstellen als die
permanente »Ich-Erschaffung« einer vermeintlich unpolitischen Politi-
schen Geographie im Spiegel ihres vermeintlich verwerflichen »Ande-
ren« – der Geopolitik.
     Wenn aber der Geopolitikbegriff der Politischen Geographie im
wesentlichen die Aufgabe erfüllt (oder eben nicht erfüllt), als negative
Identifikationsfolie zu dienen, dann scheinen zwei Vorschläge ange-
bracht. Der erste dieser Vorschläge bezieht sich auf die Formulierung
eines Begriffs von Geopolitik – und zwar eines Begriffs von Geopoli-
tik, der nicht nur anders ist als derjenige der Politischen Geographie,
sondern der auch dazu dienen kann, die Revitalisierung des Zauber-

126

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Geopolitik« revisited

wortes »Geopolitik« auf eine theoretisch-praktisch angemessene und
tragfähige Art und Weise zu fassen. So sei in Übereinstimmung mit
den critical geopolitics (vgl. etwa Dalby 1990; Dodds 1993; Ó Tuathail
u. Agnew 1992; Sharp 1996) angeregt, »Geopolitik« nicht länger als
geodeterministische und pseudowissenschaftliche Prophetin einer
vermeintlich naturgegebenen Wahrheit zu begreifen, sondern als eine
je andere diskursive Praxis zu konzeptualisieren. Und zwar als eine
Praxis, vermittels derer die vermeintlich natürliche Ordnung der inter-
nationalen Politik erst produziert wird und deren entscheidendes
Moment in der Verortung der vermeintlich essentialistischen Katego-
rien des »Eigenen« und »Anderen« besteht – »its political function
being to incorporate and regulate ›us‹ or ›the same‹ by distinguishing
›us‹ from ›them‹, the same from the ›other‹« (Dalby 1991: 274).
     Geopolitik in diesem Sinn umfaßt nicht nur die welt-ordnenden
Strategien, die von seiten der realistischen Politikwissenschaftlerinnen
und Politikwissenschaftler an den Tag gelegt werden – wobei das Ad-
jektiv »realistisch« hier nicht im alltagssprachlichen Sinne gemeint ist,
sondern für die gleichnamige Schule der Internationalen Beziehungen
steht (vgl. Dalby 1991; Ó Tuathail 1999). Sie umfaßt vielmehr auch die
objektivistischen Praktiken einer Politischen Geographie, die sich auf
eine vermeintlich natürliche politische Ordnung bezieht und »vergißt«,
daß diese Ordnung im Zuge der Verortung von Objekten und Identi-
täten erst produziert werden mußte. Und sie umfaßt all jene ganz »all-
täglichen« Strategien, im Rahmen derer die vermeintlich natürliche
internationale Ordnung immer wieder aufs neue unhinterfragt (re-)
produziert wird:

»Geopolitics is not a discrete and relatively contained activity confined only to
a small group of ›wise men‹ who speak in the language of classical geopolitics.
Simply to describe a foreign-policy problem is to engage in geopolitics, for
one is implicitly and tacitly normalizing a particular world. (…) Geopolitical
reasoning begins at a very simple level and is a pervasive part of the practice
of international politics« (Ó Tuathail u. Agnew 1992: 184).

Zwar mag dieser andere Begriff von Geopolitik auf einen ersten Blick
sehr weit gefaßt erscheinen. Doch es sei daran erinnert, daß das geo-
graphische Wissen aus einer anderen Sicht nicht auf das disziplinär-
disziplinierende Projekt der (Politischen) Geographie beschränkt ist.

127

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

Gleiches gilt für das geopolitische Wissen: Die mit ihm verbundenen
Welt-Bilder kommen vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt auf
unzähligen Ebenen zum Tragen und können – gemäß ihrem haupt-
sächlichen diskursiven Kontext – einer formal-wissenschaftlichen, ei-
ner praktisch-politischen und einer populär-medialen Geopolitik zu-
geordnet werden (vgl. Ó Tuathail 1999). Über dieser analytischen Un-
terscheidung sollte jedoch nicht aus dem Blick geraten, daß die objek-
tivistische Logik des geopolitischen Denkens gleich welcher Art die
Kontingenz der Wirklichkeit auf binär codierte geographische Ab-
straktionen reduziert (vgl. Ó Tuathail u. Agnew 1992).
     Wird die aktuelle Revitalisierung des Wortes »Geopolitik« durch
die Brille eines anderen Geopolitikbegriffs betrachtet, dann erscheint
verschiedenes, was zuvor so und nicht anders war, mit einem Mal inte-
ressant. Hierzu gehört an erster Stelle die weit verbreitete Rede von ei-
ner neuen Bedeutung des Raums. Denn es stellt sich die Frage, woher
der Raum seine neue Relevanz überhaupt beziehen soll – war er als
Basiskategorie der Repräsentation doch »immer schon« relevant. Die
gleiche Frage stellt sich in bezug auf die postulierte neue Relevanz
»räumlicher Konflikte« – wurden doch auch vor dem Ende der Ost-
West-Konfrontation (sic!) schon konflikthafte Hier-Dort-Polaritäten
(re-)produziert. Vor diesem Hintergrund zeigt sich insbesondere in
der Rede, derzufolge »die Geopolitik an die Stelle der Ideologie tritt«,
derjenige fundamentale Mechanismus, der am Ende der zweiten Etap-
pe thematisiert wurde und mit Pierre Bourdieu (1997: 93) als eine
heimliche Umkehr von Ursache und Wirkung beschrieben werden
kann – derjenige Mechanismus also, in dessen Zuge die (re-)produ-
zierten und sichtbar gemachten Räume zur (ideologischen) Grundlage
desjenigen Ordnungskriteriums gerinnen, mittels dessen sie selbst erst
konstruiert wurden.
     Wenn aber das »Neue« an der neuen globalen (Un-)Ordnung nicht
in einer fundamental neuen Bedeutung des Raums oder »räumlicher
Konflikte« bestehen kann, worin besteht es dann? Die These, die aus
den bisherigen Reiseeindrücken abgeleitet werden kann und im fol-
genden Teilstück auch empirisch untermauert werden soll, lautet wie
folgt: Das Neue an der neuen globalen (Un-)Ordnung besteht in einer
kognitiven Verschiebung des Welt-Ordnungskriteriums, und zwar
weg von »Kommunismus vs. Kapitalismus« hin zu »kulturellen Unter-
schieden«. Die Betonung liegt hier auf »kognitiv«, denn es soll nicht

128

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Geopolitik« revisited

behauptet werden, die weltpolitischen Bruchlinien seien heute kultu-
reller Art. Im Gegenteil: Die Rede von essentialistischen kulturellen
Unterschieden kann nach der ersten Etappe dieser Reise bestenfalls
interessant klingen. Hier wiederum liegt die Betonung auf »besten-
falls« – liegt es doch auf der Hand, daß kulturelle Unterschiede oder,
besser gesagt, kulturelle Identitäten im Zuge dieser Umstellung
zwangsläufig mit ontologischen Ehren ausgestattet werden – mit onto-
logischen Ehren, die auf ethnozentrischen Mustern kultureller Über-
bzw. Unterlegenheit aufbauen und die vor dem Hintergrund der hier
vertretenen Gedankengebäude nicht haltbar sind. So kann festgehalten
werden, daß aus anderer Sicht zwar keine Rede davon sein kann, daß
die Geopolitik eine Revitalisierung erlebt, aber daß diese Rede auch
nicht überraschen kann. Denn es ist die Vorsilbe »Geo«, die dem (gar
nicht so) neuen Ordnungskriterium »kulturelle Unterschiede« in der
Umkehrung von Ursache und Wirkung seine (gar nicht so) neuen on-
tologischen Ehren erst zu verleihen vermag. Mit anderen Worten: Ge-
rade der Einsatz des Wortes »Geopolitik« vermag es, inmitten der
neuen globalen (Un-)Ordnung jene gleichsam natürliche Ordnung
und Orientierung zu etablieren, deren Verlust im Laufe der letzten
zehn Jahre immer wieder beklagt worden ist.
     Vor diesem Hintergrund soll der zweite Vorschlag unterbreitet
werden. Er zielt darauf ab, das Gedankengebäude der critical geopoli-
tics explizit mit den postkolonialen Projekten zu verbinden und damit
die politisch-geographischen Forschungsstrategien zu reformulieren.
Zu diesem Zweck sieht er eine andere, eine dekonstruktivistische
Form von Geopolitik vor: eine Form von Geopolitik, die die kulturel-
len Codierungen der aktuellen geopolitischen Diskurse radikal hinter-
fragt und jene (re-)produzierten Demarkationslinien aufspürt, die den
Raum des »Eigenen« von dem der jeweils »Anderen« trennen. Diese
andere Geopolitik möchte dem Denken des »Eigenen« ein Denken
von Differenzen entgegensetzen, das die Vielfältigkeit und Komplexi-
tät der jeweils »Anderen« ebenso anzuerkennen versucht, wie es die
Homogenität des »Eigenen« in Frage zu stellen bereit ist. Damit wird
sie ebenso zum Gegenstück der Geopolitik, wie der Postkolonialismus
(hier ausnahmsweise im Singular) zum Anderen von (Neo-)Kolonia-
lismus und Imperialismus geworden ist – zum Anderen von (Neo-)
Kolonialismus und Imperialismus, »auf deren Begrenzungen er unab-
lässig Bezug nimmt – ohne sie indes endgültig aufzuheben –, um sich

129

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

zu bezeichnen« (Hall 1997c: 219). Entsprechend ist eine andere Geo-
politik nicht. Sie findet lediglich »auf dem Rücken« bzw. in der Kriti-
sierung ihres jeweiligen geopolitischen Anderen statt und möchte, wie
Gearóid Ó Tuathail in bezug auf die critical geopolitics festhält, weder
ein konsistentes Theoriegebäude darstellen noch als »intellektuelle
Negation« der Geopolitik gelten:

»Critical geopolitics should not be understood as a general theory of geopoli-
tics or an authoritative intellectual negation of it. As an approach that seeks to
assert the irreducible textuality of ›geography‹ and ›geopolitics‹, critical geopol-
itics does not lend itself to the constative form; it is not an ›is‹ but, in the man-
ner of deconstruction, it takes place. It is parasitical on that which it addresses,
working within the con-textuality it explores to displace the infrastructure of
geopolitics« (Ó Tuathail 1996: 68).

Sie kann daher im Anschluß an Michel de Certeau als eine Taktik be-
zeichnet werden, die im Gegensatz zu den strategisch operierenden
geopolitischen Praktiken keinen »Ort voraus[setzt], der als etwas Ei-
genes umschrieben werden kann und der somit als Basis für die Orga-
nisation seiner Beziehungen zu einer bestimmten Außenwelt (…) die-
nen kann« (Certeau 1988: 23). Ihr (Spiel-)Raum wird immer wieder
aufs neue erst durch den Ort ihres jeweiligen Anderen bestimmt, des-
sen Willen es zu »verändern (verführen, überreden, gebrauchen)«
(ebd.: 25) gilt und den sie durch ihre jeweiligen Aktionen zu »stören«
versucht – ohne ihn dabei »vollständig erfassen zu können und ohne
ihn auf Distanz halten zu können« (ebd.: 23). Folglich versucht sie
auch gar nicht erst, eine Antwort auf die Frage nach dem Wesen der
Geopolitik zu geben. In Anbetracht der Verschiedenheit der zu ver-
störenden Strategien kann ihr Ziel nämlich nicht in einer essentialisie-
renden Reduktion ihres Anderen bestehen. Ihr Ziel besteht im Ge-
genteil immer auch darin, auf die Kontextgebundenheit jeglichen geo-
politischen Wissens, Denkens und Argumentierens zu verweisen.
     Zwar dürfte sich die Anwendung einer solchen Taktik nicht nur
mühsam gestalten, sondern auch als schmerzlich erweisen, da nicht zu-
letzt die eigene Beteiligung an den permanent stattfindenden Aus-
schlüssen »Anderer« deutlich würde. Aber dies sollte niemanden hin-
dern, das Wagnis einer anderen Geopolitik einzugehen. Denn es er-
öffnet eine Möglichkeit, jenen fundamentalen Mechanismus zu unter-

130

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt

brechen, der in der Abgrenzung von kulturell »Anderen« vermeintlich
richtiges Wissen über das kulturell »Eigene« zu (re-)produzieren ver-
mag.

Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt:
Das Beispiel der deutschen Türkei-Politik

Nichts Bessers weiß ich mir an Sonn- und Feiertagen,
Als ein Gespräch von Kriegs- und Kriegsgeschrei,
Wenn hinten, weit, in der Türkei,
Die Völker aufeinander schlagen.
Man steht am Fenster, trinkt sein Gläschen aus
Und sieht den Fluß hinab die bunten Schiffe gleiten;
Dann kehrt man abends froh nach Haus,
Und segnet Fried und Friedenszeiten.
(J.W. Goethe, Faust, Der Tragödie erster Teil)

Zwar wird es im folgenden nicht um dramatische Literatur von Welt-
rang gehen. Dennoch bieten die Aussage des »anderen Bürgers« aus
Goethes »Faust« und die ihr zugrundeliegende imaginative Geogra-
phie einen Vorgeschmack auf das geopolitische »Drama«, das im Mit-
telpunkt der folgenden Ausführungen stehen wird. Denn es ist die
deutsche Türkei-Politik seit 1989, anhand derer der bisher abstrakt ge-
bliebene Vorschlag einer anderen Geopolitik in die Tat umgesetzt
werden soll. Dabei mag nicht nur die Bezeichnung der deutschen Tür-
kei-Politik als »Drama«, sondern auch ihre Wahl zum Anwendungs-
beispiel einer postkolonial inspirierten Geopolitik verwundern – wer-
den doch die Beziehungen zwischen beiden Staaten nur selten als ko-
lonial, geschweige denn als postkolonial bezeichnet.
     Hierzu ist zunächst festzuhalten, daß das Adjektiv »postkolonial«
nicht zur Evaluation zwischenstaatlicher Beziehungen taugt. Anstatt
also darüber zu streiten, ob die Beziehungen zwischen bestimmten
Staaten nun »postkolonial«, »postkolonialer« oder »am postkolonial-
sten« sind, sei mit Peter Hulme dafür plädiert, das Adjektiv in konsta-
tivem Sinne auf den komplexen »Prozeß der Loslösung (disengage-
ment) vom gesamten kolonialen Syndrom« (Hulme 1995: 120; Über-
setzung JL) zu beziehen. Dann kann allerdings konstatiert werden,

131

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

daß mangelnde Auseinandersetzung mit einer kolonialen Vergangen-
heit nicht mit mangelnder Notwendigkeit einer solchen Auseinander-
setzung gleichzusetzen ist. Offensichtlich aber sieht sich die Bundesre-
publik aufgrund des vergleichsweise »frühen« Endes des Kolonialis-
mus und der vergleichsweise »geringen« kolonialen Besitztümer von
einer kritischen Auseinandersetzung entbunden. Obwohl der Koloni-
algedanke nach 1918 weiterbestand und »sich – trotz aller Unterschie-
de zwischen dem imperialistischen Gedanken von 1914 und dem völ-
kischen Nationalsozialismus – in bezug auf die rassische Ideologie vie-
le Gemeinsamkeiten feststellen [lassen]« (Schmitz 1998: 38), findet eine
»Bewältigung« der Vergangenheit, mit welchem Erfolg auch immer,
hauptsächlich hinsichtlich des Dritten Reiches statt.
     Zwar ist diese »historische Amnesie« nicht auf das Verhältnis zur
Türkei beschränkt (vgl. Schmitz 1998). Sie scheint aber in diesem spe-
ziellen Fall insofern intensiviert, als sich die deutschen Interessen am
Osmanischen Reich, die letztlich auch territorialer Art waren (Hen-
derson 1993), zu keiner Zeit in Territorialbesitz manifestieren konn-
ten. So war und ist die offizielle Rhetorik durch das Bild traditionell
guter und partnerschaftlicher Verbindungen geprägt, und die Bezie-
hungen zwischen beiden Staaten stehen trotz episodisch auftreten-
der Verstimmungen »für Völkerfreundschaft schlechthin« (Steinbach
1996a: 9). Aber auch wenn (oder gerade weil) die in diesem Bild zum
Ausdruck kommende Nähe auf einen ersten Blick so gar nicht zu je-
nem dramatischen Welt-Bild passen möchte, in dem hinten, weit, in
der Türkei / Die Völker aufeinander schlagen, wird diese Nähe im fol-
genden einem kritischen postkolonialen Blick ausgesetzt. Zugespitzt
formuliert: Im folgenden wird ein »geopolitisches Drama« dekonstru-
iert, in dessen Verlauf kollektive Identitäten an vermeintlich natürliche
»Standorte« gebunden und damit in einem nicht weiter zu begründen-
den, vermeintlich objektiven Raster von kultureller Fremdheit und
Zugehörigkeit, von kultureller Unter- und Überlegenheit verortet wer-
den.
     Zur Beantwortung der Frage, wie dies konkret geschieht, wird auf
die oben eingeführte Unterscheidung einer populär-medialen Geopoli-
tik einerseits und einer praktisch-politischen Geopolitik andererseits
zurückgegriffen. Zunächst soll die diskursive Festschreibung der Tür-
kei durch den populär-medialen Expertendiskurs analysiert werden.
Zu diesem Zweck werden insbesondere Texte von Udo Steinbach

132

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt

(Deutsches Orient-Institut, Hamburg) und Bassam Tibi (Georg-
Augustus-Universität, Göttingen) herangezogen. Auf die offizielle, die
praktisch-politische (Geo-)Politik, in der sich die Verortungen des
Expertendiskurses widerspiegeln, wird in einem zweiten Teil einge-
gangen. Dabei wird ein methodischer Zugang gewählt, der im An-
schluß an Gearóid Ó Tuathail als Kon-Textanalyse bezeichnet werden
kann: »(…) geopolitics in all its forms – whether subdivided into for-
mal, practical, and popular culture variants or not – is best studied in
its messy historical con-textuality« (Ó Tuathail 1996: 72; Hervorhe-
bung JL). Diesem Zugang liegt die Überzeugung zugrunde, daß die
jeweiligen geopolitischen Diskurse in unterschiedliche Kontexte ein-
gebettet sind, die zwar »mitzudenken« sind, die sich aber insofern ei-
ner eindeutigen und objektiv richtigen Darstellung entziehen, als sie
permanenten (Bedeutungs-)Verschiebungen unterliegen. Daraus ergibt
sich, daß die folgenden Analysen weder Anspruch auf Vollständigkeit
noch auf Objektivität erheben können – und was viel wichtiger ist:
dies nicht einmal möchten. Denn auch wenn (oder gerade weil) im fol-
genden der Versuch unternommen wird, dem Paradox der Sichtbarkeit
zu entgehen, kann dies nicht dazu führen, etwas zu sehen, von dessen
»Sichtbar-Machbarkeit« zuvor nicht ausgegangen worden wäre – kön-
nen doch die verwendeten Textstellen auch in diesem Fall »nichts her-
geben, was nicht in bestimmtem Sinne schon vorweg hineingegeben
worden wäre: Das ist aber trivialerweise immer so und verdient kaum
die aufgeregten Diskussionen, die sich bei solchen Gelegenheiten und
hinsichtlich dieses Sachverhalts zu entzünden pflegen« (Hard 1983:
149).
     Problematisch hingegen erscheint die Frage, ob eine kon-textorien-
tierte Analyse der deutschen Türkei-Politik nicht insofern zu unbe-
friedigenden Ergebnissen führt, als eine präzise Ausweisung der Wir-
kungsbereiche einzelner Machtformen zugunsten eines determinieren-
den Kulturbegriffs entfällt. Dies sollte in der Tat als ein ernstes Pro-
blem betrachtet werden. Allerdings verliert es seinen problematischen
Charakter und wird zum bloßen Aspekt, wenn bedacht wird, daß
»Kultur« auf dieser Reise nicht als der eifersüchtige Gegenbegriff von
»Ökonomie« oder »Politik« betrachtet wird. So sei an dieser Stelle
daran erinnert, daß sich der Kulturbegriff, der dieser Reise zugrunde
liegt, als »Artikulationsterrain« (Bhabha 1996: 349) bzw. als Zugang
zu einer prinzipiell kontingenten Wirklichkeit versteht. Vor dem Hin-

133

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

tergrund dieser Prämisse wird zusätzlich deutlich, warum es gar nicht
das Ziel der folgenden Ausführungen sein kann, die Einflußsphären
einzelner Macht- und Herrschaftsformen mit präzisen Demarkations-
linien zu versehen: weil es präzise Demarkationslinien in Rahmen des
nicht endenden Prozesses der Bedeutungsverschiebung, der Kultur ist,
letztlich nicht geben kann.
     Ganz ähnlich verhält es sich mit einem zweiten Aspekt. In seinem
Mittelpunkt steht die Frage, ob eine kon-textorientierte Analyse der
deutschen Türkei-Politik nicht insofern als problematisch zu erachten
ist, als sie es nicht vermeiden kann, kultur-räumliche Entitäten (allen
voran »Deutschland« und »die Türkei«) zu fixieren und zu essentiali-
sieren. Auch dies sollte als Problem betrachtet und ernst genommen
werden – und sei es nur deshalb, weil die essentialistischen Abstrak-
tionen, die in der deutschen Türkei-Politik (re-)produziert werden, in
der Bundesrepublik durchaus umstritten sein mögen. Allerdings kann
auch dieses Problem zum bloßen Aspekt zurückgeführt werden –
dann nämlich, wenn daran erinnert wird, daß das Ziel einer anderen
Geopolitik ja gerade darin besteht, auf die kultur-räumliche Denkfalle
hinzuweisen und sie somit überhaupt angreifbar zu machen. Vor die-
sem Hintergrund wird nicht nur deutlich, warum es sich bei den im
folgenden vorzunehmenden Essentialisierungen lediglich um vorläufi-
ge, um taktische Essentialisierungen auf dem Weg hin zu einer Verstö-
rung der verschiedenen geopolitischen Strategien handeln kann. Es
wird gleichermaßen deutlich, warum es nicht das Ziel sein kann, die
verschiedenen Türkei-Bilder der deutschen Politik durch eine Abglei-
chung mit den türkischen »Selbst«-Bildern für objektiv richtig oder
für objektiv falsch zu erklären – frei nach den Maximen: »Das sehen
die Türken doch genauso« bzw. »Das sehen die Türken aber ganz an-
ders«!
     Schließlich sei kurz auf die Rahmenbedingungen der deutschen
Türkei-Politik eingegangen: Vor dem Hintergrund der europäischen
Integration hat sich die Bundesrepublik zwar grundsätzlich mit den
übrigen EU-Mitgliedstaaten abzustimmen. Sie verfolgt aber auch na-
tionale Interessen. Da die deutschen Bemühungen, diese nationalen In-
teressen geltend zu machen, als erfolgreich bezeichnet werden können,
hat eine Metapher an Popularität gewonnen, derzufolge »der Weg der
Türkei nach Europa über Berlin« führt (vgl. Süddeutsche Zeitung vom
21.7.1999). Der bisherige Verlauf dieses Weges kann wie folgt zusam-

134

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt

mengefaßt werden: Seit 1963 ist die Türkei über ein Assoziationsab-
kommen mit dem europäischen Wirtschaftsraum (der damaligen EWG)
verbunden. In diesem Abkommen wurde u. a. die Errichtung einer
Zollunion vereinbart, die »eigentlich« spätestens im Jahr 1981 hätte ver-
wirklicht sein sollen – in just jenem Jahr, in dem das Assoziationsver-
hältnis aufgrund der politischen Entwicklung in der Türkei von der
Gemeinschaft bis auf weiteres eingefroren wurde (vgl. Bahadir 1997).
Während es Ende 1995 schließlich doch noch zur Bildung einer Zoll-
union kam, lehnte der EG-Ministerrat den 1987 gestellten ersten An-
trag der Türkei auf Vollmitgliedschaft im Jahr 1989 ab. Auch im Rah-
men der Verhandlungen um die Ost-Erweiterung der EU wurde der
Türkei der Status einer Beitrittskandidatin zunächst verweigert, und
die Entscheidung des Europäischen Rates vom 12./13. Dezember 1997
in Luxemburg, die Türkei nicht auf eine Ebene mit den Beitrittskandi-
daten zu stellen, ging »maßgeblich auf deutschen Einfluß zurück« (Jü-
nemann 1999: 17). Gleiches gilt, wenn auch im umgekehrten Sinn, für
den im Dezember 1999 in Helsinki gefaßten Beschluß, in dem die
Türkei schließlich doch zur Beitrittskandidatin erklärt wurde. Es darf
angenommen werden, daß sich im Helsinki-Beschluß nicht zuletzt der
deutsche Regierungswechsel vom Oktober 1998 widerspiegelt – unter-
scheiden sich die außenpolitischen Richtlinien der Schröder-Regierung
doch von denjenigen der Kohl-Regierung. Diesem Umstand wird im
folgenden denn auch Rechnung zu tragen sein. Allerdings sei bereits
an dieser Stelle erwähnt, daß abzuwarten bleibt, ob dem Regierungs-
Wechsel auch ein grundsätzlicher Richtungs-Wechsel folgt. Denn der
»Weg der Türkei nach Europa« scheint durch den Helsinki-Beschluß
zwar im weitesten Sinn »gangbar«, aber deshalb noch lange nicht »ab-
geschritten«. So erklärte etwa der amtierende Bundespräsident Johan-
nes Rau im April 2000 anläßlich eines Staatsbesuchs in der Türkei,
beide Seiten hätten noch »einen langen Weg vor sich, bevor der Beitritt
Wirklichkeit wird« (Rau zit. in der Süddeutschen Zeitung vom 7.10.
2000).

Zur diskursiven Verortung der Türkei

»Wohin gehört die Türkei?« Die Frage nach dem Platz des Landes in-
nerhalb der Staatenwelt beschäftigt die entsprechenden Expertinnen

135

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

und Experten in zunehmendem Maße. Zwar wurde auch während der
Zeit der bipolaren Weltordnung zuweilen über die innere Verfaßtheit
der Türkei und deren potentielle außenpolitische Konsequenzen spe-
kuliert (vgl. etwa Steinbach 1979). An einer breiten Diskussion dieser
Thematik schien jedoch angesichts der Dominanz des Feindbilds
»Warschauer Pakt« weit weniger Interesse bestanden zu haben, als
dies heute der Fall ist. So wurde die Türkei zumeist als »Südostflanke
der NATO« repräsentiert, und ihre grundsätzliche Zugehörigkeit zum
Westen galt schon aufgrund ihrer Mitgliedschaft in wichtigen Bünd-
nissen und Organisationen (neben der NATO etwa der OSZE und
dem Europarat) als hinreichend gesichert. Damit kommt in den Dis-
kussionen um die Frage nach dem »Platz der Türkei« diejenige kogni-
tive Verschiebung zum Ausdruck, die weiter oben als das »eigentlich«
Neue der neuen globalen (Un-)Ordnung beschrieben wurde. An die
Stelle der diskursbestimmenden Koordinaten Kommunismus und Ka-
pitalismus sind zunehmend zivilisatorisch-kulturelle Unterscheidun-
gen getreten, wie sie am medienwirksamsten von Samuel Huntington
(1993) formuliert worden sind. Und auch wenn die Schicksalhaftigkeit
der Thesen Huntingtons in Teilen der deutschen Öffentlichkeit kri-
tisch beurteilt wird (vgl. Ehlers 1996), so ist doch auf die Frage nach
dem Platz der Türkei zu hören, daß sie »je nach Betrachtungsweise zu
verschiedenen Regionen« (Kramer 1996: 590) gehöre, »Teil mehrerer
Kulturkreise« (ebd.) sei bzw. »an der Schnittstelle dreier geopolitischer
Großräume mit jeweils eigener politischer und kultureller Dynamik«
(Brill 1998: 114; vgl. auch Steinbach 1996a, 1996b) liege.

Die »islamische Türkei« als Teil des Nahen Ostens
und des Mittelmeerraums
     So gilt die Türkei zum einen als Land des Nahen Ostens bzw. als
»Schlüsselland deutscher Nahostpolitik« (Steinbach 1996b: 192). Zwar
mag diese Verortung auf einen ersten Blick wertneutral erscheinen.
Doch der Denotation des Nahen Ostens liegt ein nur selten hinterfrag-
ter eurozentrischer Orientierungsrahmen zugrunde, und auf konnota-
tiver Ebene wird die Türkei damit zum Bestandteil einer Region er-
klärt, die als Metapher für die Bedrohung der westlichen Sicherheit
gelten kann. Wendungen wie »nahöstliches Pulverfaß«, »nahöstlicher
Krisenbogen« und »-herd« mögen dies veranschaulichen. Die »nahöst-
liche Bedrohung« hat in den letzten Jahren insofern noch an Drastik

136

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt

gewonnen, als »mit dem Ende des Ost-West-Konflikts die Diskussion
der Frage, was Sicherheit ist und wann sie bedroht wird, eine Renais-
sance erlebt hat« (Jacobs u. Masala 1999: 29). Da diese Neue Sicher-
heitspolitische Diskussion zu einer Ausweitung des Sicherheitsbegriffs
geführt hat, verlängerte sich auch der außenpolitische Sorgenkatalog in
bezug auf den Nahen Osten: Die »traditionellen« Elemente der nah-
östlichen Bedrohung wurden um die Neuen Risiken – wie etwa Bevöl-
kerungsexplosion, Massenmigration oder Umweltschäden – ergänzt
(Krämer 1995). Aus diesen neuen, »weichen« Risiken wird eine unmit-
telbare Bedrohung für Europa im allgemeinen und die Bundesrepublik
im besonderen abgeleitet, so daß sich der sogenannte Erweiterte Si-
cherheitsbegriff in besonderem Maße geeignet erweist, »die fundamen-
tale Bedrohung des Westens durch den Islamismus zu beschwören«
(Ruf 1998: 230). Die Verortung der Türkei im Nahen Osten weist
demnach eine religiös-kulturelle Codierung auf, und das »Fremde«
bzw. »Andere«, vor dem es das »Eigene« zu schützen gilt, ist hier der
islamische Fundamentalismus – »wenn nicht der Islam schlechthin«
(Krämer 1995: 159).
     Auch die Konstruktion der Türkei als Teil des Mittelmeerraums
(Jünemann 1997, 1999) ist religiös-kulturell codiert. Denn die mit dem
Nahen Osten verbundenen Sicherheitsrisiken werden zunehmend
auch auf den »Krisenbogen Mittelmeer« projiziert:

»Historisch tief verwurzelte Entwicklungsdefizite (…), der ungelöste israe-
lisch-arabische Konflikt, Auseinandersetzungen über Grenzen, zwischenstaat-
liche Kriege, Bürgerkriege zwischen autoritären Regimen und islamischen Be-
wegungen bzw. Terrorgruppen, eine rasante Bevölkerungszunahme, mit der
auch die größten wirtschaftlichen Wachstumsraten nicht mithalten könnten,
die Gefahr der Entwicklung von Massenvernichtungswaffen – all dies wird von
politischen Beobachtern als der ›Krisenbogen Mittelmeer‹ wahrgenommen, der
vom Konflikt um die Westsahara bis zu den türkisch-kurdischen Auseinander-
setzungen reiche und dessen Turbulenzen Europa unmittelbar berührten«
(Schlotter 1999: 3; Hervorhebung JL).

Dabei stellt sich die Frage, ob die erklärende Aufzählung von Sicher-
heitsrisiken überhaupt noch erforderlich ist. Fast hat es den Anschein,
als könne die neue Bedeutung des Mittelmeers bereits allein mittels
griffiger Formeln aktiviert werden. Dies legen zumindest die Politik-

137

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

wissenschaftler Andreas Jacobs und Carlo Masala nahe, die – unter der
Überschrift »Vom Mare Nostrum zum Mare Securum« – schreiben,
daß das Mittelmeer »in ein Vorfeld transformiert werden [soll], von
dem in absehbarer Zukunft keine Sicherheitsrisiken für die gesell-
schaftliche Eigenentwicklung der europäischen Staaten sowie der USA
ausgehen« (Jacobs u. Masala 1999: 37).
     Sei es also durch die Verortung im Nahen Osten oder sei es durch
die Verortung im Mittelmeerraum: beide Diskursstränge repräsentie-
ren die Türkei als Teil einer islamischen Welt und damit im- oder ex-
plizit als Teil eines islamischen Sicherheitsrisikos. Am deutlichsten
kommt dies in denjenigen Textstellen zum Ausdruck, in denen das
Land in einen direkten Zusammenhang mit bestimmten, als »beson-
ders« islamisch bzw. fundamentalistisch geltenden Staaten gebracht
wird. An die Namen dieser Staaten sind Assoziationen geknüpft, deren
Wirkung diejenige des Nahen Ostens und des Mittelmeers noch über-
trifft. Diese Namen fungieren als Schlag-Worte; ihre bloße Nennung
vermag den Eindruck bedrohlicher Fremdheit noch zu verstärken. Als
Musterbeispiel kann hier ein Zitat von Udo Steinbach gelten, demzu-
folge die innen- und außenpolitische Entwicklung der Türkei »aus
dem Zusammenhang, der mit den Stichworten Iran und Algerien um-
rissen ist, nicht völlig herauszulösen [ist]« (Steinbach 1997b: 51).

Die »neo-osmanische Türkei« als Zentrum einer neuen Turkregion
     Neben der »Raum gewordenen« Bedrohung des islamischen Fun-
damentalismus, wenn nicht des Islam schlechthin, wird die Türkei ei-
nem weiteren Großraum zugeordnet. Über diesen Großraum ist zu
lesen, daß er nach dem Ende der Sowjetunion (wieder-)entstanden sei
und sich »vom Balkan bis zur westchinesischen, von den Türken ›Ost-
turkestan‹ genannten Provinz Xingjiang« (Tibi 1998: 3) erstrecke.
Zwar hat es zuweilen den ironischen Anschein, als werde dieser Groß-
raum auch unter Expertinnen und Experten als Fiktion betrachtet –
habe es doch eine Weile gedauert, »bis man im Westen realisierte, daß
die fünfzig Millionen Nicht-Russen im Kaukasus, in Transkaspien und
Mittelasien zu neunzig Prozent Türken und Muslime und darüber
hinaus turksprachig sind« (Lerch 1993: 3). Dennoch kann vermittels
der Ausweisung dieses Raums als »türkisch« – die Türkei ist »mit dem
Beginn der neunziger Jahre, im übertragenen Sinne, fünf Millionen
Quadratkilometer größer geworden« (ebd.) – analog zur arabischen

138

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt

Welt »von einer sich formierenden türkischen Welt« (Tibi 1998: 3) ge-
sprochen werden. So schreibt etwa Bassam Tibi in gewollter oder un-
gewollter Anlehnung an Halford Mackinder (1904), daß man die eth-
nisch-kulturelle Bestimmung Zentralasiens als türkisch »in eine neue
geopolitische Perspektive einordnen [könnte], die den Stellenwert des
türkischen Kernlandes erhöht und die Entwestlichung der kemalisti-
schen Türkei fördert« (Tibi 1998: 3).
     In der Verortung der Türkei im Zentrum dieser Turkregion wird
die religiös-kulturelle Codierung, wie sie der (Re-)Produktion der »is-
lamischen Türkei« zugrunde liegt, um eine ethnisch-kulturelle Kom-
ponente ergänzt. Da jedoch in der Literatur darauf hingewiesen wird,
daß die »Vision einer pantürkischen regionalen Größe« (ebd.: 4) nicht
von einem stärkeren Einfluß des Islam zu trennen sei, ist die Unter-
scheidung dieser Codierungen eher analytischen Charakters. Durch
ihre Kopplung aber wird die Türkei zum »Kernland« einer ebenso
homogenen wie »entwestlichten« Entität erklärt. Die Assoziationen
wiederum, die diese vermeintliche »Entwestlichung« hervorruft,
scheinen durchgängig bedrohlichen Charakters. Zwar wird immer
wieder konstatiert, daß die türkische Abkehr vom Westen bislang auf
rhetorischen Populismus beschränkt sei. Doch lasse etwa »das öffent-
lich vorgetragene Argument, die Türkei müsse den Norden des Irak
(…) unter anderem deswegen annektieren, da dort zwei Millionen (ei-
ne bewußt grob aufgeblähte Zahl) Turkmenen lebten, (…) andeu-
tungsweise erkennen, was eine populistische Politik auf der Grundlage
von ›Pan‹-Ideologien anrichten könnte« (Steinbach 1997a: 31). Und
auch Bassam Tibi rät dem Westen, die »neue, auf alte Quellen zurück-
greifende Vision einer pantürkischen Welt nicht zu unterschätzen«
(Tibi 1998: 4). Solche Äußerungen legen nahe, daß es sich bei der Be-
drohung, die mit dem Phänomen »Entwestlichung« assoziiert wird,
um eine selbstverständliche Bedrohung handelt, die nicht weiter expli-
ziert zu werden braucht, sondern schlicht und »selbstredend« ist. Eine
Explikation wäre allerdings wünschenswert – würde sie doch ergeben,
daß der historische (Pan-)Turkismus eben auch eine europäische Er-
findung darstellt:

»Its origins went back to the work of European orientalists, such as the French-
men de Guignes and Cahun and the Hungarian Vambery, who had started to
study the Turks of Central Asia in the nineteenth century, and to the influence

139

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

of Turks from the Russian Empire, notably the Tartars and the Azeris« (Zür-
cher 1998: 133).

Überdies fällt auf, daß in vielen Beiträgen, die sich mit der Türkei als
Zentrum einer neuen Turkregion beschäftigen, recht sorglos mit den
Begriffen des Pan-Turkismus einerseits und des Neo-Osmanismus an-
dererseits umgegangen wird (für eine differenzierte Darstellung vgl.
Adanir 1995: 9-21 oder Zürcher 1998: 131-137). Dies ist insofern pro-
blematisch, als es sich wohl nur aus einer solch oberflächlichen Sicht-
weise heraus von selbst »versteht (…), daß der Neo-Osmanismus, d. h.
die Neubelebung des osmanischen Erbes, zwar nicht unbedingt eine
Wiedergeburt des alten imperialistischen Expansionismus der Türkei
sein wird (…)« (Tibi 1998: 5), aber dennoch dazu beitragen könne,
»daß ein gewisses organisches, geopolitisches, kulturelles und ökono-
misches Beziehungsgefüge entsteht, in dessen Rahmen die Turkvölker
ihre Selbstfindung erreichen« (ebd.). Allerdings ist anzunehmen, daß
beide Ideologien nicht von ungefähr vermengt werden – wobei diese
Vermengung allerdings weniger auf das aktuelle, »neo-osmanische,
megalomane Selbstbild« (ebd.) der Türkei als auf das »Fremd«-Bild
des europäischen Blicks zurückzuführen sein dürfte. So sei an dieser
Stelle mit dem Geographen Hans-Dietrich Schultz daran erinnert, daß
es die westliche Frontbildung gegenüber den vorrückenden Osmanen
war, die den Europabegriff seit dem späten 15. Jahrhundert populari-
sierte (vgl. Schultz 1999: 72).

Die »westliche Türkei« als Teil Europas?
     Der dritte Raum, in dem die Türkei verortet wird, ist der europä-
ische. Angeführt werden hier neben der »geographischen Evidenz«
und der türkischen Mitgliedschaft in westlichen (Militär-)Organisatio-
nen hauptsächlich die wirtschaftlichen Beziehungen, deren Qualität
immer wieder als hoch bezeichnet wird. Insbesondere durch die be-
reits erwähnte Ratifizierung der Vereinbarung über die Bildung einer
Zollunion im Dezember 1995 sei die Bindung der Türkei an die Euro-
päischen Union in ökonomischer Hinsicht gestärkt worden. Auch aus
spezifisch deutscher Sicht wird die Wirtschaft in den Vordergrund ge-
rückt, belegt Deutschland doch »seit 1980 sowohl bei den türkischen
Exporten wie bei den Importen den ersten Platz« (Şen 1998: 45). Den-
noch sind es nicht ausschließlich ökonomische Gründe, aufgrund de-

140

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt

rer die Türkei auch als europäisch repräsentiert wird. So wird immer
wieder darauf verwiesen, daß die Bundesrepublik »mit der Türkei
durch über zwei Millionen von dort stammender Mitbürger unauflös-
lich verbunden [ist]« (Steinbach 1997a: 33).
     In der Literatur sind jedoch kaum Stellen zu finden, die diese Ver-
bundenheit nicht mit einem Fragezeichen versehen. Dies kann insofern
nicht überraschen, als eine vollständige Verortung der Türkei in Euro-
pa durch diejenige im Nahen Osten ebenso unterminiert wird wie
durch die Konstruktion der Türkei als Kernstaat einer neuen Turkre-
gion. Alle drei Diskursstränge basieren auf einer binären Logik, die auf
ebensolchen Gegensätzen beruht und letztlich auch die Türkei immer
wieder aufs neue hervorbringt. Damit beantwortet sich letztlich die
Frage nach dem Platz der Türkei in der internationalen Staatenwelt –
wenn auch aus einer anderen, einer postkolonialen Perspektive: Da sie
weder im »eigenen« Raum verortet noch als vollkommen »anders« re-
präsentiert wird, befindet sie sich gleichsam zwischen essentialisti-
schen Entitäten. Sie wird zu einer kultur-räumlichen Entität zwischen
jeweils binären Oppositionen, einem hybridem Dazwischen, das sich
zeitlich »zwischen Vergangenheit und Gegenwart« (Steinbach 1989:
40) und geographisch »zwischen Orient und Okzident« befindet.

Das diskursive Dreieck der deutschen Türkei-Politik

Die »Standortbestimmung« der Türkei zwischen »McWorld und Ji-
had« (in Anlehnung an eine Sektionssitzung des 50. Soziologiekon-
gresses am 26.09.2000 in Köln), zwischen dem potentiell universellen
Raum des »Eigenen« und dem der »Anderen«, die den Expertendis-
kurs seit 1989 in verstärktem Maße prägt, bleibt nicht ohne Entspre-
chungen im Bereich der praktisch-politischen Geopolitik. Dort wurde
nach der letzten Bundestagswahl eine strategische Wende gegenüber
der Türkei vollzogen, die sich nicht zuletzt in der Aufnahme der Tür-
kei in die Riege der EU-Beitrittskandidatinnen und -Beitrittskandida-
ten widerspiegelt. Zwar ist »uns« die Türkei im Zuge dieser Wende
näher gerückt. Aber dies sollte nicht vergessen machen, daß die deut-
sche Türkei-Politik schon vor 1998 vom Bild guter bilateraler Bezie-
hungen geprägt war. Bereits in der Kohl-Ära war immer wieder zu hö-
ren, daß sich die Türkei »auf dem europäischen Hauptgleis« (Ploetz

141

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

1998) befinde. Damals wurde allerdings ebenso oft erklärt, warum dem
türkischen Wunsch nach einer Mitgliedschaft in der EU (noch) nicht
stattgegeben werden könne. Neben den türkisch-griechischen Diffe-
renzen und dem Entwicklungsstand der türkischen Wirtschaft wurden
dabei hauptsächlich Defizite in den Bereichen Demokratie und Men-
schenrechte geltend gemacht. Eine nähere Betrachtung zeigt jedoch
den kosmetischen Gehalt dieser Defizit-Argumentation auf – hatte
doch Helmut Kohl im März 1997 kategorisch festgestellt, »dass die
Türkei nicht in die EU aufgenommen werden könne, weil das musli-
mische Land keinen Platz in der europäischen Zivilisation habe« bzw.
»nicht dem christlichen Menschenbild der Union entspreche« (Korne-
lius 1999). Das darin zum Ausdruck kommende »offene Geheimnis«
der Regierung Kohl hat seinen geheimnisvollen Charakter allerdings
nicht erst im Dezember 1999 verloren, als sich CDU und CSU wäh-
rend einer Bundestagsdebatte zur Europapolitik öffentlich von der
Türkei-Politik Helmut Kohls distanzierten (vgl. ebd.). Vielmehr ließ
der ehemalige Vorsitzende der CDU/CSU-Bundestagsfraktion Wolf-
gang Schäuble bereits 1994 verlauten, daß der Türkei der Weg in die
EU schon allein deshalb versperrt sei, weil sie nicht zum christlich-
abendländischen Kulturkreis gehöre (Süddeutsche Zeitung vom 9.5.
1994).
     Solche und ähnliche Äußerungen scheinen seit dem Regierungs-
wechsel vom Oktober 1998 aus dem rhetorischen Repertoire der Re-
gierung gestrichen. Und so kann die türkeipolitische Wende als Aus-
druck der divergenten Position der rot-grünen Regierung bezüglich
des europäischen Integrationsprozesses gelesen werden – einer Posi-
tion, die weniger von Phantasmen kultureller Reinheit denn von poli-
tisch-strategischen Überlegungen geprägt scheint. Allerdings stellt
auch der strategische Blick auf die Türkei keine »Erfindung« der am-
tierenden Regierung dar. Denn über den Zeitpunkt der Aufnahme der
Türkei in den Kreis der Beitrittsländer sollte nicht vergessen werden,
daß die strategische Bedeutung der Türkei für die »eigenen« Interessen
auch vor 1998 schon hoch eingeschätzt wurde – wird doch die Türkei
seit 1989 als potentielles, »geostrategisch« bedeutendes Verbindungs-
element zu just jenen Regionen verhandelt, in denen sie (neben Europa)
verortet ist. Aber nicht nur in Anbetracht dieses strategischen Konti-
nuums, dem letztlich das Bild eines »Brückenkopfs Türkei« zugrunde
liegt, stellt sich die Frage, ob das Näher-Rücken der Türkei auch eine

142

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt

Ankunft zur Folge hat. Wenngleich nämlich die offiziellen Verlautba-
rungen heute nicht mehr von Bemerkungen über die vermeintliche
»Fremd«-Artigkeit einer »orientalischen Türkei« geprägt sind, so ste-
hen der türkischen Ankunft in Europa nach wie vor Defizite in den
Bereichen Demokratie und Menschenrechte entgegen.
     Nun sei hier nicht pauschal das Ende von Gleichheit und Freiheit
beschworen, wie es der postmodernen/poststrukturalistischen Kritik
im Anschluß an einen »modern« gelesenen Jean-François Lyotard
(1979) immer wieder unterstellt wird. Vielmehr verlangt die Brisanz
insbesondere der Menschenrechtsthematik, an dieser Stelle noch ein-
mal an die besondere Normativität eines anderen Blicks zu erinnern,
wie sie zum Ende der ersten Etappe skizziert wurde. Dieser Blick sieht
in der Diskussion um das Ausschlußkriterium »Menschenrechte«
zweierlei: Er sieht zum einen das berechtigte Verlangen marginalisier-
ter, diskriminierter und politisch verfolgter Menschen, gleiche Rechte
einzuklagen. Aber er sieht gleichermaßen, daß der westliche Blick die
ursprünglich mehrdeutigen Menschenrechtsbegriffe herrschaftsbe-
dingt auf einen einzigen Begriff reduzieren konnte, dessen Allgemein-
heit ein ebenso abstraktes wie weißes, männliches und besitzendes In-
dividuum und damit die Abstraktion von jeglicher Besonderheit zu-
grunde liegt (vgl. Narr 1998). Die darin schon immer implizierte Un-
gleichheit und Unfreiheit wird auf dem »dunkle[n] Kontinent« (Ma-
zower 2000) – der Autor schreibt nicht etwa über Afrika, sondern
über »Europa im 20. Jahrhundert« – kaum wahrgenommen, sondern
in einem Akt kultureller Arroganz auf das türkische »Andere« proji-
ziert.
     Daß die Logik dieses Schemas dem jeweiligen gesellschaftspoliti-
schen Kontext angepaßt wird und damit zwangsläufig doppelbödigen
Charakter besitzt, zeigt etwa die deutsche Zurückhaltung bei der Ver-
handlung der Frage, ob die Vertreibung und Ermordung hunderttau-
sender Armenierinnen und Armenier in der Endphase des Osmani-
schen Reiches als »Völkermord« zu bezeichnen ist oder nicht. Wäh-
rend die französische Nationalversammlung (wie zuvor schon die Par-
lamente in Italien und Griechenland) diese Frage Anfang 2001 bejaht
hat, gibt es im deutschen Bundestag bislang »keine Bestrebungen, das
Schicksal der Armenier zu behandeln« (Schlötzer 2001). Zwar steht
etwa der außenpolitische Sprecher der CDU/CSU-Fraktion Karl La-
mers auf dem Standpunkt, Frankreich habe ausgesprochen, »was alle

143

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

Europäer denken« (Lamers zit. ebd.). Dennoch will er das Thema
»wegen unserer eigenen Vergangenheit und wegen der vielen Türken
in unserem Land« (Lamers zit. ebd.) nicht auf die Tagesordnung set-
zen. Und wird umgekehrt bedacht, daß die französische Politik unter
dem Eindruck eines nicht unbedeutenden armenischen Bevölkerungs-
anteils steht, so drängt sich der Verdacht auf, als sei auch das französi-
sche »Armenier-Gesetz« nicht von innenpolitischen Opportunitäten
zu trennen – und dies um so mehr, als die Entscheidung für dieses Ge-
setz nicht lange vor den französischen Kommunalwahlen vom Früh-
jahr 2001 gefällt wurde.
     Aber auch diesseits solcher Brüche haben die Projektionen zur Fol-
ge, daß, wie etwa im Rahmen der hitzigen Debatten um eine mögli-
che Lieferung von Kampfpanzern an die Türkei (vgl. Deutscher Bun-
destag 1999), Defizite ausschließlich auf türkischer Seite gesehen
werden und die deutsche Politik den Charakter eines »Kreuzzugs für
eine zivilisiertere Türkei« gewinnt. Dabei wird nicht nur übersehen,
daß dieser Kreuzzug für die westliche Norm bisweilen mehr als frag-
würdige Züge annimmt – erwähnt sei hier nur die Modernisierung der
türkischen Strafvollzugsanstalten gemäß westlichen Standards; sprich
u. a. den Bau von Dreier- und Einzelzellen, in denen Isolationshaft
praktiziert werden kann. Es stellt sich auch die Frage, wann die Türkei
das westliche Ideal, wenn überhaupt, erreichen kann, und es zeigt sich,
daß ein Näher-Rücken nicht zwangsläufig eine Ankunft zur Folge hat.
Gemessen am westlichen Maßstab blieb die türkische Modernisierung
bis heute jedenfalls unvollständig, und der Ausschluß der Türkei ist
logische Konsequenz geblieben.
     Wenngleich die deutsche Türkei-Politik seit 1989 also durch eine
Gleichzeitigkeit verschiedener und zunächst widersprüchlich erschei-
nender Strategien gekennzeichnet ist, sollte sie nicht als richtungslos
interpretiert werden. Eine Politik, die sich, wenn auch mit unterschied-
lichen strategischen Gewichtungen, in einem diskursiven Dreieck von
rhetorischer Nähe, modernem Kreuzzug und okzidentaler Exklusion
bewegt, korrespondiert mit der Verortung der Türkei zwischen dem
»Eigenen« und dem »Anderen«. Vor dem Hintergrund einer exklusi-
ven Identitätspolitik aber kann der Status des Dazwischen nicht ein-
schließend wirken oder gar, wie dies das postkoloniale Konzept der
Hybridität impliziert, zu einer Politik der Entgrenzung bzw. Dezen-
trierung führen (vgl. Bhabha 1997a, 1997b; Hall 1994). Diese (Geo-)

144

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt

Politik bietet keinen Raum für kulturelle Entgrenzung. Oder besser:
Sie kann keinen Raum für kulturelle Entgrenzung bieten, weil die »ei-
gene« Identität nur in der Abgrenzung von scheinbar homogenen
»Anderen« normalisiert und stabilisiert werden kann. Daher muß die
Konstruktion des Dazwischen auf eine negative, prekäre Hybridität
festgelegt werden, die ausschließlich im exklusiven Sinn mobilisiert
wird und eine Aufnahme der Türkei in den Raum des »Eigenen« un-
terminiert. Vor dem Hintergrund einer binären Logik liegt es nämlich
auf der Hand, daß auf das Eine und »Eigentliche« hingewendet wer-
den muß; daß an einer Position des Dazwischen wenig »Eigentliches«,
aber viel Unentscheidbares und Widersprüchliches zu finden ist; daß
das Dazwischen als prekär, als chaotisch, als vormodern konzeptuali-
siert wird – so daß die Türkei letztlich als »fremd« ausgeschlossen
wird. Folglich besteht auch nur wenig Bereitschaft, die vielen, wider-
sprüchlichen Wirklichkeiten der in der Türkei lebenden Menschen
»auszuhalten«. Gleiches gilt, was nicht vergessen werden sollte, für die
komplexen Realitäten der in Deutschland lebenden türkischen Mi-
grantinnen und Migranten. Und auch wenn Analogien und wechselsei-
tige Einflüsse außen- und innenpolitischer Aspekte nicht das Thema
dieser Analyse darstellen, so sei doch eine grundlegende Parallele an-
gesprochen: die Parallele der Verortung in einem negativ konnotierten
»Zwischenraum«.
     Sie zeigt sich, wenn der Ort der Türkei, der sich zeitlich »zwischen
Vergangenheit und Gegenwart« und geographisch »zwischen Orient
und Okzident« befindet, mit dem Ort der in Deutschland lebenden
Türkinnen und Türken verglichen wird. Letzterer kommt beispielhaft
in einer Metapher zum Ausdruck, deren Karriere der Erziehungswis-
senschaftler Thomas Kunz nachgegangen ist (Kunz 2000). Kunz zeigt
auf, daß das »Sitzen zwischen zwei Stühlen«, das die komplexen Reali-
täten der in der Bundesrepublik lebenden Migrantinnen und Migran-
ten auf eine binäre Formel reduziert, zu einem exponierten Moment in
zeitgenössischen deutschen Schulbüchern avanciert ist und dort eine
bildliche Vereinfachung gefunden hat. Diese Vereinfachung zeigt
»›türkische Kinder zwischen zwei Stühlen‹« (ebd.: 235; Hervorhebung
JL) – und es wird deutlich, daß es nicht zuletzt die in Deutschland le-
benden Türkinnen und Türken sind, die unter geopolitischen Strate-
gien der Ausgrenzung zu leiden haben. Imaginative Demarkations-
linien, oft metaphorisch als »die Mauern in unseren Köpfen« bezeich-

145

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

net, sind selbst mit einer unbefristeten Aufenthaltsgenehmigung nicht
vollständig zu überschreiten. So gelten die in der Bundesrepublik le-
benden Türkinnen und Türken zumeist als Mitglieder einer »fremden
Minderheit«, die nicht in die Oper gehen, sondern in die Moschee ge-
hören (Şenocak 1993). Und auch die »Kinder der dritten Migrantenge-
neration wissen nach zehn Schuljahren, wie sie zu sein haben, um ak-
zeptiert zu werden – als ›Fremde‹« (Kunz 2000: 252; Hervorhebung
JL). Damit werden sie – ebenso wie die in der Türkei lebenden Men-
schen – implizit oder explizit vor eine fragwürdige Wahl gestellt: vor
die Wahl zwischen der Assimilation bzw. Anpassung an eine ver-
meintlich homogene, »fremde« Modernität und der Rückkehr zur
vermeintlichen Authentizität ethnischer oder religiöser Ursprünge.
Daran konnte auch die 1999 verabschiedete »Modernisierung« des
deutschen Reichs- und Staatsangehörigkeitsrechts aus dem Jahr 1913,
innerhalb derer das Abstammungsrecht (Jus sanguinis) um Elemente
des Territorialrechts (Jus soli) ergänzt wurde (vgl. Özdemir 1999), nur
wenig ändern – und zwar nicht nur, weil die ursprünglich vorgesehene
Möglichkeit der doppelten Staatsangehörigkeit infolge einer CDU/
CSU-Unterschriftenkampagne auf »besondere Härtefälle« einge-
schränkt wurde.

»The New World Disorder« – Zur (Un-)Möglichkeit einer
anderen Geopolitik

Abschließend sei der Frage nachgegangen, wie es in Anbetracht der
bisher zurückgelegten Wegstrecken um die Möglichkeit/Unmöglich-
keit einer Verwendung des Geopolitikbegriffs bestellt ist. Diese Frage
stellt sich insofern, als, wie einleitend erwähnt, die grundsätzliche
Stigmatisierung des Geopolitikbegriffs auch innerhalb der Geographie
mehr und mehr in Frage gestellt wird und nicht wenige der Beiträge
durch einen affirmativen Gebrauch des Wortes »Geopolitik« (etwa im
Sinne einer geopolitischen Lage, geopolitischer Bedingtheiten oder geo-
politischer Interessen) gekennzeichnet sind. Ein unsystematischer Blick
auf die entsprechende Literatur macht deutlich, daß es dabei zwischen
zwei Richtungen zu unterscheiden gilt: Während sich das Gros der
Beiträge durch eine mehr oder minder unbekümmerte Verwendung
des Wortes »Geopolitik« auszeichnet, die jeder theoretischen und be-

146

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»The New World Disorder«

grifflichen Reflexion zu entbehren scheint, zeichnet sich die zweite
Richtung durch eine reflexiv-affirmative Bezugnahme auf einen Be-
griff von Geopolitik aus. So beschäftigt sich etwa der Arbeitskreis Geo-
politische Analysen mit einer »Geopolitik modernen Typs«. Diese
»moderne Geopolitik« wurde auf der konstituierenden Sitzung des
Arbeitskreises als »angewandte Politische Geographie« definiert, »die
das Ziel der Politikberatung zum Zweck der Konfliktvermeidung glo-
balen wie regionalen Ausmaßes verfolgt« (Stadelbauer zit. in Kost
1997: 144). Als beispielhaft für das Forschungsverständnis, das dieser
zweiten Richtung zugrunde liegt, mag der Beitrag »Neue Ansätze der
Politischen Geographie und Geopolitik« (Boesler 1997) gelten – wobei
die Betonung insofern auf »beispielhaft« liegt, als es auf dieser Reise
nicht um individuelle Dispositionen, sondern um Diskurse geht.
     Der Beitrag widmet sich den Konsequenzen, die sich aus den ver-
änderten politischen Tatsachen der jüngsten Zeit für eine »Neue Geo-
politik« ergeben. In diesem Kontext wird konstatiert (und als potenti-
ell unbefriedigend ausgewiesen), daß sich Politische Geographie einer-
seits und Geopolitik andererseits weit voneinander entfernt hätten:

»Seit einigen Jahrzehnten haben sich Politische Geographie und andere wissen-
schaftliche Disziplinen auf der einen und Geopolitik auf der anderen Seite in
grundlegenden Fragestellungen weit voneinander entfernt. Diese Situation
wird von einer ganzen Reihe Politischer Geographen als äußerst unbefriedi-
gend angesehen« (ebd.: 310).

Diese Feststellung entbehrt vor dem Hintergrund der zurückgelegten
Wegstrecke nicht einer gewissen Ironie – wurde doch weiter oben
festgehalten, daß ein Unterschied zwischen Geopolitik und Politischer
Geographie nur dort bestehen kann, wo die vermeintliche Natürlich-
keit der politisch-geographischen Wirklichkeit hinterfragt und zudem
der politische Gehalt des »eigenen« Diskurses anerkannt wird. Beides
scheint bei den Apologetinnen und Apologeten einer »neuen« oder
»modernen Geopolitik« nicht der Fall zu sein. Zwar wird in dem ge-
nannten Aufsatz betont, daß »räumliche Faktoren nicht als Konstan-
ten aufgefaßt werden können und damit der Zeitlichkeit, d. h. dem
Wandel gesellschaftlicher Bewertungsprozesse, unterworfen sind«
(ebd.). Dennoch kann der objektivistische Gestus, der auf einer natu-
ralisierenden Betrachtung »geopolitischer Strukturen« basiert, letztlich

147

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

nicht überwunden werden. Dieser Gestus kommt etwa in der Behand-
lung der Frage nach der künftigen politischen Ordnung desjenigen
Raums zum Ausdruck, »den die Geopolitik häufig als ›Zwischen-
europa‹ bezeichnet hat und der von den Baltischen Staaten bis zum
Schwarzen Meer reicht« (ebd.: 314). Aus der »Tatsache«, daß die be-
treffenden Länder ihrem »Selbstverständnis, ihrer Geschichte und ih-
rer Kultur nach (…) zweifelsfrei ein Teil des westlichen Europas
[sind]« (ebd.), wird wie selbstverständlich abgeleitet, daß »die Öffnung
von NATO und EU nach ›Zwischeneuropa‹ ein selbstverständlicher,
geopolitisch begründeter Vorgang [ist]« (ebd.). Bei soviel argumenta-
tiver Selbstverständlichkeit kann es auch nicht weiter verwundern,
daß einer kritischen Prüfung der politischen Wirkung des »eigenen«
Arbeitens nur wenig Aufmerksamkeit geschenkt wird. Wie sonst ist
wohl die in Anlehnung an Huntingtons Kulturkampfszenario formu-
lierte Prognose zu erklären, derzufolge »regionale und lokale Konflik-
te (…) im internationalen Staatensystem durchaus wahrscheinlich
[sind]« (ebd.: 313)?
     Dieses Beispiel sollte die Schwierigkeiten aufgezeigt haben, die ein
affirmativer Bezug auf »Geopolitik« mit sich bringt. Daher sei nicht
nur im Hinblick auf die erstgenannte Richtung, sondern gerade auch
im Hinblick auf die Verfechterinnen und Verfechter einer »neuen
Geopolitik« empfohlen, den Geopolitikbegriff gemäß dem unterwegs
gemachten Vorschlag lediglich im Sinne einer verstörenden, dissiden-
ten und immer wieder anderen Taktik zu verwenden. Mit anderen
Worten: Es sei ausdrücklich empfohlen, lediglich auf eine Verstörung
geopolitischer Strategien, nicht aber auf »Geopolitik an und für sich«
(was immer das sein mag) abzuzielen – was letztlich bedeutet, alle
konstativen oder gar affirmativen Verwendungen außen vor zu lassen.
Dieses »Außen-vor-Lassen« mag den Eindruck erwecken, als feierte
das »Hände-weg-von-der-Geopolitik!« der »Troll-Schöller-Linie«
(Sprengel 1996: 19) fröhliche Urstände. Doch eine auf Pseudowissen-
schaftlichkeit und Geodeterminismus aufbauende Abgrenzungsstrate-
gie kann nach der zurückliegenden Wegstrecke keine Option mehr
darstellen. Zwar wäre eine solche Strategie in Zeiten, in denen etwa
Heinz Brill »Geopolitik« als die Lehre »vom Einfluß des geographi-
schen Raumes auf die Politik eines Staates« (Brill 1994: 21) definiert
und nicht wenige von »jener teutonischen Begeisterung« (Sprengel
1996: 19) ergriffen sind, wieder von Geopolitik reden zu können, wohl

148

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»The New World Disorder«

nicht einmal die Schlechteste. Aber die Ausführungen haben deutlich
gemacht, daß eine strategische Abgrenzung mittels des Geodetermi-
nismus nur Sinn in einem Denken hat, das auf dem Mythos der Zwei-
Reiche-Lehre von der unverfügbaren Natur und der frei gestaltbaren
Kultur beruht. Und insofern dieser Mythos in einem anderen Den-
ken längst demystifiziert ist, gleicht das »Außen-vor-Lassen« den Ar-
gumenten von Troll und Schöller eben lediglich in formaler Hinsicht.
In inhaltlicher Hinsicht hingegen umfaßt es auch diejenigen Strategien,
die »bloß« verorten: diejenigen Strategien also, die, euphemistisch ge-
wendet, »nichts weiter« tun, als vermeintlich essentialistische Identitä-
ten buchstäblich an Ort und Stelle zu bringen und damit die vermeint-
lich natürliche Ordnung der geopolitischen Wirklichkeit zu (re-)pro-
duzieren. Denn bezüglich dieser Strategien gilt, was R.B.J. Walker in
bezug auf die Theoriebildung auf dem Gebiet der Internationalen Be-
ziehungen formuliert hat:

»Theories of international relations are more interesting as aspects of contem-
porary world politics that need to be explained than as explanations of con-
temporary world politics. As such, they may be read as a characteristic dis-
course of the modern state and as a constitutive practice whose effects can be
traced in the remotest interstices of everyday life« (Walker 1993: 6).

Ganz im Sinne dieses Zitats sollte im Verlauf der Etappe deutlich ge-
worden sein, daß es objektive Erkenntnis über die eine Politische
Geographie der internationalen Ordnung ebensowenig geben kann
wie diese eine, vermeintlich natürliche Politische Geographie selbst.
Denn im Verlauf dieser Etappe konnte (über eine Dekonstruktion der
Dichotomisierung von Politischer Geographie und Geopolitik) ein
Vorschlag entwickelt werden, der auf einen anderen Begriff von Geo-
politik abzielt. »Geopolitik« in einem anderen Sinne meint längst
nicht nur die »geodeterministische« und »pseudowissenschaftliche«
Prophetin einer vermeintlich naturgegebenen Wahrheit. Der Begriff
bezeichnet eine (je andere) diskursive Praxis, vermittels derer die ver-
meintlich natürliche Ordnung der internationalen Politik erst produ-
ziert wird – und folglich dekonstruiert werden kann. Daher wurde
eine andere, eine taktische Form von geopolitischer Praxis skizziert.
Sie zielt darauf ab, die unterschiedlichen geopolitischen Strategien,
seien sie nun (politisch-)geographischer, (sicherheits-)politischer, (po-

149

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle

litik-)wissenschaftlicher oder »ganz alltäglicher« Art, als self-fulfilling
prophecies zu entlarven. Damit zeigt sie auf, was für eine Teildisziplin,
die sich Politische Geographie nennt, »eigentlich« selbstverständlich
sein sollte: daß wissenschaftliches Sprechen – und dazu gehört auch
lautes Schweigen – immer auch bedeutet, von einem bestimmten (poli-
tischen) Standpunkt aus zu argumentieren.
     Folglich kann die »Flugbahn« dieser Etappe rückblickend betrach-
tet wohl am ehesten als eine beschrieben werden, die von der Politi-
schen Geographie über eine andere Geopolitik zu einer politischen
Geographie führt. Das »kleine p« dieser politischen Geographie möch-
te auf zweierlei hinweisen: Zum einen möchte es die kleinen Unter-
schiede betonen, die – wie im Anschluß an Dominik Bloedner (1999)
formuliert werden kann – einen Unterschied machen, und die es auch
zwischen einer dem Identitätsdenken verhafteten Politischen Geogra-
phie einerseits und einer auf Differenz beruhenden politischen Geo-
graphie andererseits immer wieder aufs neue zu verhandeln gilt. Und
zum anderen möchte es darauf verweisen, daß die Verortung von Ob-
jekten und Identitäten entlang den Demarkationslinien des »Eigenen«
und »Anderen« nicht allein auf den Feldern der staatlichen oder inter-
nationalen Politik zu finden ist: Jede Ordnung von Objekten und Iden-
titäten stellt letztlich eine imaginative Geographie dar, die auf spezifi-
schen Ausschlüssen beruht.
     Die hier vertretene politische Geographie macht nicht nur darauf
aufmerksam, was es bedeuten kann, das Anbeten der einen, personifi-
zierten Geographie und ihres alten Stammesgötzen zugunsten einer
politisch-fiktionalen Praxis einzustellen. Sie gleicht auch jener politi-
schen Geographie, die Bernd Belina, Ulrich Best, Dirk Gebhardt, Gesa
Helms und Anke Strüver auf einer Tagung des Arbeitskreises Politi-
sche Geographie vorgestellt haben. Denn wie letztere ist sie an den
Machtverhältnissen interessiert, die bei der (Re-)Produktion von
Räumen zum Tragen kommen. Und wie letzterer geht es ihr »weniger
um die Zugehörigkeit zu einer Subdisziplin (…) als vielmehr um das
Eingreifen in aktuelle politische Debatten« (vgl. Reuber u. Wolkers-
dorfer 2001: 205) – ist doch die Produktion der geographischen Wirk-
lichkeit nicht von Fragen nach Macht und Herrschaft zu trennen. So
wird es das Ziel der folgenden (und letzten) Etappe sein, der Dekon-
struktion des kultur-räumlichen Denkens eine Rekonstruktion folgen
zu lassen. Mit anderen Worten: Das Ziel der nächsten Etappe besteht

150

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»The New World Disorder«

darin, den fragmentierten Geographien der verschiedenen geopoliti-
schen Strategien eine andere und möglichst bessere Geographie der
Welt entgegenzusetzen.

151

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 111-151) T01_03 etappe3.p 313510636914

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 152    ) vakat 152.p 313510636922

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

 
 
 
 
 
 

4. Etappe:

Auf der Suche nach einer

ANDEREN Geographie der Welt

Einleitung

Den imaginativen Geographien einer fragmentierten Welt, in deren
Mitte die partikularen Interessen des jeweiligen »Eigenen« stehen, eine
andere und wenn möglich bessere Geographie der Welt entgegenzu-
setzen – das stellt das Ziel dieser letzten Etappe dar. Wo also kann die
Suche nach dieser anderen, dieser politischen Geographie der Welt
beginnen? Wenn es stimmt, daß die vermeintlich natürliche Geogra-
phie einer fragmentierten Welt ihre Selbstverständlichkeit durch die
heimliche Umkehr von Ursache und Wirkung (Bourdieu 1997: 93) und
damit letztlich durch den Prozeß der Verortung vermeintlich essentiali-
stischer Identitäten zu schöpfen vermag, dann wäre insofern ein An-
satzpunkt gegeben, als sich die Suche an solchen Konzepten orientie-
ren könnte, denen eine andere Taktik der Verortung zugrunde liegt.
Und zwar eine Taktik der Verortung, die auf die Fixierung und Essen-
tialisierung der vermeintlich homogenen Identitäten des »Eigenen«
und »Anderen«, seien sie nun nationaler oder kultureller Art, verzich-
tet.
     Vor diesem Hintergrund läßt ein Blick auf die »wahr gewordene«
Wirklichkeit, also auf das, was, um mit Ludwig Wittgenstein zu spre-

12chen, »der Fall ist« (Wittgenstein 1999b: 11), Schuppen von den
Augen fallen. Denn es hat den Anschein, als sei diese andere Geogra-
phie der Welt längst Wirklichkeit geworden. Oder können nicht auf
allen gesellschaftlichen Feldern Prozesse der Entgrenzung und der

153

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

Dezentrierung beobachtet werden? Kann nicht die Intensivierung po-
litischer Bündnisse über nationalstaatliche Grenzen hinweg beobachtet
werden, und kann nicht die Auflösung der bipolaren Weltordnung als
eindrückliches Beispiel einer politischen Entgrenzung betrachtet wer-
den? Finden nicht täglich Unternehmenszusammenschlüsse statt, und
wird nicht ständig daran gearbeitet, Handelsrestriktionen zu beseitigen
sowie staatliche Protektionismen im Sinne des freien Welthandels zu
überwinden? Macht sich nicht eine Tendenz zur grenzüberschreiten-
den Forschung im interdisziplinären wie auch im internationalen Sinne
bemerkbar; kann nicht die Herausbildung einer international scientific
community beobachtet werden? Und spiegeln sich diese strukturellen
Prozesse nicht auch auf der individuellen Ebene wider? Arbeiten
»wir« nicht in multinationalen Unternehmen oder in internationalen
Forschungsverbänden? Sind »uns« unsere »ausländischen« Kollegin-
nen und Kollegen, mit denen »wir« täglich zusammenarbeiten, nicht
viel vertrauter als unsere »inländischen« Nachbarinnen und Nachbarn,
die zwei Häuser weiter wohnen? Nehmen »wir« nicht via Kabel oder
Satellit täglich Anteil an noch so weit entfernten Schicksalen? Kennen
»wir« uns im World Wide Web nicht besser aus als in Wolfsburg, Witt-
stock oder Wesel? Und haben »wir« folglich nicht begonnen, die
»uns« umgebenden nationalen und kulturellen Grenzen zu überschrei-
ten und »das stahlharte Gehäuse« (Nassehi 1997) »unserer« nationalen
und kulturellen Zugehörigkeit zu verlassen? Kurz: Befinden »wir« uns
nicht mitten in einem Prozeß, der von Sozialwissenschaftlerinnen und
Sozialwissenschaftlern gemeinhin als Weg hin zur Weltgesellschaft be-
schrieben wird: dem Prozeß der Globalisierung?
     Tatsächlich scheinen die sozialwissenschaftlichen Konzepte »Welt-
gesellschaft« und »Globalisierung« – wobei ersteres »eher den Zustand
der globalen Vernetzung beschreibt« (Richter 1997: 185), letzteres
hingegen eher das Prozeßhafte betont – auf einen ersten Blick geeig-
net, auf der Suche nach einer anderen Geographie der Welt als An-
satzpunkte zu dienen. Damit sei nicht behauptet, die verschiedenen
sozialwissenschaftlichen Ansätze, die sich mit der »global geworde-
nen« Wirklichkeit befassen, blickten allesamt durch jene rosafarbene
Brille, die den Blick auf eine grenzenlose und von interkulturellem
Ausgleich gekennzeichnete Welt jenseits nationaler und kultureller
Partikularismen lenkt. Ebensowenig sei behauptet, die einzelnen sozi-
alwissenschaftlichen Disziplinen seien nicht durch unterschiedliche

154

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

Schwerpunktsetzungen gekennzeichnet – existieren doch nicht nur
zwischen den jeweiligen disziplinär-disziplinierenden »Wesens-Ge-
meinschaften«, sondern auch zwischen den jeweiligen Ansätzen ekla-
tante Unterschiede. Doch bei aller Differenz hat es den Anschein, als
seien »Weltgesellschaft« und »Globalisierung« innerhalb der Sozial-
wissenschaften positiv konnotiert; als seien sie an ein Szenario gebun-
den, das sich weniger durch partikularistisches als durch universalisti-
sches Denken auszeichnet. Es mag sein, daß sich, wie Armin Nassehi
vermutet, hinter dem Bild der »guten« Globalisierung ein kollektives
Aufatmen der traditionell konsensorientierten Sozialwissenschaften
verbirgt – »stand doch bis vor kurzem gerade die Spaltung der Welt in
Nationalstaaten und kulturelle und politische Blöcke obenan, wenn es
darum ging, weltweite soziale Verflechtungsmechanismen und Kon-
fliktlinien zu beschreiben« (Nassehi 1998: 151). Am ausgeprägtesten
kommt diese positive Einstellung im Bereich der Wirtschaftswissen-
schaften zum Ausdruck, und innerhalb des wirtschaftswissenschaftli-
chen Mainstreams scheint das Bild der »guten« Globalisierung gerade-
zu zum Pflichtprogramm zu gehören. Aber auch politikwissenschaftli-
che und soziologische Konzepte sind von Vorstellungen geprägt, de-
nen zufolge »die Globalisierung einen gewaltigen Schub zum Besseren
hin« (Krugman 2000) entfaltet – wenngleich sich die bis zur Heilser-
wartung gesteigerte Euphorie, die von ökonomischer Seite zuweilen an
den Tag gelegt wird, hier eher selten findet:

»Ob man bei Wilbert E. Moore (1966) schon in den 60ern von einer ›singular-
ity of civilisation‹ hört, bei Ronald Robertson (1992) über mankind als eine der
vier Dimensionen weltgesellschaftlicher Beziehungen liest, die durchaus in der
Lage sei, das Fundament einer global culture zu legen, ob man an Anthony
Giddens’ (1995: 75ff.) Verständnis von Globalisierung als prinzipieller Wech-
selseitigkeit von globalen und lokalen Ereignissen denkt, ob man Rudolf
Stichwehs (1995) dunkle Andeutungen über die Notwendigkeit einer Soziolo-
gie der Menschheit bedenkt oder ob man sich über Margaret S. Archers (1991)
Verve über die praktische Bedeutung einer ›Sociology for One World‹ zur
Herstellung dieser einen Welt wundert, die auf den Felsen der ›unicity of Hu-
manity‹ gebaut werden müsse – stets wird mit dem Gedanken der Globalisie-
rung und weltgesellschaftlicher Ausdehnung von gesellschaftlichen Prozessen
die Hoffnung verbunden, eine welthistorisch neue Realität zu begreifen. Es
spricht aus diesen Perspektiven (…) auch die Erwartung, daß sich durch Glo-

155

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

balisierungsprozesse auch Potentiale des Ausgleichs, der Verständigung und
des commitments freisetzen ließen« (Nassehi 1998: 151-152).

Die sozialwissenschaftlichen Konzepte von Globalisierung und Welt-
gesellschaft zeichnen also, wenn auch mit unterschiedlichen Schattie-
rungen, ein Bild der Welt, das gerade nicht die partikularen Interes-
sen eines vermeintlich essentialistischen »Eigenen« betont, sondern
von weltweitem Austausch und Ausgleich geprägt ist. Mit anderen
Worten: Sie zeichnen ein Bild der Welt, in dem die »›Eine Welt‹, von
der in den 70er Jahren Alternativ- und Dritte-Welt-Bewegungen noch
als Provokation gesprochen haben« (ebd.: 151), Wirklichkeit gewor-
den ist, und in dem der Slogan »Think global, act local!« nicht mehr
auf seinen umweltpolitischen Popularisierungskontext beschränkt,
sondern zur allgegenwärtigen Maxime geworden ist. Kurz: Sie zeich-
nen ein Bild der Welt, wie es von Juni bis Oktober 2000 auf dem
EXPO-Gelände in Hannover repräsentiert wurde, wo unter dem
wahrhaft universellen Motto »Mensch-Natur-Technik« Strategien zur
Lösung globaler Probleme erörtert und, so das Motto der vom ZDF
am 31.10.2000 live übertragenen Abschlußveranstaltung, »aus Frem-
den Freunde wurden«. Damit scheinen diese Konzepte nichts anderes
zu (re-)produzieren als das, wonach auf dieser Reise gesucht wird: eine
andere Geographie der Welt.
     Eine andere Geographie der Welt? Sollte das schon alles gewesen
sein? Sollte die Suche wirklich so einfach gewesen sein? Es mag sein,
daß wir schon zu weit gereist sind, um an diejenigen Wahrheiten zu
glauben, die ein erster Blick zutage fördert. Es mag sein, daß uns die
multikulturelle Abschlußveranstaltung der EXPO 2000 nicht über-
zeugen konnte, weil wir den Erfolg der christdemokratischen Unter-
schriftenkampagne gegen die doppelte Staatsbürgerschaft noch zu
deutlich vor Augen haben. Es mag sein, daß uns die »Eine Welt«, die
in weiten Teilen der Globalisierungsdebatte gezeichnet wird, zu sehr
an die diversen Welten der Geographie erinnert, um davon überzeugt
zu sein, ihr liege eine andere Geographie der Welt zugrunde. Und
nicht zuletzt mag es sein, daß wir mittlerweile schon zu sehr zu Er-
kenntnistheoretikerinnen und Erkenntnistheoretikern geworden sind,
um den positiven Geist »unseres« Gründungsvaters Auguste Comte,
der vor allem darin besteht, »zu sehen, um vorherzusehen, zu erfor-
schen, was ist, um daraus auf Grund des allgemeinen Lehrsatzes von

156

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

der Unwandelbarkeit der Naturgesetze – das zu erschließen, was sein
wird« (Comte 1956 zit. in Jonas 1968: 198), nicht grundsätzlich mit
Vorsicht zu genießen und das Bild dessen, »was der Fall ist«, nicht mit
dem zu verwechseln, was ist. Aus welchen Gründen auch immer:
Kann, so fragen wir, das Bild der »Einen Welt«, dessen Maxime
»Global denken, lokal handeln!« darauf abzielt, nationale und kultu-
relle Partikularismen »zugunsten jenes Zustandes aufzuheben, den
man vor zweihundert Jahren noch im Blick hatte, als Menschheit als
Inklusionsformel für die Verbreitung jener Kräfte sorgen sollte, die
uns aus selbstverschuldeter Unmündigkeit befreien« (Nassehi 1998:
151), tatsächlich eine andere Geographie der Welt repräsentieren?
     Die Antwort lautet »nein« – kann doch gerade nicht angenommen
werden, daß sich die Suche nach einer anderen Geographie so einfach
gestaltet, wie es auf einen ersten Blick den Anschein haben mag. Folg-
lich ist das Ziel dieser Etappe ein doppeltes: Zum einem soll aufgezeigt
werden, warum auch dem grenzenlosen Bild, wie es im Rahmen der
Globalisierungsdebatte gezeichnet wird, letztlich keine andere Geo-
graphie der Welt zugrunde liegt. Anders formuliert: Es wird deutlich
gemacht werden, warum sich eine andere Geographie der Welt nicht
nur vom fragmentierten Welt-Bild des kultur-räumlichen Denkens,
sondern auch vom Bild des grenzenlosen Ausgleichs unterscheiden
muß, das in weiten Teilen der Globalisierungsdebatte gezeichnet wird.
Hinter dieser Frage soll allerdings die Leitfrage nicht aus dem Blick-
feld geraten, denn letztlich lautet die Devise ja, eine andere Geogra-
phie der Welt zu skizzieren. Und so wird es zum anderen darum gehen,
dies zu tun. Entsprechend soll unter der Überschrift »Fallstricke der
Globalisierungsdebatte« die erste Frage (diejenige nach dem »War-
um«) beantwortet werden. Im dritten Teilstück wird dann – gleichsam
im Rahmen einer doppelten Abgrenzungsbewegung – der Versuch un-
ternommen, eine andere Geographie der Welt zu skizzieren. Dabei
kann aufgezeigt werden, daß die Handlungsanweisung des »Global
denken, lokal handeln!« nichts anderes darstellt als die konsensorien-
tierte und universalistische Komplementärstrategie des konfliktorien-
tierten und partikularistischen Denkens, das den verschiedenen geopo-
litischen Strategien zugrunde liegt. Mit anderen Worten: Es kann auf-
gezeigt werden, daß beide Strategien letztlich die Seiten ein- und der-
selben Medaille repräsentieren: der Medaille des abendländischen Welt-
Ordnungsdenkens.

157

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

Fallstricke der Globalisierungsdebatte

»Globalisierung« stellt nicht nur einen der am häufigsten gebrauchten,
sondern auch einen der machtvollsten Begriffe dar, mit dem die öko-
nomische, politische und soziale Verfaßtheit der Welt gegenwärtig
charakterisiert wird (vgl. auch Massey 1999). Mit »Globalisierung«
verbindet sich – insbesondere in den Sozialwissenschaften – vielfach
die Hoffnung auf eine »bessere Welt«, in der Konflikte zwischen Na-
tionalstaaten bzw. politischen Blöcken der Vergangenheit angehören.
Es ist, als gehe von der Präsenz »globaler Zeichen« – dem spinning
globe des Nachrichtensenders CNN, dem www. der weltweiten
Kommunikationsgesellschaft oder auch dem Goldenen M von McDo-
nald’s – eine starke Verlockung aus: die Verlockung zu glauben, daß in
einer globalisierten Welt das Risiko konflikthafter Auseinanderset-
zungen insofern verringert würde, als die Zeichen der Zeit nicht länger
auf (Block-)Konfrontation, sondern auf (globaler) Vernetzung stehen.
Das Ziel der folgenden Ausführungen besteht darin, dieser Verlockung
zu widerstehen und aufzuzeigen, warum sich eine andere Geographie
der Welt nicht nur von dem in vermeintlich homogene Raumblöcke
fragmentierten Welt-Bild des kultur-räumlichen Denkens, sondern
auch von demjenigen Welt-Bild unterscheiden muß, das in weiten Tei-
len der Globalisierungsdebatte gezeichnet wird. In Anbetracht der
durchweg positiven Konnotationen der Globalisierung kann dies wohl
nur dann plausibel gemacht werden, wenn die Gründe expliziert und
argumentativ unterfüttert werden. Es bietet sich daher an, diese Grün-
de zu systematisieren. Die Systematik, die den folgenden Ausführun-
gen zugrunde liegen wird, sei mittels eines durchaus ernst gemeinten
Ratespiels verdeutlicht.
     Die erste Frage dieses Spiels lautet: Wie wird eine Person bezeich-
net, die praktisch-politische Bedenken gegen die Globalisierung arti-
kuliert? Die Antwort ist alles andere als schwierig – hält doch der
deutsche Wortschatz eine mittlerweile recht häufig gebrauchte Be-
zeichnung bereit: den Begriff des »Globalisierungsgegners«. Der
»Globalisierungsgegner« ist weder eindeutig positiv noch eindeutig
negativ konnotiert; allerdings ist er, und diese Eigenschaft teilt er mit
dem »Abtreibungsgegner«, dem »Atomkraftgegner« und dem selten
gewordenen Exemplar des »Aufrüstungsgegners«, mit dem meist ne-
gativen Beigeschmack des politischen Aktionismus ausgestattet. Dra-

158

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallstricke der Globalisierungsdebatte

stischer fallen hingegen die Konnotationen des »Seattle-Manns« (Krug-
man 2000) aus. Dabei handelt es sich um eine Person, die (wie bei den
Demonstrationen gegen eine Konferenz der Welthandelsorganisation
im November 1999 in Seattle) ihren praktisch-politischen Bedenken
gegen die Globalisierung lautstark und militant Ausdruck verleiht.
Denn wo der »Globalisierungsgegner« noch ungeschoren davon-
kommt, da muß der »Seattle-Mann« insofern mit materiellen Sanktio-
nen rechnen, als er gegen das geltende Recht und die herrschende
Ordnung verstößt. Zudem muß er mit den ideellen Sanktionen derje-
nigen rechnen, für die die Globalisierung eine Entwicklung zum Bes-
seren hin impliziert. Zu ihnen gehört etwa der Wirtschaftswissenschaft-
ler Paul Krugman, der als Global Leader of Tomorrow des jährlich in
Davos tagenden Weltwirtschaftsforums – durchaus in Anerkennung
einiger »Schattenseiten« der Globalisierung – festhält:

»Man muss nur die Südkoreaner fragen, die dreihundert Jahre europäischen
Fortschritts in die letzten vierzig Jahre komprimiert haben. Und selbst Bangla-
deshs Bewohner – sie sind zwar immer noch entsetzlich arm, aber ihre Export-
industrie hat sie davor bewahrt, in eine Bevölkerungskatastrophe à la Malthus
abzugleiten. Man könnte sogar folgenden Schluss ziehen: Die Globalisierung,
welche nicht auf menschlicher Güte beruht, sondern auf Profit, hat weitaus
mehr Menschen weitaus mehr Gutes gebracht als all die Entwicklungshilfen
und verbilligten Kredite, die jemals von gutmeinenden Regierungen und inter-
nationalen Institutionen zur Verfügung gestellt wurden« (ebd.).

Aus diesem Zitat können die wesentlichen Einwände abgeleitet wer-
den, die es im folgenden in praktisch-politischer Hinsicht gegenüber
der »globalen Verlockung« zu explizieren gilt. Denn dieses Zitat
macht nicht nur deutlich, daß dem Bild der globalisierten Welt letzt-
lich ein eurozentrischer Ordnungsrahmen zugrunde liegt. Es macht
ebenfalls deutlich, daß das Denken in vermeintlich homogenen Kul-
tur-Räumen innerhalb des Globalisierungsdiskurses – gleichsam unter
der Hand – (re-)produziert wird. Und nicht zuletzt macht es deutlich,
daß das Bild der globalisierten Welt den politisch Verantwortlichen
vermeintlich keine andere Wahl läßt, als ihre Strategien »globalisierten
Bedingungen« anzupassen. Das Muster der dabei bemühten Argumen-
tation kann, idealtypisch vereinfacht, wie folgt umschrieben werden:
Es mag sein, daß in Anbetracht der Globalisierung auch unpopuläre

159

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

Entscheidungen gefällt werden müssen – letztlich aber besteht keine
Alternative. Daß in diesem Muster auch die »Schattenseiten« der Glo-
balisierung mitgedacht werden, tut seiner Wirkungsmacht keinen Ab-
bruch. Im Gegenteil: Es ist der »doppelte Blick«, der Vor- und Nach-
teile gleichermaßen sieht, dem diese Argumentation ihren wahrhaft
durchschlagenden Charakter erst verdankt. Dieser »doppelte Blick«
dürfte auch erklären, warum der »Globalisierungsgegner« weder ein-
deutig positiv noch eindeutig negativ konnotiert ist – macht er doch
auf »negative Entwicklungen« aufmerksam, die es in Anbetracht der
Schicksalhaftigkeit der Globalisierung möglichst »sozialverträglich« zu
regulieren gilt.
     Die Ontologisierung, die Apotheose der Globalisierung zum trans-
zendentalen Signifikat führt zur zweiten Frage des Ratespiels. Sie lau-
tet: Wie wird eine Person bezeichnet, die den ontologischen Status der
Globalisierung in (erkenntnis-)theoretischer Hinsicht in Frage stellt?
Gesucht ist also die Bezeichnung für eine Person, die auf dem Stand-
punkt steht, daß »Globalisierung« nicht ist; daß sie keine erklärende
Größe, sondern im Gegenteil eine zu erklärende Größe darstellt. Der
Begriff des »Globalisierungsgegners« mag hier nicht recht passen, und
derjenige des »Globalisierungsinfragestellers« kann kaum als geläufig
bezeichnet werden – ganz abgesehen davon, daß er am (erkenntnis-)
theoretischen Standpunkt einer solchen Person vorbeizielen würde.
Die zweite Frage des Ratespiels ist also wesentlich schwieriger zu be-
antworten als die erste, und vielleicht zeigt nicht zuletzt das Fehlen ei-
ner gängigen Bezeichnung, wie selten der ontologische Status der Glo-
balisierung hinterfragt wird. Doch es ist genau dieser ontologische Sta-
tus, der im folgenden unter der Überschrift »Die Globalisierungsde-
batte als Rede von der Globalisierung« in Frage gestellt wird. Erst in
einem zweiten Schritt sollen dann die eher praktisch-politischen
Gründe expliziert werden. Zwar dürfte schon während des Ratespiels
deutlich geworden sein, daß die (erkenntnis-)theoretische Kritik nur
aus heuristischen Gründen von der praktisch-politischen Kritik ge-
trennt werden kann. Dennoch (oder gerade deshalb) dürfte sich mittels
dieses Vorgehens verdeutlichen lassen, warum sich eine andere Geo-
graphie der Welt auch vom Bild der globalisierten Welt unterscheiden
muß.

160

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallstricke der Globalisierungsdebatte

Die Globalisierungsdebatte als Rede von der Globalisierung

Wenn die Globalisierung im folgenden als das entlarvt wird, was sie
vor dem Hintergrund des hier vertretenen Denkens nur sein kann – als
Rede von der Globalisierung –, dann geht damit nicht die Behauptung
einher, »Globalisierung« finde nicht statt. Eine solche Behauptung wi-
derspräche einem anderem Denken insofern, als es auf dieser Reise
nicht darum geht, aus dem konstruierten Charakter kultureller Er-
scheinungen abzuleiten, es handele sich bei diesen Erscheinungen um
beliebig zu pflückende Blumen auf einer großen semantischen Spiel-
wiese. Im Gegenteil zielt diese Reise nicht zuletzt darauf ab, »sowohl
den konstruktiven Charakter von Kulturerscheinungen als auch ihre
Wirkmächtigkeit, ihre herrschaftliche Wirkung und ihr gewaltsames
Potential zu reflektieren« (Nassehi 1999: 355). Ganz in diesem Sinn
besteht das Ziel der folgenden Ausführungen darin, das Augenmerk
nicht auf die Globalisierung an sich – was immer das sein mag –
zu lenken, sondern die Art und Weise zu beobachten, in der »Globali-
sierung« verhandelt wird und damit überhaupt erst (re-)produziert
werden kann. Anders ausgedrückt: Es soll aufgezeigt werden, daß
die Globalisierung nicht ist, sondern im Rahmen interdependenter
Diskurse auf eine ganz bestimmte Art und Weise (re-)produziert
wird – und damit erst zu dem werden kann, was sie ist: zur Globalisie-
rung.
     Zu diesem Zweck sei zunächst ein verstörender Blick auf den wohl
wirkungsmächtigsten dieser Diskurse geworfen: den ökonomischen
(vgl. Massey 1999). Zwar ist es vor dem Hintergrund seiner Komplexi-
tät nicht einfach, einen dekonstruktiven Ansatzpunkt zu finden. Aber
oft sind es ja »die Kleinigkeiten (…), die einen auf die Hauptsache sto-
ßen« (Engelmann 1999: 8). So vermag auch hier ein »kleiner« und »ne-
bensächlich« scheinender Ausspruch aus der Klemme zu helfen – ein
Ausspruch, der Ende Juli 2000 in bundesdeutschen Nachrichtensen-
dungen zitiert wurde: »In einer globalisierten Welt«, so hieß es damals,
»brauchen wir die Concorde«. Ausgesprochen hatten ihn Vertreterin-
nen und Vertreter der französischen Wirtschaft, die als Folge des –
nach dem Absturz einer Concorde am 25. Juli 2000 in Paris – drohen-
den Lizenzentzugs für eben jenen Flugzeugtyp große materielle und
ideelle Schäden für die unter »globalen Zwängen« stehende französi-
sche Volkswirtschaft befürchteten. Und tatsächlich: So klein und ne-

161

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

bensächlich dieser Ausspruch zunächst erscheinen mag, so sehr eignet
er sich als dekonstruktiver Ausgangspunkt. Denn das ihm zugrunde-
liegende Argumentationsmuster kann als idealtypisch für den ökono-
mischen Globalisierungsdiskurs gelten. Innerhalb dieses Musters fun-
giert die wie selbstverständlich gesetzte, zur Naturgewalt geronnene
Globalisierung als Konstante bzw. feste Größe, aus der in einem zwei-
ten Schritt diejenigen ökonomischen Direktiven und Maßnahmen ab-
geleitet werden, die es »in einer globalisierten Welt zwingend zu er-
greifen« – oder aber »auf gar keinen Fall zu ergreifen« – gilt. In dieser
zweifachen Bewegung werden andere Entwicklungsmöglichkeiten,
andere Handlungsoptionen von vornherein ausgeblendet, und die
Möglichkeit, daß alles auch ganz anders sein könnte, verschwindet
buchstäblich aus dem Blickfeld.
     Doch der »kleine« Ausspruch, demzufolge »wir in einer globalisier-
ten Welt die Concorde brauchen«, eignet sich nicht nur dazu, die
grundlegende Logik der Rede von der Globalisierung aufzuzeigen. Er
ist zudem geeignet, Zweifel an der Konsistenz desjenigen Welt-Bilds
zu säen, das insbesondere in den Sozialwissenschaften vielfach mit
»Globalisierung« verbunden wird. Denn das »Wir«, das hier in An-
schlag gebracht wird, ist keineswegs das »Wir« der universell gesetzten
Menschheit. Es ist das »Wir« nationalstaatlich integrierter »Volks«-
Wirtschaften – in diesem Fall der französischen –, das so gar nicht ins
Bild der Weltgesellschaft passen möchte. Im Welt-Bild eines globali-
sierten space of flows sind also immer auch jene partikularen blocks of
space enthalten (vgl. Massey 1999), die auf der Verortung der ver-
meintlich homogenen, essentialistischen Entitäten des »Eigenen« und
»Anderen« beruhen. Anders ausgedrückt: Der »kleine« Ausspruch
zeigt, daß das grenzenlose Welt-Bild der Globalisierungsdebatte, das
aufgrund seines universalistischen Horizonts – der Gesamtheit aller
Menschen – auf einen ersten Blick ganz anders anmutet als die imagi-
nativen Geographien der geopolitischen Strategien, längst mit der
identifizierenden Logik infiziert ist, die personale und kollektive Iden-
titäten buchstäblich an Ort und Stelle bringt.
     Dieses Doppel von (konstruierter) Globalisierung und (konstruier-
ter) Fragmentierung, von universalistischem und partikularistischem
Denken kommt am offensichtlichsten dort zum Ausdruck, wo es im
Angesicht des freien Welthandels um die »notwendige« Regulierung
der Migration geht: Daß ein liberalisierter Welthandel, das »freie Flie-

162

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallstricke der Globalisierungsdebatte

ßen der Waren- und Kapitalströme« also, nicht nur unausweichlich
bzw. zwingend notwendig, sondern auch im Sinne einer universalisti-
schen Liberalität »gut« ist, braucht im Rahmen dieser doppelten Logik
nicht eigens betont zu werden – ist doch das Adjektiv »frei« mit der
Assoziation des unhinterfragt Anzustrebenden, weil per se »Guten«
ausgestattet (vgl. ebd.). Ebensowenig braucht im Rahmen dieser Logik
allerdings betont zu werden, daß die sogenannten »Migrationsströme«
von dieser Regel ausgenommen sind. Denn sie sind natürlich ebenso
»schlecht«, wie freie Waren- und Kapitalströme natürlich »gut« sind.
Zugespitzt formuliert: Daß alle in einem Boot sitzen, versteht sich von
selbst. Aber ebenfalls von selbst versteht sich, daß das Boot voll ist –
wobei diese zweite »Wahrheit« von den Diskussionen um ein deut-
sches Zuwanderungsgesetz im allgemeinen und um die Vergabe von
Green Cards im besonderen (Stichwort: »Kinder statt Inder«) eher un-
terstrichen als in Frage gestellt wird.
     Zwar kommt das universalistisch-partikularistische Doppel nicht
überall so eindrucksvoll und anschaulich zum Ausdruck wie im Rah-
men des ökonomischen Diskurses. Aber es ist keine (erkenntnis-)
theoretische »Spezialität« des ökonomischen Feldes. Vielmehr kann
aufgezeigt werden, daß es auch im Rahmen des soziologischen Main-
streams (re-)produziert wird – auch wenn (oder vielleicht gerade weil)
dort »die kapitalistische Weltwirtschaft sowie das internationale Staa-
tensystem jeweils nur als eine Dimension des Globalisierungsprozes-
ses« (Nassehi 1998: 152) angesehen werden, die das Soziale nicht zu
determinieren vermögen. Die Gefangenschaft des soziologischen
Mainstreams in der »doppelten« (erkenntnis-)theoretischen Falle sei
am Beispiel von Anthony Giddens’ Konzeption von Globalisierung
verdeutlicht. Letztere ergibt sich über den Umweg einer »Institutio-
nenanalyse der Moderne« (Giddens 1995: 9) bzw. einer Analyse »des
wirklichen Wesens der Moderne sowie der Diagnose der Konsequen-
zen, welche die Moderne heutzutage für uns hat« (ebd.: 11). Drei Er-
scheinungen machen für Giddens die besondere Dynamik der Moder-
ne aus: erstens die Trennung von Raum und Zeit, zweitens (und eng
mit ersterer verbunden) die Entbettung (bzw. Entankerung) der sozia-
len Systeme und drittens die »reflexive Ordnung und Umordnung ge-
sellschaftlicher Beziehungen« (ebd.: 28) bzw. die reflexive Aneignung
des Wissens. Diese drei Erscheinungen sieht er in vier interdependen-
ten institutionellen Dimensionen am Werk: dem Kapitalismus, dem

163

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

Industrialismus, der militärischen Macht und schließlich der Überwa-
chung (ebd.: 75-84).
     In der zeitgenössischen Gesellschaft sei nun eine extreme Steige-
rung der drei dynamischen Erscheinungen zu beobachten, was insge-
samt eine Radikalisierung der Moderne bewirke. Diese Radikalisie-
rung – sprich: die Zunahme des raumzeitlichen Abstands, die fort-
schreitende Entbettung und die zunehmende Notwendigkeit von Ver-
trauen – versucht Giddens mit dem Terminus »Globalisierung« zu fas-
sen: »Definieren läßt sich der Begriff der Globalisierung […] im Sinne
einer Intensivierung weltweiter sozialer Beziehungen, durch die ent-
fernte Orte in solcher Weise miteinander verbunden werden, daß Er-
eignisse am einen Ort durch Vorgänge geprägt werden, die sich an ei-
nem viele Kilometer entfernten Ort abspielen, und umgekehrt« (ebd.:
85). Im Zuge der Globalisierung wiederum verändern sich laut Gid-
dens die institutionellen Dimensionen der Moderne: Der nationalstaat-
lich gebundene Kapitalismus werde (vereinfacht formuliert) zu einer
kapitalistischen Weltwirtschaft; Informationskontrolle und soziale
Überwachung spielten sich nun innerhalb eines internationalen Sy-
stems der Nationalstaaten ab; die Dimension militärischer Macht füg-
ten sich in Zeiten der Globalisierung in den Rahmen einer militäri-
schen Weltordnung; und das Gesicht des Industrialismus werde zu-
nehmend durch das Einsetzen einer globalen Arbeitsteilung geprägt
(ebd.: 92-101). Darüber hinaus nennt Giddens noch »einen weite-
ren und ganz grundlegenden Aspekt der Globalisierung« (ebd.: 100):
die kulturelle Globalisierung als Folge einer Verbesserung bzw. Lei-
stungssteigerung der Kommunikationstechniken.
     Die vorangegangene Skizze erfaßt die komplexen gesellschaftstheo-
retischen Überlegungen Giddens’ lediglich hinsichtlich ihrer Grund-
gedanken. Allerdings würde auch eine detailliertere Auseinanderset-
zung in bezug auf die hier interessierende Frage zu demselben Ergeb-
nis kommen: Es ist ein (erkenntnis-)theoretisch recht einfacher Blick
auf das, was »die Moderne« und das moderne soziale Leben vermeint-
lich auszeichnet, der Giddens zur definitorischen Setzung der Globali-
sierung führt. Mit anderen Worten: Es hat den Anschein, als schenke
Giddens der Art und Weise seiner Beobachtung weniger Aufmerk-
samkeit als seinem Gegenstand; als verwandele er Diagnosen und Ana-
lysen, Beobachtungen also, unter der Hand in die Wirklichkeit, die folg-
lich nur so und nicht anders gesehen werden kann. Zwar könnte – im

164

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallstricke der Globalisierungsdebatte

Sinne einer »Verteidigung« Giddens’ – eingewendet werden, daß der
Autor mit den »komplizierten Fragen« (Giddens 1984: 95) einer dop-
pelten Hermeneutik durchaus vertraut sei; ja daß er die Fragen nach
der »Reziprozitätsbeziehung zwischen Alltags- und wissenschaftli-
chen Theorien« (ebd.) explizit behandelt, wenn nicht sogar populari-
siert habe: »Soziologie (…) steht in einer Subjekt-Subjekt-Beziehung
zu ihrem Forschungsfeld; (…) sie hat es mit einer vor-interpretierten
Welt zu tun, in der die Bedeutungen, die von aktiven Subjekten ent-
wickelt werden, tatsächlich in die reale Konstitution oder Produktion
jener Welt Eingang finden; die Konstruktion von Gesellschaftstheorie
schließt deshalb eine doppelte Hermeneutik ein (…)« (ebd.: 179).
     Doch so richtig dieser Einwand – wie das Zitat aus dem (wissen-
schafts-)theoretischen Werk über eine »Interpretative Soziologie«
(Giddens 1984) zeigt – auch sein mag: Einer solchen Argumentation
müßte entgegengehalten werden, daß es hier in erster Linie um die ge-
sellschaftstheoretischen Ausführungen des Autors geht – um die gesell-
schaftstheoretischen Ausführungen, innerhalb derer von einer Reflexi-
on der »komplizierten Fragen« einer doppelten Hermeneutik nur we-
nig übrig zu bleiben scheint. Was angesichts der weitreichenden (wenn
nicht fundamentalen) Ansprüche der »Konsequenzen der Moderne«
auch kaum überraschen kann. Zwar betont Giddens die institutionelle
»Reflexivität der Moderne« und macht darauf aufmerksam, daß die
Reflexivität des Lebens in der modernen Gesellschaft darin bestehe,
»daß soziale Praktiken ständig im Hinblick auf einlaufende Informa-
tionen über ebendiese Praktiken überprüft und verbessert werden, so
daß ihr Charakter grundlegend geändert wird« (Giddens 1995: 54) und
daß »das Wissen der Akteure über die Formen des sozialen Lebens
(…) für alle derartigen Formen teilkonstitutiv [ist]« (ebd.: 54-55). Aber
auf der Suche nach einer Analyse »des wirklichen Wesens der Moderne
sowie der Diagnose der Konsequenzen, welche die Moderne heutzuta-
ge für uns hat« (ebd.: 11; Hervorhebung JL), liegt es nahe, die Beto-
nung auf den Gegenstand zu legen und damit den reflexiven Charakter
der sozialwissenschaftlichen Beobachtung zu vergessen.
     Dies macht noch einmal deutlich, in welches Dilemma jedes wissen-
schaftliche Arbeiten gerät, das sein hauptsächliches Augenmerk seinem
Gegenstand widmet und sich weniger darauf konzentriert, auf welche
Art und Weise, d. h. mit welchen (erkenntnis-)theoretischen Voran-
nahmen und (gesellschafts-)theoretischen Konsequenzen dieser Gegen-

165

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

stand von »ihm selbst« beobachtet wird. Und wie die typographischen
Hervorhebungen im letzten Satz deutlich machen, handelt es sich da-
bei nicht bloß um ein erkenntnistheoretisches, sondern auch um ein
gesellschaftstheoretisches Problem. So stellt die bislang geübte Kritik
nur die abstrakteste Form der (erkenntnis-)theoretischen Kritik dar,
die gegen Giddens’ Konzeption ins Feld geführt werden kann. Sie
kann insofern konkretisiert (und politisiert) werden, als auch Gid-
dens das Doppel von »eigentlich« stattfindender Globalisierung einer-
seits und Fragmentierung oder Lokalisierung andererseits (re-)pro-
duziert. Dies tut er zum einen in bezug auf die von ihm (re-)pro-
duzierte Wirklichkeit, der er eine Dialektik von potentiell globalen Be-
zügen (der »Entbettung« bzw. »Entankerung«) und notwendig loka-
len Bezügen (der »Rückbettung« bzw. »Wieder-Verankerung«) unter-
stellt. Und dies tut er zum anderen bezüglich der Art und Weise seiner
Beobachtung dieser Wirklichkeit. So moniert er zwar, daß sich die So-
ziologie »bisher in ungerechtfertigter Weise auf eine im Sinne eines
begrenzten Systems gedeutete Vorstellung von ›Gesellschaft‹« (ebd.:
85) gestützt habe. Seine Kritik hindert ihn allerdings nicht daran, selbst
durch jene Brille zu schauen, die den Blick auf mehr oder minder inte-
grierte Nationalgesellschaften und -staaten lenkt: Sein Augenmerk gilt,
insbesondere in »The Nation-State and Violence« (Giddens 1985),
dem Nationalstaat – oder präziser: der Stellung des Systems der Natio-
nalstaaten innerhalb der globalen Ordnung (vgl. hierzu auch Richter
1997). Aber auch in »Konsequenzen der Moderne« (Giddens 1995)
löst Giddens »die Frage nach dem Gesellschaftsbezug (…) weitgehend
traditionell« (Richter 1997: 194). Denn auch dort bleibt das System der
Nationalstaaten als eine der »vier Dimensionen der Globalisierung«
theoretischer Bezugspunkt – und zwar derjenige Bezugspunkt, vor
dessen Hintergrund die global-lokale Dialektik überhaupt erst be-
schreibbar wird. In diesem Sinne bemerkt auch Luhmann: »Für An-
thony Giddens ist der Begriff society gleichbedeutend mit nation-state
(…), und dann wird nur noch von dem ›world-embracing‹ character of
modern institutions gesprochen« (Luhmann 1997: 31). Folglich kann
mit Nassehi konstatiert werden, daß Giddens letztlich »bei den inter-
national relations [bleibt], wenn er auch das Gegenteil behauptet und
wenn er auch den ursprünglich auf internationale Politik und Ökono-
mie bezogenen Begriff [der Globalisierung, JL] um Perspektiven aus
dem Alltagsleben erweitert« (Nassehi 1998: 153). Mit anderen Worten:

166

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallstricke der Globalisierungsdebatte

Giddens’ Konzeption von Globalisierung bleibt letztlich jenem me-
thodologischen Nationalismus (Smith 1979: 191) verpflichtet, der in der
vorangegangen Etappe unter der Überschrift der kultur-räumlichen
Denkfalle beschrieben wurde.
     In Anbetracht der großen Popularität der Rede von der Globalisie-
rung sei abschließend eine (wohlgemerkt eher rhetorische, wenn nicht
ketzerische) Anfrage an jene gestattet, die wie Giddens davon ausge-
hen, daß »wir« in einer globalisierten Welt leben. Sie lautet: Was ist
»eigentlich« das Neue an der Globalisierung? Es liegt auf der Hand,
daß diese Frage hier »eigentlich« gar nicht gestellt werden dürfte –
zielt dieser Abschnitt doch auf eine (erkenntnis-)theoretische Kritik
der Globalisierungsdebatte als Rede von der Globalisierung ab. Den-
noch sei, in lediglich taktisch-essentialistischer Auseinandersetzung
mit dem »eigentlichen« Phänomen der Globalisierung, gefragt: Besteht
das Neue an der Globalisierung tatsächlich in der »globalen Dimensi-
on« des Ökonomischen, Politischen und Sozialen?
     Die – freilich ebenso taktisch-essentialistische – Antwort lautet:
Nein. Denn diese »globale Dimension« (und mit ihr die »global-lokale
Dialektik«) kann nur dort als neu bezeichnet werden, wo davon aus-
gegangen wird, daß »früher«, sprich: vor dem Zusammenbruch des
Bretton-Woods-Systems der festen Wechselkurse, vor dem Verschwin-
den des Eisernen Vorhangs, vor der »Erosion des Nationalstaats« oder
vor dem Siegeszug der zivilen Nutzung des Internets, alles anders war:
»verankert« nämlich in der harmonischen und gemeinschaftlichen
Selbstgenügsamkeit meist nationalstaatlich definierter gesellschaftli-
cher Einheiten. Daß davon jedoch keine Rede sein kann (oder, besser
gesagt, sein dürfte), zeigt schon ein Blick auf eine recht alte »Defini-
tion« der Globalisierung:

»Die uralten nationalen Industrien sind vernichtet worden und werden noch
täglich vernichtet. Sie werden verdrängt durch neue Industrien (…), durch In-
dustrien, die nicht mehr einheimische Rohstoffe, sondern den entlegensten
Zonen angehörige Rohstoffe verarbeiten und deren Fabrikate nicht nur im
Lande selbst, sondern in allen Weltteilen zugleich verbraucht werden. (….) An
die Stelle der alten lokalen und nationalen Selbstgenügsamkeit und Abge-
schlossenheit tritt ein allseitiger Verkehr, eine allseitige Abhängigkeit der Na-
tionen voneinander. Und wie in der materiellen, so auch in der geistigen Pro-
duktion. Die geistigen Erzeugnisse der einzelnen Nationen werden Allgemein-

167

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

gut. Die nationalen Einseitigkeit und Beschränktheit wird mehr und mehr un-
möglich, und aus den vielen nationalen und lokalen Literaturen bildet sich eine
Weltliteratur« (Marx u. Engels 1974: 466).

Zwar ging es Karl Marx und Friedrich Engels sicher nicht um eine
»Definition« von Globalisierung. Aber ihre Momentaufnahme erin-
nert daran, daß der tendenziell globale Charakter des Kapitalismus
nicht als neu bezeichnet werden kann. Gleiches gilt für den transnatio-
nalen Charakter der Politik, und auch kulturelle Identitäten (seien sie
nun nationaler, religiöser oder zivilisatorischer Art, seien sie persona-
ler oder kollektiver Art) wiesen zu keiner Zeit jene selbstgenügsame
Begrenztheit auf, mit der »die Priesterherrschaft ihrer Verwalter«
(Nassehi 1998) sie ebenso machtvoll wie nachdrücklich ausgerüstet hat
(und immer noch ausrüstet).
     Wenn aber das Fehlen »selbstgenügsamer Begrenztheit« – oder,
»positiv gewendet«, Transkulturalität und Transterritorialität – als
grundlegende Dispositionen der Moderne betrachtet werden können,
dann wird deutlich, daß sich die populäre Diagnose einer »globalisier-
ten Gegenwart« weniger einer objektiv richtigen Sicht auf eine »neue«
bzw. »veränderte Wirklichkeit« als vielmehr einer kognitiven Ver-
schiebung verdankt (vgl. auch ebd.) – einer kognitiven Verschiebung
allerdings, die dafür sorgt, daß kulturelle Identitäten in einen macht-
vollen Ordnungsrahmen eingelassen werden. Mit anderen Worten: Es
wird deutlich, daß sich die Globalisierung im wesentlichen durch die
Rede von der Globalisierung vom »ganz normalen« Prozeß der Mo-
derne unterscheidet und daß das Besondere und Neue der Globalisie-
rung in erster Linie in der Rede von der Globalisierung besteht. Diese
Rede vermag es, die Welt im Kampf um Repräsentation auf eine Art
und Weise zu repräsentieren, die bereits aus der zweiten Etappe dieser
Reise bekannt ist und von Derek Gregory (1994) als das (re-)pro-
duktive Projekt der »Welt-als-Ausstellung« bezeichnet wird. Diese sy-
stematisch mit Disziplinarmacht verbundene »Welt-als-Ausstellung«
soll im folgenden einer praktisch-politischen Kritik unterzogen wer-
den. Und was wäre zu diesem Zweck geeigneter als ein Besuch der
Weltausstellung – desjenigen Ereignisses also, das seit 1851 für die
Universalität der westlichen Rationalität und spätestens seit dem Jahr
2000 für die Einsicht steht, daß »globale Probleme« nur »global« zu
lösen sind?

168

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallstricke der Globalisierungsdebatte

Auf der Welt-Ausstellung: »Die große Familie der Menschen«?

Auf nach Hannover! Diese Aufforderung ist nicht wörtlich gemeint.
Obschon im folgenden über das Terrain der Weltausstellung spaziert
werden soll, braucht niemand nach Hannover zu fahren – und zwar
nicht nur, weil die EXPO 2000, die von Juni bis Oktober 2000 in
Hannover stattfand, ihre Pforten längst geschlossen hat. Die EXPO
2000 soll im folgenden lediglich als Sinnbild für jenes universalistische
und welt-ausstellende Projekt dienen, das auch der Rede von der Glo-
balisierung zugrunde liegt. Folglich besteht das Ziel des Spaziergangs
auch nicht darin, alle Exponate eingehend zu betrachten und sich »vor
Ort« in den Details der Ausstellung zu ver-laufen. Das Ziel besteht
vielmehr darin, sich die den Weltausstellungen zugrundeliegende Lo-
gik zu er-laufen. Zu diesem Zweck trifft es sich gut, daß Roland Bar-
thes in seinem Essay »Die große Familie der Menschen« über ein ganz
ähnliches Terrain spaziert (Barthes 1964; im folgenden kursiv gesetzt).
Zwar unterscheidet sich die von Barthes besuchte »große Photoausstel-
lung, deren Ziel es war, die Universalität der menschlichen Gesten im
alltäglichen Leben in allen Ländern der Welt zu zeigen« (ebd.: 16), in-
haltlich wie formal von »richtigen« Weltausstellungen. Aber insofern
auch sie das Projekt der »Welt-als-Ausstellung« verfolgte, bietet es
sich an, die Ausführungen Barthes’ als Orientierungshilfen bzw. Weg-
weiser zu »mißbrauchen«.
     »Auf der Photoausstellung«, so lautet einer der ersten Hinweise,
»werden wir unverzüglich auf den doppelten Mythos von der mensch-
lichen ›Gemeinschaft‹ verwiesen, der einem ganzen Teil unseres Hu-
manismus das Alibi liefert. Dieser Mythos funktioniert in zwei Zeiten:
zunächst bekräftigt man die Unterschiede der menschlichen Morpholo-
gien, man unterstreicht den Exotismus, hebt die Unendlichkeit der Va-
riationen der Art hervor (…), man ›babelisiert‹ nach Belieben das Bild
von der Welt« (ebd.). Nach dieser ersten »Zeit des Mythos« brauchte
auf der EXPO 2000 nicht lange gesucht zu werden: Sie begegnete
hauptsächlich in Form der Nationenpavillons. Zwar wurden dort nicht
unbedingt die Unterschiede »der menschlichen Morphologien« ausge-
stellt. Aber es ging doch immer um die jeweiligen nationalen und kul-
turellen Besonderheiten oder – aus der Perspektive der Nationenpavil-
lons insgesamt – um die reiche Vielfalt der Nationen und Kulturen
dieser Erde.

169

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

»Dann gewinnt man auf magische Weise aus diesem Pluralismus eine Einheit:
der Mensch wird geboren, arbeitet, lacht und stirbt überall auf die gleiche Wei-
se, und wenn in diesen Akten noch irgendeine ethnische Besonderheit steckt, so
gibt man zumindest zu verstehen, daß hinter ihnen eine identische ›Natur‹ liege
und daß die Verschiedenartigkeit nur formalen Charakters sei und der Existenz
einer gemeinsamen Materie nicht widerspreche« (ebd.).

Es ist unschwer zu erkennen, wo diese zweite »Zeit des Mythos« aus-
gestellt wurde: in den elf Einzelausstellungen des Themenparks, die
»unter dem Leitthema der ›nachhaltigen Entwicklung‹ inhaltlich eng
verknüpft« (EXPO 2000 HANNOVER GmbH 2000) waren. Ob
»Mensch« oder »Umwelt«, ob »Arbeit« oder »Gesundheit«, ob »Basic
Needs« oder »Ernährung«: alle Ausstellungen des Themenparks stell-
ten »allgemein menschliche« Fragen und präsentierten »allgemein
menschliche« Lösungen für »allgemein menschliche« Probleme. So
stand der Themenpark im Zeichen der conditio humana:

»Der Mythos von der conditio humana stützt sich auf eine sehr alte Mystifika-
tion, die seit jeher darin besteht, auf den Grund der Geschichte die Natur zu
setzen. Der klassische Humanismus postuliert, daß man, wenn man ein wenig
an der Geschichte der Menschen kratzt, an der Relativität ihrer Institutionen
oder der oberflächlichen Verschiedenartigkeit ihrer Haut (…), sehr schnell zur
tieferen Schicht einer universal menschlichen Natur gelange« (Barthes 1964: 17-
18).

Zwar ist es der Gentechnik, was Barthes noch nicht wissen konnte,
»gelungen, was inzwischen zwei Generationen postmoderner und post-
strukturalistischer Expertendiskurse nur für ein ausgewähltes Fach-
publikum verständlich machen konnten: den Mythos der unverfügba-
ren Natur und der frei gestaltbaren Kultur zu dekonstruieren« (Nas-
sehi 1999: 354). Aber da das technisch induzierte Ende der »Natur des
Menschen« die Macherinnen und Macher des Themenparks nur wenig
beeindruckt zu haben scheint, vermochte seine »100.000 Quadratme-
ter große Erlebnislandschaft«, auf der »mit spektakulären Vorführun-
gen und atemberaubenden Simulationen Einblick in die Welt des 21.
Jahrhunderts« (EXPO 2000 HANNOVER GmbH 2000) gegeben
wurde, den Eindruck zu erwecken, sie stelle die Apotheose eines von
Barthes wie folgt beschriebenen Reiches dar:

170

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallstricke der Globalisierungsdebatte

»Es ist das Reich der gnomischen Wahrheiten, die Verbindung der Zeitalter der
Menschheit im neutralsten Grad ihrer Identität, dort, wo die Evidenz des Ge-
meinplatzes nur noch Wert im Gehäuse einer rein ›poetischen‹ Sprache hat«
(Barthes 1964: 17).

Denn auch im Themenpark schienen »Bildinhalt und Bildwirkung«
darauf abzuzielen, »das determinierende Gewicht der Geschichte«
(ebd.) aufzuheben. Folglich wurden auch die Besucherinnen und Be-
sucher der EXPO 2000 – durch spektakuläre Vorführungen und atem-
beraubende Simulationen – nur allzu oft »an der Oberfläche einer
Identität festgehalten und durch Sentimentalität gehindert, in den spä-
teren Bereich der menschlichen Verhaltensweisen einzudringen, wo die
historische Entfremdung jene ›Unterschiede‹ schafft, die wir schlicht
und einfach ›Ungerechtigkeiten‹ nennen« (ebd.).
     Diese Sentimentalität soll im folgenden hintangestellt werden, auf
daß der Themenpark durch eine andere Brille betrachtet werden kann.
Dabei bleibt der Blick recht schnell an drei Exponaten hängen: erstens
an einem imposanten Regenwald-Arrangement, dessen Einzelteile
nach Hannover gebracht wurden, um dort »ökologische Kompetenz«
zu mehren (vgl. Dath 2000), zweitens an einer nicht weniger imposan-
ten Glasplatte, hinter der im wahrsten Sinne des Wortes unzählige
Heuschrecken das Wachstum der Weltbevölkerung symbolisieren,
und drittens an mit je andersfarbigen Wellensittichen bestückten Käfi-
gen, die die Verteilung der Weltbevölkerung nach Industrie-, Schwel-
len- und Entwicklungsländern repräsentieren (vgl. Schultz 2000). War-
um bleibt der Blick gerade an diesen Exponaten hängen? Weil sie in
etwa so doppelbödig sind wie die unter der Überschrift »Schlepper-
kriminalität« stehenden Konferenzen westlicher Politikerinnen und
Politiker – Konferenzen also, wie auch zur Zeit der EXPO 2000 eine
anberaumt wurde, nachdem 58 Chinesinnen und Chinesen beim Ver-
such, nach England zu reisen, in einem holländischen Tomatentrans-
porter erstickt waren, und die bislang noch nie mit dem Beschluß en-
deten, die Mauern der »Festung Europa« einzureißen, um menschliche
Tragödien dieser Art zukünftig zu verhindern.
     In Anbetracht der recht geringen Sentimentalität dieses Urteils
könnte an dieser Stelle von einigen Mitreisenden der Vorwurf erhoben
werden, hier werde pure Misanthropie an den Tag gelegt. Daher soll
noch einmal auf den besonderen normativen Gehalts eines anderen

171

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

Denkens zurückgekommen werden – und damit nicht zuletzt auf das
Feld der Humanismuskritik. Dort macht die Lektüre einiger »Schlüs-
seltexte« – etwa »Zum Klassizismus von Goethes Iphigenie« (Adorno
1967), »Marxismus und Humanismus« (Althusser 1968), »Der anthro-
pologische Schlaf« (Foucault 1974: 410-412) oder auch »Fines ho-
minis« (Derrida 1988) – deutlich, zu welchen Fehlschlüssen der gesun-
de Menschenverstand führt, wenn er aus der positiven Besetzung des
Humanismus folgert, die Humanismuskritik laufe darauf hinaus, den
Menschen zu schaden. So sei an dieser Stelle noch einmal folgendes
unterstrichen: Das Ziel der (auf dieser Reise vertretenen) Humanis-
muskritik besteht keinesfalls darin, marginalisierten und von struktu-
reller Ungerechtigkeit betroffenen Identitäten das Recht zu verweh-
ren, Gleichheit im Sinne des Humanismus einzufordern – übrigens
auch (und gerade) nicht auf einer Weltausstellung! Aber, und damit
zurück zum wenig sentimentalen Urteil, was nützt das imposanteste
Regenwald-Arrangement, wenn Appelle an das ökologische Gewissen
durch »umweltvernichtende« Regelwerke und Instrumentarien (ver-
wiesen sei hier nur auf das Konzept des Emissionenhandels) regelmä-
ßig ad absurdum geführt werden?
     Und mehr noch: Was sagt dieses Arrangement den westlichen Be-
sucherinnen und Besuchern der EXPO 2000, was die meisten von ih-
nen nicht längst aus der Umwelt- bzw. Tropenwalddebatte wüßten?
Daß es »dort«, in den »armen Ländern mit Tropenwald«, »irgendwel-
che Probleme gibt mit Wilderern, mit dem Abbrennen, mit lokaler
Übernutzung« (Flitner 1999: 180) – woraus sich nicht nur »eine Legi-
timation, ja Pflicht zur externen ›Vormundschaft‹« (ebd.: 177) »hier«,
sondern gleichzeitig eine politische Ent-Mächtigung der Bewohnerin-
nen und Bewohner des »Dort« ergibt, die damit zum »Objekt westli-
cher Zivilisationsflucht oder Objekt generöser Mildtätigkeit« (Baring-
horst 1998: 101) degradiert werden. Und was sagen die Heuschrecken
hinter der Glaswand den westlichen Besucherinnen und Besuchern der
EXPO, was die meisten von ihnen nicht längst aus den »entwick-
lungs-« und bevölkerungspolitischen Diskussionen der letzten Jahr-
zehnte wüßten und was die Wellensittiche in den EXPO-Käfigen
nur noch einmal eindrucksvoll »bestätigen« könnten? Daß es »dort«,
in den »armen Ländern« des Südens, irgendwelche Probleme mit
der »Überbevölkerung« gibt – woraus sich in etwa derselbe Effekt
ergibt wie aus dem Regenwald-Arrangement, gesteigert allerdings um

172

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallstricke der Globalisierungsdebatte

eine entscheidende Komponente: die des Zuviel an Menschen
»dort«.
     Nach diesen wiederum wenig sentimentalen Worten sei noch ein
letztes, vielleicht versöhnlicheres Wort an diejenigen gerichtet, die vor
dem Hintergrund des gesunden Menschenverstands gegen humanis-
muskritische Positionen zu Felde ziehen: Sowenig das Ziel dieser Reise
darin besteht, von struktureller Ungerechtigkeit und diskursiver De-
gradierung Betroffenen das Recht zu verwehren, gleiche Rechte einzu-
fordern, sowenig besteht es darin, denjenigen, die im Besitz des gesun-
den Menschenverstands sind, eine menschenverachtende Position zu
unterstellen. Diese Unterstellung wäre wohl auch absurd – gründen
doch die Einwände gegen humanismuskritische Positionen vielfach in
der hoffnungsvollen Überzeugung, jene nicht zuletzt im Rahmen der
EXPO 2000 diagnostizierten »globalen Probleme« seien lösbar, wenn
nur »alle« an einem Strang zögen. Jenen hoffnungsvoll Überzeugten
sei jedoch gesagt, daß die Konstruktion dieses universalistischen »Al-
le« nicht der Schlüssel zur Lösung dieser Probleme, sondern Teil des
Problems ist und daß auch die wohlmeinendste Konstruktion dieses
»Alle« letztlich »schlechter – das heißt mißbrauchbarer – Idealismus«
(Narr 1998: 22) bleibt. Dies sei abschließend an einem Terrain verdeut-
licht, das nicht nur im Kontext der Weltausstellungen, sondern auch in
der Rede von der Globalisierung immer »mitläuft«: dem Terrain des
»Innen« bzw. dem Raum des »Eigenen«.
     Am 31.10.2000 fand unter dem programmatischen Titel »Aus
Fremden werden Freunde« die Abschlußveranstaltung der EXPO
statt. Im Rahmen dieser Veranstaltung sollte nicht nur die gelungene
Weltausstellung gefeiert, sondern auch demjenigen Phänomen gegen-
über Flagge gezeigt werden, das die bundesdeutsche Öffentlichkeit
während der Sommerpause des »EXPO-Jahres 2000« beschäftigt hat-
te: der »Fremden«- oder auch »Ausländer«-Feindlichkeit. Gerade im
Wunsch, im Raum des »Eigenen« Flagge zu zeigen, kommt die bittere
Ironie des Doppels von Universalismus und Partikularismus (oder
eben des humanistischen Idealismus) unverblümt zum Ausdruck.
Denn aus diesem Wunsch spricht nichts anderes als die tröstliche
Hoffnung, latente und manifeste »Fremden«- bzw. »Ausländer«-Feind-
lichkeit stelle ein akzidentelles Problem dar, das mit geeigneten Maß-
nahmen – vom Verbot rechtsradikaler Parteien bis hin zu Großveran-
staltungen wie der EXPO im allgemeinen und ihrer Abschlußveran-

173

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

staltung im besonderen –, wenn nicht aus der Welt, so doch zumindest
aus dem Raum des »Eigenen« zu schaffen sei. Was der Blick durch
eine solch »hoffnungsvolle Brille« allerdings nicht sehen kann (oder
vielleicht gar nicht sehen möchte), ist, daß es sich bei dem diagnosti-
zierten Problem nicht um ein akzidentelles Problem, sondern um ei-
nen strukturellen Aspekt des modernen Denkens handelt, der – und
darin liegt die Ironie – nicht zuletzt auch vom Blick durch die »hoff-
nungsvolle Brille« immer wieder aufs neue (re-)produziert wird. Denn
dieser Blick sieht zweierlei: Er sieht sowohl das »Eigene« in der kultu-
rellen Vielfalt der Erde als auch die Gleichheit »aller«. Damit (re-)
produziert er den zentralen Widerspruch des humanistischen Idealis-
mus, den Roland Barthes (1964: 16) als dessen Funktionieren in zwei
Zeiten bezeichnet hat und der darin besteht, Ethnizität zugleich über-
winden und ermöglichen zu wollen (vgl. Nassehi 1990: 278). Wie alt
dieser Widerspruch ist, zeigt sich nicht zuletzt daran, daß er in einem
der grundlegenden Dokumente der modernen Welt-Ordnung nachge-
zeichnet werden kann: der »Erklärung der Menschen- und Bürger-
rechte« vom August 1789.
     Die ersten beiden Artikel dieses Dokuments zielen auf einen uni-
versellen Menschheitsbegriff, aus dem die Gleichheit und Freiheit »al-
ler« abgeleitet wird. Doch schon der dritte Artikel schränkt die Rechte
des Menschen zugunsten der Rechte des Staatsbürgers ein. Seitdem
klafft zwischen »dem Menschen und dem Bürger eine Wunde: der
Fremde« (Kristeva 1990: 106); und das Bemühen, »die Universalität
der Idee der Menschenrechte und einer Vernunftethik mit der Partiku-
larität empirischer politischer Verbände zu versöhnen« (Nassehi 1995:
451), hält die Denkerinnen und Denker der Moderne bis heute in
Atem. Oder besser: Dieses Bemühen muß sie bis heute in Atem halten,
weil die beiden Pole, die im Anschluß an Alain Finkielkraut (1989) als
liberale Universalität des Naturrechts und als ethnischer Partikularis-
mus des historischen Rechts gefaßt werden können, ebenso konstitutiv
für das Projekt der Moderne wie unversöhnlich sind.
     Dieses paradoxe und letztlich zum Scheitern verurteilte Bemühen
kennzeichnete letztlich auch die Abschlußveranstaltung der EXPO
2000 – was zur Folge hatte, daß sie nicht über einen Multikulturalis-
mus hinauskommen konnte, der, böse formuliert, »vor allem die ›exo-
tische‹ Küche schätzt« (Höller 1996: 55). Damit sei nicht gesagt, diese
wohlmeinende »Fremden«-Freundlichkeit sei »schlechter« als eine fa-

174

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Differente Verortungen, andere Welt-Bilder

schistoide »Fremden«-Feindlichkeit. Im Gegenteil: Sie ist – vor dem
Hintergrund einer universalistisch-humanistischen Moral im Sinne der
Aufklärung – ganz entschieden besser. Allein – genau das ist ihr Pro-
blem. Denn auch diejenigen, die für harmonischen Austausch zwi-
schen den Kulturen plädieren, perpetuieren unter der Hand »die iden-
titätsstiftende Funktion der kulturellen Gemeinschaften« (Radtke
1992: 82). Auch diejenigen, die für harmonischen Austausch zwischen
den Kulturen plädieren, gestatten letztlich niemandem, sich seiner
»kulturellen Livree« zu entledigen (Finkielkraut 1989: 111). Auch die-
jenigen, die für harmonischen Austausch zwischen den Kulturen plä-
dieren, können »Menschen nicht anders wahrnehmen (…) als durch
die Brille des stahlharten Gehäuses der Zugehörigkeit« (Nassehi 1997:
193). Damit ist die Möglichkeit eines »kulturellen Konflikts« unter der
Hand bereits angelegt, und die Verfechterinnen und Verfechter des
interkulturellen Ausgleichs bzw. Austauschs müssen sich als Bestand-
teil desjenigen Problems erweisen, das zu lösen sie angetreten sind.
     Damit dürfte hinlänglich deutlich geworden sein, warum sich die
gesuchte andere Geographie der Welt nicht nur von dem in vermeint-
lich homogene Raumblöcke fragmentierten Welt-Bild des kultur-
räumlichen Denkens, sondern auch von demjenigen vermeintlich
grenzenlosen Welt-Bild unterscheiden muß, das im Rahmen der Rede
von der Globalisierung gezeichnet wird: weil sich das ontologisierte
und naturalisierte Welt-Bild des space of flows (Massey 1999), in des-
sen gedachter Mitte das »Idealsubstrat« (Diederichsen 2000) Mensch
steht, längst mit dem nicht weniger natürlichen fragmentierten Welt-
Bild verbunden hat, das aus der Verortung partikularer Identitäten re-
sultiert. Und so soll dieses Teilstück, in einer kritischen Würdigung
eines Slogans der linken EXPO-Kritik (vgl. http://www.expo-no.de),
wie folgt zusammengefaßt werden: »EXPO NO«, denn die Welt sieht
anders aus!

Differente Verortungen, andere Welt-Bilder

Wie aber sieht sie aus, die Welt, wenn sie anders aussieht? Fest steht
nun, daß eine andere Geographie der Welt nicht nur wider das frag-
mentierte Welt-Bild des kultur-räumlichen Denkens, sondern auch
wider das vermeintlich grenzenlose Welt-Bild gefunden werden muß,

175

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

das in weiten Teilen der Globalisierungsdiskussion in Anschlag ge-
bracht wird. Für die Suche nach einer anderen Geographie der Welt
bedeutet das, daß eine Taktik der Verortung zu entwickeln ist, die
»ernsthaft« auf die Fixierung und Essentialisierung vermeintlich ho-
mogener Identitäten verzichtet – ernsthafter zumindest, als dies bei
vielen Globalisierungstheoretikerinnen und Globalisierungstheoreti-
kern der Fall ist. Es stellt sich jedoch die Frage, ob eine solche, tatsäch-
lich andere Taktik überhaupt noch als Verortungs-Praxis bezeichnet
werden kann. Streng genommen wohl kaum – ist doch dem Begriff
»Verortung« ein Moment der Fixierung immanent; eine Schließung,
die zudem von »außen«/»oben«, d. h. von einer machtvollen Position
bzw. einem Feldherrenhügel aus vorgenommen werden kann. Dies
bedeutet, daß eine Praxis entwickelt werden muß, die nicht auf einer
verortenden Logik gründet – eine Entortungs-Praxis also, die keine
Verortungen vorsieht, sondern personale und kollektive Identitäten in
einem globalen Raum irreduzibel vieler Differenzen disloziert. Denn
nur einer solchen Praxis könnte es gelingen, die heimliche Umkehr von
Ursache und Wirkung (Bourdieu 1997: 93) »auszuschalten«, weil sie
schlicht ohne die für diese Umkehr notwendige Voraussetzung aus-
kommt. Und nur eine solche Praxis wäre in der Lage, eine Geographie
der Welt zu (re-)produzieren, die sich strukturell von derjenigen des
kultur-räumlichen Denkens unterscheidet: eine Geographie der Welt,
in der die fixen Demarkationslinien zwischen vermeintlich homogenen
Identitäten – »die Mauern in unseren Köpfen« also –, wenn schon
nicht eingerissen, so doch zumindest nachhaltig erschüttert sind.
     Allerdings kann (und darf) die Suche nach einer anderen Geogra-
phie der Welt an dieser Stelle, sprich: der Dislozierung von Identitäten
im globalen Raum irreduzibel vieler Differenzen, nicht beendet wer-
den. Denn würde sie hier für abgeschlossen erklärt, dann würde – um
die Metapher Stuart Halls (1997c: 231) noch einmal zu verwenden –
das zweite Ende der Kette aus den Händen gegeben. Oder umgekehrt:
Die Suche kann und darf an dieser Stelle insofern nicht beendet wer-
den, als sonst der zweite Pol dieses Denkens, derjenige der Identität,
auf dem Altar der Differenz geopfert würde. Wie ist das zu verstehen?
     Diese Frage soll zunächst für denjenigen Bereich beantwortet wer-
den, der auf dieser Reise aus heuristischen Gründen als praktisch-poli-
tisch bezeichnet wird. In dieser Hinsicht bedeutet die Gefahr, die dem
Vergessen des Pols der Identität inhärent ist, nicht mehr und nicht we-

176

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Differente Verortungen, andere Welt-Bilder

niger als die Gefahr, einer politischen Beliebigkeit zu erliegen. Mit an-
deren Worten: Hier steht die politische Relevanz des eigenen Han-
delns, wenn nicht die eigene Handlungsfähigkeit auf dem Spiel. Und
so sei an dieser Stelle mit Stuart Hall (ebd.) davor gewarnt, dem Glau-
ben anheimzufallen, die theoretische Dekonstruktion des Essentialis-
mus habe auch dessen politische De-Plazierung nach sich gezogen.
Wie wichtig diese Warnung an dieser Stelle ist, kann am besten anhand
der Konsequenzen aufgezeigt werden, mit denen diejenigen zu rech-
nen haben, die sie sorglos in den Wind schreiben. Sie finden sich recht
schnell in leidlich guter, aber immerhin bekannter Gesellschaft wieder:
in der Gesellschaft derjenigen, die, wie auch der Sozialwissenschaftler
Martin Albrow, der Verlockung der »globalen« Zeichen der Zeit auf
den Leim gegangen sind:

»Was ich (…) ausdrücken möchte ist, daß wir ein Netzwerk von sozialen Be-
ziehungen haben, das den Globus umspannt. Wir haben eine Untersuchung
hier in Wandsworth, einem großen Stadtteil von Süd-London unternommen
und herausgefunden, daß ein Drittel der Menschen in den letzten sechs Mona-
ten außer Landes gewesen ist. Ich war ehrlich gesagt überrascht, daß es letzt-
lich nur so wenige waren. Wir fanden aber zusätzlich heraus, daß ein weiteres
Drittel im Laufe von einer Woche mit Menschen außerhalb Großbritanniens
telefoniert hat. Ähnlich viele Leute können außerdem von Familienmitgliedern
berichten, die irgendwo in der Welt leben. Die Lebensweisen, mit denen wir
neuerdings zu tun haben, sind nicht länger national, sondern global bestimmt«
(Albrow 1999: 41).

Das Welt-Bild, das in dieser Gesellschaft gemeinhin gezeichnet wird,
ist kein anderes als das vermeintlich grenzenlose, auf Austausch und
Ausgleich ausgerichtete Welt-Bild, das in weiten Teilen der Globalisie-
rungsdebatte gezeichnet wird. Hinter den imaginativen Geographien
des kulturellen Ausgleichs aber gerät nur allzu leicht aus dem Blick,
daß personale und kollektive Identitäten (nach wie vor) entlang jenen
Bruchlinien organisiert sind, die nicht zuletzt auch durch den sozial-
wissenschaftlichen Blick immer wieder aufs neue festgeschrieben wer-
den, und daß (immer noch) gilt: »Wer die exotischen Küchen anderer
Kulturen an einem einzigen Ort probieren möchte, sollte besser in
Manhattan, Paris oder London als Kalkutta oder Delhi essen« (Hall
1994: 214). Damit dürfte deutlich geworden sein, warum es – prak-

177

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

tisch-politisch gesprochen – so wichtig ist, den Pol der Identität in der
Hand zu behalten und die lokalen Realitäten subalterner Identitäten
zu berücksichtigen: weil die konkrete, die »wahr gewordene« Margi-
nalität subalterner Identitäten ansonsten aus dem Blickfeld zu ver-
schwinden droht.
     Wenn aber auf dem Weg zu einer anderen Geographie der Welt
lokale Realitäten in den Blick genommen werden müssen, dann wird
es schließlich doch notwendig, Verortungen vorzunehmen – und es
stellt sich die Frage, wie eine solche, möglichst andere Verortungs-
Praxis aussehen könnte. Diese Frage leitet über zum zweiten Bereich,
in dessen Rahmen der Pol der Identität bedeutsam wird: demjenigen
der (Erkenntnis)-Theorie. Denn möchte man sich einer Antwort auf
die Frage nähern, wie eine andere Verortungs-Praxis aussehen könnte,
so tut man dies am besten über den Umweg der Frage, wie die hier in-
teressierenden lokalen Realitäten (erkenntnis-)theoretisch zu fassen
sind.
     In einem anderen Kontext bedeutet »lokal« weder soviel wie »pro-
vinziell«, noch ist es mit der Option maßstäblicher Fixierbarkeit aus-
gestattet. Es bezieht sich vielmehr auf die politische und kulturelle Si-
tuiertheit subalterner (und letztlich freilich aller) Erzählungen – wobei
der Begriff der Situiertheit weder mit »Begrenztheit« noch mit
»selbstgenügsamer Ursprünglichkeit« gleichzusetzen ist. »Situiertheit«
impliziert vielmehr den Gedanken an unzählige Verknüpfungen mit
anderen Erzählungen, die sich aus dem doppelten Einschreiben (Hall
1997c: 239) des »Anderen« im »Eigenen« und des »Eigenen« im »An-
deren« historisch ergeben haben und bis heute ergeben. Jene von
Macht durchdrungenen Verknüpfungen sind es, die das Lokale als
»Treffpunkt« (Massey 1999: 22) unterschiedlichster (Mikro-)Narrative
immer wieder anders definieren – oder auch gerade nicht definieren.
Das Lokale erscheint in einem anderen Kontext demnach als Produkt
vielfältiger Machtbeziehungen, die innerhalb des nicht endenden
Kampfes um kulturelle Repräsentation zum Tragen kommen:

»Within that context, ›places‹ may be imagined as particular articulations of
these [power-filled, JL] social relations, including local relations ›within‹ the
place and those many connections which stretch way beyond it. And all of these
embedded in complex, layered, histories. This is place as open, porous,
hybrid – this is place as meeting place (…). This is a notion of place where speci-

178

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Differente Verortungen, andere Welt-Bilder

ficity (…) derives not from some mythical internal roots nor from a history
of relative isolation (…) but precisely from the absolute particularity of the
mixture of influences found together there« (ebd.)

Die Verortungs-Praxis, die auf der Suche nach einer anderen Geogra-
phie der Welt relevant wird, kann demnach nicht mit jener strategi-
schen Verortungs-Praxis gleichgesetzt werden, die vermeintlich essen-
tialistische Identitäten an Ort und Stelle bringt. Im Gegenteil: Bei die-
ser Praxis muß es sich um eine taktische Praxis handeln, die sich zu-
mutet, diejenigen Identitäten und Erzählungen, die sie durch ihre
Kommunikation mit den Machtverhältnissen der »wahr gewordenen«
Wirklichkeit setzt, auch als das anzuerkennen, was sie letztlich nur
sein können: als partielle, vorläufige und taktische Schließungen. Mit
anderen Worten: Es muß sich um eine Praxis handeln, die die von ihr
(re-)produzierten Identitäten und Erzählungen als er-funden, als fik-
tional ansieht und folglich bereit ist, sie auch wieder in Frage zu stel-
len. Täte sie das nicht, so liefe sie Gefahr, zu »einer neuen repressiven
›Meistererzählung‹« (Wägenbaur 1995: 143) zu verkommen. Denn
dann vergäße sie zugleich ihre eigene Positioniertheit, ihre eigene Si-
tuiertheit – und nicht zuletzt ihren anderen Pol: den Pol der Diffe-
renz.
     Am Beispiel einer anderen Verortungs-Praxis zeigt sich demnach
einmal mehr die theoretisch-praktische Widersprüchlichkeit eines
Denkens, das immer darauf bedacht ist, sich zwischen Identität und
Differenz zu bewegen; das mehr als eine Differenz auf einmal theore-
tisieren und sich permanent neu positionieren möchte (Bloedner 1999:
73). Was aber bedeuten die auf Differenz beruhenden permanenten
Neupositionierungen einer anderen Verortungs-Praxis für das auf
dieser Reise gesuchte Bild einer anderen Geographie der Welt? Die
Antwort auf diese Frage, die es im folgenden zu erläutern gilt und die
sich gleichzeitig aus den Ergebnissen der zurückliegenden Etappen er-
gibt, mag nach den Anstrengungen, die bislang unternommen wurden,
zunächst enttäuschend klingen: Es gibt sie nicht, diese andere Geogra-
phie der Welt. Doch so enttäuschend diese Antwort zunächst auch
klingen mag: Welcher Schluß könnte aus den bisher zurückgelegten
Wegstrecken gezogen werden außer demjenigen, daß eine Geographie
der Welt im Rahmen eines auf Differenz beruhenden Projekts, das die
Reduktion von Vielheiten zu vermeiden bestrebt ist, schlicht nicht

179

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

entworfen werden kann? Und hat nicht die Skizze einer anderen Ver-
ortungs-Praxis noch einmal gezeigt, daß ein solcher Entwurf den »In-
tentionen« eines anderen Denkens grundlegend zuwiderliefe? Denn
was hieße ein solcher Entwurf anderes, als der verlockenden Bewe-
gung des ad unum vertere auf den Leim zu gehen, wie sie dem moder-
nen Denken seit der ersten Etappe vorgeworfen wird? Und was hieße
ein solcher Entwurf anderes, als sich der Welt von einem vermeintlich
freischwebenden Aussichtspunkt aus zu bemächtigen; und mehr noch:
die Welt überhaupt zu (re-)produzieren?
     In der letzten Frage werden die Potentiale, aber auch die Dilemma-
ta eines anderen Denkens in ihrer ganzen Reichweite deutlich – bezo-
gen auf die Welt nämlich. Denn spätestens an dieser Stelle wird deut-
lich, daß es die Welt als solche nicht gibt. Mit dieser Feststellung sei
nun nicht gesagt, bei der berühmten Aufnahme, auf der »unser« blauer
Planet über dem Mondhorizont aufgeht, handele es sich um einen
Popanz aus dem NASA-Hauptquartier. Was hingegen gesagt sein soll,
ist, daß auch die Welt letztlich ein Konstrukt darstellt, das erst inner-
halb derjenigen Diskurse bedeutsam werden kann, innerhalb derer es
(re-)produzierend verhandelt wird. Insofern kann auch die Aufnahme
des blauen Planeten lediglich ein mögliches Welt-Bild darstellen, das
von einem ganz bestimmten Standpunkt aus produziert wurde: vom
Raumschiff Apollo 11 aus, das sich zum Zeitpunkt der Aufnahme in
der Nähe des Monds befand. Vielleicht erfordert diese andere Sicht
der Welt, wie Michel Serres vermutet, letztlich eine »ptolemäische Re-
volution, zu der nur wenige Theoretiker fähig sind, weil sie es ge-
wohnt sind, Subjekte in einer kopernikanischen Welt zu sein, in der
die Objekte Knechte sind« (Serres 1987: 347). Aber eine ptolemäische
Revolution braucht an dieser Stelle nicht eingefordert zu werden –
wurde doch auf den Umstand, daß es die Welt als solche nicht gibt,
auch von weniger »revolutionären« Theoretikerinnen und Theoreti-
kern hingewiesen. Genannt seien hier nur Thomas Luckmann und Pe-
ter Berger (Berger u. Luckmann 1969), Pierre Bourdieu (1987) oder
Niklas Luhmann (1984): sie alle haben die Welt in unterschiedliche
Horizonte »zerlegt« und damit ihren Status als beobachtungsunab-
hängige, ontologische Entität dekonstruiert. Und auch wenn sie dabei
auf sehr unterschiedliche Arten und Weisen vorgegangen sind, so ist
von der Welt doch nicht »mehr« übrig geblieben als ein hoffnungslos
und »unheilbar plurales Konzept« (Nassehi 1998: 158).

180

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Differente Verortungen, andere Welt-Bilder

     Wenn aber die Welt als beobachtungsunabhängige Entität nicht exi-
stiert, dann wird rückblickend deutlich, was es mit den permanenten
Neupositionierungen einer anderen Verortungs-Praxis auf sich hat.
Wenn es nämlich die Welt als solche nicht gibt, dann erklären sich die-
se Positionierungen im Nachhinein als Bestandteile einer dekonstruk-
tiv-rekonstruktiven Bewegung, die den Glauben an die »Ei(ge)ne
Welt« zu erschüttern vermag – jenen Glauben an die »Ei(ge)ne Welt«,
dem die konfliktorientierten geopolitischen Strateginnen und Strate-
gen wie auch die konsensorientierten Globalisierungstheoretikerinnen
und Globalisierungstheoretiker auf je andere, letztlich aber komple-
mentäre Art und Weise anhängen. Mit anderen Worten: Sie erklären
sich als Bestandteile einer Bewegung, die das Bild der in homogene,
selbstgenügsame »Kultur-Räume« zerfallenen Welt einerseits und das
Bild der vermeintlich grenzenlosen »Welt für alle Menschen« anderer-
seits als das zu entlarven vermag, was diese Bilder überhaupt nur sein
können: als die beiden Seiten jener (modernen) Medaille, in deren Mit-
te das Denken der »Ei(ge)nen Welt« steht. Diese Bewegung vermag es,
sowohl auf die irreduzible Vielheit von »Welt« zu verweisen als auch
inmitten der Sinnstrukturen der »Ei(ge)nen Welt« eine verstörende
Wirkung zu entfalten. In ihr kommt eine Umstellung zum Ausdruck,
die als Umstellung vom Denken der »Ei(ge)nen Welt« hin zu einem
Denken zwischen vielen Welten beschrieben werden kann – oder auch
als Umstellung vom Contra der geopolitischen Strategien und vom In-
ter der Globalisierungsdebatte hin zu einem darüberhinausgehenden
Dazwischen, einem Trans zwischen irreduzibel vielen Welten.
     Das Trans vermag es zwar nicht, den Weg zu einer anderen Geo-
graphie der Welt zu weisen. Aber es vermag es, immer wieder andere
und auch bessere Momentaufnahmen der »Ei(ge)nen Welt« zu skizzie-
ren. Seine Momentaufnahmen oder »Schnappschüsse« ergeben sich aus
den permanenten Neupositionierungen einer anderen Verortungs-
Praxis, die – wie die taktischen Bewegungen einer anderen Geopoli-
tik – keinen »eigenen« Raum, kein umzäuntes und befriedetes Territo-
rium beansprucht, sondern lediglich im Zwischen-Raum des in kultu-
relle Blöcke zerfallenen Welt-Bilds einerseits und des vermeintlich
grenzenlosen Welt-Bilds andererseits operiert. Im Rahmen ihrer per-
manenten Ortswechsel, die einem unablässigen Hin und Her gleich-
kommen, scheinen immer wieder andere, vorläufige Welt-Bilder auf:
Welt-Bilder – oder eben Schnappschüsse –, die sich oft nur »um Haa-

181

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

resbreite« von ihren jeweiligen anderen unterscheiden und die sich
dennoch (oder gerade deshalb) allen Versuchen der Fixierung durch
ein panoptisches Auge entziehen. Vielleicht paßt hier der Begriff des
Vexierbilds, das sich seiner Fest-Stellung widersetzt und damit für eine
Verunsicherung jenes Denkens sorgt, das einen hartnäckigen »Kampf
gegen das Unbestimmte« (Bauman 1998: 31) führt.
     Diese Momentaufnahmen verzichten ebenso auf den Anspruch, all-
gemeingültig oder objektiv zu sein, wie sie ohne die fixierende Veror-
tung eines essentialistischen »Eigenen« und »Anderen« – und damit
letztlich: ohne Mittelpunkt – auskommen. Und wenn sie zudem das
Adjektiv »besser« für sich in Anspruch nehmen, dann ist damit kein
absolutes »Besser« gemeint, wie es etwa mit der universalistischen Mo-
ral der Aufklärung verbunden ist. Zwar interveniert das Trans gegen
die Durchsetzung partikularistischer »Eigen«-Interessen auf Kosten
der jeweiligen »Anderen«. Aber es erinnert auch an den inklusiv-ex-
klusiven, den falsch universalisierenden Charakter großer Erzählungen
im Sinne der conditio humana. Denn eine andere Verortungs-Praxis
bringt die Frage kultureller Differenz »aufs Tapet und nicht die kon-
sensorientierte, ethnozentrische Vorstellung von einer Gleichzeitigkeit
kultureller Unterschiede« (Bhabha 1996: 349). Damit macht sie nicht
nur darauf aufmerksam, daß der Traum einer universellen Moral als
ausgeträumt zu betrachten ist (vgl. Podak 2000), sondern strebt auch
danach, jenen Wahrheiten und Identitäten zu ihrem Recht zu verhel-
fen, die gleichsam unter der Hand ausgeschlossen werden. Dabei
kommt sie allerdings nicht umhin, den vorläufigen, partiellen und fik-
tionalen Charakter der von ihr verhandelten (und letztlich freilich al-
ler) Wahrheiten und Identitäten zu betonen. Wie wichtig letzteres ist,
kann wohl nicht oft genug betont werden – sind es doch gerade die
Konzepte der Transkulturalität sowie der Transterritorialität, denen
sie ihre dissidenten Potentiale überhaupt nur verdankt. Damit steht sie,
wie Bhabha unter Bezugnahme auf den Begriff des Unheimlichen (vgl.
etwa Freud 1963) schreibt, für »die Unheimlichkeit (unhomeliness)«
(Bhabha 1997b: 134) aller postkolonialen Wahrheiten. Und mehr noch:
Sie steht letztlich für die Einsicht, daß »kein Raum und keine Struktur
ein Heim schaffen können, wo kein Heim existieren kann« (Vidler
1993: 48; Übersetzung JL).

182

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Global denken, lokal handeln? – Lokal denken, global handeln!

Global denken, lokal handeln? – Lokal denken, global handeln!

Eine andere Geographie der Welt kann es nicht geben. So banal dieser
Satz klingen mag, so wichtig erscheint es, die Unmöglichkeit einer an-
deren Geographie der Welt abschließend noch einmal zu betonen.
Hinter der Unmöglichkeit einer anderen Geographie der Welt steht
nicht mehr und nicht weniger als die Erkenntnis, daß die Welt als sol-
che nicht existiert. Auch das »objektivste« Bild der Welt, also etwa die
berühmte Aufnahme des blauen Planeten, kann nichts weiter darstel-
len als eine imaginative Geographie des unheilbar pluralen Konzepts
»Welt« – eine imaginative Geographie, die im Laufe des nicht enden-
den Kampfes um Macht/Wissen erst produziert wurde und immer
wieder aufs neue erst (re-)produziert wird. Vor diesem Hintergrund
erscheinen die Bilder der fragmentierten Welt einerseits und der gren-
zenlosen »Welt aller Menschen« andererseits als die beiden Seiten der
Medaille eines Denkens, das unter dem Banner des Einen und »Eigent-
lichen« die Ausgrenzung des Differenten und die Reduktion von Viel-
heiten verfolgt. Denn sowohl die Rede von der Wiederkehr der Geo-
politik als auch die Rede von der Globalisierung (re-)produzieren ein
vermeintlich natürliches Bild der Welt, wobei ihnen aufgrund der
heimlichen Umkehr von Ursache und Wirkung (Bourdieu 1997: 93)
jeder Gedanke an Situiertheit abhanden kommen muß.
     Zwar dürfte die Komplementarität der beiden Diskurse nicht erst
im Rahmen dieser knappen Zusammenfassung deutlich geworden sein.
Dennoch sei sie noch auf einer weiteren Ebene aufgezeigt: auf der
formalen Ebene der »Begriffslogik«. Hier kann sie als Resultat einer
bestimmten, hierarchischen Unterscheidungstechnik betrachtet wer-
den, in der »die eine Seite der Unterscheidung zugleich die Unter-
scheidung selbst dominiert« (Luhmann 1996: 21) und die von Louis
Dumont als englobement du contraire bezeichnet wurde (Dumont
zit. ebd.). In der synekdochalen Tradition des ad unum vertere er-
scheint »Globalisierung« als der wirkungsmächtigere Begriff, der seine
Negation bzw. sein komplementäres »Anderes«, den Begriff der
Fragmentierung, immer schon umfaßt und in sich aufgenommen hat.
Damit sei nicht behauptet, in den aktuellen Debatten gehe es aus-
schließlich um »Globalisierung« und der Fragmentierungsbegriff wer-
de, wenn nicht sofort, so doch zumindest in Kürze obsolet. Im Gegen-
teil – und genau das ist der Punkt: Die bisherigen Ausführungen haben

183

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

gezeigt, daß es sich bei den Erscheinungen, die sich im »semantischen
Hof« des Globalisierungsbegriffs tummeln, oftmals um solche Phä-
nomene handelt, die »eigentlich« mit dem Begriff der Fragmentierung
assoziiert sind. So wird letztlich deutlich, welche Überschrift die zeit-
genössische Medaille des modernen Denkens »eigentlich« trägt. Es ist
die Überschrift »Globalisierung«, die – gleichsam im Kleingedruck-
ten – die Reduktion von Vielheiten ebenso mit sich führt wie das Pa-
radox der Sichtbarkeit. Denn nur im Rahmen der Rede von der Globa-
lisierung, die immer »nur« die Rede von der Globalisierung sein kann,
können jene Phänomene (re-)produziert werden, die sowohl das glo-
balisierte als auch das fragmentierte Bild der »Ei(ge)nen Welt« be-
stimmen.
     Diese Rede vermag die skizzierte Kritik eines anderen Denkens
nachhaltig zu verunsichern. Denn diese Kritik weist darauf hin, daß es
die globalisierte (und die fragmentierte) Welt ebensowenig von Natur
aus gibt wie die Welt als solche, und betont, daß beide Welt-Bilder in
den entsprechenden Diskursen der Moderne erst (re-)produziert wer-
den. Allerdings erschöpfen sich die Potentiale eines anderen Denkens
nicht in reiner Dekonstruktionsarbeit. Denn auch wenn die »Ei(ge)ne
Welt« nicht vom einem erhabenen, gar göttlichen Zeichenbrett aus
(re-)produziert wird, so bedeutet dies ja nicht, daß keine realen Effek-
te gezeitigt würden. Daher setzt eine andere (und hier insbesondere:
eine postkoloniale) Kritik den modernen Welt-Ordnungsstrategien
eine rekonstruktive Verortungs-Taktik zwischen irreduzibel vielen
Welten entgegen. Diese Taktik ist zwar nicht dazu angetan, den Weg
zu einer anderen Geographie der Welt zu weisen. Aber sie vermag es,
andere und bessere Momentaufnahmen der »Ei(ge)nen Welt« zu skiz-
zieren. Denn sie verhält sich ebenso konträr zu den verortenden Stra-
tegien des modernen Denkens, wie sie jenseits der Vorstellung eines
essentiellen, »heimlichen« Zuhauses oder eines Mittelpunkts angesie-
delt ist.
     So verweist sie, eher (erkenntnis-)theoretisch gesprochen, darauf,
daß Sprechen immer situiert ist; daß, wie Stuart Hall (1994: 61)
schreibt, jegliches Sprechen einen Ort und eine Position haben muß
und innerhalb eines Diskurses positioniert ist. Dieser Ort, von Doreen
Massey (1999: 22) als Treffpunkt unterschiedlichster Einflüsse be-
zeichnet, sollte nicht als abgegrenzt, selbstgenügsam oder ursprünglich
gedacht werden. Er sollte im Gegenteil insofern als unrein, übersetzt

184

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Global denken, lokal handeln? – Lokal denken, global handeln!

und unheimlich konzeptualisiert werden, als es sich bei diesem Ort
nicht um eine umfriedete, abgesicherte Lokalität, sondern um den hy-
briden und instabilen Ort eines darüberhinausgehenden Dazwischen
handelt – und damit um etwas anderes als das, was landläufig unter
dem Begriff »Heimat« verhandelt wird. Der Unterschied zwischen
»Heimat« und einer unheimlichen Position im Sinne des Trans kann
als »Übergang« gelesen werden, der charakteristisch ist für ein ande-
res Denken. Dabei handelt es sich um den Übergang zwischen der
modernen, »absolut vereinfachte[n] Konzeption von Differenz« (Hall
1994: 143) hin zu einem anderen Konzept von Differenz – einem
Konzept im Sinne der différance (vgl. Hall 1997c: 227). Dieser Über-
gang wirkt sich auch praktisch-politisch aus. Denn er fordert dazu auf,
das Konzept des »Eigenen« und »Anderen« in seiner essentialistischen
Form zu dekonstruieren und die mit ihm verbundenen binären Oppo-
sitionen unter den Vorzeichen von Transkulturalität und Transterrito-
rialität radikal anders zu konzeptualisieren – was unweigerlich dazu
führt, »daß die kulturellen Hier-Dort-Polaritäten ein für allemal hin-
fällig werden« (ebd.). Anders ausgedrückt: Dieser Übergang fordert
dazu auf, dem doppelten Einschreiben des »Eigenen« im »Anderen«
und des »Anderen« im »Eigenen« Rechnung zu tragen. Denn auf-
grund dieses doppelten Einschreibens, also auch »aufgrund von kultu-
reller Entwurzelung, des Gefühls der Heimatlosigkeit und der Erfah-
rung von Vertreibung, Migration und Exil« (Bloedner 1999: 74), sollte
jede »Kultur« als unreine, hybride und unheimliche Kultur gedacht
werden.
     Vor diesem Hintergrund sei auf denjenigen Begriff zurückgekom-
men, der als die »eigentliche« Überschrift der aktuellen Medaille des
modernen Welt-Ordnungsdenkens entlarvt wurde: auf den großen
Begriff »Globalisierung«, der – gleichsam im Kleingedruckten – die
Reduktion von Vielheiten ebenso mit sich führt wie das Paradox der
Sichtbarkeit. Aber so »groß« dieser Begriff auch sein mag: Vor dem
Hintergrund des eben skizzierten Übergangs kann es gelingen, ihn ra-
dikal umzuschreiben (vgl. Hall 1994, 1997c). Denn vor diesem Hinter-
grund wird deutlich, daß die fundamentalen Unterschiede, die zwi-
schen kolonialisierten und kolonialisierenden Kulturen bestehen, nicht
auf einer binären Opposition beruhen und auch »nie auf einer reinen
binären Opposition« (Hall 1997c: 227) beruht haben. Die Feststellung,
daß die Unterschiede zwischen Kulturen nie binärer Natur waren, ist

185

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

bezogen auf die »dekonstruktive Rekonstruktion« des Globalisierungs-
begriffs von besonderem Interesse. Denn sie macht deutlich, daß
Transkulturalität und Transterritorialität nicht ausschließlich Konzep-
te der dekonstruktiven Verstörungsarbeit im »Hier und Jetzt« darstel-
len, sondern im Gegenteil als grundlegende Dispositionen der Moder-
ne gelesen werden können. Wird dies in Rechnung gestellt, dann ver-
schiebt sich »die ›Geschichte‹ der kapitalistischen Moderne von ihrer
eurozentrischen Ausrichtung hin zu ihren weltweit zerstreuten ›Peri-
pherien‹, von der friedlichen Evolution hin zu aufgezwungenen Ge-
waltverhältnissen; vom Übergang des Feudalismus zum Kapitalismus
(…) hin zur Entstehung des Weltmarktes; oder vielmehr hin zu neuen
Weisen, um die Beziehung zwischen diesen verschiedenen ›Gescheh-
nissen‹ – die durchlässigen Innen-Außen-Grenzen der entstehenden
›globalen‹ kapitalistischen Moderne – konzeptionell zu fassen« (ebd.:
231-232).
     Dieses »rückblickende Umformulieren der Moderne innerhalb des
Kontexts der ›Globalisierung‹ in all ihren diversen sprengenden For-
men und Momenten (von der ersten Fahrt der Portugiesen über den
Indischen Ozean und der Eroberung der Neuen Welt bis hin zur In-
ternationalisierung der Finanzmärkte und des Informationsflusses)«
(ebd.: 232) markiert nicht nur einen entscheidenden Unterschied zur
historiographischen Metaerzählung der Moderne im allgemeinen (vgl.
auch Massey 1999), sondern auch einen entscheidenden Bruch mit der
aktuell wirksamsten Ausprägung dieser Erzählung: der populären
Rede von der Globalisierung, die Objekte und Identitäten in einen
»globalisierten« Ordnungsrahmen steckt, der, so paradox dies klingt,
trotz seines beträchtlichen Alters gerade erst »erfunden« wird. Die-
ses Paradox in seiner ganzen Reichweite aufzuzeigen – darin liegen die
Potentiale des anderen Globalisierungsbegriffs. Denn wird dieses Pa-
radox aufgezeigt, dann wird noch einmal deutlich, daß sich die aktuelle
Rede von der Globalisierung – ebenso wie die Rede von der Renais-
sance der Geopolitik – weniger einer objektiv richtigen und wahren
Sicht der Dinge als vielmehr einer kognitiven Verschiebung verdankt.
     Was aber ist dann das Neue an der Globalisierung? Diese Frage
wurde im Laufe dieser Etappe schon einmal gestellt – allerdings auf
eine »eher rhetorische, wenn nicht ketzerische« und entschieden tak-
tisch-essentialistische Art und Weise. Zwar hat sie, wie die Ausfüh-
rungen deutlich gemacht haben dürften, in der angegebenen Form in-

186

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Global denken, lokal handeln? – Lokal denken, global handeln!

sofern keinen Sinn, als Globalisierung hier ja als die Rede von der
Globalisierung betrachtet wird. Dennoch lohnt es sich, die Frage den
»Ergebnissen« dieser Reise entsprechend umzuformulieren. Worauf
also, so soll abschließend gefragt werden, verweist die Rede von der
Globalisierung? Oder: Warum wird diese Rede – wie auch die Rede
von der Wiederkehr der Geopolitik – erst im jüngeren »Hier und
Jetzt« mit einer solchen Intensität vorgebracht?
     Zunächst ist festzuhalten, daß auch diese Fragen auf dieser Reise
streng genommen nicht beantwortet werden dürften. Denn wie die
ketzerische Frage nach dem »Neuen an der Globalisierung«, so kön-
nen auch sie streng genommen nicht beantwortet werden, ohne chro-
nologische, kausale Verbindungen und damit ganzheitliche, rationale
Gesellschaftserklärungen zu etablieren. Chronologien und Rationalitä-
ten dieser Art gilt es auf dieser Reise aber »eigentlich« zu vermeiden –
ist es doch die »Indeterminiertheit« (Bhabha 1996: 345) bzw. die »se-
mizyklische Kausalität« (Serres 1991: 22), die »den konfliktträchtigen
und doch produktiven Raum [kennzeichnet], in dem die Willkür (und
damit Veränderbarkeit) kultureller Bedeutungszuweisung aus den
vorgeschriebenen Grenzen des gesellschaftlichen Diskurses heraustritt«
(Bhabha 1996: 345). Und so manifestiert sich an dieser Stelle einmal
mehr das grundlegende Dilemma einer Reise, die einen Übergang hin
zu einem Denken in Differenzen markieren möchte und die sich doch
immer wieder auf »Eigentliches« und Einheitliches einlassen muß.
     Dieses Dilemma soll mit der Hilfe eines Autors ausgehalten wer-
den, dessen Thesen auf dieser Reise schon des öfteren zu Rate gezogen
wurden. Es ist Armin Nassehi, der auf die aufgeworfenen Fragen eine
Antwort gibt, diese Antwort allerdings, womöglich in Anbetracht
eben jenes Dilemmas, »wohlweislich« als Frage formuliert:

»Vielleicht (…) ist das Neue, auf das der anschwellende Globalisierungsgesang
hinweist, der Blick in den Spiegel jener zunächst kolonial unterworfenen Re-
gionen, in dem sich die Kontingenz und das Hybride der eigenen Perspektive
im wahrsten Sinne des Wortes reflektiert. Globalisierung ist dann nicht nur ein
wachsendes Interdependenzgeflecht, gewissermaßen die exponentielle Steige-
rung der Spielzüge bei Erhöhung der Spielerzahl. In der kognitiven Einstellung
vollzieht sich vielmehr jener Blick hinter die Kulissen auch der eigenen Kul-
turproduktion, den das moderne Paradigma durch die Setzung von apriori-
schen Bedingungen, letztbegründeten Ordnungsfaktoren und nicht-reflexiven

187

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

blinden Flecken lange ausgeschlossen hat – mit beachtlichem Erfolg, wie wir
wissen« (Nassehi 1998: 160).

Nassehi fragt also, ob der »anschwellende Globalisierungsgesang«
nicht vielleicht darauf verweise, daß die »kolonisierenden und imperia-
listischen Projekte des modernen Europas« (Grossberg 1997: 19-20)
ihrer anderen und damit letztlich ihrer eigenen (erkenntnis-)theore-
tischen Paradoxien gewahr werden. Diese Frage soll, wenn auch mit
eben solcher Vorsicht, bejaht werden. Wird nämlich »Globalisierung«
als Chiffre dafür verstanden, daß die Innen-Außen-Grenzen der kapi-
talistischen Moderne »immer schon« durchlässig waren; daß also kul-
turelle Identitäten »noch nie« auf sich selbst beschränkt waren, dann
kann die aktuelle Rede von der Globalisierung tatsächlich als ein Ver-
weis darauf gelesen werden, daß jene kulturelle Kontingenz sichtbar
wird, die durch die Abgrenzung von anderen »traditionell« in kultu-
relle »Eigentlichkeit« verwandelt wurde. Hierzu mögen nicht zuletzt
die Artikulationen der marginalisierten anderen, die inmitten der ko-
lonialisierenden Gesellschaften »aufgetaucht« sind, beigetragen haben.
Zwar mußte, wie Doreen Massey treffend bemerkt, der weitaus größte
Teil dieser Ausgeschlossenen bisher »draußen« bleiben und wird auch
in näherer Zukunft »draußen« bleiben müssen (Massey 1999: 19).
Doch mag es sein, daß die eingeschlossenen-ausgeschlossenen ande-
ren für eine Verunsicherung desjenigen sozialwissenschaftlichen bzw.
gesellschaftspolitischen Programms gesorgt haben, das soziale und
ökonomische Ordnung kaum anders denken kann als nach dem Prin-
zip (national-)kulturell organisierter gesellschaftlicher Gemeinschaft.
     Aber auch wenn Nassehis Frage vor dem Hintergrund des hier ver-
tretenen Verständnis von Globalisierung bejaht werden kann, so berei-
tet dies nicht eben Grund zur Freude – hat doch das Gewahrwerden
der eigenen Hybridität im Spiegel der eingeschlossenen-ausgeschlos-
senen anderen keine abendländische Begeisterung für ein Denken
zwischen Identität und Differenz oder für das Aushalten von Kontin-
genzen entfacht. Im Gegenteil: Die im Verlauf der dritten Etappe ge-
sammelten Erfahrungen – genannt seien hier nur der diskursive Aus-
schluß der Türkei oder die christdemokratische Unterschriftenkam-
pagne gegen die doppelte Staatsbürgerschaft – sprechen eine andere
Sprache. Aber es sind längst nicht nur die konflikthaften Szenarien
Samuel Huntingtons bzw. seiner Apologetinnen und Apologeten, die

188

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Global denken, lokal handeln? – Lokal denken, global handeln!

die irreduzible Komplexität lokaler Realitäten in den Ordnungsrah-
men der »Ei(ge)nen Welt« einzufügen bestrebt sind. Auch die eher
konsensorientierten und universalistischen Konzepte von Globalisie-
rung entlassen, wie der »Besuch« der Weltausstellung und ihrer Ab-
schlußveranstaltung gezeigt hat, letztlich keine Person aus ihrem Kor-
sett von fixen Identitäten, sondern halten an der Verortung kultureller
Identitäten innerhalb der »Ei(ge)nen Welt« fest. Genau dies aber kann
vor dem Hintergrund des hier vertretenen rekonstruktiven Verständ-
nis von Globalisierung nicht überraschen. Denn wenn dieses Verständ-
nis etwas für sich hat, dann verstärkt das Gewahrwerden von Kontin-
genz das Verlangen nach »Gesetz und Ordnung«. Anders ausgedrückt:
Das »Einbrechen« von Kontingenz verstärkt das Verlangen nach »Ei-
gentlichkeit« sowie die (letztlich unerfüllbare) Sehnsucht nach einer
eindeutigen Ordnung. Und so vermag die Rekonstruktion des Globa-
lisierungsbegriffs nicht nur zu klären, warum sich die Rede von der
Globalisierung (wie auch die Rede von der Wiederkehr der Geopoli-
tik) ausgerechnet heute, im »Hier und Jetzt« vollzieht. Sie vermag zu-
dem aufzuzeigen, warum die Rede von der Globalisierung »eine rein
westliche Erscheinung« (Nassehi 1998: 163) ist: weil in dieser Rede das
grundlegende Dilemma der westlichen Moderne zum Ausdruck
kommt, in dem das vermeintlich natürliche und grenzenlose Welt-
Bild, in dessen gedachter Mitte der Mensch steht, immer schon das
nicht weniger natürliche und fragmentierte Welt-Bild mit sich führt,
das aus der fixierenden Verortung eines partikularen »Eigenen« resul-
tiert, und das insofern nicht aufzulösen ist, als beide Größen, Univer-
salismus einerseits und Partikularismus andererseits, sich gegenseitig
bedingen (Finkielkraut 1989).
     Die Unauflöslichkeit dieses Dilemmas wäre auch nicht weiter von
Belang – wenn sich das, was abstrakt als Dilemma erscheint, konkret
nicht als Drama alltäglicher Unterdrückung, Entmächtigung und Mar-
ginalisierung im Kampf um kulturelle Repräsentation realisierte. Weil
jedoch genau dies der Fall ist, setzt ein anderes Denken dem Partiku-
larismus eine »Verortungs«-Taktik entgegen, die partikulare Identitä-
ten im globalen Raum multipler Differenzen entortet. Aber nicht nur
dem Partikularismus, sondern auch (und vielleicht erst recht) dem
Universalismus, der den Partikularismus ebenso auf den Plan ruft, wie
er von ihm auf den Plan gerufen wird, wird eine andere Verortungs-
Taktik entgegengesetzt: eine Taktik, die den konstruierten Charakter

189

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Etappe: Auf der Suche nach einer anderen Geographie …

jeglicher Welt-Ordnungen ebenso sichtbar zu machen versucht, wie
sie die konkreten, lokalen Realitäten marginalisierter Identitäten be-
tont – und der alles beherrschenden Maxime des »Global denken, lokal
handeln!« damit ein nachdrückliches »Lokal denken, global handeln!«
entgegensetzt. Dabei vermeidet sie jenen assimilatorischen und homo-
genisierenden Impuls (vgl. West 1997: 256), der marginale oder subal-
terne Identitäten mit einem positiven Sein ausstatten, glorifizieren oder
heroisieren möchte – ist es doch die Betonung des vorläufigen, fiktio-
nalen Charakters der (re-)produzierten Identitäten, aus der sie ihr ver-
störendes Potential überhaupt nur zu schöpfen vermag. Folglich ver-
bietet es sich einem anderen Denken, in der Hybridität postkolonialer
Identitäten einen »revolutionären Chic« oder sonst eine Romantik
auszumachen. Denn wir »brauchen uns nichts vorzumachen: Es geht
heute nicht darum, ob wir kulturelle Hybridität für erstrebenswert
halten oder nicht, sondern einzig darum, wie wir mit ihr umgehen«
(Bronfen u. Marius 1997: 18). Ganz ähnlich argumentiert Edward Said,
wenn er gegenüber jeglicher Sozialromantik vis à vis postkolonialen
Identitäten festhält, daß »die bloße Existenz als unabhängiger, postko-
lonialer Araber oder Schwarzer oder Indonesier weder ein Programm
noch ein Prozeß, noch eine Vision ist« (Said 1997: 88). In seinen Au-
gen markiert diese Existenz nichts weiter als einen geeigneten »An-
satzpunkt, an dem die wirkliche Arbeit, die harte Arbeit, beginnen
könnte« (ebd.).
     Diese Einschätzung scheint als Schlußwort dieser Etappe – und
damit der Reise als ganzer – insofern prädestiniert, als sie deutlich
macht, daß am Ende dieser Reise die »wirkliche Arbeit« erst beginnen
kann. Diese Arbeit besteht darin, das Wagnis eines Denkens zwischen
vielen Welten einzugehen und damit die Allmacht des Denkens der
»Ei(ge)nen Welt« nicht zuletzt innerhalb des eigenen Denkens in Fra-
ge zu stellen. Was dies konkret bedeuten kann, sei abschließend an ei-
nem Beispiel verdeutlicht, das im Rahmen der dritten Etappe verhan-
delt wurde. In Kontext dieses Beispiels bedeutet es, nicht nur die in
Deutschland lebenden Türkinnen und Türken als hybrid anzusehen.
Daß ein solcher Blick weder aus einer partikularistischen noch aus ei-
ner universalistischen Perspektive großer Anstrengungen bedarf, dürf-
ten die Ausführungen deutlich gemacht haben. Es geht vielmehr dar-
um, auch Schwäbinnen, Saarländer und nicht zuletzt sich selbst als
hybrid zu begreifen. Denn nur auf diese Weise kann es gelingen, dem

190

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Global denken, lokal handeln? – Lokal denken, global handeln!

falsch universalisierenden Denken der »Ei(ge)nen Welt« immer wieder
andere, vorläufige und subversive Momentaufnahmen zwischen vie-
len Welten entgegenzusetzen.

191

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 153-191) T01_04 etappe4.p 313510636954

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

 

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 192    ) vakat 192.p 313510636962

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fazit: Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks

 
 
 
 
 
 

Nach der Reise:

Zwischen vielen Welten denken(d)

Fazit: Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks

Im Anschluß an eine Reise stellen sich oft zwiespältige Gefühle ein.
Meist vermischt sich die Trauer über das Ende einer abwechslungsrei-
chen Zeit unterwegs mit der Freude darüber, wieder zu Hause zu sein.
Doch nach dieser Reise wollen sich weder Trauer noch Freude einstel-
len, so daß sich die Frage stellt, was es mit dem »Nach-der-Reise« in
diesem Fall auf sich hat. Anders gefragt: Was bedeutet es, mit der letz-
ten Etappe die Reise als ganze abgeschlossen zu haben? Bedeutet es,
mehr und vor allem besser zu wissen; sich ein breites und gesichertes
Wissen über die Welt und die spezifisch geographischen, die allgemein
wissenschaftlichen und die »ganz alltäglichen« Dinge in der Welt an-
geeignet zu haben? Bedeutet es gar, die richtige Ordnung der Dinge
und die richtige Geographie der Welt skizziert zu haben; auf das rich-
tige Verständnis von Kultur und Natur, von Identität und Differenz
sowie von Macht und Herrschaft gestoßen zu sein? Und bedeutet es
folglich, daß die Reise, wie es so schön heißt, ein voller Erfolg war?
Oder bedeutet das »wahr gewordene« Ende der Reise zu einer ande-
ren Geographie der Welt »eigentlich« nichts weiter, als eine Menge
Ressourcen verschwendet zu haben, weil kein gesichertes oder besse-
res Wissen erworben werden konnte; weil weder die richtige Ordnung
der Dinge noch die richtige Geographie der Welt, ja nicht einmal die
gesuchte andere Geographie der Welt gefunden werden konnten?
Diesen Fragen soll im folgenden – im Anschluß an ein Resümee –
nachgegangen werden. Dabei wird nicht nur deutlich werden, warum
sich weder Trauer noch Freude einstellen möchten. Es wird auch deut-

193

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nach der Reise: Zwischen vielen Welten denken(d)

lich werden, was es mit dem »Nach-der-Reise« »eigentlich« auf sich
hat.
     Das Resümee nimmt seinen Ausgangspunkt bei der zweiten Etappe.
Die geographische Wirklichkeit, so lautet ihr Fazit, ist nicht per se,
sondern stellt eine Fiktion dar, die – als symbolische Rekonstruktion –
immer wieder aufs neue innerhalb eines Prozesses (re-)produziert
wird, in dessen Mittelpunkt die fixierende und normalisierende Veror-
tung von Objekten und Identitäten steht. Dieser Prozeß, der im An-
schluß an Pierre Bourdieu (1997: 93) als die heimliche Umkehr von
Ursache und Wirkung bezeichnet werden kann, ist weder auf die Wis-
senschaften im allgemeinen noch auf die disziplinär-disziplinierende
Geographie im besonderen beschränkt (vgl. Gregory 1994). Er läuft
jeden Tag, jede Sekunde vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt auf
unzähligen gesellschaftlichen Ebenen ab. Die Ubiquität dieses Prozes-
ses konnte im Rahmen der dritten Etappe am Beispiel des deutschen
Blicks auf die Türkei nachvollzogen werden. Dabei zeigte sich, warum
die deutsche Türkei-Politik seit 1989 nicht als richtungslos interpre-
tiert werden sollte: Zwar bewegt sie sich zwischen rhetorischer Nähe,
modernem Kreuzzug und okzidentaler Exklusion und ist damit durch
eine Gleichzeitigkeit widersprüchlicher Strategien gekennzeichnet.
Aber sie korrespondiert mit einer Verortungs-Praxis, die die Türkei –
wie auch die in Deutschland lebenden Türkinnen und Türken – zwi-
schen dem »Eigenen« und dem »Anderen« festschreibt und letztlich
insofern als »fremd« und »anders« repräsentiert, als sie keinen Raum
für kulturelle Entgrenzung bieten kann.
     Der Prozeß des Welt-Ordnens entlang den vermeintlich homoge-
nen Kategorien des »Eigenen« und »Anderen« kann folglich nicht als
Privileg der »traditionellen Geopolitik« aufgefaßt werden. Vielmehr ist
allen geopolitischen Strategien, seien sie nun »traditionell geopoliti-
scher«, politisch-geographischer, politikwissenschaftlicher, prak-
tisch-politischer oder populär-medialer Art, gemeinsam, daß sie kom-
plexe lokale Realitäten auf überschaubare geopolitische Abstraktionen
reduzieren. Zwar kann vor diesem Hintergrund festgehalten werden,
daß es sich bei der traditionellen Demarkationslinie zwischen Politi-
scher Geographie und Geopolitik in erster Linie um einen strategi-
schen Trennungsstrich handelt. Aus dessen Dekonstruktion leitet sich
aber kein Plädoyer für »Geopolitik« ab. Was sich aus dessen Dekon-
struktion hingegen ableitet, ist ein Plädoyer für eine auf Differenz be-

194

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fazit: Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks

ruhende politische Geographie, die darauf aufmerksam macht, daß jeg-
liches (Welt-)Ordnen letztlich mit einer auf je anderen Ausschlüssen
beruhenden imaginativen Geographie korreliert – mit einer imaginati-
ven Geographie, deren Evidenz es zu dekonstruieren gilt.
     Diese politische Geographie wendet sich nicht nur gegen das in
vermeintlich homogene Kulturräume zerfallene Welt-Bild der verschie-
denen geopolitischen Strategien. Sie wendet sich gleichermaßen gegen
das Bild des grenzenlosen Ausgleichs, das im Zusammenhang mit der
Globalisierungsdebatte (re-)produziert wird. Zwar vermag die Rede
von der Globalisierung auf einen ersten Blick den Anschein zu erwek-
ken, als bewirke »Globalisierung« eine Dislozierung, eine Entortung
diskursiv fixierter Identitäten. Aber im Verlauf der vierten Etappe
konnte die Rede von der Globalisierung als die Rede von der Globali-
sierung entlarvt werden, innerhalb derer zwei grundlegende Diskurse
des modernen Denkens – die liberale Universalität im Sinne des Na-
turrechts und der ethnische Partikularismus im Sinne des historischen
Rechts – in ein nicht aufzulösendes Streitgespräch verwickelt sind, das
letztlich keiner Person erlaubt, sich ihrer kulturellen Zugehörigkeit zu
entledigen.
     Dies bedeutet nicht nur, daß die Möglichkeit »ethnischer Konflik-
te« auch innerhalb der Rede von der Globalisierung immer schon an-
gelegt ist, sondern auch, daß das meist negativ konnotierte Phänomen
des Nationalismus als einer besonderen Form der kulturellen Identifi-
kation nicht so trennscharf vom meist positiv konnotierten Phänomen
des Nationalbewußtseins abzugrenzen ist, wie dies insbesondere in den
tagespolitischen Diskussionen rund um die »Fremden«- bzw. »Aus-
länder«-Feindlichkeit immer wieder getan wird. So politisch bequem
diese graduelle Unterscheidung also erscheinen mag: sie »ist theore-
tisch vergleichsweise beliebig und kann deshalb nicht als definitorische
Differenz benutzt werden«, wie Nassehi (1990: 264, Fußnote 4) im
Anschluß an Hans Mommsen (1986) betont. Diese Überlegung wird
übrigens von dem potentiellen Einwand, demzufolge es nicht den Na-
tionalismus, sondern historisch unterschiedliche Formen des Nationa-
lismus gebe, eher unterstrichen als in Frage gestellt.
     Damit sei nicht behauptet, die Gründe für die Katastrophen der
Moderne – von denen des Kolonialismus, denen des Nationalismus
und des Faschismus bis hin zu den ebenso aktuellen wie alltäglichen
Formen der »Fremden«- bzw. »Ausländer«-Feindlichkeit – würden

195

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nach der Reise: Zwischen vielen Welten denken(d)

hier ausschließlich im Paradox des humanistischen Universalismus
bzw. in der kontinuierlichen (Re-)Produktion (national-)kultureller
Demarkationslinien gesehen. Im Gegenteil sei an dieser Stelle noch
einmal dem Soziologen Nassehi zugestimmt, der festhält, daß die Ent-
stehungsbedingungen für die Katastrophen des Nationalismus und des
Faschismus – hier sei hinzugefügt: auch des Kolonialismus – »sicher
nicht allein in der Entstehung nationaler/ethnischer Identifikations-
muster [liegen]« (Nassehi 1990: 270, Fußnote 9). Vielmehr bekomme
in diesem Kontext Max Horkheimers »berühmtes Diktum, wer über
den Kapitalismus nicht reden wolle, müsse über den Faschismus
schweigen, nachträglich Recht« (ebd.) – was nicht bedeute, den Natio-
nalismus auf eine aus der Eigenlogik der kapitalistischen Gesellschaft
resultierende Größe zu reduzieren.
     Diese Argumentation weist zwei Verbindungen zu den Inhalten der
ersten Etappe dieser Reise auf. Dort wurden die (erkenntnis-)theore-
tischen Grundlagen für alle weiteren Interventionen insofern gelegt,
als das Phantasma objektiver Erkenntnis durch den welt-ordnenden
Jedermann ebenso dekonstruiert wurde wie dasjenige des selbst-iden-
tischen Jemand (Waldenfels 1990). Allerdings ergeben sich die Ver-
bindungen weniger aus diesen »hauptsächlichen« Terrains der Verstö-
rung. Die erste resultiert vielmehr aus dem besonderen Verhältnis von
Kulturalismus einerseits und Ökonomismus andererseits, das im Rah-
men der ersten Etappe skizziert wurde. Die Verhandlung des Hork-
heimer-Diktums durch Nassehi erinnert nämlich daran, daß das Ziel
eines anderen Denkens nicht darin bestehen kann, eine endgültige
Rangordnung unter diesen Polen aufstellen, ihr spannungsvolles Ver-
hältnis fixieren oder auf den Punkt bringen zu wollen. Das Ziel besteht
im Gegenteil darin, die Spannung zwischen diesen Polen aufrechtzu-
erhalten und ihr Verhältnis immer wieder neu zu verhandeln – und
zwar insofern, als die Felder diskursiver Ausschlüsse weder durch eine
kulturalistische noch durch eine ökonomistische Brille in ihrer Gesamt-
heit erfaßt werden können (vgl. auch McRobbie 1991).
     So sei an dieser Stelle noch einmal unterstrichen, daß es innerhalb
eines anderen Denkens nicht darum gehen kann, diskursive Aus-
schlüsse, seien sie nun ökonomischer, geschlechtsspezifischer oder
eben »kultureller« Art, in die Klammer eines ontologischen Kulturbe-
griffs zu ziehen. Entsprechend sperrt sich der andere Kulturbegriff
nicht nur gegen eine Fixierung auf das eifersüchtige »Andere« von Na-

196

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fazit: Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks

tur, wie sie gemeinhin aus einem objektivistischen, naturwissenschaft-
lichen Blick auf die »Ei(ge)ne Welt« resultiert. Er sperrt sich auch ge-
gen eine Fixierung auf das eifersüchtige »Andere« von Ökonomie und
Gesellschaft, wie sie vielfach dort vorgenommen wird, wo durch eine
objektivistische Brille auf die »Ei(ge)ne Welt der Sozialwissenschaf-
ten« geschaut wird. Das Kulturelle im Sinne der traveling theory ent-
zieht sich jeder Festlegung auf einen Gegenstand innerhalb eines ob-
jektivistischen Forschungsprogramms; es fungiert als Feld »einer un-
gleichmäßigen und unvollständigen Produktion von Sinn und Wert,
die häufig aus unvereinbaren Forderungen und Praktiken besteht«
(Bhabha 1996: 345-346) und aus dem realen Kampf um »soziales Über-
leben« (Bhabha 1994: 172; Übersetzung JL) resultiert.
     In der Betonung der Realität des Diskursiven liegt die zweite (und
vielleicht wichtigere) Verbindung zwischen der ersten Etappe einer-
seits und der Verhandlung des Horkheimer-Diktums durch Nassehi
andererseits – können doch beide als Plädoyers gelesen werden, den
Kampf um Repräsentation nicht als eine harmlose semantische Kabbe-
lei zu konzeptualisieren. Daraus folgt, daß in diesem Resümee nicht
nur auf das Feld der dekonstruktiven Verunsicherungen, sondern auch
auf dasjenige der Rekonstruktionen eingegangen werden muß – auch
wenn eine Trennung von dekonstruktiven und rekonstruktiven Ele-
menten lediglich in analytischer Hinsicht möglich ist. Auch wenn also
die Bewegung der Rekonstruktion »eigentlich« nicht von derjenigen
der Dekonstruktion getrennt werden kann, soll im folgenden jener Be-
reich eines anderen Denkens im Vordergrund stehen, in dessen Rah-
men insofern taktische Schließungen oder »Erdungen« vorgenommen
werden müssen, als der Essentialismus theoretisch zwar dekonstruiert
sein mag, politisch aber noch lange nicht aus der Welt ist (vgl. Hall
1997c).
     Da auch dieser zweite Teil der Zusammenfassung bei den Ergebnis-
sen der zweiten Etappe beginnen soll, sei hier zunächst eine recht
grundlegende Rekonstruktion genannt: die Rekonstruktion der geo-
graphischen Wirklichkeit als einer Wirklichkeit von Ausschlüssen. Sie
kann insofern als grundlegend bezeichnet werden, als sie es ist, die ein
anderes Denken dazu veranlaßt, dekonstruktiv-rekonstruktive Takti-
ken zu entwickeln – und zwar solche Taktiken, mittels derer es gelin-
gen kann, jene Wahrheiten und Identitäten sichtbar zu machen, die
vom modernen Welt-Ordnungsdenken ausgeschlossen und unsichtbar

197

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nach der Reise: Zwischen vielen Welten denken(d)

gemacht wurden (und vielfach immer noch ausgeschlossen und un-
sichtbar sind). Eine solche Taktik wurde – unter der Überschrift einer
anderen Geopolitik – im Rahmen der dritten Etappe in Anlehnung an
das Gedankengebäude der critical geopolitics entwickelt. Gemäß ihrem
theoretisch-praktischen Programm ist diese andere Geopolitik nicht
nur bestrebt, die multipel binären Welt-Bilder der unterschiedlichen
geopolitischen Strategien zu dekonstruieren, sondern macht sich auch
auf die Suche nach anderen und wenn möglich besseren Welt-Bil-
dern. Dabei möchte sie ausschließlich als das Andere der Geopolitik
gelten, nicht aber als »Geopolitik« an sich.
     Die Eigenschaft, als Anderes gelten zu wollen, teilt sie mit einem
Begriff, der innerhalb der vierten Etappe de- und rekonstruiert wurde:
dem Globalisierungsbegriff. Denn wie die andere Geopolitik, so
markiert auch der andere Begriff von Globalisierung lediglich eine
taktische Bewegung in einem Raum, den Michel de Certeau als den
»Ort des Anderen« (Certeau 1988:89) bezeichnet hat. Folglich zielt
der andere Begriff von Globalisierung nicht nur darauf ab, die Globa-
lisierungsdebatte, die er als Rede von der Globalisierung entlarvt, eines
falschen Universalismus zu überführen. Er zielt immer auch darauf ab,
solchen Wahrheiten und Identitäten zu ihrem Recht zu verhelfen, die
im Rahmen des falschen Universalismus (ein- und gleichzeitig) ausge-
schlossen wurden und vielfach immer noch (ein- und gleichzeitig) aus-
geschlossen sind.
     Damit erinnert er an eine andere Verortungs-Praxis – eine Veror-
tungs-Praxis, die sich immer wieder aufs neue zwischen den jeweiligen
Orten ihrer beiden Anderen bewegt: im Zwischen-Raum des in
ethnisch-territoriale Blöcke zerfallenen Welt-Bilds einerseits und des
grenzenlosen, »sich im Fluß befindenden« Welt-Bilds andererseits.
Zwar kann diese Praxis insofern nicht zu einer anderen Geographie
der Welt führen, als eine andere Geographie der Welt in einem auf
Differenz beruhenden Projekt schlicht nicht gezeichnet werden kann.
Aber im Rahmen ihrer beharrlichen Bewegungen scheinen immer wie-
der andere, vorläufige Bilder der Welt auf, die sich – einem Vexierbild
ähnlich – allen Versuchen der Fixierung entziehen. Wenn diese Bilder
zudem das Adjektiv »besser« für sich in Anspruch nehmen, dann ver-
bindet sich damit nicht der Gedanke an ein absolutes und endgültiges
»Besser«, wie es etwa mit der universalistischen Moral der Aufklärung
verbunden ist. Zwar wendet sich eine andere Verortungs-Praxis gegen

198

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fazit: Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks

die Durchsetzung partikularistischer »Eigen«-Interessen auf Kosten der
jeweiligen »Anderen«. Aber da sie gleichzeitig an den inklusiv-ex-
klusiven, den falschen Charakter der universalistischen Interventionen
im Sinne der conditio humana erinnert, macht sie auch darauf auf-
merksam, daß der Traum einer universellen Moral als ausgeträumt zu
bezeichnen ist (vgl. Podak 2000). Und nicht zuletzt strebt sie danach,
jenen Wahrheiten und Identitäten zu ihrem Recht zu verhelfen, die
gleichsam unter der Hand immer wieder aufs neue ausgeschlossen
werden – wobei sie allerdings nicht umhin kommt, immer wieder auch
den vorläufigen, hybriden Charakter der von ihr verhandelten (und
»eigentlich« aller) Wahrheiten und Identitäten zu betonen.
     Abschließend sei diejenige Rekonstruktion genannt, die im Rahmen
der ersten Etappe vollzogen oder, besser gesagt, eingeleitet wurde. An-
gesprochen ist hier die Rekonstruktion eines anderen Denkens als das
Andere des westlichen Einheitsdenkens und damit die wohl grundle-
gendste der ganzen Reise. Wie eine andere Verortungs-Praxis, so zielt
auch ein anderes Denken darauf ab, sich zwischen Identität und Dif-
ferenz zu bewegen, ohne die Unvereinbarkeit dieser beiden Pole auf-
zuheben. Mit anderen Worten: So wichtig es auf dem Terrain der Ver-
störungen ist, den Pol der Identität nicht zu vergessen, so wichtig ist es
auf dem Terrain der Rekonstruktionen, den Pol der Differenz nicht
aus den Augen zu verlieren. Denn würde die Differenz aus den Augen
verloren, dann täte ein anderes Denken letztlich nichts anderes als
das, was es dem modernen Denken zum Vorwurf macht: Es würde
sich auf die verzweifelte Suche nach der Einheit von Einheit und Viel-
heit begeben; es würde die »Sehnsucht nach dem Ganzen und dem Ei-
nen« (Lyotard 1990: 48) (re-)produzieren und damit unweigerlich den
modernen Kampf gegen das Unbestimmte (Bauman 1998: 31) führen.
Es würde Wahrheiten bezeichnen und Identitäten fixieren. Es würde
die Welt von einem freischwebenden Aussichtspunkt aus ordnen, ohne
zu bedenken, daß es einen solchen Aussichtspunkt schon allein des-
halb nicht geben kann, weil es die Welt als solche nicht gibt. Das Fazit
dieser Reise kann folglich nur in der Aufforderung bestehen, den Blick
von »Nirgendwo«, sei es ein »anderer« oder sei es der »eigene«, zu
verunsichern und sich auf diese Weise weniger auf die Beobachtung
des jeweiligen Gegenstands als auf die Art und Weise zu konzentrie-
ren, in der dieser Gegenstand (re-)produziert wird.

199

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nach der Reise: Zwischen vielen Welten denken(d)

Ausblick: Ein »Nach-der-Reise« gibt es (nicht) …

Im Anschluß an das Fazit klären sich die eingangs gestellten Fragen.
Denn wenn das Fazit in der Aufforderung besteht, den geographi-
schen Blick zu verunsichern, dann bedeutet diese Reise – verglichen
mit traditionellen Reisen – gleichzeitig ein Weniger und ein Mehr an
Erfolg. Sie bedeutet ein Weniger an Erfolg, weil sich nach dieser Reise
keine gesicherten Standpunkte mehr bezeichnen lassen und das Ziel
einer anderen Geographie der Welt nicht erreicht werden konnte; sie
bedeutet ein Mehr an Erfolg, weil sich nach dieser Reise keine gesi-
cherten Standpunkte mehr bezeichnen lassen und das Ziel einer ande-
ren Geographie der Welt nicht erreicht werden konnte. Diese (ver-
meintlichen) Paradoxien können als symptomatisch für das auf dieser
Reise entwickelte, skizzierte und ansatzweise vielleicht auch ange-
wandte Denken gelten. Denn in ihnen wird noch einmal deutlich, daß
diese Reise nicht auf ein meßbares Mehr oder Weniger an objektivem
Wissen abzielte, das den Weg zu einer anderen Geographie der Welt
weisen könnte. Diese Reise zielte auf ein anderes Denken ab, das letzt-
lich mehr Fragen stellt, als es Antworten gibt.
     Wenn sich aber nach dieser Reise keine gesicherten Standpunkte
mehr bezeichnen lassen und wenn das Fazit lautet, den geographischen
Blick zu verunsichern, dann wird auch deutlich, was es mit dem
»Nach-der-Reise« auf sich hat. Denn dann wird deutlich, daß es dieses
»Nach-der-Reise«, so paradox dies klingen mag, gibt und gleichzei-
tig nicht gibt. In diesem Doppel zeigt sich einmal mehr der »Übergang
von einer linearen Konzeption zu einem anderen Verständnis von
Zeit (…) – zu einem Verständnis von Zeit, das deren paradoxen Cha-
rakter stärker berücksichtigt und in den Vordergrund spielt« (Bronfen
u. Marius 1997: 9). Auch wenn die Reise also formal abgeschlossen
wurde und daher in chronologischem Sinn als »der Vergangenheit an-
gehörig« bezeichnet werden kann, so bedeutet dies nicht, daß die Reise
tatsächlich beendet wäre. Sie stellt ein immer wieder anderes Projekt
dar, das nicht wirklich beendet, sondern lediglich taktisch abgeschlos-
sen werden kann und dessen Ziel darin besteht, dem Denken der
»Ei(ge)nen Welt« ein Denken zwischen vielen Welten entgegenzuset-
zen.
     Damit erklärt sich auch, warum sich im Anschluß an diese Reise
keine Trauer darüber einstellen mag, daß sie vorüber ist: Diese Trauer

200

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausblick: Ein »Nach-der-Reise« gibt es (nicht) …

erübrigt sich schlicht. Und was sich ebenfalls erübrigt, ist die Freude,
wieder zu Hause zu sein. Denn es gibt schlicht kein Zuhause, keinen
»heimlichen« und sicheren Ort (mehr), zu dem zurückgekehrt werden
könnte, zumindest nicht im »eigentlichen«, im essentialistischen Sinne
(vgl. Bhabha 1997b). Was bleibt, ist »Unheimliches« – wobei der Be-
griff des Unheimlichen weder mit romantischen Vorstellungen einer
horizonterweiternden »Selbst«-Findung noch mit nostalgischen Ge-
danken an eine »sichere Heimat« aufgeladen werden sollte. Sowenig
nämlich, wie Edward Said (1997) schreibt, die schlichte Existenz post-
kolonialer Migrantinnen und Migranten ein Programm oder eine Visi-
on darstellt, sowenig sollte auch die schlichte »Nicht-Existenz« eines
gesicherten Heims (oder einer Heimat) als romantisches Programm
oder als bedrohliche Vision verstanden werden. Um eine Feststellung
von Elisabeth Bronfen und Benjamin Marius (1997) wieder aufzuneh-
men: Es geht nicht darum, ob wir Heimatlosigkeit für erstrebenswert
halten oder nicht – und zwar schon allein deshalb nicht, weil auch der
größte Aufwand schlicht nicht ausreicht, ein Heim zu schaffen, wo
kein Heim existieren kann (vgl. Vidler 1993). Es geht allein darum, wie
wir mit Heimatlosigkeit umgehen. Insofern sollte der Topos des Un-
heimlichen (und auch dies teilt er mit der Bedingung der kulturellen
Hybridität) lediglich als ein geeigneter Ansatzpunkt gelesen werden,
an dem die wirkliche Arbeit, die harte Arbeit, beginnen könnte.
     Die taktische Schließung »Nach-der-Reise« bedeutet demnach
nichts anderes, als die beiden theoretisch-praktischen Ansatzpunkte
– die schlichte »Nicht-Existenz« einer essentialistischen Heimat im
Sinne der Transterritorialität einerseits und die schlichte Existenz kul-
tureller Hybridität im Sinne der Transkulturalität andererseits – ernst
zu nehmen und die harte, die wirkliche Arbeit des »Lokal denken,
global handeln!« anzugehen: diejenige Arbeit, die in der permanenten
Verunsicherung auch des »eigenen« Blicks besteht. Und vielleicht be-
steht die größte Schwierigkeit tatsächlich darin, die theoretisch-prakti-
schen Verunsicherungen nicht allein auf den geographischen Blick
Anderer, sondern auch auf den »eigenen« Blick anzuwenden. Dies
impliziert nämlich, jeden »Gestus des Besserwissens« (Nassehi 1999:
360) zu vermeiden. Doch es ist nicht allein der »Gestus des Besserwis-
sens«, der quer zu den Ansprüchen eines anderen Denkens liegt.
Auch der Gestus, im »eigenen« Arbeiten etwas »Neues«, noch nie Da-
gewesenes zu sehen, steht im Widerspruch zu den theoretisch-prakti-

201

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nach der Reise: Zwischen vielen Welten denken(d)

schen Inhalten eines anderen Denkens. So sei noch einmal betont,
daß »das veraltete und überholte Denken der Moderne« ebensowenig
existieren kann wie »das neue Denken der Postmoderne« – unterstellt
diese Einteilung doch jenes chronologische Schema des »Davor« und
»Danach«, dessen Semantik es, wie Waldenfels (1990) festhält, gerade
zu befragen gilt, und kann doch das gemeinhin als »modern« bezeich-
nete Denken nicht vollends auf die Bewegung des ad unum vertere re-
duziert werden.
     Auch wenn es also »eigentlich« auf der Hand liegt, warum die harte
Arbeit des »Nach-der-Reise« weder mit der Überzeugung, »besser«
zu wissen, noch mit der Überzeugung, »Neues« zu wissen, verrichtet
werden sollte, so wurde die Empfehlung, beides zu vermeiden, nicht
von ungefähr ausgesprochen. Denn schon ein flüchtiger Blick auf die
jüngere sozialwissenschaftliche Literatur macht deutlich, daß die Dif-
ferenz, wenn nicht zur Göttin, so doch zumindest zur (vermeintlich
»neuen« und »besseren«) Modeberaterin des wissenschaftlichen Zeit-
geists erhoben worden ist. Dabei ist es nicht allein die Etikettierung
des Differenzdenkens als grundsätzlich »neu« oder »besser«, die pro-
blematisch wirkt. Vielmehr bewirkt seine Inkorporierung in den Wis-
senschaftsbetrieb auch eine Harmonisierung und Vereinheitlichung
von Differenz – von Differenz im allgemeinen und insbesondere auch
der radikalen theoretisch-praktischen Projekte, die im »Stammbuch«
eines anderen Denkens eingeschrieben sind:

»Wie gewöhnlich bläht sich die Semantik einer Formel, wenn sie in aller Mun-
de ist, gewaltig auf und saugt sich voll mit den Bedeutungswünschen, Harmo-
nisierungs- und Selbstlegitimierungsbemühungen der Zitierer. Eine solche se-
mantische Entankerung endet tendenziell bei einer Leerformel« (Hard 1998:
250-251).

Und so kann man sich denn auch des Eindrucks nicht erwehren, die
Namen Michel Foucaults, Pierre Bourdieus oder Donna Haraways
seien auf Schlagworte reduziert, die weniger für eine praktische Betei-
ligung an konkreten politischen Auseinandersetzungen als vielmehr
für pawlowsche Vokabeln im karriere- und disziplinpolitischen Kampf
eines weichgespülten sozialwissenschaftlichen »Mainstreams der Min-
derheiten« stehen.
     Aber muß an dieser Stelle nicht insofern innegehalten werden, als

202

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausblick: Ein »Nach-der-Reise« gibt es (nicht) …

weiter oben festgehalten wurde, daß die größte Schwierigkeit der har-
ten, der »eigentlichen« Arbeit des »Nach-der-Reise« vielleicht darin
besteht, die theoretisch-praktischen Verunsicherungen auf den »eige-
nen« Blick, auf das »eigene« Arbeiten anzuwenden? Dieser Anspruch
soll nun ernst genommen werden – was nichts anderes bedeutet, als
einräumen zu müssen, daß auch das »eigene« Arbeiten zu der von Hard
(ebd.) beschriebenen »semantischen Entankerung« beiträgt. Im Klar-
text: Auch wenn auf der Reise zu einer anderen Geographie der Welt
versucht wurde, die dissidenten Potentiale eines anderen Denkens zu
unterstreichen, so beförderte doch auch diese Reise unweigerlich den-
jenigen Prozeß, den Lawrence Grossberg (1997), in bezug auf die cul-
tural studies, als »Cross Road Blues« bezeichnet hat und an dessen
Ende »Differenz« nur noch die Position einer Leerformel markieren
wird. Auch die Suche nach einer anderen Geographie der Welt muß
sich den Vorwurf gefallen lassen, zur Harmonisierung und Befriedung
von Differenz beizutragen – auch wenn (und vielleicht sogar gerade
weil) sie doch »eigentlich« bestrebt ist, Harmonisierung und Befrie-
dung zu verstören.
     In diesem Kontext ist auch der wohl schwerwiegendste Vorwurf zu
sehen, der gegen ein Denken im Zwischen-Raum geltend gemacht
wird. Dabei handelt es sich um den Vorwurf, daß auch ein anderes
Denken letztlich nicht über das vereinheitlichende und identifizieren-
de Denken der westlichen Moderne hinauskommen könne, in dessen
Mittelpunkt das westliche, männliche und besitzende Subjekt steht.
Auch dieser Vorwurf wird insbesondere von solchen Vertreterinnen
und Vertretern formuliert, die einem anderen Denken nicht nur
wohlwollend gegenüberstehen, sondern ihre theoretisch-praktische
Arbeit als Teil anderer Projekte betrachten – sei es nun mit eher
postkolonialem oder mit eher (post-)feministischem Schwerpunkt. So
schreibt etwa Vivek Dhareshwar: »Poststructuralist theory seemed to
promise a language to demarcate and deconstruct the hegemonic dis-
course of the West; and yet it has been unable to conceive of alterity as
anything other than its own reflection« (Dhareshwar 1990: 240). Die-
ser Vorwurf stellt wohl tatsächlich den »größten anzunehmenden
Vorwurf« dar, denn er stellt und beantwortet zugleich die Frage, ob
nicht auch die traveling theory, die immer wieder andere Theorie,
letztlich »immer noch die ›Psyche‹ des Westens repräsentiert, den Spie-
gel, in dem das Subjekt des Westens sich festhält, selbst wenn es dies

203

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nach der Reise: Zwischen vielen Welten denken(d)

nur tut, um sein eigenes Verschwinden zu beklagen« (ebd.; Überset-
zung JL).
     Wenn dieser Vorwurf ebensowenig von der Hand zu weisen ist wie
derjenige der Harmonisierung von Differenz, dann stellt sich die Frage
nach seinen Konsequenzen in bezug auf die Sinnhaftigkeit eines ande-
ren Denkens im allgemeinen und des »Nach-der-Reise« im besonde-
ren. Denn wenn ein anderes Denken insofern letztlich zum Scheitern
verurteilt ist, als es trotz aller Bemühungen nichts anderes zu (re-)
produzieren vermag als das, was es »eigentlich« zu überwinden ge-
hofft hatte – dann muß das Projekt des »Nach-der-Reise« in Frage ge-
stellt werden. Denn dann stellt sich die Frage, warum die wirkliche,
die harte Arbeit des »Lokal denken, global handeln!« überhaupt ange-
gangen werden sollte.
     Aber lassen die genannten Vorwürfe gegen ein anderes Denken
tatsächlich keine andere Wahl als die schlechte Wahl der Resignation?
Eine Antwort auf diese Frage soll in den Arbeiten einer Theoretikerin
gesucht werden, deren Arbeiten sowohl als postkolonial als auch als
(post-)feministisch gelten können: in den Arbeiten Gayatri Chakra-
vorty Spivaks. Freilich kann es nicht darum gehen, die Interventionen
dieser Autorin auf den Punkt zu bringen – können doch fixierende
Zuschreibungen dieser Art schon allein deshalb nicht vorgenommen
werden, weil, wie Foucault (1981: 36) schreibt, einzelne Bücher ledig-
lich Knoten in einem Netz markieren und ihre Grenzen nie sauber und
streng geschnitten sind. Zudem erscheint es – praktisch gesprochen –
unmöglich, die differenten Argumente Spivaks auf einen Nenner zu
bringen. Dennoch kann vielleicht folgendes festgehalten werden: Ob-
wohl (oder gerade weil) es in ihren Augen kein »Außerhalb« des kolo-
nialen, westlichen und männlichen Diskurses geben kann; obwohl
(oder gerade weil) das marginalisierte Subjekt in ihren Augen nicht
sprechen kann – »the subaltern cannot speak« (Spivak 1994: 104) –, so
hält sie doch an einem anderen Denken fest. Denn ihr dekonstrukti-
vistischer Standpunkt besteht in der »eigentlich unmöglichen Verwei-
gerung gegenüber einer Struktur, die man angreift und zugleich verin-
nerlicht hat« (Spivak 1993: 60, zit. in Grimm 1997: 52).
     Der letzte Satz zeigt, warum die skizzierten Vorwürfe schließlich
doch eine andere Wahl als die schlechte Wahl der Resignation lassen.
Denn er verweist auf ein unauflösliches Dilemma: ein Dilemma, das
darin besteht, immer wieder aufs neue Vielheiten zu produzieren und

204

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ausblick: Ein »Nach-der-Reise« gibt es (nicht) …

die Grenzen sprachlicher Bezeichnungen überschreiten zu wollen –
und doch immer schon zu wissen, daß Vielheiten nicht produziert und
die Grenzen sprachlicher Bezeichnungen nicht überschritten werden
können. Damit beschreibt er ein Dilemma, das bereits in der Einlei-
tung problematisiert wurde und das als grundlegend für ein anderes
Denkens gelten kann: Die Sprache gestattet es nicht, über den Begriff

3hinauszugelangen (Adorno 1982: 27), und jeder Satz schließt mit ei-
nem Punkt, der das »Immer-auch-anders-sein-Können« der Bedeu-
tungen radikal reduziert.
     Wenn dieses Dilemma aber schon vor der Reise bestand und die
Reise trotzdem unternommen wurde, dann sollte es auch nach dieser
Reise nicht dazu führen, entmutigt die Hände in den Schoß zu legen.
Mit anderen Worten: Auch wenn (oder gerade weil) die Vorwürfe
ernst genommen werden müssen; auch wenn (oder gerade weil) es auf
der Reise nicht gelingen konnte, über den Begriff hinauszugelangen;
auch wenn (oder gerade weil) die Suche nach einer anderen Geogra-
phie der Welt letztlich erfolglos blieb, so besteht kein Anlaß zur Re-
signation. Im Gegenteil – hat sich doch im Verlauf der Reise gezeigt,
daß es gar nicht im Sinne eines anderen Denkens sein kann, über den
Begriff hinauszugelangen bzw. eine andere Geographie der Welt
skizzieren zu wollen. Denn dies würde letztlich bedeuten, die erhabe-
ne Perspektive der freischwebenden Beobachterin bzw. des freischwe-
benden Beobachters für sich zu reklamieren und damit letztlich die
Perspektive Gottes, dem allein das Privileg zusteht, eine Perspektive
des Nirgendwo einzunehmen, und der deshalb ohne Perspektive aus-
kommt (Nassehi 1999: 354). Und aus diesem Grund bleibt auch nach
der Reise nichts weiter als die Einladung an alle Mitreisenden, sich
trotz – oder gerade wegen – der widrigen Umstände in einem ande-
ren Denken zu üben und die wirkliche, die harte Arbeit des »Lokal
denken, global handeln!« anzugehen.

205

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 193-205) T01_05 schluss.p 313510636970

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
 
 
 
 
 

Danksagung

Dieses Buch entstand auf der Grundlage meiner Dissertation »Vom
Mittelpunkt der Erde zu einer anderen Geographie der Welt. Eine
postkoloniale Reise«. Ein großes Dankeschön gilt deren Betreuern,
den Professoren Hans Böhm (Universität Bonn) und Klaus Kost (Uni-
versität Bochum). Ebenso möchte ich mich bei meinem Vater Gerhart
Lossau sowie – stellvertretend für die Graduiertenförderung Nord-
rhein-Westfalen, die mir ein Stipendium gewährte – bei Frau Merz und
Herrn Klick bedanken. Gerne danke ich auch Roswitha Gost und Ka-
rin Werner vom transcript Verlag, die die Veröffentlichung mit Rat
und Tat gefördert haben. Romeo Bertolini, Salim Deeb, Michael Flit-
ner, Glenn Jäger, Brigitte Konradt, Thomas Kunz, Roland Lippuner,
Christian Mohr, Tilmann Müller, Christoph Ramm, Markus Rieger,
Anemone Schneider, Ute Wardenga, Volker Winkelhake, Esther Win-
kelmann, Johannes Wirths, Günter Wolkersdorfer und Gülsüm Yil-
maz danke ich schließlich herzlich für ihre Anregungen, für ihre Kritik
und/oder für ihre praktische Unterstützung.

Glasgow, im Dezember 2001 Julia Lossau

206

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 206    ) T01_06 danksagung.p 313510636978

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

 
 
 
 
 
 

Literatur

Adanir, Fikret (1995): Geschichte der Republik Türkei. = Meyers Fo-
rum 32. Mannheim/Leipzig/Zürich/Wien.

Adorno, Theodor W. (1967): Zum Klassizismus von Goethes Iphige-
nie. In: ders.: Noten zur Literatur. Hg. von Rolf Tiedemann. Frank-
furt a. Main: 495-514.

3Adorno, Theodor W. ( 1982): Negative Dialektik. Frankfurt a. Main.
Agnew, John (1994): The territorial trap: the geographical assumptions

of international relations theory. In: Review of International Politi-
cal Economy 1: 53-80.

Agnew, John (1995): The hidden geographies of social science and the
myth of the »geographical turn«. Guest editorial. In: Environment
and Planning D: Society and Space 13: 379-380.

Albrow, Martin (1999): Die Weltgesellschaft. »Willkommen im globa-
len Zeitalter«. In: Pongs, Armin (Hg.): In welcher Gesellschaft le-
ben wir eigentlich? Gesellschaftskonzepte im Vergleich. Bd. 1.
München: 27-45.

Althusser, Louis (1968): Marxismus und Humanismus. In: ders.: Für
Marx. Frankfurt a. Main: 168-202.

Anderson, Benedict (1992): The new world disorder. In: New Left
Review 193: 3-13.

2Anderson, Benedict ( 1993): Die Erfindung der Nation. Zur Karriere
eines folgenreichen Konzepts. Frankfurt a. Main.

Archer, Margaret S. (1991): Sociology for one world. Unity and diver-
sity. In: International Sociology 6: 131-147.

Bachelard, Gaston (1960): Poetik des Raumes. München.
8Bachelard, Gaston ( 1963): Le nouvel esprit scientifique. Paris.
4Bachelard, Gaston ( 1965): La formation de l’esprit scientifique. Paris.

Baecker, Dirk (2000): Gesellschaft als Kultur. In: ders.: Wozu Kultur?
Berlin: 45-57.

207

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Bahadir, Şefik A. (1997): Die Zollunion der Türkei mit der Europä-
ischen Union – ein Schritt auf dem Weg zur Vollmitgliedschaft? In:
Aus Politik und Zeitgeschichte B 11/97: 33-40.

Baringhorst, Sigrid (1998): Politik als Kampagne. Zur medialen Erzeu-
gung von Solidarität. Opladen.

Bartels, Dietrich (1970): Einleitung. In: ders. (Hg.): Wirtschafts- und
Sozialgeographie. = Neue wissenschaftliche Bibliothek 35. Köln/
Berlin: 13-48.

2Bartels, Dietrich u. Hard, Gerhard ( 1975): Lotsenbuch für das Studi-
um der Geographie. Kiel/Bonn.

Barthes, Roland (1964): Mythen des Alltags. Frankfurt a. Main.
Bauman, Zygmunt (1995): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der

Eindeutigkeit. Hamburg.
Bauman, Zygmunt (1998): Moderne und Ambivalenz. In: Bielefeld,

Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Al-
ten Welt? Hamburg: 23-49.

Benjamin, Walter (1974): Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter
des Hochkapitalismus. Frankfurt a. Main.

Berg, Lawrence D. (1993): Between modernism and postmodernism.
In: Progress in Human Geography 17: 490-407.

Bergdoll, Udo (2000): In Lauerstellung. Die Nato tut sich schwer mit
der EU-Sicherheitspolitik. In: Süddeutsche Zeitung (14.12.2000).

Berger, Peter u. Luckmann, Thomas (1969): Die gesellschaftliche Kon-
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie.
Frankfurt a. Main.

Bhabha, Homi K. (1994): The postcolonial and the postmodern: the
question of agency. In: ders.: The location of culture. London/New
York: 171-197.

Bhabha, Homi K. (1996): Postkoloniale Kritik. Vom Überleben der
Kultur. In: Das Argument 215: 345-359.

Bhabha, Homi K. (1997a): Die Frage der Identität. In: Bronfen, Elisa-
beth; Marius, Benjamin u. Steffen, Therese (Hg.): Hybride Kultu-
ren. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte.
Tübingen: 97-122.

Bhabha, Homi K. (1997b): Verortungen der Kultur. In: Bronfen, Eli-
sabeth; Marius, Benjamin u. Steffen, Therese (Hg.): Hybride Kultu-
ren. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte.
Tübingen: 123-148.

208

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Bitterli, Urs (1976): Die »Wilden« und die »Zivilisierten«. Grundzüge
einer Geistes- und Kulturgeschichte der europäisch-überseeischen
Begegnung. München.

Bloedner, Dominik (1999): Differenz, die einen Unterschied macht.
Geschichtlicher Pfad und Abweg der Cultural Studies. In: Engel-
mann, Jan (Hg.): Die kleinen Unterschiede. Der Cultural Studies
Reader. Frankfurt a. Main/New York: 64-79.

Blotevogel, Hans H. (1999): Sozialgeographischer Paradigmenwech-
sel? Eine Kritik des Projekts der handlungszentrierten Sozialgeo-
graphie. In: Meusburger, Peter (Hg.): Handlungsorientierte Sozial-
geographie. Benno Werlens Entwurf in kritischer Diskussion. =
Erdkundliches Wissen 130. Stuttgart: 1-33.

Böhm, Hans (2000): Annäherungen. Carl Troll (1899-1975) – Wissen-
schaftler in der NS-Zeit (unveröffentlichtes Manuskript).

Boesler, Klaus-Achim (1969): Kulturlandschaftswandel durch raum-
wirksame Staatstätigkeit. = Abhandlungen des 1. Geographischen
Instituts der Freien Universität Berlin 12: 9-27.

Boesler, Klaus-Achim (1974): Gedanken zum Konzept der politischen
Geographie. In: Die Erde 105: 7-33.

Boesler, Klaus-Achim (1997): Neue Ansätze der Politischen Geogra-
phie und Geopolitik. In: Erdkunde 51: 309-317.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Ver-
nunft. Frankfurt a. Main.

Bourdieu, Pierre (1997): Männliche Herrschaft revisited. In: Femini-
stische Studien 15: 88-99.

Brill, Heinz (1994): Geopolitik heute – Deutschlands Chance? Frank-
furt a. Main/Berlin.

Brill, Heinz (1998): Die geopolitische Lage der Türkei im Wandel.
Von der Südostflanke der NATO zur eurasischen Regionalmacht?
In: Österreichische Militärzeitschrift 2/98: 113-120.

Brogiato, Heinz P. (1998): »Wissen ist Macht – geographisches Wissen
ist Weltmacht«. Die schulgeographischen Zeitschriften im deutsch-
sprachigen Raum (1880-1945) unter besonderer Berücksichtigung
des Geographischen Anzeigers. = Materialien zur Didaktik der
Geographie 18. Trier.

Bronfen, Elisabeth u. Marius, Benjamin (1997): Hybride Kulturen.
Einleitung zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte.
In: Bronfen, Elisabeth; Marius, Benjamin u. Steffen, Therese (Hg.):

209

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Hybride Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikultu-
ralismusdebatte. Tübingen: 1-29.

Brzezinski, Zbigniew (1997): Die einzige Weltmacht. Amerikas Strate-
gie der Vorherrschaft. Weinheim/Berlin.

Butler, Judith (1993): Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und
die Frage der »Postmoderne«. In: Benhabib, Seyla u. a. (Hg.): Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegen-
wart. Frankfurt a. Main: 31-58.

Certeau, Michel de (1988): Kunst des Handelns. Berlin.
Comte, Auguste (1956): Rede über den Geist des Positivismus. Hg.

von Iring Fetscher. Hamburg.
Crush, Jonathan (1994): Post-colonialism, de-colonization, and geo-

graphy. In: Godlewska, Anne u. Smith, Neil (Hg.): Geography and
empire. Oxford: 333-350.

Curry, Michael R. (1991): Postmodernism, language, and the strains of
modernism. In: Annals of the Association of American Geogra-
phers 81: 210-228.

Dalby, Simon (1988): Geopolitical discourse: the Soviet Union as
other. In: Alternatives 13: 415-442.

Dalby, Simon (1990): American security discourse: the persistence of
geopolitics. In: Political Geography Quarterly 9: 171-188.

Dalby, Simon (1991): Critical geopolitics: discourse, difference, and
dissent. In: Environment and Planning D: Society and Space 9:
261-283.

Dath, Dietmar (2000): Die große Leere. In: Jungle World (24.5.2000).
Deleuze, Gilles (1992): Differenz und Wiederholung. München.
Deleuze, Gilles u. Guattari, Félix (1977): Rhizom. Berlin.
Demangeon, Albert (1932): Géographie politique. In: Annales de

Géographie 41: 22-31.
Derrida, Jacques (1988): Fines hominis. In: ders.: Randgänge der Phi-

losophie. Hg. von Peter Engelmann. Wien: 119-141.
Derrida, Jacques (1990a): Die différance. In: Engelmann, Peter (Hg.):

Postmoderne und Dekonstruktion. Texte französischer Philoso-
phen der Gegenwart. Stuttgart: 76-113.

Derrida, Jacques (1990b): Semiologie und Grammatologie. Gespräch
mit Julia Kristeva. In: Engelmann, Peter (Hg.): Postmoderne und
Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart.
Stuttgart: 140-164.

210

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Deutsche, Rosalyn (1991): Boys town. In: Environment and Planning
D: Society and Space 9: 5-30.

Deutscher Bundestag (1999): Plenarprotokoll 14/64. Stenographischer
Bericht. 64. Sitzung. Berlin, Freitag, den 29. Oktober 1999. http://
www.bundestag.de./pp/9000509.htm.

Dhareshwar, Vivek (1990): The predicament of theory. In: Kreiswirth,
Martin u. Cheetham, Mark (Hg.): Theory between the disciplines:
authority/vision/politics. Ann Arbor: 231-250.

Diederichsen, Diedrich (2000): Kritik? Konsequenzen! In: Jungle
World (6.12.2000).

Dodds, Klaus-John (1993): Geopolitics, experts and the making of
foreign policy. In: Area 25: 70-74.

Dodds, Klaus-John u. Sidaway, James D. (1994): Locating critical geo-
politics. In: Environment and Planning D: Society and Space 12:
515-524.

Dreyfus, Hubert L. u. Rabinow, Paul (1987): Vorwort. In: dies. (Hg.):
Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik.
Frankfurt a. Main: 11-13.

Driver, Felix (1992): Geography’s empire: histories of geographical
knowledge. In: Environment and Planning D: Society and Space 10:
23-40.

Dürr, Heiner (1986): Was könnte das sein: eine geographische Theo-
rie? In: Köck, Helmuth (Hg.): Theoriegeleiteter Geographieun-
terricht. = Geographiedidaktische Forschungen 15. Gießen: 197-
214.

Duncan, James u. Ley, David (1993): Introduction: Representing the
place of culture. In: dies. (Hg.): Place, culture, representation. Lon-
don/New York: 1-21.

Eagleton, Terry (1990): The ideology of the aesthetic. Oxford/Cam-
bridge, Mass.

3Eagleton, Terry ( 1994): Einführung in die Literaturtheorie. Stutt-
gart/Weimar.

Ehlers, Eckart (1996): Kulturkreise – Kulturerdteile – Clash of Civili-
zations. Plädoyer für eine gegenwartsbezogene Kulturgeographie.
In: Geographische Rundschau 48: 338-344.

Engelmann, Jan (1999): Think different. Eine unmögliche Einleitung.
In: ders. (Hg.): Die kleinen Unterschiede. Der Cultural Studies-
Reader. Frankfurt a. Main/New York: 7-31.

211

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Engelmann, Peter (1990): Einführung: Postmoderne und Dekonstruk-
tion. Zwei Stichwörter zur zeitgenössischen Philosophie. In: ders.
(Hg.): Postmoderne und Dekonstruktion. Texte französischer Phi-
losophen der Gegenwart. Stuttgart: 6-32.

Engelmann, Peter (1991): Von der »Idee« zum »Signifikat«. Derridas
Transformation der Metaphysikkrititk Heideggers. In: Margreiter,
Reinhard u. Leidlmair, Karl (Hg.): Heidegger. Technik – Ethik –
Politik. Würzburg: 67-75.

EXPO 2000 Hannover GmbH (2000): Die Entdeckung einer neuen
Welt. http://www.exp02000.de/deutsch/themenpark/.

Fanon, Frantz (1981): Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt a.
Main.

Finkielkraut, Alain (1989): Die Niederlage des Denkens. Reinbek b.
Hamburg.

Flax, Jane (1990): Thinking fragments: psychoanalysis, feminism, and
postmodernism in the contemporary West. Los Angeles, CA/Ox-
ford.

Flitner, Michael (1998): Konstruierte Naturen und ihre Erforschung.
In: Geographica Helvetica 54: 89-95.

Flitner, Michael (1999): Im Bilderwald: Politische Ökologie und die
Ordnungen des Blicks. In: Zeitschrift für Wirtschaftsgeographie 43:
169-183.

Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte
des Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt a. Main.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie
der Humanwissenschaften. Frankfurt a. Main.

Foucault, Michel (1977): Überwachen und Strafen. Frankfurt a. Main.
Foucault, Michel (1978): Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wis-

sen und Wahrheit. Berlin.
Foucault, Michel (1980): Power/Knowledge. Selected interviews and

other writings 1972-1977. Hg. von Colin Gordon. New York.
Foucault, Michel (1981): Archäologie des Wissens. Frankfurt a. Main.
Foucault, Michel (1991): Andere Räume. In: Wentz, Martin (Hg.):

Stadt-Räume. Die Zukunft des Städtischen. = Frankfurter Beiträge
2. Frankfurt a. Main: 65-72.

Freud, Sigmund (1963): Das Unheimliche. Aufsätze zur Literatur.
Frankfurt a. Main.

Fritz-Vannahme, Joachim (1994): Die Nation als Idee und Theater.

212

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Der französische Geograph Yves Lacoste zeigt, daß Geopolitik
nicht notwendig reaktionär ist. In: DIE ZEIT (11.2.1994).

Fukuyama, Francis (1995): Konfuzius und Marktwirtschaft. Der Kon-
flikt der Kulturen. München.

Gandhi, Leela (1998): Postcolonial theory. A critical introduction.
New York.

Gasteyger, Curt (1999): Grundzüge künftiger Weltpolitik. In: Interna-
tionale Politik 8/99: 1-8.

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Bemerkungen zu einer
deutenden Theorie von Kultur. In: ders.: Dichte Beschreibung. Bei-
träge zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt a. Main: 7-43.

Giddens, Anthony (1984): Interpretative Soziologie. Eine kritische
Einführung. Frankfurt a. Main/New York.

Giddens, Anthony (1985): The nation-state and violence. Volume two
of A contemporary critique of historical materialism. Cambridge.

Giddens, Anthony (1995): Konsequenzen der Moderne. Frankfurt a.
Main.

Göttlich, Udo (1999): Unterschiede durch Verschieben. Zur Theorie-
politik der Cultural Studies. In: Engelmann, Jan (Hg.): Die kleinen
Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader. Frankfurt a. Main/
New York: 49-63.

Graham, Julie (1990): Theory and essentialism in Marxist geography.
In: Antipode 22: 141-156.

Gregory, Derek (1994): Geographical imaginations. Cambridge.
Gregory, Derek (1995a): Between the book and the lamp: imaginative

geographies of Egypt, 1849-50. In: Transactions of the Institute of
British Geographers 20 (NS): 29-57.

Gregory, Derek (1995b): Imaginative geographies. In: Progress in
Human Geography 19: 447-485.

Gregory, Derek (1998): Power, knowledge and geography. In: Geb-
hardt, Hans u. Meusburger, Peter (Hg.): Explorations in critical
human geography. Hettner-Lecture 1997 with Derek Gregory. =
Hettner-Lectures 1. Heidelberg: 9-40.

Griem, Julika (1999): Bittere Pillen und Placebos. In: Engelmann, Jan
(Hg.): Die kleinen Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader.
Frankfurt a. Main/New York: 244-255.

Grimm, Sabine (1997): Postkoloniale Kritik. Edward Said, Gayatri C.
Spivak, Homi K. Bhabha. In: Die Beute 14: 48-61.

213

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Grossberg, Lawrence (1997): Der Cross Road Blues der Cultural Stu-
dies. In: Hepp, Andreas u. Winter, Rainer (Hg.): Kultur, Medien,
Macht. Cultural Studies und Medienanalyse. Opladen: 13-29.

2Habermas, Jürgen ( 1989): Der philosophische Diskurs der Moderne.
Zwölf Vorlesungen. Frankfurt a. Main.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identität. Ausgewählte
Schriften 2. Hamburg.

Hall, Stuart (1997a): Introduction. In: ders. (Hg.): Representation. Cul-
tural representations and signifying practices. London/Thousand
Oaks/New Delhi: 1-11.

Hall, Stuart (1997b): The work of representation. In: ders. (Hg.): Re-
presentation. Cultural representations and signifying practices.
London/Thousand Oaks/New Delhi: 13-74.

Hall, Stuart (1997c): Wann war »der Postkolonialismus«? Denken an
der Grenze. In: Bronfen, Elisabeth; Marius, Benjamin u. Steffen,
Therese (Hg.): Hybride Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikani-
schen Multikulturalismusdebatte. Tübingen: 219-246.

Hall, Stuart (1999): Ethnizität: Identität und Differenz. In: Engelmann,
Jan (Hg.): Die kleinen Unterschiede. Der Cultural Studies-Reader.
Frankfurt a. Main/New York: 83-98.

Hansen, Klaus P. (1995): Kultur und Kulturwissenschaft. Eine Einfüh-
rung. = UTB: Uni-Taschenbücher 1846. Tübingen/Basel.

Haraway, Donna (1992): The promises of monsters. A regenerative
politics for inappropriate/d others. In: Grossberg, Lawrence u. a.
(Hg.): Cultural Studies. London/New York: 295-337.

Haraway, Donna (1995): Ein Manifest für Cyborgs. In: dies. (Hg.):
Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen.
Frankfurt a. Main/New York: 33-72.

Hard, Gerhard (1973): Die Geographie. Eine wissenschaftstheoreti-
sche Einführung. Berlin/New York.

Hard, Gerhard (1982): Landschaft als wissenschaftlicher Begriff und
als gestaltete Umwelt des Menschen. = Biologie für den Menschen.
Aufsätze und Reden der Senckenbergischen Naturforschenden Ge-
sellschaft 31. Frankfurt a. Main: 113-146.

Hard, Gerhard (1983): Zu Begriff und Geschichte der »Natur« in der
Geographie des 19. und 20. Jahrhunderts. In: Großklaus, Götz u.
Oldemeyer, Ernst (Hg.): Natur als Gegenwelt. Beiträge zur Kultur-
geschichte der Natur. Karlsruhe: 141-167.

214

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Hard, Gerhard (1986): Der Raum – einmal systemtheoretisch gesehen.
In: Geographica Helvetica 41: 77-83.

Hard, Gerhard (1990): »Was ist Geographie?« Re-Analyse einer Frage
und ihrer möglichen Antworten. In: Geographische Zeitschrift 78:
1-14.

Hard, Gerhard (1998): Eine Sozialgeographie alltäglicher Regionalisie-
rungen. In: Erdkunde 52: 250-253.

Hard, Gerhard (1999): Raumfragen. In: Meusburger, Peter (Hg.):
Handlungsorientierte Sozialgeographie. Benno Werlens Entwurf in
kritischer Diskussion. = Erdkundliches Wissen 130. Stuttgart: 133-
162.

Hartsock, Nancy (1987): Rethinking modernism: minority vs. majori-
ty theories. In: Cultural Critique 7: 187-206.

Hartsock, Nancy (1990): Foucault on power: a theory for women? In:
Nicholson, Linda J. (Hg.): Feminism/Postmodernism. New York:
157-175.

Hasse, Jürgen (1989): Sozialgeographie an der Schwelle zur Postmo-
derne. Für eine ganzheitliche Sicht jenseits wissenschaftstheoreti-
scher Fixierungen. In: Zeitschrift für Wirtschaftsgeographie 33:
20-29.

Henderson, William O. (1993): The German colonial empire, 1884-
1918. London.

Höller, Christian (1996): Terrains der Verstörung. Interview mit Stu-
art Hall. In: Texte zur Kunst 6, 24: 47-57.

Hölz, Karl (1998): Das Fremde, das Eigene, das Andere. Die Inszenie-
rung kultureller und geschlechtlicher Identität in Lateinamerika.
Berlin.

Hulme, Peter (1995): Including America. In: Ariel 26, 1: 117-123.
Huntington, Samuel (1993): The clash of civilizations? In: Foreign Af-

fairs 72, 3: 22-49.
4Huntington, Samuel ( 1997): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung

der Weltpolitik im 21. Jahrhundert. München/Wien.
Jacobs, Andreas u. Masala, Carlo (1999): Vom Mare Nostrum zum

Mare Securum. Sicherheitspolitische Entwicklungen im Mittelmeer-
raum und die Reaktionen von EU und NATO. In: Aus Politik und
Zeitgeschichte B 17/99: 29-37.

Jameson, Fredric (1972): The prison-house of language. A critical ac-
count of structuralism and Russian formalism. Princeton.

215

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Jameson, Fredric (1983): The political unconscious. Narrative as a so-
cially symbolic act. London.

Johnston, Ronald J. (1983): Philosophy and human geography. An in-
troduction to contemporary approaches. London.

Jonas, Friedrich (1968): Geschichte der Soziologie. Bd. II. Sozialismus,
Positivismus, Historismus. Mit Quellentexten. Reinbek b. Ham-
burg.

Jünemann, Annette (1997): Die Euro-Mediterrane Partnerschaft vor
der Zerreißprobe? Eine Bilanz der zweiten Mittelmeerkonferenz
von Malta. In: Orient 38: 456-475.

Jünemann, Annette (1999): Deutsche Mittelmeerpolitik im europä-
ischen Rahmen. Defizite im Nahen Osten und in der Türkei. In:
Aus Politik und Zeitgeschichte B 17/99: 11-19.

Keller, Rainer (1997): Diskursanalyse. In: Hitzler, Ronald u. Honer,
Anne (Hg.): Sozialwissenschaftliche Hermeneutik. Eine Einfüh-
rung. Opladen: 309-333.

Klemperer, Viktor (1975): LTI (Lingua Tertii Imperii). Notizbuch ei-
nes Philologen. Leipzig.

Klüter, Helmut (1986): Raum als Element sozialer Kommunikation. =
Gießener Geographische Schriften 60. Gießen.

Kneer, Georg (1996): Rationalisierung, Disziplinierung und Differen-
zierung. Zum Zusammenhang von Sozialtheorie und Zeitdiagnose
bei Jürgen Habermas, Michel Foucault und Niklas Luhmann. Op-
laden.

Kornelius, Stefan (1999): Europa nicht nur für Christen. CDU und
CSU rücken von der Türkeipolitik Helmut Kohls ab. In: Süddeut-
sche Zeitung (3.12.1999).

Kost, Klaus (1988): Die Einflüsse der Geopolitik auf Forschung und
Theorie der Politischen Geographie von ihren Anfängen bis 1945.
Ein Beitrag zur Wissenschaftsgeschichte der Politischen Geogra-
phie und ihrer Terminologie unter besonderer Berücksichtigung
von Militär- und Kolonialgeographie. = Bonner Geographische
Abhandlungen 76. Bonn.

Kost, Klaus (1997): Geopolitik und kein Ende. Thesen zur Gegenwart
der Politischen Geographie in Deutschland. In: Graafen, Rainer u.
Tietze, Wolf (Hg.): Raumwirksame Staatstätigkeit. Festschrift für
Klaus-Achim Boesler zum 65. Geburtstag. = Colloquium Geogra-
phicum 23. Bonn: 133-152.

216

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Krämer, Gudrun (1995): Fremde Nachbarn: Der Nahe und der Mittle-
re Osten. In: Kaiser, Karl u. Maull, Hanns W. (Hg.): Deutschlands
neue Außenpolitik. Bd. 2. München: 157-173.

Kramer, Heinz (1996): Die Türkei im Schnittpunkt der Regionen und
Kulturen. In: Geographische Rundschau 48: 590-594.

Kristeva, Julia (1990): Fremde sind wir uns selbst. Frankfurt a. Main.
Krugman, Paul (1998): Space: the final frontier. In: Journal of Econo-

mic Perspectives 12: 161-174.
Krugman, Paul (2000): Der Zauberberg. Ausblick auf das Wirtschafts-

forum in Davos. In: Süddeutsche Zeitung (27.1.2000).
Kunz, Thomas (2000): Zwischen zwei Stühlen. Zur Karriere einer Me-

tapher. In: Jäger, Siegfried u. Schobert, Alfred (Hg.): Weiter auf un-
sicherem Grund. Faschismus, Rechtsextremismus, Rassismus. Kon-
tinuitäten und Brüche. Duisburg: 229-252.

Lacan, Jacques (1973): Schriften I. Olten/Freiburg.
3Lacoste, Yves ( 1985): La géographie, ça sert, d’abord, à faire la guerre.

Paris.
Lamers, Karl (1994): Variable Geometrie und fester Kern. Zur Debatte

über das Europa-Papier der CDU/CSU-Bundestagsfraktion. In:
Blätter für deutsche und internationale Politik 12/94: 1464-1470.

Latour, Bruno (1987): Science in action. How to follow scientists and
engineers through society. Cambridge/Mass.

Lerch, Wolfgang G. (1993): Die Türkei als regionale »Großmacht«.
Hoffnungen und Illusionen einer weltpolitischen Umwälzung. In:
Aus Politik und Zeitgeschichte B 38-39: 3-9.

Lévi-Strauss, Claude (1968): Das wilde Denken. Frankfurt a. Main.
Lossau, Julia (2000): Anders denken. Postkolonialismus, Geopolitik

und Politische Geographie. In: Erdkunde 54: 157-168.
Lossau, Julia (2001): Anderes Denken in der Politischen Geographie:

Der Ansatz der Critical Geopolitics. In: Reuber, Paul u. Wolkers-
dorfer, Günter (Hg.): Politische Geographie. Handlungsorientierte
Ansätze und Critical Geopolitics. = Heidelberger Geographische
Arbeiten 112. Heidelberg: 57-75.

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen
Theorie. Frankfurt a. Main.

Luhmann, Niklas (1992): Kontingenz als Eigenwert der modernen Ge-
sellschaft. In: ders.: Beobachtungen der Moderne. Opladen: 93-128.

Luhmann, Niklas (1995a): Inklusion und Exklusion. In: ders.: Die So-

217

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

ziologie und der Mensch. Soziologische Aufklärung. Bd. 6. Opla-
den: 237-264.

Luhmann, Niklas (1995b): Kultur als historischer Begriff. In: ders.:
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie
der modernen Gesellschaft. Bd. 4. Frankfurt a. Main: 31-54.

Luhmann, Niklas (1996): Die neuzeitlichen Wissenschaften und die
Phänomenologie. = Wiener Vorlesungen im Rathaus 46. Wien.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Erster
Teilband. Frankfurt a. Main.

Lyotard, Jean-François (1979): La condition postmoderne. Paris.
Lyotard, Jean-François (1990): Beantwortung der Frage: Was ist post-

modern? In: Engelmann, Peter (Hg.): Postmoderne und Dekon-
struktion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart. Stutt-
gart: 33-48.

Mackinder, Halford (1904): The geographical pivot of history. In: Geo-
graphical Journal 23: 421-444.

Marx, Karl (1960): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In:
Marx Engels Werke. Bd. 8. Berlin: 111-207.

Marx, Karl u. Engels, Friedrich (1974): Manifest der Kommunistischen
Partei. In: Marx Engels Werke. Bd. 4. Berlin: 459-493.

Massey, Doreen (1999): Imagining globalisation: power-geometries of
time-space. In: Hoyler, Michael (Hg.): Power-geometries and the
politics of space-time. Hettner-Lecture 1998 with Doreen Massey.
= Hettner-Lectures 2. Heidelberg: 9-23.

Maull, Otto (1956): Politische Geographie. Berlin.
Mazower, Mark (2000): Der dunkle Kontinent. Europa im 20. Jahr-

hundert. Berlin.
McLuhan, Marshall (1962): The Gutenberg galaxy: the making of ty-

pographic man. Toronto.
McRobbie, Angela (1991): New times in cultural studies. In: New

Formations 13: 1-17.
Mead, George H. (1968): Geist, Identität und Gesellschaft. Frankfurt

a. Main.
Mommsen, Hans (1986): Nation und Nationalismus in sozialge-

schichtlicher Perspektive. In: Schieder, Wolfgang u. Sellin, Volker
(Hg.): Sozialgeschichte in Deutschland. Entwicklungen und Per-
spektiven im Internationalen Zusammenhang. Bd. 2. Handlungs-
räume des Menschen in der Geschichte. Göttingen: 162-184.

218

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Moore, Wilbert E. (1966): Global sociology. The world as a singular
system. In: American Journal of Sociology 71: 475-482.

Muschg, Adolf (1996): Der Raum als Spiegel. In: Reichert, Dagmar
(Hg.): Räumliches Denken. = Zürcher Hochschulforum 25. Zürich:
47-55.

Narr, Wolf-Dieter (1998): Die behauptete Allgemeinheit. Menschen-
rechte in Geschichte und Gegenwart. In: Informationszentrum
Dritte Welt 232: 21-23.

Nassehi, Armin (1990): Zum Funktionswandel von Ethnizität im Pro-
zeß gesellschaftlicher Modernisierung. Ein Beitrag zur Theorie
funktionaler Differenzierung. In: Soziale Welt 41: 261-282.

Nassehi, Armin (1995): Der Fremde als Vertrauter. Soziologische Be-
obachtungen zur Konstruktion von Identitäten und Differenzen.
In: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 47:
443-463.

Nassehi, Armin (1997): Das stahlharte Gehäuse der Zugehörigkeit.
Unschärfen im Diskurs um die »multikulturelle Gesellschaft«. In:
ders. (Hg.): Nation, Ethnie, Minderheit. Beiträge zur Aktualität
ethnischer Konflikte. Köln/Weimar/Wien: 177-208.

Nassehi, Armin (1998): Die »Welt«-Fremdheit der Globalisierungsde-
batte. Ein phänomenolog. Versuch. In: Soziale Welt 49: 151-166.

Nassehi, Armin (1999): Die Paradoxie der Sichtbarkeit. Für eine epi-
stemologische Verunsicherung der (Kultur-)Soziologie. In: Soziale
Welt 50: 349-362.

Nietzsche, Friedrich (1970): Nachgelassene Fragmente. Herbst 1887
bis März 1888. In: ders.: Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hg. von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Abteilung 8. Bd. 2. Berlin.

2Nietzsche, Friedrich ( 1988): Ueber Wahrheit und Lüge im ausser-
moralischen Sinne. In: ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studien-
ausgabe. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Bd. 1.
Berlin: 873-890.

Ó Tuathail, Gearóid (1987): Beyond empiricist political geography: a
comment on van der Wusten and O’Loughlin. In: Professional Geo-
grapher 39: 197.

Ó Tuathail, Gearóid (1989): Critical geopolitics: The social construc-
tion of space and place in the practice of statecraft. = Unpublished
PhD Dissertation. Department of Geography, Syracuse University.
Syracuse NY.

219

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Ó Tuathail, Gearóid (1994): (Dis)placing geopolitics: writing on the
maps of global politics. In: Environment and Planning D: Society
and Space 12: 525-546.

Ó Tuathail, Gearóid (1996): Critical geopolitics: The politics of wri-
ting global space. London.

Ó Tuathail, Gearóid (1999): Understanding critical geopolitics: Geo-
politics and risk society. http://www.majbill.vt.edu/geog/faculty/
toal/papers/stratstud.html.

Ó Tuathail, Gearóid u. Agnew, John (1992): Geopolitics and dis-
course.PracticalgeopoliticalreasoninginAmericanforeignpolicy.In:
Political Geography 11: 190-204.

Oßenbrügge, Jürgen (1993): Krise der Geopolitik und Alternativen.
In: Geographische Zeitschrift 81: 253-255.

Oßenbrügge, Jürgen u. Sandner, Gerhard (1994): Zum Status der Poli-
tischen Geographie in einer unübersichtlichen Welt. In: Geographi-
sche Rundschau 46: 676-683.

Özdemir, Cem (1999): Der Anfang ist gemacht. Die überfällige Nor-
malisierung des deutschen Staatsangehörigkeitsrechts. In: Interna-
tionale Politik 4/99: 45-46.

Parsdorfer, Christine (1998): Das Verschwinden des Menschen. Über-
legungen zu einer Politik der Menschenrechte. In: Informationszen-
trum Dritte Welt 232: 24-27.

Plewe, Ernst (1952): Vom Wesen und den Methoden der regionalen
Geographie. In: Studium Generale 5: 410-421.

Ploetz, Hans-Friedrich von (1998): Eine solide Partnerschaft auch in
schwierigen Zeiten. http://www.auswaertiges-amt.de/6_archiv/
98/n/n981106a.htm.

Podak, Klaus (2000): »Giebt es auf Erden ein Maaß?« Die Zehn Gebo-
te, die aus dem Christentum kommende Moral – und die Schwie-
rigkeiten mit der Ethik nach dem Tod Gottes. In: Feuilleton-Bei-
lage der Süddeutschen Zeitung (22./23./24.4.2000).

Pohl, Jürgen (1993): Kann es eine Geographie ohne Raum geben? Zum
Verhältnis von Theoriediskussion und Disziplinpolitik. In: Erd-
kunde 47: 255-266.

Radtke, Frank-Olaf (1992): Lob der Gleich-Gültigkeit. Die Konstruk-
tion des Fremden im Diskurs des Multikulturalismus. In: Bielefeld,
Uli (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der Al-
ten Welt? Hamburg: 79-96.

220

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Rajchman, John (1991): Foucault’s art of seeing. In: ders.: Philosophi-
cal events: essays of the 80s. New York: 68-102.

Reuber, Paul (2000): Kritische Geopolitik. Eine Forschungsrichtung
der politischen Geographie nach dem Ende des Kalten Krieges. In:
Praxis Geographie 30: 42-43.

Reuber, Paul u. Wolkersdorfer, Günter (Hg.) (2001): Politische Geo-
graphie. Handlungsorientierte Ansätze und Critical Geopolitics. =
Heidelberger Geographische Arbeiten 112. Heidelberg.

Richter, Dirk (1997): Weltgesellschaft. In: Kneer, Georg; Nassehi,
Armin u. Schroer, Markus (Hg.): Soziologische Gesellschaftsbegrif-
fe. Konzepte moderner Zeitdiagnosen. München: 184-204.

Robertson, Ronald (1992): Globalization. Social theory and global
culture. London.

5Rorty, Richard ( 1999): Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt
a. Main.

Ruf, Werner (1998): Demokratie in der arabischen Welt. Ein Wider-
spruch in sich selbst? In: Entwicklung und Zusammenarbeit 39:
228-231.

Sahr, Wolf-Dietrich (1999): Der Ort der Regionalisierung im geogra-
phischen Diskurs. In: Meusburger, Peter (Hg.): Handlungsorien-
tierte Sozialgeographie. Benno Werlens Entwurf in kritischer Dis-
kussion. = Erdkundliches Wissen 130. Stuttgart: 43-66.

Said, Edward (1978): Orientalism. New York.
Said, Edward (1984): Traveling theory. In: ders.: The world, the text

and the critic. London: 226-247.
Said, Edward (1989): Representing the colonized: anthropology’s

interlocutors. In: Critical Inquiry 15: 205-225.
Said, Edward (1994): Kultur und Imperialismus. Einbildungskraft und

Politik im Zeitalter der Macht. Frankfurt a. Main.
Said, Edward (1997): Die Politik der Erkenntnis. In: Bronfen, Elisa-

beth; Marius, Benjamin u. Steffen, Therese (Hg.): Hybride Kultu-
ren. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte.
Tübingen: 81-95.

Said, Edward (2000): Out of place: A memoir. New York.
Sandner, Gerhard (1993): Renaissance des geopolitischen Denkens in

der Geographie? In: Geographische Zeitschrift 81: 248-252.
Sandner, Gerhard u. Oßenbrügge, Jürgen (1992): Political geography

in Germany after World War II. In: Ehlers, Eckart (Hg.): 40 years

221

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

after: German geography. developments, trends and prospects
1952-1992. Bonn: 251-275.

Sartre, Jean-Paul (1981): Vorwort. In: Fanon, Frantz: Die Verdammten
dieser Erde. Frankfurt a. Main: 7-27.

2Saussure, Ferdinand de ( 1967): Grundlagen der allgemeinen Sprach-
wissenschaft. Hg. von Charles Bally. Berlin.

Schlötzer, Christiane (2001): Türkisches Tabu. Der Völkermord an
den Armeniern belastet das Verhältnis zu Europa. In: Süddeutsche
Zeitung (2.2.2001).

Schlotter, Peter (1999): Das Maghreb und Europa. Perspektiven des
Barcelona-Prozesses. In: Aus Politik und Zeitgeschichte B 17/99:
3-10.

Schmitz, Birgit (1998): Deutschland postkolonial? Über die »Bewälti-
gung« des deutschen Kolonialismus. In: Informationszentrum Drit-
te Welt 232: 36-38.

Schöller, Peter (1957): Wege und Irrwege der Politischen Geographie
und Geopolitik. In: Erdkunde 11: 313-316.

Schöller, Peter (1958): Das Ende einer Politischen Geographie ohne
sozialgeographische Bindung. In: Erdkunde 12: 313-316.

Schöller, Peter (1961): Raum, Staat und Grabowski. »Grundlegung der
Geopolitik«, dargestellt in Zitaten. In: Erdkunde 15: 149-154.

Scholz, Fred (1998): Das Ende der Geographie … nicht nur Polemik.
In: Rundbrief Geographie 151: 11-15.

Schütz, Alfred (1972): Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Ver-
such. In: ders.: Gesammelte Aufsätze. Bd. 2. Studien zur soziologi-
schen Theorie. Den Haag: 53-69.

Schütz, Alfred (1981): Theorie der Lebensformen. Frankfurt a. Main.
Schultz, Hans-Dietrich (1999): Europa als geographisches Konstrukt.

= Jenaer Geographische Manuskripte 20. Jena.
Schultz, Susanne (2000): Bio-Masse Mensch. In: Jungle World (10.5.

2000).
2Sedlacek, Peter (Hg.) ( 1983): Zur Situation der deutschen Geographie

zehn Jahre nach Kiel. = Osnabrücker Studien zur Geographie 2.
Osnabrück.

Şen, Faruk (1998): Draußen vor der Tür? Die Türkei, Deutschland und
Europa. In: Internationale Politik 1/98: 45-47.

Şenocak, Zafer (1993): Ein Türke geht nicht in die Oper. In: ders.: At-
las des tropischen Deutschland. Berlin: 20-30.

222

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Serres, Michel (1987): Der Parasit. Frankfurt a. Main.
Serres, Michel (1991): Das Kommunikationsnetzwerk: Penelope. In:

ders.: Hermes I. Kommunikation. Berlin: 9-23.
Serres, Michel (1994): Elemente einer Geschichte der Wissenschaften.

Frankfurt a. Main.
Shapin, Steven u. Schaffer, Simon (1985): Leviathan and the air pump.

Hobbes, Boyle, and the experimental life. Princeton NJ.
Sharp, Joanne P. (1996): Hegemony, popular culture and geopolitics:

the Reader’s Digest and the construction of danger. In: Political
Geography 15: 557-570.

Sibley, David (1995): Geographies of exclusion. Society and difference
in the West. London/New York.

Simmel, Georg (1992): Exkurs über den Fremden. In: ders.: Soziologie.
Untersuchung über die Formen der Vergesellschaftung. Gesamt-
ausgabe. Bd. 2. Frankfurt a. Main: 764-771.

Slater, David (1993): The geopolitical imagination and the enframing
of development theory. In: Transactions of the Institute of British
Geographers 18 (NS): 419-437.

Smith, Anthony D. (1979): Nationalism in the Twentieth Century.
Oxford.

Smith, Neil (1998): Antinomies of space and nature in Henri Lefeb-
vre’s The production of space. In: Light, Andrew u. Smith, Jonathan
M. (Hg.): Philosophy and geography II. Lanham MD: 49-70.

Soja, Edward (1989): Postmodern geographies: the reassertion of space
in critical social theory. London.

Sokal, Alan u. Bricmont, Jean (1999): Eleganter Unsinn. Wie die Den-
ker der Postmoderne die Wissenschaften mißbrauchen. München.

Spivak, Gayatri C. (1981): French feminism in an international frame.
In: Yale French Studies 62: 154-184.

Spivak, Gayatri C. (1993): Outside in the teaching machine. Lon-
don/New York.

Spivak, Gayatri C. (1994): Can the subaltern speak? In: Williams, Pa-
trick u. Chrisman, Laura (Hg.): Colonial discourse and post-coloni-
al theory. A reader. New York: 66-111.

Sprengel, Rainer (1996): Kritik der Geopolitik. Ein deutscher Diskurs
1914-1944. Berlin.

Spykman, Nicholas J. (1938): Geography and foreign policy, II. In:
American Political Science Review 32: 213-236.

223

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Stauth, Georg (1993): Islam und westlicher Rationalismus. Der Beitrag
des Orientalismus zur Entstehung der Soziologie. Frankfurt a.
Main/New York.

Steinbach, Udo (1979): Kranker Wächter am Bosporus. Die Türkei als
Riegel zwischen Ost und West. Freiburg.

Steinbach, Udo (1989): Die Türkei zwischen Vergangenheit und Ge-
genwart. In: Informationen zur politischen Bildung 223: 40-44.

Steinbach, Udo (1996a): Die Türkei im 20. Jahrhundert. Schwieriger
Partner Europas. Bergisch-Gladbach.

Steinbach, Udo (1996b): Interessen und Handlungsmöglichkeiten
Deutschlands im Nahen und Mittleren Osten. In: Kaiser, Karl u.
Krause, Joachim (Hg.): Deutschlands neue Außenpolitik. Bd. 3.
München: 189-194.

Steinbach, Udo (1997a): Außenpolitik am Wendepunkt? Ankara sucht
seinen Standort im internationalen System. In: Aus Politik und
Zeitgeschichte B 12/97: 24-32.

Steinbach, Udo (1997b): Islamischer Staat Türkei? Folgerungen für die
europäische Politik. In: Internationale Politik 8/97: 51-58.

Stelzenmüller, Constanze (2000): Bizarrer Konflikt. Nato und WEU
üben Krisenmanagement – und offenbaren einen tiefen Riß in der
Allianz. In: DIE ZEIT (2.3.2000).

Stichweh, Rudolf (1992): Der Fremde – Zur Evolution der Weltgesell-
schaft. In: Rechtshistorisches Journal 11: 295-316.

Stichweh, Rudolf (1995): Zur Theorie der Weltgesellschaft. In: Soziale
Systeme 1: 29-45.

Stoddart, David R. (1986): On geography and its history. Oxford.
Strasen, Sven (1996): Poststrukturalismusrezeption in der neueren

marxistischen Literaturtheorie. Möglichkeiten und Grenzen. = Ho-
rizonte 21. Trier.

Straub, Jürgen (1991): Identitätstheorie im Übergang? Über Identitäts-
forschung, den Begriff der Identität und die zunehmende Beach-
tung des Nicht-Identischen in subjekttheoretischen Diskursen. In:
Sozialwissenschaftliche Literatur-Rundschau 23: 49-71.

Suchsland, Inge (1992): Julia Kristeva zur Einführung. Hamburg.
Tibi, Bassam (1995): Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion

zwischen Vernunft und Fundamentalismus. Hamburg.
Tibi, Bassam (1998): Die postkemalistische Türkei. Zwischen EU und

pantürkischem Islamismus. In: Internationale Politik 1/98: 1-8.

224

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Troll, Carl (1932): Brief an Albert Demangeon, 7.5.1932. Archiv der
Geographischen Institute der Universität Bonn I-3.

Troll, Carl (1947): Die geographische Wissenschaft in Deutschland in
den Jahren 1933-1945. Eine Kritik und Rechtfertigung. In: Erdkun-
de 1: 3-48.

Tuan, Yi-Fu (1989): Cultural pluralism and technology. In: Geogra-
phical Review 79: 265-279.

Unwin, Tim (2000): A waste of space? Towards a critique of the social
production of space … In: Transactions of the Institute of British
Geographers 25 (NS): 11-29.

Vidler, Anthony (1993): Bodies in space/subjects in the city: psycho-
pathologies of modern urbanism. In: Differences 5: 32-53.

Wägenbaur, Thomas (1995): Postmoderne und Multikulturalität. Der
feine Unterschied. In: Kessler, Michael u. Wertheimer, Jürgen (Hg.):
Multikulturalität. Tendenzen, Probleme, Perspektiven im europä-
ischen und internationalen Horizont. Tübingen: 129-145.

Waldenfels, Bernhard (1990): Der Stachel des Fremden. Frankfurt a.
Main.

Walker, R. B. J. (1993): Inside/Outside. International relations as poli-
tical theory. Cambridge.

Weber, Joachim (1992): Renaissance der Geopolitik. Deutschland in
der Orientierungskrise. In: Criticón 129: 31-33.

Wehler, Hans-Ulrich (1988): Entsorgung der deutschen Vergangen-
heit? Ein polemischer Essay zum »Historikerstreit«. München.

Weichhart, Peter (1986): Raumbezogene Identität. Bausteine zu einer
Theorie räumlich-sozialer Kognition und Identifikation. = Erd-
kundliches Wissen 102. Stuttgart.

Weidenfeld, Werner (1999): Abschied von Metternich. Gedanken zur
Zukunft internationaler Politik. In: Internationale Politik 12/99: 1-9.

Weizsäcker, Richard von (1992): Maastricht als historische Chance be-
greifen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung (13.4.1992).

5Welsch, Wolfgang ( 1997): Unsere postmoderne Moderne. Berlin.
Werlen, Benno (1986): Thesen zur handlungstheoretischen Neuorien-

tierung sozialgeographischer Forschung. In: Geographica Helvetica
41: 67-76.

Werlen, Benno (1987): Gesellschaft, Handlung und Raum. Grundlagen
handlungstheoretischer Sozialgeographie. = Erdkundliches Wissen
89. Stuttgart.

225

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Werlen, Benno (1993): Gibt es eine Geographie ohne Raum? Zum
Verhältnis von traditioneller Geographie und zeitgenössischen Ge-
sellschaften. In: Erdkunde 47: 241-255.

Werlen, Benno (1995): Sozialgeographie alltäglicher Regionalisierun-
gen. Bd. 1. Zur Ontologie von Gesellschaft und Raum. = Erdkund-
liches Wissen 116. Stuttgart.

Werlen, Benno (1997): Sozialgeographie alltäglicher Regionalisierun-
gen. Bd. 2. Globalisierung, Region und Regionalisierung. = Erd-
kundliches Wissen 119. Stuttgart.

Werlen, Benno (1999): Handlungszentrierte Sozialgeographie. Replik
auf die Kritiken. In: Meusburger, Peter (Hg.): Handlungsorientierte
Sozialgeographie. Benno Werlens Entwurf in kritischer Diskussi-
on. = Erdkundliches Wissen 130. Stuttgart: 247-268.

Werlen, Benno (2000): Sozialgeographie. Eine Einführung. = UTB:
Uni-Taschenbücher 1911. Bern/Stuttgart/Wien.

West, Cornel (1997): Die neue Politik kultureller Differenz. In: Bron-
fen, Elisabeth; Marius, Benjamin u. Steffen, Therese (Hg.): Hybride
Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalismus-
debatte. Tübingen: 247-265.

Widmer, Peter (1990): Subversion des Begehrens. Jacques Lacan oder
Die zweite Revolution der Psychoanalyse. Frankfurt a. Main.

Williams, Patrick u. Chrisman, Laura (1994): Colonial discourse and
post-colonial theory: an introduction. In: dies. (Hg.): Colonial dis-
course and post-colonial theory. A reader. New York: 1-26.

12Wittgenstein, Ludwig ( 1999a): Philosophische Untersuchungen. In:
ders.: Werkausgabe. Bd. 1. Frankfurt a. Main: 225-580.

12Wittgenstein, Ludwig ( 1999b): Tractatus logico-philosophicus. In:
ders.: Werkausgabe. Bd. 1. Frankfurt a. Main: 7-85.

Wolkersdorfer, Günter (2000): Raumbezogene Konflikte und die
Konstruktion von Identität – die Umsiedlung des sorbischen
Dorfes Horno. In: Berichte zur deutschen Landeskunde 74: 55-
74.

Young, Robert (1990): Disorienting orientalism. In: ders.: White my-
thologies: writing histories and the West. London: 119-140.

Zierhofer, Wolfgang (1999): Geographie der Hybriden. In: Erdkunde
53: 1-13.

Zimmer, Dieter E. (1998): Der Affekt gegen die Wissenschaft. In: DIE
ZEIT (4.6.1998).

226

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Zitelmann, Rainer; Weißmann, Karlheinz u. Großheim, Michael (Hg.)
(1994): Westbindung. Frankfurt a. Main/Berlin.

Zürcher, Erik J. (1998): Turkey. A modern history. New York.

227

15.03.02 --- Projekt: transcript.lossau / Dokument: FAX ID 01b9313510636818|(S. 207-227) T99_01 literatur.p 313510636986

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weitere Titel zum Thema
 

Julia Reuter Thomas Faist (Hg.)

Ordnungen des Anderen Transstaatliche Räume

Zum Problem des Eigenen in Politik, Wirtschaft und Kultur

der Soziologie des Fremden in und zwischen Deutschland

und der Türkei
2002, 312 Seiten,

kart., 25,80 €, 2000, 430 Seiten,

ISBN: 3-933127-84-X kart., 24,80 €,

ISBN: 3-933127-54-8

Jörg Dürrschmidt

Globalisierung Ludger Pries

Internationale Migration
2002, 132 Seiten,

kart., 12,00 €, 2001, 84 Seiten,

ISBN: 3-933127-10-6 kart., 9,50 €,

ISBN: 3-933127-27-0

Theresa Wobbe

Weltgesellschaft Alexander Horstmann,

Günther Schlee (Hg.)
2000, 100 Seiten,

Integration durchkart., 10,50 €,

VerschiedenheitISBN: 3-933127-13-0

Lokale und globale

Urs Stäheli Formen interkultureller

Poststrukturalistische Kommunikation

Soziologien
2001, 408 Seiten,

kart., 24,80 €,2000, 88 Seiten,

ISBN: 3-933127-52-1kart., 10,50 €,

ISBN: 3-933127-11-4

Georg Stauth

Thomas Faist Authentizität und kulturelle

Transstaatliche Globalisierung

Gemeinschaften Paradoxien kultur-

übergreifender Gesellschaft
Juni 2002, ca. 100 Seiten,

kart., ca. 10,50 €, 1999, 62 Seiten,

ISBN: 3-933127-35-1 kart., 8,90 €,

ISBN: 3-933127-05-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839400838 - am 14.02.2026, 21:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400838
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Die Politik der Verortung
	Inhalt
	Vor der Reise: Das Denken der »Ei(ge)nen Welt«
	Ausgangspunkt und Zielbestimmung
	Ausrüstung und Reiseroute

	1. Etappe: Unterwegs zu einem ANDEREN Denken
	Einleitung
	Das »Eine« und das »Andere«
	Das Ende der einen Wirklichkeit und der einen Wahrheit
	Andere Wirklichkeiten, andere Wahrheiten

	Das »Eigene« und das »Andere«
	Das Ende des souveränen Subjekts und des allgemeinen Wesens des Menschen
	Andere Subjekte, andere Identitäten

	Inmitten vieler Widersprüche – Ein Denken des Dazwischen

	2. Etappe: Geographie ANDERS denken
	Einleitung
	Imaginative Geographien: Geographie als Diskurs
	Imaginationen der Geographie: Der geographische Diskurs
	Die Welt der Geographie
	Geographie« und weitere geographische Wirklichkeiten

	»Was ist eigentlich Geographie?« – Bemerkungen aus dem Zwischen-Raum

	Die Welten der »raumontologisch revolutionierten
	3. Etappe: Auf dem Weg aus der kultur-räumlichen Denkfalle
	Einleitung
	»Geopolitik« revisited: Eine erkenntnistheoretische Verunsicherung der Politischen Geographie
	»Hände weg von der Geopolitik!« – Einige Bemerkungen zur Trennung von Politischer Geographie und Geopolitik
	Politische Geographie im Spiegel einer anderen Geopolitik: Zwei Vorschläge

	Welt-Ordnung vom Klassenzimmer bis zum Kanzleramt: Das Beispiel der deutschen Türkei-Politik
	Zur diskursiven Verortung der Türkei
	Das diskursive Dreieck der deutschen Türkei-Politik

	»The New World Disorder« – Zur (Un-)Möglichkeit einer anderen Geopolitik

	4. Etappe: Auf der Suche nach einer ANDEREN Geographie der Welt
	Einleitung
	Fallstricke der Globalisierungsdebatte
	Die Globalisierungsdebatte als Rede von der Globalisierung
	Auf der Welt-Ausstellung: »Die große Familie der Menschen«?

	Differente Verortungen, andere Welt-Bilder
	Global denken, lokal handeln? – Lokal denken, global handeln!

	Nach der Reise: Zwischen vielen Welten denken(d)
	Fazit: Für eine Verunsicherung des geographischen Blicks
	Ausblick: Ein »Nach-der-Reise« gibt es (nicht) …

	Danksagung
	Literatur

