
1. Einleitung

Im Sommer 2019 gingen dramatische Bilder und Schlagzeilen um die ganze Welt:

Der Amazonas-Regenwald steht in Flammen. Seit Jair Bolsonaro am 1. Jänner 2019

Präsident Brasiliens wurde, hat die Entwaldung des Regenwaldes enorm zugenom-

men, hatte er dochmit Übernahme des Amtes zugesagt, die Region für Farmen und

Bergbau zugänglicher zu machen (Raftopoulos & Morley, 2020). Viele Rinderbau-

ern und -bäuerinnen sahen sich seither durch den Präsidenten bestätigt und legten

zum Teil illegale Feuer, um Freiflächen für ihre Rinder zu erhalten (D’Amore, 2019).

Das Ausmaß der Entwaldung durch die Feuer, die auch in den Folgejahren nicht

ausblieben, bringt den Amazonas-Regenwald an die Grenze eines tipping point,wo-

nach sich der Wald in eine Savanne verwandeln würde – die Konsequenzen für das

globale Klima wären fatal (Pedroso et al., 2020). Die Zerstörung des Regenwaldes

hat aber nicht nur ökologische Auswirkungen, auch die indigene Bevölkerung ist

durch diese Politik massiv bedroht. Bolsonaro selbst bedient mitunter koloniale

Vorstellungen der Entmenschlichung Indigener (Philips, 2020) und spricht ihnen

über diese Haltung das Recht auf eigene Territorien ab: »Os índios não falam nossa

língua, não têm dinheiro, não têm cultura. São povos nativos. Como eles conse-

guem ter 13 % do território nacional?«1 (Jair Messias Bolsonaro, zit.n. Marques &

Rocha, 2015) Die von Bolsonaro forcierte Abholzung des Amazonas-Regenwaldes

bzw. dessen Niederbrennen, um Freiflächen für Rinderweiden und Sojaanbau zu

generieren, beschreibt nur einen Teil aktueller Konflikte zwischen Indigenen und

westlich-modernen Akteur*innen um den Zugang zu Land und Ressourcen. »Ei-

ne Zunahme von Auseinandersetzungen um die Kontrolle über, die Verteilung von

und den Zugang zu Natur und Territorium lässt sich in Lateinamerika verstärkt

beobachten« (2013, S. 191), attestierten Burchardt und Dietz bereits im Jahr 2013.

Im Amazonasbecken ist nicht nur die Abholzung des Waldes Auslöser für Konflik-

te, auch die Förderung von Öl und Gas, insbesondere in Peru, aber auch in Ecua-

dor und Kolumbien, hat seit Beginn des 21. Jahrhunderts zu zahlreichen Konflik-

1 »Die Indigenen sprechen unsere Sprache nicht, sie haben kein Geld, sie haben keine Kultur.

Sie sind primitive Völker. Wie haben sie es geschafft, 13 % des nationalen Territoriums zuge-

sprochen zu bekommen?« (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002 - am 13.02.2026, 13:05:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Filmischer Widerstand

ten geführt, da die extraktive Industrie die Lebensgrundlage vieler indigener Ge-

meinschaften bedroht (Vásquez, 2014). Das großangelegte Staudammprojekt Be-

lo Monte am Fluss Xingu war Auslöser für einen weiteren Konflikt in Brasilien,

der auch international erhebliche Aufmerksamkeit erhielt. Hauptgegnerinnen des

Baus waren diverse indigene Gemeinschaften, sowohl flussauf- als auch flussab-

wärts, die vom Bau unmittelbar betroffen waren (Fearnside, 2017). Bekanntestes

Gesicht des Widerstands ist Raoni Metuktire der Kayapo, dessen jahrzehntelan-

ger Einsatz für die Rechte Indigener und vermehrten Umweltschutz international

Beachtung fand. Aber auch Angehörige der katholischen Kirche beteiligten sich

am Widerstand, allen voran Bischof Erwin Kräutler (Fearnside, 2017). Während in

wasserreichen Regionen Staudämme zu Konflikten führen, geraten in den Anden

Argentiniens, Boliviens und Chiles vor allem die dortigen Lithium-Vorkommen in

den Fokus. Mit dessen Abbau geht ein steigender Verbrauch des Grundwassers

einher, das damit der ansässigen Bevölkerung fehlt (Jerez et al., 2021). Hier sind es

Projekte der extraktiven Industrie, die zunehmend zu Konflikten führen. Ebenso

von dieser Industrie betroffen ist beispielsweise der ecuadorianische Nationalpark

Yasuní. Über die mögliche Förderung der Ölvorkommen innerhalb dieses Gebiets

wurde über Jahrzehnte gestritten, obgleich die Region erhöhten Schutzstatus ge-

nießt. Trotz massiver Proteste und jahrelanger Auseinandersetzungen beschloss

die Regierung unter Präsident Lenin Moreno 2018, zwei Gebietsabschnitte für die

Ölförderung freizugeben, die zum Teil als indigene Territorien der Shiwiar, Sa-

para und Kichwa anerkannt sind (Proaño, 2019) – wobei sich hinsichtlich der be-

schriebenen Situation fragen lässt, welchen Schutz bzw. welche Rechte diese An-

erkennung mit sich bringt. Wie insbesondere das letzte Beispiel zeigt, scheinen

auch Schutzgebiete stetig neuverhandelt zu werden – zugunsten einer möglichen

wirtschaftlichen Nutzung. Die zunehmenden Konflikte lassen sich vor allem auf

die seit Beginn des 21. Jahrhunderts erneut vermehrt extraktivistisch orientierte

Politik vieler lateinamerikanischer Staaten zurückführen (Svampa, 2019). Die an-

geführten Beispiele liefern dabei nur einige wenige Schlaglichter. Auch außerhalb

Lateinamerikas bestehen Konflikte zwischen indigenen Gemeinschaften und Ak-

teur*innen eines Staates oder privater Unternehmen. Exemplarisch hierfür stehen

die Proteste rund um Standing Rock gegen die Dakota Access Pipeline, die durch ein

sensibles Gebiet an Flussläufen gebaut werden sollte, das gleichzeitig ein Reservat

der Sioux ist.2

2 Einen tiefen Einblick in die Proteste rund um Standing Rock gibt beispielsweise Estes, N. &

Dhillon, J. (Hg.). (2019). Standing with Standing Rock. Minneapolis. MN: University of Min-

nesota Press. Weitere Beispiele zu ähnlichen Konflikten in Kanada, mit Fokus auf Wasser

(-nutzungs-)rechte siehe auch Bakker, K., Simms, R., Joe, N. & Harris, L. (2018). Indigenous

Peoples andWater Governance in Canada. Regulatory Injustice and Prospects for Reform. In:

J. P. Vos & R. Boelens (Hg.), Water Justice. New York (u.a.): Cambridge University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002 - am 13.02.2026, 13:05:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung 13

Die beteiligten bzw. betroffenen Akteur*innen in diesen Konfliktkonstellatio-

nen stehen sich in einemMachtgefüge gegenüber, das auf die Kolonialisierung und

spätere Etablierung von Nationalstaaten zurückzuführen ist (Mignolo, 1995). Die-

se Hierarchien im Umgang mit Land und Zugang zu Ressourcen sind geprägt von

unterschiedlichen Wertvorstellungen bzw. ontologischen Differenzen und häufig

Auslöser für Konflikte, wie sie eben umrissen wurden, da das Fortbestehen der je-

weiligen indigenen Gemeinschaft, ihres Wissens und ihrer Lebensweisen an die

Zusicherung von autonomen Territorien, aber auch eine intakte Umwelt gebun-

den ist (Kuppe, 2002). Indigene Gemeinschaften haben jedoch bis heute kaum

Möglichkeiten, Ansprüche auf bestimmte Gebiete geltend zu machen, da in der-

artigen Konfliktsituationen zwischen Nationalstaaten und Indigenen entlang na-

tionalstaatlich orientierter Rechtsprechung agiert wird; dabei wird die Souverä-

nität des Nationalstaates vorausgesetzt, weshalb dessen Gebietsansprüche leich-

ter durchgesetzt werden können (Hale, 2011). Der nicht abreißende Konflikt um

den Nationalpark Yasuní und die stetigen Neuverhandlungen waren Ausganspunkt

meines Bedürfnisses, mich näher mit dieser Thematik auseinanderzusetzen. Die

Berichterstattung wirkte wie ein Krimi, immer wieder kam es zu neuen Entschei-

dungen und Wendungen. Mal schien der Plan zur Ölförderung im Nationalpark

abgewendet, dann konnte sich doch wieder der eine oder die andere Politiker*in

durchsetzen, da neue Argumentationen gefunden wurden, um den Schutzstatus

aufzuheben; eine merkwürdige Dynamik, wenn man bedenkt, dass es sich um

einen globalen Biodiversitäts-Hotspot, aber auch um Lebensraum von Menschen

handelt.

In den letzten Jahrzehnten formierten bzw. formieren sich zunehmend soziale

Bewegungen und Proteste Indigener, die versuchen, bestehende Hierarchien zwi-

schen westlich-modernen und indigenen Kosmovisionen aufzulösen, sich selbst

sichtbar zu machen bzw. auf den politischen Diskurs über Landrechte einzuwir-

ken. Immer häufiger werden dabei auch audiovisuelle Medien genutzt, um Wi-

derstand gegen bestehende Strukturen zu artikulieren, Menschenrechtsverletzun-

gen sichtbar zu machen und die eigenen Positionen zu verdeutlichen. In diesem

Buch möchte ich aufzeigen, welche Strukturen und Machtbeziehungen in derarti-

gen Konflikten in Lateinamerika wirken bzw. welche Konzepte und Vorstellungen

verhandelt werden, um so zu einem besseren Verständnis dieser Konfliktsituatio-

nen zu gelangen, wobei ich mich vor allemmit Möglichkeiten der Auflösung dieser

hier wirkendenMachtbeziehungen auseinandersetzenmöchte. Ausgehend von der

Annahme, dass Medien eine zentrale Rolle dabei spielen, einer Situation Bedeu-

tung einzuschreiben und damit unsere Wahrnehmung zu beeinflussen, rückt die

Rolle der medialen Vermittlung dieser Konflikte und deren Bedeutung in einem

breiteren politischen Diskurs in den Fokus. Letztlich war es der Film Yasuní Man

(2017), der mich dazu veranlasste, mich speziell mit indigenem Filmschaffen zu

aktuellen territorialen Konflikten auseinanderzusetzen. Yasuní Man ist ein preis-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002 - am 13.02.2026, 13:05:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Filmischer Widerstand

gekrönter Dokumentarfilm des US-amerikanischen Filmemachers und Biologen

Ryan Patrick Killackey, der den Konflikt zwischen den Waorani und der Ölindus-

trie im ecuadorianischen Amazonas dokumentiert (Pollywog Productions, o. D.).

Der Filmemacher setzte sich stark für den Erhalt des Regenwaldes ein – neben

seinem Film etwa auch durch Spendenmöglichkeiten auf der Website des Films –

und generierte große Aufmerksamkeit, wie die lange Liste an Auszeichnungen für

seinen Dokumentarfilm zeigt.3 Der Film selbst hinterlässt jedoch einen befremdli-

chen Eindruck: Bereits im Trailer lassen sich Narrative feststellen, die sich auf ko-

loniale Vorstellungen zurückführen lassen, eine gewisse Überlegenheit westlicher

Kulturen implizieren und damit bestehende Machtverhältnisse fortführen. Einige

Aspekte seien hier kurz genannt: Der Lebensraum und die Lebensweise der Wa-

orani werden im Film als ›alte Welt‹ beschrieben, die von der ›neuen‹ bedroht wer-

de. Die zeitliche Trennung untermauert die Vorstellung einer weiterentwickelten

Form der menschlichen Zivilisation (der Westen), während indigene Lebenswei-

sen in die Vergangenheit projiziert werden. Des Weiteren irritiert die scheinbare

Rettung durch westliche Wissenschaftler (zu Wort kommen hier nur Männer), die

anhand ihrer Erforschung den Wert des Gebietes feststellen wollen, etwa indem

neue Spezies ›entdeckt‹ werden. Neben dem Motiv des white savior, eines weißen

Helden bzw. Retters, stellt sich hier auch die Frage der Wissensproduktion und

ihrer Legitimität. Es wird der Eindruck vermittelt, westliche Methoden/westliche

Wissenschaftler würden benötigt, um die Existenz einer Spezies zu bestätigen.

Der westliche Blick generiert das Wissen, er ›entdeckt‹. Des Weiteren spricht vor-

wiegend Killackey selbst. Die durch die filmische Gestaltung eingenommene Per-

spektive ist die einer außenstehenden Autorität, die das Erblickte interpretiert.

Die gezeigten Indigenen bleiben größtenteils stumme Opfer, was ihre vermeint-

liche Hilflosigkeit zu unterstreichen scheint. Diese kurze Beschreibung umfasst

meine Eindrücke des Filmtrailers aus dem Jahr 2018, aus jenen erwuchs mein In-

teresse an Dokumentarfilmen, in denen die Betroffenen selbst zu Wort kommen

und die von den jeweiligen indigenen Akteur*innen selbst gestaltet wurden. Wie

3 Der Film gewann u.a.: ›Best Feature Film‹ –NewYork Film Festival, New York (USA); ›Audience

Award for Best Film‹ – San Francisco Green Film Festival, California (USA); ›Best International

Film‹ – Cinema Planeta International Environmental Film Festival, Cuernavaca (Mexiko); ›Audi-

ence Award for Best Documentary – Explorers and Adventures‹ – Friday Harbor Film Festival,

Washington (USA); ›Best Documentary Feature for People and Cultures‹ – Mountain film Fes-

tival Graz, Graz (Österreich); ›Special Jury Prize – Dublin Film Critic’s Circle‹ – Dublin Interna-

tional Film Festival, Dublin (Irland); ›Jury Award – Excellence in Documenting a Human Rights

Issue‹ – Bellingham Human Rights Film Fest, Washington (USA); ›Gaia Prize for Environmen-

tal Filmmaking‹ – Middlebury New Filmmakers Festival, Vermont (USA); ›Best Environmental

Film‹ – Wildlife Film Festival Rotterdam, Rotterdam (Niederlande); ›Best of Festival‹ – Eco Cup

Environmental Film Festival of Russia, Moskau (Russland); ›Special Jury Award‹ – Rain Interna-

tional Nature Film Festival, Munnar (Indien); (Pollywog Productions, o. D.).

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002 - am 13.02.2026, 13:05:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung 15

stellen sie die Konfliktsituationen dar? Wie argumentieren sie die jeweiligen Posi-

tionen? Welche Narrative werden von ihnen bedient? Welche Sichtweisen werden

eingenommen? Dies zu analysieren, scheint von zentraler Bedeutung im Verständ-

nis derartiger Konflikte, wenn angenommen wird, dass Beschreibungen einer Si-

tuation, wie sie etwa über audiovisuelle Medien vermittelt werden, nicht einfach

als Informationsvermittlung, sondern als Archive verstanden werden können, was

über eine bestimmte Situation gesagt und wie diese wahrgenommen werden kann

(Foucault, 1969/1981). Demzufolge hat die Art und Weise, wie wir über etwas spre-

chen, Auswirkungen auf unsere Wahrnehmung einer Situation, auf die Schlüsse,

die wir daraus ziehen, und auf die Handlungen, die wir daraus ableiten.

Seit Ende des 20. Jahrhunderts haben Prozesse der Dekolonialisierung dazu ge-

führt, die Deutungshoheit hegemonialer Gesellschaften herauszufordern und Ge-

gendiskurse zu entwerfen. Die vorliegende Arbeit will sich mit diesen Bestrebun-

gen auseinandersetzen. Aufgrund ihres spezifischen Realitätsbezugs als Produk-

tionsort von ›Wahrheit‹ sind in der vorliegenden Arbeit vor allem nichtfiktionale

Filme von Interesse. Gegenstand der Untersuchung ist also die filmische Verhand-

lung von aktuellen Konflikten zwischen Indigenen und staatlichen bzw. westlich-

modernen Institutionen inDokumentarfilmen, die von oder in Kooperationmit In-

digenen produziert wurden. Der Fokus wurde auf Lateinamerika gelegt, da in den

letzten Jahrzehnten mehrere lateinamerikanische Regierungen eine zunehmend

neo-extraktivistische Politik forcieren, wodurch daraus resultierende Konflikte ein

steigendes Phänomen sind. Ziel ist es zu analysieren, wie in diesen filmischen

Arbeiten Machtverhältnisse zwischen unterschiedlichen Raumvorstellungen und

Mensch-Umwelt-Beziehungen verhandelt werden bzw. wie der Widerstand gegen-

über der nationalstaatlichen Hegemonie artikuliert wird.

Die Auseinandersetzungmit Konflikten zwischen Indigenen und westlich-mo-

dern geprägten Institutionen, mit der darin inhärenten Kolonialität bzw. Mög-

lichkeit zur Dekolonialisierung von modern/kolonialen Machtstrukturen ist ein,

vor allem in den letzten Jahrzehnten breit untersuchtes Forschungsfeld. Mit Fokus

auf Lateinamerika sind hier die Arbeiten von Aníbal Quijano (2000; 2007), Walter

Mignolo (1995; 2010; 2011; 2006/2012; 2012a) oder Nelson Maldonado-Torres (2007;

2017; 2018) zu nennen, deren zentrale Annahmen auch in den theoretischen Rah-

men der vorliegenden Arbeit einfließen. Arbeiten wie Arturo Escobars (2008) Aus-

einandersetzung mit dem Konzept des Territoriums heben insbesondere die sozi-

alökologische Komponente dieser Konflikte hervor und kritisieren die Geopolitik

derWissensproduktion, die sie imGlobalenNorden verortet sehen und erheblichen

Einfluss auf kultur- und medienwissenschaftliche Untersuchungen in Lateiname-

rika hatte.

Etwa ab Beginn des 21. Jahrhunderts begann in den lateinamerikanischen

Kultur- und Medienwissenschaften eine intensive Auseinandersetzung mit der

Frage nach dekolonialisierten Formen der Wissensproduktion (pensar del sur).

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002 - am 13.02.2026, 13:05:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Filmischer Widerstand

Anna Cristina Pertierra et al. (2020) zeigen anhand verschiedener Beispiele me-

dialer Praxis, welche Verbindungen zwischen dekolonialem Denken und indigener

Wissensproduktion zu finden sind und wie diese in Bezug zu politischen als auch

ökologischen Konflikten stehen. Die Untersuchung indigener audiovisueller Pro-

duktionen kann ein tieferes Verständnis von kulturellen Aushandlungsprozessen

und immer noch bestehenden modernen/kolonialen Machtstrukturen liefern. Als

bedeutende Wegbereiterin für die Auseinandersetzung speziell mit indigenem

Film gilt Freya Schiwy (2009), die unter anderem untersucht, wie Filmtechnologie

genutzt wird, um lokale Kulturen zu stärken, wie speziell Frauen daran beteiligt

und repräsentiert sind und wie dieses Medium zu einem breiteren Verständnis von

Dekolonialisierungsprozessen am Beginn des 21. Jahrhunderts beitragen kann.

Andere Schlüsselwerke auf diesem Feld sind Media Worlds (Ginsburg et al., 2002)

und Global Indigenous Media (Wilson & Stewart, 2008a). Die Untersuchung von

indigenemDokumentarfilmmit thematischem Zuschnitt auf territoriale Konflikte

bildet derzeit jedoch noch eine Forschungslücke.

Ziel meiner Analyse ist es also, das Spannungsverhältnis unterschiedlicher ko-

existierender Territorien und damit einhergehender Wirklichkeitskonstruktionen,

wie sie in den Filmen ausgedrückt werden, zu identifizieren und somit die Be-

deutung dieser Filme als Widerstandspraxis gegen die moderne/koloniale Welt-

ordnung zu verstehen. Wie werden territoriale Konflikte im indigenen Dokumen-

tarfilm vermittelt? Wie prägen diese Filme den Diskurs um aktuelle territoria-

le Konflikte in Lateinamerika? Nicht zuletzt aufgrund aktueller neo-extraktivis-

tischer Entwicklungen in Lateinamerika und der voranschreitenden Degradierung

der Lebensgrundlage vieler, häufigmarginalisierterMenschen ist die Auseinander-

setzung mit derartigen Konflikten und deren medialer Vermittlung ein zentrales

Thema unserer Zeit.

Um dieses formulierte Ziel zu verfolgen, sollten Dokumentarfilme analysiert

werden, die ihren thematischen Zuschnitt auf aktuelle Konflikte gelegt haben.Mei-

ne Arbeit beginnt mit einer Einführung in das Themenfeld des indigenen Films.

Nachdem sich die vorliegende Arbeit auf Dokumentarfilme beschränkt, werden zu

Beginn die wesentlichen Aspekte dieser Filmgattung erläutert und erörtert, wel-

ches politische Potenzial diesen Bildern inhärent ist, wenn sie als Produktionsorte

von ›Wahrheit‹ verstanden werden. Anschließend wird der Begriff der Indigenität

erläutert, umdarauf aufbauendmögliche Definitionen für indigenen Film darzule-

gen. Indigenes Filmschaffen wird meist als Widerstandspraxis zu hegemonialen,

westlich geprägten Blickregimen verstanden, diese Idee des shooting back (Prins,

2008) gegen den kolonialen Blick wird ebenso thematisiert wie die Rolle bildlicher

Darstellungen und speziell des Films, um koloniale Vorstellungen aufrechtzuerhal-

ten. Des Weiteren werden Aspekte der Produktionsbeteiligung und Distribution

hervorgehoben, da diese im Zusammenhang mit einer Definition von indigenem

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002 - am 13.02.2026, 13:05:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung 17

Film häufig herangezogen werden. Schließlich werden auch aktuelle Tendenzen

des indigenen Films im Kontext des thematischen Zuschnitts betrachtet.

Um diesem thematischen Zuschnitt der Filme auf aktuelle territoriale Konflik-

te in Lateinamerika gerecht zu werden, wird anschließend der Forschungsstand zu

territorialen Konflikten im lateinamerikanischenKontext dargelegt, der Begriff des

Territoriums sowie dessen Verortung in der raumwissenschaftlichen Forschung er-

läutert und als machtdurchzogener, performativer Raum konzipiert. Im Anschluss

daran wird erläutert, wieso die hier thematisch fokussierten Konfliktsituationen

als territoriale Konflikte zu verstehen sind und wie hier soziale, ökologische und

kulturelle Dimensionen ineinandergreifen. Eine wesentliche Voraussetzung für die

Auseinandersetzung mit der filmischen Verhandlung von territorialen Konflikten

bilden die anschließend angeführten Theorien zur Kolonialität der Macht und de-

ren Relevanz bei der Etablierung von Nationalstaaten. Dabei wird insbesondere

die Rolle von Narrationen über die Geografie sowie von Medien als Werkzeuge zur

Raumproduktion eingegangen und der Begriff der Dekolonialität eingeführt. Ab-

schließend werden die Filme in diesem Rahmen verortet. Unter Berücksichtigung

dieser theoretischen Überlegungen wurde eine entsprechende Methodik entwor-

fen, um fünf ausgewählte Filme entlang der für diese Arbeit postulierten Frage-

stellung zu analysieren. Petu Mongueleiñ – Estamos vivxs (2017) folgt einem Protest-

marsch der Mapuche-Tehuelche, die gegen eine Gesetzesänderung zur wirtschaft-

lichen Nutzbarmachung von Gebieten in der Region rund um den Río Negro in

Argentinien protestieren. JúbaWajiín – Resistencia en laMontaña deGuerrero (2018) be-

schreibt einen Konflikt des gleichnamigen Dorfes einer Gemeinschaft der Me’Phaá

gegen die geplante Eröffnung einer Tagebaumine im Bundesstaat Guerrero in Me-

xiko. Paraná – el río (2016) zeigt die Probleme, mit denen die Kukama-Kukamiria

am Río Marañon aufgrund der verstärkten Nutzung des Flusses konfrontiert sind.

Sangre y Tierra – Resistencia indígena del Norte del Cauca (2016) thematisiert den mit-

unter gewaltsamen Konflikt zwischen den Nasa im Norden der Region Cauca in

Kolumbien und staatlichen Akteur*innen, die die großangelegten Zuckerrohrplan-

tagen verteidigen. Ara Pyau – La primavera Guaraní (2018) stellt den Widerstand ei-

ner Gruppe von Guaraní dar, die versuchen, innerhalb des urbanen Raums einer

brasilianischen Großstadt gegen eine weitere Verkleinerung ihres Territoriums an-

zukämpfen.

Dieses Filmschaffen bildet einen wesentlichen Faktor dafür, Verschiebungen

im politischen Diskurs zu initiieren. Die Filme produzieren eine Wahrheit, die sie

über ihremediale Ästhetik gleichzeitig bestätigen und sind folglich in Bezug auf ihr

politisches Potenzial zu betrachten. »We need new narratives of life and culture«

(1995, S. 65), urteilte Escobar vor mehr als 25 Jahren in Hinblick auf den mensch-

lichen Umgang mit der Welt. Derartige Narrative spiegeln sich in unterschiedli-

chen kulturellen Manifestationen wider. Anhand der Analysen zeige ich, welche

Anregungen die hier untersuchten Filme zugunsten einer Pluriversalisierung von

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002 - am 13.02.2026, 13:05:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Filmischer Widerstand

Weltentwürfen bieten. Die Filme zeigen, wie der Kapitalismus die Beziehung der

Menschen zu ihrer Umgebung beeinflusst und wie dies koloniale Kontinuitäten

produziert. Sie nehmen Erzählweisen des Anthropozäns auf und spinnen sie in

verschiedene Richtungen weiter, um so zu neuen Ideen im Nachdenken über ter-

ritoriale Verflechtungen anzuregen. Sie können daher als filmischer Widerstand

gegen die westlich-moderne Raumordnung sowie damit verbundene Vorstellun-

gen und Machtverhältnisse verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002 - am 13.02.2026, 13:05:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

