
Abgründe und Hoffnungsspuren. 
Facetten des Bösen im zeitgenössischen Film 

von Reinhold Zwick 

"Ich glaube, daß Filme Kraft haben sollten. 
Die Kraft des Guten und die Kraft des Bösen. 
So daß man berührt wird und die Verhältnisse 
in Bewegung geraten." (David Lynch)l 

Der Horizont: Die Renaissance des Bösen 

Nicht einmal zwanzig Jahre ist es her, daß Willi Oelmüller das 
Schweigen seiner Disziplin, der Philosophie, "zum Thema Leiden und 
Böses" beklagt und auf den nicht unerheblichen Beitrag hingewiesen 
hat, den die Kultur- und Freizeitindustrie zur Verdrängung der ihm 
zugehörigen Phänomene leistet.2 Einzig die Kunst und die Religion 
seien es, die noch das ernsthafte Fragen nach dem Bösen wachhielten 
und "unzeitgemäß" gegen die vom herrschenden Bewußtsein betriebene 
Verdrängungsarbeit opponierten.3 Zehn Jahre später wollte Karl Heinz 
Bohrer selbst noch diesen Trost demontieren: Zum Bedauern über die 
ins 19. Jahrhundert zurückreichende "Ausblendung des Bösen durch die 
idealistische Philosophie, Pädagogik und Geisteswissenschaft"4 gesellt 
sich bei ihm der Befund eines "Defizits an Bösem", ja seiner 
"Tabuisierung" auch in der Kunst - als Resultat der allenthalben 
regierenden "Nötigung zum gesellschaftlich Guten".5 Was die Religion 
anbelangt, so kommt sie bei Bohrer nur mehr als historische Größe vor. 
Auf dieser Linie, aber in noch apodiktischerem Ton, meint dann an der 
Schwelle zu den 90er Jahren Jean Baudrillard, einer der Vordenker der 

Dr. theol. Reinhold Zwick ist wissenschaftlicher Assistent an der Universität 
Regensburg. 
1 Zit. n. R. Fischer, David Lynch. Die dunkle Seite der Seele, München 1992, 

253. 
2 W. Oelmüller, "Zur Deutung gegenwärtiger Erfahrungen des Leidens und 

des Bösen", in: Concilium 11 (1975) 198-207, 198f. 
3 Ebd., 200f. 
4 K. H. Bohrer, "Das Böse- eine ästhetische Kategorie?", in: Merkur 39 (1985) 

459-473, 473. 
5 K. H. Bohrer, "Die permanente Theodizee. Über das verfehlte Böse im 

deutschen Bewußtsein", in: Merkur 41 (1987) 267-286, hier 281f. - Bohrer 
trifft sich hier in vielem mit Gedanken von Georges Bataille, wie sie dieser 
bes. in Die Literatur und das Böse (München 1987) entwickelt hat. Für eine 
instruktive Synthese von Batailles Ansatz vgl.: G. Bergfleth, "Die Souveräni­
tät des Bösen. Zu Batailles Umwertung der Moral", in: ebd., 187-236. 

13 

Communicatio Socialis 27 (1994), Nr. 1: 13–45 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Postmoderne, daß es in unseren Tagen in der westlichen Zivilisation 
"keine Möglichkeit mehr gibt, Böses zu sagen", daß "die geringste 
Negativität durch virtuellen Konsens betäubt wird."6 

Sind diese Diagnosen auch allzu forciert, und zwar nicht nur in 
Sachen Kunst und Religion, so ist mit der in ihnen angezeigten 
Abstinenz vom Problem des Bösen doch ein Grundzug eines breiten 
Strangs der westlichen Intelligenz markiert. Diese Abstinenz erklärt ein 
gutes Stück weit das Erschrecken eines Filmkritikers unserer Tage über 
die "weitgehende Sprachlosigkeit gegenüber dem Phänomen des Bösen 
und seiner Darstellung"7, während sich dieses selbst gleichzeitig mehr 
und mehr Raum verschafft. Denn zweifelsohne haben in den letzten 
Jahren die vielfältigen Erfahrungen des Abgründigen, Monströsen und 
Destruktiven in globaler Dimension wie auch im Bereich des individuel­
len Lebens dramatisch zugenommen. 

In dem Maße, wie nun in der jüngeren Philosophie und Theolo­
gie - in einer Gegenbewegung zu den angedeuteten idealistischen und 
deontologischen Traditionen- zusehends ein erfahrungszentrierter Weg 
beschritten wird, konnte schließlich auch einer reflexiven Bearbeitung 
all der aktuellen und akuten Widerfahrnisse des Bösen immer weniger 
ausgewichen werden. Dies begünstigte nachhaltig die gegenwärtig 
vielzitierte "Renaissance des Bösen", eine Entwicklung, an der gerade 
die nicht-theologischen akademischen Disziplinen partizipieren.S Diese 
"Renaissance", die binnen weniger Jahre die eingangs skizzierten 
Situationsbeschreibungen umgestülpt hat, ist eines der signifikantesten 
Symptome der Krise einer auf die Totalherrschaft der Vernunft 
gegründeten Modeme und des Unbefriedigenden jener Deutungsmu­
ster, die das Böse gänzlich in gesellschaftliche und psychologische 
Erklärungen auflösen wollten. 

Der erste breitere Widerstand gegen eine sich omnipotent 
wähnende Aufklärung formierte sich freilich bereits im vergangenen 
Jahrhundert: Zum einen im gerade heute wieder für die Diskussion des 
Bösen enorm bedeutsamen Denken Sören Kierkegaards und Friedrich 
Nietzsches, zum anderen in der Kunst der "schwarzen Romantik"9, die 
durch eine über alle positiven Sinnverpflichtungen hinwegschreitende 

6 J. Baudrillard, Transparenz des Bösen. Ein Essay über extreme Phänomene, 
Berlin 1992, 96. 

7 R. Gansera, "Pharisäisches Entrüsten/Zynisches Gefallen", in: epd Film 10 
(1993) Nr. 7, 11-12, hier 12. 

8 Vgl. A. Schuller/W. von Rahden (Hg.), Die andere Kraft. Zur Renaissance 
des Bösen, Berlin 1993; sowie C. Colpe/W. Schmidt-Biggemann (Hg.), Das 
Böse. Eine historische Phänomenologie des Unerklärlichen, Frankfurt/M. 
1993. 

9 Vgl. den immer noch sehr informativen Überblick: M. Praz, Liebe, Tod und 
Teufel. Die schwarze Romantik, München 1988. 

14 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Imagination des Bösen in Wort und Bild gegen die "Entmythologisie­
rung aller Gesellschaftsbereiche"lO protestiert und den "Diskurs der 
rationalistisch-wissenschaftlich geprägten Moderne" 11 aufkündigt. Im 
Zuge der Krise des Projekts der Aufklärung, die sich auch in einer viele 
Lebensbereiche berührenden Rückkehr des Heiligen, einer Revision der 
von Max Weber konstatierten "Entzauberung" der Welt artikuliert12, 
emanzipiert sich die Kunst unserer Tage mehr und mehr von der 
Verpflichtung auf dieses Projekt und knüpft wieder verstärkt an die 
Traditionen der schwarzen Romantik, an deren Grenzüberschreitungs­
Pathos und an die Präferenz für das Sinistre an. 

So überrascht es nicht, wenn die Kunst der Gegenwart in neuer 
Intensität von den allgegenwärtigen Erfahrungen des Bösen Zeugnis 
ablegt und bedrängende, bisweilen schwer erträgliche Schilderungen 
und Phantasmagorien desselben bereithält. Oftmals will sie dabei nicht 
,nur' das Unfaßliche des Bösen in zeitnahen künstlerischen Gestaltungen 
greifbar werden lassen, sondern versucht auch, dieses Böse auf seine 
Ursprünge hin zu sondieren und bisweilen sogar Pfade seiner Überwin­
dung anzudeuten. Dies alles gilt in besonderer Weise für die Filmkunst, 
der nicht zufällig von ihren Anfängen an eine besondere Affinität zum 
Dunklen, Dämonischen und Abgründigen nachgesagt wird13, und die 
manchem ihrer Verächter einst gar selbst als eine "Erfindung des 
Teufels"14 galt. Das Kino als Ganzes war schon immer ein großes 
Sensorium dafür, welche Erfahrungen, Ängste und Sehnsüchte die 
Menschen je zu ihrer Zeit besonders bewegen. Indem es auf die 
elementare Konstitution des Menschen reagiert, dem ungeachtet aller 
philosophischen und ideologischen Trends die Frage nach Gut und Böse 
und nach Sinn angesichts des Leids immer ein zentrales Problem 
geblieben ist, verfügt es notwendigerweise über ein ungewöhnlich 
reiches Ensemble an Formen der Auseinandersetzung mit dem Bösen. 
Allein von seinem Umfang wie von seiner Vielgestaltigkeit her legt 
dieses Repertoire gegen alle Tendenzen einer Verharmlosung, Minimie­
rung oder ,Ent-Bösung, (Odo Marquardt) des Bösen nachdrücklich 
Widerspruch ein. 

Auf narrative Weise, also in einer der biblischen - und letztlich 
aller ursprünglichen religiösen - Rede korrespondierenden Form, 

10 K. H. Bohrer, Permanente Theodizee (Anm. 5), 272. 
11 K. H. Bohrer, Das Böse (Anm. 4), 473. 
12 Vgl. D. Kamper/Ch. Wulf (Hg.), Das Heilige. Seine Spur in der Modeme, 

Frankfurt/M. 1987; vgl. auch das gegenwärtige Interesse am Denken von 
Rene Girard, bes. an seinem Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt/M. 1992. 

13 Vgl. die 'klassische' Studie über das deutsche expressionistische Kino: L. 
Eisner, Dämonische Leinwand, Frankfurt/M. 1975. 

14 Vgl. R. Cosandey/A. Gaudreault/T. Gunning (Hg.), Une Invention du 
diable? Cinema des premiers temps et religion - An Invention of the Devil? 
Religion and Early Cinema, Sainte-Foy /Lausanne 1992. 

15 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


thematisiert das Kino dieses Böse überaus oft im Rückgriff auf Elemente 
der alten mythischen Symbolsprachen und häufig (bewußt oder 
unbewußt) auch in christlichen Koordinaten, oder, vorsichtiger, in 
Koordinaten, die aus der theologisch-philosophischen Tradition vertraut 
sind. Wenn nun nicht die in der ,Nichtung' des Bösen (Hegel, Barth) 
"sich totlaufende Sprache"lS der ontologisch-metaphysischen Reflexion, 
sondern die Sprache des Mythos die privilegierte Form des Nachden­
kens über das Böse ist, und davon bin ich mit Paul Ricoeur16 überzeugt, 
dann dürfte gegenwärtig der große, mythengesättigte und mythenpro­
duzierende Erzählraum ,Kino' der privilegierte Ort dieser Arbeit des 
Mythos sein. Der Film hat in unserem Jahrhundert die Literatur als 
"Domäne des Bösen"17 abgelöst, welche in den säkularisierten Kulturen 
ihrerseits zuvor in mancherlei Hinsicht das Erbe der Religion angetreten 
hatte.IB Heute bewahrt und aktualisiert zuvorderst das Kino den Vorrat 
an Strukturen, Symbolen und Bildern des mythischen Denkens, der sich 
aus der religiösen Überlieferung aller Kulturen speist und in erstaunli­
cher Vielfalt auch in den Schriften des Alten und Neuen Testaments 
wiedergefunden werden kann. Deshalb ist die Auseinandersetzung mit 
dem Film für die Theologie unerläßlich: will sie sich in einer Gegenwart 
behaupten, in der sich Kino und Fernsehen als größte und massenwirk­
samste neuzeitliche Weltdeuter und (oft natürlich auch sehr sorglose) 
Verwalter des religiösen Menschheitserbes etabliert haben, muß sie den 
Dialog mit dem Film suchen. Dieser Dialog hält sie an zur permanenten 
Überprüfung ihrer Antworten auf die Sinnfrage und - in Konfrontation 
mit der zusehends universal verständlichen Sprache des Films - zur 
ständigen Revision ihrer eigenen ,Grammatik'. 

Die Achse: Das Problem der Freiheit 

Angesichts der sprichwörtlichen Vielzahl der ,Gesichter' des Bösen ist 
vorab zu überlegen, welche seiner Dimensionen hier näher betrachtet 
werden sollen. Am sinnvollsten erscheint uns eine Abblendung des von 
Augustinus als "mal um physicum" angesprochenen Bösen (im deut­
schen oft mit dem Wort "Übel" bezeichnet), wie es sich etwa in 
Krankheit und Naturkatastrophen kristallisiert und dann die klassische 

15 Dokumentation Concilium/Unter Verantwortung des Generalsekretariats, 
"Verführung und Verführer", in: Concilium 6 (1970) 450-455, hier 453. 

16 P. Ricoeur, Die Symbolik das Bösen. Phänomenologie der Schuld II, 
Freiburg-München 1971; ders., Art. "Evil", in: M. Eliade (Hg.), The 
Encyclopedia of Religion, Bd. 5, New York-London 1987, 199-208. 

17 G. Bergfleth, Souveränität des Bösen (Anm. 5), 191f.- Die erschreckendsten 
Werke des Bösen finden sich freilich nach wie vor in der Literatur, wo die 
Imagination am zügellosesten, am wenigsten eingeengt vom Druck des 
Marktes und der Zensur, schweifen kann. Vgl. z. B. B. E. Ellis, American 
Psycho, Köln 1991 oder die Romane von Frank Harris. 

18 Vgl. ebd., 193. 

16 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theodizee-Frage nach der "Besten aller möglichen Welten" aufwirft, 
zugunsten einer Konzentration auf jene Region, die der theologischen 
und philosophischen Tradition christlicher Denomination noch stets als 
der Bereich des ,eigentlich Bösen' galt: auf das Böse, bei dem die 
Freiheit des Menschen mit zur Disposition steht, das Böse also im Sinne 
des "malum morale" (Augustinus) bzw. des "Moralisch-Bösen" (Kant),l9 
Stellvertretend für zahllose gleichlautende Stimmen bringt dies Walter 
Kasper auf den Punkt: "Die Dimension, in der das Problem des Bösen 
philosophisch sinnvoll verhandelt werden kann, ist die Dimension der 
menschlichen Freiheit."20 Denn, so kann ihm Paul Ricoeur beipflichten: 
"Das Böse würde aufhören, böse zu sein, wenn es aufhörte, eine 
Seinsweise der Freiheit zu sein, die selbst aus der Freiheit kommt."2t 
Die Option auf die Möglichkeit der Freiheit, die in der liebenden, und 
deshalb notwendigerweise freien Zuwendung des Menschen zu Gott 
aufgipfelt, aber auch die Freiheit des Sich-ihm-Verweigems einschließt, 
ist ein essentielles Proprium des christlichen Glaubens,22 Gegenüber 
einem radikalen Determinismus oder Nietzsches alles relativierender 
Position, die die Freiheit des Willens erst "jenseits von Gut und Böse", 
jenseits aller moralischen Bestimmungen beginnen sieht, verbindet sich 
mit der Anerkennung von Freiheit und Wille gewissermaßen im 
,Diesseits von Gut und Böse' die Anerkennung der Möglichkeit des 
Schuldig-Werdens. Mit der Behauptung der Freiheit zum Bösen (wie 
zum Guten) wird aber zugleich auf die Möglichkeit, die Macht dieses 
Bösen zu brechen oder zumindest zu schwächen, gesetzt, theologisch 
gesprochen: auf die Möglichkeit der Umkehr, die mit freier Übernahme 
von Verantwortung zu tun hat und in der Sphäre des Glaubens in den 
soteriologischen Kontext von Vergebung, Gnade und Erlösung gerückt 
ist. Mit anderen Worten: In die Diskussion des Bösen kommt also 
gerade dann eine religiöse Dimension, wenn sie mit Blick auf die 
Hoffnung oder Verheißung eines Endes des Bösen geführt wird.23 

19 Dem Vorwurf von K. H. Bohrer, daß ein Werk "als Kunstwerk zerstört" 
würde, sobald es erst "an philosophische oder theologische Systeme 
angepaßt", d. h. von deren Warte aus beleuchtet würde (Permanente 
Theodizee (Anm. 5, 275), wird man schwerlich folgen können. 

20 W. Kasper, "Das theologische Problem des Bösen", in: ders./K. Lehmann. 
(Hg.), Teufel - Dämonen - Besessenheit. Zur Wirklichkeit des Bösen, Mainz 
1978,41-69, hier 46. 

21 P. Ricoeur, "Schuld, Ethik und Religion", in: Concilium 6 (1970) 384-393, hier 
389. 

22 Für eine eingehende und lesbare Reflexion auf das Problem der Freiheit im 
Rahmen einer christlichen Antwort auf das Böse vgl.: P. Vardy, The Puzzle 
of Evil, London 1992. - Vardy reagiert v. a. auf die Beiträge in: M. M. 
Adams/R. M. Adams (Hg.), The Problem of Evil. Oxford Readings in 
Philosophy, Oxford 1990 - eine gute Einführung (mit Bibliographie) in den 
gegenwärtigen Stand der Diskussion im Bereich der analytischen Religions­
philosophie. 

23 Vgl. P. Ricoeur, Schuld, Ethik und Religion (Anm. 21), 390-393. 

17 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unser Interesse soll deshalb besonders jenen Filmen gelten, in 
denen der Horizont der Überwindung des Bösen nicht völlig abgeblen­
det und der Mensch nicht ganz aus der Beanspruchung durch die 
Freiheit entlassen wird. Nur einige Werke können in dem folgenden 
Querschnitt durch das Filmschaffen der letzten Dekade eingehender 
diskutiert werden; bei den meisten Titeln müssen wir uns mit wenigen 
Strichen begnügen. Dabei wird sich auch 9.ie inhaltsanalytische Reflexi­
on vor die Frage nach einer spezifischen Asthetik des Bösen24 im Film 
schieben, obgleich die Korrelation von Inhalt und Form natürlich stets 
im Blick ist. 

Der Manichäismus des Mainstream-Kinos 

Wer sich mehr in den ,klassischen' Traditionen unserer Religions- und 
Kulturgeschichte als im Filmtheater zu Hause fühlt und nun womöglich 
erstmals die ,moralische Anstalt' Kino betritt, um sich über das Wesen 
und Unwesen des Bösen in ihr kundig zu machen, der wird seinen Weg 
wohl über die einladend breite Treppe nehmen, die zur Hauptabteilung 
,Mainstream' führt, und alsbald mit Erstaunen feststellen, wie wenig 
hier - und damit wohl auch in dem populären Bewußtsein, das sich in 
ihr spiegelt - von jener Achse ,Freiheit' zu spüren ist, die erwartungsge­
mäß eigentlich die Grund-Koordinate des christlich inspirierten abend­
ländischen Denkens in Sachen ,Böses' sein müßte. Stattdessen behaup­
ten sich gerade im Bereich der ,Blockbuster', der großen Publikums­
erfolge, hartnäckig jene Erklärungsmuster, die ,intellektuell' schon lange 
überholt geglaubt waren, wenn nicht gar von Anfang an als mit dem 
christlichen Bekenntnis unvereinbar abgewiesen wurden. Nicht nur mit 
Blick auf das Böse sieht es so aus, als wären alle Denkmodelle, die 
geistesgeschichtlich einander abgelöst haben, im Kino plötzlich allesamt 
wieder in bunter Gleichzeitgkeit nebeneinander präsent, als wäre hier 
die diachrone ,Phylogenese' des Denkens in eine synchrone Palette 
zusammengestaucht. 

Besonders signifikant im Mainstream-Kino ist die starke Präsenz 
dualistischer Interpretationen des Bösen. In ihnen tradiert sich viel an 
gnostischem Gedanken- und Symbolgut, wie es heute allenthalben, und 
zwar längst nicht nur in den populistischen Verdünnungen des 
Esoterik-Markts, wieder an der Oberfläche des zeitgenössischen Den­
kens auftaucht.2s Zahllos sind immer noch die populären Kinogeschich­
ten, die in einem oftmals recht simplen Manichäismus und in zumeist 

24 Der Band "Die Ästhetik des Bösen im Film. Materialien und Filme zum 
Thema" (Frankfurt/M. 1987; Amoldshainer Filmgespräche Bd. 4) steuert 
dazu einige interessante Facetten bei, ohne allerdings den Fragenkreis 
systematischer anzugehen. 

25 Vgl. P. Sloterdijks großangelegten Versuch einer Rehabilitation der Gnosis, 
u. a. in: ders./Th. Macho (Hg.), Weltrevolutionen der Seele. Eine Lese- und 
Arbeitsbuch der Gnosis, Zürich 1993. 

18 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch ästhetisch und dramaturgisch arg ausgetretenen Pfaden die 
externalisierten Mächte des Bösen gegen die Heroen des Guten antreten 
lassen. Ob in Western oder Eastern, in Fantasy oder Science-Fiction, in 
Actionthriller oder Horrorfilm: was wäre die Leinwand ohne die 
ewigen, archetypisch-mythischen Kämpfe zwischen Gut und Böse, die 
auf ihr toben? Nachdem sich die Darstellungen dabei in schöner 
Regelmäßigkeit des reichen Fundus eines ausgebauten Symbolsystems, 
narrativer Konfigurationen und mythologischer Strukturen des Bösen 
von primär religiöser Herkunft26 bedienen, sind sie!. ungeachtet der oft 
in kräftigen Farben aufgetragenen ,säkularen' Ubermalungen, fast 
durchweg religiös grundiert. Allein deshalb widerspricht das populäre 
Kino dem Versuch, die ,Renaissance des Bösen' in einem quasi 
religionsfreien Raum rekonstruieren zu wollen. Die großen Kinoerfolge 
sind der augenfällige Beweis dafür, daß jene schief liegen, die mit 
souveräner Geste behaupten: "Das Böse ist also wieder da ... Aber nicht 
als Bedrohung der Tugend oder des Guten - deren Begriffe ohnehin 
entleert sind - zeigt sich uns das Böse, auch nicht als Sünde, als Schuld 
oder Verdammnis, sondern als Gegenmacht, als der große Gegenspieler 
unserer von Sinn und Gott gesäuberten Wirklichkeit" P 

Nicht nur daß in den filmischen Transfigurationen des Bösen die 
Kontinuität speziell des christlichen Bildvorrats transparent wird; dem 
religiösen Erbe des Abendlandes wird auch insofern Rechnung getra­
gen, als im Mainstream-Kino, unbeschadet aller dualistischen Momente 
und temporären Triumphe der vielgestaltigen ,Mächte des Bösen', am 
Ende fast immer das Gute obsiegt und damit das Böse als das letztlich 
doch unterlegene Prinzip (oder ,Wesen') qualifiziert wird- analog eben 
zur christlichen Verortung des Teufels und der Dämonen auf der Seite 
der Geschöpfe. 

Innerhalb des breiten Repertoires der (individuell oder kollektiv) 
externalisierten Kräfte des Bösen, mit denen im dualistischen Modus 
dann das ebenfalls mit einzelnen Figuren, Gruppen oder Gesellschaften 
identifizierte Gute im Streit liegt, sind nach der Blüte des Okkultfilms in 
den 70er und frühen 80er Jahren die pluriformen Gestaltungen und 
Inkarnationen des Teufels und dämonischer Wesenheiten seit einiger 
Zeit im Abschwung begriffen, deshalb aber noch keineswegs vom 
Aussterben bedroht. Die Verabschiedung des Teufels seitens einer sich 
als ,aufgeklärt' verstehenden Theologie28, die schon vor einiger Zeit das 
"Ende des dämonalogischen Zeitalters"29 ausgerufen hat, wird offen-

26 Vgl. neben den einschlägigen Symbollexika auch P. Ricoeur (Anm. 16): J. 
Navone, "Das Böse und seine Symbole", in: Concilium 10 (1974) 106-113. 

27 A. Schuller/W. von Rahden, "Vorwort", in: dies. (Hg.), Die andere Kraft 
(Anm. 8) VII-VIII, hier VIII. 

28 Z. B. in den Arbeiten von H. Haag: Abschied vom Teufel, Einsiedeln 1%9; 
Teufelsglaube, Tübingen 1974; Vor dem Bösen ratlos?, München 1978. 

29 B. Lang, Art. "Engel/Teufel", in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch 
Theologischer Grundbegriffe, Bd. 1, München 1984, 221-230, 228. 

19 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sichtlich von der Volksreligiosität, wie sie sich heute - oftmals hinter 
Masken des Profanen - nicht zuletzt im mythischen Erzählraum Kino 
artikuliert, nicht mitgetragen. Besonders weil sie immer wieder ihr 
Gesicht zu wechseln vermögen, haben Teufel und Dämonen in den 
Künsten noch alle Zeiten überdauert30: So mutiert in den 80er Jahren im 
Kino der Pferdefuß zum Pferdeschwanz (bei der Figur des "Lou 
Cypher" in Alan Parkers "Angel Heart", 1986), die Schlange im Garten 
Eden verwandelt sich in einen geschmeidigen Sado-Maso-Leder-Mann 
(in Derek Jarmans "The Garden", 1990), inder-wie der Erz-Böse selbst 
-anscheinend unsterblichen "Omen"-Serie tarnt sich der Antichrist als 
Kind, zuletzt auch - wie schon in Martin Scorseses "Die Letzte 
Versuchung Christi"- als Mädchen ("Omen IV", 1990), oder er maskiert 
sich in der ihm eigenen Perfidität als Clown (Stephen Kings "Es", 1990). 
Demgegenüber machen sich der ,klassische' Teufel/Dämon und die ihm 
zugeordneten (adorierenden oder exorzistischen) Riten derzeit auf der 
Leinwand rar. Das "Fantasy"-Genre, das mit seinen Raubzügen in die 
mittelalterliche Ikonographie der ideale Nährboden gewesen wäre, hat 
sich schnell totgelaufen. In Erinnerung bleiben wird hier wohl einzig 
der glutrote, gehörnte Teufel, der in Ridley Scotts "Legende" (1985) im 
archetypisch-kosmologischen Kampf der (immerhin noch vom 2. 
Vaticanum angeführten) "Mächte der Finsternis"31 gegen die Mächte 
des Guten unterliegt. 

Als dauerhafter, nicht nur im Kino, erweist sich dagegen der Reiz 
des Okkulten, schwingt doch das Zeitgeist-Pendel weg von der 
technischen Zivilisation, von der Hyper-Rationalität des Computer­
Zeitalters in Richtung des Archaischen und Animistischen bzw. hin zu 
einer paradoxen Koexistenz der Antipoden.32 Bedeutsamere unter den 
zahlreichen Filmen, die beispielsweise dem Voodoo-Zauber ,huldigen', 
sind "Angel Heart" und John Schlesingers "Das Ritual" (1986). Den 
Teufel selbst hat man zuletzt wieder gerne in die Komödie verwiesen, 
dorthin, wo ihm schon in den Kindertagen des Films der Kintopp­
Zauberer Georges Melies Asyl gewährte: Als armseliger, übertölpelter 
Seelenfänger auf dem "Highway 61" (Bruce McDonald, 1991) erweckt er 
fast Mitleid, und auch gegen die "Hexen von Eastwick" (George Miller, 
1986) hat er einen schweren Stand, ganz abgesehen davon, daß seine 
Macht mit der Rolle des potenten Lüstlings ohnehin schon depotenziert 

30 Zu den fihnischen Gestaltungen des Dämonischen in den 60er und 70er 
Jahren vgl. ]. R. May, "The Demonie in American Cinema", in: ders./M. Bird 
(Hg.), Religion in Film, Knoxville 1982, 79-100. - Für den Bereich der 
Literatur z. B. H. Flügel, "Begegnungen mit dem Bösen in der neueren 
Literatur", in: ders./H.-M. Barth/R. Riess, Der emanzipierte Teufel. Literari­
sches, Psychologisches, Theologisches zur Deutung des Bösen, München 
1974, 13-46; E. Osterkamp, Lucifer. Stationen eines Motivs, Berlin 1979. 

31 Gaudium et Spes, Nr.37 
32 Vgl. auch die Faszination für das Okkulte in der Drogenszene, wie sie Paul 

Sehrader in seinem letzten Film "Light Sleeper" (1992) thematisiert hat. 

20 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist. Auch in seinen vielen Denominationen in Gestalt von Erzschurken 
(e.g. als "Joker" in den "Batman"-Filmen), Tierbestien, Poltergeistern 
und Halbwesen wie Zombies, Vampiren und Werwölfen hat der Teufel 
als Inkarnation des Bösen viel von seinem Schrecken verloren. - Freilich 
sollte man vorsichtig sein und der Teufelsfigur angesichts ihre~ 
aktuellen Niedergangs, ihres Abdriftens ins epigonale Remake und ins 
Spiel mit Selbst-Zitaten, nicht gleich das Todeszeugnis ausstellen. Der 
Teufel hat es prächtig überlebt, daß vor bald 150 Jahren Karl 
Rosenkranz befand, er sei "für die Kunst überflüssig geworden."33 Mag 
auch die Personifikation des Bösen in Gestalt des Teufels ein Fall von 
"anachronistischer Symbolik" (Käte Hamburger)34 und der Rekurs auf 
das "konventionelle satanische Paradigma" ein Beitrag zur Konservie­
rung der herkömmlichen Theodizee sein35 - man wird dennoch mit 
dem Faktum leben müssen, daß sich die Teufelsvorstellung bislang 
gegen alle ideologiekritischen Demontagen resistent gezeigt hat, ja 
vielleicht schon wieder vor einerneuen Blüte steht.36 Das kommt wohl 
vor allem daher, weil sich in ihr der Hang zu einer dualistischen 
Betrachtung des Bösen verdichtet, welche immer schon dadurch 
attraktiv war, daß sie den Einzelnen ein gutes Stück weit vom 
Anspruch, der aus der Behauptung der Freiheit entspringt, entbindet, 
indem Schuld und Verantwortung auf einen anderen, eben den 
Versucher, abgeladen werden. 

Wachsende Ambivalenzen 

Der alte Dualismus von Gut und Böse und die ihm zugehörige 
Symbolik - etwa der Farben (hell vs. dunkel), des Raumes (oben vs. 
unten), des Kämpfens (fair vs. hinterrücks) oder auch des Mahlhaltens 
(speisen vs. fressen)- regieren also nach wie vor die populären Genres. 
Je mehr sich das Böse dabei von der Figur des Teufels (etc.) ablöst, desto 
bedrohlicher wird es, desto hartnäckiger widersetzt es sich seiner 
,Nichtung' durch das Gute. Und schlimmer noch: wo früher - wie 
idealtypisch in Don Coscarellis B-Picture "Phantasm" (1977) ablesbar -
das Böse klar lokalisiert war, im couragierten Kampf von denen mit 
,reinem Herzen' besiegt und zurück in den Orkus gejagt werden konnte, 
aus dem es hervorgekrochen war; wo früher, in den für manche 
inzwischen schon wieder ,seligen' Zeiten des ,Gleichgewichts des 
Schreckens', noch der Amerikaner das Gute und der Russe das Böse 
verkörpern konnte ("Rocky IV", 1985), da wird heute die saubere 
Grenzziehung zwischen Gut und Böse immer brüchiger. 

33 K. Rosenkranz, Ästhetik des Häßlichen, Leipzig 1990 (Erstausgabe: 1853), 
307. 

34 Zit. n. K. H. Bohrer, Permanente Theodizee (Anrn. 5), 280. 
35 Ebd., 281. 
36 Vgl. T. Peters, "The Selling of Satan in Popular Literature", in: Christian 

Century 108 (1991) 458-462. 

21 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wachsen die Interferenzen und Ambivalenzen, gerät die stets im 
Hintergrund präsente Erlösungssehnsucht in eine immer tiefere 
Orientierungskrise. Im Science-Fiction-Film etwa, der das Böse im 
Modus des Kosmischen und Technischen in einer der Welterfahrung 
und projektiven Imagination der modernen Industriekultur besonders 
akkommodierten Form präsentiert, sind die Zeiten der märchenhaft klar 
geordneten "Star Wars"-Serie dahin. Die Monstren, die seither in der 
Zukunft lauern, werden zusehends schrecklicher und zerstörungsresi­
stenter (z. B. in der "Alien"-Trilogie. 1979-92), immer täuschendere 
Replikanten und perfektere Maschinenmenschen paralysieren die Kon­
turen der Schöpfungsordnung. Der Sieg des Guten wird immer 
folgenloser, ändert immer weniger an der globalen Unheilssituation: 
mögen auch punktuelle Ausbrüche gelingen, das Los Angeles des 
"Blade Runner" (1982) ist am Ende derselbe apokalyptische Moloch wie 
zu Beginn. Die beiden "Terminator"-Filme (1984, 1992) dagegen 
belehren ihr Publikum darüber, wie Gut und Böse die Seite wechseln 
können, wie Gewalt unter verändertem Vorzeichen - und in ihrer 
Zerstörungskapazität unter dem letalen Level zurückgenommen -
plötzlich zum Heilswerkzeug geraten kann: Im massiv religiös getönten 
"Terminator II" ist die Kampfmaschine ,Schwarzenegger' von der 
Inkarnation des seelenlos wütenden Bösen zum "Christopherus" mu­
tiert, der ein neues messianisches Kind durch die Höllengluten, die es 
verzehren wollen, trägt.37 

Immerhin bleiben hier aber doch noch Gut und Böse, Schuld und 
Unschuld einigermaßen sauber geschieden, was freilich auch notwendig 
ist, damit die action-hungrigen Kids in dem allgemeinen Gemetzel 
einigermaßen den Überblick behalten. Dieser Optimismus der Unter­
scheidung ist jedoch in anderen populären Genres schon lange am 
Bröckeln. Neuere Prototypen für den Bereich von Mafia-Thriller und 
Western sind hier Abel Ferraras "King of New York" (1990) und Clint 
Eastwoods "Erbarmungslos" (1992). Beide Filme sind weniger wegen 
ihrer exzessiven Gewaltszenen bedrängend - in dieser Hinsicht hat man 
mittlerweile schon einiges ertragen lernen müssen -, sondern in erster 
Linie, weil sich in ihnen Schuld und Unschuld vermengen und so der 
Zuschauer nicht aus dem unbequemen, weil immer schwierigen 
moralischen Urteilen entlassen wird. 

In Frank White, dem "King of New York", dessen Weg an die 
Spitze der Drogenmafia mit Leichen gepflastert ist, zeigt Ferrara nicht 
einfach einen menschenverachtenden, egomanischen Killer, sondern 
eine bei aller Härte zugleich sehr empfindsame Figur, der keineswegs 
alle moralischen Maßstäbe abhanden gekommen sind: Von einer langen 

37 Die Deutung als Christopherus verdanke ich P. Sloterdijk, "Sendboten der 
Gewalt. Der Mensch als Werfer und Schütze - zur Metaphysik des 
Action-Kinos", in: Die Zeit, Nr.18 v. 30.4.1993, 57-58, 58. 

22 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Haftstrafe gezeichnet und in einem Leben unter permanenter Todesdro­
hung ständig mit der Endlichkeit seines Daseins konfrontiert, richtet 
sich eines Tages Franks ganzes Sinnen und Trachten darauf, die zur 
Erhaltung eines Harlemer Kinderkrankenhauses nötigen Millionenbeträ­
ge zu beschaffen. Ferrara: "Frank White ist jemand, der fest daran 
glaubt, die Dinge verändern zu können. Er als Individuum hat seine 
Vision und weiß, er kann sie verwirklichen. Er glaubt noch immer 
daran, daß das Leben etwas wert ist, obwohl er kein Heiliger ist." Er 
"hat sein halbes Leben im Gefängnis verbracht und wuchs in einer so 
grauenhaften Realität auf, daß er wenigstens einmal etwas ,Gutes' tun 
will."38 Doch Franks Vorhaben ist von vomeherein zum Scheitern 
verurteilt: nicht nur, weil das Gute durch Böses kommen soll, sondern 
auch weil er sich mit seinem humanitären Impuls in seiner Umgebung 
isoliert. Als er am Ende in einem von der Polizei umstellten Taxi an 
einer Schußverletzung stirbt, ist dies ein einsamer, müder, resignierter 
Tod: weniger eine ,Strafe' als - ähnlich wie beim Tod von Pasolinis 
"Accattone" (1961)- eine Befreiung aus dem irdischen ,Tal der Tränen', 
in welchem das rauschhaft-fiebrige, von einem Grundgefühl des ,carpe 
diem' aufgepeitschte Taumeln zwischen Gewalt, Sex und Drogen ein 
letztlich verzweifeltes Surrogat des wahren Lebens war. 

Deshalb will man Frank, bei aller Schuld, die er auf sein Haupt 
geladen hat, doch nicht endgültig aus der göttlichen Gnade herausfallen 
sehen. - Noch bedrückender wird das Ineinander von verschütteter, 
aber immer wieder aufblitzender Menschlichkeit (und hier auch explizit 
religiöser Empfindung) und exzessiver Gewalttätigkeit in der Figur des 
am Ende von seinem eigenen Kains-Bruder erschossenen Drogendealers 
Jackie in Phil Joanous "Im Vorhof der Hölle" (1990; Original-Titel: State 
of Grace). Die Antwort, die Joanous Geschichte auf die dem Titel 
implizite Frage nach dem Zustand der Gnade gibt, ist ein einziger 
großer Klageschrei. Aber selbst die Klage ,de profundis' kann ja eine 
Form des Gebets sein, zumal wenn sie, wie hier, aus einer Geschichte 
mit ausgeprägt moralisch-religiöser Tiefenstruktur aufsteigt. 

Auch der Moral des Western, die einmal "die Moral einer Welt" 
war, "in der Gut und Böse unvermischt nebeneinanderstehen wie zwei 
einfache Grundbegriffe"39, sind ihre klaren Konturen abhanden gekom­
men; die alten "Ritter für die gerechte Sache"40 werden von ambivalen­
ten Figuren verdrängt: Der ,Held' in Eastwoods "Erbarmungslos" ist der 
von ihm selbst dargestellte ehemalige Revolverheld Bill Munny, der 
früher bisweilen völlig grundlos getötet hatte bzw. sich zumindest 
rückblickend an kein Motiv erinnern kann, weil er ständig betrunken 

38 Zit. n. Th. Gaschler/E. Vollmar (Hg.), Dark Stars. 10 Regisseure im 
Gespräch, München 1992,61/62. 

39 A. Bazin, Was ist Kino? Bausteine zur Theorie des Films, Köln 1975, 118. 
40 Ebd., 116. 

23 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


war. Durch die Liebe einer Frau wurde er aus dem Strudel des Bösen 
herausgerissen, fristet jetzt aber mit seinen Kindern ein zwar ehrliches, 
aber erbärmliches Leben als Schweinezüchter. Als solcher ist er ,ganz 
unten', wortwörtlich bis zum Hals im Dreck- und man entsinnt sich 
hier vielleicht des Motivs des schweinehütenden ,verlorenen Sohnes'. 
Doch selbst Erniedrigung und materielle Not rechtfertigen es nicht, daß 
er sich wieder als Kopfgeldjäger anwerben läßt. Daß der Auftrag darin 
besteht, die Verstümmelung einer Frau zu rächen, ist letztlich nur der 
willkommene moralische Vorwand zur Beruhigung von Bills Gewissen. 
(Das Gewissen meldet sich etwa darin, daß er die Erzählung von den 
Verletzungen der Frau immer drastischer ausmalt.) Die Erledigung des 
,Jobs' gerät zu einem entsetzlichen Abschlachten, das auch die drei 
Killer in ihrem Innersten trifft und ihre einander vorgetäuschte 
Kaltblütigkeit aufsprengt. Als der eigentlich Böse entpuppt sich der 
Sheriff ,Little Bill' -die Namen haben im Kontext des Western-Mythos 
allesamt die Aura des Archetypischen -, der in der Maske des 
Biedermanns und Gesetzteshüters das ,Recht' zu verteidigen vorgibt, in 
Wahrheit aber vor allem seine sadistischen Triebe ausagiert. Nachdem 
er Munnys Gefährten Nat zu Tode gefoltert hat, wird er im Showdown 
von Munny erschossen. Die letzten Worte, die der Sheriff dem wie ein 
unverwundbarer und unbarmherziger Engel der Vergeltung arbeiten­
den Munny entgegenschleudert, sind ein: "Wir sehen uns in der Hölle!" 
Obwohl der andere dies bejaht - und das angesichts der vielen Morde, 
derer er sich schuldig gemacht hat, sicher nicht ohne Grund -, sträubt 
sich der Zuschauer gegen diese Selbstverdammung, mit der Munny 
meint, dem göttlichen Richterspruch zuvorkommen zu können. Denn in 
seinen Gewissensregungen, in seinem Schmerz und Mitgefühl war 
sichtbar geworden, daß die Macht des Bösen über ihn eigentlich 
gebrochen ist. 

Mit ambivalenten Protagonisten wie Frank White und Bill Munny 
sind die alten, in den populären Genres so beliebten dualistischen 
Muster verlassen. Obgleich bei Ferrara und Eastwood nach wie vor 
auch Figuren auftreten, die recht eindimensionale Verkörperungen (vor 
allem) des Bösen sind, vermengen sich doch zumindest in den ,Helden' 
gute und böse Anteile dergestalt, daß der Zuschauer in seinem 
Identifikationsbedürfnis verunsichert wird. Ablehnung und Sympathie 
ringen miteinander. Welches Gefühl die Oberhand behält, hängt nicht 
zuletzt davon ab, wie die Antwort auf die Frage nach dem Spielraum 
ausfällt, den die ,gemischten' Charaktere haben, um die bösen Anteile 
zugunsten des Guten zu verändern, wie weit ihre Kraft und Freiheit 
reicht. 

Ein erfolgreiches CEuvre, das sich von Anfang an in besonderer 
Weise eben dieser Problematik angenommen und gegen simplifizieren­
de Dualismen in Sachen Gut und Böse gesträubt hat, ist das 
Filmschaffen von Martin Scorsese. Im Bereich des populären Films hält 
es wohl mit die eindringlichsten Beispiele für religiös transparente 
Thematisierungen von Gewalt und Gnade, Vergeltung und Vergebung, 

24 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schuld und Erlösung bereit. Was Scorsese einmal mit Blick auf den 
Box-Champion Jake La Motta, dem er in der Passionsgeschichte "Raging 
Bull" (1980) ein Denkmal gesetzt hat, sagt, das verbindet ihn mit vielen 
seiner Figuren: "das katholische Erbe, das Gefühl der Schuld, die 
Hoffnung auf Erlösung."41 Besonders in den verschiedenen Figuratio­
nen des ,Schwarzen Engels', die Scorseses Filme durchziehen42, gewinnt 
die "unaufhebbare Gleichzeitigkeit von Gut und Böse"43, d. h. daß "das 
Gute das Böse und das Böse das Gute nicht ausschließt"44 , Gestalt. 
Diese Spannung wird ja gerade im christlichen Glauben durchgehalten 
und begründet hier, insofern sie nicht aus menschlicher Kraft allein 
endgültig überwunden werden kann, die Erlösungsbedürftigkeit des 
Menschen. 

Scorseses Verteidigung der Ambivalenz gegen moralisierende 
Schwarz-Weiß-Malerei läßt sich sehr gut an seinem Remake "Cape 
Fear" (1991) studieren. Er verläßt hier die moralisch einfache Kontrastie­
rung von ,unschuldig Verfolgtem' und ,bösem Verfolger', indem er 
gegenüber der Vorlage ein Schuldmoment - die Zurückhaltung eines 
sicher strafmildemden Gutachtens- in der Vergangenheit des äußerlich 
integren Anwalts Sam Bowden etabliert, was zugleich den Vergeltungs­
wahn seines Ex-Klienten Max Cady ein Stück weit nachvollziehbar 
macht. Durch diese Änderung in der Ausgangskonstellation gewinnt 
das Geschehen einen komplexen Subtext hinzu,-der die Unterscheidung 
von Gut und Böse in die Spannung von (ewigem) moralischem Gesetz 
und weltlicher Rechtsordnung stellt und die Handlungsrelevanz des 
Gewissens erkundet: denn mit dem Zurückhalten von Entlastungsmate­
rial macht sich Sam Bowden einerseits vor der Strafprozeßordnung und 
seiner Standes-Ethik schuldig, andererseits bleibt er aber so der Stimme 
seines Gewissens treu, die ihm angesichts der evidenten Zurichtung des 
Opfers von Cady die anwaltliehe Mithilfe an einem möglichen 
Freispruch verbietet. (In der Warnung an Max, mit der Sam später einen 
schuldhaften Selbstjustiz-V ersuch im letzten Moment nochmals korrigie­
ren zu können hofft, meldet sich sein Gewissen erneut.) Insofern bleibt 
Sam auf dem Boden der christlichen Moral, die das Gewissen als 
letztverpflichtende Instanz kennt, andererseits - und das ist eben die 
Ambivalenz - macht er sich doch auch in den Koordinaten dieser Ethik 
schuldig, weil er sich, statt den Fall abzugeben, indirekt selbst zum 
Richter aufschwingt und meint, der göttlichen Gerechtigkeit zuvorkom­
men bzw. ,auf die Sprünge helfen' zu müssen. Dieser Zug verbindet ihn 
mit Max Cady, nur daß bei diesem die Gewichte von Schuld und 

41 Zit. n. H. D. Rusche, "Die Bürde der Tradition", in: P. W. Jansen/W. Schütte 
(Hg.), Martin Scorsese, München 1986 (Reihe Film 17), 7-30, hier 26. 

42 Vgl. den anregenden Essay von P.W.Jansen, "Schwarze Engel", in: ebd., 
31-52. 

43 H. W. Dannowski, "Scorsese/Schrader", in: epd Film 4 (1987) Nr. 11, 2-5, 
hier 2. 

44 Ebd. 

25 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unschuld vertauscht sind. Anfangs, als er sich aufmacht, für das ihm (in 
seinen Augen und in der Optik des weltlichen Gesetzes) widerfahrene 
Unrecht Vergeltung zu suchen, wird der Zuschauer Max ein gewisses 
Verständnis nicht versagen. Durch die vielen, vornehmlich alttestament­
lichen Bibelzitate, die er nicht bloß im Mund führt, sondern als 
unauslöschliche Handlungsmaximen seinem Körper eingeschrieben hat, 
durch die Bibel, die in einer der Waagschalen des großen Gerechtig­
keits-Emblems liegt, das er seinem Rücken hat eintätowieren lassen, 
reklamiert Max für seinen zur Gerechtigkeits-Arbeit stilisierten Rache­
feldzug die göttliche Legitimation. Dabei unterschlägt er freilich nicht 
nur geflissentlich alles, was die Bibel von Vergebung, Feindesliebe und 
Gewaltlosigkeit weiß, sondern identifiziert sich einmal überheblich mit 
Nietzsches über jede Moral erhabenen ,Übermenschen', dann wieder 
maßt er sich an, ein von Gott auserwählter Racheengel und schließlich 
Gott selbst zu sein. Doch nicht nur in diesem "wie Gott sein wollen" 
wiederholt sich der erste Sündenfall; die Urgeschichte ist u.a. auch bei 
der ,Versuchungsszene' konnotiert, als Max, ganz mephistotelischer 
Verführer, die Tochter Sams umgarnt. Mit seinen zunehmend diaboli­
schen Zügen mutiert Max immer mehr zur Luzifer-Gestalt, deren Sturz 
sich schließlich in seinem Untergang wiederholt. 

Die allmähliche Freilegung des Teufels in Max Cady könnte nun 
die eingangs c~ablierte ethische Komplexität in Richtung Dualismus 
einebnen, wüchsen parallel dazu nicht die mysteriösen Momente, die in 
das Geschehen nochmals eine interessante Brechung bringen. Angefan­
gen mit Max' urplötzlichen Auftauen und Verschwinden, mit seiner 
kontinuierlich sich steigemden ominösen Omnipräsenz im Leben des 
Anwalts, über den geheimnisvollen Tod von Sams Hund, das unerklär­
liche Verschwinden von Saiten aus dem Klavier in Sams Haus, bis hin 
zur Feuerresistenz Cadys im Showdown: das Wesen dieses ,Bösen' wird 
immer unerklärlicher. Diese Entwicklung kulminiert in jener Szene des 
Finales, in der Sam Max' Blut von seinen Händen waschen will und 
diese plötzlich so rein sind, als hätte nie ein Kampf stattgefunden. 
Damit wird nun vom Ende her denkbar, daß alles, was zuvor geschehen 
ist, eine Phantasmagorie, eine Reise durch das Schattenreich von Sams 
Seele war, daß ,Max' - der Aussprache nach nicht weit von einem 
rückwärtsgesprochenen ,Sam' entfernt - womöglich der personifizierte 
Schuldkomplex in Sam ist, der als ein unbewältigter immer mächtiger 
nach außen drängt, bis er in einem Kampf auf Leben und Tod besiegt 
wird, in einem Ringen, das symbolträchtig stattfindet auf einem 
reißenden, irreal aufgewühlten Strudel, der das Seelen-Schifflein zum 
Kentern bringt. Das Leben, zu dem Sam und seine Familie am Ende aus 
den urgewaltigen Fluten (wieder-)geboren werden, lehmgestaltig wie 
die Menschen des zweiten Schöpfungsberichts, ist von diesem Kampf 
gezeichnet. Die Unschuld ist endgültig verloren. 

26 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Böse in den Abgründen der Seele 

Folgt man diesem Interpretationsversuch von Max Cady als Perso­
nifikation der ,dunklen' Anteile im Unbewußten Sams, dann zählte 
"Cape Fear" bereits zu jenen Filmen, die das Böse bevorzugt in den 
Tiefen des Unbewußten, als den Abgrund, der in jedem lauert, 
freizulegen suchen. Derartige Reisen in die sinistren Regionen der 
Psyche gibt es im Kino schon lange, man denke nur an Georg Wilhelm 
Pabsts "Geheimnisse einer Seele" (1925) oder an die klassischen Bette 
Davis-Thriller; und programmatisch starb ja schon Orson Welles' "Lady 
von Shanghai" (1946) mit den Worten: "Das Böse ist in mir" .45 - Doch 
es sieht so aus, daß die Reisen in die Dunkelzonen in den letzten Jahren 
an Ausweglosigkeit und Schrecklichkeit, gleichzeitig aber auch an 
Popularität um einiges zugelegt haben. 

Damit scheint das Kino auf die wachsende "neue 
Unübersichtlichkeit" Uürgen Habermas) unserer Wirklichkeit und das 
zunehmende Gefühl der elementaren Verunsicherung, die sie hinter läßt, 
zu reagieren: Nach der Lesart seiner Apologeten bindet dieses Kino des 
neuen Schreckens das numinose Unbehagen und hilft die alltäglichen 
Unheilserfahrungen bewältigen, indem es aufgestaute Ängste kathar­
tisch freisetzt. In einer Situation, in der dem Zuschauer in der Realität 
mehr und mehr der Boden unter den Füßen entgleitet, und es für ihn 
immer schwieriger wird, richtig und falsch, gut und böse zu unterschei­
den, erscheinen die alten, einfachen Dualismen mehr und mehr wie 
nostalgische Relikte einer geordnet geglaubten Wirklichkeit. Man rettet 
sich zwar noch gerne für eine Weile in sie - daher ihr ungebrochener 
Erfolg -, doch gleichzeitig weiß man um ihre Defizienz, weiß, daß die 
eigentliche Bedrohung durch das Böse aus dem Innern des Menschen, 
und zwar letztlich eines jeden Menschen kommt. Indem Filme dies 
thematisieren, stellen sie natürlich (zumindest implizit) immer auch die 
Frage nach der Freiheit zum Bösen bzw. der Möglichkeit, ihm aus 
freiem Willen zu widerstehen. Mit Blick darauf wird zu sehen sein, ob 
das Böse dabei gänzlich in den Regelkreisen einer Triebmechanik 
aufgeht und das Kino zum (epigonalen) Erbhalter einer in ihrem 
Totalerklärungsanspruch schon längst erschütterten Psychoanalyse ge­
rät, oder ob doch so viel an Freiheit des Willens präsent bleibt, daß die 
Hoffnung auf ein Entkommen aus der Dynamik des Bösen nicht ganz 
erlischt und ein religiöser Horizont offengehalten wird. 

In vielen Fällen sieht es nun tatsächlich so aus, daß die Dimension 
des Bösen ausschließlich mit Hilfe psychologischer und milieutheo­
retischer Optiken vermessen werden soll, und dieses Böse, wenn es erst 
aus dem religiösen Zusammenhang von Freiheit, Schuld und Erlösung 

45 Vgl. F. Donovan, "Le Mal au Cinema", in: Cinema (Paris) (1989) Nr. 459, 3-4, 
hier 4. 

27 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


herausgenommen ist, am Ende zu einem bloßen ,Defekt' gerät. Was 
daran deprimierend ist, darüber läßt der Österreichische Regisseur 
Paulus Manker den Philosphen Otto Weininger in einem langen 
imaginären Dialog mit Sigmund Freud Klage führen: daß durch die 
psychologische Verrechnung von Verantwortung und Schuld die 
Möglichkeit von Reue und Umkehr hinfällig und so Hoffnung 
demontiert wird ("Weiningers Nacht", 1989). 

Nicht selten wird verdeckt, daß der Blick in die Abgründe der 
Seele dem Geist der neuzeitlichen Religionskritik verpflichtet ist. 
Nachdem selbst bei säkularer Fokussierung gerne mit den Gedanken­
und Bildarsenalen religiöser Denomination gespielt wird, erhalten viele 
Filme an der Oberfläche einen (pseudo-)religiösen, (pseudo-)mythischen 
Anstrich, wie er zur Zeit kommerziell erfolgreich ist. Natürlich macht 
man sich auch klassische Motive anderer Herkunft zunutze, um dem 
Numinosen des Bösen sichtbare Gestalt zu verleihen. Besonders beliebt 
ist dabei das - eben bereits bei Scorsese vermutete, dort aber anders 
kontextuierte - Motiv der nach außen verlegten Personifizierung der 
,dunklen Seite' des Menschen, seines ,Schattens', in Gestalt einer bösen 
Gegenspieler- oder Doppelgänger-Figur, wie z.B. in Alan Parkers 
"Angel Heart", einem Film, der eine raffinierte neue Variante des alten 
Motivs der Persönlichkeitsspaltung a la ,Dr. Jekyll and Mr. Hyde' 
vorlegt, mit dem im Kino46 und in der Literatur schon so oft die 
Dialektik von Gut und Böse zu fassen gesucht wurde. 

Wie Parker arbeitet auch JonathanDemmein "Das Schweigen der 
Lämmer" (1990) mit einer Vielzahl von religiösen Motiven und 
Anspielungen: Eine durch die Tötung unschuldiger Lämmer (sie!) 
traumatisierte FBI-Agentin tritt an gegen einen noch in seiner Verwor­
fenheit charismatischen Teufel in Menschengestalt, den hyperintelligen­
ten Ex-Psychiater Hannibal Lector, der quasi auf die andere Seite 
hinübergewechselt ist und nun als kunstsinniger Psychopath seine 
Opfer kreuzigt, delikat zubereitet und ,verkostet', und gegen dessen 
Adlatus ,Buffalo Bill', einen von der Idee der Metamorphose seines 
Leibes besessenen Serienmörder, einen Narziß, der sich zum Heiligen, ja 
zum Christus (z. B. mit einer selbst zugefügten Seitenwunde) stilisiert. 
Doch all der Wirbel von ikonographischen Verweisen auf die christliche 
Heils- und Kunstgeschichte47 vermag nicht darüber hinwegzutäuschen, 
daß in Demmes finsterer Welt letztlich nur wenig Platz für einen 
tieferen theologischen Deutungshorizont ist. Hannibal Leetor und 
Buffalo Bill leiden nie an dem Bösen, das sie tun; Gewissen und Schuld 

46 Vgl. M. Schlappner, "Das Böse und der Film", in: Das Böse. Studien aus dem 
C. G. Jung-Institut Zürich XIII, Zürich-Stuttgart 1%1, 127-159, hier 134. 

47 Vgl. die minutiöse Analyse von H. Niewöhner, "Mythisches Perpetuum 
Mobile. Das Schweigen der Lämmer - der Film und seine Betrachter", in: 
Lettre International (dt. Ausgabe) (1992) Nr. 19,48-54. 

28 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sind ihnen Fremdworte. Leetor trägt allzu manische Züge, als daß er als 
Prototyp des "satanischen Subjekts" fungieren könnte, das durch eine 
"selbstbewußte, freie Hervorbringung des Bösen" charakterisiert ist.48 
Eher ist er die Inkarnation der freigelassenen Bestie, die in jedem lauert, 
des "Raubtiers im Menschen", von dem Nietzsche sprach, die Vorhut 
der von diesem prognostizierten "außermoralischen Periode" ,49 in der 
sich der "Wille zur Macht" über jede moralische Bestimmung erhoben 
hat. Bei aller dunklen - den Zuschauer wohl nicht anders als die 
Agentin irritierenden - Faszination, die Leetor ausstrahlt, ist er am Ende 
doch nur ein apotropäisches Monster, aufgerichtet ~scheinend gegen 
das wieder populär werdende Liebäugeln mit "Ubermensch" und 
"Herren-Moral". 

Tiefer als bei Demme reicht die religiöse Kontur, die dem Oeuvre 
von David Lynch eingezeichnet ist, einem Werk, das von Anfang an mit 
besonderer Beharrlichkeit und Phantasie die "dunklen Regionen des 
Daseins"SO sondiert hat, den ,Schatten' (C. G. Jung) in der Seele des 
Menschen, den Stoff, aus dem die Alpträume gemacht sind. Wie Lynch 
selbst wiederholt bemerkt hat, fasziniert es ihn, "im Unterbewußten der 
Leute zu forschen, in diese unendliche Zone einzutauchen". Denn: "Was 
die Oberflächen zeigen, ist nur ein Teil der Wahrheit. Darunter steckt 
das, was mich am Leben interessiert: die Dunkelheit, das Ungewisse, 
das Erschreckende, die Krankheiten. - In jedem meiner Filme geht es 
um die Oberfläche der Dinge und was sich darunter verbirgt. Kann sein, 
daß ich besessen bin von den verborgenen Dingen" 51. 

Notwendigerweise nimmt deshalb in Lynchs Filmen gerade auch 
die Erkundung des Geheimnisses des Bösen breiten Raum ein. Am 
deutlichsten gerät die ,Lösung' dieses Rätsels in der populären TV -Serie 
"Twin Peaks" (1989ff) und dem ihr nachgeschickten Spielfilm-Prolog 
"Twin Peaks- Fire walk with me" (1992).52 Dabei sind die Rekurse auf 
die verschiedensten religiösen Traditionen unübersehbar, auch solche 
auf biblisch-christliche Motive: Wo etwa im Evangelium der Teufel von 
Judas Besitz ergreift und ihn zu seinem Werkzeug macht, wo dort von 
Dämonen Beherrschte zu unkontrollierbarer Gewalt neigen (vgl. Mk 
S,lff.), da ist es in "Twin Peaks" die das Böse verkörpernde Gestalt des 
,Killer Bob', die sich Leland Palmers bemächtigt und ihn nicht mehr 
Herr seiner selbst sein läßt. Im Tod aber, unter den (in eine 

48 K. Rosenkranz, Ästhetik des Häßlichen (s.o., Anm. 33), 297. 
49 F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse. Mit der Streitschrift .,Zur 

Genealogie der Moral", Frankfurt/M. 1984,44. 
50 R. Fischer, David Lynch (Anm. 1), 10. 
51 Zit. n. ebd., 271.264. 
52 Für eine detaillierte Analyse der Serie (allerdings ohne Einbeziehung des 

Spielfilm-Prologs) vgl. jetzt M. Verbeek, .,lt's the mystery that's the fun of 
life", in: Z. Cavigelli et al. (Hg.), Aus Leidenschaft zum Leben. Film und 
Spiritualität, Zürich 1993, 171-195. 

29 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sprinkleranlage verwandelten) Wassem des Gnadenstroms, vermag 
Leland die große Lebensbeichte abzulegen und findet sterbend seinen 
Frieden wieder (Folge 17). Ohne ähnlich unmittelbar von ,Bob' 
überwältigt zu sein, geben auch andere Bewohner der vermeintlich 
,sauberen' Kleinstadt den Lockungen des Bösen nach und ertrinken in 
einem Mahlstrom der Gewalt und Exzesse. Selbst der FBI-Agent Cooper 
-und mit ihm (anscheinend) das Gute- erliegt am Ende dem Bösen. 
Sein als Doppelgänger personifizierter Schatten ,triumphiert', obgleich 
Cooper zuvor im Setzen auf das Spirituelle, in der Anerkennung 
anderer Kräfte als derjenigen der Vernunft, eigentlich den Schlüssel zur 
Überwindung ,Bobs' in Händen gehalten hätte. 

Daß Lynchs Erkundung des Bösen, das "unter der idyllischen 
Oberfläche gärt",53 immer wieder an die C. G. Jungsehen Reisen in die 
Zone des kollektiven Unbewußten erinnert, liegt auch an seinen 
zahlreichen archetypischen Figuren und Handlungsmotiven, die aus der 
Märchen- und Mythenüberlieferung vertraut sind54: Da gibt es mit der 
tief im Wald versteckten "Black Lodge" einen klassischen Ort des Bösen, 
da erscheinen Zwerg und Riese, da werden Seelen gejagt und verkauft 
(Folge 30). -In "Blue Velvet" (1986) und "Wild at Heart" (1990) ist es 
vor allem das Handlungsmuster der läuternden Reise, das den 
mythischen Horizont trägt: Ähnlich der Grundbewegung in "Twin 
Peaks" dringt Jeffrey, der ,reine' Held von "Blue Velvet", in die 
geheimnisvollen, nächtlichen Regionen der Stadt und damit in die 
dunklen, zuvor verschlossen gehaltenen Kammern seiner eigenen Seele 
vor. Wie aus einem "bösen Traum"- so zeichnet er es selbst- taucht er 
aus dieser Reise in den Untergrund innerlich verändert wieder an die 
lichte Oberfläche des jetzt als fragil und trügerisch erkannten Alltags, 
des ,kleinen Glücks', empor. Jeffrey, die Identifikationsfigur, hat dem 
Bösen, dem Abgründigen ins Angesicht geblickt - dem Bösen im 
anderen (in Frank Booth) und in seinem Innern - und hat ihm 
widerstanden, nicht zuletzt durch die Kraft der Liebe. So gesehen ist 
"Blue Velvet", unbeschadet seiner gewalttätigen Außenseite, ein verita­
bles Märchen für Erwachsene.- Noch deutlicher wird dieses Märchen­
hafte dann in "Wild at Heart", wo am Ende nicht mehr bloß wie in 
"Blue Velvet" ein Rotkehlchen Glück verheißt- in ironischer Brechung 
allerdings eines aus Plastik -, sondern die gute Fee aus "The Wizard of 
Oz" dem archetypischen Liebespaar Sailor und Lula winkt, als dieses 
am Ende seiner ,Aventure'-Fahrt durch ein Fegefeuer der Gewalt 
angelangt ist. 

Damit dürfte auch schon die große Gefahr von Lynchs Filmen 
deutlich geworden sein: daß sie ihr Thema an ein eklektizistisches Spiel 

53 R. Fischer, David Lynch (Anm. 1), 235. 
54 Vgl. M. L. von Franz, Der Schatten und das Böse im Märchen, München 

1985. 

30 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit Zitaten, Motiven und Stilen verraten und ins Unverbindliche 
abgleiten. Dennoch sind seine Erkundungen des Bösen, bei der all die 
Ängste, die Pervertierungen und die Gewalt unserer Zeit luzide 
aufleuchten, mehr als schicke Akkommodationen an den Zeitgeist. 
Erstaunlich mutig stellt Lynch in und gegen diese vom Bösen 
durchwucherten Geschichten immer wieder Hoffnungsbilder der Gnade 
und Erlösung, in die, durch all den postmodernen Zierrat und 
plakativen Kitsch hindurch, doch eine tiefe Sehnsucht der Menschen 
unserer Tage einfließt. In diesen Bildern wird ihre Erlösungshoffnung 
aus den Fesseln eines Nihilismus befreit, der sie verächtlich als 
anachronistisch beiseite schieben will. Vielleicht ist es ein Zufall, 
vielleicht aber auch Ausdruck eines allmählichen Ungenügens des allzu 
Märchenhaften und des allzu schnell von Beliebigkeit bedrohten 
Synkretismus, daß die Erlösungsbilder in Lynchs letztem Film von ihrer 
Ikonographie und Symbolik her einen deutlicheren Bogen zur christli­
che Vorstellungswelt schlagen und bei aller Phantastik insofern auch 
eine Spur ,realistischer' sind, als sie Erlösung nicht mehr unbedingt auf 
Erden anvisieren: Am Ende von "Twin Peaks - Fire walk with me" 
erhebt sich die Seele des toten, zuvor vom Bösen besessenen Leland 
Palmer und beginnt zu schweben, wie befreit von der Schwere ihres 
Daseins und der Last ihrer Sünden. Als ,Bob' den Schwebenden wieder 
unter seine Gewalt zu zwingen sucht, prallt er zurück: seine Macht ist 
gebrochen. Und in einer doppelten Schutzengel-Vision wird auch die 
,gefallene' Laura Palmer nach ihrem Tod wieder aufgenommen. Ihr 
Lachen und ihre befreienden Tränen künden von ihrer Erlösung - und 
begleitet von Cherubinis Requiem in C-Moll rollen dann gerade über 
die Bilder, die dies zeigen, die Abspann-Credits. Mit diesem Ende 
konterkariert Lynch den pessimistischen Ausklang der vorausgegange­
nen Serie, den (scheinbaren) Sieg des Bösen. 

Was die Filme von David Lynch oftmals so drastisch illustrieren, 
davon spricht nicht erst Kant in seiner Rede vom "radikal Bösen",SS 
davon reden bereits die christlichen Grundformeln des Credo, des 
Taufbekenntnisses und des Vaterunser: von der tiefgründigen Neigung 
des Menschen zum Bösen als Teil der conditio humana. Der Glaube 
weiß den Menschen aber dieser Neigung nicht völlig ausgeliefert, 
sondern behauptet in einem bisweilen skandalös anmutenden ,Dennoch' 
seine Freiheit zum Guten und die Hoffnung auf Gnade. Vor allem als 
Gefühl der Erlösungsbedürftis.I<eit, als Sehnsucht nach Erlösung hält 
sich diese Hoffnung auf eine Uberwindung des Bösen auch bei Lynch 
durch - und sei es in der Maske des spielerischen (Kitsch-)Zitats. 
Anders wagen heute anscheinend viele überhaupt nicht mehr von ihr 
zureden. 

55 I. Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, 1793. 

31 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Umkehrgeschichten 

Keine der bislang betrachteten Variationen des Bösen im populären 
Kino ist frei von (krypto-)religiösen Momenten und mythischen 
Substrukturen. Bisweilen gewinnen die Sedimente derselben auch an 
der Oberfläche der Handlung und der Bildwelt markantes Profil, wobei 
jedoch die ,ideologisch' unverfänglicheren Rekurse auf archetypisch­
mythische Elemente die Bezugnahmen auf die christliche Tradition bei 
weitem überwiegen. Im Unterschied zu den zahlreichen ,philosophi­
schen' Filmen vor allem der SOer und 60er Jahre, die die Frage nach 
dem Bösen und der Schuldverstrickung des Menschen bis tief hinein in 
ihre existentiellen und religiösen Dimensionen ausgeleuchtet bzw. diese 
Frage in einem oft schonungslosen Insistieren auf den Aporien gängiger 
Antwortversuche offengehalten haben (man denke etwa an die Filme 
Ingmar Bergmans oder Luis Bunuels)56, wird heute im Kino zumeist der 
gedanklich und oft auch ästhetisch spröderen Reflexion, die ,ungeniert' 
philosophisch-theologische Dimensionen ansteuert, ausgewichen - zu­
gunsten der Befriedigung der Schaulust und des Nervenkitzels, 
zugunsten der Lust am (vermeintlich?) kathartischen Entsetzen. Trotz 
all des Bösen, das dem Zuschauer von der Leinwand entgegen­
schwappt, wird er deshalb nur höchst selten irritiert, nachdenklich 
geworden über Schuld und Vergebung, Freiheit und Verantwortung 
nach Hause entlassen. Kaum je wird er statt mit einem allfälligen 
Happy End oder genretypischen (von der ,normalen' Option auf ein 
Sequel geforderten) Weiterleben des Bösen konfrontiert mit einem 
profunden Leiden an ihm oder mit Durchbrechungen der Macht des 
Bösen, welche ihm insofern etwas zumuten als sie die Bürde der 
Verantwortung für das Böse und die Forderung nach einer Entschei­
dung gegen dieses nicht ausblenden. 

Von exemplarischer Qualität für eine Auseinandersetzung mit 
dem Bösen im letztgenannten Sinn ist Robert Bressons "Das Geld" 
(1982), ein nicht zuletzt auch durch seine lakonische Inszenierung 
beklemmend-klaustrophobisches Kammerspiel, das wie ein Scharnier 
die vergangene und die gegenwärtige Generation des religiösen Films 
verbindet. Auf meisterhafte Weise thematisiert Bresson hier die 
komplexen Zusammenhänge von persönlicher Schuld und einem Bösen 
als "strukturales Geschehen"57 - und ganz verhalten auch die Hoffnung 
auf seine Überwindung: Durch Falschgeld, das man dem einfachen 
Tankwagenfahrer Yvon Targe unterschiebt, wird eine Lawine des Bösen 
losgetreten. V erhärtet durch seine ungerechtfertigte Verurteilung -
obgleich nur ,auf Bewährung' - weigert sich Yvon, seinen Arbeitgeber 

56 Vgl. J. L. Duhourq, "Darstellung und Deutung des Bösen in der Filmkunst 
von heute", in: Concilium 6 (1970) 445-449; M. Schlappner, Das Böse und der 
Film (Anm. 46). 

57 Vgl. J. Gründel, Art. "Das Böse", in: Ch. Schütz (Hg.), Praktisches Lexikon 
der Spiritualität, Freiburg i. Br. 1992, 167-169, hier 168. 

32 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


um Wiederanstellung zu bitten. Stattdessen beteiligt er sich an einem 
Banküberfall, dessen Mißlingen ihn ins Gefängnis bringt. Nachdem so 
Yvons kleinbürgerliche Existenz zerstört ist, stirbt während seiner 
Haftstrafe seine Tochter, und zuletzt verläßt ihn auch noch seine Frau. 
Bei einem Selbstmordversuch wird er gerettet und gerät, zurück im 
Gefängnis, unter den Einfluß seines neuen Zellengenossen, eines 
nihilistisch-zynischen jungen Intellektuellen. Fast wie ein ,dunkles' Alter 
egoverleiht dieser Yvons dumpfer Verzweiflung rationalen Ausdruck­
im Geiste von Dostojewskijs Iwan Karamasow (Iwan- Yvon!?), der sich 
angesichts all der unschuldig Leidenden von Gott und der in ihm 
begründeten moralischen Ordnung losgesagt hat. 

Unmittelbar nach der Haftentlassung begeht Yvon einen ,sinn­
losen' Mord an einem Hoteliers-Ehepaar. Einer alten Frau, der er folgt 
und die ihn aufnimmt, erzählt er seine Untat (und wohl auch seine 
Lebensgeschichte). Auf ihre Frage nach dem ,warum?' weiß er lediglich 
ein: "Es hat mir Spaß gemacht." Daß er sich freilich an "alle 
Einzelheiten" seiner Tat erinnern kann und bemerkt, daß die Opfer 
"scheußlich" aussahen, deutet an, daß ihm gleichwohl nicht alles 
menschliche Fühlen abhanden gekommen ist. Die Frau reagiert überra­
schend, und das vertieft das fast zärtliche Vertrauensverhältnis zwi­
schen ihnen: "Ihnen wird vergeben werden. Wenn ich Gott wäre, wenn 
es nur nach mir ginge, dann würde ich jedem vergeben." Um so 
erschreckender ist das Ende: Eines Nachts dringt Yvon in das 
Wohnhaus der Frau ein. Als sie auf seine Frage "Wo ist das Geld?" 
schweigt, erschlägt er auch sie, wie zuvor schon ihre ganze Familie, mit 
einer Axt. Damit wird das schaurige ,Gebet' des Mithäftlings Wirklich­
keit, der Yvon beschwörend eingeflüstert hatte: "Oh Geld, du sichtbarer 
Gott! Was würden wir nicht in deinem Namen tun!" - Doch der Film 
endet nun eben nicht mit dem Blick auf das Mordwerkzeug, als dieses 
ins Wasser geschleudert wird. Nachdem das einzige Indiz beseitigt ist, 
könnte Yvon mit dem Morden fortfahren - wie später "Henry", der 
Serienmörder (s. u.). Doch er geht in eine Gaststätte und gesteht einem 
zufällig anwesenden Polizisten seine Untaten. 

Stets wurden in Bressons vorangegangenen Filmen seine Helden 
"mit den Kräften des Bösen konfrontiert", und es gab "Erlösung", 
allerdings "nie im Erbauungsstil, sondern asketisch und verhalten" .ss 
Das Ende seines letzten Films ist düster wie nie zuvor. Man könnte hier 
das endgültige Scheitern der bei Bresson immer aufs neue auf die Probe 
gestellten christlichen Hoffnung vermuten, jener Hoffnung, daß erfah­
rene Liebe den Kreislauf des Bösen zu durchbrechen und erfahrene 
Vergebung eigenes Vergeben in Gang zu bringen vermag.S9 Das 

58 A. Eichenberger, "Religiöse Dimensionen im neuen Film", in: film-dienst 30 
(1977) Nr. 20, 4-6, hier 5. 

59 Vgl. P. Vardy, Puzzle of Evil, 182. 

33 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verzeihen der alten Frau und ihre stille Liebe zu Yvon, die dieser mit 
zärtlichen Gesten erwidert, sind aber zweifelsohne ein solches Gnaden­
geschenk der Vergebung, selbst wenn es erst nach der letzten Mordtat 
Früchte zu tragen beginnt. Schon deshalb wäre es zu kurz gegriffen, 
sähe man das Böse hier mit Blick auf die zerstörensehe Dynamik des 
Geldes "ganz in den abstrakten gesellschaftlichen Mechanismus selbst 
verlegt"60, in einen "anonymen Prozeß", dem Yvon "wenigstens eine 
persönliche Schuld abtrotzen" wi11.61 Yvons Handeln im Dienste des 
sichtbaren Gottes ,Geld' gerät vielmehr zu einem dumpfen Aufstand 
gegen den unsichtbaren Gott. Die Revolte kulminiert im letzten Mord, 
dem an der Liebenden und Verzeihenden, doch dieser Mord bricht dem 
Bösen die Spitze, vielleicht eben weil damit die seitens des Opfers 
zugesagte Vergebung eine allzu bestürzende Aktualität gewinnt. In der 
Bereitschaft, die Konsequenzen seiner Taten auf sich zu nehmen, findet 
Yvon zur religiösen Ordnung zurück.62 Wenn er sich nach seinem 
,sinnlosen' Morden ohne äußere Not der Polizei stellt, wird etwas von 
der Freiheit und Fähigkeit des Menschen sichtbar, die Ketten des Bösen, 
die ihn gefangenhalten, aufzubrechen: mit dem freiwilligen Bekenntnis 
der Untaten wird Schuld anerkannt und so das Böse als Böses 
qualifiziert. Damit ist der erste Schritt einer Umkehr vollzogen, welche 
einer Vergebung Raum schafft, die den Tod transzendiert. 

Wie in vielen seiner Filme erzählt Bresson in seinem fragmenta­
risch-elliptischen Stil das Entscheidende, hier das Bekenntnis, fast 
beiläufig, wenn er es nicht sogar ganz ins Indirekte, in den Raum 
außerhalb der Bilder verweist. Vielleicht spürte Yvon die Nähe Gottes 
im Angesicht der ihm vergebenden Frau. Mit seinem Geständnis "wagt" 
er jedenfalls "die pascalsehe Wette auf seine [Gottes] unsichere und 
ungesicherte Existenz."63 Letztlich thematisiert "Das Geld" das Böse 
somit doch sub specie Dei im Spannungsbogen von Verhängnis und 
bewußter Entscheidung gegen das Gute. In dem Maße wie die 
Anwesenheit von Freiheit spürbar wird, rückt es ein in einen religiös 
qualifizierten Zusammenhang von Schuld, Vergebung und Gnade. Wie 
Yvons Weg zeigt, hält dabei die Freiheit zum Bösen immer auch virtuell 
die Möglichkeit der Umkehr in sich bereit, daß der Mensch also selbst 
(mit Hilfe der Gnade) eine Durchbrechung der vielleicht heillos 
geglaubten Schuldverstrickung anzubahnen vermag. 

60 K. Visarius, "Ist das Böse noch zu retten?", in: Die Ästhetik des Bösen im 
Film (Anm. 24), 3-7, 6; vgl. auch: M. Josuttis, "Die Unerkennbarkeit des 
Bösen", in: ebd., 10-16, 16. 

61 K. Visarius, ebd.- Selbst in Martin Scorseses "Good Fellas" (1990), der wohl 
am radikalsten diese "zerstörerische Dynamik des Geldes" zeigt, sind die 
Menschen nicht aus ihrer Mitverantwortung für das Böse, das sie tun, 
entlassen. 

62 Zum Zusammenhang von Bekenntnis - Verantwortung - Freiheit in der 
religiösen Diskussion des Bösen vgl. P. Ricoeur, Schuld, Ethik und Religion 
(Anm. 21), bes. 388f. 

63 P. W. Jansen, Schwarze Engel (Anm. 42), 38. 

34 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zwischen Bressons wie immer formal sehr strengem Alterswerk 
und dem grellen Traktat über Schuld und Erlösung, den zehn Jahre 
später Abel Ferrara mit "Bad Lieutenant" (1992) in Szene gesetzt hat, 
hegen zweifelsohne Welten. Aber gerade weil sie auch manches 
verbindet, im Thematischen wie im Formalen (z. B. lange Einstellungen, 
Bevorzugung der Halbtotalen, Ellipsen), läßt sich im Vergleich dieser 
beiden Filme erkennen, welche Wandlungen mit dem Lebensgefühl des 
Publikums auch der Film von religiöser Valenz innerhalb nur einer 
Dekade durchlaufen hat. 

Trotz seines bisweilen recht plakativen Gestus und seiner Härte 
verdient "Bad Lieutenant" Beachtung als eindringliche Studie, die das 
Böse in einem christlich, ja förmlich ,orthodox' katholisch konturierten 
Horizont von Freiheit, Gnade, Umkehr und Erlösung zu vermessen 
sucht. Ferrara ist in seinen Rekursen auf die Heilsgeschichte um einiges 
deutlicher als Bresson, so als wolle er lautstark protestieren gegen die 
postmoderne Verabschiedung der christlichen ,Meta-Erzählung', als 
wolle er gegenüber einem konturlosen Ozean des "Anything goes" und 
einem synkretistisch-eklektizistischen Religions-Mix darauf insistieren, 
daß diese nach wie vor eine sinngebende Orientierungs-Achse darstellt. 
Wie in dem Fragment einer Holographie ist die Meta-Erzählung in der 
Geschichte, die Ferrara erzählt, eingeschlossen: Der namenlose New 
Yorker Cop, den die Credits nur als "B. L." (für "Bad Lieutenant") 
führen, konnte dem Bösen, das im Dickicht der fast apokalyptisch 
anmutenden Megalopolis auf ihn einströmt, nicht widerstehen. So glitt 
er irgendwann einmal selbst hinüber in den Teufelskreis aus Drogen, 
Sex und Korruption, gegen den er sich eigentlich von Berufs wegen 
hätte anstemmen sollen. Anders als bei der schillemden Figur des 
Polizisten Hank Quinlan in "Touch of Evil" (1957 /58), deren sinistre 
Seite Orson WeHes in diesem klassischen Diskurs über das Böse erst 
allmählich immer deutlicher hervortreten läßt, qualifiziert Ferrara seinen 
,Helden' bereits im Titel als "bad". Das schließt freilich nicht aus, daß 
dieses Profil im Verlauf der Erzählung verschoben werden kann. Die 
sich immer rasanter beschleunigende Selbstzerstörung des B. L. durch 
wahllosen Konsum hoher Dosen von Drogen jeder Art, durch Wettlei­
denschaft und - aus Angst vor schlimmen Träumen? - Schlafentzug 
mutet fast an wie eine (unbewußte?) Illustration des klassischen 
Theologumenons, demzufolge der Mensch durch die Sünde versklavt 
wird Uoh 8,34) und in eine Unfreiheit stürzt, aus der er "nur durch die 
Gnade Gottes befreit"64 werden kann. Diese Gnade widerfährt nun auch 
dem B. L.: in Gestalt einer jungen Nonne, die in einem schier 
übermenschlichen - in seiner Geradlinigkeit dramaturgisch überdeutli­
chen - Akt der Feindesliebe und radikalen Christus-Nachfolge (in 
bewußter Erinnerung an Jesu "Vater, vergib ihnen, denn sie wissen 

64 K. Rahner, Art. "Sünde, dogmatisch" in: Lexikon für Theologie und Kirche, 
Bd. 9, Freiburg i. Br. 1986, 1177-1181, 1179. 

35 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht, was sie tun") zwei Jugendlichen, die sie auf dem Altar ihrer 
Kirche brutal vergewaltigt hatten, verzeiht und sie gegenüber der 
Polizei deckt. Diese Nonne erscheint wie das von sämtlichen mensch­
lich-allzumenschlichen Heimengungen purgierte Urbild all jener Men­
schen, die die Kraft haben, "to ,shine as lights in the world', to act as 
leaven in the lump, to try to stand out against the powers of darkness 
and to Iet their individual example as weil as their Iove and 
commitment to others serve as an inspiration to those around them."65 

Die irritierende Begegnung mit dieser Frau läßt den B. L. nicht 
mehr los. Als er in seiner ,Abstiegsgeschichte' an einem völligen 
Endpunkt angelangt ist - wie Hiob auf seinem Misthaufen, nur daß er 
tatsächlich Schuld auf sich geladen und sich selbst ruiniert hat -, erlebt 
er in eben der Kirche, in der zuvor die Nonne vergewaltigt worden war, 
eine Christusvision. (Stellt man einmal das unangenehme "Deus­
ex-machina"-Gefühl, das einen hierbei beschleichen mag, zurück: diese 
Vision wäre wohl eindringlicher, manifestierte sie sich nicht derart 
explizit im Bild, wäre der vom Kreuz herabgestiegene Erlöser nur für 
den B. L., nicht aber auch für den Zuschauer sichtbar.) Unter Tränen 
und einem fast unmenschlichen Heulen bricht aus dem am Boden 
Liegenden eine abgründige Klage66 hervor: "Wo warst Du? Ich habe so 
viel Böses in meinem Leben getan. Ich wollte gerecht sein, aber ich war 
zu schwach. Hilf mir! Warum sagst du nichts? Wo warst Du?" Und 
dann plötzlich der Umschlag: "Vergib mir! Vater, vergib mir!" Bei den 
letzten Worten kriecht der B. L. auf den unbeweglich und wortlos 
verharrenden Gekreuzigten zu; wie der verzeihende Vater auf Rem­
brandts berühmten Gemälde vom "Verlorenen Sohn" streckt ihm 
Christus seine Hände entgegen und hält ihn - dann verschwindet er. 

Indem er es im Bekenntnis vor Gott stellt, hat der B. L. also nicht 
einfach nur das Böse seines Tuns erkannt, sondern als Schuld anerkannt. 
Sein anfänglicher Vorwurf, daß Gott sich nicht gezeigt habe - die 
klassische Theodizee-Problematik -, seine Klage über die Gottver­
lassenheit weicht der Anerkennung der Eigenverantwortung, die sich 
im reuevollen Rufen nach Vergebung ausdrückt. In dem verzweifelten 
Gewahrwerden und Bekenntnis seiner Sündhaftigkeit wird sichtbar, daß 
der von ihm zuvor gerne bespöttelte Glaube für den B. L. nie wirklich 
aufgehört hatte, eine Realität zu sein. Dieser Glaube war verloren, aber 
als solcher konnte er wiedergefunden werden. Als dem B. L. nun kurz 
darauf die beiden Vergewaltiger und Kirchenräuber verraten werden, 
bringt er sie nicht hinter Gitter, sondern setzt sie in einen "Greyhound"­
Überlandbus. Sein ganzes, durch einen großen Drogendeal erworbenes 

65 P. Vardy, Puzzle of Evil (Arun. 22), 179. 
66 Zur religiösen Signifikanz der Klage im Kontext von Schuld und Vergebung 

vgl. P. Ricoeur, Schuld, Ethik und Religion (Arun. 21), 391; ders., Evil (Arun. 
16), 200. 

36 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vermögen, etliche tausend Dollar, die er dringend gebraucht hätte, um 
einen Teil seiner Wettschulden zu begleichen und so seinen Kopf noch 
einmal aus der Schlinge zu ziehen, gibt er den Jungen als eine Art 
Startkapital für eine neues Leben mit auf die Reise. Wenig später wird 
er von unbekannten Tätern auf offener Straße erschossen. 

Daß der B. L. die Vergewaltiger laufen läßt - allerdings 
zielgerichtet hinaus aus dem Sumpf - und sie obendrein noch reich 
beschenkt, was sie, die eben noch um ihr Leben fürchteten, völlig 
irritiert über sich ergehen lassen, kann auf einer ersten Ebene so gelesen 
werden, daß derB. L. (wie Ferraras Figur des Frank White) wenigstens 
einmal in seinem Leben noch etwas Gutes tun will, weiß er doch dieses 
Leben bereits an einem seidenen Faden hängen: wenn nicht die 
Wettschulden, so werden ihn in Kürze die Drogen ins Grab bringen. 
(Die Vision deutet an, daß sein exzessiver, selbstmörderischer Drogen­
mißbrauch vielleicht seine tiefen Schuldgefühle hatte niederhalten 
sollen.) Nun aber zu meinen, der B. L. lasse in der Hoffnung, daß damit 
auch ihm vergeben wird, einfach bei nächster Gelegenheit jemandem 
gegenüber Gnade walten, gleich ob er diese verdient oder nicht, wäre 
doch zu eindimensional. Die selbstlose Handlung, dieses Tun des 
gänzlich Unerwarteten ist zum einen Ausdruck und Bestätigung der im 
Schuldbekenntnis anerkannten und insofern auch wiedergewonnenen 
Freiheit des Handelns67; zum anderen ist diese Aktion aber keineswegs 
so unmotiviert und absurd, wie sie zunächst erscheinen mag: Was der 
B. L. in der Kirchen-Vision für seine eigene Person anerkannt hat, daß er 
nämlich nicht nur ,Opfer der Verhältnisse', sondern auch verantwortli­
cher Täter ist, dieselbe Gleichzeitigkeit, nur in veränderter Gewichtung, 
wird er auch bei den Vergewaltigem gewahr: Er erkennt in den 
ebenfalls schon tief von den Drogen gezeichneten, offensichtlich durch 
sie in ihrer psychisch-geistigen Entwicklung und Wirklichkeitswahrneh­
mung gestörten Tätern auch die Opfer. Als die beiden Jungen wie 
gefangene scheue Tiere zittern, ahnt man, daß ihre Schuldfähigkeit 
eingeschränkt ist, daß sie ihre Untat subjektiv wohl so erlebt haben, wie 
sie inszeniert ist: als einen schrillen Videoclip, in dem sie mitspielen. Da 
der B. L. die eigene Umkehrbewegung nicht mehr vollenden kann, will 
er wenigstens die ihm widerfahrene Gnade in einen starken Umkehr­
Impuls für die anderen umsetzen und schickt sie gewaltsam aus dem 
Höllenkreis der Stadt hinaus: Indern sich der Blick des B. L. auf den 
Nächsten öffnet und er nicht solipsistisch bei sich selbst verharrt, indem 
er die auch ihm unverdient widerfahrene Gnade weiterschenkt, 
vollendet sich die Metanoia. 

Gegen die ,easy pleasures', gegen die einigen Spielarten post­
moderner ,Religiosität' erstrebenswert erscheinenden ,spirits', welche 
zwar gelegentlich den Alltag bereichern, aber zu nichts verpflichten, ruft 
Ferrara in der Christus-Vision nachdrücklich das Kreuz in Erinnerung: 

67 Vgl. P. Vardy, Puzzle of Evil (Anm. 22), 43f. 

37 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Kreuz als Zeichen des Schmerzes und des Leids, aber auch als 
Zeichen dafür, daß man selbst "in der äußeren Niederlage, im 
scheinbaren Scheitern, doch den Sieg"68 behalten kann. Durch das 
Schuldbekenntnis hat der Tod für den B. L. seinen Schrecken verloren, 
auch wenn die Umkehr nur mehr im Ansatz ausgeführt werden kann. 
Was er leisten konnte, ist eine Bewegung, wie sie - natürlich unter 
anderem Vorzeichen- Georges Bataille für die Erlangung einer "neuen 
Unschuld" beschrieben hat: im "Durchgang durch das Heulen und 
Zähneklappern der Schuld"69, in der existentiellen Anerkennung der 
Freiheit zum Bösen und damit der Verantwortlichkeit für dieses, wendet 
sich das heillose Getriebensein, wird die Freiheit auch zum Guten - bei 
Bataille zum ,Bösen' - wiederentdeckt. So findet der B. L. Erlösung, die 
durch den irdischen Tod nicht mehr entwertet werden kann. 

Ein Film wie "Bad Lieutenant" erinnert in mancher Hinsicht an 
lngmar Bergman - thematisch wie in der Schonungslosigkeit seiner 
Bilder, die im Kontext der heutigen Wahrnehmungskonditionen wohl 
eine ähnlich aufwühlende Wirkung haben wie einstmals manche 
Sequenzen in "Das Schweigen" (1965), "Die Stunde des Wolfs" (1966) 
oder "Schande" (1968). Das Rätsel des Leids, die Vermengung des 
Bösen mit dem Guten, das Schweigen Gottes angesichts der Präsenz des 
Bösen in der Welt: diese großen Themen Bergmans70 sind nicht 
verschwunden, aber sie haben ihr Äußeres gewandelt. Wo dem 
Schweden oft nur schwache Hoffnungsfunken bleiben, etwa einfach das 
,Trotzdem' des Weiterlebens, des Weitermachens (wie am Ende von 
"Licht im Winter", 1961), wo es bei ihm meist nur kleine Zeichen der 
Läuterung und nur Spurenelemente eines Guten, das aus dem Bösen 
hervorbricht, gibt,71 da arbeitet der ltalo-Amerikaner mit einem 
vergleichsweise groben Pinsel. Immerhin vermeidet aber auch Ferrara 
billigen Trost, wo es ihn nicht geben kann: Unter der nicht geleugneten 
Macht der Verhältnisse und unter der Last der aufgehäuften Schuld 
gelangt Umkehr nicht über erste Aufbrüche hinaus, ereignet sich 
Erlösung nur durch den Tod hindurch. In dieser Hinsicht ähnelt das 
Schicksal von Ferraras "Bad Lieutenant" - und auch das seines "King of 
New York"- der Geschichte des bezahlten Killers in Alan Barons "Blast 
of Silence" (1960), der aus dem Kreis des Verbrechens aussteigt und dies 
mit seinem Leben bezahlt. Auch Bressons Figur des Yvon Targe scheint 
einen Vorläufer zu haben: sie erinnert an den Rebellen gegen jede Moral 
in der metahistorischen Episode von Pier Paolo Pasolinis "Porcile" 
(1969), der am Ende offensichtlich freiwillig in die durchsichtige Falle 
der Obrigkeit tappt und damit sein Schicksal besiegelt: Nachdem er 
trotzig, jedoch mit tränenerstickter Stimme, die die ostentative Geste des 

68 J. B. Hygen, Art. "Böse, Das", in: Theologische Real-Enzyklopädie, Bd. 7, 
Berlin-New York 1981, 8-17, hier 16. 

69 G. Bergfleth, Souveränität des Bösen (Anrn. 5), 220. 
70 Vgl. A. Schillad, "Bergman's Vision of Good and Evil", in: J. C. Cooper /C. 

Skrade (Hg.), Celluloid and Symbols, Philadelphia 1970, 75-88. 
71 Vgl. ebd., 83ff. 

38 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aufbegehrens untergräbt, bekannt hat: "Ich ermordete meinen Vater, ich 
aß Menschenfleisch, ich zittere vor Freude", wird er bei lebendigem 
Leib den wilden Tieren zum Fraß vorgeworfen. 

"Blast of Silence" und "Porcile" rechnen insofern noch zum 
,zeitgenössischen' Film, als beide (wohl nicht zufällig: eben im Kontext 
der neuen Frage nach dem Bösen und nach Erlösung) vielerorts erst in 
den letzten Jahren in die Kinos kamen. In beiden Werken wird durch 
Anspielungen auf die Passionsgeschichte der Hoffnung Ausdruck 
gegeben, daß selbst die größten Untaten, die den Menschen von seiner 
eigentlichen Bestimmung entfernen, Vergebung erfahren können, sobald 
in Freiheit der Weg aus dem Bösen heraus eingeschlagen wird, selbst 
wenn auf ihm nur mehr wenige Schritte getan werden können. Dies 
zeigt auch die georgische Regisseurin Lana Gogoberidse an der Figur 
des stalinistischen Offiziers und Kommandeurs einer ,Todesschwadron' 
in "Der Walzer auf der Petschora" (1992): in der Begegnung mit dem 
Kind deportierter ,Volksfeinde' macht dieser eine innerliche Wandlung 
durch und stellt schließlich Menschlichkeit vor Pflicht. Damit unter­
schreibt er zwar sein eigenes Todesurteil, doch er hat einen Frieden 
gefunden, der dieses überdauert. - Wie hier warten auch in einigen 
anderen Filmen Umkehrbewegungen, die von den Figuren nicht mehr 
vollendet werden können, darauf, vom Zuschauer zu Ende gedacht zu 
werden. - Zwei weitere Beispiele: Angesichts der Reue und tiefen 
Erschütterung des jungen, nur eingeschränkt schuldfähigen Mörders in 
Krzysztof Kieslewskis "Dekalog V: Ein kurzer Film über das Töten" 
(1987) hofft der Zuschauer, ja ist sich fast gewiß, daß dieser im Himmel 
einen gnädigeren Richter finden wird als auf Erden, wo er am Galgen 
endet. Und ähnlich hofft er auch für die anfänglich nur von 
,Nächstenliebe', dann zusehends von Geldgier motivierte Engelmache­
rin in Claude Chabrols "Eine Frauensache" (1988), deren stetig 
gewachsene Verhärtung des Herzens in der Nacht der Todeszelle 
aufbricht und sich in einem blasphemischen Gebet entlädt. Ihr ist Gott 
wieder eine Wirklichkeit geworden, selbst wenn sie in ihrer Todesangst 
nur Worte einer in Fluch und Schmähung transformierten Klage findet. 

Es wäre deprimierend, würde sich immer ein dunkler Vorhang 
über die Hoffnungsspuren senken. Natürlich ergeht es auch im Kino 
vielen, die ,umgekehrt' sind, wie dem "Verlorenen Sohn" der Bibel, für 
den nach seiner Wende zum Guten ein Fest gefeiert wird und der dann 
noch ein ganzes Leben vor sich hat. Wohl die beliebteste Metapher des 
Films hierfür ist die Reise- die Reise "out of the dark and into the blue" 
(Neil Young). Die Fahrt hinaus in eine neue Zukunft ist ansatzweise 
schon bei den beiden Freigelassenen in "Bad Lieutenant" präsent. 
Besonders manifest wird sie etwa am Ende von Sean Perms (überhaupt 
stark mit religiösen Motiven durchsetzten) "Indian Runner" (1991)72 

72 Vgl. zu diesem für unsere Thematik sehr interessanten Film: Vf., "Nach dem 
Sündenfall. Religiöse Momente in Sean Penns ,Indian Runner'", in: 
film-dienst 45 (1992) Nr. 2, 8-10. 

39 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und in der Schlußsequenz von Pavel Lungins "Luna Park" (1992), einer 
fast idealtypisch konstruierten Hoffnungsgeschichte über die Wandlung 
eines gewalttätigen, haßerfüllten und ideologisch verblendeten Jugendli­
chen, der in der Suche nach seinem Vater der empfindsame Mensch 
wird, der er insgeheim schon immer war. 

Abwesenheit des Guten- Abwesenheit Gottes? 

Es gehört wohl zu den ,Zeichen der Zeit', daß heute nicht Filme wie die 
letztgenannten, mit ihren mehr oder weniger verhaltenen Bildern der 
Ermutigung, zu ,Kultfilmen' avancieren, sondern stattdessen ein Film, 
bei dem die Reise am Ende nur eine Reise zu neuen Verbrechen ist. Die 
Rede ist von John McNaughtons "Henry, Portrait of a Serial Killer" 
(1986), einem wahrlich erschreckenden, trostlosen Film: Henry, der in 
seiner Kindheit schwer traumatisierte Titelheld, der nach der Ermor­
dung seiner Mutter immer weitere Frauen tötet, ist völlig eingeschlossen 
in Haß und (unterschwelliger) Angst. Selbst die leise Hoffnung auf 
einen reinigenden Schock, die keimt, als er in einem furchtbaren 
Blutbad seinen Mordgefährten Otis erschlägt, weil dieser blutschände­
risch seine Schwester zu vergewaltigen sucht, wird zerstört. Henry fährt 
mit der Geretteten zwar hinaus aus der Stadt, doch am nächsten 
Morgen verläßt er alleine das Motel. Irgendwann hält er auf freier 
Strecke und stellt eine große, blutige Reisetasche am Straßenrand ab. 
Irgendwelche Polizei-Aktivitäten, die seinem Morden Einhalt gebieten 
könnten, sind nicht in Sicht. 

Der Erfolg von "Henry" und etlichen anderen ,Serienmörder'­
Geschichten in Film und Literatur läßt verschiedene Lesarten zu. Im 
Kontext der Renaissance des Bösen in unserem Fin de siede steht die 
Serienmörder-Figur "geradezu in Reinkultur ( ... ) für radikalen Indivi­
dualismus und unbedingten Freiheitsdrang" und bringt insofern "den 
Arnerican Dream konsequent zu einem bizarr-grausamen Ende": er 
wird zum "tödlichen Vollstrecker der alten Ideale"73. In einer Umge­
bung, die durch die Paralysierung der Wertsysteme zusehends verwil­
dert, gerät Selbstverwirklichung zur Triebverwirklichung; und diese 
radikalisiert sich dann beim Serienmörder in der lustvollen Destruktion. 
Hieraus mag ein Teil der dunklen Faszination, die vom Serienmörder 
ausgeht, resultieren: "Er ist der unbestrittene König im Reich der 
Triebe", in einem "Koordinatensystem, das zur Zeit extrem hoch im 
Kurs steht."74 Wie einstmals bei De Sade, den die Surrealisten ob seiner 
Entgrenzungs-Wut feierten, erreicht in einigen der neuen Figurationen 
des Serienmörders das Pathos einer absoluten Autonomie einen neuen 

73 U. Genzler, "Kill and Thrill. Kriminalromane heute- der Serienmörder als 
Held", in: Süddeutsche Zeitung, Nr. 186 v. 14./15.8.1993, 113. 

74 Ebd. 

40 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gipfel: Freiheit - soweit diese bei den stets mitschwingenden psycho­
tischen Zügen vorhanden ist - wird aktualisiert als Freiheit, das radikal 
Böse zu tun (bzw. zu imaginieren). Indem er bedenken- und schranken­
los der Neigung zum Bösen nachgibt, ist der Serienmörder die 
fleischgewordene Antithese zum christlichen Anspruch an die Freiheit, 
sich als Freiheit zum Guten zu bestimmen. Stand das Tun des Bösen bei 
De Sade noch im Zeichen des bewußten Aufstands gegen christliche 
Moral und aufklärerischen Humanismus, so fehlt den neuen Serienmör­
dern jedoch eine solche Kontrastspannung. Während sich De Sade in 
offener, in philosophischen Intermezzi ausformulierter Empörung gegen 
Gott und die bürgerliche Domestikation der Triebe ergeht, ist bei den 
Serienmördern unserer Tage Gott überhaupt nicht mehr präsent, nicht 
einmal als Zielscheibe blasphemischen Spotts. Das Religiöse und mit 
ihm eine Moral, die auf der Grundentscheidung für das Gute gründet, 
sind in den modernen Konfigurationen völlig weggebrochen. 

Ein Film wie "Henry" ist sicher das krasse Gegenteil von dem, 
was man herkömmlicherweise unter einem ,religiösen' Film versteht. 
Als bestürzende Beschreibung dessen, wohin der Mensch geraten kann, 
ist er dennoch für die theologische Reflexion auf das Böse relevant, 
welche die conditio humana bis in ihre finstersten Winkel zu verfolgen 
hat. Er leuchtet die gerade im christlichen Anspruch an die Freiheit 
festgehaltene Möglichkeit der Entscheidung f-ür das Böse aus. Wie 
früher Goyas "Desastres de la Guerra" hält auch "Henry", in dem der 
Krieg als Feldzug des Einzelnen in die Städte verlegt ist, dem Menschen 
einen erschreckenden Spiegel vor. Besonders an der Figur des Otis, der, 
nachdem erst einmal die letzte Schwelle des Verbrechens überschritten 
ist, zur bloßen Triebbefriedigung, einfach zum Abreagieren tötet, zeigt 
McNaughton das Potential an atavistischer Grausamkeit, das im 
Menschen steckt und in Extremsituationen wie Krieg und psychischer 
Traumatisierung, oder in der Isolation der anonymen Gesellschaft, kurz: 
immer dann, wenn die normalen ,Sicherungen' ausfallen, freigesetzt 
werden kann (natürlich in ganz unterschiedlichen Formen und Intensi­
täten).75 Gegen solche Spiegel muß sich der Glaube an einen gerechten, 
liebenden Gott bewähren, auf Bilder, wie sie heute "Henry" und eine 
ganze Welle neuer Gewaltfilme76 entgegenhält, muß er Antworten 
finden. 

Wie schon Goya wollte auch McNaughton mit dem von ihm 
inszenierten Inferno des Bösen keineswegs der Lust am Grauen77 

75 Vgl. jetzt die große, bis in die Gegenwart geführte Bestandsaufnahme über 
dieses Potential H. P. Duerr, Obszönität und Gewalt. Der Mythos vom 
Zivilisationsprozeß, Bd. 3, Frankfurt/M. 1993. 

76 Vgl. B. R. Rich, "Art House Killers", in: Sight and Sound (1992) Nr. 8, 5f. 
77 Mit dieser Funktion wäre auch das Genre des eigentlichen Horrorfilms, das 

hier nicht mehr diskutiert werden kann, zu eindimensional beschreiben. Vgl. 
dazu jetzt A. Schuller, "Gräßliche Hoffnung. Zur Hermeneutik des 
Horror-Films", in: ders./W. von Rahden (Hg.), Die andere Kraft (Anm. 8), 
341-354. 

41 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zuarbeiten. Unter Hinweis auf seine eigene Familie - einer seiner Brüder 
sei Krimineller geworden, ein anderer Anwalt - weist er den Gedanken 
der völligen Determinierung zurück78 und hofft, sein Film könne "auch 
abgebrühte Fans von Slasherfilmen wieder sensibilisieren, weil er 
wirklich das häßliche Gesicht des Todes zeigt."79 "Henry" läßt den 
Kinogänger eine filmische "Säkularisation der Hölle"BO schauen und 
vermag ein derart tiefes "existentielles Mißbehagen"81 zu entfachen, daß 
sich ihm nicht jeder aussetzen sollte. Doch indem er die oft verpanzer­
ten Nerven des moralischen Empfindens bloßlegt, kann er dem 
,Abgebrühten' zum Impuls für eine heilsame Selbstbefragung werden -
frei nach Goethe: "Wie hältst du es mit dem Bösen?". Allein des 
Schreckens wegen, den er verbreitet, sollte man ihn nicht verdammen. -
Vielleicht sollte man sich gelegentlich erinnern, daß früher Bilder wie 
die eines Hieronymus Bosch nicht in Museen, sondern in Kirchen 
hingen. 

Funktional analog zur blasphemischen ,provocatio ad salutem' 
findet in "Henry" die Sehnsucht nach einer Überwindung des Bösen 
keinen Raum mehr auf der Leinwand; der Gedanke an das Gute wird 
allein durch seine als schmerzhaft erfahrene völlige Abwesenheit (also 
rein ,ex negativo') beim Zuschauer wachgerufen. Vielleicht wird aber 
bei der radikalen Verweigerung der Hoffnung die Sehnsucht nach ihr 
sogar um so !lettiger, um so quälender. Und vielleicht haben so gesehen 
selbst noch Ubersteigerungen des Zynischen und Menschenverachten­
den ins Groteske und Aberwitzige - wie Christoph Schlingensiefs 
Rassismus- und Perversitäten-Orgie "Terror 2000" (1992) oder Remy 
Belvaux' (u. a.) "Mann beißt Hund" (1992), wo ein Reality-TV-Team 
einen munter räsonierenden Serienmörder auf seinen Verbrechensstreif­
zügen begleitet und allmählich selbst in die Untaten involviert wird -
ihr Quäntchen ,Gutes': etwa wenn damit Selbstgerechtigkeit und 
vermeintliche moralische Sicherheit erschüttert werden, wenn einem 
Zuschauer plötzlich das Lachen, in das er sich geflüchtet hat, gefriert, 
oder wenn ein anderer sich dabei ertappt, momentelang mit dem Bösen 
sympathisiert zu haben. 

78 Vgl. Th. Gaschler/E. Vollmar (Hg.), Dark Stars (Arun. 38) 87. 
79 Zit. n. ebd. - Gegen G. Seeßlen, der diesem Film einen Versuch der 

"Desensibilisierung" unternehmen sieht: "Terror und Langeweile. Eine neue 
Form der Gewalt im Kino: ,Henry', ,Mann beißt Hund' und ,Romper 
Stomper'", in: Freitag, Nr.14 v. 2.4.1993, 9/11, hier 9 (mit seiner ,Gleichschal­
tung' der im Titel genannten Filme als Vorzeichen eines "neuen Faschis­
mus", ebd. 11, greift dieser anregende Essay am Ende doch zu kurz). 

80 Vgl. den kunstgeschichtlichen Aufriß von H. Sedlmayr, "Die Säkularisation 
der Hölle", in: ders., Der Tod des Lichts. Übergangene Perspektiven zur 
modernen Kunst, Salzburg 1964,18-39. 

81 M. Schlappner, Das Böse und der Film (Arun. 46), 148. 

42 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Abschluß 

Gegen alle Nivellierungen und Abdrängungen mahnt das Kino auf 
mannigfache Weise und mit allem Nachdruck die Wirklichkeit des 
Bösen an, ja derzeit ist es wohl die ,siebte' und jüngste der Künste, in 
der sich das Gefühl der tiefen Bedrohung und Verunsicherung am 
eindringlichsten artikuliert. Latent schwingt dabei freilich immer auch 
die Hoffnung mit, das allpräsente, numinose Böse in den selbstgeschaf­
fenen, bei allem Grauen eben doch noch kontrollierten Bildern bannen 
zu können. Das Böse im Film mag bedrückende, ja furchtbare Züge 
tragen. Von christlicher Seite bleibt freilich immer zu hoffen, daß es 
"nicht das letzte Wort"82 behält. Von daher versteht sich der Wunsch 
von Papst Johannes Paul II., den er 1980 bei seinem Deutschland-Besuch 
in seiner denkwürdigen Ansprache an Künstler und Publizisten richtete: 
Ohne die Legitimität und die Möglichkeiten der Darstellung des Bösen 
in den Künsten bestreiten zu wollen, hoffte er doch, daß dieses vor 
einen Horizont gestellt würde, der den Gedanken und die Möglichkeit 
des Widerstehens und der Umkehr einschließt, der etwas von der 
"Realität des Guten, der Erlösung, der Gnade des Heiles" durchscheinen 
läßt.S3 Eine solche Transparenz meint keinesfalls, daß die Realität des 
Bösen irgendwie geleugnet oder dieses leichthin in einem größeren 
Guten aufgehoben würde. Darum wissen durchweg die künstlerisch 
herausragenden unter den Filmen, die Zeichen eines Glaubens daran 
setzen, daß das Böse nicht endgültig siegen wird, Zeichen, die oftmals 
ihre christliche Herkunft nicht verleugnen. 

Etliche der hier näher diskutierten Werke stehen paradigmatisch 
dafür, daß das "neue Erscheinungsbild des religiösen Films"84 eines ist, 
das sich in den meisten Fällen erst beim zweiten Blick - dann aber 
womöglich mit um so größerer Intensität - als ein solch ,religiöses' oder 
wenigstens für die theologische Reflexion relevantes zu erkennen gibt. 

82 Papst Johannes Paul II., "Ansprache an die Künstler und Publizisten im 
Herkulessaal in München am 19. November 1980", in: Papst Johannes Paul 
II. in Deutschland. 15.-19. November 1980, Bann (Verlautbarungen des 
Apostolischen Stuhls 25A, 3. Auf!.), 186-193, hier 189. 

83 Ebd.- Vgl. ähnlich schon Papst Pius XII., "Der ideale Film. Ansprache am 
21. Juni und 28. Oktober 1955 an Vertreter der internationalen Filmwirt­
schaft", in: Kath. Filmkommission für Deutschland (Hg.), Dokumente 
katholischer Filmarbeit, Düsseldorf-Oberhausen 1956 (Kath. Filmhefte 7), 
22-24; vgl. auch 2. Vaticanum, Dekret "Inter Mirifica", Nr. 7. 

84 "The New Image of Religious Film" lautete das Thema der "Cavalletti 
Conference ,93" (Cavalletti Center/ Albaner Berge; 23.-28. September 1993), 
bei der eine Zusammenfassung dieses Aufsatzes vorgetragen wurde. 
Eingeladen zu dieser Konferenz hatten: "Centro lnterdisciplinare sulla 
Comunicazione Sodale (CICS), Pontificia Universitä Gregoriana, Rom; 
"Organisation Catholique Internationale du Cinema" (OCIC), Brüssel; 
"Center for the Study of Communication and Culture" (CSCC), London 
Getzt: St. Louis). 

43 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Viele, und oft gerade die irritierendsten Filme sind dicht am lebenswelt­
lichen Kontext geführte Fortschreibungen der alten, ewigen Fragen um 
Gut und Böse. Indem sie sich ihnen nicht nur aussetzt, sondern sie auch 
gründlich und ohne vorschnelle Abstoßungen und Vereinnahmungen 
auf ihren Beitrag zur Bearbeitung des Problems des Bösen befragt, kann 
die Theologie etwas von der Welthaltigkeit zurückgewinnen, die sie in 
der Vergangenheit nicht selten verloren hat. 

Das schließt natürlich - in Erinnerung an die oft unnachsichtigen 
Kommentare der alttestamentlichen Propheten zu ihrer Lebenswelt -
eine kritische Haltung ein; auch sie kann aber Zeichen des ernsthaften 
Dialogs sein. Kritik von christlicher Seite ist z. B. angezeigt, wenn die 
Darstellungen des Bösen umkippen in eine Woge des Irrationalismus, 
wenn sie zum Selbstzweck geraten und nur zur Befriedigung einer 
durch die ewige Faszination des Bösen angestachelten Schaulust dienen, 
oder wenn durch die spekulative Ausbeutung dieser Faszination sogar 
Aggression, Zynismus und Menschenverachtung gefördert zu werden 
drohen. Andererseits sollten Glaube und Theologie durchaus für jene 
Filme dankbar sein, die das Problem des Bösen nicht durch die eilfertige 
Befriedigung des Bedürfnisses nach klaren Antworten, nach Eindeutig­
keit minimieren, sondern auf das verstörende Ineinander, auf die 
Ambiguität von Gut und Böse und so auf die Erlösungsbedürftigkeit 
des Menschen weisen, auf eine letzte Dimension, die außerhalb seiner 
Verfügungsgewalt liegt. Von produktiver Qualität für Theologie und 
Glaube sind deshalb letztlich alle Filme, die in der Darstellung und 
narrativen Bearbeitung des Bösen die Frage nach dem Humanum, nach 
Freiheit, Schuld und Erlösung, und damit letztlich die Frage nach Gott 
nicht zuschütten, sondern bedrängend gegenwärtig halten - und sei es 
allein vermittels der empfindlich spürbar gemachten Abwesenheit des 
Guten. 

SUMMARY: Black depths and traces of hope. Facets of the evil in 
contemporary films 

Against the background of the most recently highly discussed "renaissan­
ce of the evil" the fundamental principles and changes in the cinematic concepts 
of "the morally evil" since the beginning of the 80's will be outlined and further 
discussed by means of selected examples (among othern by Robert Bresson, 
Abel Ferrara, David Lynch and Martin Scorsese). The cinema in its roll as a 
seismograph of the layers of conciousness and an institution of morality has 
reacted on the everywhere rising feeling of uncertainty and threat. The simple 
dualistic attempts to exrlain the evil by transiering it to the outside (e. g. into 
devils and demons, evi individuals or institutions) have been more and more 
replaced by investigations in the black depths of the soul. And this is related to 
a growing interference of the good and the evil. In a contrary movement series 
killer figures have recently won importance. By putting the central coordinate of 
freedom within the Christian discussion of the evil into the concrete form of the 
freedom of the radical evil, they "get things straight" in their own way. Their 
strange popularity stresses the urgency for theology to resume the often 
neglected question of theodicee. However, the horror seenarios are still 

44 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


confronted by more promissing cinema narratives - in the main tales of 
conversion - which back the opportunity to decide against the evil and 
sometimes talk in explicit religious outlines about sin and redemption. 

RESUME: Gouffes et traces d'espoir. Les facettes du mal dans le film 
contemporain 

En ayant ä l'arriere-plan le sujet depuis peu tres discute de la 
"renaissance du mal", nous esquisserons les bases et les changements dans 
l'adaptation cinematographique du "mal moral" depuis de debut des annees 80 
et nous en discuterons de fa~on approfondie en nous referant ä des exemples 
choisis (tels que ceux de Robert Bresson, Abel Ferrara, David Lynch et Martin 
Scorsese). Le cinema, en tant que seismograJ?he des etats de la conscience et en 
tant qu' "institution morale", a reagi au sentlment partout croissant de doute et 
de menace. Les tentatives ä couleur dualiste comparativement simples pour 
expliquer le mal par le fait qu'on le transfere vers 1'exterieur (par exempfe en 
diable, demons, mauvais individus ou mauvaises institutions) ont ete de p1us en 
plus remplacees par la penetration aux fins fonds de l'äme et- lie ä cela- par 
un accr01ssement de l'interference du bien et du mal. Dans un mouvement 
oppose, les figures de bandits des series prennent de l'importance depuis peu. 
En concretisant, au cours d'une discussion chretienne sur fe mal, la coordonnee 
centrate de liberte en tant que liberte du mal radical, ils se chargent, ä leur 
fa~on, d'etablir une situation claire. La theologie montre avec fermete que leur 
popularite fait voir combien il est urgent d'acquerir une nouvelle reception de la 
question souvent evitee de la theodicee. Aux seenarios de films d'horreur font 
face bien sur comme avant des histoires qui donnent de grandes esperances - le 
plus souvent des histoires de retour - des histoires qui misent sur Ia possibilite 
d'une decision contre le malet qui, parfois, parlent de faute et de redemption 
avec des contours religieux explicites. 

RESUMEN: Vestigios del abismo y de esperanza. Facetas de Ia maldad 
en las peliculas actuales 

Teniendo como trasfondo el ampliamente discutido, en el ultimo tiempo, 
"renacimiento de Ia maldad" se discuten, en base a ejemplos seleccionados 
(entre otros de Robert Bresson, Abel Ferrara, David Lynch y Martin Scorsese), 
con profundidad las lineas bäsicas y los cambios del tratamiento filmico del 
"maf moral" desde principio de los a:i\os 80. EI eine como seism6grafo de la 
situaci6n de la consClencia e "instancia moral" reaccion6 al creciente sentimiento 
general de inseguridad y amenaza. Los intentos dualistas, comparativamente 
mucho mäs simples, de explicar Ia maldad situändola en el mundo externo (por 
ej. el demonio, instituciones o individuos perversos) fueron mäs y mäs 
reemplazados por un adentrarse en las oscuras profundidades del alma y -
unido a esto - por una creciente interferencia de Ia bondad y Ia maldad. En un 
movimiento contrario ganan mäs importancia en el ultimo tiempo figuras de 
asesinos en serie. En Ia medida en que se concretiza en estos la discusi6n 
cristiana sobre Ia maldad en coordinadas centrales de la libertad como la 
libertad para la maldad radical, a su manera logran crear "un estado de cosas 
claro". Su popularidad indica, segtin la teologia, la necesidad de la urgencia de 
retomar nuevamente la cuesti6n, frecuentemente evitada, de la teodicea. Frente 
a los escenarios de horror existen como siempre peliculas que nos muestran 
otros llenos de esperanzas que ponen el acento en 1a posibilidad de decisiones 
contra la maldaa y que hasta ahora, en forma implicita, expresan perfiles 
religiosos de la culpa y la salvaci6n. 

45 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13 - am 13.01.2026, 01:18:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1994-1-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

