2. Subjekt

Die Frage nach Anerkennung fithrt zur Frage danach, wer oder was anerkannt wer-
den soll. Dabei spielt der Subjektbegriff* eine wichtige Rolle. Er wird sowohl von
Metz als auch von Butler verwendet und gleichzeitig problematisiert, jedoch auf un-
terschiedliche Weise.”

Metz hebt die Anerkennung der Anderen in ihrem Anderssein, die Anerken-
nung der >Wiirde fremder Kulturwelten< sowie die Anerkennung der Autoritit der
Leidenden hervor. In einer so begriindeten Anerkennungskultur ist Anerkennung
deswegen wichtig, weil sie zu einem Widerstand gegen ungerechtes Leid inspirie-
ren kann.? Auch wenn dabei nicht direkt die Rede von der Anerkennung als Subjekt
ist, geht es doch um »die Anerkennung der subjekthaften Freiheit und Wiirde aller
Menschen«*. Gleichzeitig ist die Subjektwerdung ein zentrales Thema der NPTh
nach Metz.> Er nutzt zur Beschreibung der Nicht-Subjekte den Begriff >Mensch«
oder lisst diese offen, indem er von der Subjektwerdung aller< spricht. Wenn Butler
beschreibt an wen sich Anerkennung richten soll, nutzt sie verschiedene Begriffe
wie Leben, Mensch, Subjekt oder Selbst. Die Verwendung unterschiedlicher Ter-
mini zeigt, dass bereits die Benennung dessen, was anerkannt werden soll, Teil des
Problems ist, worauf im Kapitel 4.2 noch genauer eingegangen wird.

Zur Auseinandersetzung mit den unterschiedlichen Subjektbegriffen bei Metz
und Butler wird in einem ersten Schritt die Theologie des Subjekts bei Metz vorge-
stellt (2.1). Es folgt eine Auseinandersetzung mit dem Verstindnis des Subjekts als
Konstituiertes bei Butler (2.2), woran sich die Beschiftigung mit der Abhingigkeit

1 Zur Auseinandersetzung mit dem Subjektbegriff in der Praktischen Theologie s. Haslinger,
Herbert, Pastoraltheologie (UTB 8519), Paderborn 2015, 231—288. Bauer, Christian/Hélzl, Mi-
chael, Gottes und des Menschen Tod? Die Theologie vor der Herausforderung Michel Fou-
caults, Mainz 2003.

2 Zum Subjektbegriff bei Metz und Butlerim Hinblick auf eine politische Ekklesiologie s. Jacob,
Brianne, Embodying Solidarity. Subjectivity in a Political Ecclesiology after Johann Baptist
Metz and Judith Butler, Fordham 2017.

3 Vgl. Metz, ZB, 203.

4 Ebd., 143.

5 Ebenso wie der handlungsformatierten Praktischen Theologie.

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Ellen Geiser: Wer zahlt?

und Relationalitit des Subjekts anschlieft (2.3). Anschlieffend wird die Frage nach
der Souverinitit und Handlungsfihigkeit des Subjekts behandelt, auf die Metz und
Butler verschiedene Perspektiven haben (2.4). AbschlieRend folgt eine Auswertung
besonders im Hinblick auf die unterschiedlichen Konzepte der Subjektwerdung und
Subjektkonstitution sowie eine Auseinandersetzung mit dem von Foucault formu-
lierten Tod des Subjekts (2.5).

2.1 Theologie des Subjekts

Metz pladiert fiir eine auf der anthropologischen Wende basierende Politische Theo-
logie des Subjekts als Theologie der Geschichte und Gesellschaft. Dazu gehort ei-
ne Kritik an Subjekttheologien, die Geschichte bzw. Gesellschaft lediglich als Va-
riablen des Subjekts denken.® Stattdessen wird von einer »gegenseitige[n] Priori-
tit von Subjekt und Geschichte/Gesellschaft«” ausgegangen, durch die, andersrum,
auch das Subjekt ausdriicklich zu keiner Variablen der Geschichte werden soll. Fiir
eine so verstandene »Theologie des Subjekts als Theorie der Geschichte und der Ge-
sellschaft«® ist das Subjekt »der in seine Erfahrungen und Geschichten verstrickte
und aus thnen immer wieder sich neu identifizierende Mensch«’.

Die Grundlage dieser Theologie ist eine anamnetische Anthropologie oder Erin-
nerungsanthropologie, »in der das Subjekt an den Anderen, mit den Anderen (den
Lebenden, fern und nah, und den Toten, den Besiegten und Opfern) zu sich selbst
kommt und auch nur so sich selbst - in seiner Ichtiefe — weif3«°. Dieses Ich be-
zeichnet Metz als >politisches< Ich und grenzt es vom idealistischen Ich, dem inter-
personalen Ich und dem tiefenpsychologischen Ich" ab. Indem er die Alteritit als
Bedingung benennt und damit eine Abgrenzung vom idealistischen Ich vornimmt,
unterscheidet sich Metz von Karl Rahners transzendentaltheologischem Ansatz, in
dem das Subjekt zeit- und schicksalslos gedacht wird."

Eine weitere Grundlage der Theologie des Subjekts ist die Problematisierung des
Subjektbegriffs selbst, da dieser in der Aufklirung oder im Sozialismus mit einer
bestimmten Art von Subjekt identifiziert wurde, wodurch andere ausgeschlossen

Vgl. ders., CiG, 75.

Ebd., 76.

Ebd., 76.

Ebd., 212.

10  Ders., Mystik der offenen Augen, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 7, hg. von Johann Rei-
kerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 40.

1 Zur Auseinandersetzung mit Eugen Drewermann s. ders./Peters, Tiemo Rainer, Gottespassi-
on. Zur Ordensexistenz heute, Freiburg i.Br. 1991, 39f.

12 Vgl. Metz, GiG, 11, Anm. 6. Sowie ders., Mystik der offenen Augen, in: Ders., Gesammelte

Schriften, Bd. 7, hg. von Johann Reikerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 40.

O 00 N o

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

wurden. Um sich gegen diese Identifikationen zu wenden, wird das Subjekt daher
als eins verstanden, »daf} sich nicht schlicht aus den antagonistischen Mustern ei-
ner Klassengesellschaft, durch Negation des jeweiligen Gegners beschreiben [ift«?.
Eine dhnliche Kritik dufert Metz an Theologien, die durch einen unkritischen Ge-
brauch des Subjektbegriffs eine bestimmte Art von Subjekt, nimlich >den Biirgers,
in ihre Theologien einschreiben und damit verstirken sowie andere ausschlieRen.*
Daraus ergibt sich auch eine Positionierung »gegen alle Versuche, das Subjekt nur
aus seinen Handlungen, nicht aber auch aus seinen Leiden zu bestimmen«?.

Metz unterscheidet zwei Arten von Subjekten, das biirgerliche und das religiose:
»Das Biirgerlich-Private als Ergebnis des neuzeitlichen Aufklirungsprozesses ist
eben nicht identisch mit Subjekt (Existenz, Person) in einem religiosen und theolo-
gisch relevanten Sinn.«’ Dieses biirgerliche Subjekt ist durch die »Riickbildungen
jenes Subjektseins vor Gott, das eine politische Theologie einklagt und beschreibt«”
gekennzeichnet. Dessen geschichtslose Konzeption wurzelt in der Aufklirung.’®
Mit der Unterscheidung geht eine Warnung davor einher, dass birgerliche mit
dem religiosen Subjekt zu identifizieren, so wie es die biirgerliche Religion tut,
die sich damit vom Gott der Bibel entfernt.” Es ist im Gegenteil die Aufgabe des
Christentums, sich zu weigern, »ein gesellschaftlich bereits ermichtigtes Subjekt
einfach als »das« religidse auszugeben«*.

Die Konzeption des religiésen Subjekts beruht auf biblischen Traditionen™ und
auf der »Geschichte der Subjektwerdung eines Volkes und des einzelnen in ihm,
im Angesichte seines Gottes«**. Daraus wird eine fiir das religiése Subjekt konsti-
tutive Koexistenz abgeleitet. Nun lisst sich allerdings nicht behaupten, dass alle
Christ*innen schon religiése Subjekte wiren. Vielmehr erweist sich das religiése
Subjekt erst durch Praktiken der Solidaritit als solches®, denn »das praktische

13 Ders, GiG, 80.

14 Ebd., 56: »Dies in der theologischen Rezeption zu vergessen, sVernunfts, >Subjekt« und >Pra-
xis<also abstraktzuverwenden, ohne die biirgerliche Tausch- und Profitgesellschaft mitzure-
flektieren, die sich in ihnen ausdriickt, konnte in letzter Konsequenz heifden: das Biirgertum
insgeheim und unbemerkt zujenen theologischen, religiosen und kirchlichen Ehren zu brin-
gen, die ihm anfangs aus einem besseren Instinkt versagt worden waren und die ihm nun zur
spaten Rechtfertigung verhelfen.«

15 Ebd., 71.
16  Ebd.,s8.
17 Ebd., 8.

18 Vgl.ebd., 51.

19 Vgl.ders., ZB, 89.

20 Ders., GiG, 226.

21 Vgl.ebd., 74, FN 26.

22 Ebd,73.

23 »Entscheidend wird sein, ob es den Christen gelingt, diese Art von religiosem Subjektsein
lebendig zu sozialisieren, anschaulich zu inkarnieren und manifest zu machen inmitten des

14.02.2026, 19:07:57.

81


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Interesse am Subjektwerden der anderen«** ist »eine jedenfalls notwendige, wenn
auch nicht ausreichende Bedingung seines eigenen Subjektseins vor Gott«*. Oder
anders ausgedriickt: »Die Frage nach dem solidarischen Subjektseinkonnen der
Menschen und die Frage nach dem religiésen Subjekt fithren zusammen. «*

Das religiose Subjekt ist also gerade aufgrund seiner Existenz vor Gott zu uni-
versaler Solidaritit verpflichtet und erst durch die Ausiibung dieser wird es zum
Subjekt vor Gott, worin sich die Bedeutung des Subjektbleibens zeigt. Diese Solida-
ritat driickt sich in der »Option fiir das solidarische Subjektseinkénnen aller Men-
schen«*” sowie im »Widerstand gegen verweigertes Subjektsein der Menschen«*®
aus. Ziel dieser Solidaritit ist es, »dafd als Subjekte der Geschichte nicht nur be-
stimmte Personengruppen auftauchen, sondern alle Menschen«*. Metz sieht also
die Aufgabe der Christ*innen im »Kampf um das Subjektsein aller«*° und in der Be-
wahrung der Hoffnung auf einen Gott, der »fiir das Subjektseinkénnen und Sub-
jektwerdenmiissen aller Menschen«*' steht. Diese Hoffnung auf Gott ist fiir ihn auch
»die Hoffnung auf eine Revolution zugunsten aller, der ungerecht Leidenden, der
lingst Vergessenen, ja auch der Toten«**. Metz spricht dabei vom »Leid der Un-
terdriickung und des Unrechts — des noch nicht oder nicht mehr Subjektseinkén-
nens«**. Subjektwerdung wird also durch gesellschaftliche Umstinde verhindert,
dazu gehoren Unterdriickung, Benachteiligung, Elend und Menschenfeindlichkeit,
»die die massenhafte Bevolkerung ganzer Weltregionen nicht zu Subjekten werden
1aBt«**. Was die Subjektwerdung aufler der Abwesenheit von Unterdriickung kenn-
zeichnet bleibt bei Metz nur angedeutet, sie wird allerdings damit in Verbindung
gebracht, »seinen Namen, sein Gesicht, sich selbst«** nicht zu verlieren.

Insgesamt wird deutlich, dass das Subjektsein von Metz nicht als Status oder
etwas feststehendes gedacht wird, vielmehr handelt es sich um einen vom Verhal-
ten und Haltungen abhingigen Prozess, in dem es darum geht, Subjekt zu werden
und zu bleiben um Subjekt sein zu kénnen. Um religioses Subjekt zu bleiben ist ein

Streits um den Menschen und um seine Geschichte.« Ebd., 81. Zu Butlers Verstandnis der Re-

ligion als Matrix der Subjektkonstitution s. Butler, Judith, Am Scheideweg. Judentum und die

Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 34.
24 Metz, GiG, 83.

25  Ebd, 83.
26 Ebd., 8s.
27  Ebd, 84.
28 Ebd, 80.
29 Ebd, 8o.
30 Ebd, 226f.
31 Ebd, 81
32 Ebd, 89.
33 Ebd., 220.

34 Ebd., 81.Vgl. auch ebd., 225.
35 Ebd., 74.

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

verantwortender Umgang mit Schuld nétig: »So wie dieser Gottesgedanke z.B. ver-
langt, sich der Schuld verantwortlich zu stellen, um Subjekt zu bleiben, so auch, sich
der Unterdriickung und Menschenverachtung zu widersetzen, um Subjekt zu wer-
den.<*

Nun ist der Gottesgedanke im Konzept des religiésen Subjekts kein »Ausdruck
einer nachtriglichen Uberwiltigung des Subjekts und seiner vorgefaiten Identi-
tit«*’, sondern »ein identititsbildender Gedanke, eingreifend in die Basis der Exis-
tenz«®®, er »konstituiert es als solidarisches«*®. Aus diesem Grund kann dieses Sub-
jektsein nicht ohne Gott gedacht werden, es handelt sich immer um ein Subjekt-
sein vor Gott. So konnen die biblischen Texte auch als »Geschichten der dramati-
schen Konstitution des Subjektseins der Menschen«*° gelesen und verstanden wer-
den. Der identititsbildende Gottesgedanke konstituiert also das religiose Subjekt
als solidarisches. Dabei wird diese Form der Konstitution klar von »der Bildung ei-
ner am Haben und Besitzen orientierten Identitit des Subjekts«*' abgehoben. So
ist es gerade der Gottesgedanke, der garantiert, dass das Subjektwerden aller keine
bloRe utopische Projektion bleibt.** Fiir Metz ist der christliche Glaube beim Kampf
»um eine universale Befreiung«* ein entscheidender Maf8stab und gleichzeitig eine
Bewihrung der Christ*innen als Christ*innen. So lisst sich sagen: Der »Kampf um
Gott und der Kampf um das freie Subjektseinkénnen aller verliuft nicht gegensin-
nig, sondern gleichsinnig proportional«*.

2.2 konstituiertes Subjekt

Auch Butler diskutiert den Begriff des Subjekts* und stellt fest, dass dieser »stark
mit der Erwartung von Souverinitit und epistemologischer Transparenz«*® ver-

36 Ebd.,74.
37 Ebd,74.
38 Ebd., 74.
39 Ebd,74.
40 Ebd., 73.
41 Ebd.,74.

42 Vgl. ebd,, 8of.

43 Ders., ZB, 110.

44  Ders., GiG, 74.

45  Eine diachrone Darstellung der Subjekttheorie Butlers findet sich bei Hauskeller, Christine,
Das paradoxe Subjekt. Widerstand und Unterwerfung beiJudith Butler und Michel Foucault
(Perspektiven16), Titbingen 2000, 53—88. Fiir eine theologische Auseinandersetzung mit But-
lers Subjektphilosophie s. Werner, Gunda, Relational und vulnerabel. Die Subjektphiloso-
phie Judith Butlers im theologischen Diskurs, in: Theologische Revue 114, 3 (2018) 179—202.

46  Butler, Judith, Hass spricht, Zur Politik des Performativen. Aus dem Englischen von Kathrina
Menke und Markus Krist, Berlin 2006, 226.

14.02.2026, 19:07:57.

83


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Ellen Geiser: Wer zahlt?

kniipft ist. Es handelt sich um ein »Modell fiir Handlungsfihigkeit und Intelligibili-
tit, das sehr oft auf Vorstellungen von souveriner Macht basiert«*. Sie widerspricht
diesem Verstindnis, hilt jedoch an der Verwendung des Begriffs fest und versucht
ihn auf eine postsouverine Art neu zu fassen.*®

Neben dem Subjektbegriff nutzt sie weitere Bezeichnungen, wie Leben?,
»ich«*® oder Mensch®, die nicht strikt unterschieden werden. Diese begriffliche
Streuung bzw. sprachliche Dekonstruktion kann als Folge einer Kritik an Be-
nennungen als Festschreibungen verstanden werden, wodurch hinterfragt wird,
wie Begriffe funktionieren.”* Die Verwendung von Begriffen, wie beispielsweise
smenschlich« hat bestimmte Auswirkungen, zu denen auch der Ausschluss ge-
hort. Dies fihrt dazu, »dafd wir uns fragen, ob einige Menschen, die Vernunft und
Gewalt nicht in der Weise verkorpern, wie unsere Definition sie bestimmt, noch
menschlich sind«*. Butler verwendet den Subjektbegriff dennoch, versucht ihn
jedoch zu verindern.** Um sich dieser Verschiebung anzunihern ist es hilfreich,
sich zunichst die Konzeption einer neuen, korperlichen und sozialen Ontologie bei
Butler anzusehen.

Unter Ontologie wird klassischerweise die Lehre iiber »fundamentale Seins-
strukturen jenseits aller sozialen und politischen Organisationsformen«* verstan-
den. Diesem Verstindnis widersprechend betont Butler: »Das »Sein« des Korpers,
aufwelches diese Ontologie verweist, ist ein immer schon anderen iiberantwortetes
Sein, es istimmer schon auf Normen und soziale und politische Organisationen ver-
wiesen, die sich ihrerseits geschichtlich entwickelt haben«*¢. Es handelt sich folglich
um eine geschichtlich kontingente Ontologie.”” Butler nutzt fiir die Beschreibung
dieser neuen Ontologie verschiedene Begrifflichkeiten: »soziale Ontologie«*® (so-

47  Dies.,GL, 63. Zu einer dezidiert feministischen Kritik der modernen Subjektvorstellungss. Iri-
garay, Luce, Sexes and Genealogies, New York 1993.

48  Vgl. dies., HS, 226.

49 Vgl bspw. dies., RdK, 12.

50 Vgl bspw. dies., KeG, 17f.

51 Vgl bspw. dies., pTV, 51.

52 S Kapitel 11 4.3

53 Butler, GL, 109.

54  Sie nutzt hier eine Form der Reiteration, s. dazu Kapitel 11 7.1

55  Butler, RdK, 11.

56 Ebd., 10f.

57  Vgl.ebd.,12.Jahnelsieht hier eine Nahe zur Interkulturellen Theologie nach den sog. cultural
turns. Vgl. Jahnel, Claudia, »We Are Undone by each other«. Interkulturell-theologische Per-
spektiven auf Judith Butler, in: Griimme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und
die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020,
237-253, 240f.

58  Butler, RdK, 11.

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

cial ontology), »kérperliche Ontologie«* (bodily ontology) oder »Ontologie des
Korpers«® (ontology of the body). Damit ist gesagt: »Man kann nicht zunichst die
Ontologie des Korpers definieren, um sich anschliefRend mit den sozialen Bedeu-
tungen zu beschiftigen, die der Kérper in der Folge annimmt. Korper sein heifst
vielmehr, gesellschaftlichen Gestaltungskriften und Formierungen ausgesetzt sein,
weshalb die Ontologie des Kérpers immer schon soziale Ontologie ist.«* Gegen
eine Ontologie des Individualismus oder der streng abgegrenzten Person wird hier
also die geteilte Gefihrdetheit®* zum Ausgangspunkt einer sozialen Ontologie der
Interdependenz und der Beziehungen.® Diese, durch Vulnerabilitit bestimmte
Ontologie, wird folgendermafien begriindet: »Es gibt kein Leben ohne Lebensbe-
dingungen, die dieses Leben in der einen oder anderen Weise erhalten, und diese
Lebensbedingungen sind durch und durch gesellschaftlicher Art«®.

Die hier aufgezeigten Grenzen einer Ontologie des Individuums machen auf3er-
dem deutlich, dass es »nicht um eine einfache Aufnahme der Ausgeschlossenen in
eine etablierte Ontologie«® geht. Vielmehr liegt im gingigen ontologischen Den-
ken selbst eine Ursache fiir Ausschliisse und fehlende Anerkennung.®® Daher miis-
sen ontologische Fragen wieder neu, anders und kritisch gestellt werden: »Was ist
real? Wessen Leben ist real? Wie liefRe sich die Realitit neu gestalten?«®’

Butler geht nicht von bereits existierenden Subjekten aus, sondern untersucht,
wie diese hervorgebracht, konstituiert, erzeugt oder gebildet werden. Diese Konsti-
tution geht nicht einmalig, beispielsweise am Anfang des Lebens, vonstatten, son-
dern wird als stetiger Prozess verstanden.®® In diesem wirken »spezifische Mecha-
nismen der Macht«®®, deren Effekte unbedacht bleiben, wenn das Hervorbringen
des Subjekts selbst nicht thematisiert wird.” Die Konstitution von Subjekten ge-
schieht durch Sprache und Normen, wie im Folgenden erliutert wird.

59  Ebd., 10.
60 Ebd., 39.
61 Ebd., 1.

62 S. Kapitel 113.3

63  Vgl. Butler, RdK, 26. Hier liefe sich Fahrten zum Begriff des Sozialen bei Bruno Latour fin-
den. Latour, Bruno, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfithrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Aus dem Englischen von Gustav Rofiler, Frankfurt 2007

64  Ebd., 26.

65  Dies, GL, 50.

66  Eine kritische Auseinandersetzung, Dekonstruktion und Genealogie der Geschlechteronto-
logie leistet Butler in: Dies, Das Unbehagen der Geschlechter. Aus dem Amerikanischen von
Kathrina Menke, (Gender Studies. Vom Unterschied der Geschlechter), Frankfurt 1991.

67 Dies., GL, 50.

68  Vgl. dies., RdK, 131.

69 Ebd., 9.

70 Vgl.ebd., 138.

14.02.2026, 19:07:57.

85


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Von der Annahme ausgehend, dass »die sExistenz«des Subjekts in einer Sprache
sverwickelt« [ist], die dem Subjekt vorausgeht und es iibersteigt«”, ergibt sich im
Anschluss an John Langshaw Austin und Louis Althusser, dass Subjekte durch »die
Anrede des anderen«” bzw. durch eine Namensgebung” konstituiert werden. Das
Subjekt ist also von der Anrede abhingig, die ihm voraus geht.”* Daher »stellt das
Subjekt weder einen souverinen Handlungstriger dar, der ein blofd instrumentelles
Verhiltnis zur Sprache hat, noch einen blofien Effekt, dessen Handlungsmacht sich
in reiner Komplizenschaft mit den vorgingigen Verfahren der Macht erschépft«”.
Diese Anrede erméglicht Handlungsmacht und ist zugleich Ausdruck der Unmog-
lichkeit einer radikalen Autonomie.”®

Bei der Konstitution des Subjekts wirken neben der Sprache auch Normen, denn
sie bedingen dessen Entstehung und Méglichkeit.” Normen erzeugen die Bedin-
gungen der Anerkennung”® und haben daher auch einen entscheidenden Effekt dar-
auf, wer als Subjekt bzw. als Leben gilt. Sie »bewirken die Stabilisierung (oder De-
stabilisierung) ganz bestimmter Arten von Subjekten«”. So ergibt sich, »dass die-
ses Leben gemif Normen hervorgebracht wird, die es allererst als Leben oder iiber-
haupt als Teil des Lebens qualifizieren«®®. Und erst wenn dies der Fall ist, wird es
moglich, Leben bzw. Subjekte als solche zu erkennen, anzuerkennen und zu benen-
nen.® Doch daraus folgt nicht, »dass simtliche Aspekte dieses Lebens nach solchen
Normen hervorgebracht werden, noch auch wird damit die Méglichkeit eines aus-
gesetzten und phantomhaften Restes von >Leben«< ausgeschlossen«®>, So lisst sich
auch von einem »Double ohne gesicherte Ontologie, dessen Status als Lebendiges
indes sehr wohl wahrnehmbar ist<** sprechen.

Ein Subjekt wird also immer im Bezug zu Normen hervorgebracht. Nun ist da-
mit aber keineswegs gesagt, dass Normen dabei eine notwendige oder determinis-
tische Wirkung haben.®* Denn die Wirksamkeit von Normen ist bedingt, und zwar

71 Dies., HS, 51.

72 Ebd., 47f.
73 Vgl.ebd., 15.
74 Ebd., 47f.
75 Ebd., 47.

76  Vgl. ebd., 49. Eine ausfiihrliche Darstellung des Verstindnisses der sprachlichen Konstituti-
onsmacht findet sich in Kapitel Il 4.2.

77 Vgl. Butler, KeG, 37.

78  Vgl. dies., RdK, 11. S. Kapitel 11 1.

79  Ebd., 155.
80 Ebd., 1.

81 Vgl.ebd,,12.
82 Ebd,1s.

83 Ebd,1s.

84 Vgl.dies., KeG, 28.

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

durch Wiederholung, bzw. Reiteration.® Diese wirken dabei nicht punktuell, son-
dern wiederholend, fortlaufend und prozesshaft.®® Daraus folgt auch, dass Normen
geschichtlich und verinderbar sind.*” In diesem Zusammenhang l4sst sich auch fra-
gen, ob die Wirkungsweise der Normen bei der Konstituierung von Subjekten ge-
walttitig ist.®® Butler widerspricht einer Auffassung, »der zufolge alle Normativitit
in Gewalt griindet«*, auch wenn Subjekte »zumindest teilweise durch Gewalt ge-
formt«®® werden, nimlich von einer »Gewalt, die vom normativen Rahmen selbst
ausgeht«®. Normen wirken durchaus machtvoll oder kraftvoll, aber eben nicht im-
mer gewalttitig. Trotz einer teilweise gewalttitigen Konstitution als Subjekt gibt es
also die Moglichkeit eines Bruchs und sogar die »Pflicht, im eigenen Verhalten die
Gewalt der eigenen Subjektbildung nicht zu wiederholen«®>,

Zur normativen Konstitution des Subjekts gehort notwendigerweise auch die
Verwerfung, womit Butler an Foucault ankniipft. Verwerfung wird dabei als das-
jenige verstanden, was »das Subjekt inauguriert oder bildet, indem sie die Grenze
des sagbaren Diskurses als die Grenze, innerhalb deren ein Subjekt leben kann, fest-
legt«®*. Sie ist damit ein Teil der normativen Erzeugung von Subjekten und wirkt als
produktive Macht. Oder anders gesagt: »Jene Verwerfungen untersagen nicht blof
bereits in Erscheinung getretene Objekte, sondern beschrinken im Vorhinein die
Arten der Objekte, die [...] erscheinen kénnen und tatsichlich in Erscheinung tre-
ten.«** Gerade weil diese Verwerfungen eine diskursive Form haben, existiert aller-
dings auch die Méglichkeit, sie zu destabilisieren.*

2.3 abhangig und relational

Neben der kritischen Betrachtung des Subjektbegriffs und einer Auseinanderset-
zung mit dem Prozess der Subjektkonstitution beschiftigt sich Butler im Hinblick
auf Subjekte auch mit Beziehungen und Sozialitit. Denn in der sozialen und kérper-
lichen Ontologie Butlers sind Beziehungen entscheidend fiir die Existenz als Sub-

85 S.dazu Kapitel I17.1
86  Vgl. Butler, RdK, 156.
87  S.dazu Kapitel 11 7.2
88  Vgl. Butler, RdK, 154.

89  Ebd., 156.
90 Ebd, 155.
91 Ebd., 140.
92 Ebd,, 155.

93  Dies., HS, 222.
94  Dies., KHU, 188.
95 Ebd, 200.

14.02.2026, 19:07:57.

87


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Ellen Geiser: Wer zahlt?

jekt, weshalb dieses »immer auRerhalb seiner selbst, von sich selbst verschieden«*®
ist. Subjekte kénnen daher als »Reihe aktiver und transitiver Beziehungen«’’ be-
schrieben werden. Diese Beziehungen begriinden und enteignen das Subjekt®®, das
demzufolge nicht als einheitlich oder kohirent verstanden werden kann.”

In diesem Kontext befasst sich Butler auch mit dem Verhaltnis von>Ich<und >Dux
und weist darauf hin, dass die Konstitution des >Ichs< durch >sDus< und den Bezug
zum Anderen bedingt ist."*® Das bedeutet: »Noch bevor ich ein >Ich« erwerbe, war
ich ein Etwas, das berithrt wurde, bewegt, gefiittert, zu Bett gebracht, angesprochen

11 Aus diesen Eindriicken und Be-

wurde, in dessen Umgebung gesprochen wurde«
ziigen geht einsIch< hervor, dass erst dadurch die Méglichkeit des Selbstbezugs und
der Abgrenzung vom Anderen bekommt.’®* Damit ist allerdings nicht gesagt, dass
die Abhingigkeit von einem >Du« nach der Kindheit authdren wiirde. Vielmehr ist
eine Selbsterhaltung des Lebens nur in Interdependenz méglich.'® Leben ist daher
»dieses komplexe, leidenschaftliche, antagonistische und notwendige Beziehungs-
geflecht mit anderen«'®*. Es ist ohne die Méglichkeit des »Duss, also ohne ein Leben,
das iiber das >Ich< hinausgeht nicht denkbar.’® Zum Verhiltnis von >Ich< und »Du<
gehort neben der Interdependenz auch die Trennung oder Grenze. Diese Trennung
ist zugleich »die Bedingung der Méglichkeit, zu anderen in Beziehung zu treten«’*®,
Die Grenze ist damit »eine Funktion dieser Beziehung, eine Vermittlung von Diffe-
renz, eine Verhandlung, in der ich in meiner Getrenntheit an dich gebunden bin«**”.
Dabei wird Relationalitit hier »nicht blof3 als eine deskriptive oder historische Tat-
sache unserer Formierung, sondern auch als eine dauerhaft normative Dimension
unseres sozialen und politischen Lebens«'®® verstanden. Daraus ergibt sich, dass
»unser Leben tiefgreifend in das Leben anderer verwickelt ist«’®. Ein Beispiel hier-

96 Dies., KuA, 34.

97  Dies., RdK, 137f.

98 Vgl.dies., GL, 41.

99  Vgl.dies., RdK, 53. Zur Bedeutung eines solchen Subjektbegriffs fir die Theologie s. Leimgru-
ber, Ute, »Unsere Chance .. menschlich zu werden«. AnstofRe aus der Lektiire Judith Butlers
fiir die pastoraltheologische Rede von Menschen und Macht, in: Grimme, Bernhard/Werner,
Gunda (Hg.), Judith Butler und die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswis-
senschaft 15), Bielefeld 2020, 43—62, 51f.

100 Vgl. Butler, KeG, 87.

101 Ebd., 85.

102 Vgl ebd., 91ff.

103 S.dazu Kapitel I13.3

104 Butler, RdK, 49.

105 Vgl.ebd., 49.

106 Dies., KuA, 27

107 Ebd., 27

108 Dies., GL, 44.

109 Ebd., 24.

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

fiir ist die Trauer nach dem Verlust eines Menschen. Diese Trauer zeigt, dass »Bin-

% und somit kommt die Frage auf: »Wer >bin«

dungen das darstellen, was wir sind«
ich ohne dich?«™ Die Relationalitit des Lebens fiihrt also zu einer grundlegenden
Abhingigkeit voneinander, woraus sich die Méglichkeit der Ausbeutung, aber eben
auch die Moglichkeit der Liebe ergibt."* Abhingigkeit oder Interdependenz ist da-
bei ein Ausdruck dessen, dass »wir durch unser Beziehungen nicht nur begriindet
werden, sondern durch sie auch enteignet werden«*. Daher kann »die Vorstellung
einzelner Korper, die vollstindig von anderen getrennt existieren, nicht ganz richtig

sein«™.

2.4 handlungsfahig und postsouveran

Metz iibt Kritik am sogenannten Tod des Subjekts™ bzw. des Subjekts als Fiktion:
»Die von Nietzsche als Tod Gottes verkiindete Majestit der fristlosen Zeit fordert ih-
re Opfer. Die Herrschaft der Zeit ohne Ende fordert das Ende des Menschen ein.«*
Damit einher geht eine Kritik daran, dass »unser modernes Wissenschaftswissen

17 ist, sondern sich auf

nicht am subjekthaften Fundament des Wissens orientiert«
»selbstreferentielle Systeme«'® bezieht. Metz hilt dieses Denken fiir gefihrlich, da
" gedacht

wird. Dabei betont er die Bedeutung des Glaubens, denn dieser »wendet sich gegen

der Mensch nicht linger als ein »verantwortliches Geschichtssubjekt«

eine apathieerzeugende wissenschaftlich-technische Kultur, in der der >Tod des
Subjektse, der Zerfall der Sprache, der Stillstand von Geschichte bereits theoretisch
antizipiert wird«*°. Die »Aufldsung eines zurechnungsfihigen geschichtlichen
Handlungssubjekts«**" ist auch in einer Konzeption von Emanzipation zu finden,
die keinen adiquaten Umgang mit der Schuldfrage leistet. Metz verweist hier auf
den Marxismus und die Frankfurter Schule.”™ Und so fithrt eine »subjektlose[n]
Teleologie der Emanzipation«'* dazu, dass »Emanzipationsgeschichte ohne Er-

110 Ebd.,39.

111 Ebd., 39.

112 Vgl dies., RdK, 64.
113 Dies., KuA, 51.

114 Dies., pTV, 171.

115 Vgl Metz, GiG, 128. S. dazu Kapitel Il 2.5
116 Ders., Mp, 130.
117 Ders., ZB, 144.

118 Ebd., 144.

119 Ders., Mp, 170.
120 Ders., GiG, 88.

121 Ebd.,128.

122 Vgl ebd., 122.

123  Ebd., 128.

14.02.2026, 19:07:57.

89


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Ellen Geiser: Wer zahlt?

24 wird. Dies fithrt zu einer

l6sungsgeschichte [..] abstrakte Erfolgsgeschichte«
Anthropodizee und »dem Zwang zur transzendentalen Suspendierung der eigenen
geschichtlichen Verantwortung oder dem Verfeindungszwang oder schliefilich
dem Zwang, sich selbst iiberhaupt als Subjekt zu negieren«*. Dagegen stellt Metz
eine christliche Soteriologie, die am schuldfihigen Handlungssubjekt festhilt und
macht deutlich, dass nicht alleine die sogenannten Verhiltnisse schuldig sind.'*
Leidensgeschichte ist christlich verstanden eben auch Schuldgeschichte™
wie Erlosungsgeschichte.

Butler widerspricht ebenfalls der These »daf} die Verhiltnisse schuld sind und

nicht mehr das Individuum«*?®. Sie fragt allerdings nach der Beziehung zwischen

, genauso

den Verhiltnissen und den Handlungen. In einer Logik des »weder — noch«, wer-
den Handlungen dabei als bedingt und eben nicht selbsterzeugt aufgefasst, wobei
sie auch nicht als durch die Verhiltnisse determiniert verstanden werden. Die auf
die Individuen einwirkenden Krifte konnen daher nicht fiir die Handlungen verant-
wortlich gemacht werden. Es verhalt sich vielmehr so: »Einerseits wird auf uns ein-
gewirkt, andererseits handeln wir, und unsere >Verantwortung« liegt in der Verbin-
dung zwischen den beiden.«'* Dieses Verstindnis des Subjekts als verantwortlich,
aber eben auch konstituiert, bedingt und abhingig bezieht sich auf Uberlegungen
Foucaults zum Subjekt.”®® Dabei ist zentral, dass »das Subjekt selbst durch Macht-
operationen hervorgebracht wird, die im Vorhinein die Ziele und das Ausmaf3 der

B! Eshandelt sich also um ein>Ich¢, welches »be-

Handlungsfihigkeiten begrenzen«
reits verfertigt, doch zugleich verpflichtet ist, sich in Auseinandersetzung mit dem
eigenen Verfertigt-Sein neu hervorzubringen«. Dieses Subjekt befindet sich im-
mer schon in einem diskursiven Regime' sowie in einem Verfertigungsprozess und
ist daher kein »handelndes Subjekt im umfassenden Sinne«*.

Dieses postsouverine Verstindnis von Subjekt fiihrt allerdings keinesfalls da-

zu, dass das Subjekt als nicht handlungsfihig betrachtet wird. Mit Bezug auf Ador-

124 Ebd., 127.

125 Ebd., 128.

126 Vgl. ebd., 127.

127 Vgl. ebd., 129.

128 Butler, GL, 33.

129 Ebd,33.

130 Vgl Foucault, Michel, Das Subjekt und die Macht. Ubersetzt von Claus Rath und Ulrich Raulff,
in: Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul (Hg.), Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und
Hermeneutik, Weinheim 21994, 243—261.

131 Butler, KHU, 191.

132 Dies., MdE, 103.

133 Vgl. dies., KeG, 121.

134 Dies., MdE, 103.

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

no und Foucault wird deutlich, dass Handeln keiner Souverinitit bedarf.”®® Im Ge-
genteil, setzt »die Handlungsmacht gerade dort ein, wo die Souverdnitit schwin-
det«®. Genauer gesagt: »Wer handelt (d.h. gerade nicht das souverine Subjekt),
handelt genau in dem Mafle, wie er oder sie als Handelnde und damit innerhalb ei-
nes sprachlichen Feldes konstituiert sind, das von Anbeginn an durch Beschrankun-
gen, die zugleich Moglichkeiten eréffnen, eingegrenzt wird.«"*” So erméglicht bei-
spielsweise die sprachliche Konstitution also die Anrede eines Anderen, dem Sub-
jekt zu handeln, aber »verwirft im selben Atemzug die Méglichkeit einer radikalen
Autonomie«'®. Subjekte sind also handlungsfihig, ihre Handlungsfihigkeit ist aber
bedingt.”® Oder anders gesagt: »[J]lede Handlungsfihigkeit, auch die der Freiheit,
steht in Bezug zu einem erméglichenden und begrenzenden Feld von Zwingen«°.

Butler beschiftigt sich auch mit Melanie Kleins Uberlegungen zum Schuldge-
fithl, worunter »eine ganz bestimmte menschlichen Fihigkeit zur Ubernahme von
Verantwortung fiir gewisse Handlungen«**' verstanden wird. Schuld besteht also
darin, »ein Band zu zerstdren, das ich fiir mein Uberleben brauche«**. Der Grund
fiir Schuldgefiihle liegt demnach in der eigenen Todesangst bzw. dem eigenen Le-
benswillen. Schuld entsteht daher aufgrund »des Umstands, dass unser Leben mit
anderen Leben verkniipft ist und daher die Macht, zu verletzen, zu tten und Leben
zu bewahren, verhandelt werden muss«.*#?

2.5 Auswertung

In der anamnetischen Anthropologie Metz’ ist das Subjekt nicht ohne Beziehungen
zu denken, sondern es wird erst durch »solidarisch-antagonistische, befreiend-be-
ingstigende Erfahrungen mit anderen Subjekten«*** konstituiert. Diese konstituti-
ve Koexistenz beschreibt er dabei im Hinblick auf das religiose Subjekt, dessen Sub-

jektsein vor Gott vom Interesse an der Subjektwerdung der anderen bedingt ist.'*

135 Vgl dies., KeG, 11.

136 Dies., HS, 32.

137 Ebd., 32.

138 Ebd., 49.

139 Vgl. dies., RdK, 158.

140 Dies., KeG, 28.

141 Dies., RdK, 50.

142 Ebd., 50.

143 Dies., KuA, 29. Butler setzt sich dariiber hinaus mit dem Schuldbegriff bei Nietzsche, Althus-
ser und Freud auseinander, wobei der Fokus auf einem psychologischen Schuldbegriff liegt.
S. dies., Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Aus dem Amerikanischen von Rei-
ner Ansén, (Gender Studies. Vom Unterschied der Geschlechter), Frankfurt 2001.

144 Metz, GiG, 73.

145 Vgl. ebd., 83.

14.02.2026, 19:07:57.

91


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Ahnlich macht Butler Relationalitit und Interdependenz zur Grundlage ihrer sozia-
len Ontologie. Es kann kein Leben, kein Korper, kein Ich ohne Beziehungen, ohne
Unterstittzung und ohne Ansprache geben. In dieser Ausrichtung des Subjektbe-
griffs auf die Alteritit hin zeigt sich demnach eine Gemeinsambkeit zwischen bei-
den Ansitzen. Eine weitere Ahnlichkeit findet sich im Hinblick auf die Dimensi-
on der Geschichtlichkeit. Metz entwirft eine Theologie des Subjekts als Theologie
der Geschichte und Gesellschaft, warnt vor einer geschichtslosen Konzeption des
Subjekts und kritisiert damit ein idealistisches Subjektverstindnis. Dariiber hinaus
steht Metz fir eine verzeitlichte Ontologie im Sinne der anamnetischen Vernunft.
Butlers Subjektverstindnis fult ebenfalls auf einer geschichtlich kontingenten On-
tologie. Sie beschreibt Subjektwerdung als einen stindigen Prozess, der sich inner-
halb von gesellschaftlichen Kontexten und Diskursen abspielt, die ihrerseits histo-
risch sind. Demnach lisst sich in beiden Ansitzen eine geschichtliche Ontologie und
Konzeption des Subjekts finden.

Metz geht von der Annahme aus, dass Menschen zu Subjekten werden miissen,

146

sich also als Subjekt etablieren miissen.™® Fiir ihn steht dabei die unterschiedli-

che Ausrichtung der Konstitution (Solidaritit vs. Haben und Besitzen bzw. religios

"7 im Vordergrund. Daraus lisst sich allerdings kein

vs. biirgerlich/nicht-religios)
grundsitzliches Verstindnis des Subjekts als konstituiert ableiten, so wie es Butler
vertritt. Nach Metz gibt es Menschen, die noch nicht zu Subjekten geworden sind,
weil deren Subjektwerden durch gesellschaftliche Bedingungen wie Unterdriickung
verhindert wird, dies ist also politisch und gesellschaftlich bedingt. Um Subjektwer-
dung fir alle zu erméglichen, miissen Unterdriickungsverhiltnisse durch die Ver-
anderung gesellschaftlicher Praktiken in Form von Solidaritit und Beistand beendet
werden. Auf diese Weise ist die Subjektwerdung eng mit einer christlichen Verin-
derungsethik verzahnt.™® Metz sieht daher nicht nur den Auftrag der Christ*innen
darin, solidarisch fiir das Subjektsein aller zu kimpfen, diesen Kampf begreift er
dariiber hinaus als notwendige Bedingung des eigenen Subjektseins vor Gott. Zu-
gleich muss ein Mensch allerdings als Subjekt existieren, um der Subjektwerdung
anderer beistehen zu konnen. Dies lisst sich nicht als kausale Abfolge begreifen,
es scheint sich vielmehr um sich gegenseitige bedingende Voraussetzungen zu han-
deln.

Metz spricht wiederholt davon, dass es notig ist, Subjekt zu bleiben und somit
ein einmaliges Werden nicht ausreicht. Dazu ist es nétig, »seine Verantwortung

146 Vgl.ebd., 220.

147 Diese bindre Unterscheidung erinnert an Fromm, Erich, Haben oder Sein. Die seelische
Grundlage einer neuen Gesellschaft, Stuttgart 1976.

148 Vgl Kapitel 11 5.1

149 Vgl. Metz, GiG, 85. »Subjekte zu werden oder der Subjektwerdung anderer unbedingt beizu-
stehen« (kursiv E.G.)

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

nicht abzuschieben im Angesichte eigener Schuld«**°. Unbesprochen bleibt dabei
die Frage des Scheiterns, also die Frage danach, was passiert, wenn das religiose
Subjekt seiner Verantwortung nicht nachkommt bzw. nicht nachkommen kann. Va-
ge bleibt auch die Beschreibung der Subjektwerdung selbst, indem sie durch die Ab-
wesenheit von Unterdriickung gekennzeichnet ist, da die angedeutete Verbindung
zu den Begriffen Name, Gesicht und selbst nicht ausgefithrt wird. Auf diese Weise
erscheinendie Anderen, also diejenigen, die (noch) keine Subjekte sind, eher als pas-
sivund abhingig.”" Jedenfalls bespricht Metz nicht, was sie tun kénnten um Subjek-
te zu werden, bzw. ob Unterdriickte sich auch gegenseitig zu Subjekten werden las-
sen konnen. Dass dieser Aspekt nicht expliziter thematisiert wird, zeigt, dass Metz’
Fokus stark auf dem religiésen Subjekt und dessen Verhalten sowie auf der Abgren-
zung zur birgerlichen Religion liegt. Auch wenn die Subjektwerdung zum Grund-
programm der NPTh zihlt, liegt der Schwerpunkt der Auseinandersetzung damit
auf dem Tun und Unterlassen derjenigen, die religiése Subjekte sind und bleiben,
wodurch ihnen eine starke Machtposition zugesprochen wird.

Spricht Butler von Subjektkonstitution, so zielt sie damit nicht auf die Frage ab,
wer Subjekt ist und wer nicht, sondern wer als Subjekt erscheinen kann und wer
nicht. Damit wird der Blick weg von ontologischen Fragestellungen, hin zum Pro-
zess der Subjektkonstitution gelenkt. Der Fokus liegt dabei auf Erscheinungsfel-
dern, innerhalb derer bestimmte Leben als Subjekte erscheinen und andere nicht.
Diese Erscheinungsfelder sind normativ begrenzt, so dass die Subjektkonstitution
nicht ohne Verwerfung zu denken ist. Der Subjektstatus ist damit keine Frage des
Seins oder des Bleibens durch bestimmtes Verhalten, sondern eine Frage der Funk-
tionsweise von Erscheinungsfeldern: Wer gilt als Mensch? Wer ist betrauerbar? Wer
wird als Subjekt erkannt und anerkannt? Auch hier schwingt die ethische Frage nach
Unterdriickung und Solidaritit mit, allerdings wird das Problem auf diskursiver
Ebene besprochen, woraus folgt, dass eine Losung nicht in einer Aufnahme Aus-
geschlossener in eine etablierte Ontologie bestehen kann. Der Weg liegt vielmehr in
der Hinterfragung der durch diese Ontologie produzierten Ausschliisse.

In beiden Denkansitzen korrespondieren also Unterdriickungsformen mit der
Moglichkeit der Subjektwerdung bzw. Subjektkonstitution. Der diskurskritische
Blick Butlers auf Erscheinungsfelder macht dabei klar, dass Ausschluss nicht nur
auf der Ebene sozialen Handelns stattfindet.* Er ist Teil des Konstitutionsprozes-
ses von Subjekten und in Anerkennungsnormen eingeschrieben, die dazu fithren,

150 Ebd., 74.

151 S. Kapitel 117.6

152 Anders gesagt geht das Anliegen der Diskurskritik gerade dariiber hinaus, »die konkreten
soziostrukturellen Gegebenheiten in Betracht zu ziehen, die auf die Moglichkeit von Men-
schen, ihren Subjektstatus abzubilden, erheblichen Einfluss nehmen.« Mette, Norbert, Ein-
fithrung in die katholische Praktische Theologie, Darmstadt 2007, 75. Mette setzt sich hier
mit Foucaults Arbeiten zum Subjektbegriff auseinander. Zur Kritik daran s. Seip, Jorg, Der

14.02.2026, 19:07:57.

93


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Ellen Geiser: Wer zahlt?

dass nie alle Leben als Leben bzw. als Subjekte wahrgenommen werden kénnen.
Diese Wahrnehmung des Lebens als Leben ist allerdings die Voraussetzung da-
fiir, dass Leben als unterdriickt wahrgenommen werden kénnen. Daher muss die
Frage danach, welches Leben als Leben wahrgenommen werden kann, der Frage,
wer unterdriickt wird, vorausgehen. Eine damit geleistete Kritik an bestehenden
Erscheinungsfeldern erdffnet die Moglichkeit, Ausschliisse auf der Ebene der
Reprisentationsmoglichkeiten und der Wahrnehmung als solche benennen zu
konnen und macht die dabei wirksamen Machtverhiltnisse sichtbar.

Metz iibt Kritik an der spezifischen Verwendung des Subjektbegriffs im Kontext
der Aufklirung. Damit wird aufgezeigt, dass die Verwendung des Begriffs nicht
unschuldig ist, weil mit >Subjektenc bestimmte Leben gemeint sind und ande-
re nicht. Daraus ergibt sich eine Kritik an Kants Aufforderung zur Miindigkeit,
da dieser »ausschlieRlich Menschen vor Augen hatte, die sozial und ékonomisch
lingst miindig waren, d.h. bereits als gesellschaftlich michtige und ermichtigte
Subjekte existieren«**. Durch diese Kritik an der Begriffsverwendung wird das
Subjektverstindnis selbst allerdings weder erliutert noch hinterfragt. Metz nutzt
also den Subjektbegriff, »ohne diesen im Kontext der Debattenlagen der Neuzeit
und Moderne philosophisch zu griinden«**. Dennoch lisst sich ein modernes und
aufklirerisches Subjektverstindnis bei Metz herauslesen. Subjekt ist demzufolge
ein Ich, das denkt, erkennt und handelt. Es ist von Objekten unterschieden, also
von den zu erkennenden und zu behandelnden Dingen. Das Subjekt ist ein freies
Individuum, unabhingig, souverin, selbstbestimmt, aber eben auch leidend. But-
ler hingegen folgt der Kritik Foucaults an diesem modernen Subjektverstindnis
und kritisiert ein Denken, dass so tut, »als wiissten wir, was wir unter dem Subjekt
verstehen«®. Anders gesagt wird mit der (wichtigen) normativen Frage danach,
wie das politische Leben gestaltet sein miisste, damit Subjekte bestmoglich als
solche anerkannt werden, schon zu viel vorausgesetzt. Denn dabei wird die Frage
tibersprungen, wer iiberhaupt als Subjekt erscheinen kann, das anerkannt werden
soll. Daher, so Butler, muss die Frage zunichst lauten: »Nach welcher Norm wird
das Subjekt erzeugt, das dann als >Grundlage« der normativen Debatte voraus-
gesetzt wird?«®® Metz deutet dieses Problem mit dem Verweis darauf an, dass
beispielsweise in der Aufklirung mit Subjekt >der Biirger< gemeint war. Seine Kritik
ist dabei eine hermeneutisch, denn es geht um die Frage, was gemeint ist. Butler

weifle Raum. Prolegomena einer dsthetischen Pastoraltheologie (PThK 21), Freiburg 2009,
259, FN 626.

153 Metz, GiG, 66.

154  Striet, Magnus, Gott vermissen. Ist die Politische Theologie ein Projekt der Zukunft? in: Her-
Korr 62, 9 (2008) 455—460, 458.

155  Butler, RdK, 129.

156 Ebd., 130.

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

bespricht den Subjektbegrift ausfithrlich und formuliert das Problem diskurskri-
tisch, wodurch die Frage der Konstitution als Subjekt in den Mittelpunkt riickt. Dies
er6ffnet die Moglichkeit, den Analysebegriff >Subjekt« seinerseits auf den Priifstand
zu stellen und macht sichtbar, welche Ausschliisse dieser reproduziert.

Auch in den Fragen nach der Handlungsfihigkeit und Verantwortung des Sub-
jekts zeigen sich die unterschiedlichen Denkansitze deutlich. Metz vertritt, wie
gesagt, ein modernes Verstindnis des Subjekts als zurechnungsfihig, verantwort-
lich und handelnd. Indem er sich »gegen alle Versuche, das Subjekt nur aus seinen

157 stellt, nimmt er

Handlungen, nicht aber auch aus seinen Leiden zu bestimmenc
allerdings eine wichtige Einschrinkung vor, durch die die Vorstellung einer um-
fassenden Souverinitit des Subjekts hinterfragt wird. Butler hingegen zeigt mit
ihrer poststrukturalistischen Analyse im Anschluss an Foucault auf, wie Subjekte
durch Normen und Sprache diskursiv hergestellt werden und betont deren Abhin-
gigkeit und bedingte Handlungsfihigkeit. Wihrend Metz also die Frage nach der
Verantwortung notwendig mit einem souveranen Subjektverstindnis verbindet,
zeigt Butler einen Weg auf, wie Verantwortung auch mit einem postsouverinen
Subjektverstindnis denkbar ist. In diesem Zusammenhang ist die Kategorie der
Schuld, die in enger Beziehung zur Verantwortung steht, interessant. Wenn Metz
die Bedeutung des Handlungssubjekts betont und verteidigt, geht es dabei auch
darum, die Kategorie der Schuld nicht aufgeben zu miissen. Um Subjekt zu bleiben,
so Metz, muss Verantwortung fiir die eigene Schuld iibernommen werden. Daher
fithrt fiir ihn eine Emanzipation ohne Soteriologie dazu, dass das Handlungssub-
jekt negiert wird. Butler verhandelt das Thema Schuld auf dem Boden ihrer sozialen
Ontologie der Interdependenz. Da es kein Leben ohne Unterstiitzung und Bezie-
hungen geben kann, existiert auch die Méglichkeit bzw. die Macht zu verletzen,
zu toten und sich damit schuldig zu machen. Dabei liegen die Verantwortung und
somit auch eine mogliche Schuld des konstituierten Subjekts in der Verbindung
zwischen den Verhiltnissen und den Handlungen. Einen expliziten Umgang mit
Schuld bespricht Butler allerdings nicht.

Der schon angedeutete »Tod des Subjekts«**® wird von Metz immer wieder auf-

159

gegriffen™, um ihm entschieden entgegenzutreten. Dabei bezieht er sich haupt-

sichlich auf Nietzsches Rede vom Tod Gottes und Foucaults Rede vom Tod des Sub-

157 Metz, GiG, 71.

158 Vgl. ders., ZB, 144. Ders., GiG, 82, 88, 213. Ders., Mp, 88, 130, 170.

159 Flreine theologische Auseinandersetzung mit dem Tod des Subjekts und dem Tod Gottes bei
Foucault siehe Bauer, Christian/Hélzl, Michael, Gottes und des Menschen Tod? Die Theologie
vor der Herausforderung Michel Foucaults, Mainz 2003.

14.02.2026, 19:07:57.

95


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 Ellen Geiser: Wer zahlt?

jekts bzw. des Menschen.*® Foucault erliutert dieses Ende des Menschen in einem
Gesprich mit dem Titel »Die Geburt einer Welt« folgendermafien:

»Man braucht sich nicht sonderlich tiber das Ende des Menschen aufzuregen; das
ist nur ein Sonderfall, oder, wenn Sie so wollen, eine der sichtbaren Formen eines
weitaus allgemeineren Sterbens. Damit meine ich nicht den Tod Gottes, sondern
den Tod des Subjekts als Ursprung und Grundlage des Wissens der Freiheit, der
Sprache und der Geschichte. Man kann sagen, die ganze abendlandische Zivilisa-
tion war auf dem Subjekt aufgebaut, und die Philosophen haben dies nur konsta-
tiert, als sie alles Denken und jegliche Wahrheit auf das Bewusstsein, das Ich, das
Subjekt bezogen. In dem Erdbeben, das uns heute erschiittert, muissen wir viel-
leicht die Geburt einer Welt erblicken, in der man wissen wird, dass das Subjekt
nicht eins ist; sondern zerrissen; nicht souverdn, sondern abhidngig; nicht absolu-
ter Ursprung, sondern stets wandelbare Funktion.«<®’

Besprochen wird hier das Ende einer anthropologischen Moderne, in der der -
durch den Tod Gottes — (sdkular verstandene) Mensch die zentrale Kategorie des
162 und so
lasst sich wissenschaftstheoretisch vom >Tod des Subjekts< sprechen, womit das

Denkens war. Mit >Menschc ist hier also eine junge Erfindung gemeint

Ende einer subjektzentrierten Wissenskonfiguration gemeint ist. Christian Bauer
bringt dies folgendermaflen auf den Punkt: »Menschen sind keine Subjekte, son-
dern bringen sich vielmehr seit der Moderne als solche zur Sprache<** und genau
diese diskursive Praktik des >zur Sprachen bringens<wird von Foucault hinterfragt.

Auch Butler greift die These vom Tod des Subjekts bei Foucault auf, bei der es
aus ihrer Sicht darum geht, festzustellen, »dass bestimmte Versionen des Subjekts
politisch verfinglich sind«**. So stellt sich die Frage, welches Subjekt tot ist und ge-
meint ist hier das moderne Subjekt. Dadurch zeigt sich, dass »der Tod des Subjekts
nicht das Ende der Handlungsfihigkeit, des Sprechens oder der politischen Debat-

160 Vgl. Foucault, Michel, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften.
Aus dem Franzosischen von Ulrich Képpen, Frankfurt 1971, 460.

161 Foucault, Michel, Die Geburt einer Welt [Gesprach mit].-M. Palmier]. Aus dem Franzésischen
von Michael Bischoff, Hans-Dieter Gondek und Hermann Kocyba, in: Ders., Dits et Ecrits.
Schriften, Bd. 1, hg. von Daniel Defert/Frangois Ewald, Frankfurt 2001, 1002.

162 Vgl. Foucault, Michel, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften.
Aus dem Franzosischen von Ulrich Képpen, Frankfurt 1971, 462.

163  Bauer, Christian, Transgressionen der Moderne. Grenze und Horizont einer Theologie nach
Cottes und des Menschen Tod, in: Ders./Holzl, Michael, Gottes und des Menschen Tod? Die
Theologie vor der Herausforderung Michel Foucaults, Mainz 2003, 19—47, 30.

164 Butler,Judith, Contingent Foundations. Feminism and the Question of »Postmodernismg, in:
Benhabib, Seyla/Dies./Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy, Feminist Contentions. A Philosophical
Exchange (Thinking Gender), New York/London 1995, 35-58, 47. (Ubersetzung E.G)

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Subjekt

te ist«'®. Den Bedenken Metz’ beziiglich eines mit dem Tod des Subjekts einherge-
henden Endes der Handlungs- und Verantwortungsfihigkeit des Subjekts werden
damit wichtige Argumente entgegengesetzt.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass beide Ansitze ihren Sub-
jektbegriff in Zusammenhang mit Alteritit stellen und eine konstitutive Koexistenz
bzw. die Relationalitit und Interdependenz von Leben betonen. Dazu gehort auch
eine geschichtliche Konzeption des Subjekts. Dariiber hinaus sind ihre Subjektbe-
griffe jedoch héchst unterschiedlich. Metz vertritt ein modernes Subjektverstind-
nis, um das Konzept der Schuld nicht aufgeben zu miissen, erginzt jedoch, dass
das Subjekt neben den Handlungen auch iiber das Leiden zu bestimmen ist. Butler
hingegen folgt Foucaults Kritik an der anthropologischen Moderne und vertritt
ein postsouverines Subjektverstindnis, in dem das Subjekt abhingig und seine
Handlungsfihigkeit bedingt ist. Beide verkniipfen die Frage des Subjektstatus mit
Unterdriickungsverhiltnissen, jedoch auf unterschiedliche Weise. Metz betont
die Verantwortung der religiosen Subjekte im Sinne einer Verinderungsethik und
hinsichtlich der Erméglichung der Subjektwerdung anderer. Butler hingegen dis-
kutiert, dass Subjektkonstitution immer auch mit Verwerfung einhergeht und von
diskursiven Erscheinungsfeldern gerahmt ist, innerhalb derer bestimmte Leben als
Subjekte erscheinen konnen und andere nicht. Aufgrund dessen warnt Butler auch
vor einer unkritischen Verwendung des Subjektbegriffs.

165 Ebd., 48. (Ubersetzung E.G.)

14.02.2026, 19:07:57.

97


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 19:07:57.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

