
2. Subjekt

Die Frage nach Anerkennung führt zur Frage danach, wer oder was anerkannt wer-

den soll. Dabei spielt der Subjektbegriff1 eine wichtige Rolle. Er wird sowohl von

Metz als auch vonButler verwendet undgleichzeitig problematisiert, jedoch auf un-

terschiedlicheWeise.2

Metz hebt die Anerkennung der Anderen in ihrem Anderssein, die Anerken-

nung der ›Würde fremder Kulturwelten‹ sowie die Anerkennung der Autorität der

Leidenden hervor. In einer so begründeten Anerkennungskultur ist Anerkennung

deswegen wichtig, weil sie zu einemWiderstand gegen ungerechtes Leid inspirie-

ren kann.3 Auch wenn dabei nicht direkt die Rede von der Anerkennung als Subjekt

ist, geht es doch um »die Anerkennung der subjekthaften Freiheit und Würde aller

Menschen«4. Gleichzeitig ist die Subjektwerdung ein zentrales Thema der NPTh

nach Metz.5 Er nutzt zur Beschreibung der Nicht-Subjekte den Begriff ›Mensch‹

oder lässt diese offen, indemer vonder Subjektwerdung ›aller‹ spricht.WennButler

beschreibt an wen sich Anerkennung richten soll, nutzt sie verschiedene Begriffe

wie Leben, Mensch, Subjekt oder Selbst. Die Verwendung unterschiedlicher Ter-

mini zeigt, dass bereits die Benennung dessen, was anerkannt werden soll, Teil des

Problems ist, worauf im Kapitel 4.2 noch genauer eingegangen wird.

Zur Auseinandersetzung mit den unterschiedlichen Subjektbegriffen bei Metz

und Butler wird in einem ersten Schritt die Theologie des Subjekts bei Metz vorge-

stellt (2.1). Es folgt eine Auseinandersetzung mit dem Verständnis des Subjekts als

Konstituiertes bei Butler (2.2), woran sich die Beschäftigung mit der Abhängigkeit

1 Zur Auseinandersetzung mit dem Subjektbegriff in der Praktischen Theologie s. Haslinger,

Herbert, Pastoraltheologie (UTB 8519), Paderborn 2015, 231–288. Bauer, Christian/Hölzl, Mi-

chael, Gottes und des Menschen Tod? Die Theologie vor der Herausforderung Michel Fou-

caults, Mainz 2003.

2 ZumSubjektbegriff beiMetz undButler imHinblick auf eine politische Ekklesiologie s. Jacob,

Brianne, Embodying Solidarity. Subjectivity in a Political Ecclesiology after Johann Baptist

Metz and Judith Butler, Fordham 2017.

3 Vgl. Metz, ZB, 203.

4 Ebd., 143.

5 Ebenso wie der handlungsformatierten Praktischen Theologie.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Ellen Geiser: Wer zählt?

und Relationalität des Subjekts anschließt (2.3). Anschließend wird die Frage nach

der Souveränität undHandlungsfähigkeit des Subjekts behandelt, auf dieMetz und

Butler verschiedene Perspektiven haben (2.4). Abschließend folgt eine Auswertung

besonders imHinblickaufdieunterschiedlichenKonzeptederSubjektwerdungund

Subjektkonstitution sowie eine Auseinandersetzung mit dem von Foucault formu-

lierten Tod des Subjekts (2.5).

2.1 Theologie des Subjekts

Metzplädiert für eine aufder anthropologischenWendebasierendePolitischeTheo-

logie des Subjekts als Theologie der Geschichte und Gesellschaft. Dazu gehört ei-

ne Kritik an Subjekttheologien, die Geschichte bzw. Gesellschaft lediglich als Va-

riablen des Subjekts denken.6 Stattdessen wird von einer »gegenseitige[n] Priori-

tät von Subjekt undGeschichte/Gesellschaft«7 ausgegangen, durch die, andersrum,

auch das Subjekt ausdrücklich zu keiner Variablen der Geschichte werden soll. Für

eine so verstandene »Theologie des Subjekts alsTheorie der Geschichte und der Ge-

sellschaft«8 ist das Subjekt »der in seine Erfahrungen und Geschichten verstrickte

und aus ihnen immer wieder sich neu identifizierendeMensch«9.

Die Grundlage dieserTheologie ist eine anamnetische Anthropologie oder Erin-

nerungsanthropologie, »in der das Subjekt an den Anderen, mit den Anderen (den

Lebenden, fern und nah, und den Toten, den Besiegten und Opfern) zu sich selbst

kommt und auch nur so sich selbst – in seiner Ichtiefe – weiß«10. Dieses Ich be-

zeichnet Metz als ›politisches‹ Ich und grenzt es vom idealistischen Ich, dem inter-

personalen Ich und dem tiefenpsychologischen Ich11 ab. Indem er die Alterität als

Bedingung benennt und damit eine Abgrenzung vom idealistischen Ich vornimmt,

unterscheidet sich Metz von Karl Rahners transzendentaltheologischem Ansatz, in

dem das Subjekt zeit- und schicksalslos gedacht wird.12

EineweitereGrundlagederTheologiedesSubjekts ist dieProblematisierungdes

Subjektbegriffs selbst, da dieser in der Aufklärung oder im Sozialismus mit einer

bestimmten Art von Subjekt identifiziert wurde, wodurch andere ausgeschlossen

6 Vgl. ders., GiG, 75.

7 Ebd., 76.

8 Ebd., 76.

9 Ebd., 212.

10 Ders., Mystik der offenen Augen, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 7, hg. von Johann Rei-

kerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 40.

11 Zur Auseinandersetzung mit Eugen Drewermann s. ders./Peters, Tiemo Rainer, Gottespassi-

on. Zur Ordensexistenz heute, Freiburg i.Br. 1991, 39f.

12 Vgl. Metz, GiG, 11, Anm. 6. Sowie ders., Mystik der offenen Augen, in: Ders., Gesammelte

Schriften, Bd. 7, hg. von Johann Reikerstorfer, Freiburg/Basel/Wien 2017, 40.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 81

wurden. Um sich gegen diese Identifikationen zu wenden, wird das Subjekt daher

als eins verstanden, »daß sich nicht schlicht aus den antagonistischen Mustern ei-

nerKlassengesellschaft,durchNegationdes jeweiligenGegnersbeschreiben läßt«13.

Eine ähnliche Kritik äußert Metz an Theologien, die durch einen unkritischen Ge-

brauch des Subjektbegriffs eine bestimmte Art von Subjekt, nämlich ›den Bürger‹,

in ihreTheologien einschreiben und damit verstärken sowie andere ausschließen.14

Daraus ergibt sich auch eine Positionierung »gegen alle Versuche, das Subjekt nur

aus seinen Handlungen, nicht aber auch aus seinen Leiden zu bestimmen«15.

Metzunterscheidet zwei Arten vonSubjekten,das bürgerlicheunddas religiöse:

»Das Bürgerlich-Private als Ergebnis des neuzeitlichen Aufklärungsprozesses ist

eben nicht identischmit Subjekt (Existenz, Person) in einem religiösen und theolo-

gisch relevanten Sinn.«16 Dieses bürgerliche Subjekt ist durch die »Rückbildungen

jenes Subjektseins vor Gott, das eine politischeTheologie einklagt und beschreibt«17

gekennzeichnet. Dessen geschichtslose Konzeption wurzelt in der Aufklärung.18

Mit der Unterscheidung geht eine Warnung davor einher, dass bürgerliche mit

dem religiösen Subjekt zu identifizieren, so wie es die bürgerliche Religion tut,

die sich damit vom Gott der Bibel entfernt.19 Es ist im Gegenteil die Aufgabe des

Christentums, sich zu weigern, »ein gesellschaftlich bereits ermächtigtes Subjekt

einfach als ›das‹ religiöse auszugeben«20.

Die Konzeption des religiösen Subjekts beruht auf biblischen Traditionen21 und

auf der »Geschichte der Subjektwerdung eines Volkes und des einzelnen in ihm,

im Angesichte seines Gottes«22. Daraus wird eine für das religiöse Subjekt konsti-

tutive Koexistenz abgeleitet. Nun lässt sich allerdings nicht behaupten, dass alle

Christ*innen schon religiöse Subjekte wären. Vielmehr erweist sich das religiöse

Subjekt erst durch Praktiken der Solidarität als solches23, denn »das praktische

13 Ders., GiG, 80.

14 Ebd., 56: »Dies in der theologischen Rezeption zu vergessen, ›Vernunft‹, ›Subjekt‹ und ›Pra-

xis‹ also abstrakt zu verwenden, ohnedie bürgerliche Tausch- undProfitgesellschaftmitzure-

flektieren, die sich in ihnen ausdrückt, könnte in letzter Konsequenz heißen: das Bürgertum

insgeheim und unbemerkt zu jenen theologischen, religiösen und kirchlichen Ehren zu brin-

gen, die ihm anfangs aus einembesseren Instinkt versagt wordenwaren und die ihmnun zur

späten Rechtfertigung verhelfen.«

15 Ebd., 71.

16 Ebd., 58.

17 Ebd., 58.

18 Vgl. ebd., 51.

19 Vgl. ders., ZB, 89.

20 Ders., GiG, 226.

21 Vgl. ebd., 74, FN 26.

22 Ebd., 73.

23 »Entscheidend wird sein, ob es den Christen gelingt, diese Art von religiösem Subjektsein

lebendig zu sozialisieren, anschaulich zu inkarnieren und manifest zu machen inmitten des

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Ellen Geiser: Wer zählt?

Interesse am Subjektwerden der anderen«24 ist »eine jedenfalls notwendige, wenn

auch nicht ausreichende Bedingung seines eigenen Subjektseins vor Gott«25. Oder

anders ausgedrückt: »Die Frage nach dem solidarischen Subjektseinkönnen der

Menschen und die Frage nach dem religiösen Subjekt führen zusammen.«26

Das religiöse Subjekt ist also gerade aufgrund seiner Existenz vor Gott zu uni-

versaler Solidarität verpflichtet und erst durch die Ausübung dieser wird es zum

Subjekt vor Gott,worin sich die Bedeutung des Subjektbleibens zeigt.Diese Solida-

rität drückt sich in der »Option für das solidarische Subjektseinkönnen aller Men-

schen«27 sowie im »Widerstand gegen verweigertes Subjektsein der Menschen«28

aus. Ziel dieser Solidarität ist es, »daß als Subjekte der Geschichte nicht nur be-

stimmte Personengruppen auftauchen, sondern alle Menschen«29. Metz sieht also

die Aufgabe der Christ*innen im »Kampf umdas Subjektsein aller«30 und in der Be-

wahrung der Hoffnung auf einen Gott, der »für das Subjektseinkönnen und Sub-

jektwerdenmüssenallerMenschen«31 steht.DieseHoffnungaufGott ist für ihnauch

»die Hoffnung auf eine Revolution zugunsten aller, der ungerecht Leidenden, der

längst Vergessenen, ja auch der Toten«32. Metz spricht dabei vom »Leid der Un-

terdrückung und des Unrechts – des noch nicht oder nicht mehr Subjektseinkön-

nens«33. Subjektwerdung wird also durch gesellschaftliche Umstände verhindert,

dazu gehörenUnterdrückung, Benachteiligung, Elend undMenschenfeindlichkeit,

»die die massenhafte Bevölkerung ganzerWeltregionen nicht zu Subjekten werden

läßt«34.Was die Subjektwerdung außer der Abwesenheit von Unterdrückung kenn-

zeichnet bleibt bei Metz nur angedeutet, sie wird allerdings damit in Verbindung

gebracht, »seinen Namen, sein Gesicht, sich selbst«35 nicht zu verlieren.

Insgesamt wird deutlich, dass das Subjektsein von Metz nicht als Status oder

etwas feststehendes gedacht wird, vielmehr handelt es sich um einen vom Verhal-

ten und Haltungen abhängigen Prozess, in dem es darum geht, Subjekt zu werden

und zu bleiben um Subjekt sein zu können. Um religiöses Subjekt zu bleiben ist ein

Streits um denMenschen und um seine Geschichte.« Ebd., 81. Zu Butlers Verständnis der Re-

ligion alsMatrix der Subjektkonstitution s. Butler, Judith, AmScheideweg. Judentumund die

Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 34.

24 Metz, GiG, 83.

25 Ebd., 83.

26 Ebd., 85.

27 Ebd., 84.

28 Ebd., 80.

29 Ebd., 80.

30 Ebd., 226f.

31 Ebd., 81.

32 Ebd., 89.

33 Ebd., 220.

34 Ebd., 81. Vgl. auch ebd., 225.

35 Ebd., 74.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 83

verantwortender Umgangmit Schuld nötig: »So wie dieser Gottesgedanke z.B. ver-

langt, sich der Schuld verantwortlich zu stellen,umSubjekt zu bleiben, so auch, sich

der Unterdrückung und Menschenverachtung zu widersetzen, um Subjekt zu wer-

den.«36

Nun ist der Gottesgedanke im Konzept des religiösen Subjekts kein »Ausdruck

einer nachträglichen Überwältigung des Subjekts und seiner vorgefaßten Identi-

tät«37, sondern »ein identitätsbildender Gedanke, eingreifend in die Basis der Exis-

tenz«38, er »konstituiert es als solidarisches«39. Aus diesemGrund kann dieses Sub-

jektsein nicht ohne Gott gedacht werden, es handelt sich immer um ein Subjekt-

sein vor Gott. So können die biblischen Texte auch als »Geschichten der dramati-

schen Konstitution des Subjektseins derMenschen«40 gelesen und verstanden wer-

den. Der identitätsbildende Gottesgedanke konstituiert also das religiöse Subjekt

als solidarisches. Dabei wird diese Form der Konstitution klar von »der Bildung ei-

ner am Haben und Besitzen orientierten Identität des Subjekts«41 abgehoben. So

ist es gerade der Gottesgedanke, der garantiert, dass das Subjektwerden aller keine

bloße utopische Projektion bleibt.42 FürMetz ist der christlicheGlaube beimKampf

»umeine universale Befreiung«43 ein entscheidenderMaßstab und gleichzeitig eine

Bewährung der Christ*innen als Christ*innen. So lässt sich sagen: Der »Kampf um

Gott und der Kampf um das freie Subjektseinkönnen aller verläuft nicht gegensin-

nig, sondern gleichsinnig proportional«44.

2.2 konstituiertes Subjekt

Auch Butler diskutiert den Begriff des Subjekts45 und stellt fest, dass dieser »stark

mit der Erwartung von Souveränität und epistemologischer Transparenz«46 ver-

36 Ebd., 74.

37 Ebd., 74.

38 Ebd., 74.

39 Ebd., 74.

40 Ebd., 73.

41 Ebd., 74.

42 Vgl. ebd., 80f.

43 Ders., ZB, 110.

44 Ders., GiG, 74.

45 Eine diachrone Darstellung der Subjekttheorie Butlers findet sich bei Hauskeller, Christine,

Das paradoxe Subjekt. Widerstand und Unterwerfung bei Judith Butler und Michel Foucault

(Perspektiven 16), Tübingen 2000, 53–88. Für eine theologische Auseinandersetzungmit But-

lers Subjektphilosophie s. Werner, Gunda, Relational und vulnerabel. Die Subjektphiloso-

phie Judith Butlers im theologischen Diskurs, in: Theologische Revue 114, 3 (2018) 179–202.

46 Butler, Judith, Hass spricht, Zur Politik des Performativen. Aus dem Englischen von Kathrina

Menke und Markus Krist, Berlin 2006, 226.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Ellen Geiser: Wer zählt?

knüpft ist. Es handelt sich um ein »Modell für Handlungsfähigkeit und Intelligibili-

tät,das sehr oft aufVorstellungenvon souveränerMacht basiert«47.Siewiderspricht

diesem Verständnis, hält jedoch an der Verwendung des Begriffs fest und versucht

ihn auf eine postsouveräne Art neu zu fassen.48

Neben dem Subjektbegriff nutzt sie weitere Bezeichnungen, wie Leben49,

»ich«50 oder Mensch51, die nicht strikt unterschieden werden. Diese begriffliche

Streuung bzw. sprachliche Dekonstruktion kann als Folge einer Kritik an Be-

nennungen als Festschreibungen verstanden werden, wodurch hinterfragt wird,

wie Begriffe funktionieren.52 Die Verwendung von Begriffen, wie beispielsweise

›menschlich‹ hat bestimmte Auswirkungen, zu denen auch der Ausschluss ge-

hört. Dies führt dazu, »daß wir uns fragen, ob einige Menschen, die Vernunft und

Gewalt nicht in der Weise verkörpern, wie unsere Definition sie bestimmt, noch

menschlich sind«53. Butler verwendet den Subjektbegriff dennoch, versucht ihn

jedoch zu verändern.54 Um sich dieser Verschiebung anzunähern ist es hilfreich,

sich zunächst die Konzeption einer neuen, körperlichen und sozialen Ontologie bei

Butler anzusehen.

Unter Ontologie wird klassischerweise die Lehre über »fundamentale Seins-

strukturen jenseits aller sozialen und politischen Organisationsformen«55 verstan-

den. Diesem Verständnis widersprechend betont Butler: »Das ›Sein‹ des Körpers,

aufwelches dieseOntologie verweist, ist ein immer schon anderen überantwortetes

Sein,es ist immer schonaufNormenund soziale undpolitischeOrganisationenver-

wiesen,die sich ihrerseits geschichtlich entwickelt haben«56.Eshandelt sich folglich

um eine geschichtlich kontingente Ontologie.57 Butler nutzt für die Beschreibung

dieser neuen Ontologie verschiedene Begrifflichkeiten: »soziale Ontologie«58 (so-

47 Dies., GL, 63. Zu einer dezidiert feministischen Kritik der modernen Subjektvorstellung s. Iri-

garay, Luce, Sexes and Genealogies, New York 1993.

48 Vgl. dies., HS, 226.

49 Vgl. bspw. dies., RdK, 12.

50 Vgl. bspw. dies., KeG, 17f.

51 Vgl. bspw. dies., pTV, 51.

52 S. Kapitel II 4.3

53 Butler, GL, 109.

54 Sie nutzt hier eine Form der Reiteration, s. dazu Kapitel II 7.1

55 Butler, RdK, 11.

56 Ebd., 10f.

57 Vgl. ebd., 12. Jahnel sieht hier eineNähe zur Interkulturellen Theologie nach den sog. cultural

turns. Vgl. Jahnel, Claudia, »We Are Undone by each other«. Interkulturell-theologische Per-

spektiven auf Judith Butler, in: Grümme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und

die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020,

237–253, 240f.

58 Butler, RdK, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 85

cial ontology), »körperliche Ontologie«59 (bodily ontology) oder »Ontologie des

Körpers«60 (ontology of the body). Damit ist gesagt: »Man kann nicht zunächst die

Ontologie des Körpers definieren, um sich anschließend mit den sozialen Bedeu-

tungen zu beschäftigen, die der Körper in der Folge annimmt. Körper sein heißt

vielmehr,gesellschaftlichenGestaltungskräftenundFormierungen ausgesetzt sein,

weshalb die Ontologie des Körpers immer schon soziale Ontologie ist.«61 Gegen

eine Ontologie des Individualismus oder der streng abgegrenzten Person wird hier

also die geteilte Gefährdetheit62 zum Ausgangspunkt einer sozialen Ontologie der

Interdependenz und der Beziehungen.63 Diese, durch Vulnerabilität bestimmte

Ontologie, wird folgendermaßen begründet: »Es gibt kein Leben ohne Lebensbe-

dingungen, die dieses Leben in der einen oder anderen Weise erhalten, und diese

Lebensbedingungen sind durch und durch gesellschaftlicher Art«64.

Die hier aufgezeigtenGrenzen einerOntologie des Individuumsmachen außer-

dem deutlich, dass es »nicht um eine einfache Aufnahme der Ausgeschlossenen in

eine etablierte Ontologie«65 geht. Vielmehr liegt im gängigen ontologischen Den-

ken selbst eine Ursache für Ausschlüsse und fehlende Anerkennung.66 Daher müs-

sen ontologische Fragen wieder neu, anders und kritisch gestellt werden: »Was ist

real? Wessen Leben ist real? Wie ließe sich die Realität neu gestalten?«67

Butler geht nicht von bereits existierenden Subjekten aus, sondern untersucht,

wie diese hervorgebracht, konstituiert, erzeugt oder gebildetwerden.DieseKonsti-

tution geht nicht einmalig, beispielsweise am Anfang des Lebens, vonstatten, son-

dern wird als stetiger Prozess verstanden.68 In diesem wirken »spezifische Mecha-

nismen der Macht«69, deren Effekte unbedacht bleiben, wenn das Hervorbringen

des Subjekts selbst nicht thematisiert wird.70 Die Konstitution von Subjekten ge-

schieht durch Sprache und Normen, wie im Folgenden erläutert wird.

59 Ebd., 10.

60 Ebd., 39.

61 Ebd., 11.

62 S. Kapitel II 3.3

63 Vgl. Butler, RdK, 26. Hier ließe sich Fährten zum Begriff des Sozialen bei Bruno Latour fin-

den. Latour, Bruno, Eine neue Soziologie für eine neueGesellschaft. Einführung in die Akteur-

Netzwerk-Theorie. Aus dem Englischen von Gustav Roßler, Frankfurt 2007

64 Ebd., 26.

65 Dies, GL, 50.

66 Eine kritische Auseinandersetzung, Dekonstruktion und Genealogie der Geschlechteronto-

logie leistet Butler in: Dies, Das Unbehagen der Geschlechter. Aus dem Amerikanischen von

Kathrina Menke, (Gender Studies. Vom Unterschied der Geschlechter), Frankfurt 1991.

67 Dies., GL, 50.

68 Vgl. dies., RdK, 131.

69 Ebd., 9.

70 Vgl. ebd., 138.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Ellen Geiser: Wer zählt?

Vonder Annahme ausgehend,dass »die ›Existenz‹ des Subjekts in einer Sprache

›verwickelt‹ [ist], die dem Subjekt vorausgeht und es übersteigt«71, ergibt sich im

Anschluss an John Langshaw Austin und Louis Althusser, dass Subjekte durch »die

Anrede des anderen«72 bzw. durch eine Namensgebung73 konstituiert werden. Das

Subjekt ist also von der Anrede abhängig, die ihm voraus geht.74 Daher »stellt das

Subjektweder einen souveränenHandlungsträger dar, der ein bloß instrumentelles

Verhältnis zur Sprache hat, noch einen bloßen Effekt, dessenHandlungsmacht sich

in reiner Komplizenschaft mit den vorgängigen Verfahren der Macht erschöpft«75.

Diese Anrede ermöglicht Handlungsmacht und ist zugleich Ausdruck der Unmög-

lichkeit einer radikalen Autonomie.76

BeiderKonstitutiondesSubjektswirkennebenderSpracheauchNormen,denn

sie bedingen dessen Entstehung und Möglichkeit.77 Normen erzeugen die Bedin-

gungenderAnerkennung78 undhabendaher auch einen entscheidendenEffekt dar-

auf, wer als Subjekt bzw. als Leben gilt. Sie »bewirken die Stabilisierung (oder De-

stabilisierung) ganz bestimmter Arten von Subjekten«79. So ergibt sich, »dass die-

ses Leben gemäßNormen hervorgebracht wird, die es allererst als Leben oder über-

haupt als Teil des Lebens qualifizieren«80. Und erst wenn dies der Fall ist, wird es

möglich, Leben bzw. Subjekte als solche zu erkennen, anzuerkennen und zu benen-

nen.81 Doch daraus folgt nicht, »dass sämtliche Aspekte dieses Lebens nach solchen

Normen hervorgebracht werden, noch auch wird damit die Möglichkeit eines aus-

gesetzten und phantomhaften Restes von ›Leben‹ ausgeschlossen«82. So lässt sich

auch von einem »Double ohne gesicherte Ontologie, dessen Status als Lebendiges

indes sehr wohl wahrnehmbar ist«83 sprechen.

Ein Subjekt wird also immer im Bezug zu Normen hervorgebracht. Nun ist da-

mit aber keineswegs gesagt, dass Normen dabei eine notwendige oder determinis-

tischeWirkung haben.84 Denn dieWirksamkeit von Normen ist bedingt, und zwar

71 Dies., HS, 51.

72 Ebd., 47f.

73 Vgl. ebd., 15.

74 Ebd., 47f.

75 Ebd., 47.

76 Vgl. ebd., 49. Eine ausführliche Darstellung des Verständnisses der sprachlichen Konstituti-

onsmacht findet sich in Kapitel II 4.2.

77 Vgl. Butler, KeG, 37.

78 Vgl. dies., RdK, 11. S. Kapitel II 1.

79 Ebd., 155.

80 Ebd., 11.

81 Vgl. ebd., 12.

82 Ebd., 15.

83 Ebd., 15.

84 Vgl. dies., KeG, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 87

durch Wiederholung, bzw. Reiteration.85 Diese wirken dabei nicht punktuell, son-

dernwiederholend, fortlaufend und prozesshaft.86 Daraus folgt auch, dassNormen

geschichtlichundveränderbar sind.87 IndiesemZusammenhang lässt sichauch fra-

gen, ob die Wirkungsweise der Normen bei der Konstituierung von Subjekten ge-

walttätig ist.88 Butler widerspricht einer Auffassung, »der zufolge alle Normativität

in Gewalt gründet«89, auch wenn Subjekte »zumindest teilweise durch Gewalt ge-

formt«90 werden, nämlich von einer »Gewalt, die vom normativen Rahmen selbst

ausgeht«91. Normen wirken durchaus machtvoll oder kraftvoll, aber eben nicht im-

mer gewalttätig. Trotz einer teilweise gewalttätigen Konstitution als Subjekt gibt es

also die Möglichkeit eines Bruchs und sogar die »Pflicht, im eigenen Verhalten die

Gewalt der eigenen Subjektbildung nicht zu wiederholen«92.

Zur normativen Konstitution des Subjekts gehört notwendigerweise auch die

Verwerfung, womit Butler an Foucault anknüpft. Verwerfung wird dabei als das-

jenige verstanden, was »das Subjekt inauguriert oder bildet, indem sie die Grenze

des sagbarenDiskurses als dieGrenze, innerhalb deren ein Subjekt leben kann, fest-

legt«93. Sie ist damit ein Teil der normativen Erzeugung von Subjekten undwirkt als

produktive Macht. Oder anders gesagt: »Jene Verwerfungen untersagen nicht bloß

bereits in Erscheinung getretene Objekte, sondern beschränken im Vorhinein die

Arten der Objekte, die […] erscheinen können und tatsächlich in Erscheinung tre-

ten.«94 Gerade weil diese Verwerfungen eine diskursive Form haben, existiert aller-

dings auch die Möglichkeit, sie zu destabilisieren.95

2.3 abhängig und relational

Neben der kritischen Betrachtung des Subjektbegriffs und einer Auseinanderset-

zung mit dem Prozess der Subjektkonstitution beschäftigt sich Butler im Hinblick

aufSubjekte auchmitBeziehungenundSozialität.Denn inder sozialenundkörper-

lichen Ontologie Butlers sind Beziehungen entscheidend für die Existenz als Sub-

85 S. dazu Kapitel II 7.1

86 Vgl. Butler, RdK, 156.

87 S. dazu Kapitel II 7.2

88 Vgl. Butler, RdK, 154.

89 Ebd., 156.

90 Ebd., 155.

91 Ebd., 140.

92 Ebd., 155.

93 Dies., HS, 222.

94 Dies., KHU, 188.

95 Ebd., 200.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Ellen Geiser: Wer zählt?

jekt, weshalb dieses »immer außerhalb seiner selbst, von sich selbst verschieden«96

ist. Subjekte können daher als »Reihe aktiver und transitiver Beziehungen«97 be-

schriebenwerden.Diese Beziehungen begründen und enteignen das Subjekt98, das

demzufolge nicht als einheitlich oder kohärent verstanden werden kann.99

IndiesemKontext befasst sichButler auchmit demVerhältnis von ›Ich‹ und ›Du‹

und weist darauf hin, dass die Konstitution des ›Ichs‹ durch ›Dus‹ und den Bezug

zum Anderen bedingt ist.100 Das bedeutet: »Noch bevor ich ein ›Ich‹ erwerbe, war

ich einEtwas,das berührtwurde,bewegt,gefüttert, zuBett gebracht, angesprochen

wurde, in dessenUmgebung gesprochenwurde«101. Aus diesen Eindrücken undBe-

zügen geht ein ›Ich‹ hervor, dass erst dadurch dieMöglichkeit des Selbstbezugs und

der Abgrenzung vom Anderen bekommt.102 Damit ist allerdings nicht gesagt, dass

die Abhängigkeit von einem ›Du‹ nach der Kindheit aufhören würde. Vielmehr ist

eine Selbsterhaltung des Lebens nur in Interdependenzmöglich.103 Leben ist daher

»dieses komplexe, leidenschaftliche, antagonistische und notwendige Beziehungs-

geflechtmit anderen«104. Es ist ohne dieMöglichkeit des ›Dus‹, also ohne ein Leben,

das über das ›Ich‹ hinausgeht nicht denkbar.105 Zum Verhältnis von ›Ich‹ und ›Du‹

gehört neben der Interdependenz auch die Trennung oder Grenze. Diese Trennung

ist zugleich »die BedingungderMöglichkeit, zu anderen inBeziehung zu treten«106.

Die Grenze ist damit »eine Funktion dieser Beziehung, eine Vermittlung von Diffe-

renz, eineVerhandlung, in der ich inmeinerGetrenntheit andich gebundenbin«107.

Dabei wird Relationalität hier »nicht bloß als eine deskriptive oder historische Tat-

sache unserer Formierung, sondern auch als eine dauerhaft normative Dimension

unseres sozialen und politischen Lebens«108 verstanden. Daraus ergibt sich, dass

»unser Leben tiefgreifend in das Leben anderer verwickelt ist«109. Ein Beispiel hier-

96 Dies., KuA, 34.

97 Dies., RdK, 137f.

98 Vgl. dies., GL, 41.

99 Vgl. dies., RdK, 53. Zur Bedeutung eines solchen Subjektbegriffs für die Theologie s. Leimgru-

ber, Ute, »Unsere Chance … menschlich zu werden«. Anstöße aus der Lektüre Judith Butlers

für die pastoraltheologische Rede vonMenschen undMacht, in: Grümme, Bernhard/Werner,

Gunda (Hg.), Judith Butler unddie Theologie. Herausforderung undRezeption (Religionswis-

senschaft 15), Bielefeld 2020, 43–62, 51f.

100 Vgl. Butler, KeG, 87.

101 Ebd., 85.

102 Vgl. ebd., 91ff.

103 S. dazu Kapitel II 3.3

104 Butler, RdK, 49.

105 Vgl. ebd., 49.

106 Dies., KuA, 27

107 Ebd., 27

108 Dies., GL, 44.

109 Ebd., 24.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 89

für ist die Trauer nach dem Verlust eines Menschen. Diese Trauer zeigt, dass »Bin-

dungen das darstellen, was wir sind«110 und somit kommt die Frage auf: »Wer ›bin‹

ich ohne dich?«111 Die Relationalität des Lebens führt also zu einer grundlegenden

Abhängigkeit voneinander, woraus sich die Möglichkeit der Ausbeutung, aber eben

auch die Möglichkeit der Liebe ergibt.112 Abhängigkeit oder Interdependenz ist da-

bei ein Ausdruck dessen, dass »wir durch unser Beziehungen nicht nur begründet

werden, sondern durch sie auch enteignet werden«113. Daher kann »die Vorstellung

einzelnerKörper,die vollständig von anderen getrennt existieren,nicht ganz richtig

sein«114.

2.4 handlungsfähig und postsouverän

Metz übt Kritik am sogenannten Tod des Subjekts115 bzw. des Subjekts als Fiktion:

»Die vonNietzsche als TodGottes verkündeteMajestät der fristlosenZeit fordert ih-

re Opfer. Die Herrschaft der Zeit ohne Ende fordert das Ende desMenschen ein.«116

Damit einher geht eine Kritik daran, dass »unser modernes Wissenschaftswissen

nicht am subjekthaften Fundament des Wissens orientiert«117 ist, sondern sich auf

»selbstreferentielle Systeme«118 bezieht. Metz hält dieses Denken für gefährlich, da

der Mensch nicht länger als ein »verantwortliches Geschichtssubjekt«119 gedacht

wird. Dabei betont er die Bedeutung des Glaubens, denn dieser »wendet sich gegen

eine apathieerzeugende wissenschaftlich-technische Kultur, in der der ›Tod des

Subjekts‹, der Zerfall der Sprache, der Stillstand von Geschichte bereits theoretisch

antizipiert wird«120. Die »Auflösung eines zurechnungsfähigen geschichtlichen

Handlungssubjekts«121 ist auch in einer Konzeption von Emanzipation zu finden,

die keinen adäquaten Umgang mit der Schuldfrage leistet. Metz verweist hier auf

den Marxismus und die Frankfurter Schule.122 Und so führt eine »subjektlose[n]

Teleologie der Emanzipation«123 dazu, dass »Emanzipationsgeschichte ohne Er-

110 Ebd., 39.

111 Ebd., 39.

112 Vgl. dies., RdK, 64.

113 Dies., KuA, 51.

114 Dies., pTV, 171.

115 Vgl. Metz, GiG, 128. S. dazu Kapitel II 2.5

116 Ders., Mp, 130.

117 Ders., ZB, 144.

118 Ebd., 144.

119 Ders., Mp, 170.

120 Ders., GiG, 88.

121 Ebd., 128.

122 Vgl. ebd., 122.

123 Ebd., 128.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Ellen Geiser: Wer zählt?

lösungsgeschichte […] abstrakte Erfolgsgeschichte«124 wird. Dies führt zu einer

Anthropodizee und »dem Zwang zur transzendentalen Suspendierung der eigenen

geschichtlichen Verantwortung oder dem Verfeindungszwang oder schließlich

dem Zwang, sich selbst überhaupt als Subjekt zu negieren«125. Dagegen stellt Metz

eine christliche Soteriologie, die am schuldfähigen Handlungssubjekt festhält und

macht deutlich, dass nicht alleine die sogenannten Verhältnisse schuldig sind.126

Leidensgeschichte ist christlich verstanden eben auchSchuldgeschichte127, genauso

wie Erlösungsgeschichte.

Butler widerspricht ebenfalls der These »daß die Verhältnisse schuld sind und

nicht mehr das Individuum«128. Sie fragt allerdings nach der Beziehung zwischen

den Verhältnissen und den Handlungen. In einer Logik des »weder – noch«, wer-

den Handlungen dabei als bedingt und eben nicht selbsterzeugt aufgefasst, wobei

sie auch nicht als durch die Verhältnisse determiniert verstanden werden. Die auf

die IndividueneinwirkendenKräfte könnendahernicht für dieHandlungenverant-

wortlich gemacht werden. Es verhält sich vielmehr so: »Einerseits wird auf uns ein-

gewirkt, andererseits handeln wir, und unsere ›Verantwortung‹ liegt in der Verbin-

dung zwischen den beiden.«129 Dieses Verständnis des Subjekts als verantwortlich,

aber eben auch konstituiert, bedingt und abhängig bezieht sich auf Überlegungen

Foucaults zum Subjekt.130 Dabei ist zentral, dass »das Subjekt selbst durch Macht-

operationen hervorgebracht wird, die im Vorhinein die Ziele und das Ausmaß der

Handlungsfähigkeiten begrenzen«131. Es handelt sich also umein ›Ich‹,welches »be-

reits verfertigt, doch zugleich verpflichtet ist, sich in Auseinandersetzung mit dem

eigenen Verfertigt-Sein neu hervorzubringen«132. Dieses Subjekt befindet sich im-

mer schon ineinemdiskursivenRegime133 sowie in einemVerfertigungsprozessund

ist daher kein »handelndes Subjekt im umfassenden Sinne«134.

Dieses postsouveräne Verständnis von Subjekt führt allerdings keinesfalls da-

zu, dass das Subjekt als nicht handlungsfähig betrachtet wird.Mit Bezug auf Ador-

124 Ebd., 127.

125 Ebd., 128.

126 Vgl. ebd., 127.

127 Vgl. ebd., 129.

128 Butler, GL, 33.

129 Ebd., 33.

130 Vgl. Foucault,Michel, Das Subjekt und dieMacht. Übersetzt von Claus Rath undUlrich Raulff,

in: Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul (Hg.),Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und

Hermeneutik,Weinheim 21994, 243–261.

131 Butler, KHU, 191.

132 Dies., MdE, 103.

133 Vgl. dies., KeG, 121.

134 Dies., MdE, 103.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 91

no und Foucault wird deutlich, dass Handeln keiner Souveränität bedarf.135 Im Ge-

genteil, setzt »die Handlungsmacht gerade dort ein, wo die Souveränität schwin-

det«136. Genauer gesagt: »Wer handelt (d.h. gerade nicht das souveräne Subjekt),

handelt genau in demMaße, wie er oder sie als Handelnde und damit innerhalb ei-

nes sprachlichen Feldes konstituiert sind,das vonAnbeginn andurchBeschränkun-

gen, die zugleich Möglichkeiten eröffnen, eingegrenzt wird.«137 So ermöglicht bei-

spielsweise die sprachliche Konstitution also die Anrede eines Anderen, dem Sub-

jekt zu handeln, aber »verwirft im selben Atemzug die Möglichkeit einer radikalen

Autonomie«138.Subjekte sind alsohandlungsfähig, ihreHandlungsfähigkeit ist aber

bedingt.139 Oder anders gesagt: »[J]ede Handlungsfähigkeit, auch die der Freiheit,

steht in Bezug zu einem ermöglichenden und begrenzenden Feld von Zwängen«140.

Butler beschäftigt sich auch mit Melanie Kleins Überlegungen zum Schuldge-

fühl, worunter »eine ganz bestimmte menschlichen Fähigkeit zur Übernahme von

Verantwortung für gewisse Handlungen«141 verstanden wird. Schuld besteht also

darin, »ein Band zu zerstören, das ich für mein Überleben brauche«142. Der Grund

für Schuldgefühle liegt demnach in der eigenen Todesangst bzw. dem eigenen Le-

benswillen. Schuld entsteht daher aufgrund »des Umstands, dass unser Leben mit

anderen Leben verknüpft ist und daher dieMacht, zu verletzen, zu töten und Leben

zu bewahren, verhandelt werdenmuss«.143

2.5 Auswertung

In der anamnetischen Anthropologie Metz’ ist das Subjekt nicht ohne Beziehungen

zu denken, sondern es wird erst durch »solidarisch-antagonistische, befreiend-be-

ängstigende Erfahrungenmit anderen Subjekten«144 konstituiert. Diese konstituti-

ve Koexistenz beschreibt er dabei imHinblick auf das religiöse Subjekt, dessen Sub-

jektsein vor Gott vom Interesse an der Subjektwerdung der anderen bedingt ist.145

135 Vgl. dies., KeG, 11.

136 Dies., HS, 32.

137 Ebd., 32.

138 Ebd., 49.

139 Vgl. dies., RdK, 158.

140 Dies., KeG, 28.

141 Dies., RdK, 50.

142 Ebd., 50.

143 Dies., KuA, 29. Butler setzt sich darüber hinausmit dem Schuldbegriff bei Nietzsche, Althus-

ser und Freud auseinander, wobei der Fokus auf einem psychologischen Schuldbegriff liegt.

S. dies., Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Aus dem Amerikanischen von Rei-

ner Ansén, (Gender Studies. Vom Unterschied der Geschlechter), Frankfurt 2001.

144 Metz, GiG, 73.

145 Vgl. ebd., 83.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Ellen Geiser: Wer zählt?

Ähnlichmacht Butler Relationalität und Interdependenz zurGrundlage ihrer sozia-

len Ontologie. Es kann kein Leben, kein Körper, kein Ich ohne Beziehungen, ohne

Unterstützung und ohne Ansprache geben. In dieser Ausrichtung des Subjektbe-

griffs auf die Alterität hin zeigt sich demnach eine Gemeinsamkeit zwischen bei-

den Ansätzen. Eine weitere Ähnlichkeit findet sich im Hinblick auf die Dimensi-

on der Geschichtlichkeit. Metz entwirft eine Theologie des Subjekts als Theologie

der Geschichte und Gesellschaft, warnt vor einer geschichtslosen Konzeption des

Subjekts und kritisiert damit ein idealistisches Subjektverständnis.Darüber hinaus

steht Metz für eine verzeitlichte Ontologie im Sinne der anamnetischen Vernunft.

Butlers Subjektverständnis fußt ebenfalls auf einer geschichtlich kontingentenOn-

tologie. Sie beschreibt Subjektwerdung als einen ständigen Prozess, der sich inner-

halb von gesellschaftlichen Kontexten und Diskursen abspielt, die ihrerseits histo-

risch sind.Demnach lässt sich inbeidenAnsätzeneinegeschichtlicheOntologieund

Konzeption des Subjekts finden.

Metz geht von der Annahme aus, dass Menschen zu Subjekten werdenmüssen,

sich also als Subjekt etablieren müssen.146 Für ihn steht dabei die unterschiedli-

che Ausrichtung der Konstitution (Solidarität vs. Haben und Besitzen bzw. religiös

vs. bürgerlich/nicht-religiös)147 im Vordergrund. Daraus lässt sich allerdings kein

grundsätzliches Verständnis des Subjekts als konstituiert ableiten, so wie es Butler

vertritt. Nach Metz gibt es Menschen, die noch nicht zu Subjekten geworden sind,

weil derenSubjektwerdendurch gesellschaftlicheBedingungenwieUnterdrückung

verhindertwird,dies ist also politischundgesellschaftlich bedingt.UmSubjektwer-

dung für alle zu ermöglichen, müssen Unterdrückungsverhältnisse durch die Ver-

änderunggesellschaftlicherPraktiken inFormvonSolidarität undBeistandbeendet

werden. Auf diese Weise ist die Subjektwerdung eng mit einer christlichen Verän-

derungsethik verzahnt.148Metz sieht daher nicht nur den Auftrag der Christ*innen

darin, solidarisch für das Subjektsein aller zu kämpfen, diesen Kampf begreift er

darüber hinaus als notwendige Bedingung des eigenen Subjektseins vor Gott. Zu-

gleich muss ein Mensch allerdings als Subjekt existieren, um der Subjektwerdung

anderer beistehen zu können.149 Dies lässt sich nicht als kausale Abfolge begreifen,

es scheint sich vielmehr umsich gegenseitige bedingendeVoraussetzungen zu han-

deln.

Metz spricht wiederholt davon, dass es nötig ist, Subjekt zu bleiben und somit

ein einmaliges Werden nicht ausreicht. Dazu ist es nötig, »seine Verantwortung

146 Vgl. ebd., 220.

147 Diese binäre Unterscheidung erinnert an Fromm, Erich, Haben oder Sein. Die seelische

Grundlage einer neuen Gesellschaft, Stuttgart 1976.

148 Vgl. Kapitel II 5.1

149 Vgl. Metz, GiG, 85. »Subjekte zu werden oder der Subjektwerdung anderer unbedingt beizu-

stehen« (kursiv E.G.)

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 93

nicht abzuschieben im Angesichte eigener Schuld«150. Unbesprochen bleibt dabei

die Frage des Scheiterns, also die Frage danach, was passiert, wenn das religiöse

Subjekt seiner Verantwortungnicht nachkommtbzw.nicht nachkommenkann.Va-

ge bleibt auch die Beschreibungder Subjektwerdung selbst, indemsie durch die Ab-

wesenheit von Unterdrückung gekennzeichnet ist, da die angedeutete Verbindung

zu den Begriffen Name, Gesicht und selbst nicht ausgeführt wird. Auf diese Weise

erscheinendieAnderen,alsodiejenigen,die (noch) keineSubjekte sind,eher alspas-

sivundabhängig.151 Jedenfalls besprichtMetznicht,was sie tunkönntenumSubjek-

te zuwerden, bzw. ob Unterdrückte sich auch gegenseitig zu Subjekten werden las-

sen können.Dass dieser Aspekt nicht expliziter thematisiert wird, zeigt, dassMetz’

Fokus stark auf dem religiösen Subjekt und dessen Verhalten sowie auf der Abgren-

zung zur bürgerlichen Religion liegt. Auch wenn die Subjektwerdung zum Grund-

programm der NPTh zählt, liegt der Schwerpunkt der Auseinandersetzung damit

auf dem Tun und Unterlassen derjenigen, die religiöse Subjekte sind und bleiben,

wodurch ihnen eine starke Machtposition zugesprochen wird.

Spricht Butler von Subjektkonstitution, so zielt sie damit nicht auf die Frage ab,

wer Subjekt ist und wer nicht, sondern wer als Subjekt erscheinen kann und wer

nicht. Damit wird der Blick weg von ontologischen Fragestellungen, hin zum Pro-

zess der Subjektkonstitution gelenkt. Der Fokus liegt dabei auf Erscheinungsfel-

dern, innerhalb derer bestimmte Leben als Subjekte erscheinen und andere nicht.

Diese Erscheinungsfelder sind normativ begrenzt, so dass die Subjektkonstitution

nicht ohne Verwerfung zu denken ist. Der Subjektstatus ist damit keine Frage des

Seins oder des Bleibens durch bestimmtes Verhalten, sondern eine Frage der Funk-

tionsweise von Erscheinungsfeldern:Wer gilt alsMensch?Wer ist betrauerbar?Wer

wird als Subjekt erkanntundanerkannt?Auchhier schwingt die ethischeFragenach

Unterdrückung und Solidarität mit, allerdings wird das Problem auf diskursiver

Ebene besprochen, woraus folgt, dass eine Lösung nicht in einer Aufnahme Aus-

geschlossener in eine etablierte Ontologie bestehen kann.DerWeg liegt vielmehr in

der Hinterfragung der durch diese Ontologie produzierten Ausschlüsse.

In beiden Denkansätzen korrespondieren also Unterdrückungsformen mit der

Möglichkeit der Subjektwerdung bzw. Subjektkonstitution. Der diskurskritische

Blick Butlers auf Erscheinungsfelder macht dabei klar, dass Ausschluss nicht nur

auf der Ebene sozialen Handelns stattfindet.152 Er ist Teil des Konstitutionsprozes-

ses von Subjekten und in Anerkennungsnormen eingeschrieben, die dazu führen,

150 Ebd., 74.

151 S. Kapitel II 7.6

152 Anders gesagt geht das Anliegen der Diskurskritik gerade darüber hinaus, »die konkreten

soziostrukturellen Gegebenheiten in Betracht zu ziehen, die auf die Möglichkeit von Men-

schen, ihren Subjektstatus abzubilden, erheblichen Einfluss nehmen.« Mette, Norbert, Ein-

führung in die katholische Praktische Theologie, Darmstadt 2007, 75. Mette setzt sich hier

mit Foucaults Arbeiten zum Subjektbegriff auseinander. Zur Kritik daran s. Seip, Jörg, Der

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Ellen Geiser: Wer zählt?

dass nie alle Leben als Leben bzw. als Subjekte wahrgenommen werden können.

Diese Wahrnehmung des Lebens als Leben ist allerdings die Voraussetzung da-

für, dass Leben als unterdrückt wahrgenommen werden können. Daher muss die

Frage danach, welches Leben als Leben wahrgenommen werden kann, der Frage,

wer unterdrückt wird, vorausgehen. Eine damit geleistete Kritik an bestehenden

Erscheinungsfeldern eröffnet die Möglichkeit, Ausschlüsse auf der Ebene der

Repräsentationsmöglichkeiten und der Wahrnehmung als solche benennen zu

können undmacht die dabei wirksamenMachtverhältnisse sichtbar.

Metz übt Kritik an der spezifischenVerwendung des Subjektbegriffs imKontext

der Aufklärung. Damit wird aufgezeigt, dass die Verwendung des Begriffs nicht

unschuldig ist, weil mit ›Subjekten‹ bestimmte Leben gemeint sind und ande-

re nicht. Daraus ergibt sich eine Kritik an Kants Aufforderung zur Mündigkeit,

da dieser »ausschließlich Menschen vor Augen hatte, die sozial und ökonomisch

längst mündig waren, d.h. bereits als gesellschaftlich mächtige und ermächtigte

Subjekte existieren«153. Durch diese Kritik an der Begriffsverwendung wird das

Subjektverständnis selbst allerdings weder erläutert noch hinterfragt. Metz nutzt

also den Subjektbegriff, »ohne diesen im Kontext der Debattenlagen der Neuzeit

und Moderne philosophisch zu gründen«154. Dennoch lässt sich ein modernes und

aufklärerisches Subjektverständnis bei Metz herauslesen. Subjekt ist demzufolge

ein Ich, das denkt, erkennt und handelt. Es ist von Objekten unterschieden, also

von den zu erkennenden und zu behandelnden Dingen. Das Subjekt ist ein freies

Individuum, unabhängig, souverän, selbstbestimmt, aber eben auch leidend. But-

ler hingegen folgt der Kritik Foucaults an diesem modernen Subjektverständnis

und kritisiert ein Denken, dass so tut, »als wüssten wir, was wir unter dem Subjekt

verstehen«155. Anders gesagt wird mit der (wichtigen) normativen Frage danach,

wie das politische Leben gestaltet sein müsste, damit Subjekte bestmöglich als

solche anerkannt werden, schon zu viel vorausgesetzt. Denn dabei wird die Frage

übersprungen, wer überhaupt als Subjekt erscheinen kann, das anerkannt werden

soll. Daher, so Butler, muss die Frage zunächst lauten: »Nach welcher Norm wird

das Subjekt erzeugt, das dann als ›Grundlage‹ der normativen Debatte voraus-

gesetzt wird?«156 Metz deutet dieses Problem mit dem Verweis darauf an, dass

beispielsweise in der Aufklärungmit Subjekt ›der Bürger‹ gemeint war. Seine Kritik

ist dabei eine hermeneutisch, denn es geht um die Frage, was gemeint ist. Butler

weiße Raum. Prolegomena einer ästhetischen Pastoraltheologie (PThK 21), Freiburg 2009,

259, FN 626.

153 Metz, GiG, 66.

154 Striet, Magnus, Gott vermissen. Ist die Politische Theologie ein Projekt der Zukunft? in: Her-

Korr 62, 9 (2008) 455–460, 458.

155 Butler, RdK, 129.

156 Ebd., 130.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 95

bespricht den Subjektbegriff ausführlich und formuliert das Problem diskurskri-

tisch,wodurchdie Frage derKonstitution als Subjekt in denMittelpunkt rückt.Dies

eröffnet dieMöglichkeit, den Analysebegriff ›Subjekt‹ seinerseits auf den Prüfstand

zu stellen undmacht sichtbar, welche Ausschlüsse dieser reproduziert.

Auch in den Fragen nach der Handlungsfähigkeit und Verantwortung des Sub-

jekts zeigen sich die unterschiedlichen Denkansätze deutlich. Metz vertritt, wie

gesagt, ein modernes Verständnis des Subjekts als zurechnungsfähig, verantwort-

lich und handelnd. Indem er sich »gegen alle Versuche, das Subjekt nur aus seinen

Handlungen, nicht aber auch aus seinen Leiden zu bestimmen«157 stellt, nimmt er

allerdings eine wichtige Einschränkung vor, durch die die Vorstellung einer um-

fassenden Souveränität des Subjekts hinterfragt wird. Butler hingegen zeigt mit

ihrer poststrukturalistischen Analyse im Anschluss an Foucault auf, wie Subjekte

durch Normen und Sprache diskursiv hergestellt werden und betont deren Abhän-

gigkeit und bedingte Handlungsfähigkeit. Während Metz also die Frage nach der

Verantwortung notwendig mit einem souveränen Subjektverständnis verbindet,

zeigt Butler einen Weg auf, wie Verantwortung auch mit einem postsouveränen

Subjektverständnis denkbar ist. In diesem Zusammenhang ist die Kategorie der

Schuld, die in enger Beziehung zur Verantwortung steht, interessant. Wenn Metz

die Bedeutung des Handlungssubjekts betont und verteidigt, geht es dabei auch

darum,die Kategorie der Schuld nicht aufgeben zumüssen.UmSubjekt zu bleiben,

so Metz, muss Verantwortung für die eigene Schuld übernommen werden. Daher

führt für ihn eine Emanzipation ohne Soteriologie dazu, dass das Handlungssub-

jekt negiert wird.Butler verhandelt dasThemaSchuld auf demBoden ihrer sozialen

Ontologie der Interdependenz. Da es kein Leben ohne Unterstützung und Bezie-

hungen geben kann, existiert auch die Möglichkeit bzw. die Macht zu verletzen,

zu töten und sich damit schuldig zu machen. Dabei liegen die Verantwortung und

somit auch eine mögliche Schuld des konstituierten Subjekts in der Verbindung

zwischen den Verhältnissen und den Handlungen. Einen expliziten Umgang mit

Schuld bespricht Butler allerdings nicht.

Der schon angedeutete »Tod des Subjekts«158 wird vonMetz immer wieder auf-

gegriffen159, um ihm entschieden entgegenzutreten. Dabei bezieht er sich haupt-

sächlich auf Nietzsches Rede vom Tod Gottes und Foucaults Rede vom Tod des Sub-

157 Metz, GiG, 71.

158 Vgl. ders., ZB, 144. Ders., GiG, 82, 88, 213. Ders., Mp, 88, 130, 170.

159 Für eine theologischeAuseinandersetzungmit demToddes Subjekts unddemTodGottes bei

Foucault siehe Bauer, Christian/Hölzl, Michael, Gottes und desMenschen Tod? Die Theologie

vor der Herausforderung Michel Foucaults, Mainz 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Ellen Geiser: Wer zählt?

jekts bzw. des Menschen.160 Foucault erläutert dieses Ende des Menschen in einem

Gespräch mit dem Titel »Die Geburt einerWelt« folgendermaßen:

»Man braucht sich nicht sonderlich über das Ende des Menschen aufzuregen; das

ist nur ein Sonderfall, oder, wenn Sie so wollen, eine der sichtbaren Formen eines

weitaus allgemeineren Sterbens. Damit meine ich nicht den Tod Gottes, sondern

den Tod des Subjekts als Ursprung und Grundlage des Wissens der Freiheit, der

Sprache und der Geschichte. Man kann sagen, die ganze abendländische Zivilisa-

tion war auf dem Subjekt aufgebaut, und die Philosophen haben dies nur konsta-

tiert, als sie alles Denken und jeglicheWahrheit auf das Bewusstsein, das Ich, das

Subjekt bezogen. In dem Erdbeben, das uns heute erschüttert, müssen wir viel-

leicht die Geburt einer Welt erblicken, in der man wissen wird, dass das Subjekt

nicht eins ist; sondern zerrissen; nicht souverän, sondern abhängig; nicht absolu-

ter Ursprung, sondern stets wandelbare Funktion.«161

Besprochen wird hier das Ende einer anthropologischen Moderne, in der der –

durch den Tod Gottes – (säkular verstandene) Mensch die zentrale Kategorie des

Denkens war. Mit ›Mensch‹ ist hier also eine junge Erfindung gemeint162, und so

lässt sich wissenschaftstheoretisch vom ›Tod des Subjekts‹ sprechen, womit das

Ende einer subjektzentrierten Wissenskonfiguration gemeint ist. Christian Bauer

bringt dies folgendermaßen auf den Punkt: »Menschen sind keine Subjekte, son-

dern bringen sich vielmehr seit der Moderne als solche zur Sprache«163 und genau

diese diskursive Praktik des ›zur Sprachen bringens‹ wird von Foucault hinterfragt.

Auch Butler greift die These vom Tod des Subjekts bei Foucault auf, bei der es

aus ihrer Sicht darum geht, festzustellen, »dass bestimmte Versionen des Subjekts

politisch verfänglich sind«164. So stellt sich die Frage,welches Subjekt tot ist und ge-

meint ist hier das moderne Subjekt. Dadurch zeigt sich, dass »der Tod des Subjekts

nicht das Ende der Handlungsfähigkeit, des Sprechens oder der politischen Debat-

160 Vgl. Foucault, Michel, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften.

Aus dem Französischen von Ulrich Köppen, Frankfurt 1971, 460.

161 Foucault, Michel, Die Geburt einerWelt [Gesprächmit J.-M. Palmier]. Aus dem Französischen

von Michael Bischoff, Hans-Dieter Gondek und Hermann Kocyba, in: Ders., Dits et Ecrits.

Schriften, Bd. 1, hg. von Daniel Defert/Franςois Ewald, Frankfurt 2001, 1002.

162 Vgl. Foucault, Michel, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften.

Aus dem Französischen von Ulrich Köppen, Frankfurt 1971, 462.

163 Bauer, Christian, Transgressionen der Moderne. Grenze und Horizont einer Theologie nach

Gottes und des Menschen Tod, in: Ders./Hölzl, Michael, Gottes und des Menschen Tod? Die

Theologie vor der Herausforderung Michel Foucaults, Mainz 2003, 19–47, 30.

164 Butler, Judith, Contingent Foundations. Feminism and the Question of »Postmodernism«, in:

Benhabib, Seyla/Dies./Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy, Feminist Contentions. A Philosophical

Exchange (Thinking Gender), New York/London 1995, 35–58, 47. (Übersetzung E.G.)

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjekt 97

te ist«165. Den Bedenken Metz’ bezüglich eines mit dem Tod des Subjekts einherge-

henden Endes der Handlungs- und Verantwortungsfähigkeit des Subjekts werden

damit wichtige Argumente entgegengesetzt.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass beide Ansätze ihren Sub-

jektbegriff in Zusammenhangmit Alterität stellen und eine konstitutive Koexistenz

bzw. die Relationalität und Interdependenz von Leben betonen. Dazu gehört auch

eine geschichtliche Konzeption des Subjekts. Darüber hinaus sind ihre Subjektbe-

griffe jedoch höchst unterschiedlich. Metz vertritt ein modernes Subjektverständ-

nis, um das Konzept der Schuld nicht aufgeben zu müssen, ergänzt jedoch, dass

das Subjekt neben den Handlungen auch über das Leiden zu bestimmen ist. Butler

hingegen folgt Foucaults Kritik an der anthropologischen Moderne und vertritt

ein postsouveränes Subjektverständnis, in dem das Subjekt abhängig und seine

Handlungsfähigkeit bedingt ist. Beide verknüpfen die Frage des Subjektstatus mit

Unterdrückungsverhältnissen, jedoch auf unterschiedliche Weise. Metz betont

die Verantwortung der religiösen Subjekte im Sinne einer Veränderungsethik und

hinsichtlich der Ermöglichung der Subjektwerdung anderer. Butler hingegen dis-

kutiert, dass Subjektkonstitution immer auch mit Verwerfung einhergeht und von

diskursiven Erscheinungsfeldern gerahmt ist, innerhalb derer bestimmte Leben als

Subjekte erscheinen können und andere nicht. Aufgrund dessen warnt Butler auch

vor einer unkritischen Verwendung des Subjektbegriffs.

165 Ebd., 48. (Übersetzung E.G.)

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471135-009 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

