
n. Vom Werden zum Sein. Über den Umgang mit Ge­
hörtem in Platons Dialogen

Michael Erler

1. In seiner Schrift ,Über Platons Begriff der Philosophie“ wendet 
sich Karl Albert mit Recht gegen moderne Interpretationen, die, of­
fenbar beeinflußt von modernen Vorstellungen, Platon einen Phi­
losophiebegriff zuschreiben, der für ein grundsätzlich offenes, un­
abschließbares Streben nach Wahrheit um seiner selbst willen 
steht. Mit Recht betont er, daß Platons Philosophiebegriff zwar 
einen Prozeß meint, ein Weg jedoch, dem ein Ziel vorgegeben ist, 
das, wie zahlreiche Stelle in den Dialogen nahelegen,  als prin­
zipiell erreichbar angesehen wird. Der Weg aus der Höhle des 
Werdens zum Bereich des Seins ist zwar mühsam, schmerzvoll 
und bedarf der Hilfe desjenigen, der nach der Schau der Wahrheit 
in die Höhle zurückgekehrt ist (rep. 515c-e).  Doch gibt sich Pla­
tons Sokrates überzeugt, daß die Suche zur Ruhe kommen kann 
(rep. 532e). Gewiß hat man auch die conditio humana in Rech­
nung zu stellen, an die Sokrates immer wieder erinnert (z.B. rep. 
613a-b). Doch weist K. Albert mit guten Gründen daraufhin, daß 
dieses Defizit menschlicher Existenz gegenüber deijenigen der Göt­
ter nicht ein beständiges, jedoch fruchtloses Streben nach Erkennt­
nis bedingt, sondern sich allein darin äußert, daß die Menschen 
offenbar jene Erkenntnis nur punktuell erreichen, welche die Götter 
in beständiger Gegenwärtigkeit genießen.  Der Philosoph ist kein 
Tantalos, der sich vergebens um Speise und Trank der Erkenntnis 
bemüht, aber auch kein Sisyphus, der Ziel erreicht, aber wieder zu­

12

3

4

1 K. Albert Über Platons Begriff der Philosophie. St Augustin 1989; K. Al­
bert Zum Philosophiebegriff Platons. In: ders.: Platon und die Philosophie des 
Altertums. Dettelbach 1998, S. 244ff.
2 Die Angleichung des Menschen an den göttlichen Bereich und die Ideenwelt 
ist, wenn auch mit Schwierigkeiten, möglich, Theait. 176b-c, rep. 613a, Tim. 
90c-d.
3 Dazu N. Delhey: neptayarpj oXn? rrj? yvxnS- Bemerkungen zur Bil­
dungstheorie in Platons POLITEIA. Hermes 122 (1994), S. 44-54.
4 Albert: Über Platons Begriff, S. 22ff.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rückgeworfen wird und dies als trostlos empfindet.5 6 Gerne wird er 
vielmehr jener Aufforderung zu Übung und Bemühung nachkom­
men, mit der Sokrates seine Partner konfrontiert (rep. 532d). Diese 
Übung besteht in einer langandauemden Gemeinschaft zwischen 
Schüler und Lehrer, in der in wohlwollender Prüfung durch Frage 
und Antwort und ohne Mißgunst der Funke der Erkenntnis ent­
springen kann und die er mit visuellen, oftmals der Mysterienter­
minologie entlehnten Metaphern beschreibt.5 Allein das mündliche, 
dialektische Gespräch kann aus der Welt des Werdens befreien und 
den Weg zur Schau der Ideen bereiten (rep. 532a). Mit der häufi­
gen Verwendung visueller Metaphern bei der Beschreibung jenes 
Erkenntnisprozesses trägt Platon dem Charakter der erstrebten 
Erkenntnisobjekte Rechnung. In der Bezeichnung ,Idee‘ kommt 
nicht nur ein von Albert in der Nachfolge W. Jaegers betonte .pa­
radigmatische* Denken zum Ausdruck, das Platon mit mythischem 
Denken verbindet.7 Mit der ,Zurückfuhrung des Erkennens auf den 
Gesichtssinn*8 stellt sich Platon zudem in eine Tradition, die dem 
Sehen Vorrang vor dem Hörsinn zubilligt wie dies schon bei Par- 
menides und Heraklit zu beobachten ist. Wenn im folgenden 
gleichwohl dem Hören in Platons Dialoge ein wenig Aufmerksam­
keit gewidmet werden soll, dann deswegen, weil das Hören zentra­
ler Bestandteil eben jener dialektischen Wahrheitssuche ist, die 
nach Platon allein Wissenserwerb erlaubt. Hören spielt in diesem 
dialektische Prozeß eine wichtige Rolle als Zuhören des Partners, 
aber auch als Möglichkeit, Informationen in das Gespräch einzu­
bringen, die man selbst oder indirekt durch Gehörtes erfahren hat.9 
Hören ist generell ein wichtiger Bestandteil jener idealisierten Welt 
des 5.Jahrhunderts, die Platon in seinen Dialogen in einer Art 

5 Vgl. Od. 11, 598, dazu H. Steinthal: Platons problematische Lehre, Gymnasi­
um 103 (1996), S. 1-24, bes. S. 21.
6 Vgl. ep. VII, 344b mit rep., 435a; zur Mysterienterminologie; vgl. Ch. Ried­
weg: Mysterienterminologie bei Platon, Philon und Klemens von Alexandrien. 
Berlin/ New York 1987.
7 Albert: Platon und die Philosophie, S. 65.
8 Vgl. Parm., fr. 28B4, 1 D.-K.; Heraklit 22B 101a D.-K.; vgl. W. Kullmann: 
Aristoteles und die moderne Wissenschaft. Stuttgart 1998, S. 246-253.
9 Vgl. hierzu die materialreiche Arbeit von S. Usener: Isokrates, Platon und ihr 
Publikum. Hörer und Leser von Literatur im 4.Jahrhundert v. Chr. Tübingen 
1994, bes. S. 141ff.

124

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rückprojektion darstellt, einer Welt, die von Sprechen und Zuhö­
ren, weniger von Lesen geprägt ist, einer Welt, in der mündlichem 
Diskurs unbedingter Vorrang vor schriftlichen Formen der Wis­
sensvermittlung zugesprochen wird. Zahlreiche Stellen in den Dia­
logen betonen explizit oder erinnern implizit daran, daß allein mit 
Hilfe des mündlichen logos der Weg zu Wahrheit, Wissen und Er­
kenntnis zu finden ist.10 11 Bisweilen jedoch, so scheint es, erzählen 
die Dialoge eine andere Geschichte, ja scheinen den Leser geradezu 
davor zu warnen, dem mündlichen logos allzusehr zu trauen und 
die Gefahren des Mißverständnisses zu unterschätzen. Gemeint 
sind Szenen, in denen Gesprächspartner im Dialog - auch Sokrates 
gehört dazu - ihr Wissen mündlicher Information verdanken:11 Sie 
haben etwas gehört und machen von dieser mündlichen Informa­
tion im Gespräch Gebrauch. Mehr noch: Oft handelt es sich bei 
dem ,Gehörten4 nämlich um mündliche Information, die inhaltlich 
durchaus vertretbar scheint und sich zudem für das jeweils gerade 
behandelte Problem als bedeutsam erweist. Man kann sagen: Das 
Gehörte ist formal richtig, ja oft schlechthin wahr. Und dennoch: 
Fast immer scheitert der Versuch des Empfängers dieser Botschaft, 
das Gehörte für die Diskussion fruchtbar zu machen: Offenbar 
wird hier eine , Schwäche4 auch der mündlichen Kommunikation 
angedeutet. Das mag mit Bück auf die im Dialog immer wieder 
betonte Stärke des mündhchen logos befremden. Ich möchte des­
halb im Folgenden einige Beispiele vorstellen, die den Umgang mit 
Gehörtem in Platons Dialogen illustrieren und zu zeigen versuchen, 
daß und wie diese ,Schwäche4 des mündlichen logos auf dem Weg 
vom Werden zum Sein überwunden werden kann.

10 Dem Logos und der Homologie zu folgen, sieht Sokrates als seine Aufgabe 
an (Crit. 46b); vgl. Phaed. 99e; dazu M. Erler: Der Sinn der Aporien in den 
Dialogen Platons. Übungsstücke zur Anleitung im philosophischen Denken. 
Berlin/New York 1987,268ff.; vgl. J. Dalfen: Platonische Intermezzi: Diskurse 
über Kommunikation. GB 16 (1989), S. 71-123; Wolf-Lüder Liebermann: 
Logos und Dialog. Überlegungen zum platonischen .Gespräch'. In: Th. Holz­
müller/ K.N. Hunig (Hgg.): Zugänge zur Wirklichkeit (Festschrift H. Braun). 
Bielefeld 1997, S. 99-122.
11 Vgl. Usener a.a.O., S. 151 ff. Für den Phaedrus vgl. A.W. Nightingale: 
Genres in dialogue. Plato and the construct of philosophy. Cambridge 1995, S. 
133-171.

125

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Hören des Richtigen, Verfehlen der Wahrheit: Dies ist ein Mo­
tiv, das man als ein Standardmotiv der platonischen Dialoge be­
zeichnen kann, dessen philosophische und literarische Implikatio­
nen aber noch mehr als bisher geschehen, erläutert zu werden ver­
dienen. Denn mit diesem Motiv nähern wir uns einem Kernproblem 
Platonischen Philosophierens und Platonischer Darstellungskunst: 
der Frage nämlich, wie mündliches Wissen vermittelbar und wie 
dieser Prozeß darstellbar ist. Mit Illustrationen unterschiedlichen 
Umgangs mit .gehörter Wahrheit' und mit,Eigenkommentaren' in 
seinem Werk bietet Platon nämlich eine erstaunlich kritische Stel­
lungnahme zu den Möglichkeiten mündlicher Wissensvermittlung, 
eine Kritik der Mündlichkeit sozusagen, die an Bedeutung seiner 
viel diskutierten Schriftkritik am Ende des Phaidros (274b-278e) 
gleichkommt, ja für das Verständnis seiner Philosophie wie auch 
seiner literarischen Darstellung von Bedeutung ist.

Wie die Schriftkritik gewinnt Platons Kritik an der Mündlich­
keit12 zudem an Profil, wenn man sie in den zeitgenössischen Kon­
text stellt.13

Wenden wir uns also einigen einschlägigen Stellen zu. Zunächst 
ein Hinweis auf den Laches: Nachdem Sokrates und Laches bei 

12 Da ich auf das Thema in einer eigenen Abhandlung (Arbeitstitel Platons Kri­
tik der Mündlichkeit') zurückzukommen hoffe, in der ich die, wie mir scheint, 
zu selten berücksichtigte Kritik auch an mündlicher Kommunikation in den 
Dialogen hervorzuheben und in den historischen Kontext zu stellen versuche 
(vgl. z.B. Phaedr. 277e; vgl. Prot. 329a, 334c- 336d), beschränke ich mich hier 
bei der Literaturangabe auf das Notwendigste.
13 Zum historischen Kontext der Schriftkritik vgl. E. A. Havelock: Preface to 
Plato. Cambridge/ Mass. 1982 (wozu allerdings heranzuziehen ist E. Pöhl- 
mann: Mündlichkeit und Schriftlichkeit gestern und heute. WüJbb 14 (1988), 
7-20); R. Thomas: Literacy and orality in ancient Greece. Cambridge 1992; 
Erler: Aporie, 21ff., S. 38ff; siehe auch W. Kulhnann: Hintergründe und Mo­
tive der Platonischen Schriftkritik. In: W. Kulhnann/ W. Reichel (Hgg.): Der 
Obergang von der Mündlichkeit zur Literatur bei den Griechen. Tübingen 
1990, S. 317-334; G. Reale: Platone. Alla ricerca della sapienza segreta, Mi­
lano 1998. Es geht dabei um die wachsende Bedeutung von Texten bei der 
Wissensvermittlung im philosophischen Kontext, nicht um einen prinzipiell 
neuen Obergang von Mündlichkeit zu Schriftlichkeit. Die Rolle der Schrift­
lichkeit schon zu dieser Zeit betont L. Bahmer: Schriftlichkeit und Rhetorik. 
Das Beispiel Griechenland, Hildesheim/ Zürich/ New York 2000.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Suche nach dem Wesen der Tapferkeit in einen , Sturm der 
Argumente ‘ geraten sind, soll Nikias eingreifen. Er bietet eine Be­
stimmung der Tapferkeit, wobei er auf eine These zurückgreift, die 
nach eigenen Worten nicht von ihm selbst stammt, sondern die er 
schon oft von Sokrates gehört haben will (194d):

Nikias: „Ich habe dich häufig sagen hören, daß jeder von 
uns darin gut sei, worin er wissend ist, worin er aber un­
wissend ist, darin sei er schlecht.“14 15

Im folgenden Gespräch wendet Nikias diese Information dann in 
der Tat auf die Bestimmung der Tapferkeit an: Tapferkeit ist dem­
nach ein Wissen von Gefährlichem und Furchtbarem in Krieg und 
in anderen Umständen.13 Diese Bestimmung, die also auf der 
Grundlage von etwas von jemand anderem Gehörtem basiert, ist - 
wie von den Interpreten kaum bestritten wird - der Form nach nicht 
falsch.16 Sie entspricht zudem in wichtigen Gesichtspunkten jener 
Definition, die Sokrates selbst in der Politeia über Tapferkeit vor­
tragen wird (rep. 430b), freilich auch dort noch in Form einer 
Skizze, die weiterer Begründung mit Hilfe jenes philosophischen 
Wissens bedarf, das in der Politeia erst später mit den Philoso- 
phenherrschem eingefuhrt wird.17 Kein Zweifel kann jedoch daran 
bestehen, daß Nikias Wichtiges und Richtiges gehört hat. Dennoch 
gelingt es ihm im weiteren Gespräch mit Sokrates nicht, diesen 

14 194d: „KoXXaKig ätcqKod trou Xeyovrcx; ort Taura ayaOd^ ckoctto«;
ajrep aocpo^, a 8e äpa&ty;, ravra 6e KaKo$“. Vgl. K. v. Fritz: 

The Philosophical Passage in the Seventh Platonic Letter and the Problem of 
Plato's „Esoteric“ Philosophy (Schriften zur griechischen Logik, Bd. 1). Stutt­
gart/Bad Cannstatt 1978, S. 200.
15 194e: „ra6rr)v cycoye, & Ad%T|<;, rqv rwv Scivwv Kai dappalscov 
ejr«rrqpr|v Kai ev TtoXepa» Kai ev roi«; alXot^ awaaiv.“
16 Vgl. Erlen Aporie, 122ff.; Ch. Kahn: Plato and the Socratic Dialogue. Cam­
bridge 1996, 157ff., 164ff.; anders G. Vlastos: Socratic Studies. Cambridge 
1994, 24ff.; zum Problem B. Manuwald: Protagoras (Platons Werke. Über­
setzung und Kommentar. Band VI2) Göttingen 1999, S. 429-431; zur Aporie 
richtig auch Anne Michelini: Plato's Laches. An Introduction to Socrates, RhM 
143 (2000), S. 60-75.
17 Vgl. T. Penner:What Laches and Nicias Miss- And Whether Socrates Thinks 
Courage Merely a Part of Virtue. Ancient Philosophy 12 (1992), S. 1-27, bes. 
S. 13, Anm. 24.

127

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


These auch als wahr zu erweisen. Vielmehr macht sich das Vor­
wissen davon. Es fehlt ihm, wie Nikias konstatiert, an Festigkeit 
(194a, 200b).

Das Motiv: Hören des Richtigen, Verfehlen oder Entlaufen der 
Wahrheit findet sich auch in zahlreichen anderen, in frühen, wie 
späteren Dialogen. Aus Zeitgründen sei hier nur auf ein Bespiel 
aus der späteren Phase, auf den Theaitet, verwiesen. Hier beruft 
sich nämlich Theaitetos bei seinem dritten Versuch, Wissen zu 
definieren, auf etwas, das er gehört habe. Zwar habe er, so Theai­
tetos, das Gehörte kurzzeitig vergessen; jetzt aber - gerade recht­
zeitig - erinnere er sich wieder daran, daß sein Quelle davon 
sprach, die mit Erklärung verbundene Meinung sei Wissen 
(201c).'8

Sokrates ist der Inhalt dieses ,Hörensagens‘ in der Tat nicht un­
bekannt (201d-202c). Dennoch aber will er das Gehörte nicht ein­
fach akzeptieren. Er unterzieht das akousma vielmehr einer ein­
dringlichen Interpretation (202c-206b), fragt nach logischer Stim­
migkeit, nach Vereinbarkeit mit Empirie. Wieder hält das , Gehör­
te“ einer Prüfung nicht stand. Theaitetos scheint nicht in der Lage, 
den Inhalt des Gehörten angemessen zu erklären oder gar zu recht­
fertigen, obgleich die Bestimmung - wenigstens dem Wortlaut 
nach, - interessante und wichtige Aspekte enthält und an die im 
Menon postulierte Verbindung von Meinung (doxa) und Begrün­
dung (logos) erinnert.18 19 Wieder also wird wichtige, mündliche In­
formation ins Gespräch eingebracht, wieder erweist sich der Um­
gang mit dem ,Gehörten“ als problematisch.

Ziehen wir eine erste Zwischenbilanz:
Wir sind mit einem Motiv konfrontiert, das man zum Standardre­
pertoire platonischer Dialogkunst rechnen darf: Man hat etwas von 
anderen gehört und glaubt, über das Gehörte gleichsam zu verfu­
gen, meint, es wie eine Formel in die Diskussion einbringen zu 
können, nur um dann erkennen zu müssen, daß sich das Gehörte 
einem erfolgreichen Gebrauch entzieht. Obgleich man ihm hinter­
her jagt, fliegt es gleichsam davon - ganz so wie Sokrates im Me- 

18 Theaet. 201c: ,,“Ö ye ey<6, <S ScoKpata^, siTtovto^ tou <xkouö<x$ 
ejreleliyaji'qv, vuv 8‘ cwow- e<pr| 8e rr|v |i£ta Xoyou aXt|9ü 8o^av 
eKi<rrq|xr|v elvai.“
19 Vgl. M. Bumyeat: The Theaetetus of Plato (1990), S. 234ff.

128

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


non jene Meinungen beschreibt, die, obgleich richtig, mangels 
angemessener Begründung unstet sind und sich deshalb wie Daida- 
losfiguren davon machen.20

Dramaturgisch dient unser Motiv dazu, durchaus bedeutsame 
Informationen ins Gespräch einzubringen, ohne Verantwortung 
übernehmen zu müssen. Literarisch erinnert es zudem an jene To- 
poi, mit denen ein Autor bestimmten Aussagen seiner Figuren Ge­
wicht und Plausibilität verleihen will. Es gehört damit zu jenem 
Beglaubigungsapparat, auf den schon Homer zurückgreift. Wenn 
er Odysseus erzählen läßt, Zeus werde die Griechenschiffe wegen 
des Rinderfrevels auf der Heliosinsel vernichten, dann läßt er die­
ses göttliche Wissen durch den Hinweis auf mehrere Vermittlungs­
stationen wie der Halbgöttin Kalypso und des Gottes Hennes be­
glaubigen.21 Diese Art Homers und der späteren Tradition, durch 
Quellenangabe und Überlieferungsweg Wahrheit des Inhalts und 
Plausibilität zu suggerieren, diese Art der Beglaubigungsbemü­
hung sind für Sokrates ein Stein des Anstoßes.

Für ihn garantieren mündliche Information in Form von Gehör­
tem, gleich aus welcher Quelle, keineswegs Glaubwürdigkeit, Si­
cherheit und Festigkeit des Gehörten, - und dies auch dann nicht, 
wenn der Inhalt des Gehörten diskussionswürdig, richtig, ja wahr 
erscheint. Nicht wer etwas sagt, sondern ob der Inhalt des Berich­
teten richtig ist, zählt.22

Dies erlaubt eine erste Schlußfolgerung: Wenn das Gehörte in­
haltlich bedeutungsvoll ist, der Umgang mit ihm aber dennoch 
scheitert, dann soll offenbar auf ein Problem hingewiesen werden, 
das beim Rezipienten zu suchen ist: Womit Homer bei Odysseus 

20 Men. 85c; 97d; vgl. Euthyd. 291b; Euthpyhr. 11b; 15b; Erler: Aporie, S. 78- 
96; dazu R. Merkelbach: Gefesselte Götter, Anatos 12 (1970/71), S. 549-565 
(jetzt in: ders.: Hestia und Erigone. Vorträge und Aufsätze. Stuttgart/ Leipzig 
1996, S. 17-30); K. Meuli: Die gefesselten Götter, in: Gesammelte Schriften II 
(Basel/Stuttgart 1975), S. 1043-1081; R. Kassel: Dialoge mit Statuen. ZPE 51 
(1983), S. Iff.
21 Od. 14, S. 389f.; vgl. E. Pöhlmann: Dichterweihe und Gattungswahl. In: FS. 
Wimmel, S. 247ff. bes. S. 247-251; zu Strategien bei Homer und in der Tragö­
die, Wahrscheinlichkeit herzustellen vgl. R. Scodel: Credible Impossibilities. 
Conventions and Strategies of Verisimilitude in Homer and Greek Tragedy. 
Stuttgart/ Leipzig 1999.
22 Phaedr. 274c. Chaim. 161c.

129

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offenbar nicht rechnet, wird Sokrates zum Problem: Nicht die 
mündliche Botschaft selbst, sondern deren Rezipient, d.h. die Mög­
lichkeit, daß man Richtiges falsch oder nicht vollständig versteht, 
daß man das Gehörte nicht richtig erklären und deshalb keinen 
richtigen Gebrauch von ihm machen kann. Offenbar ist den Ge­
sprächspartnern, die von Sokrates oder anderen ,Richtiges‘ hörten, 
Wichtiges entgangen: sie haben sich , verhört4. Aristoteles be­
schreibt eine solche Situation mit dem Bild vom übereifrigen Die­
ner, der aus dem Zimmer eilt, bevor er seinen Auftrag ganz gehört 
hat,23 von ,Verhören4 (parakouein) ist auch im Theaitet die Rede 
(195a).

Zur Disposition steht also die Kompetenz des Rezipienten des 
Gehörten. Die Bedeutung eben dieses Aspekt wird durch weitere 
Stellen bestätigt: Im Charmides z.B. trägt Charmides nach einigen 
gescheiterten Definitionsversuchen der Besonnenheit eine Meinung 
vor, die er von jemandem gehört hat:

„Ich erinnere mich gerade daran, sagt er, jemanden ge­
hört zu haben, der Besonnenheit als Tun des Eigenen be­
stimmte44 (161b).24

Wieder also erinnert sich ein Gesprächspartner eher zufällig an 
eine mündliche Information. Wieder macht der Verlauf des wei­
teren Gespräches deutlich, daß das akousma wichtig und der Pro­
blemlösung forderlich sein kann. Die Politeia bestätigt, daß dieses 
akousma - wenigstens dem Wortlaut nach - auch für Sokrates 
akzeptabel ist.25 Und dennoch: Auch im Charmides geht der Emp­
fänger der Information offenbar nicht richtig mit ihr um. Das Ge­
spräch scheitert. Im Charmides gibt Sokrates jedoch einen metho­
disch wichtigen Hinweis für einen Umgang mit solchen akous- 
mata, der erfolgsversprechend zu sein scheint. Gehörtes darf dem­
nach nicht einfach als richtig übernommen werden, nur weil sie 
scheinbar Richtiges formulieren. Ein bloßes Weiterreichen von In­
formation als mündliche Formel ist nicht immer hilfreich. Vielmehr 
bedarf es einer Prüfung und Interpretation der gehörten Faustregel, 

23 Arist. 5VVH 6,1149a 26ff.
24Chann: 161b: „aprt yap ävejivqaOr|v ~ HKOixra lsyovro$ - ori“.
25 Vgl. Apol. 33a, Tim. 72a. Ch. Kahn, a.a.O., S. 189f.

130

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sich keineswegs nur am Wortlaut, sondern am inhaltlichen 
Verständnis orientieren muß (161c).26

3. Es ist nun von Interesse, daß die Dialoge nicht nur negative Bei­
spiele für einen offenbar unzureichenden Umgang mit Gehörtem 
vorfuhren, sondern auch andeutet, wie man mit ihnen umzugehen 
hat, um sie sich zunutze zu machen. Wie nicht anders zu erwarten, 
dient auch hier der Protophilosophen Sokrates - aber nicht nur er - 
als Vorbild. Denn auch Sokrates beruft sich nicht selten auf Ge­
hörtes, sei es auf die Weisheit der Alten, sei es auf Wissen anderer 
Quellen.  Gewiß, bisweilen geschieht dies mit ironischem Unter­
ton; doch betrifft diese Ironie immer die Quellen und die - traditio­
nelle - Wertschätzung ihrer Rolle als Beglaubigungsinstanz für den 
Inhalt des Gehörten. In der Tat erweist sich rasch, daß das Hören­
sagen, von dem Sokrates berichtet, ebenfalls inhaltlich von großer 
Bedeutung für die jeweilige Diskussion sind, ja daß sie nicht selten 
den Schlüssel zur Wahrheit bergen.

27

Wenn Sokrates z.B. im Menon die Lehre von der Unsterblich­
keit der Seele von weisen Männern und Frauen gehört haben will 
(81a), läßt er keinen Zweifel daran, daß er diese Lehre für einen 
richtigen logos hält. Und dennoch: Anders als Nikias oder Kritias 
signalisiert Sokrates gleichzeitig Distanz zu dem Gehörten. Sofort 
fordert er nämlich seinen Partner dazu auf zu überprüfen, ob die 
Alten denn wirklich die Wahrheit zu sagen scheinen (81b).28 Bei 
allem Respekt also: Einer Weisheit der Alten, von der er gehört 
hat, vertraut Sokrates nur bedingt. Ein Auto: ,Alter logos gleich 
Wahrheit', besteht für ihn nicht. Wie wir schon vermuteten, hält es 
Sokrates für unabdingbar, Gründe anzuführen, warum das, was 
richtig klingt, auch richtig ist.

26 Erler: Aporie, S. S. 177.
27 Men. 81a-b, Gorg. 493a, 499c, 524a, Phd. 70c, conv. 175d, 195b, rep. 329a. 
Usener, a.a.O., S. 155.
28 Vgl. M. Erler: Legitimation und Projektion. Die Weisheit der Alten im Plato­
nismus der Spätantike. In: D. Kuhn/ H. Stahl (Hgg.): Die Gegenwart des Alter­
tums. Formen und Funktionen des Altertumsbezuges in den Hochkulturen der 
Altem Welt (Edition Forum) Heidelberg 2000 (im Druck). M. Baltes: Der Pla­
tonismus und die Weisheit der Barbaren. In: Traditions of Platonism. Essays in 
Honour of John Dillon. Ed. by John J. Cleary. Aldershot/ Brookfield/ Singa- 
pore/ Sydney 1999, S. 115-138.

131

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was sich im Menon andeutet, begegnet uns wiederholt in den 
Dialogen. Immer wenn Sokrates auf Gehörtes rekurriert, wird nach 
Begründung verlangt. Diese Forderung betrifft nicht nur die ,Weis­
heit der Alten4, sondern auch Thesen des common sense oder phi­
losophische Lehren. Kommt es aber zu einem Test, dann fällt auf, 
daß dieser Test keineswegs immer negativ enden muß. Im Gegen­
teil! Oft besteht das Ergebnis der Überprüfung von Gehörtem in 
einer Affirmation der mündlichen Tradition oder des Gehörten - 
man kann sagen, der alte Inhalt des Gehörten wird auf eine neue 
Grundlage transponiert, insofern die Gründe expliziert werden, 
warum das Gehörte akzeptabel ist.29

Daß ein solcher Umgang mit Gehörtem vom Philosophen in der 
Tat gefordert wird, bestätigt der Dialog Sophistes. In ihm tritt ein 
Gast aus Elea auf, der sich als in vieler Hinsicht begabt und für 
Philosophie positiv disponiert erweist.30 Dieser Eleat wird gebeten 
zu berichten, was er Leute in Elea darüber sagen hörte, was unter 
einem Sophisten zu verstehen sei. Wie Nikias, Laches, Kritias oder 
Theaitetos soll also auch der Gast aus Elea Gehörtes in ein Ge­
spräch einbringen. Anders aber als etwa Theaitetos erinnert sich 
der Eleat keineswegs nur beiläufig an das, wonach er gefragt wird. 
Ausdrücklich erinnert er sich gut an das Gehörte (ouk 
dpvripoveiv); denn nach eigenen Worten hat die Ansichten der 
Eleaten in .hinreichendem Maße bis zum Ende gehört4 (snei 
8iaKT]Koevai ye cpr|oiv tKavcog) und sie im Gedächtnis behal­
ten (217b).31 Und in der Tat: Wie das folgende Gespräch zeigt, hat 
der Eleat anders als Nikias oder Kritias mehr zu bieten als nur eine 

29 Dazu ausführlicher in ,Platons Kritik der Mündlichkeit*.
30 Zur philosophischen Qualifikation des Timaeus vgl. Th. A. Szlezäk: Über die 
Art und Weise der Erörterung der Prinzipien im Timaios. In: T. Calvo/ L. Bris­
son (Hgg.): Interpreting the Timaeus-Critias. Sankt Augustin 1997, S. 195-203, 
bes. S. 195f.; die Art Wissensvermittlung, wie sie im Timaeus dargestellt wird 
diskutiert von L. Brisson: Les mots et les mythes. Paris 1994, 32ff.; zu lite­
raturtheoretischen Implikationen vgl. M. Erler: Ideal und Geschichte. Die Rah­
mengespräche des Timaios und und Kritias und Aristoteles' Poetik. In: T. 
Calvo/ L. Brisson (Hgg): a.a.O., S. 83-98.
31 Vgl. Th. A. Szlezäk: Theaitetos und der Gast aus Elea: Zur philosophischen 
Kommunikation in Platons Sophistes. In: H.-Chr. Günther/ A. Rengakos 
(Hgg.): Beiträge zur antiken Philosophie (Fs. W. Kulhnann). Stuttgart 1997, S. 
81-101, bes. S. 90-91.

132

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formel, die man vergessen kann und die einem zufällig wieder 
einfallt. Denn wie das Gespräch zeigt, erweist sich der Eleat als 
fähig, den Prozeß zu reproduzieren, der zu jener formelhaften De­
finition führte, die er gehört hatte. Die Diskussion im Dialog er­
klärt und begründet, daß und warum der Inhalt jener mündlichen 
Information richtig ist, daß nämlich der Sophist zur bildherstel­
lenden Gattung gehört (236e-264d).

Halten wir also fest: Das Motiv ,Hören des Richtigen, Verfehlen 
der Wahrheit* deutet in der Tat eine Schwäche des gesprochene 
Wortes an: Mündlicher Wissenstransfer - auch wenn die Quelle 
noch so hochrangig ist und damit dem Gehörten Glaubwürdigkeit 
zu verleihen scheint - ist problematisch, wenn man mit ihr nicht 
richtig umgeht. Doch wird zugleich angedeutet, daß und wo So­
krates eine Chance sieht, diese Schwäche mündlicher Wissens­
vermittlung auszugleichen. Nicht die Quelle, sondern der Rezipient 
des Gehörten und sein Umgang mit ihm erweist sich als der ent­
scheidende Faktor: die Bereitschaft und Fähigkeit, in mündlicher 
Diskussion jene Gründe zu finden und zu explizieren, die dem Ge­
hörten zugrunde hegen und die erklären, warum das Gehörte rich­
tig ist. Denn oft sind die mündlich tradierten Formeln ja Ergebnisse 
längerer Überlegungen, Folgerungen aus umfangreichen Gedan­
kengängen, Konklusionen also, in denen die Prämissen gleichsam 
eingefroren mitgegeben sind.32

Gewiß: Regeln für richtiges Handeln, Gebrauchsanweisungen 
für die Bedienung eines komplizierten Gerätes, von denen man 
gehört und die man auswendig gelernt hat, mögen im Einzelfall 
hilfreich sein: Solche mündlichen ,Faustregeln* helfen nicht, das 
jeweilige Handeln in jeder Situation gleichermaßen zu rechtferti­
gen. Sie sind nicht flexibel und können einen in wechselnden Si­
tuationen im Stich lassen.

Deshalb verlangt Sokrates, die Erstarrung gehörter Formeln auf­
zulösen, gleichsam rückwärts zu denken, nach den Prämissen zu 
suchen und den Gedankengang nachzuzeichnen, der zur formelhaft 
formulierten Folgerung geführt hat. Als isoliert zitierte Sätze sind 
die Inhalte der akousmata offenbar nur insoweit brauchbar, wie 
man ihre Funktion in einem Gedankenzusammenhang verstanden 

32 Vgl. A. Graeser: Die Philosophie der Antike 2 (Sophistik und Sokratik, Plato 
jjnd Aristoteles), (Geschichte der Philosophie Bd. II). Hg. v. W. Röd. München 

1993, S. 128f.

133

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat. Erst dann hat man sich das Gehörte, also fremden Besitz, an­
geeignet und kann mit ihm umgehen.33

4. Was wir nun aus der bisherigen Betrachtung unseres Motivs 
erschließen mußten, wird durch eine weiteren Stelle des Corpus 
Platonicum bestätigt - unser letztes Beispiel: Ich möchte die Auf­
merksamkeit auf den VII. Brief lenken. Gewiß, die Authentizität 
des Briefes ist nach wie vor umstritten.  Dennoch lohnt es sich, 
diesen Brief für unsere Frage heranzuziehen. Denn gerade die vie­
len Interpreten anstößige zentrale Stelle des Briefes, an der von 
einer ,Schwäche des mündlichen logos‘ (to aaSeveg wü Xoyou) 
die Rede ist, liest sich geradezu wie ein Kommentar zur philoso­
phischen und literarischen Bedeutung unseres Motiv. Was nämlich 
nicht immer beachtet wird: Die Bemerkungen über die Schwäche 
des gesprochenen logos und wie man sie überwinden soll, stehen in 
einem Kontext, der genau unserem Motiv ,Hören des Richtigen, 
Verfehlen der Wahrheit4 entspricht.

34

35
Dionysios der Zweite, der angeblich an platonischer Philosophie 

interessierte Tyrann in Syrakus, wird nämlich in einer Situation 
vorgestellt, die genau den oben angesprochenen Szenen in den 
Dialogen entspricht: Auch er hat etwas gehört (ep. VII 340b; 341b; 
345a): seine Quelle ist nicht irgendeine Weisheit der Alten, sondern 
Platon selbst (341b). Von ihm hat er Teile seiner Lehre gehört. 
Was Nikias, Kritias und andere durch ihr Verhalten zu erkennen 

33 Dies wird vor allem auch im Phaidros klar, vgl. Nightingale, a.a.O., S. 133ff.
34 Über die Echtheitsfrage informieren zuletzt K.M. Sayre: Plato's Literary gar- 
den: How to read a Platonic dialogue. Notre Dame 1995, xviü-xxiii; F. J. Gon­
zales: Dialectic and dialogue (1998), S. 245-248 mit Anm. 378-379. L. Brisson: 
Platon. Lettres. Paris 1987, S. 139ff.; fiir das Verständnis der Dialoge ep. VII 
fruchtbar zu machen, versuchen auch R.S. Brumbaugh: Digression and Dia­
logue: The Seventh Letter and Plato's Literary Form. In: Ch. L. Griswold, Jr. 
(ed.): Platonic writings. Platonic readings. London 1988, S. 84-92; K. M. 
Sayre: Plato's Dialogues in the Light of the Seventh Letter. In: Ch.L. Griswold, 
Jr. (Hg.): a.a.O., S. 93-109.
35 Ep. VII 341c bezieht sich nicht auf das Hören eine Buches (so W.K.C. 
Guthrie: A History of Greek Philosophy. Vol. V, Cambridge 1979, S. 411, 
Anm. 2); vgl. Th. A. Szlezäk: The Acquiring of Philosophical Knowledge Ac- 
cording to Plato's Seventh Letter. In: Arcturos. Hellenic Studies Presented to 
B.M. W. Knox. Berlin 1979, S. 354-363.

134

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben, Dionysios bringt es zum Ausdruck. Er gibt sich fest davon 
überzeugt, wesentliche Teile von Platons Lehre richtig und ,hinrei­
chend4 gehört zu haben (341a-b), auch auf Grund von Erzählungen 
anderer.36 Die Ausdrucksweise ,hinreichend hören1 erinnert an den 
Eleaten im Sophistes. Auch der hatte behauptet, hinreichend gehört 
zu haben, was man in Elea unter einem Sophisten versteht (217b). 
Was der Eleat jedoch kann, ist Dionysios nicht gegeben: das Ge­
hörte im Gespräch zu entwickeln, zu begründen und die Implika­
tionen des Gehörten zu entfalten. Dionysios ergeht es wie faches 
oder Nikias, als das mündlich erworbene Vorwissen einer Prüfung 
unterzogen wird (340b-341a). Er scheitert. Mehr noch: Er läßt sich 
zudem durch sein , Scheinwissen1 zu einem Fehlverhalten verleiten 
(341c, vgl. 344d): Denn Dionysios scheut sich nicht, sich über das 
Gehörte schriftlich zu verbreiten, d.h. das fremde Wissen als Eige­
nes auszugeben (344e), obwohl - wie der Briefautor kommentiert - 
er hätte wissen müssen, daß es unangemessen ist, sich über so 
Wichtiges in einem unflexiblem Medium wie der Schrift zu äußern.

Kurz, Dionysios wird vorgestellt als jemand, der mündlich ver­
mittelte philosophische Information nur oberflächlich aufgenom­
men hat und sich deshalb falsch verhält: Was der Briefautor über 
Dionysios sagt, trifit auch auf Nikias oder Kritias zu: sie sind,voll 
von nur oberflächlich Gehörtem1 (ep. VII 340b). Dionysios ist 
nicht in der Lage, aus dem Richtigen, das er gehört hat, hinreichen­
des Wissen zu machen. Wir sehen: Situation und Analyse passen 
zu dem, was wir in den Dialogen über fehlerhaften Umgang mit 
akousmata herausgearbeitet haben. Der VII. Brief sieht die Ur­
sache hierfür in der Qualität des Rezipienten, aber auch in einem 
prinzipiellen Defizit mündlicher Wissensvermittlung: Die ,Schwä­
che des mündlichen logos‘ (to öoOeveg toü Xoyou). Diese 
Schwäche resultiert aus einem Defizit der Erkenntnismittel: ein 
vorstellbares Bild, Wort und Definition, sind nicht in der Lage das 
Wesen einer Sache zur Sprache zu bringen ohne gleichzeitig auch 
eine Qualität dieser Sache (noiov rt) anzubieten, obgleich allein 
nach einer Wesensbestimmung gefragt ist (342e-343a).37 Deshalb 

36 Ep. VH 341b: „ötd rag uno t<dv aXlcov rcapotKoag.“
37 Gute Analyse bei A. Graeser: Philosophische Erkenntnis und begriffliche 
Darstellung, Mainz 1989, bes. S. 12f. Die zweite Passage scheint radikaler als 
die erste, die damit rechnet, daß mit der Qualität doch auch das Wesen mitge­
boten wird. Betont wird die Differenz u. a von F. J. Gonzales: Dialectic and 

135

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann Einsicht in das Wesen der Dinge nicht wie andere Arten von 
Wissen transferiert werden.38 Es ist nicht mittels fertiger Formu­
lierungen übertragbar.

5. Freilich: Es gibt Rettung. Auch der VII. Brief gibt Konditionen 
an, unter denen die Schwäche mündlicher Kommunikation in ge­
wissem Maße überwunden werden kann. Und diese Konditionen 
entsprechen dem, was wir durch die Interpretation unseres Motivs 
über den Umgang mit akousmata gelernt haben. Wenige Andeu­
tungen müssen hier genügen:

Erstens fordert der VII. Brief eine besondere Kompetenz der Ge­
sprächspartner für den Umgang mit Gehörtem: Die Rezipienten 
von mündlicher Information müssen mit der (gehörten) Sache ver­
wandt sein (344a-b). Ungeeignete Naturen hingegen können auch 
bei richtiger Einsicht Erkenntnis nicht erzwingen (343e-344b). Wir 
sahen: Auf eben dies will unser Motiv: ,Hören des Richtigen, Ver­
fehlen der Wahrheit' hinweisen.

Zweitens: Notwendig, damit aus Gehörtem Wissen werden 
kann, ist dauerhafter Umgang von Lehrer und Schüler (341c), ist 
ein dialektisches Frage- und Antwortspiel, sind freundschaftliche 
Tests und Widerlegungen (344b),3* vor allem aber ist richtiger Um­
gang mit den Erkenntnismitteln, d.h. man soll die Erkenntnismittel: 
sinnlich vorstellbare Bilder, Worte, Definitionen beständig anein­
ander reiben, wie es im Brief heißt (344b), bis eine Flamme der Er­

Dialogue. E vanston 1998, S. 254ff mit Anmerkungen, der die radikale zweite 
Passage als eigentliche Aussage wertet; keine Differenz sieht K. v. Fritz, 
a.a.O., S. 185; Zweifel bei Graeser, a.a.O., S. 12f. In der Tat scheint die 
Radikalität der zweiten Partie nur kontextbedingt. Der Logos kann demnach 
das Wesen einer Sache zwar nie allein, aber doch auch mit anbieten.
38 Ep. VH 341c: „pt|Tov yap oüdajiÄ; ürriv ax; oXka. pa&qpara“; dazu 
vgl. W. Kulimann: Platons Schriftkritik. In: Hennes 119, (1991), S. 4 und 
Anm. 7.
3* Ep. VH 344b: „poyu; 8e Tptßöpeva itpcx; alXqXa aurwv eKacrra ... 
'iv evjievetnv eXeyxoig eXeyxopeva Kat aveo <pdov<ov epooTiyreaiv Kai 
ajtoKpitrecTiv xpcofievtov, e^eXapv8 <pp6ve<rt<; «epi eKatrrov Kai 
Noü$“. Vgl. Kahn: Plato, S. 389. Für the Bedeutung von stjsXapye vgl. v. 
Fritz, a.a.O., S. 179f.; vgl. Kahn, a.a.O., S. 389.

136

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kenntnis aufleuchtet (343d), die sich selbst nährt und keineswegs 
aussagbar ist wie andere Weisen von Wissen4.40

Man fühlt sich an das lange Trainingsprogramm erinnert, das in 
der Politeia vorgeführt wird, wo an zentraler Stelle, eine bereits 
gefundene Definition der Gerechtigkeit mit dem Bild von der drei- 
klassigen Polis gerieben werden soll, damit als Funke das Wesen 
der Gerechtigkeit herausspringt (435a).41 Man kann vielleicht sa­
gen, daß, daß die Dialoge Augenblicksaufhahmen dieser Art von 
lebenslanger Wahrheitssuche abbilden. Da hierfür auch eine natür­
liche Verwandtschaft mit dem Gesuchten notwendig ist, ist die 
»Auswahl4 eines geeigneten Partners ein wichtiges Element der dia­
lektischen Diskussion.42

Was im VII. Brief für den Umgang mit Erkenntnismitteln gefor­
dert wird, trifft, was sich für den Umgang mit Gehörtem4 als not­
wendig erwies: Nicht die zur Formel geronnene Konklusion garan­
tiert den Besitz ihres Inhaltes, sondern der dauerhafte Prozeß ge­
meinsamer mündlich- dialektischer Auseinandersetzung über ihren 
Inhalt. Ansonsten gibt es Scheinwissen, Vergeßlichkeit und Fehl­
verhalten. Wir sehen: Kontext und Analyse passen zur dem, was 
wir als Kritik der Mündlichkeit in den Dialogen beobachtet haben. 
Es ist daher problematisch, die Aussagen des VII. Briefes von de­
nen der Dialoge isolieren zu wollen. Und fraglich scheint auch, in 
der Mündlichkeitskritik des VII. Briefes das Zeichen eines resignie­
renden, alternden Professors sehen zu wollen, der nicht mehr an 
den Erfolg mündlicher Unterweisung glaubt - wie dies bisweilen 
geschieht. Gewiß, jeder, der Vorlesungen zu halten hat und ver­
sucht, bei Prüfungen wiederzuerkennen, was man bei ihm ,gehört4 
haben will, wird Platon verstehen. Jedoch: Wie unser Motiv belegt, 
hat Platon offenbar schon früh über das Problem mündlicher Wis­
sensvermittlung reflektiert, allzu großes Vertrauen in bestimmte 

40 Bei darf man mit v. Fritz, a.a.O., 179f. an die Erfahrung denken,
daß einem nach langem Nachdenken ,ein Licht aufgeht‘.
41 Rep. 435a: „Kat (pavepäv ycvopevriv ßeßauixrai|ie9* av aürqv irap* 
Hptv auwi$“. Vgl. N. Blössner, Dialogform und Argument. Studien zu Pla­
tons .Politeia*. Mainz 1997, S. 154ff.
42 Der Partner muß tTvyysvq? toü npaypaTO^ sein (vgl. Szlezäk: Platon und 
die Schriftkritik. S. 63; Erler: Aporie, S. 266; vgl. auch Phaedr. 275e, 276e, 
rep., 535a; Platons Sokrates reflektiert dieses Prinzip im Politikos, vgl. Erler: 
Ideal und Geschichte.

137

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Formen mündlicher Wissensvermittlung kritisiert und Konditionen 
für richtigen Umgang mit akousmata zumindest angedeutet. Wie 
seine Kritik der Schriftlichkeit hat ihn auch dieses Problem immer 
begleitet.

6. Dies wird verständlich, wenn man erkennt, daß Kritik, aber 
auch die Vorschläge für einen angemessenen Umgang mit akous­
mata offenbar einen konkreten Hintergrund in der zeitgenössischen 
Auffassung vom Wert mündlicher Wissensvermittlung haben: Was 
Platon nämlich in den Dialogen illustriert und kritisiert, gehört zum 
Alltag mündlichen Wissenstransfers, sei es in der Schule, sei es in 
anderen Bereichen. Man mag an den Sophisten Hippias aus Elis 
denken, der sich seiner Fähigkeit zum Auswendiglernen rühmte.  
Merksätze und Auswendiglernen machten einen wesentlichen Be­
standteil des Unterrichtes zur Zeit Platons aus. Platons Zeitgenosse 
Isokrates macht sich zum Sprachrohr der gängigen Auffassung.  
In der Schrift An Demonicus heißt es gleichsam als Vorgabe für 
richtiges Verhalten:

43

44

45

„Es ist nicht möglich für eine Person, die nicht angefullt 
ist mit zahlreichen, feinen akousmata"’, - hier wird sogar 
das Wort verwendet - „in eine angemessenen geistigen 
Zustand zu geraten“.

Und mehr noch:

„Man solle beherzigen, daß akousmata wertvoller sind als 
Reichtum. Denn Reichtum vergeht schnell; akousmata 
aber bleiben“.46

Wir erinnern uns: Bei Platon entfliehen derartige akousmata be­
ständig oder werden vergessen. Isokrates will mit seinen Schriften 
eine Schatzkammer entsprechender Anweisungen geben (Hel. 44) - 
er stellt sich damit in der Tradition der traditionellen Dichtung. 
Man mag an Theognis, man mag aber auch an philosophisch prak­

43 Vgl. Plat: Hipp. min. 285e.
44 Vgl. Isokr.: Paneg. 30.
45 Ad Dem. 12: „ouro> 8e tr|v yv<opr|v ou Svvaxov Siate&nvai tov jit| 
noXXov koXcov <XKOuap<xT<Dv reenXtipcopevov.“
46 Ad Dem. 19: „nyou twv äKouapdrcov jtoXla itollwv xpripärcav 
Kpeirrw.“

138

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tische Maximen wie diejenigen des Demokritos denken, der davon 
überzeugt war, daß

„wenn jemand mit Intelligenz auf meine Gnomen hörte, 
dieser gute Taten vollbringen und schlechten meiden 
würde“.47

Dionysios' Verhalten soll uns offenbar eines anderen belehren. 
Auch Nikias verhält sich anläßlich der Mondfinsternis während des 
Sizilienfeldzuges so, als habe er zeitweilig vergessen, was er von 
Sokrates als Formel über Tapferkeit gehört hat.48 Schließlich wird 
man an die Pythagoreer denken dürfen. Zwar ist das Wort 
akousma im pythagoreischen Kontext erst später belegt. Doch hat 
Burkert mit Grund ihre Verwendung schon fiir das 5.Jh. angenom­
men. Jedenfalls verstanden Pythagoreer unter akousmata einen 
Wissenstransfer, der ausdrücklich ohne Beweis oder Begründung 
auskommt.49 Viele dieser akousmata stellen zudem eine Antwort 
auf eine ,Was ist...‘ Frage dar oder wollen Fragen nach dem, ,was 
man tun soll4 beantworten.50 Wir erinnern uns an Nikias oder Kri- 
tias und an die von ihnen behandelten Fragen: ,Was ist Besonnen­
heit? Was ist Tapferkeit?4. Wir erinnern uns zudem, daß sie diese 
Fragen mit als Formeln übernommene Definitionen beantworten 
wollen, und erkennen, welche Grundhaltung sie illustrieren: Sie 
sind Produkte jener Erziehung und Form von Wissensvermittlung, 
welche traditionell ist und die Platon durch eine neue Form der 
Mündlichkeit ersetzen will.51

47 Dem. 68B 35; vgl. J. Barnes: Aphorism and Argument. In: K. Robb (Hg.): 
Language and Thought in Early Greek Philosophy. La Salle 1983, S. 91-109; 
Nightingale, a.a.O., S. 139ff.
48 Vgl. Plut.: Nikias XXm.
49 Jambl. VP 82=58C4: „rj pev twv äKoixrpätcov q>tlo<nxpia dKoutrpaxa 
dvanoöatKra Kai aveu loyou.“
50 Vgl. W. Burkert: Lore and Science. Cambridge/ Mass. 1972, S. 166ff.
51 Vgl. die Metapher von Wissensvermittlung als ein ,Umfllllen‘, welche die 
von Platon abgelehnte Form des Wissenstranfers illustrieren soll, Phaedr. 235c- 
d, conv. 174d; auch Phaidros* Verhalten beschreibt diese falsche Auflassung 
(Nightingale, a.a.O., S. 135-6). Sokrates ironisiert diese, wenn er Vergeßlich­
keit oder Begierde vorgibt, vieles zu hören (Phaedr. 227d, 275a).

139

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Halten wir also fest: Unser Motiv illustriert vor dem Hinter­
grund zeitgenössischer Praxis, wie ein Philosoph mit mündlicher 
Information umgehen soll. Doch es bietet mehr: Es gehört zu jenen 
Elementen, welche den selbstreflexiven Charakter der Dialoge aus­
machen. Denn seine Aussage verhilft zu einem - wie mir scheint - 
besseres Verständnis auch von Platons schriftstellerischer Darstel­
lungskunst, z.B. der Frage, warum Platon denn überhaupt Dialoge 
schrieb. Gewiß spielt hier eine Rolle, daß Platon Sokratiker ist, 
sich in dieser Tradition sieht und sich in dieser Tradition mit Kon­
kurrenz auseinanderzusetzen hat. Unser Motiv legt jedoch einen 
weiteren Grund nahe: Wenn nicht fester Besitz, sondern beständi­
ger Umgang mit mündlicher Information den Weg zu Wissen eb­
net, wenn mündliche Traditionen, Definitionen oder Formulierun­
gen also kontextbestimmt sind und beständiger Aneignung in dia­
lektischen Gespräch bedürfen, dann kann man dies eigentlich nur 
mittels einer Gattung wie dem Sokratikos logos vorfuhren. Die 
Dialogform ist für Platon also nicht bloß didaktisch hilfreich wie 
bei Cicero oder Augustinus, sondern philosophisch notwendig, 
überwindet die angeführten Probleme zwar nicht, verleiht ihnen 
aber angemessenen Ausdruck.

Dieses Ineinander von philosophischer Theorie und poetischer 
Gestaltung läßt sich auch im einzelnen bei jenen traditionellen Mo­
tiven beobachten, mit deren Hilfe Platon seine idealisierte Welt 
mündlicher Kommunikation darstellt: Wie Odysseus oder andere 
Figuren bei Homer bemühen sich auch Platons Figuren, Berichten 
vom Gehörtem Glaubwürdigkeit zu verleihen, indem sie die Be­
deutung der Quellen und die Detailgenauigkeit ihres Berichtes her­
vorheben. Paradebeispiel hierfür ist Apollodoros zu Beginn des 
Symposiums, der einen ausgefeilten, komplizierten Bericht über die 
Überlieferung und Quellenlage dessen bietet, was er über die Ge- 
präch im Hause Agathons hörte.52

Sokrates - wir wiesen darauf hin - steht dieser Art von Beglau­
bigung eher skeptisch gegenüber. Mehr noch: In ebenjenem Dialog 
Symposium macht er vor, was er unter Beglaubigung von Gehör­
tem versteht: Denn in diesem Dialog hat auch Sokrates von Ge­
hörtem zu berichten: von der Lehre der Diotima. Gewiß, auch So­

52 Vgl. conv. 172 aff.; vgl. David M. Haiperm: Plato and the Erotics of Narrati- 
vity. In: J. C. KlaggeZ N.D. Smith (Hgg.): Methods of Interpreting Plato and his 
Dialogues (OSAPh Suppl. 1992), S. 93-129.

140

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


krates sucht das Gehörte zu beglaubigen. Doch tut er dies auf eine 
Weise, die offenbar als Kontrast zu Apollodoros‘ Vorgehen und 
damit zum traditionellen Topos gemeint ist, ein Kontrast, der sich 
an ,seinen' Vorgaben für eine richtigen Umgang mit Gehörtem 
orientiert. Weniger die Quelle selbst oder die Genauigkeit der Wie­
dergabe sind ihm von Bedeutung. Sokrates geht es um die Expli­
kation der inhaltlichen Wahrheit des Gehörten/3 Er zeichnet des­
halb nicht nur den Fortgang des Gespräches in Frage und Antwort 
nach, betont dabei seine aktive Rolle und erklärt den Gedanken des 
Gehörten. Er versucht vielmehr, die Ergebnisse mehrer, längerer 
Lehrgespräche von Lehrerin und Schüler gleichsam auf den Punkt 
zu bringen.53 54 Eine Beglaubigung also nicht durch formale Richtig­
keit des Gehörten, sondern durch inhaltliche Begründung des ge­
hörten Inhaltes: Aus einem traditionellen, literarischen wird gleich­
sam ein philosophischer Beglaubigungstopos. Und als Leitfaden 
erweist sich jene Auffassung vom richtigen Umgang mit Gehörtem, 
wie er in den Dialogen vorgeführt und im VII. Brief thematisiert 
wurde. Wir sehen: unser Motiv ,Hören des Richtigen, Verfehlen 
des Wahren' ist wichtig für Platons Philosophie und für das Ver­
ständnis seines Werkes, es ist philosophisch wie literarisch rele­
vant.

8. Eben diese Bedeutung wurde von den Platonikem der Kaiserzeit 
erkannt.  Unser Motiv wurde zu dieser Zeit Gegenstand heftiger 
Diskussionen: Gegner Platons beriefen sich auf unser Motiv - und 
Heß dabei jenen Kontext beiseite, der uns soeben beschäftigte: die 
Art wie Platon seinen Sokrates mit dieser mündlichen Information 
umgehen Heß. Bei ihnen wird Sokrates zu einem bloß passiven Re­
zipienten alter Weisheit, sozusagen wie Odysseus bei Homer. Der 
Vorwurf des Plagiats Hegt dann nahe.  Den Anhängern Platons 
hingegen war nicht entgangen, daß Sokrates eben kein bloß pas­
siver Rezpient war. Kelsos rühmt, daß Platon Gehörtes durch 
richtige Begründung zu Wissen gemacht und dadurch traditionelle 
Wahrheit gesichert habe, daß er eben nicht, wie z.B. die Christen, 

55

56

53Conv. 201d-212c.
54 Conv. 206b foita'n, dazu Th. A. Szlezäk, a.a.O., S. 257.
55 Hierzu vgl. Erler: Legitimation und Projektion.
56 Testimonien bieten H. Dörrie/ M. Baltes: Der Platonismus in der Antike, 
Band 2. Stuttgart/ Bad Cannstandt 1990, Bausteine 37.1-37.9 und 236-246.

141

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neuerungen einzufiihren versuchte.57 Und noch Proklos preist Pla­
ton, weil er traditionelle Vorstellungen alter Theologen auf philo­
sophische Grundlagen zurückgefiihrt, d.h. gehörtes Altes neu be­
gründet habe.58 Eben dieser Umgang mit akousmata verleiht nach 
ihrer Ansicht Platon seinen Vorrang unter den Weisen des Alter­
tums, ja läßt ihn in den Augen seiner Anhänger zum ersten, eigent­
lichen Philosophen werden. Wir sahen, daß dies in der Tat Platons 
Intention in Theorie und in philosophischer und literarischer Praxis 
entspricht.

57 Vgl. H. Dörrte: Die platonische Theologie des Kelsos in der Auseinander­
setzung mit der christlichen Theologie, auf Grund von Origines, c. Celsum 7, 
42ff. Nachr. Akad. Gött. 1967, 2, S. 19-55; jetzt in: H. Dörrie: Platonica 
Minora, München 1976, S. 229-262; M. Frede: Celsus philosophus Platonicus. 
In: W. Haase (Hg.): Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, ü, 36. 7, 
Berlin/New York 1994,5183-5213,5186f.
58 Vgl. Prokl., Theol. Plat. 15. p. 26,18ff. S.-W.

142

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123 - am 25.01.2026, 11:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

