
In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwürde 85

Menschenwürde?

Nach dieser emphatischen, vielleicht gegen Ende zu pathetischen

Einleitung für diesen Essay komme ich nun erneut von dem Ge-

wünschten ab, frage in einer durch das Erleben Jean Amérys gelei-

teten Dekonstruktion nochmals nach dem Begriff der Menschen-

würde, seinem Verlust, seinem Dasein als leere Phrase und seinem

möglicherweise anderen, weil wirksamen Gesicht.

Améry schrieb Jenseits von Schuld und Sühne, oder vielmehr ar-

beitete an den darin versammelten Essays seit 1964, dem Jahr des

ersten Auschwitzprozesses in Frankreich, bis diese Arbeit 1977 mit

der Veröffentlichung einer Neuauflage und eines neuen Vorwortes

endete. In diesem Vorwort spricht er direkt im ersten Satz davon,

dass die Jahre, die zwischen dem Arbeiten an diesem Buch vergan-

gen, keine guten waren.2 Der Grund ist so einfach und doch so un-

verständlich, wie er erschreckend ist. Und er gilt heute, 2021, leider

weiterhin, weswegen es mir neben dem Inhaltlichen ein politisches

Anliegen ist, seine Worte zu wiederholen – auch wenn ich mir da-

mit vielleicht zu viel herausnehme, da er es nicht mehr gut oder

schlecht heißen kann. Der Grund ist also, dass »[k]eck ein altneuer

Antisemitismus wieder sein widriges Haupt [erhebt], ohne daß er

Empörung hervorriefe«.

An dieser Stelle muss ich seinen Text erweitern, denn dies gilt

nicht nur für Deutschland, sondern für die überwältigende Anzahl

der Länder Europas, aber auch für die Staaten der USA, die Türkei

und so viele andere Länder. Und er kommt nicht allein. Der Antise-

mitismus verbindet sich mit Frauenfeindlichkeit, mit Feindlichkeit

gegen LGBTQIA*-Personen, mit klerikalem Fanatismus, mit Antizi-

ganismus und Rassismus, so wie er es schon oft getan hat, um der

Alterität und dem Pluralismus den Kampf bis auf den Tod anzusa-

gen und zu beginnen.

Also ist es nicht unverständlich, eher völlig einsichtig, dass Amé-

ry davon spricht, dass er die Würde, die Menschenwürde, zuerst in

einemEssay abtut, nicht weil er sich von ihr abwendet, sondernweil

er nicht weiß, wie er mit ihr umgehen, was sie darstellen soll. Umso

2 Vgl. Jean Améry: Jenseits von Schuld und Sühne, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Aus der Nacht in den Tag

erstaunlicher ist es dann, dass er sie aber im abschließenden Essay

seines Buches wieder aufnimmt.3 Ihr – und das sei vorweggegrif-

fen – eine grazile, geradezu anmutig schöne und kraftvolle Gestalt

gibt: das Zurückschlagen.

Den Verlust erleben, wie er es getan hat, kann nicht annähernd

dadurch eingefangen werden, wenn man ihn, wie ich es mache,

nachschreibt. Doch es ist nun nach dem Freitod Amérys, der zum

Zeitpunktmeines Schreibens 43 Jahre zurück liegt, nichtmehrmög-

lich, dass er selbst diese Abwendung und ihre Aktualität genauso

wie ihr Wiedererstarken im Zurückschlagen neu auflegt und noch

einmal seine beständig den Antisemitismus bekämpfende Stimme

erhebt.

Seinen Verlust bestimmt er im Schreiben über das Erleben der

Tortur: Hier kann ich nur ihn selbst für eine längere Passage spre-

chen lassen. Denn, wenn es um die Erfahrung geht, die er in der

Festung Breendonk gemacht hat,

[v]on dort drang kein Schrei nach Außen.4

Dann bleibt nur, ihn, seine Sprache, zu lesen:

Dort geschah es mir: die Tortur.

Wenn man von der Tortur spricht, muss man sich hüten, den

Mund zu voll zu nehmen.Wasmir in dem unsäglichen Gewölbe in

Breendonk zugefügt wurde, war bei weitem nicht die schlimmste

Form der Folter. Mir hat man keine glühenden Nadeln unter die

Fingernägel getrieben, noch hat man auf meiner nackten Brust

brennende Zigarren ausgedrückt. Nur stieß mir dort zu, wovon

ich später noch werde erzählen müssen; es war vergleichswei-

se gutartig, und es hat auch an meinem Körper keine auffälligen

Narben zurückgelassen. Und dochwage ich, zweiundzwanzig Jah-

re nachdem es geschah, auf Grund einer Erfahrung, die das ganze

Maß des Möglichen keineswegs auslotete, die Behauptung: Die

3 Vgl. ebd. S. 17.

4 Ebd. S. 53

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwürde 87

Tortur ist das fürchterlichste Ereignis, das ein Mensch in sich be-

wahren kann.5

Welche Kraft liegt in diesenWorten. Améry schafft es innerhalb die-

ser Zeile Allgemeinheit und Singularität eines Ereignisses zu ver-

knüpfen. Geht es um das, was ihm widerfahren ist, so stellt er es

als eine unter anderen dar, als Tortur in Relation zu den verschie-

denen Ausgestaltungen anderer Torturen. Er bleibt aber nicht an

diesem Punkt stehen, sondern sieht von dort die Allgemeinheit der

Tortur, als das Fürchterlichste, »was ein Mensch in sich bewahren

kann.«6 So gelingt ihm eine vermittelte Darstellung von eigenem

Erleben und der strukturellen Bedeutung, die dieses hat. In seinem

Text schreitet er folgendermaßen voran:

Es wird aber dergleichen [die Tortur, P.H.] in sehr vielenMenschen

aufgehoben, und das Fürchterliche hat keinen Anspruch auf Ein-

zigartigkeit. Man hat in den meisten Ländern des Westens die

Folter zu Ende des achtzehnten Jahrhunderts als Institution und

Methode abgeschafft. Und dennoch haben heute, zwei Jahrhun-

derte danach, noch Männer und Frauen von erlittener Tortur zu

erzählen, niemand weiß, wieviele.7

Die Tortur und die Vielheit der Möglichkeiten ihrer Gestalt in

dunklen Kellern, staubigen Höfen, hinter hohen Mauern, ent-

legenen Weiten oder eben direkt um die Ecke des Wohnhauses

im Polizeirevier vertreiben vehement den Gedanken daran, dass

es etwas bedeutet, einen vor etwas bewahrt, dass man Mensch

ist. Das Faktum, Mensch zu sein, verbürgt keinen Respekt, keine

Sicherheit, keine Unversehrtheit. Im Gegenteil verbürgt es unter

gerade bestehenden sozialen Strukturen eher, dass man in einer

bestimmten Form in Gefahr gerät, der Tortur anheimzufallen,

wenn man nicht zu denen zählt, die dem Dass des Menschseins

zumeist ihre Gestalt geben, nämlich: weiß, männlich, bürgerlich,

christlich oder agnostisch und heterosexuell zu sein. Natürlich

5 Ebd.

6 Ebd.

7 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Aus der Nacht in den Tag

gibt es noch andere Formen, andere Arten und Weisen, Mensch zu

sein, wie man explizit Mensch sein soll, wodurch zumeist nur eine

partielle Gruppe benannt wird, wobei dann sogar weiß, männlich,

bürgerlich, christlich, heterosexuell zu sein bedeuten kann, dass

man durch die Möglichkeit der Tortur gefährdet sein könnte.

Wegen dieser strukturellen Unsicherheit über das Menschsein

auf eine bestimmte Art und Weise das Andere ausschließen, ab-

schaffen, durch Folter austreiben zu wollen, hat dieser Abschnitt

von Améry immer noch nichts an Relevanz eingebüßt. Seine all-

gemeineren Aussagen zur Tortur, vor allem dazu, dass es nichts

Schlimmeres gebe, was man anderen Menschen in den Körper ein-

schreiben könne, und dass die Zahl derer, die immer noch von ihr

zu erzählen haben, immer noch zu hoch sind, stellen weiterhin Be-

schreibungen der Wirklichkeit dar.

Ich möchte noch darauf hinweisen, dass ich im Text vor diesem

hier nicht deshalb über das Bannen des Mordes und über die dar-

in liegende Grundlage für gemeinsame Akte gegen Unterdrückung

und Gewalt geschrieben habe, um beim Beenden des Mordens ste-

hen zu bleiben. Nein. Es ist ein erster Schritt in eine Welt, die sich

wie ein Wunsch darbietet, in dem der Bannspruch über den Mord

auch die Idee, die durch ihn verkörpert wird, bannt. Wodurch ver-

hindert wäre, dass der Andersartigkeit, der Alterität der Raum ge-

nommen würde. Damit die Menschenverachtung selbst ihres Rau-

mes beraubt wird, um den Raum durch Alterität und Pluralität an-

ders zu gestalten, den Raum der Menschenwürde auszuweiten.

Vorerst aber genug von diesem Wunsch und weiter im Text mit

Améry und dessen scharfem Blick auf jene alltäglichen Personen,

die zu Täter*innen werden:

Aber dann eröffnete sich fast verblüffend die Einsicht, daß die

Kerle nicht nur Ledermäntel und Pistolen haben, sondern auch

Gesichter: keine ›Gestapogesichter‹ mit verdrehten Nasen, hyper-

trophierten Kinnpartien, Pocken. Oder Messerstichnarben, wie

sie im Buche stehen könnten. Vielmehr: Gesichter wie irgendwer.

Dutzendgesichter. […]

›Wenn du sprichst‹, sagten die Männer mit den Dutzendge-

sichtern zu mir, ›dann kommst du ins Gefängnis der Feldpoli-

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwürde 89

zei. Gestehst du nicht, dann geht’s nach Breendonk, und was das

heißt, weißt du.‹ Ich wusste und wusste nicht. Jedenfalls verhielt

ich mich annähernd wie der Mann, der eine Zeitung kauft, und

redete wie vorgesehen. Sehr gerne würde ich dem mir durchaus

bekannten Breendonk entgehen und aussagen, was man von mir

zu hören wünschte. Nur leider sei mir nichts oder fast nichts be-

kannt. Komplizen? Von denen könnte ich nur die Decknamen nen-

nen. Schlupfwinkel? Aber in die wäre man ja nur nachts geführt

worden, und die genauen Adressen habe man uns niemals anver-

traut. Das aber war den Männern ein allzu geläufiges Geschwätz,

auf das einzugehen sich nicht lohnte. Sie lachten verächtlich. Und

plötzlich fühlte ich – den ersten Schlag.8

Die Dutzendgesichter, wie Améry sie verächtlich nennt, die Gesich-

ter derer, die allen gehören könnten, nichts von Grund auf Böses

in sich trugen, diese Gesichter antworteten auf seine Beteuerun-

gen, seine Aussagen, die, ob wahr oder gelogen, denselben Hori-

zont gezeitigt hätten, diese Gesichter antworteten mit dem ersten

undwohl auch den folgenden Schlägen.Damit beendete ihre Gewalt

das, was man irgendwie noch ein Gespräch hätte nennen können

und gaben der Tortur ihren Tribut: den anderen Körper.

Damit aber nicht genug, als ob dies nicht schon reichen würde,

sich eine Universalität der Menschenwürde als Irrsinn vorzustel-

len zu müssen, scheint Améry durch sein eigenes Erleben gezwun-

gen, die Tortur, ihre existenzielle Bedeutung zum gesellschaftlichen

Rahmen hin weiterzudenken, damit er das Erlebte auch nur irgend-

wie heranreicht. Denn nicht nur die Schläge sind es, die die Tortur

zur Tortur werden lassen, sondern auch ihr Kontext, die scheinba-

re Teilnahmslosigkeit und das Desinteresse der Anderen, die weder

gewalttätiger Teil noch erleidender Körper der Tortur sind und die

Abgeschiedenheit und Unverfügbarkeit der Anderen, die diese Ak-

tionen der Grausamkeit verdammen, sie – aus persönlichem Anlass

oder einem Gerechtigkeitssinn heraus, spielt keine Rolle – zu stop-

pen wünschen, aber keinen Zugang, keinen Einlass in diese Situa-

tion erhalten. Davon handelt der nächste Part Amérys:

8 Ebd. 57ff.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Aus der Nacht in den Tag

Die Öffentlichkeit zeigt sich zumeist nicht zimperlich, wenn ihr

dann und wann dergleichen Vorgänge in Polizeikommissariaten

publizistisch enthüllt werden. Äußerstenfalls gibt es einmal ei-

ne Interpellation irgendeines linksgerichteten Abgeordneten im

Parlament. Aber dann verlaufen die Geschichten im Sand; ich ha-

be noch niemals gehört, daß ein prügelnder Polizeibeamter von

seinen vorgesetzten Stellen nicht energisch gedeckt worden wä-

re. Bewirken also die simplen Schläge, die ja in der Tat ganz in-

kommensurabel sind mit der eigentlichen Tortur, fast nie weittra-

gende Echowellen im Publikum, so sind sie doch für den, der sie

erleidet, tief markierende Erlebnisse, um nicht die großen Worte

jetzt schon zu verausgaben und klar zu sagen: Ungeheuerlichkei-

ten. Der erste Schlag bringt dem Inhaftierten zu Bewusstsein, daß

er hilflos ist – und damit enthält er alles Spätere schon im Keime.

Folter und Tod in der Zelle, wovon man gewußt haben mag, oh-

ne daß freilich solches Wissen Lebensfarbe besessen hätte, wer-

den beim ersten Schlag als reale Möglichkeiten, ja als Gewisshei-

ten vorgespürt. Man darf mich mit der Faust ins Gesicht schla-

gen, fühlt in dumpfem Staunen das Opfer und schließt in ebenso

dumpfer Gewißheit: Man wird mit mir anstellen, was man will.

Draußen weiß niemand davon, und keiner steht für mich ein.Wer

zu Hilfe eilen möchte […], hier gelangt er nicht herein.9

In der Tortur steht man allein. Es gibt kein Gegenüber. Niemanden

an die*n sich gewendet werden kann. Alle Antwort des geschunde-

nen Körpers verhallen ungehört im Nichts der Gewalt, für die sie

erzwungen werden. Erzwungen an einem Ort, abgeschieden und

doch vor aller Augen. Denn die Aktion selbst, das Verschwinden-

lassen eines Menschen bleibt nie gänzlich unbemerkt, bleibt nur

dann unangeprangert, wenn die, die sich erheben könnten, es nicht

tun. Und – darin liegt die Ausweglosigkeit, der die Tortur erleben-

den Person – je länger die Tortur dauert, desto klarer scheint zu

werden, dass auch niemand sie verhindern kann, selbst, wenn es

jemand wollte. Denn mit welchem Begehr sollten sich diejenigen

Einlass verschaffen, die die Tortur beenden wollen, was gäbe es zu

9 Ebd. 60f.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwürde 91

sagen? Im Namen der Menschenwürde haltet ein? Dieser Satz wür-

de wohl an taube Ohren branden, wird er nicht als ohrenbetäuben-

des Stürmen, als Flut gegen die Gehilfen der Tortur geworfen, egal

wo sie sich befinden und damit eine Öffentlichkeit geschaffen, in

der die Tortur nicht mehr sein kann. Doch wie an diesen Punkt ge-

langen? Denn er ist nicht erreicht.

Dazu möchte ich wieder Améry sprechen lassen, da seine Wor-

te zum Ausdruck kommen lassen, welche Irrungen und Wirrungen

sich bei der Anrufung der Menschenwürde zeigen:

Es ist nur wenig ausgesagt, wenn irgendein Ungeprügelter die

ethisch-pathetische Feststellung trifft, daßmit dem ersten Schlag

der Inhaftierte seine Menschenwürde verliere. Ich muß gestehen,

daß ich nicht genau weiß, was das ist: die Menschenwürde. Der

eine glaubt, sie zu verlieren, wenn er in Verhältnisse gerät, un-

ter denen es ihm unmöglich wird, täglich ein Bad zu nehmen.

Ein anderer meint, er gehe ihrer verlustig, wenn er vor einer Be-

hörde eine andere als seine Muttersprache sprechen muß. Hier

ist die Menschenwürde an einen bestimmten physischen Kom-

fort gebunden, dort an freie Meinungsäußerung, in einem noch

weiteren Fall vielleicht an die Zugänglichkeit gleichgeschlechtli-

cher erotischer Partner. Ich weiß also nicht, ob die Menschenwür-

de verliert, wer von Polizeileuten geprügelt wird. Doch ich bin

sicher, daß er schon mit dem ersten Schlag, der auf ihn nieder-

geht, etwas einbüßt, was wir vielleicht vorläufig dasWeltvertrauen

nennen wollen. [Das heißt, P.H.] die Gewissheit, daß der andere

auf Grund von geschriebenen oder ungeschriebenen Sozialkon-

trakten mich schont, genauer gesagt, daß er meinen physischen

und damit auchmeinenmetaphysischen Bestand respektiert. Die

Grenzen meines Körpers sind die Grenzen meines Ichs. Die Haut-

oberfläche schließt mich ab gegen die fremde Welt: auf ihr darf

ich, wenn ich Vertrauen haben soll, nur zu spüren bekommen,

was ich will.10

Diese allzu menschliche Forderung nach Unversehrtheit, stärker

noch, nach einem Vertrauen darauf, dass ich nicht die einzige Per-

10 Ebd. S. 61f.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Aus der Nacht in den Tag

son bin, die meine Unversehrtheit kümmert und sie bewahrt, diese

Forderung erscheint nach dem Lesen der Worte Amérys wie eine

Absurdität, die zu erreichen nicht erhofft werden kann; nicht unter

den fortbestehenden Strukturen der Menschenverachtung: »Mit

dem ersten Schlag der Polizeifaust aber, gegen den es keine Wehr

geben kann und den keine helfende Hand parieren wird, endigt ein

Teil unseres Lebens und ist niemals wieder zu erwecken.«11

An dieser trostlosen Stelle kommt es also vor, das Weltvertrau-

en, von dem schon auf den ersten Seiten dieses Essays die Rede

war. Das Weltvertrauen richtet sich insofern an die Welt, als es ein

Vertrauen in den Umgang miteinander ist. Es ist als Erleben we-

sentlich spezifischer, als es der Begriff Menschenwürde fasst; zu-

mindest, wenn man Würde mit ihrer Erlebbarkeit nicht direkt in

Verbindung bringt. Spezifischer oder konkreter ist dasWeltvertrau-

en, weil es direkt am Verhalten der Anderen hängt, daran, uns und

unseren Körpern nur zuzumuten, was gewollt ist, was gewollt sein

kann – also kein Schlag beim Verhör auf dem Polizeirevier, keine

heiße Zigarre auf der Haut währenddessen, und auch keine sexua-

lisierten Übergriffe, schon gar keine Vergewaltigung.12 All das sind

Torturen, die nicht nur den Körper treffen, sondern in ihn eine Ab-

geschiedenheit durch totale Auslieferung einschreiben. Es bedeu-

11 Ebd. S. 63.

12 Um auf die Gräuel der letzten beiden Punkte noch expliziter zusprechen

zu kommen, sei, um nur zwei Texte zu nennen, auf das 2016 bei Nautilus

in Hamburg erschienene Buch Vergewaltigung. Aspekte eines Verbrechens von

Mithu M. Sanyal und ein Kapitel aus Virginie Despentes King Kong Theorie

mit dem Namen Impossible de violer cette femme pleine de vice (auf Deutsch,

worauf auch die Übersetzerin verweist, heißt dies: Diese lasterhafte Frau

kann man gar nicht vergewaltigen) verwiesen. Ein eindrücklich erschre-

ckender, denn wahrer Satz über den Mythos Mann aus diesem Kapitel ist

folgender: »Der Mythos Mann muss so konstruiert werden, dass er seinem

Wesen nach gefährlich, kriminell, unkontrollierbar ist […] – als könnten

die Männer sich nicht zurückhalten, als müssten sie sich irgendwo aus-

toben. Das ist ein politisch gewollter Glaube, den man uns einreden will,

kein natürlicher – triebhafter – Tatbestand.« (Virginie Despentes: King Kong

Theorie, Köln: Kiepenheuer & Witsch 2018, S. 53.)

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwürde 93

tet, eine*n von der Welt, was heißt, von den Anderen abzutrennen

und den Weg zurück zu diesen, wenn er gelingt, nicht mehr sein

zu lassen, was er war: die Gewissheit, unversehrt zu bleiben, weil –

und darauf kommt es an – die Anderen dies verbürgen.

Wie an dieser Stelle noch an Menschenwürde zu denken ist,

erschließt sich nicht direkt, es ist nicht einmal einsichtig, warum

dieses Konzept wieder auf den Plan kommen sollte. Vielleicht, und

das ist der Weg, den ich zu gehen gedenke, weil die Würde zu-

rückzuerlangen, sie und damit sich selbst und das Vertrauen in die

Welt wiedererstarken zu sehen, ein wirksames politisches Mittel,

ein Rahmenwerk sein kann, das ein Erleben ermöglicht, das davor

untergegangen erscheint. Damit wäre es dann keine Wiedergeburt

desWeltvertrauens nach seinem Verlust, sondernmaximal eben ein

Wiedererstarken, ein Moment der Grazie, insofern als das Erleben

des Wiedererstarkens, dieses Weltvertrauen in den Momenten, in

denen die Hegemonie kippt, die politischen Akte genau das sind,

was sie sein müssen, um dieses Vertrauen zurückzugeben, die spe-

zifischen Formen von Unterdrückung, Unrecht oder Ausbeutung zu

entkräften.

Dabei geht es, da es um Vertrauen geht, um ein Gefühl. Es geht

um ein Gefühl, das bestimmt werden kann als das Erleben, Anderen

nicht egal zu sein, eine Bedeutung in der eigenen Unversehrtheit

zu haben, und das könnte vielleicht Würde genannt werden. Es ist

dabei mehr als der Moment, in dieser oder jener Rolle anerkannt zu

werden,mehr als vermittelt zu bekommen, dass die eigene Position

von Wert ist. Vielmehr ist es das Gefühl, angenommen zu sein als

die inkohärente Pluralität an Kontexten und Verbindungen, die wir

je selbst sind. Oder anders ausgedrückt, wie wir es seit mehreren

Texten nicht müde werden, zu wiederholen: Wir sind Andere und

das nicht allein für uns selbst, sondern als Andere unter Anderen.

Mit seiner Frage: »Was ist Würde überhaupt?«13 komme ich nun

ein abschließendes Mal in diesem Text zu einer längeren Passage

von Jean Amérys Worten zurück:

13 Améry: Jenseits von Schuld und Sühne, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Aus der Nacht in den Tag

Man kann es versuchen mit einer Umkehrung der weiter oben

vollzogenen Identifizierung von Entwürdigung und Todesdro-

hung. Wenn ich recht überlegte, daß der Würdeentzug nichts

anderes war als potenzieller Lebensentzug, dann müßte Würde

das Recht auf Leben sein.14

Das ist sie also, dieWürde: das Recht auf Leben, und zwar das durch

die Sozialität verbürgte Recht auf Leben, zu dem dann auch ein Ver-

trauen gehören muss, dass dieses Recht tatsächlich besteht. Denn

Améry schreibt nicht nur über eine subjektive Einstellung zur Welt,

was aller Beschreibung der erlebten Gräuel die Zähne ziehen, sie

von einem strukturell ermöglichten und fortgeführten System tren-

nen würde. Nein, er bestimmt sich und sein Erleben der Tortur, im

Rahmen der Öffentlichkeit, die es nicht interessiert und es somit

ermöglicht, im Rahmen derjenigen, die es verhindern wollen, aber

ohne Zugang, ohne eine überwältigendeMenge an Anderen es nicht

können, auch im Rahmen derjenigen, die die Gewalt verüben, und

damit im Rahmen von Strukturen, die das Recht auf Leben für be-

stimmte Gruppen entzogen haben. Geht es im Umkehrschluss nun

also um das Recht auf Leben, dann geht es um eine andere Gesell-

schaft, in der das Weltvertrauen wiedererstarkt, weil es von Ande-

ren verbürgt werden kann.

Worauf es dabei ankommt, führt Améry wie folgt aus:

Auch habe ich am Ende wiedererlernt, was ich und meinesglei-

chen oft vergessen hatten und worauf es mehr ankam als auf mo-

ralische Widerstandskraft: zurückzuschlagen.

Ich sehe vor mir den Häftlingsvorarbeiter Juszek, einen polni-

schen Berufsverbrecher von schreckenerregender Rüstigkeit. Der

schlug mich einmal in Auschwitz einer Bagatelle wegen ins Ge-

sicht, so war er es gewohnt zu verfahren mit allen Juden, die sei-

nem Kommando unterstanden. In diesem Augenblick, ich fühlte

es mit durchdringender Schärfe, war es an mir, einen Schritt wei-

terzugehen in meinem langandauernden Berufungsprozeß ge-

gen die Gesellschaft. Ich schlug in offener Revolte den Vorarbeiter

Juszek meinerseits ins Gesicht: meine Würde saß als Faustschlag

14 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Tag. Der Schein der Grazie und die Menschenwürde 95

an seinem Kiefer – und daß dann am Ende ich, der körperlich

viel Schwächere, es war, der unterlag und heillose Prügel bekam,

hatte keine Bedeutung mehr.15

Zurückschlagen, das: eine grazile, geradezu anmutig schöne und

ebenso kraftvolle Gestalt wiedererstarkten Vertrauens in die Be-

deutung der eigenenWürde, in die Welt mit Anderen.

15 Ebd. S. 157f.

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016 - am 14.02.2026, 07:37:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461433-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

