
INTRODUCCIÓN

En Ecuador, hacia 1984, el sacerdote católico Agustín Bravo Muñoz proclamó

la Revolución del Poncho. Con este “nombre de pila”, el vicario general de la

diócesis de Riobamba bautizó a la “pastoral liberadora” del obispo Leonidas

Proaño, cabeza de la Iglesia Católica de la provincia de Chimborazo entre 1954

y 1985.1 La Revolución del Poncho describía el proceso de “liberación del indio”

y “del pueblo oprimido”, quienes gracias al trabajo de una “Iglesia compro-

metida” habían empezado a buscar una salida a su situación de marginación

mediante la organización y el aprecio de ‘su cultura’.2 El obispo ecuatoriano,

famoso con apodos como “obispo de los indios”, “taita Proaño”, el “obispo ro-

jo” u “obispo de los pobres”,3 pasó a la historia como figura carismática de

la teología de la liberación, la corriente teológica y de activismo católico que

se desarrollaba y se difundía entre clérigos y laicos católicos a partir de los

años sesenta en América Latina. Como precisa Bravo Muñoz en su artículo

“La buena nueva de la revolución del poncho”, publicado en una revista italia-

na de historia del cristianismo, la obra de Monseñor Proaño es “una Iglesia

1 La diócesis de Riobamba abarca todo el territorio de la provincia de Chimborazo (6.500

km2).

2 Según Enrique Rosner, sacerdote alemán y autor de varios textos sobre Leonidas Pro-

año, Bravo Muñoz utilizó por primera vez el término en un ensayo sobre el 30 aniver-

sario del obispo (1984). Enrique Rosner, ed. Revolution des Poncho: Leonidas Proaño – Be-

freier der Indios (Frankfurt am Main: Verlag Josef Knecht, 1991), 18. Un artículo con el

título “La buena nueva de la revolución del poncho” recién se publicó en 1997: Agustín

Bravo Muñoz, “La buena nueva de la revolución del poncho”, Cristianesimo nella storia

18 (1997). Este artículo se basa en una ponencia sobre Proaño que Bravo dio en 1995 en

São Paulo en la Conferencia General de la Comisión para el Estudio de la Historia de

las Iglesias en América Latina y el Caribe.

3 “Obispo de los pobres”, por ejemplo, en el diario suizo alemán Neue Zürcher Zeitung,

Oswald Iten, “Ecuadors Indianer erwachen” (Los indios del Ecuador despiertan), No.

56, 4.3.1992 (FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Repensar la Revolución del Poncho

de Poncho para los hombres de poncho”. Aquellos “hombres de poncho”, co-

mo deja claro el religioso y estrecho colaborador del obispo, “no son única y

exclusivamente los indios con su poncho de indio: son todos los pobres, los

oprimidos, los inermes, los indefensos, los insignificantes: ¡los pequeñuelos

de Jesús!”4

En esta narrativa de la Revolución del Poncho, los movimientos sociales

cada vez más visibles desde los años setenta, y especialmente el movimiento

indígena que se iba consolidando hacia inicios de los ochenta, representa-

ron la culminación de un proceso de “concientización” iniciado por la iglesia.

También el obispo Proaño, en 1986, difundió este mensaje central de la Revo-

lución del Poncho, cuando manifestó que el “fenómeno organizativo indígena

es el resultado, en parte, de la conciencia adquirida por los mismos indígenas,

gracias principalmente a la labor de promoción humana de la Iglesia […]”.5 Un

año más tarde, cuando fue galardonado con el título Doctor Honoris Causa en

la Universidad alemana del Sarre (Saarland), Proaño expresó ante un público

internacional que:

[…] los indios de la provincia de Chimborazo (Diócesis de Riobamba), los in-

dios del Ecuador (más de tres millones), han comenzado a desatar su len-

gua, han comenzado a recuperar su palabra, han comenzado a caminar, han

comenzado a organizarse y a realizar acciones que puedan convertirse en ac-

ciones de trascendental importancia para ellos, para los países de América,

para muchos países del mundo.6

De hecho, solo tres años después, la revista ecuatoriana Punto de Vista repor-

tó el “victorioso levantamiento indígena”, manifestando que “los indios prot-

agonizaron un levantamiento que sin duda [iba a tener] hondas repercusiones

sociales y políticas”.7 El 28 demayo de 1990, un grupo de indígenas—respald-

ado por sectores de la Iglesia Católica— se tomó la Iglesia de Santo Domingo

4 Bravo Muñoz, “La buena nueva de la revolución del poncho”, 92, 93.

5 “Plan Nacional de Pastoral Indígena”, Departamento de Pastoral Indígena, 22.2.1986

(FDD, Notas Reuniones A.1.NR35).

6 Heide El Sioufy-Bauer, ed. Reden und Vorträge aus Anlass der Verleihung der Würde eines

Doktors der Philosophie ehrenhalber an Bischof Monseñor Leonidas E. Proaño am 26. Okto-

ber 1987, vol. 28, Saarbrücker Universitätsreden (Saarbrücken: Universitätsdruckerei,

1988), 26.

7 “Cachos, pitos y bocinas vuelven a sonar”, Punto de Vista, Año 9, No. 11, 11.6.1990: 2

(PUCE, 330.986605P969v301-350).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 11

en el Centro Histórico de Quito. Fue el inicio del primer alzamiento indígena

a nivel nacional: el Levantamiento Indígena del Inti Raymi.

En los primeros días de junio, cientos demiles de indígenas bloquearon las

calles de las principales ciudades del país y las carreteras de la Sierra, causan-

do un desabastecimiento de alimentos en los mercados. Como se ha sosteni-

do ampliamente en la literatura, este evento marcó el comienzo de una nueva

era de presencia política indígena en el Ecuador.8 Durante un largo proce-

so de unificación en las décadas anteriores se conformaron organizaciones

regionales (ECUARUNARI y CONFENAIE) y en 1986 una organización nacio-

nal, la Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE).

Con la CONAIE se logró unir a los indígenas tanto de la Sierra como de las

otras regiones del país en uno de los movimientos indígenas más imponentes

de América Latina. En el levantamiento del 1990, los protagonistas indígenas

exigieron, entre otras demandas, la solución de los conflictos de tierras y el

reconocimiento del Ecuador como estado plurinacional.9

Las “acciones de importancia trascendental”, como anunció el obispo Pro-

año en la cita, sacudieron a un país cuyos habitantes indígenas habían sido

percibidos en la opinión pública como letárgicos, subdesarrollados, y que, a lo

mucho, podían llegar a provocar revueltas locales insignificantes. A la luz de

estos acontecimientos, ¿fueron los padres de una iglesia liberadora testigos

de los frutos de su compromiso con ‘los pobres’? O, en otras palabras, ¿triunfó

la Revolución del Poncho en junio de 1990?

Tomando como punto de partida la noción de la Revolución del Poncho,

el presente trabajo de investigación se dedica al análisis de dos fenómenos

8 Para nombrar algunos: SegundoMoreno Yánez y José Figueroa, El levantamiento indíge-

na del Inti Raymi de 1990 (Quito: Abya Yala, 1992); Diego Cornejo Menacho, ed. Indios.

Una reflexión sobre el levantamiento indígena de 1990 (Quito: Ildis & Abya Yala, 1992); Ro-

dolfo Stavenhagen, “Indigenous Organizations: Rising Actors in Latin America”, CEPAL

Review 62 (1997): 66.

9 Según Philipp Altmann o Luis Macas (entonces presidente de la CONAIE), fue la CO-

NAIE que coordinó la toma de la Iglesia de Santo Domingo, según Fernando Guerre-

ro y Pablo Ospina, fue principalmente la Coordinadora de Conflictos Agrarios. Philipp

Altmann, Die Indigenenbewegung in Ecuador: Diskurs und Dekolonialität (Bielefeld: tran-

script, 2014), 138; Luis Macas, “El levantamiento indígena visto por sus protagonistas”,

en Indios. Una reflexión sobre el levantamiento indígena de 1990, ed. Diego Cornejo Mena-

cho (Quito: Ildis & Abya Yala, 1991), 30; Fernando Guerrero y Pablo Ospina, “El poder de

la comunidad: Ajuste estructural y movimiento indígena en los Andes ecuatorianos”,

(Buenos Aires: CLACSO, 2003), URL: http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/201101

20124937/guerrero.pdf.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/becas/20110120124937/guerrero.pdf


12 Repensar la Revolución del Poncho

que tuvieron lugar en Ecuador entre los años 1960 y 1990: el compromiso de

actores religiosos con ‘los hombres de poncho’ y la formación del movimiento

indígena. Partiendo de la pregunta principal, que gira en torno a cómo estos

dos fenómenos —en el caso de los Andes centrales de este país— estaban in-

terconectados, se quiere mostrar que la narrativa de la Revolución del Poncho

ha creado un mito en torno al ‘libertador de los indios’, y más generalmente,

a la iglesia liberadora en Ecuador.

Ya durante los últimos años del obispado de Proaño, y sobre todo después

de su fallecimiento en 1988, laicos y religiosos simpatizantes con la teología de

la liberación, tanto ecuatorianos como de otros países – sobre todo europeos –

retomaron la Revolución del Poncho como discurso de memoria; como inter-

pretación retrospectiva del “despertar” de los indígenas ecuatorianos de su

“sueño de siglos”10. Como ha indicado la teóloga feminista Marcella Althaus-

Reid, la corriente de la teología de la liberación está rica en leyendas, “porque

la creación de leyendas formaba parte del proceso de entender el nuevo pensa-

miento teológico proveniente del Sur.”11 En este trabajo se argumenta que las

leyendas creadas alrededor de la teología de la liberación van a la par con las

leyendas creadas alrededor de sus representantes más famosos. Por lo tanto,

el mito de la Revolución del Poncho necesita una revisión.12

10 Aparte de Rosner (op. cit.), explícitamente en: François-Xavier Tinel, “El papel de la

Iglesia Católica en la ‘revolución del poncho’”, en Las voces del silencio. Procesos de resis-

tencia de los indígenas de Chimborazo durante el gobierno de León Febres Cordero: 1984-1988,

ed. François-Xavier Tinel (Quito: Flacso & Abya Yala, 2008); Giovanni Ferrò, Taita Pro-

año. El caminar de un obispo entre los indios del Ecuador (Quito: Fundación Pueblo Indio

del Ecuador, 2010), 80. Originalmente, la expresión “los indígenas despertaron de su

sueño de siglos” es de Proaño. Lo dijo con referencia a las Escuelas Radiofónicas Po-

pulares, una iniciativa promovida en 1962 para la alfabetización y evangelización en

la zona rural. Leonidas Proaño, Creo en el hombre y en la comunidad (Quito: Corporación

Editora Nacional, 1989), 87.

11 Marcella Althaus-Reid, “Gustavo Gutiérrez Goes to Disneyland: Theme Park Theologies

and the Diaspora of the Discourse of the Popular Theologian in Liberation Theolo-

gy”, en Interpreting Beyond Borders, ed. Fernando Segovia (Sheffield: Sheffield Academic

Press, 2000), 38.

12 Esta tesis forma parte del proyecto “Von der Mission zur Kooperation. Der Einfluss

der Befreiungstheologie auf die Entstehung und Transformation sozialer Bewegungen

in Ecuador und Peru (1960er-1980er Jahre)”, financiado por el Fondo Nacional Suizo

(Schweizerischer Nationalfonds) y dirigido por Prof. Dr. Christian Büschges, Universidad

de Berna. Este amplio proyecto sobre la teología de la liberación y los movimientos so-

ciales latinoamericanos incluye la tesis doctoral de Noah Oehri, dedicándose al depar-

tamento de Puno, Perú, como también dos tesis demaestría, de Pascale Kälin (Bolivia)

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 13

Con la convocatoria al Concilio Vaticano II (1962-1965) por el papa Juan

XXIII, la Iglesia Católica inició una etapa de cambio. Bajo el leitmotiv del ag-

giornamento, se elaboraron reformas eclesiásticas que buscaron un acercami-

ento de la institución católica al mundo actual, abriéndose al diálogo, al en-

frentamiento de los problemas concretos de los hombres y promulgando nue-

vas prácticas pastorales. Es en este contexto que sectores de la Iglesia Católica

empezaron a desarrollar la teología de la liberación: una corriente teológica

de orientación política y activista que lucha por la justicia social. En la era

posconciliar, para el comienzo de la teología de la liberación a nivel latinoame-

ricano, fue clave la II Conferencia General del Episcopado Latinoamericano

(CELAM) en Medellín (1968) donde se elaboró la opción por los pobres como

núcleo de una reorganización pastoral. En la Sierra del Ecuador, la misión

liberadora de la iglesia se manifestó principalmente en el trabajo de agen-

tes pastorales en comunidades campesinas, caracterizadas por una población

mayoritariamente indígena. Contribuir a la superación de su exclusión social

y construir una ‘propia’ iglesia indígena se convirtió en el objetivo final de las

iniciativas de los clérigos y laicos católicos.

Estas reformas eclesiásticas llegaron en una época de gran agitación social

y política en el subcontinente latinoamericano. En sus observaciones de 1963,

el historiador británico, Eric Hobsbawm, designó a América Latina como la

“región más explosiva del mundo”, donde los “pobres y oprimidos” se levan-

tan para derrocar radicalmente el sistema político existente.13 En la segunda

mitad del siglo XX, las revoluciones de Cuba (1959) y más tarde Nicaragua

(1979), impactaron a observadores, políticos, activistas y científicos más allá

de la región. La revolución cubana dominó los debates políticos de los años

60 y 70 en América Latina y el peligro de que “Cuba se repitiera” fue, de acuer-

do con la situación de confrontación durante la Guerra Fría, considerado por

las fuerzas políticas gobernantes una de las mayores amenazas de la época.

La omnipresencia de ‘la revolución’ engendró, por un lado, una nueva imagen

y Marcel Burmeister (Colombia), que examinan los vínculos entre la teología de la li-

beración y la cooperación internacional para el desarrollo. Véase además: Christian

Büschges, “Dossier: 50 años de la Teología de la Liberación”, Iberoamericana XVIII, no.

68 (2018).

13 En este trabajo, todas las citas originales en inglés, alemán o francés son traducidas al

castellano por la autora. Eric Hobsbawm, Viva la revolución: On Latin America, ed. Leslie

Bethell (London: Little, Brown, 2016), 43. La cita proviene de un artículo en el semanal

de la BBC “The Listener”, 2.5.1963.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Repensar la Revolución del Poncho

del enemigo y constituyó una importante base narrativa para la propagan-

da política dentro y fuera de América Latina. Por otro lado, Cuba representó

un modelo a seguir que inspiró esfuerzos de movilización en las diferentes

sociedades latinoamericanas.

En el Ecuador de los años sesenta y setenta, la izquierda no logró tomar

el poder. Según el historiador Germán Rodas Chávez, faltó la unidad de las

organizaciones populares y las masas no apoyaron las propuestas de “una se-

rie de grupos militantes [que] querían hacer la revolución”. Sin embargo, los

intentos de las dictaduras militares desde 1963 y las actividades de la CIA para

“destruir la izquierda radical” no consiguieron derrotar el “sueño de construir

la utopía, de edificar una sociedad más humana.”14 Considerando que el ries-

go de revueltas y la influencia comunista, especialmente entre los sectores

campesinos, era muy alto, los gobiernos militares propagaron una serie de

programas para apaciguar a ‘los campesinos rebeldes’.

Su afán de modernización económica no sólo se enfocaba en la orienta-

ción hacia la exportación —primero de bananos y luego de petróleo— sino

que englobaba también reformas en el sector agrario, pues la agricultura ha

constituido la fuente de ingresos para la mayoría de la población rural. Las re-

formas agrarias de 1964 y 1973, diseñadas entre otras cosas para la superación

del régimen de hacienda, no cumplieron las expectativas de los agricultores

sin tierra y por eso, son consideradas factores decisivos para la organización

y movilización de los sectores campesinos e indígenas.

Dentro de este panorama de disturbios políticos y sociales desde los años

sesenta, la jerarquía de la Iglesia Católica de América Latina —y la iglesia

ecuatoriana no fue una excepción— en línea con las políticas públicas, trató

de evitar que la revolución conquistara el subcontinente. Al mismo tiempo,

con la corriente de la teología de la liberación, sectores de la iglesia decididos

a llevar a la práctica las reformas eclesiásticas, tomaron el ambiente revolu-

cionario como oportunidad para hacer demandas por un cambio radical de

las estructuras socioeconómicas existentes.

En vista de la tensa situación política y de los desarrollos contradictorios

en el seno de la iglesia, el argumento que se plantea aquí es que la narrativa de

la Revolución del Poncho no puede ser reproducida sin hacerse la pregunta:

¿qué significa cuando sacerdotes o un obispo de la Iglesia Católica hablan de

14 Germán Rodas Chaves, La Izquierda Ecuatoriana en el siglo XX. Aproximación Histórica

(Quito: Abya Yala, 2000), 15, 75, 76, 125, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 15

una revolución?15 En este sentido, repensar la Revolución del Poncho significa

indagar críticamente los vínculos entre la Iglesia Católica y los movimientos

sociales en la segunda mitad del siglo XX, y a partir de ello, cuestionar la

percepción del surgimiento de movimientos étnicos como resultado de un

enfoque pastoral en los indígenas. Además, teniendo en cuenta que el mito

de la Revolución del Poncho se alimenta de la visión común de la teología de

la liberación como movimiento revolucionario, es necesario preguntarse qué

tipo de cambio —o de revolución— podía realizarse en compatibilidad con

valores católicos.

Hipótesis e interés de comprensión

A pesar de ser Leonidas Proaño el representante más prominente y destacado

del catolicismo liberacionista del Ecuador, el acercamiento a su persona ha si-

do enaltecedor. Para una desmitificación de la figura del obispo de los indios,

y más generalmente, de la forma de tratar el tema de la teología de la liber-

ación en Ecuador, este trabajo mira más allá de Proaño y, por consiguiente,

de la provincia de Chimborazo. Se argumenta que solo la inclusión de otros

actores, como sacerdotes diocesanos, mujeres religiosas, misioneros y misio-

neras, activistas de base, grupos cristianos de orientación política, agentes

de desarrollo, entre otros, permite distanciarse del relato uniforme y elaborar

un panorama amplio y transnacional de las manifestaciones concretas de un

activismo católico en la Sierra ecuatoriana. Aparte de la provincia de Chimbo-

razo —con la mayor disponibilidad de fuentes— se toman en consideración

actores y sucesos en las provincias de Pichincha, Cotopaxi, Tungurahua y Azu-

ay. Sobre todo, las referencias a las diócesis de Latacunga (Cotopaxi, 2.1.2) y

de Ambato (Tungurahua, 2.3.2), permiten ilustrar que los procesos de renova-

ción eclesiástica y movilización social no se limitaban a Chimborazo y que hay

que tomar en consideración una serie de colaboraciones interprovinciales.

15 Proaño, por ejemplo, lo dijo en 1983 en una entrevista con el diario español El País.

“Estoy entre quienes buscan la revolución, un cambio radical pacífico”, por Francesc

Valls, 9.9.1983 (FDD, Artículos en Publicaciones Periódicas, A.5. PP25). Para una dis-

cusión del término revolución en el contexto analizado, véase: Andrea Heidy Müller,

“Kirche, Ethnizität und Mythos. Die ‘Revolution des Poncho’ in Ecuador (1960-1990)”,

Archiv für Sozialgeschichte 59 (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Repensar la Revolución del Poncho

Con respecto a los actores eclesiásticos hay que precisar que este estudio

se limita a la Iglesia Católica. A pesar de que, justamente en la provincia de

Chimborazo las iglesias protestantes crecieron considerablemente en la época

estudiada, se estima que una ampliación a los actores protestantes rebasaría

los límites de este trabajo. Sin embargo, el papel de los protestantes se incluye

en varios lugares para entender el contexto o un conflicto concreto.

El acercamiento crítico a la Revolución del Poncho no niega el papel de

sectores católicos en la formación y transformación del movimiento indígena

en Ecuador. Al contrario, esta tesis parte de la hipótesis de que actores eclesi-

ásticos y laicos relacionados a la Iglesia Católica, con sus prácticas y discursos,

participaron significativamente en los esfuerzos organizativos del movimien-

to indígena. Se quiere mostrar que la idiosincrasia del activismo católico en

el caso concreto de la región andina del Ecuador consistió en propulsar un

cambio de orientación ideológica de las organizaciones que llevaban a cabo

principalmente una lucha por la tierra, y que veían en ‘el campesino’ un actor

esencial, hacia la constitución de un movimiento que se autodenominó in-

dígena. Se considera que diferentes contextos y coyunturas —tanto dentro de

la iglesia como afuera y a nivel local, regional y transnacional— favorecieron

la elaboración de un concepto de cultura indígena que sirvió de modelo para

el trabajo pastoral.

Este trabajo supone, además, que el énfasis en ‘la’ identidad indígena por

parte de los sectores católicos tiene que comprenderse como reacción a cir-

cunstancias locales, nacionales y transnacionales que obligaron a la institu-

ción eclesial a afirmar su posición dentro de una sociedad cambiante. Algunas

de estas circunstancias serían el éxito de la yamencionada revolución cubana,

las leyes de reforma agraria, la falta de sacerdotes y la expansión del protes-

tantismo. Se argumenta, por lo tanto, que la concentración del trabajo pas-

toral en la zona andina, la consiguiente elaboración de una pastoral indígena

y la propagación de lo étnico, no reflejan simplemente la adopción de las re-

formas eclesiales, sino también una estrategia de misión católica para man-

tener una posición de poder. Esta misión se desarrolló dentro de un espacio

altamente impugnado por varios grupos de interés y sumamente conflictivo

por disputas sobre tenencia de la tierra y marginación social.

Otra pista de análisis se centra, necesariamente, en la recepción de es-

ta orientación pastoral descrita arriba. La pregunta es por qué y cuándo las

organizaciones locales, regionales y nacionales consideraron que una repre-

sentación específica de lo indígena podría ser un rasgo central en sus luchas.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 17

La hipótesis es que este proceso de la etnicización de lo político16 se tiene que

entender como contestatario, no concluyente, no lineal y creativo. Se supone

que en el emergente movimiento indígena los conceptos de etnicidad y cla-

se no fueron excluyentes y separados, sino complementarios. En general, se

parte de la idea de que diferentes discursos se superponían y que no existía

uniformidad dentro del movimiento indígena, ya que tampoco existía ‘una

masa indígena’ —como muchas veces fue planteado por los discursos eclesi-

ásticos que aquí se analizan—.

Finalmente, el marco temporal de este estudio —los años 50, 60, 70 y 80

del siglo XX— permite incluir aspectos relevantes sobre el papel histórico de

la institución religiosa que también se refieren al período anterior a las re-

formas. En concreto, se ha decidido empezar en el año 1955 para mostrar que

el interés por el ‘problema indígena’ tiene que ser identificado como el con-

tinuo de un indigenismo eclesiástico a nivel de toda la jerarquía eclesial. En

otras palabras, se argumenta que la preocupación por ‘los hombres de pon-

cho’ no es un resultado únicamente de las reformas eclesiásticas, y que no se

limitaba a clérigos y laicos inspirados en la teología de la liberación. De todos

modos, este enfoque en ‘el indio’ cambió con el tiempo y, dependiendo de la

orientación de los obispos diocesanos, las soluciones propagadas para mejo-

rar las condiciones de vida de estos sectores de la sociedad se diferenciaron

considerablemente.

La perspectiva histórica de este estudio, finalmente, permite cuestionar

la percepción de que los indígenas, gracias al trabajo pastoral de la iglesia de

Riobamba “despertaron de su sueño de siglos”. Como ya fue constatado por

el antropólogo Barry Lyons, la idea del ‘despertar’ ignora que “los campesinos

indígenas estaban resistiendo las condiciones opresivas de las haciendas an-

tes de la teología de la liberación, y que sus acciones pueden haber influido

en la evolución de la diócesis y su obispo”.17 En este trabajo, la representación

de ‘los indígenas’ como una sociedad estática y receptora de ayuda externa,

es revisada, tratando de incluir procesos de negociación o relaciones de po-

16 Christian Büschges, “Politicizing ethnicity – ethnicizing politics. Comparisons and ent-

anglements, en Ethnicity as a Political Resource. Conceptualizations across Disciplines, Re-

gions, and Periods, ed. University of Cologne Forum “Ethnicity as a Political Resource”

(Bielefeld: transcript, 2015).

17 Barry J. Lyons,Remembering theHacienda.Religion,Authority andSocial Change inHighland

Ecuador (Austin: University of Texas Press, 2006), 263.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Repensar la Revolución del Poncho

der existentes en los intercambios entre los feligreses indígenas y los agentes

pastorales en consideración. 

Ilustración 1: La provincia de Chimborazo con sus diez cantones 

 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 19

Estado de la cuestión

Esta tesis se construye sobre una amplia historiografía que aborda el activis-

mo católico y la teología de la liberación, como también la movilización social

de las décadas de los sesenta, setenta y ochenta del siglo XX. A continuación,

y sin pretender ser exhaustivos, se presentarán trabajos que han demostrado

ser particularmente relevantes para la contribución de este estudio.

La revisión bibliográfica se divide en dos partes: en primer lugar, la histo-

riografía sobre la teología de la liberación que permite desarrollar el concepto

de activismo católico aplicado en este trabajo, y, en segundo lugar, una revi-

sión y discusión de la literatura que se dedica a las movilizaciones sociales y

el activismo católico en el caso concreto del Ecuador.

Sobre activismo católico y la teología de la liberación

A partir de finales de los años 60 del siglo XX, sectores de la Iglesia Católica de

América Latina desarrollaban la corriente teológica reformista que hoy se co-

noce como teología de la liberación. Entre sus características más destacables

están su orientación hacia los problemas sociales, los sectores más desfavore-

cidos de la sociedad y el énfasis en el compromiso de los cristianos a favor del

socialismo. Con su orientación práctica, la teología de la liberación se plan-

tea el objetivo de lograr un cambio social a través de acciones concretas por

encima de la reflexión sobre los principios teológicos. Lo nuevo de la opción

por los pobres, un principio central de esta corriente, no era tanto el hecho de

que la Iglesia Católica empezó a preocuparse por la pobreza —pues a través

del principio de la caridad lo ha hecho desde siempre— sino la exigencia de

actuar decisivamente a favor de la justicia, y con eso, inevitablemente, tomar

posiciones políticas.

El objetivo de este trabajo de investigación no es contar la historia de la

teología de la liberación en América Latina o analizar su fundamento teológi-

co. Estas tareas ya han sido abordadas abundantemente por sociólogos, po-

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Repensar la Revolución del Poncho

litólogos o filósofos,18 y mucho más, por los mismos clérigos y teólogos ca-

tólicos que se identifican con esta corriente.19 Por otro lado, existe también

un canon de literatura crítica que se ha enfocado en los límites de la opción

por los pobres,20 o que ha declarado posiciones en contra de esta orientación

teológica.21 Además, la teología de la liberación es tema de varios volúmenes

de historia de la Iglesia22 y biografías sobre actores famosos de la época.23

Debido a la preponderancia de obras publicadas por simpatizantes de la cor-

riente liberacionista, se evidencia un vacío en el acercamiento a este fenó-

18 Para nombrar algunos: Christian Smith, The Emergence of Liberation Theology. Radical

Religion and Social Movement Theory (Chicago: The University of Chicago Press, 1991);

Edward L. Cleary, Crisis and Change: The Church in Latin America Today (Maryknoll: Or-

bis Books, 1985); Enrique Dussel, Ethics and the Theology of Liberation (Maryknoll: Orbis

Books, 1978); Silvia Scatena, In Populo Pauperum: la Chiesa Latinoamericana dal Concilio a

Medellín (1962-1968) (Bologna: Società editrice Il mulino, 2007).

19 Gustavo Gutiérrez, Teología de la liberación. Perspectivas (Lima: Centro de Estudios y Pu-

blicaciones, 1971); Hugo Assmann, Teología desde la praxis de la liberación (Salamanca:

Ediciones Sígueme, 1976); Leonardo Boff y Clodovis Boff, Salvation and Liberation (Ma-

ryknoll: Orbis Books, 1984).

20 Carlos David Castro-Gómez, “La opción por los pobres: análisis crítico de sus posibili-

dades y limitaciones en un mundo globalizado”, en ¿El reino de Dios es de este mundo? El

papel ambiguo de las religiones en la lucha contra la pobreza, ed. Genaro Zalpa y Hans Egil

Offerdal (Bogotá: Siglo de Hombre Editores & CLACSO, 2008); Michael Novak,Will it

liberate? Questions about Liberation Theology (New York: Paulist Press, 1986); Paul Euge-

ne Sigmund, Liberation Theology at the Crossroads: Democracy or Revolution? (New York:

Oxford University Press, 1990).

21 Siendo una crítica famosa aquella que publicó el cardenal Joseph Ratzinger en el con-

texto de una controversia con Leonardo Boff. Joseph Ratzinger, Instrucción sobre algu-

nos aspectos de la Teología de la Liberación (Bogotá: [editor no identificado], 1984); véase

también: Pierre Bigo, Débat dans l’Eglise: théologie de la libération (Mareil-Marly: Aide à

l’Eglise en Détresse, 1990); Roger Vekemans, Teología de la Liberación y Cristianos por el

Socialismo (Bogotá: CEDIAL, 1976).

22 JohannesMeier y Veit Strassner, Lateinamerika undKaribik, vol. 6, Kirche undKatholizis-

mus seit 1945 (Paderborn: Schöningh, 2009); Enrique Dussel, Die Geschichte der Kirche

in Lateinamerika (Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag, 1988).

23 Entre otros: Johannes Meier y Stefan Herbst, eds., Die Armen zuerst! 12 Lebensbilder la-

teinamerikanischer Bischöfe (Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag, 1999); Ferrò, Taita Pro-

año; RobertoMorozzo della Rocca,Oscar Romero. Prophet of Hope (London: Darton Long-

man & Todd, 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 21

meno desde una perspectiva crítica y, sobre todo, en estudios empíricos que

permitan abordar también su carácter ambiguo.24

Cuando hablamos de ‘la teología de la liberación’, a pesar de que existe

cierto consenso sobre las ideas y posiciones teológicas principales, estamos

haciendo referencia a una gran diversidad de manifestaciones, prácticas y re-

presentaciones que en el contexto de este fenómeno puedan presentarse. Si

bien los teólogos de liberación como el brasileño Leonardo Boff insisten en

que “existe sólo una teología de la liberación” porque siempre parte desde un

mismo punto de partida —“una realidad de miseria social”— y un mismo ob-

jetivo—“la liberación de los oprimidos”25—se considera sustancial distinguir

entre la teología de la liberación como una teoría considerablemente cohe-

rente, por un lado, y las innumerables repercusiones de esta teoría puesta en

práctica, por otro.26 Es decir, esta investigación no parte desde una idea asen-

tada sobre la teología de la liberación para atribuir los contextos analizados a

esta categoría, sino que dibuja una imagen diversificada de un activismo cató-

lico inspirado en una serie de conceptos, acontecimientos concretos, procesos

políticos o teorías sociales.En línea con Lilian Calles Barger, se comprende a la

teología de la liberación como “una red de ideas interconectadas y circulantes”

que desde los años 1970 “se ha extendido globalmente, asumiendo múltiples

significados en los movimientos populares y en la conversación pública”.27

Para el acercamiento aquí propuesto ha sido inspiradora aquella literatura,

que desde las ciencias políticas, la sociología, la historia o la antropología, se

dedica a problematizar cuestiones a las que el canon ‘clásico’ ha dejado sin

respuestas. Aunque su número sea escaso, son relevantes también las obras

que incluyen a los movimientos sociales, la lucha por los derechos humanos

y ciertos estudios de casos concretos.28

24 Vacío identificado también por el sociólogo Malik Tahar Chaouch en “La teología de la

liberación en América Latina: una relectura sociológica”, Revista Mexicana de Sociología

69, no. 3 (2007).

25 Boff y Boff, Salvation and Liberation, 24; citado en: Smith, The Emergence of Liberation

Theology, 27.

26 The Emergence of Liberation Theology, 25.

27 Lilian Calles Barger, The World Come of Age: An Intellectual History of Liberation Theology

(New York: Oxford University Press, 2018), 8, 9.

28 Por ejemplo: Edward L. Cleary, The Struggle for Human Rights in Latin America (Westport:

Praeger Publishers, 1997); Resurgent Voices in Latin America: Indigenous Peoples, Political

Mobilization, and Religious Change (New Brunswick: Rutgers University Press, 2004); Jef-

frey Klaiber, “Prophets and Populists: Liberation Theology, 1968-1988”, The Americas 46,

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Repensar la Revolución del Poncho

Necesariamente, el enfoque seleccionado aquí requiere discutir el discur-

so prefijado en la literatura existente desde una posición crítica. Es por esta

razón que en el título de este trabajo no aparece ‘la teología de la liberación’,

sino el activismo católico como un concepto más permeable y, se espera, más

objetivo. Stephen Andes y Julia Young, en su tentativa de elaborar una “nueva

historia del activismo católico en América Latina”, proponen hablar de activis-

mo católico para asumir una perspectiva diferenciada, y sobre todo histórica,

que permita integrar al activismo emanado en el contexto de la teología de

la liberación en un continuo del activismo cristiano dirigido hacia un cambio

social. Considerando que la Iglesia Católica es “un ejemplo particularmente

cohesivo de una red religiosa transnacional”, los editores manifiestan que “el

catolicismo global y la práctica local comparten una larga historia de interac-

ción: una historia que ciertamente es anterior al Concilio Vaticano II”.29

El activismo analizado en este trabajo, inspirado en un tipo específico de

cristianismo, se fue gestando a través de la colaboración entre clérigos y laicos

organizados en redes y organizaciones populares, o a través de conexiones

sueltas y a veces incluso aleatorias. En este contexto, la trasferencia de ideas

y propuestas prácticas no funcionó únicamente desde los sectores eclesiales

hacia la población, sino que la población movilizada, contribuyó igualmente a

la definición y adaptación local del activismo católico inspirado en la teología

de la liberación.30 Para aclarar la óptica de activismo católico en este trabajo,

es necesario apuntar a dos discusiones claves en la literatura: en primer lugar,

no. 1 (1989); Daniel Levine, ed. Religion and Political Conflict in Latin America (Chapel Hill:

University of North Carolina Press, 1986); estudios de caso de Bolivia y Nicaragua: An-

drew Orta, Catechizing Culture: Missionaries, Aymara, and the ‘New Evangelization’ (New

York: Columbia University Press, 2004); Roger Lancaster, Thanks to God and the Revo-

lution. Popular Religion and Class Consciousness in the New Nicaragua (New York: Colum-

bia University Press, 1988); y desde la crítica postcolonial y/o feminista: Ivan Petrella,

The Future of Liberation Theology. An Argument andManifesto (London: Routledge, 2004);

MarcellaAlthaus-Reid, Indecent Theology.Theological Perversions in Sex,Gender andPolitics

(London: Routledge, 2000); Joseph Drexler-Dreis, Decolonial Love. Salvation in Colonial

Modernity (New York: Fordham University Press, 2019).

29 La antología examina las múltiples formas de activismo católico en América Latina

entre 1891 (Rerum Novarum) y 1962. Stephen J. C. Andes y Julia G. Young, eds., Local

Church, Global Church: Catholic Activism in Latin America from RerumNovarum to Vatican II

(Washington, D.C: The Catholic University of America Press, 2016).

30 Punto subrayado por Milagros Peña para Perú: “Liberation Theology in Peru: An Ana-

lysis of the Role of Intellectuals in Social Movements”, Journal for the Scientific Study of

Religion 33, no. 1 (1994): 42.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 23

la teología de la liberación como teoría de la revolución y, en segundo lugar,

lo popular en la teología de la liberación.

La teología de la liberación como teoría de la revolución

Vale la pena comparar los principios de la teología de la liberación con la teoría

de la revolución de Karl Marx y Friedrich Engels. Las similitudes, a primera

vista, son obvias. Según los teóricos alemanes, una revolución política tiene

que llevar a un cambio de “las condiciones de vida de los hombres, sus ne-

cesidades reales, su sufrimiento real”.31 Además, los autores ponen énfasis

en los problemas de la pobreza, en “personas reales, sus acciones y sus con-

diciones materiales de vida”.32 De hecho, y como es bien sabido, la teología

de la liberación se sirve explícitamente de la teoría marxista para describir las

realidades de las sociedades latinoamericanas. Según el teólogo peruano Gus-

tavo Gutiérrez, autor de la obra programática La Teología de la Liberación, “[…]

la teología contemporánea se halla en insoslayable y fecunda confrontación

con el marxismo”.33 En su definición de la teología de la liberación, igual, se

refleja la cercanía a los principios de la revolución mencionados arriba como

también el uso de un vocabulario marxista:

La teología de la liberación busca partir del compromiso por abolir la actual

situación de injusticia y por construir una sociedad nueva, debe ser verificada

por la práctica de ese compromiso; por la participación activa y eficaz en la

lucha que las clases sociales explotadas han emprendido contra sus opresores.

La liberación de toda forma de explotación, la posibilidad de una vida más

humana ymásdigna, la creacióndeunhombre nuevo, pasanpor esa lucha.34

Gutiérrez, además, utiliza el término revolución de forma explícita, por ejem-

plo, cuando afirma que el “proceso de liberación del hombre” implica no sólo

una “revolución social” sino la “creación continua […] de una nueva manera de

ser hombre, una revolución cultural permanente [sic]”.35

31 Florian Grosser, Theorien der Revolution zur Einführung (Hamburg: Junius, 2013), 42 y si-

guientes.

32 Karl Marx y Friedrich Engels,Werke, Band 3 (Berlin: Dietz Verlag, 1958), 20.

33 Gutiérrez, Teología de la liberación. Perspectivas, 32.

34 Ibíd., 387. Para la sociedad nueva y el hombre nuevo, véase 3.2.2 (Énfasis en cursiva por

la autora).

35 Ibíd., 61, 62.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Repensar la Revolución del Poncho

Según el sociólogo marxista Michael Löwy, para los seguidores de la teo-

logía de la liberación, el marxismo era “la única teoría capaz de ofrecer un

análisis preciso, sistemático y radical de las causas de la pobreza como tam-

bién una propuesta específica y radical para abolirla”.36 En consecuencia, una

iglesia liberadora, que proponía solidarizarse con los pobres y que compren-

día a la pobreza como problema estructural, tenía que superar la concepción

clásica de pobreza de la Iglesia Católica. En otras palabras, tenía que reem-

plazar la caridad por el compromiso a la justicia. Como dice Löwy: “[…] no

hay nada más alejado de los pobres según la doctrina tradicional de la iglesia

—como objeto de caridad y protección paternal— que el papel del proletaria-

do en el pensamiento marxista, como agente de la acción revolucionaria”.37

A pesar de la conexión incuestionable entre la teología de la liberación y el

marxismo, el mismo autor indica, retomando el concepto de Max Weber, que

se trataba de unaWahlverwandtschaft. Los teólogos liberacionistas se esforza-

ron por limitar la utilidad del marxismo a su calidad de herramienta analítica

para evitar conflictos con la doctrina del evangelio. En la práctica, sin em-

bargo, y como se trata de mostrar a lo largo de este trabajo, se presentó una

tensión indisoluble entre acciones caritativas y compromiso revolucionario,

por ejemplo, cuando clérigos o también laicos católicos tenían que tomar la

decisión hasta qué punto deberían meterse en asuntos políticos.

Para Luis María Gavilanes del Castillo, quien se dedica a analizar el uso

del término revolución por Leonidas Proaño, el anhelado “cambio radical” por

el clérigo buscaba ampliar la idea de la revolución económica y sociopolíti-

ca, e incluir la transformación del hombre en su totalidad. Basándose en el

“evangelio subversivo”,38 el obispo constató en su obra autobiográfica “Creo

en el hombre y en la comunidad”:

Cristo fue ciertamente un revolucionario, pero en un sentido muy diferente

al que utilizamos los hombres cuando queremos transformaciones econó-

micas y socio-políticas […]. La revolución de Cristo consiste en la destrucción

36 Michael Löwy y Claudia Pompan, “Marxism and Christianity in Latin America”, Latin

American Perspectives 20, no. 4 (1993): 36.

37 Ibíd., 31.

38 Equipo Tierra Dos Tercios, El evangelio subversivo: historia y documentos del encuentro de

Riobamba, agosto 1976 (Salamanca: Ediciones Sígueme, 1977), 168.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 25

de este mundo de pecado para el establecimiento del Reino de Dios entre

los hombres.39

Como indica Gavilanes de Castillo, además, este “tema de la revolución es casi

siempre tomado de manera similar que el de liberación” por parte del clérigo:

la liberación de una situación de opresión y de pecado.40

Respecto de la revolución cabe mencionar otro asunto delicado: la cues-

tión del uso de la violencia para lograr un cambio. No ha sido solo un pun-

to discutido en debates sobre teorías de la revolución en general,41 sino que

preocupaba también a teólogos de la liberación. Prácticamente todos los re-

presentantes conocidos de esta corriente condenaron decididamente el uso

de violencia. Si bien numerosos adeptos a la teología de la liberación, como

el arzobispo Oscar Romero de El Salvador, experimentaron en carne propia

la brutal violencia del Estado, la gran mayoría de clérigos opinaron que un

cambio radical puede hacerse sólo con medios pacíficos.42 A esta línea de la

resistencia pacífica se sumó también el obispo de Riobamba, quien apoya-

ba medidas “que no son de carácter violento, pero que presionan: boicoteos,

huelgas, aquello que puede lograr cambios”.43 Este ideal, sin embargo, no

siempre se correspondía con la realidad y el propio obispo experimentó en su

diócesis cómo estas medidas pudieron resultar en violentos enfrentamientos,

por ejemplo, entre campesinos y fuerzas policiales o militares.

39 Proaño, Creo en el hombre, 187. Citado en: Luis María Gavilanes del Castillo, Monseñor

Leonidas Proaño y su misión profético-liberadora en la Iglesia de América Latina: una aproxi-

mación crítica al pensamiento social y acción pastoral del ‘Obispo de los Indios’ (Quito: FEPP,

1992), 347.

40 Monseñor Leonidas Proaño y su misión profético-liberadora, 348.

41 Muy común en la recepción de los textos de Frantz Fanon, por ejemplo. Ver: Leo Zei-

lig, Frantz Fanon: The Militant Philosopher of Third World Revolution (London: I.B. Tauris,

2016); en general también en:Marc Becker, Twentieth-Century LatinAmericanRevolutions

(Lanham: Rowman & Littlefield, 2017); James DeFronzo, Revolutions and Revolutionary

Movements (Boulder: Westview Press, 2011).

42 Una excepción fue la trayectoria del sacerdote colombiano Camilo Torres (1929-1966)

quien no veía otra opción que tomar las armas y unirse a la guerrilla. Torres murió en

combate ya en 1966 y es ampliamente reconocido como teólogo de la liberación avant

la lettre. Daniel Levine, “Camilo Torres: Glaube, Politik und Gewalt”, en Die katholische

Kirche undGewalt: Europaund Lateinamerika im20. Jahrhundert, ed. SilkeHensel yHubert

Wolf (Köln: Böhlau, 2013), 302.

43 “‘Estoy entre quienes buscan la revolución, un cambio radical pacífico’”, op. cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Repensar la Revolución del Poncho

Para concluir, es indudable que la idea de la revolución como cambio polí-

tico y social radical desempeña un papel clave en esta corriente teológica. La

cuestión de cómo este cambio social y la anhelada justicia para los pobres, en

el campo de tensión entre compromiso cristiano y político, podían realizarse,

sin embargo, acuñaba no solo los debates entre los adeptos a esta corriente, si-

no también su práctica.44 En este sentido, la tensión descrita marcó también

los límites de la corriente liberacionista en general. Como han argumenta-

do Lilian Calles Barger e Ivan Petrella, la teología de la liberación no ha sido

capaz de lograr su propósito principal, es decir, un cambio estructural.45 En

palabras de Barger: “Las esperanzas para los excluidos eran grandes. Sin em-

bargo, la realización de la solidaridad entre los gruposmarginados imaginada

inicialmente por los liberacionistas no fue fácil”. En otras palabras, la teología

de la liberación sufría de una incapacidad de responder a las circunstancias

del presente y enfrentaba el problema de permanecer en un nivel discursivo

de “protesta profética” sin tener un programa político practicable.46

En este trabajo se trata de mostrar, por un lado, que la solidaridad de los

sectores católicos liberacionistas con los pobres —manifestada, por ejemplo,

en el apoyo a los campesinos sin tierra— estaba comprendida íntegramente

dentro de una narrativa de la revolución. Por otro lado, el hecho de que la

revolución haya tenido que corresponderse con el evangelio —a pesar de ser

aquello “subversivo” en el discurso de Proaño— representó un desafío insu-

perable. Por fin, la apropiación del término ‘revolución’, tan en boga en Amé-

rica Latina por lo menos desde la revolución cubana, no tuvo freno ante los

católicos liberacionistas, por un lado, porque realmente buscaron una trans-

formación radical y, por otro, porque no podían permanecer al margen de esta

narrativa en ‘un continente revolucionario’.47

44 Para la relación entre la teología de la liberación, revolución y violencia, véase también:

Leo O’Donovan, “Die Theologie der Befreiung und das Problem der revolutionären Ge-

walt”, en Die katholische Kirche und Gewalt. Europa und Lateinamerika im 20. Jahrhundert,

ed. Silke Hensel y Hubert Wolf (Köln: Böhlau, 2013).

45 Petrella, The Future of Liberation Theology. An Argument and Manifesto, 2 y siguientes.

46 Barger, TheWorld Come of Age: An Intellectual History of Liberation Theology, 219, 60.

47 Ilustrativo de esto son las obras de tres teólogos de la liberación publicadas en los años

sesenta e inicio del setenta, buscando el papel de los cristianos en el proceso revolucio-

nario latinoamericano. Joseph Comblin, Théologie de la Révolution. Théorie (Paris: Editi-

ons universitaires, 1970); FrancoisHoutart y Emile Pin, TheChurch and the LatinAmerican

Revolution (New York: Sheed and Ward, 1965).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 27

Lo popular en la teología de la liberación

En la literatura sobre teología de la liberación predomina la imagen de este

fenómeno como movimiento religioso popular,48 o en palabras del sociólogo

Malik Tahar Chaouch, como “expresión de un amplio movimiento social, y co-

mo un tipo progresista y popular de cristianismo, producto de la actualidad

latinoamericana”.49 Dependiendo de las perspectivas de diferentes autores,

se le atribuye a este movimiento un carácter “radical” o “revolucionario”.50

Aparte de estos atributos de radicalismo, llama la atención también la clasi-

ficación de la corriente como expresión de una Iglesia “progresista”.51 Todas

estas etiquetas, se argumenta, son producto de un acercamiento apasionado

al fenómeno de la teología de la liberación que se manifiesta no sólo entre sus

simpatizantes, sino también entre sus críticos. En el caso de los últimos, sus

contraargumentos se sustentan en el ‘radicalismo’ para probar su incompa-

tibilidad con la doctrina social de la Iglesia Católica.52 En opinión de Carlos

David Castro-Gómez, quien propone que la teología de la liberación es, en

primer lugar, “un fenómeno teológico”, el

carácter teológico no ha sido plenamente reconocido por sectores import-

antes de la iglesia tradicional católica que rechazan su naturaleza como

tal, e incluso ha sido desconocido, inadvertida o implícitamente, por sec-

tores ideológicamente radicalizados de la izquierda que entusiastamente

la apoyan. En ambos casos los extremos se acercan, y la Teología de la

Liberación se asume en muchos casos, básica, y casi exclusivamente, como

praxis política, desvirtuando su naturaleza y alcance.53

48 Daniel Levine, “Assessing the Impacts of Liberation Theology in Latin America”, The Re-

view of Politics 50, no. 2 (1988): 255; y comomovimiento social en: Smith, The Emergence

of Liberation Theology.

49 Tahar Chaouch, “La teología de la liberación enAmérica Latina: una relectura sociológi-

ca”, 429.

50 Philipp Berryman, Teología de la Liberación. Los hechos esenciales en torno al movimiento

revolucionario en América Latina y otros lugares. (México: Siglo XXI, 1987).

51 Por ejemplo: Scott Mainwaring y Alexander Wilde, eds., The Progressive Church in Latin

America (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1989).

52 El cardenal Joseph Ratzinger, por ejemplo, redujo la teología de la liberación prác-

ticamente a su conexión con el marxismo y su “imperativo [de] la revolución radi-

cal”. URL: http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con

_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html, 4.10.2016.

53 Castro-Gómez, “La opción por los pobres: análisis crítico”, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html


28 Repensar la Revolución del Poncho

Apoyando este argumento, Tahar Chaouch propone discutir los atributos de

‘progresista’ y ‘popular’ y entiende a la teología de la liberación como “una

teología transnacional”, caracterizada por una “relación ambivalente con el

poder eclesial constituido y su ideología, así como una relación paradójica

con el sujeto popular que, se suponía, fundamentaba su reflexión”.54

En relación con esta crítica, surgió en la literatura la pregunta sobre si la

teología de la liberación era el proyecto de una élite teológica o una creación

popular. Mientras una minoría afirma que la teología de la liberación es ex-

presión de una iglesia popular,55 la mayoría reconoce que hay que distinguir

entre el origen intelectual, teológico, o incluso elitista de esta corriente y un

movimiento social con una visión transformadora y una orientación prác-

tica.56 Para Michelle González, estudiosa de las religiones, la teología de la

liberación “funciona en tres niveles: lo popular, lo pastoral y lo académico”.57

Parte integral de este debate es la constatación de una distancia entre los teó-

logos de la liberación, los intelectuales, y ‘las bases’. Según el jesuita e histo-

riador Jeffrey Klaiber, los teólogos de la liberación estaban conscientes de esta

distancia, sin embargo, argumenta que, por ejemplo, los obispos convertidos

en “héroes populares”—como Proaño en Ecuador—al expresar sus ideas, con-

stituyeron una base inspiradora para los cristianos politizados.58 Retomando

el concepto gramsciano de los intelectuales orgánicos,59 la socióloga Milagros

Peña pone de relieve para el caso peruano, que hay que distinguir entre los

54 Tahar Chaouch, “La teología de la liberación enAmérica Latina: una relectura sociológi-

ca”, 428.

55 Para el caso de Nicaragua y sus CEBs, argumentado por Lancaster, Thanks to God and the

Revolution. Popular Religion and Class Consciousness in the New Nicaragua, 55-58, 85.

56 David Tombs, “Latin American Liberation Theology: Moment, Movement, Legacy”, en

Movement or Moment? Assessing Liberation Theology Forty Years after Medellín, ed. Patrick

Claffey y Joe Egan (Bern: Peter Lang, 2009), 30; Klaiber, “Prophets andPopulists”; Smith,

The Emergence of Liberation Theology, 55, 68.

57 Michelle González, ACritical Introduction to Religion in the Americas (NewYork: NewYork

University Press, 2014), 25.

58 Klaiber, “Prophets and Populists”, 14, 15.

59 Intelectuales orgánicos son aquellos miembros de un grupo social, o una clase, que

poseen el poder de definir los intereses de su propio grupo y de formular la base

ideológica para el reclamo del poder de su propio grupo social. En nuestro caso, di-

rigentes del movimiento indígena, o catequistas indígenas pueden ser tales intelec-

tuales. Según Dana Sawchuk, y al contrario de Milagros Peña, incluso el clero y los

religiosos que apoyaron la “causa de los pobres” y que trabajaron entre ellos, se convir-

tieron en intelectuales orgánicos de esta clase dominada.Dana Sawchuk, “The Catholic

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 29

teólogos y científicos sociales como intelectuales tradicionales, por un lado,

y los activistas y agentes pastorales católicos como intelectuales propios (or-

gánicos) por el otro. Para ella, ambos “jugaron un papel integral tanto en el

avance de las metas del movimiento popular como en la creación de cambios

dramáticos en la iglesia”. La autora argumenta que, a pesar de que las ideas

por sí solas no pueden crear movimientos sociales, los intelectuales de la teo-

logía de la liberación eran “fuerzas dinámicas de cambio social”, porque pro-

dujeron “un puente ideológico” entre grupos de protesta que anteriormente

no tenían un denominador común.60

Lo que se quiere subrayar en el presente trabajo con respecto a esta di-

ferenciación entre intelectuales tradicionales y orgánicos es que la exigencia

formulada desde la teología de la liberación de que ‘los pobres’ mismos tenían

que alzar su voz, no puede ser analizada sin considerar las relaciones de po-

der entre los diferentes actores que definen un discurso y los sectores de la

sociedad que son los destinatarios de este discurso. A este respecto se quiere

acentuar que, aparte de un activismo a favor de los pobres, la teología de la

liberación perseguía otro objetivo: el fortalecimiento de los valores cristianos

y del compromiso católico en una época en que la iglesia enfrentaba una serie

de desafíos como la falta de sacerdotes, el crecimiento del protestantismo y

la pérdida de fieles en general. La utopía y la estrategia, como veremos en

el caso ecuatoriano, consistía en fortalecer los movimientos populares como

parte integral de la superación de una crisis de fe.

Además, hay que preguntarse de quién estamos hablando cuando hace-

mos referencia a ‘la base’ o ‘lo popular’. El enfoque hacia el trabajo pastoral ‘en

las bases’ —por ejemplo, la creación de las Comunidades Eclesiales de Base

(CEBs)— pretende siempre un distanciamiento de todo aquello que se con-

sidera ‘tradicional’, ‘conservador’, ‘elitista’ e ‘institucional’. Para Nicaragua, el

antropólogo social Roger Lancaster argumenta que la “iglesia popular de las

comunidades de base” se organizó “paralelamente y en conflicto con los ofici-

os de la iglesia establecida”.61 Sin desmentir la veracidad de esta perspectiva

—ya veremos que los conflictos entre la iglesia institucional y los activistas

Church in theNicaraguanRevolution: AGramscianAnalysis”, Sociology of Religion 58, no.

1 (1997): 41.

60 Peña, “Liberation Theology in Peru: An Analysis of the Role of Intellectuals in Social

Movements”, 43.

61 Lancaster, Thanks to God and the Revolution. Popular Religion and Class Consciousness in the

New Nicaragua, 55.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Repensar la Revolución del Poncho

católicos eran numerosos en Ecuador— se considera que la delimitación ent-

re iglesia institucional e iglesia popular representa una simplificación. No se

puede olvidar que las demandas muchas veces atribuidas a la teología de la

liberación, como la vivencia de la iglesia “fuera de los templos”62 o el empo-

deramiento del laico, se basan principalmente en las reformas emanadas por

la iglesia institucional a partir del Concilio Vaticano II (1962-1965). En este

sentido, la teología de la liberación —y la historiografía sobre el fenómeno

ha contribuido a ello— se ha apropiado de características que no son expre-

sión únicamente de una corriente ‘radical’, ‘popular’ y ‘anti-institucional’, sino

que en parte son congruentes, por lo menos en la teoría, con propuestas de

la iglesia universal, ‘tradicional’. En otras palabras, la presumida dicotomía

entre iglesia católica ‘tradicional’ e iglesia ‘progresista’ resulta de un apodera-

miento de lo ‘popular’ en el discurso liberacionista.

Con eso no se quiere negar que la teología de la liberación como campo de

reflexión teológica, política y social —por un lado— y como campo de acción

religiosa,militante, política—por otro—, no haya tenido impacto enmovimi-

entos sociales como el indígena. Al contrario, observaremos que la capacidad

de formar discursos y agendas, como también el fortalecimiento de debates

y reflexiones, constituyeron las fuerzas de la teología de la liberación.63 Se

propone, sin embargo, problematizar sobre la percepción de la teología de

la liberación como movimiento popular y tener cuidado con la reproducción

de atributos como ‘radical’ y ‘progresista’ que forman parte de los discursos

prefijados en el tema de investigación que aquí se plantea.

Activismo católico y movimiento indígena en Ecuador

El tema de la teología de la liberación, o el activismo católico en la segunda

mitad del siglo XX en Ecuador, es tratado casi únicamente en relación con

su actor más famoso, Leonidas Proaño. Aparte de las publicaciones del pro-

pio Proaño,64 es sobre todo a través de una serie de publicaciones hechas por

teólogos, clérigos o laicos que estaban colaborando con él, que a Proaño se le

62 En el caso del Ecuador, este principio fue establecido en la Declaración Programática,

documento elaborado en 1967 por la Conferencia Episcopal para poner en práctica las

reformas anunciadas en el Concilio Vaticano II (véase 1.3).

63 Véase también: Levine, “Assessing the Impacts of Liberation Theology”, 249.

64 Una selección: Leonidas Proaño, Concientización, Evangelización, Política (Salamanca:

Ediciones Sígueme, 1980); Creo en el hombre; “Politische Stellungnahme einer Ortskir-

che”, Concilium. Internationale Zeitschrift für Theologie 8 (1972).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 31

conoce hoy, también a un nivel internacional, como “Obispo de los Indios”65

o “Taita Proaño”.66 Estas obras son, en su mayoría, publicaciones que hacen

un resumen o una interpretación de la obra pastoral e intelectual de Proaño

—caracterizada por su compromiso con el sector rural y el desarrollo de una

pastoral indígena—. Aparte de eso, existen pocas obras testimoniales de sa-

cerdotes ecuatorianos,67 o por ejemplo, misioneros Fidei Donum y monjas de

Francia,68 que trabajaron en la diócesis de Riobamba en la época de los 1970

y 1980.

Con el brote de movimientos indígenas en diversas regiones de Améri-

ca Latina, empezó a florecer un nuevo campo de investigación. Hoy existe

abundante literatura sobre movimientos indígenas, con un gran número de

textos que buscan teorizar la formación de estos movimientos.69 Aparte de

las orientaciones teóricas, es extensa la literatura que combina el estudio de

los movimientos sociales con temas como el desarrollo, el multiculturalismo,

la democracia, los derechos internacionales, la relación con el estado o la et-

nicidad.70 Para el movimiento indígena del Ecuador, que dentro del panora-

65 Giancarlo Collet, “Leiden und Hoffnungen teilen. Zum 10. Todestag von Leonidas Pro-

año, Bischof der Indios”, Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 82,

no. 3 (1998). Véase también: Adolfo Pérez Esquivel, Christ in a Poncho: Testimonials of

the Nonviolent Struggles in Latin America, ed. Charles Antoine ( Maryknoll: Orbis Books,

1983).

66 Ferrò, Taita Proaño.

67 Modesto Arrieta, Cacha – Raíz de la Nacionalidad Ecuatoriana (Quito: Banco Central del

Ecuador/FODERUMA, 1984).

68 Bertrand Jégouzo, Tous frères et soeurs. Chroniques d’un prêtre du XXe siècle (Paris: Edilivre,

2017); Sylvie Viaut, Teresita, la théologie de la tendresse.Une Fille de laCharité chez les Indiens

en Équateur (Paris: Éditions Karthala, 2015).

69 Arturo Escobar y Sonia E. Alvarez, TheMaking of Social Movements in Latin America (Boul-

der: Westview Press, 1992); Marc Edelman, “Social Movements: Changing Paradigms

and Forms of Politics”, Annual Review of Anthropology 30 (2001); Stavenhagen, “Indige-

nous Organizations: Rising Actors in Latin America”.

70 Nancy Grey Postero, Now We Are Citizens. Indigenous Politics in Postmulticultural Boli-

via (Stanford: Stanford University Press, 2007); Alison Brysk, “Turning Weakness in-

to Strength: The Internationalization of Indian Rights”, Latin American Perspectives 23,

no. 2 (1996); Greg Urban y Joel Sherzer, Nation-States and Indians in Latin America (Aus-

tin: University of Texas Press, 1994); Donna Lee Van Cott, The Friendly Liquidation of the

Past: the Politics of Diversity in Latin America (Pittsburgh: University of Pittsburgh Press,

2000); Rodolfo Stavenhagen, “Indigenous Peoples and the State in Latin America: An

Ongoing Debate”, en Multiculturalism in Latin America: Indigenous Rights, Diversity and

Democracy, ed. Rachel Sieder (London: Palgrave, 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Repensar la Revolución del Poncho

ma internacional de los movimientos sociales tiene un lugar sobresaliente,

se puede recurrir a numerosas investigaciones ya que hasta la actualidad el

tema sigue siendo un campo de estudio fecundo al cual se acercan académi-

cos desde diferentes disciplinas. Cabe destacar una predominancia de obras

que se concentran en los años transcurridos a partir de 1990, momento del

gran levantamiento que se considera la fase inicial del apogeo del movimi-

ento indígena.71 Aparte de este canon, existen publicaciones que investigan

el desarrollo del movimiento indígena desde una perspectiva histórica, re-

calcando la importancia de la transformación de la economía agraria en los

años 60 y 70, pero también el cambio discursivo desde una ‘lucha campesi-

na’ hacia una ‘lucha indígena’. Asimismo, las organizaciones indígenas han

publicado historias de los procesos organizativos; como es el caso de la CO-

NAIE, o para las regiones de la Sierra, la ECUARUNARI (Ecuador Runakuna-

pak Rikcharimuy).72 La mayoría de los investigadores están de acuerdo en que

el movimiento indígena ha dejado una orientación clasista para adquirir un

discurso de identidad basado en la etnicidad. Sin embargo, no concuerdan en

determinar cuándo y cómo este cambio sucedió.73 Como se argumenta en es-

71 Para nombrar algunos: Moreno Yánez y Figueroa, El levantamiento indígena del Inti Ray-

mi de 1990; Cornejo Menacho, Indios; Tanya Korovkin, “Indigenous Peasant Struggles

and the Capitalist Modernization of Agriculture: Chimborazo, 1964-1991”, Latin Ameri-

can Perspectives 23, no. 3 (1997); Mechthild Minkner-Bünjer, “7. Zwischen Erfolgen und

Ausbootung, Soziale Bewegungen in Ecuador”, en ¿El pueblo unido? Soziale Bewegungen

und politischer Protest in der Geschichte Lateinamerikas, ed. Jürgen Mittag y Georg Ismar

(Münster: Westfälisches Dampfboot, 2009).

72 Confederación deNacionalidades Indígenas del Ecuador CONAIE, Las nacionalidades in-

digenas en el Ecuador: nuestro proceso organizativo (Quito: Ediciones Tinkui, 1989); Pacha

Cabascango Chicaiza, ed. Una Mirada a Nuestra Historia. Movimiento Nacional Ecuador

Runakunapak Rikcharimuy, Confederación de Pueblos de la Nacionalidad Kichwa ECUARU-

NARI (Quito: Ecuarunari, 2012).

73 Optando por una identidad indígena temprana (años 40) de las organizaciones so-

ciales está Marc Becker, Indians and Leftists in the Making of Ecuador's Modern Indigenous

Movements (Durham: Duke University Press, 2008). Otros estudios sobre la historia y la

transformación discursiva dentro del movimiento indígena son Amalia Pallares, From

Peasant Struggle to Indian Resistance. The Ecuadorian Andes in the Late Twentieth Century

(Norman: University of Oklahoma Press, 2002); José Sánchez-Parga, El movimiento in-

dígena ecuatoriano. La larga ruta de la comunidad al partido, 2 ed. (Quito: Abya Yala, 2010);

Andrés Guerrero, “El proceso de identificación: sentido común ciudadano, ventriloquia

y transescritura”, en Etnicidades. Antología Ciencias Sociales, ed. Andrés Guerrero (Quito:

FLACSO, 2000); Altmann, Die Indigenenbewegung in Ecuador.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 33

ta tesis, la supuesta dicotomía entre un discurso de clase y de etnicidad debe

ser reconsiderada para dar lugar a una percepción más dinámica y relacional.

Tanto la labor y los discursos pastorales del obispo Proaño y el movimi-

ento indígena —por separado— han recibido mucha atención desde una co-

munidad internacional de investigadores. Sin embargo, hasta ahora escasean

estudios que combinen las dos áreas dentro de un proyecto empírico y quemi-

ren más allá de la provincia de Chimborazo.74 Es a esta tarea que este trabajo

se dedica. Como ha manifestado Carmen Martínez Novo en su investigación

sobre el movimiento indígena en Ecuador, “una cuestión importante y poco

trabajada hasta la fecha, por ejemplo, es la relación entremovimientos indíge-

nas y sus aliados no-indígenas y cómo teorizar estas alianzas”.75 Investigado-

res han afirmado, además, que las relaciones entre el movimiento indígena y

los actores eclesiásticos, sobre todo de la Iglesia Católica, han sido poco estu-

diadas.76 Esto a pesar de que, como opina Fernando Botero, “cualquier estu-

dio sobre la movilización o el movimiento indígena, deberá tomar en cuenta

el papel jugado, positiva o negativamente, por la Iglesia”.77 Al mismo tiempo,

varios autores han destacado —sin detallar— que la Iglesia Católica apoyó la

formación de movimientos indígenas, tanto en Ecuador como en otros países

de América Latina.78 Algunas investigadoras que se han dedicado al tema de

74 Un artículo lo combina de forma explícita, enfocándose en la época a partir de media-

dos de los años 80: Simón Espinosa, “El papel de la Iglesia Católica en el Movimiento

Indígena”, en Una reflexión sobre el levantamiento indígena de 1990, ed. Diego Cornejo

Menacho (Quito: Abya Yala, 1992). Otro trabajo interesante que traza las relaciones

entre Iglesia Católica y movimiento indígena es: Juan Fernando Regalado Loaiza, “Año

72: ECUARUNARI, condición comunal y Cristianos por el Socialismo”, Ecuador Debate 91

(2014). Para el Movimiento Indígena de Cotopaxi (MIC), el papel de los sectores cris-

tianos, los salesianos, es mencionado por Olaf Kaltmeier, Jatarishun: Testimonios de la

lucha indígena de Saquisilí (1930-2006) (Quito: Corporación Editora Nacional, 2008).

75 CarmenMartínezNovo, “Introducción”, enRepensando losMovimientos Indígenas, ed. Car-

men Martínez Novo (Quito: FLACSO, 2009), 9.

76 Mencionado concretamente por: Leon Zamosc, “Agrarian Protest and the Indian Mo-

vement in the Ecuadorian Highlands”, Latin American Research Review 29, no. 3 (1994):

54; Carmen Martínez Novo, “Los misioneros salesianos y el movimiento indígena de

Cotopaxi, 1970-2004”, Ecuador Debate 63 (2004): 234.

77 Luis Fernando Botero,Movilización indígena, etnicidad y procesos de simbolización en Ecua-

dor. El caso del líder indígena Lázaro Condo (Quito: Abya Yala, 2001), 239.

78 Donna Lee Van Cott, Indigenous Peoples and Democracy in Latin America (New York: Saint

Martin's Press, 1994); Según Alison Brysk, tres cuartos de las organizaciones indígenas

de la Sierra eucatoriana fueron formadas en colaboracion con la Iglesia Católica. Alison

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Repensar la Revolución del Poncho

la expansión del protestantismo en la región andina del Ecuador, sobre to-

do Cotopaxi y Chimborazo, han tomando en cuenta los diálogos y conflictos

entre misioneros o iglesias protestantes y la Iglesia Católica.79 Asimismo, un

estudio sobre la inculturación de la iglesia fue publicado por Juan Arias Luna,

pero con una profundización en la época entre los años 2000 y 2010.80

Enfoques teóricos: políticas de representación en el espacio andino

¿Quién es ese hombre que pulula por

las calles de Riobamba, viste de poncho

rojo, y en sus ojos se refleja una profun-

da angustia?81

Desde la época de la colonización española hasta la actualidad, el indígena de

América Latina ha sido representado por un sinnúmero de personas, institu-

ciones y políticas. Adicionalmente, se han producido textos y documentacio-

nes de toda índole con el propósito de probar, mostrar y describir las pecu-

liaridades del ‘indio’ en tanto objeto de estudio. Si bien se puede observar que

los relatos producidos se han desarrollado desde concepciones basadas en la

raza, hacia perspectivas que ponen énfasis en una ‘cultura’ específica, se pue-

de constatar que por lo menos hasta mediados del siglo XX, predominaba

un discurso de folclorización y/o idealización romántica de este ‘otro’.82 El

interés por ‘el indígena’ —ya sea desde la academia, instituciones estatales,

agencias de desarrollo o sectores eclesiásticos, por nombrar algunos— se ha

Brysk, FromTribal Village to Global Village: Indian Rights and International Relations in Latin

America (Stanford: Stanford University Press, 2000), 63.

79 Susana Andrade, “Le réveil politique des Indiens protestants de l'Equateur”, Social Com-

pass 49, no. 1 (2002); Protestantismo indígena: procesos de conversión religiosa en la provincia

de Chimborazo (Quito: Abya Yala, 2004); Blanca Muratorio, “Protestantism, Ethnicity,

and Class in Chimborazo”, en Cultural Transformations and Ethnicity in Modern Ecuador,

ed. NormanWhitten (London: University of Illinois Press, 1981).

80 Juanito Arias Luna, La inculturación de la Iglesia en el pueblo indígena de Riobamba (Quito:

Abya Yala, 2015).

81 Federico Aguiló, El hombre del Chimborazo (Quito: Abya Yala, 1985), 7.

82 Para un análisis reciente y desde una perspectiva poscolonial sobre los discursos indi-

genistas y neo-indigenistas en el Ecuador, véase Vadim Guerrero, “De la subalternidad

a la ¿autodeterminación identitaria? Disputas discursivas sobre el ‘ser indígena’ en el

Ecuador del siglo XX”, Antropología Cuadernos de Investigación 18, no. enero-junio (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 35

manifestado a lo largo de los siglos hasta la actualidad, no solo con la inten-

ción de hablar sobre el indígena, sino también, de hablar por el indígena.83

Entre los actores más prominentes que desde el siglo XV han creado múl-

tiples representaciones sobre los indígenas, se encuentra la Iglesia Católica.

Mientras los discursos y relatos del clero durante la época colonial son bien

conocidos y analizados,84 las prácticas de representación y el tema de la alte-

ridad en un contexto más contemporáneo no han recibido tanta atención de

los investigadores.85 Basándose en el concepto de políticas de representación,

este trabajo quiere contribuir a llenar ese vacío y discutir las representacio-

nes de ‘lo indígena’ por parte de actores religiosos y laicos ligados a la Iglesia

Católica del Ecuador en la segunda mitad del siglo XX. Esto incluye, necesa-

riamente, analizar cómo estas representaciones, su difusión y su transfor-

mación, estaban interconectadas con otros discursos de alteridad, emanados

por una serie de actores que esta investigación toma en consideración.

El concepto de las políticas de representación se basa principalmente en

razonamientos provenientes de los estudios culturales (cultural studies) que se

acercan a nociones de cultura desde una perspectiva constructivista y diná-

mica. El término cultura, por ejemplo en el caso de Stuart Hall, es entendido

como “un proceso complejo y constantemente cambiante de fabricación de

significados que organiza la vida cotidiana”.86 Según Hall, representación es

la producción de valores y saberes a través del lenguaje, discursos o imágenes

para clasificar y organizar el mundo.87 La representación cultural es, por lo

83 Gayatri Chakravorty Spivak, “Can the subaltern speak?”, enMarxism and the Interpreta-

tion of Culture, ed. Carly Nelson y Lawrence Grossberg (Basingstoke: Macmillan Educa-

tion, 1988), 70,71.

84 Véase, por ejemplo Felipe Guaman Poma de Ayala, Nueva coronica y buen gobierno (Pa-

ris: Institut d’Ethnologie, 1936); Juan Perez de Tudela, ed. Gonzalo Fernández de Oviedo y

Valdés. Historia general y natural de las Indias (Madrid: Ediciones Atlas, 1959); Bartolomé

De las Casas,Obra indigenista, ed. José Alcina Franch ( Madrid: Alianza Ediciones, 1992);

y el estudio programático de Tzvetan Todorov, La conquista de América. El problema del

otro (México: Siglo Veintiuno Editores, 2007).

85 Para Bolivia: Orta, Catechizing Culture. En Ecuador, el tema ha sido abordado más en el

contexto del protestantismo, por ejemplo Andrade, Protestantismo indígena; Muratorio,

“Protestantism, Ethnicity, and Class”.

86 Tomado de Stephan Moebius y Dirk Quadflieg, eds., Kultur. Theorien der Gegenwart, 2

ed. (Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften, 2011), 381.

87 Stuart Hall, “TheWork of Representation”, enRepresentation: Cultural Representation and

Signifying Practices, ed. Stuart Hall (London: Sage, 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Repensar la Revolución del Poncho

tanto, la producción de sentido sobre la ‘cultura’ y consta siempre de un pro-

ceso discursivo que marca las diferencias entre un ‘yo’ y un ‘otro’. Para el caso

de los afroamericanos y los afrobritánicos, Hall mostró que la “naturalización

de la diferencia”, o sea, la reducción de la cultura a ciertos rasgos ‘naturales’,

constituía “un régimen racializado de representación” para fijar y asegurar

la diferencia. Estas prácticas de representación siempre están integradas en

relaciones de poder. Disponer de poder en las prácticas de representación,

significa disponer del poder de “marcar, asignar y clasificar”. Se trata, por lo

tanto, de un poder simbólico “de representar a alguien o a algo de una cierta

manera y dentro de un cierto régimen de representación”.88

Hablando de la etnicidad o de la identificación étnica, Hall recalca que

las prácticas de representación constituyen un proceso que nunca termina.

Como cualquier otra práctica significante, esta se desarrolla con base en un

“juego de diferencia” y siempre es “estratégica y posicional”. Es así que, en

tanto las identidades étnicas se construyen “dentro, y no fuera del discurso,

necesitamos entenderlas como producidas en sitios históricos e instituciona-

les específicos dentro de formaciones y prácticas discursivas específicas, por

estrategias enunciativas específicas”.89

Para reconocer y mostrar que estas prácticas significantes nunca son fi-

jadas ni terminadas, sirve el concepto de políticas de representación. Como

ha mostrado Hall para el movimiento Black Power en los Estados Unidos, el

poder sobre las representaciones es siempre contestado a través de la est-

rategia del “trans-coding”, atribuyéndoles a las imágenes negativas un nuevo

significado.90 A este concepto de políticas de la representación inspirado en

el trabajo de Hall, se puede agregar el argumento —bastante similar— que

Pierre Bourdieu elaboró sobre el poder de la representación en el contexto de

la etnicidad. Las identidades étnicas, según Bourdieu, forman parte de una

“lucha de clasificación” (lutte des classements): una lucha “por el monopolio del

poder para hacer ver y creer, para dar a conocer y reconocer, para imponer

88 “The Spectacle of the ‘Other’”, en Representation: Cultural Representations and Signifying

Practices, ed. Stuart Hall (London: Sage, 1997), 236, 45, 49.

89 “Who needs ‘Identity’?”, en Questions of Cultural Identity, ed. Stuart Hall y Paul du Gay

(London: Sage, 1997), 4.

90 “The Spectacle of the ‘Other’”.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 37

la definición legítima de las divisiones del mundo social y, con ello, hacer y

deshacer grupos”.91

En el contexto de la presente investigación, las políticas de representación

se refieren a una lucha de clasificación entre una serie de actores que en los

Andes ecuatorianos representaron a la población indígena. Un grupo de ac-

tores estuvo conformado por representantes de la Iglesia Católica, quienes,

a través de la opción por los pobres, dedicaron su labor pastoral a la pobla-

ción mayoritariamente indígena de esta región. Además, se adhirieron a esta

lucha partidos políticos de izquierda, patrocinadores de políticas guberna-

mentales indigenistas o agentes de desarrollo. Más allá de eso, obviamente, el

movimiento indígena y los campesinos organizados en las luchas por la tier-

ra, a través de sus propias estrategias de representación, se involucraron para

imponer sus propias definiciones y valorizaciones del mundo social.

Evidentemente, el acercamiento de Stuart Hall a la etnicidad está muy

cercano al concepto de comunidad imaginada, acuñado por Benedict Ander-

son y adoptado por varios autores identificados con un giro constructivis-

ta en la teoría social. Como ha mostrado el antropólogo Eduardo Restrepo

en su revisión de las teorías contemporáneas de la etnicidad, dentro de es-

ta perspectiva constructivista se puede subsumir una serie de acercamientos

diferentes.92 A continuación, cuatro aspectos del razonamiento de Hall son

recalcados para aclarar por qué justamente el concepto de políticas de repre-

sentación es valioso para este trabajo.

En primer lugar, Hall pone en relieve que no existe una necesaria corre-

spondencia entre una “ideología de clase” y la “posición que esta clase man-

tiene en las relaciones económicas de la producción capitalista”. En otras pa-

labras, y aplicado a nuestro contexto, no se puede suponer que ‘los campesi-

nos’ o ‘los indígenas’, todos en conjunto, conformen una base social homogé-

nea que cumpla con su lugar asignado por la estructura social. El indígena o

el campesino, puede, pero no necesariamente tiene que participar en luchas

campesinas o involucrarse en el movimiento indígena.93 Asumir lo contrario

reflejaría una concepción esencialista, o, en palabras de Restrepo:

91 Pierre Bourdieu, “L’identité et la représentation. Éléments pour une réflexion critique

sur l’idée de région”, Actes de la Recherche en Sciences Sociales 35 (1980): 65.

92 Eduardo Restrepo, Teorías contemporáneas de la etnicidad. Stuart Hall y Michel Foucault

(Popayán: Editorial Universidad del Cauca, 2004), 15-34.

93 Stuart Hall, “Signification, Representation, Ideology: Althusser and the Post-

Structuralist Debates”, Critical Studies in Mass Communication 2, no. 2 (1985): 94.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Repensar la Revolución del Poncho

en vez de subsumir la clase a la etnicidad (como los culturalistas proponen)

o en vez de subordinar la etnicidad a la clase (como ciertos economistas

han hecho) Hall problematiza ambos reduccionismos porque son imágenes

invertidas, en el sentido de que están compelidos a instaurar un determi-

nante principio singular y exclusivo de articulación, la clase o la etnicidad,

diferenciándose únicamente en cual de ellos es privilegiado.94

Como se tratará de mostrar a lo largo de este trabajo, a pesar de que exista

—en una serie de discursos— una tendencia a atribuirles un “grupismo”95 y

una ideología fija a ‘los indígenas’, es necesario quebrar con esta visión esen-

cialista. A través de un análisis de las políticas de representación, se mostrará

que la dicotomía entre clase y etnicidad (entre campesino e indígena) ha sido

construida, por ejemplo, en el discurso de agentes católicos. Este dualismo,

sin embargo, no se correspondía necesariamente con el discurso de los ac-

tivistas indígenas o campesinos de la Sierra ecuatoriana.

En segundo lugar, a pesar de haber manifestado con el concepto de rep-

resentación que cada práctica social se encuentra integrada al ámbito de la

ideología, y que la representación se trata de un discurso, esto no significa

que “no hay nada en la práctica social sino el discurso”. En otras palabras, las

políticas de representación son también hechos sociales con efectos reales.96

Por ejemplo, cuando una representación específica del indígena por actores

religiosos se convierte en el eje triangular de una nueva orientación pastoral;

cuando un movimiento indígena recurre a un “esencialismo estratégico”,97

o cuando los gobiernos aplican programas de desarrollo para modernizar al

‘indígena’, hay que partir por entenderlos como procesos concretos. Como ha

detallado Restrepo, sin caer en el “postmodernismo radical” Hall demanda

94 Restrepo, Teorías contemporáneas de la etnicidad, 66.

95 La tendencia de “grupismo”, de tratar a grupos étnicos como “entidades sustanciales a

las que se pueden atribuir intereses y agencia”, como “things-in-the-world”, con sus pro-

pias culturas, sus propias identidades, y sus propios intereses, es criticada por el soció-

logo Rogers Brubaker. Ethnicity without groups (Cambridge: Harvard University Press,

2004), 8, 9.

96 Hall, “Signification, Representation, Ideology”, 103, 04.

97 “[Un] uso estratégico del esencialismo positivista en un interés político escrupulosa-

mente visible” Gayatri Chakravorty Spivak, “Subaltern Studies: Deconstructing Histo-

riography”, en Selected Subaltern Studies, ed. Ranajit Guha y Gayatri Chakravorty Spivak

(Oxford: Oxford University Press, 1988), 13.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 39

una “historización y contextualización” de las políticas de la etnicidad y un

análisis de las identidades étnicas como “imbuidas en prácticas sociales”.98

En tercer lugar, se sostiene que, al contario de lo que manifiesta gran par-

te del canon literario sobre movimientos indígenas o políticas de etnicidad, el

concepto de políticas de representación permite analizar procesos de reivin-

dicación étnica no solo en el ámbito de las políticas subalternas, sino también

como estrategia de actores que no forman parte de sectores marginados de

la sociedad. En otras palabras, posibilita analizar lo que significa cuando un

obispo de la Iglesia Católica y sus adeptos recurren a un esencialismo estra-

tégico en su misión de liberar a los indígenas. La invocación a una identidad

étnica, en nuestro contexto de investigación, tiene acogida en sectores que se

posicionan como aliados de los indígenas.

Por fin, y fuera del contexto de la etnicidad, una lucha de clasificación

se evidencia dentro de los sectores eclesiásticos cuando se trata de la repre-

sentación de un cristianismo ‘correcto’ entre los clérigos de diferentes posi-

ciones ideológicas. Asimismo, las políticas de representación se manifiestan

en discusiones sobre el activismo católico, sobre el grado de involucramiento

político de los católicos inspirados en la teología de la liberación.

Entre las representaciones que este trabajo analiza, destaca un elemento

que se considera clave para contextualizar los discursos y prácticas de aquel-

los sectores católicos comprometidos con ‘los hombres de poncho’: la con-

strucción y recomposición del espacio andino. Esta dimensión espacial está

estrechamente relacionada a la construcción de identidades, a una división

entre un ‘yo’ y un ‘otro’, y, por lo tanto, es preciso tomarla en consideración

para la ubicación teórica del problema de investigación.99

98 Restrepo, Teorías contemporáneas de la etnicidad, 64.

99 Arturo Escobar, Territories of Difference: Place, Movements, Life, redes (Durham and Lon-

don: Duke University Press, 2008). Sin embargo, este autor, como también Akhil Gupta

y James Ferguson argumentan que este “isomorfismo” de espacio y cultura debe ser

cuestionado. Akhil Gupta y James Ferguson, “Beyond ‘Culture’: Space, Identity, and the

Politics of Difference”, Cultural Anthropology 7, no. 1 (1992): 7, 18.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Repensar la Revolución del Poncho

El espacio andino: imaginarios y entrelazamientos transnacionales

Sol maldito que se tarda más de lo

acostumbrado; en cambio, el viento

que baja del páramo, adhiere las ropas

húmedas sobre los cuerpos amorti-

guados contrayéndolos como si se les

aplicara un sinapismo al frío. El abrazo

del viento era como un abrazo de re-

molino que empezaba en los talones y

se perdía acaracoleándose en la oreja

en forma de un silbido largo: fuiiiii.100

Como muestra este fragmento de la novela Huasipungo—la obra ecuatoriana

de la corriente del indigenismo por excelencia— el sol, el viento, el frío y la

humedad dominan la vida en el páramo andino. El páramo es un ecosiste-

ma sudamericano que se ubica en altitudes por encima de los 3.500 metros

sobre el nivel del mar y que en Ecuador cubre alrededor del siete por ciento

del territorio nacional. Este ecosistema andino, como ha descrito el biólogo

Patricio Mena Vásconez, es un paisaje “de las paradojas: está muy alto, no ob-

stante, su biodiversidad es sorprendente; es muy frío, y sin embargo el sol

allá arriba enrojece la piel en minutos; es de algún modo muy rico, pero en él

vive alguna de la gente más pobre del país […].”El páramo, como muestra la

descripción de Mena, aparte de conformar un ecosistema cuya biodiversidad

llama la atención de los científicos, es al mismo tiempo un espacio social y un

“paisaje cultural” de carácter rural.101

En la novela de Jorge Icaza, que transporta al lector a la primera mitad

del siglo XX, el páramo es el espacio habitado por los huasipungueros: los cam-

pesinos indígenas que trabajaban un pedazo de tierra, improductivo en la

mayoría de los casos, que les fue cedido por los dueños de las haciendas. En

Huasipungo, el páramo no solo es representado como un lugar áspero y duro

con respecto al clima, sino también como espacio social de sufrimiento y de

explotación. Este retrato novelístico, sin embargo, es solo un ejemplo entre

una variedad de narrativas y discursos que a lo largo del siglo XX y hasta la

100 Jorge Icaza, Huasipungo (Quito: Imprenta Nacional, 1934), 89.

101 Patricio Mena Vázconez, “Los páramos ecuatorianos: Paisajes diversos, frágiles y estra-

tégicos”, AFESE 54 (2010): 97, 111.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 41

actualidad, han tomado al páramo como referente principal para construir el

espacio andino del Ecuador. En esta investigación, que geográficamente se

ubica en las provincias andinas —mayoritariamente en la provincia de Chim-

borazo— este espacio andino merece mayor atención.

Frente a la imagen del páramo como escenario de los conflictos de tierra,

encontramos una serie de íconos con una connotación positiva, como el cón-

dor, las vicuñas, el poncho y los volcanes que sirven como marcadores de una

identidad nacional. Más allá de eso, el páramo, como hábitat del ‘hombre an-

dino’, ha sido constituido como contenedor cultural, en el cual investigadores,

indigenistas, misioneros, agentes de desarrollo, etc., podían ‘descubrir’ y de-

scribir una continuidad cultural indígena desde los tiempos precolombinos.

Relacionado a esto, y muy importante para nuestro contexto, la zona andina

ha sido representada como espacio antimoderno, subdesarrollado, en el cual

los “indios”, como ha expresado el obispo Leonidas Proaño en 1954, “no son

sino la miseria que se arrastra por los páramos”.102

La romantización del espacio andino como cuna de la cultura indígena,

por un lado, y su calificación como región ‘olvidada’ y en necesidad de moder-

nización, por otro, son dos aspectos fundamentales en los discursos analiz-

ados en esta investigación. Lo que reúne, en gran parte, las representaciones

del espacio andino, es una visión globalizante de su sociedad. El espacio an-

dino en consideración, si bien delimita una zona geográfica y climática con-

creta, es también un espacio imaginado, cargado de simbología, mitos y me-

morias. Como ha expresado el geógrafo Daniel Gade, “lo que la gente piensa

de los Andes ha sido al menos tan poderoso como cualquier descripción obje-

tiva de su contenido y carácter”.103 El enfoque en la naturaleza construida del

espacio permite cuestionar las nociones prevalecientes de ‘lo andino’ y narrar

una historia que incluya las estructuras históricas de poder.104 Además, con-

siderando que el espacio andino está caracterizado por sus interconexiones,

es posible averiguar cómo corrientes transnacionales determinan el actuar y

el pensar sobre los Andes.

102 “Yo quisiera dar al indio”, reimpresión de la carta del año 1954 el 17.6.1979, La Verdad: 5

(FDD, Artículos en Publicaciones Periódicas, A.5.PP29).

103 Daniel W. Gade, Nature and Culture in the Andes (Madison: The University of Wisconsin

Press, 1999), 31, 43.

104 Matthias Middell y Katja Naumann, “Global history and the spatial turn: from the im-

pact of area studies to the study of critical junctures of globalization”, Journal of Global

History 5 (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Repensar la Revolución del Poncho

Varios autores han mostrado para la segunda mitad del siglo XX que las

ciencias sociales han sido claves en la producción y reproducción de imáge-

nes de los Andes.105 Para el caso de la antropología, Orin Starn y Deborah

Poole sostienen que el interés en los Andes entre los latinoamericanistas pro-

venientes de los Estados Unidos, se intensificó después de la Segunda Guerra

Mundial con los estudios de área (area studies). Bajo la influencia de la teoría

de la modernización, y con el apoyo financiero del gobierno norteamericano,

en los años cincuenta y sesenta, los investigadores “incorporaron el principio

que las culturas ‘tradicionales’ de América Latina constituyen órdenes sociales

separados y constitutivamente diferentes de las formaciones estatales ‘moder-

nas’ y las sociedades nacionales”.106 Starn, por ejemplo, criticó que la mayoría

de los antropólogos trataron a ‘lo andino’ como categoría evidente, “a pesar de

ser el producto de un discurso colonial y postcolonial”. Basándose en la crítica

del orientalismo (elaborado por Edward Said a finales de los años 70), Starn

argumenta para ‘lo andino’, que la presencia de una “formación geológica”—o

sea, los Andes— le otorga “una aura de naturalidad” que “explica la falta histó-

rica de reflexión entre andinistas sobre el uso de esta etiqueta”. Según Starn,

el espacio andino construido por los antropólogos, y otros investigadores, es

un espacio estático y ahistórico que ignora “las formas plurales de vivir en las

montañas” como también las relaciones de poder entre muchas fuerzas en

acción.107

Parte de esta imagen de ‘lo andino’ forma una idea concreta de la comu-

nidad indígena, o el ayllu. Como ha mostrado Mary Weismantel, los estudi-

os comunitarios (community studies) caracterizaron al ayllu como “estructura

profunda de pensamiento puramente indígena” que “proporciona evidencia

de continuidades culturales ininterrumpidas”.108 En las investigaciones sobre

las comunidades indígenas se manifiesta una romantización de una ‘cultura

andina’, una tendencia que encontraremos también entre activistas católicos

105 Recientemente, en la antología editada por Linda Seligmann y Kathleen Fine-Dare,

eds., The AndeanWorld (London: Routledge, 2019).

106 Deborah Poole, “Antropología e historia andinas en los EE.UU.: buscando un reencuen-

tro”, Crónicas Bibliográficas 1 (1992): 211.

107 Orin Starn, “Rethinking the Politics of Anthropology. The Case of the Andes”, Current

Anthropology 35, no. 1 (1994): 18, 19.

108 MaryWeismantel, “Ayllu: Real and Imagined Communities in the Andes”, en The Seduc-

tions of Community. Emancipations, Oppressions, Quandaries, ed. Gerald W. Creed (Santa

Fe: School of American Research Press, 2006), 77.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 43

o en el discurso del obispo Proaño, proclamando un comunitarismo indígena

congruente con los valores cristianos (véase 2.1.3, 2.2.4).

Con el giro posmoderno, los antropólogos, pero también los historiadores,

empezaron a distanciarse de una representación simplificadora de ‘lo andino’.

En el caso de los historiadores, cuyo interés en los Andes a partir de mediados

del siglo XX se había concentrado principalmente en los estudios campesinos

(peasant studies), el viraje constructivista implicaba repensar la imagen del ‘re-

belde campesino’. Como ha señalado Steve Stern, hasta entonces, los campesi-

nos fueron descritos frecuentemente como “reactores” provincianos (parochial

reactors) a fuerzas externas e incapaces de “entender la política a nivel nacio-

nal” o de “forjar estrategias políticas efectivas más allá del ámbito inmediato”.

Su conciencia sobre estrategias y procesos políticos era considerada “limitada

y predecible”. Otro punto recalcado por Stern es que los estudios campesi-

nos, por el hecho de enfocarse en rebeliones o revoluciones, en muchos casos,

ignoraron las políticas campesinas durante “tiempos normales”.109

Aparte del poder definitorio de los científicos extranjeros en la construc-

ción del espacio andino, no debemos olvidar el papel de los investigadores y

actores nacionales o locales. En este punto, la antropóloga Mary Weisman-

tel critica a su colega Orin Starn, argumentando que los orígenes de estas

“fantasías” sobre lo andino no deben buscarse en un “primitivismo románti-

co” de los antropólogos estadounidenses a partir de mediados del siglo XX.

Para ella, fue igualmente importante la corriente intelectual, política y ar-

tística del indigenismo desde los años veinte. En su estudio sobre el ayllu,

Weismantel afirma que la gran mayoría de los textos sobre esta institución,

surgieron desde el indigenismo, cuyos autores “celebraron el ayllu no como

lo que fue, sino como lo que podría ser”.110 Con respecto a los argumentos

planteados por ambos autores, se considera importante tener en cuenta que

las imágenes predominantes sobre el espacio andino son tanto un resultado

de la historia colonial como también de una producción artística y un proyec-

to político nacional indigenista del estado independiente. Ambos tienen en

común, un esencialismo romántico y la glorificación de una cultura indígena

desaparecida.

Un último punto planteado por Mary Weismantel se refiere a ‘lo andino’

como recurso político. La autoramanifiesta que el ayllu regresó a los escenari-

109 Steve Stern, ed. Resistance, Rebellion, and Consciousness in the Andean Peasant World (Ma-

dison: The University of Wisconsin Press, 1987), 5, 6, 9, 10.

110 Weismantel, “Ayllu: Real and Imagined Communities in the Andes”, 86, 87.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Repensar la Revolución del Poncho

os a finales del siglo XX cuando los movimientos indígenas retomaron la idea

de comunidad como “baluarte en la lucha por una mayor representación den-

tro de los estados y sociedades andinas”. Por el hecho de que los movimientos

indígenas imaginan y se sirven de imágenes que a lo largo de la historia han

caracterizado al espacio andino —por ejemplo el ideal del comunitarismo—,

la autora argumenta que no es posible limitarse a declarar que el imaginario

andino es el resultado de un discurso folclorizante de una supuesta tradición

indígena, sino que hay que aceptarlo también como “hecho social”. Cuando

el movimiento indígena retoma, por ejemplo, ‘la comunidad’ como recurso

en sus reivindicaciones políticas, el espacio andino funciona como fuente de

identidad y cultura a partir de la cual se puede formular un discurso de resis-

tencia.111 Investigar el renacimiento de valores ‘tradicionales’ como un hecho

social y no únicamente como un discurso idealizador, implica preguntarse

por los papeles que una serie de actores desempeñan en el resurgimiento de

un esencialismo cultural.

Finalmente, es necesario destacar un aspecto central relativo al espacio

andino. El principal enfoque regional de este trabajo de investigación no des-

cuida el hecho de que el tema investigado exige un acercamiento que incluya

dimensiones transnacionales. El espacio andino es también un espacio trans-

nacional, caracterizado por entrelazamientos que se manifiestan en los dife-

rentes contextos que analiza este estudio: en las múltiples formas de colabo-

ración entre actores religiosos y laicos provenientes de numerosos países; en

los proyectos de desarrollo presentes en la región investigada a mediados del

siglo XX; como también en la formación y transformación del movimiento in-

dígena, sobre todo en la década del ochenta con el activismo por los derechos

humanos. Ejemplar para estos entrelazamientos es el capítulo (2.3) que ana-

liza los vínculos entre el proyecto liberador de la Iglesia Católica y proyectos

de desarrollo financiados por organizaciones internacionales. Con la afluen-

cia de agentes de desarrollo, misioneros y voluntarios hacia Chimborazo, el

111 Ibíd., 92, 80, 81.; en su elaboración del concepto de la utopía andina, definida como

intento de “los vencidos” de enfrentar una realidad de dependencia y de “encontrar en

la reedificación del pasado la solución de los problemas de la identidad” el historiador

y ensayista peruano Alberto Flores Galindo desarrolla un argumento similar. Alberto

Flores Galindo, “Europa y el país de los incas: la utopía andina”, en Obras completas, ed.

Cecilia Rivera (Sur Casa de Estudios del Socialismo: Lima, 2008), 21.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 45

espacio andino se convirtió en una “zona de contacto”,112 donde sujetos an-

teriormente separados buscaron soluciones para mejorar las condiciones de

vida de la población rural. En este contexto, no solo se reforzó la percepción

del espacio andino como subdesarrollado, sino también la imagen de un lugar

‘místico’ que atraía voluntarios, predominantemente europeos, para apoyar el

gran proyecto de ‘liberar’ al indígena ecuatoriano.113

Para responder a esta necesidad conceptual de abandonar contenedores

regionales y nacionales, sirve la perspectiva de la historia entrelazada (entang-

led history). Este concepto historiográfico inspirado en una serie de plantea-

mientos teóricos como los estudios postcoloniales114 —el giro decolonial en

América Latina—,115 la historia global o el giro espacial (spatial turn), parte

de una perspectiva transcultural para analizar interconexiones sociales. Para

visualizar estructuras relacionales entre actores y la complejidad de los espa-

cios e imaginarios que definen sus acciones, la historia entrelazada combi-

na contextos locales, regionales y transnacionales. Como han argumentado

Shalini Randeria y Christian Conrad, la historia entrelazada “permite cruzar

fronteras culturales y nacionales y tomar el intercambio de ideas, institucio-

nes y prácticas como punto de partida para el análisis”.116 Este acercamiento

112 En 1991, la investigadora Mary Louise Pratt introdujo el término zona de contacto (con-

tact zone) en el contexto de encuentros coloniales: “espacios sociales en los que las cul-

turas se encuentran, chocan y luchan entre sí, a menudo en contextos de relaciones de

poder muy asimétricas, como el colonialismo, la esclavitud o sus secuelas, tal como se

viven en muchas partes del mundo hoy en día”. Mary Louise Pratt, “Arts of the Contact

Zone”,Modern Language Association (1991): 34.

113 En colaboración con Martin Breuer, doctorando en el departamento de historia ibe-

roamericana de la Universidad de Bielefeld, cuyo estudio se dedica al Programa In-

digenista Andino (véase 1.2), la autora realizó el taller Imaginaries of Development in

the Highlands: The Constitution of Mountain Areas as Spaces for International Development

Cooperation since 1945. Los investigadores invitados examinaron posibles característi-

cas comparativas de las políticas de desarrollo en regiones montañosas en diferentes

continentes (América Latina, Asia y África).

114 Crítica del eurocentrismo en la historiografía, por ejemplo, en: Dipesh Chakrabarty, ed.

Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference (Princeton: Prince-

ton University Press, 2008); Edward Said, Orientalism, Reprinted ed. (London: Penguin,

2003).

115 Un volumen que reúne una serie de autores del giro decolonial: Santiago Castro-

Gómez y Ramón Grosfoguel, eds., El giro decolonial: reflexiones para una diversidad episté-

mica más allá del capitalismo global (Bogotá: Siglo de Hombre Editores, 2007).

116 Sebastian Conrad y Shalini Randeria, “Einleitung: Geteilte Geschichten – Europa in ei-

ner postkolonialenWelt”, en Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Repensar la Revolución del Poncho

no solo permite estudiar relaciones de poder y de dependencia sino que par-

te de la idea básica de que no existen donadores y receptores de ideas, sino

que se constituyen procesos de interacción y circulación.117 En otras palabras,

las transferencias (transfers) de ideas, pero también del saber, son de carácter

multidireccional.118

La intención del enfoque de entrelazamientos no es escribir una historia

“holística y completa” sino una historia fragmentaria que parte de problemas

y relaciones concretas.119 En el presente contexto de investigación, es particu-

larmente importante la dimensión regional y local en cuanto permitemostrar,

como indica Anne Gerritsen, cómo “las particularidades [regionales y] locales

desafían la homogeneidad de las narrativas globales”.120 Dicho de otra ma-

nera, lo local puede ser utilizado como unidad de análisis que puede llevar a

comprender contextos supralocales e incluso globales. Analizar el flujo de ide-

as, prácticas y saberes en la región de la Sierra ecuatoriana, incluyendo una

perspectiva transnacional, permite dedicarse a cuestiones que sobrepasan el

‘caso ecuatoriano’ y representa, por fin, un intento de escribir una historia

“desde abajo”.121

Fuentes y metodología

El presente trabajo incorpora principalmente el análisis de fuentes archivísti-

cas colectadas en diferentes etapas de investigación. En los años 2017 y 2018,

durante un par de estadías en Ecuador, los archivos relevantes para esta in-

vestigación fueron mapeados y visitados. La mayoría de ellos brindaron faci-

Geschichts- und Kulturwissenschaften, ed. Sebastian Conrad, Shalini Randeria, y Regina

Römhild (Frankfurt: Campus Verlag, 2013), 40.

117 Se acentúa que el enfoque en la interacción no debería llevar al olvido de las relaciones

de poder, la violencia o estructuras de desigualdad. Véase Andreas Eckert, Herrschen

und verwalten: Afrikanische Bürokraten, staatliche Ordnung und Politik in Tanzania, 1920-

1970 (München: Oldenbourg, 2007), 5.

118 Punto realzado en la histoire croisée deMichaelWerner y Bénédicte Zimmermann, “Ver-

gleich, Transfer, Verflechtung. Der Ansatz der Histoire croisée und die Herausforde-

rung des Transnationalen”, Geschichte und Gesellschaft 28, no. 4 (2002).

119 Conrad y Randeria, “Einleitung: Geteilte Geschichten”, 40.

120 Anne Gerritsen, “Scales of a Local: The Place of Locality in a Globalizing World”, en A

Companion toWorldHistory, ed. DouglasNorthrop (Oxford:Wiley-Blackwell, 2012), 224.

121 Angelika Epple, “Lokalität und dieDimension des Globalen. Eine Frage der Relationen”,

Historische Anthropologie 21, no. 1 (2013): 25.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 47

lidades para el acceso, sin embargo, por diferentes razones, algunos centros

de documentación de la Iglesia Católica resultaron inaccesibles. Este fue, por

ejemplo, el caso del archivo de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana en Qui-

to. El material archivístico que forma el corpus de este trabajo se clasifica en

documentos archivísticos varios, periódicos y revistas.

El Fondo Documental Monseñor Leonidas Proaño, principal archivo pa-

ra esta investigación, está ubicado en la Curia de Riobamba, provincia de

Chimborazo. Constituye el repositorio personal del obispo Proaño, que no so-

lo informa sobre su trabajo, pensamiento y publicaciones, sino que contiene

además un gran número de documentación perteneciente a organizaciones

sociales y políticas, sesiones y resoluciones de la Conferencia Episcopal Ecua-

toriana, anuncios del Consejo Episcopal Latinoamericano (CELAM) y corre-

spondencia entre diferentes actores que para este trabajo de investigación

son relevantes. En 2019, el archivo fue incluido en el Registro Regional de la

Memoria del Mundo, un programa de la UNESCO destinado a preservar el

patrimonio documental a escala global.122 Fuentes valiosas, aunque en me-

nor cantidad, brindaron también los archivos diocesanos de Ambato, Cuenca

y Guaranda. Aparte de ellos, una serie de organizaciones locales, regionales o

nacionales dispusieron sus archivos para la realización de esta investigación.

Entre ellas destacan: el centro de documentación de la Comisión Ecuménica

de Derechos Humanos (CEDHU, Quito) —la mayor organización de derechos

humanos en Ecuador—, la Central Ecuatoriana de Servicios Agrícolas (CESA,

Quito) y el archivo del Centro de Solidaridad Andina en Riobamba, institución

dirigida por Homero García y Estuardo Gallegos, dos colaboradores de Leo-

nidas Proaño. Por el carácter transnacional del tema investigado y la import-

ancia del trabajo colaborativo entre organizaciones de varios países europeos

con Ecuador, se visitaron también archivos en Suiza. En concreto, el Archivo

Federal Suizo (Bundesarchiv), el Archivo Cantonal de Waadt (Lausanne) y el

Archivo Cantonal de Lucerna.

Fuentes secundarias como periódicos y revistas locales, regionales, nacio-

nales o internacionales, fueron incluidas para contextualizar y complementar

los temas que trata el estudio. Entre los más relevantes se encuentran los

del Fondo de Medios Alternativos de la Universidad Andina Simón Bolívar en

122 “Ecuador con nuevos registros en el Programa Memoria del Mundo de la UNESCO”,

Ministerio de Cultura y Patrimonio, acceso web: https://www.culturaypatrimonio.gob.

ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/

(12.08.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/
https://www.culturaypatrimonio.gob.ec/ecuador-con-nuevos-registros-en-el-programa-memoria-del-mundo-de-la-unesco/


48 Repensar la Revolución del Poncho

Quito, que incluye prensa alternativa publicada por los partidos y movimi-

entos de izquierda, las organizaciones obreras, campesinas y populares del

Ecuador. Adicional a este fondo, ofrecieron material importante la Biblioteca

Aurelio Espinosa Pólit, la Biblioteca de la Pontificia Universidad Católica del

Ecuador, la Biblioteca del Ministerio de Cultura y Patrimonio y la Biblioteca

de la Ciudad y Provincia de Ambato.

Para el análisis de las fuentes primarias se aplicó el método básico de la

crítica de fuentes.123 El examen cualitativo de los contenidos se asienta en el

método de análisis del discurso que, en el caso de esta investigación histórica,

parte por problematizar sobre cómo las sociedades producen significado en

un contexto histórico concreto, o “cómo el discurso genera el mundo social

en su especificidad histórica”.124 En línea con la teoría del discurso de Michel

Foucault, se parte de la idea de que la realidad y los saberes son socialmente

construidos y por lo tanto, los discursos son “prácticas que forman sistemá-

ticamente los objetos de que hablan”.125 El análisis de discurso, en este caso,

permitió estudiar las prácticas discursivas de actores laicos y del clero, mo-

vimientos sociales, organizaciones de desarrollo y otros, que en el contexto

investigado jugaron un papel importante. También se trata de entender de

qué manera fueron construidos argumentos específicos de protesta por parte

de los diferentes actores. El análisis del discurso incluye la consideración de

los contextos históricos e institucionales que establecieron las condiciones de

posibilidad del discurso que reproduce el material considerado.126

Historia oral

A más de las fuentes escritas mencionadas, las fuentes orales resultaron fun-

damentales para este trabajo. A través del método de la historia oral, esta

investigación ha dado voz a una serie de protagonistas que en las narrativas

123 Peter Borowsky, Barbara Vogel, y Heide Wunder, Einführung in die Geschichtswissen-

schaft I.Grundprobleme,Arbeitsorganisation,Hilfsmittel (Opladen:Westdeutscher Verlag,

1989), 157-76.

124 Philipp Sarasin, Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse, 4 ed. (Frankfurt am Main:

Suhrkamp, 2014), 33, 35.

125 Michel Foucault,Archäologie desWissens, 8 ed. (Frankfurt amMain: Suhrkamp, 1997), 74.

126 Achim Landwehr,HistorischeDiskursanalyse (Frankfurt amMain: Campus Verlag, 2008),

107, 08.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 49

sobre la Revolución del Poncho han sido ignorados.127 La historia oral, como

ha argumentado Paul Thompson, “puede devolver a la gente que hizo y expe-

rimentó la historia, a través de sus propias palabras, un lugar central” y así,

la historia “se vuelve más democrática”.128

En total, se realizaron 17 entrevistas a testigos de la época que han tenido

una relación cercana con la provincia de Chimborazo. A grandes rasgos, las

personas entrevistadas se pueden dividir en dos grupos: el primero, compu-

esto por sacerdotes y religiosas ecuatorianas y de otros países que trabajaron

en la región investigada durante la época de interés o que tuvieron otra vin-

culación al sector eclesiástico nacional o internacional. El segundo grupo se

compone de laicas y laicos católicos ecuatorianos y de otros países que se com-

prometieron en trabajos sociales o políticos vinculados a iniciativas promovi-

das por la Iglesia Católica. Entre ellos se encuentran líderes de organizaciones

sociales y políticas, del movimiento indígena o miembros de Comunidades

Eclesiales de Base. A través de entrevistas narrativas y semi-estandardizadas

se trató de generar el flujo narrativo, y las preguntas abiertas permitieron a

las personas entrevistadas integrar los temas que consideraban relevantes.

Las entrevistas fueron transcritas conforme a su sentido original y los docu-

mentos de texto fueron analizados —al igual que las fuentes escritas— con

los métodos de la crítica de fuentes y análisis del discurso.

A más de construir nuevas fuentes —muchas veces en contextos donde

las fuentes escritas no existen o son insuficientes—129 la historia oral permi-

te “recrear la multiplicidad original de puntos de vista”130 y evidenciar con-

tradicciones que en las fuentes escritas no aparecen. Al escuchar y transcribir

las historias, anécdotas y reflexiones de sacerdotes, exsacerdotes, misioneros,

voluntarias europeas y líderes indígenas o campesinos, han surgido nuevas

preguntas y modos de entender los procesos investigados.

Como han señalado varios autores, las fuentes de la historia oral deben

ser tratadas como cualquier otra fuente. En palabras de Donald Ritchie, los

testimonios siempre “son interpretaciones de lo sucedido, filtradas a través

127 Desde hace algunos años, las voces de los subalternos se han ido abriendo paso cada

vez más en la historiografía. Por ejemplo, Olaf Kaltmeier reconstruyó la historia de

la organización indígena Jatarishun en la provincia de Cotopaxi-Ecuador, a través de

testimonios orales. Jatarishun: Testimonios de la lucha indígena de Saquisilí (1930-2006).

128 Paul Thompson, “The Voice of the Past. Oral History”, en The Oral History Reader, ed.

Robert Perks y Alistair Thomson (New York: Routledge, 1998), 26, 29.

129 Ronald Fraser, “Historia Oral, Historia Social”, Historia Social 17 (1993): 131.

130 Thompson, “The Voice of the Past”, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Repensar la Revolución del Poncho

de las memorias de los entrevistados y sus esfuerzos por responder a nue-

stras preguntas”.131 Consciente del caráctermemorial y subjetivo de la historia

oral, estas fuentes —como las fuentes escritas— no son tratadas como “una

‘ventana’ al pasado”.132 Lo interesante de las memorias, como han subrayado

Elizabeth Jelin y Maurice Halbwachs,133 es tener en cuenta que los procesos

de memorizar —y olvidar— “no ocurren en individuos aislados sino insertos

en redes de relaciones sociales, en grupos, instituciones y culturas”. Además,

las narrativas de memoria están enmarcadas en “narrativas colectivas”.134 En

la presente investigación, por ejemplo, la reducción de la movilización indíge-

na a la labor del obispo de Riobamba es una narrativa colectiva reconstruida

por varios entrevistados. Esto muestra no solo el alcance del accionar del clé-

rigo en aquella época, sino también el poder definitorio de la narrativa de la

Revolución del Poncho en el acto de memorizarlo.

Otro punto que en la práctica de la historia oral tiene que ser considerado

es la selección de los entrevistados. En el caso concreto es preciso recalcar que

una de las principales motivaciones para acudir a la historia oral, ha sido lle-

nar un vacío de las fuentes escritas: las voces demujeres.135 El silencio sobre el

protagonismo femenino tiene que ver con el monopolio masculino en la Igle-

sia Católica, en el cual las mujeres religiosas, al contrario de los sacerdotes,

aparecen como actores secundarios. A pesar de que las monjas de varias con-

gregaciones estaban involucradas significativamente en la labor pastoral de

una iglesia liberadora, su ausencia en las fuentes es llamativa. En el proceso

de buscar y seleccionar a los testigos de la época, sin embargo, el monopolio

masculino de la institución religiosa se hizo evidente una vez más, constitu-

yendo los sacerdotes y exsacerdotes el grupo de testigos más fácilmente ac-

cesible. Por eso, entre los entrevistados, la presencia de mujeres es, todavía,

limitada (12 hombres, 5 mujeres). Es importante añadir a propósito de ello,

que se intentó entrevistar a más mujeres, sin embargo, por diversas razones

131 Donald A. Ritchie, Doing Oral History, 3 ed. (New York: Oxford University Press, 2015),

13.

132 Fraser, “Historia Oral, Historia Social”, 132.

133 Elizabeth Jelin, Los trabajos de la memoria (Madrid: Siglo XXI de España Editores, 2002);

Maurice Halbwachs, On Collective Memory (Chicago: University of Chicago Press, 1992).

134 Jelin, Los trabajos de la memoria, 19, 20.

135 Agentes olvidadas en general en el contexto de la teología de la liberación y su intento

de visibilización por la teología feminista de la liberación: Clara Bingemer, ed. El rostro

femenino de la teología (San José: Editorial Departamento Ecuménico de Investigaciones,

1986); María Pilar Aquino, Teología feminista latinoamericana (Quito: Abya Yala, 1998).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTRODUCCIÓN 51

—de salud, problemas de comunicación, sus proyectos personales o de inves-

tigación, estancia en el extranjero, etc.—no eran factibles. A pesar de persistir

el desequilibrio de género, este trabajo da gran importancia a la inclusión de

voces de mujeres cuando las fuentes lo permiten.136

El análisis de los testimonios no pretende comentar o juzgar las prácticas

y opiniones de las personas entrevistadas. Más bien, los testimonios ofrecen

nuevas formas de contextualizar las relaciones entre actores católicos y los

movimientos sociales, revelando que el contexto investigado es determinado

por procesos diversos y a veces contradictorios.

Estructura

El texto se divide en tres partes. La primera (1955-1969), se dedica a las políticas

indigenistas de la Iglesia Católica ecuatoriana a partir de los años cincuen-

ta del siglo XX. Aparte de contextualizar el posicionamiento de la jerarquía

eclesial frente al ‘problema del indio’, esta sección se dedica a las prácticas

concretas de un indigenismo eclesiástico, tomando como estudio de caso la

colaboración entre la iglesia de Riobamba y la iniciativa de desarrollo ”Progra-

ma Indigenista Andino”. Más adelante, con un enfoque predominantemente

institucional, el apartado entra a la época de las reformas eclesiales de los

años sesenta y muestra a través de las políticas de reforma agraria cómo la

Iglesia Católica del Ecuador asumió las nuevas directrices del Concilio Vatica-

no II (1962-1965). Concluyendo con la II Conferencia General del Episcopado

Latinoamericano en Medellín (1968) y un análisis del impacto de la opción por

los pobres, esta primera parte tiene como objetivo ofrecer una visión general

del estado de la iglesia ecuatoriana en las décadas del cincuenta y sesenta.

Para la segunda y tercera partes se prefirió una estructura temática a

una estrictamente cronológica —el activismo católico comprende el segun-

do apartado y la iglesia en las luchas sociales, el tercero—. Ambas secciones

se dedican a las décadas de los setenta y ochenta.

La segunda parte (1970-1986) comienza con una contextualización de las

posiciones de los obispos ecuatorianos frente a la teología de la liberación

136 Una importante contribución a este respecto es la investigación que la colega Carmen

Pineda González está realizando sobre las mujeres y la teología de la liberación en

Ecuador. Véase: “Mujeres y vida religiosa en Ecuador: una propuesta de inserción social

en América Latina, 1962-1985”, Iberoamericana 18, no. 86 (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Repensar la Revolución del Poncho

y la elaboración de un Plan de Pastoral Indígena por la Iglesia Católica. La

contribución principal de esta sección constituye el análisis del activismo ca-

tólico en la diócesis de Riobamba a través de testimonios orales. Asimismo,

este enfoque en el activismo católico incluye un examen de los vínculos entre

el proyecto liberador de la Iglesia Católica y la cooperación internacional para

el desarrollo.

La tercera parte, después de un capítulo introductorio sobre los actores

y luchas en el contexto de un catolicismo político, se dedica detenidamente

al análisis del papel de la Iglesia Católica en la formación y transformación

del movimiento indígena entre 1972 y 1988. Finalmente, esta parte muestra

cómo el activismo nacional y transnacional por los derechos humanos con-

stituyó una fuente inspiradora tanto para sectores eclesiásticos como para el

movimiento indígena en la concreción y transformación de su agenda políti-

ca. Cada capítulo (1.1, 1.2, 1.3, etc.) termina con una discusión y cada parte (1,

2 y 3) con una conclusión.

Las conclusiones de la tesis exponen de forma sinóptica sus argument-

os centrales y se propone una nueva lectura a la narrativa de la Revolución

del Poncho, vinculándola con la actualidad. Esta tesis termina con reflexio-

nes sobre los límites de esta investigación y con perspectivas para el trabajo

histórico sobre activismo religioso en la segunda mitad del siglo XX.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002 - am 12.02.2026, 20:33:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

