
 250

kehrt, es sei ein schwerer Irrtum seiner Autoren, Kriege nicht aus dem anarchischen 
internationalen System erklärt zu haben). 

6.3.4 Deutschland 

Vergleiche die Artikel von Wilhelm Janssen zu Frieden und Krieg in Geschichtliche 
Grundbegriffe : historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland 
(referiert oben S. 27) 

6.4. Theologie 

6.4.1 Erasmus von Rotterdam 

ursprünglich Geert Gerts, latinisiert/gräzisiert Desiderius Erasmus, 1467/69-1536, 
Sohn eines Geistlichen. Augustinerchorherr, aber von der Beachtung der Regel ent-
pflichtet. Der größte Klassische Philologe seiner Zeit, Adels- und Fürstenerzieher. 
Verweigerte den Weg vieler reformgeneigter Humanisten zur Reformation; die 
Gegenreformation des späteren 16. Jahrhunderts bekämpfte aber ebenso sehr das 
erasmischen Christentums wie den Protestantismus gewidmet. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Johan Huizinga, Erasmus : eine Biographie. – Basel 1928 (niederländisches Original 
1924) 
Roland H. Bainton, Erasmus of Christendom. – New York 1969 
R. J. Schoeck, Erasmus of Europe. – Edinburgh 1990-1993. – 2 Bde. 

 
Vergleiche als Einführung in verschiede Aspekte von Erasmus Wirken: 
Robert Stupperich, Erasmus von Rotterdam und seine Welt. – Berlin 1977 
Cornelis Augustijn, Erasmus von Rotterdam : Leben – Werk – Wirkung. – München 
1986 
Erika Rummel, Erasmus. – London 2004 (Outstanding Christian Thinkers). 
 
Erasmus ist zweifellose der einflussreichste pazifistische Autor des 16. Jahrhunderts. 
Vergleiche zur Rezeption: Joachim Hamm, Pax optima rerum : zu den Friedens-

schriften des Erasmus von Rotterdam und ihrer zeitgnössischen literarischen Rezep-

tion, in: Dulce bellum inexpertis : Bilder des Krieges in der deutschen Literatur des 

15. und 16. Jahrhunderts. – Wiesbaden, 2002. – S. 394-463. Zweifellos auch der 
Autor, an den drei Jahrhunderte dachten, wenn sie an Frieden dachten. Der erste bis 
1800 reichende Teil von ter Meulens Bibliographie (From Erasmus to Tolstoy : the 

Peace Literature of Four Centuries, veröffentlicht 1990, siehe oben S. 34) ist zu 
einem nicht geringen Teil eine Liste immer neuer Auflagen von Erasmus-Texten. 
Freilich wurde der Verdacht geäußert, daß dies mehr ein Bekenntnis zum Stil des 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 251 

Erasmus als zu seiner Politik war (Otto Herding, Humanistische Friedensideen am 

Beispiel zweier ‚Friedensklagen’ in: Die Humanisten in ihrer politischen und sozia-

len Umwelt / hrsg. von Otto Herding und Robert Stupperich. – Boppard 1976). 
 
Die Forschung hat sich lange mit der Frage beschäftigt, ob Erasmus mehr ein Ge-
fühlspazifist oder ein politischer Propagandist war. Seine politische Haltung ist 
inzwischen genauer beschrieben worden: er stand der pro-französischen Partei in 
den Niederlanden und am Kaiserhof nahe, die gegen die „spanischen“ Kriege oppo-
nierte, die sich aus dem dynastischen Prinzip ergeben; ihre Ordnungsvorstellung ist 
„nationalistisch“: ein System mehrerer großer Staaten, die einander im ganzen aner-
kennen; vgl. James D.Tracy, The Politics of Erasmus : a Pacifist Intellectual and his 

Political Milieu. – Toronto 1978. Aber auch als systematischen Rechtsphilosophen 
des Friedens wollte man ihn sehen (Eberhard von Koerber, Die Staatstheorie des 

Erasmus von Rotterdam. – Dissertation Freie Universität Berlin 1966). 
 

In der neueren Literatur wird stärker die Verankerung in Erasmus Theologie betont. 
Seine Lebensleistung war die Bibelausgabe nach philologischer Methode, als theo-
logischer Schriftsteller verwies er die Theologie von der Scholastik zurück zur Bi-
bellektüre. Erasmus ist lange als Moralist begriffen worden, dann hat man die Chris-
tuszentriertheit seiner Religiösität gesehen, zuletzt die Rolle der Kirche. Moralist ist 
Erasmus darin, daß Christus als Lehrer und Vorbild des Menschen gesehen wird, aber 
zentral ist für ihn die Kirche als Gemeinschaft der Gläubigen, eine Voraussetzung für 
das ersehnte Heil. Eintracht, Liebe und Frieden sind die Kennzeichen der Kirche. 
Luther hat ihm vorgeworfen: „non ad crucem, sed ad pacem spectet in omnibus 
scriptis.“ Genau das versuchte Erasmus. Die Kirche ist als Ganzes eine „Konsens-
gemeinschaft“ (Michael Becht). Erasmus’ Pazifismus beruht auf einer Theologie des 
Aufbaus des Reiches Gottes, aber seinen Platz in der Geschichte dieses Motivs von 
Augustinus über Dante bis Kant (oder bis Tolstoi oder auch bis Lionel Curtis) hat 
Erasmus noch nicht erhalten. 
Vergleiche zum Kirchenbegriff: 
James Kelsey McConica, Erasmus and the Grammar of Consent, in: Scrinium Eras-
mianum : mélanges historiques publiés sous le patronage de l’Université de Louvain 
à l’occasion du cinquième centenaire de la naissance d’Erasme / ed. J. Coppens. – 
Leiden 1969, vol. II, 75-99 
Willi Hentze, Kirche und kirchliche Einheit bei Desiderius Erasmus von Rotterdam. 
– Paderborn 1974 
Michael Becht, Pium consensum tueri : Studien zum Begriff consensus im Werk 
von Erasmus von Rotterdam, Philipp Melanchthon und Johannes Calvin. – Münster 
2000. – S. 25-213. 
Außerdem die unten S. 252-253 referierten Arbeiten von Otto Schottenloher. 
Forschungsbericht zur Theologie des Erasmus: 
Bruce Mansfield, Erasmus in the Twentieth Century : Interpretations c. 1920-2000. 
– Toronto 2003. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 252

Texte 
 

Dulce bellum inexpertis = Süß scheint der Krieg den Unerfahrenen 
Zuerst in der revidierten Ausgabe der Adagia 1515, dort der längste Essay; 
1517 separat gedruckt 
in: Opera Omnia (Elsevir) Ordo IV, tomus 2 (1977) 
Eine deutsche Übersetzung: 
Süß scheint der Krieg den Unerfahrenen / hrsg. und übersetzt von Brigitte 
Hannemann. – München (u.a.) : Kaiser, 1987 
Adams (unten S. 253) nennt es eine Art Weltgeschichte des Krieges: vom ursprüng-
lichen Frieden zum habituellen Angriffskrieg. Die menschliche Natur ist friedlich. 

 
Querela Pacis undique gentium ejectae profligataeque =Klage des Friedens, der 
bei allen Völkern verstoßen und vernichtet wurde (1516) 
in: Opera Omnia (Elsevir) Ordo II, tomus 7 (1999) 
auch in: Ausgewählte Schriften / hrsg. von Werner Welzig. – Darmstadt : Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1968. – Bd. 5, 359-451 
Eine deutsche Übersetzung auch in: 
Raumer, Kurt von 
Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspläne seit der Renaissance. – Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 211-248 
Zuletzt: 
Die Klage des Friedens / hrsg. und übersetzt von Brigitte Hannemann. – Mün-
chen (u.a.) : Piper, 1985 
Am deutlichsten wird der Inhalt durch den Titel einer der englischen Übersetzungen 
ausgedrückt: Peace Protests! (in José Chapiro, Erasmus and our Struggle for Peace. 
– Boston 1950)  
 
 
Literatur 

 
Raumer, Kurt von 
Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspläne seit der Renaissance. – Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 1-21 Erasmus von Rotterdam : 
der Humanist und der Friede 
Raumer stellt Erasmus in seine historische Situation (das Aufkommen des Krieges 
mit Söldnern), freilich nicht in zeitgenössische Politik (seine Nähe zur wirklichen 
Politik war immer geringer als die seiner Freunde Morus, Vives, Zwingli). Der neue 
Krieg habe eine Krise der Lehre vom Gerechten Krieg gebracht, die Vitoria neuen 
politischen Gegebenheiten anpaßt. Erasmus habe dagegen nur geklagt; da er freilich 
die Lehre vom Gerechten Krieg nie grundsätzlich verwirft, bleiben die Klagen mora-
listisch. Daß der Frieden rechtliche Verfahren oder politische Institutionen, etwa 
eine Zwangsgewalt, benötigt, kann Erasmus nicht erkennen. Es sei völlig falsch, ihn 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 253 

wegen gelegentlicher Äußerungen zum Vater des modernen Garantiegedankens oder 
einer internationalen Schiedsgerichtsbarkeit machen zu wollen. 

 
Adams, Robert P. 
The Better Part of Valor : More, Erasmus, Colet, and Vives on Humanism, 
War, and Peace, 1496-1535. – Seattle : Univ. of Washington Pr., 1962. – 363 S. 
Erst durch seinen Aufenthalt in England verbindet Erasmus Frieden mit Sozialkritik 
Er glaubte in Heinrich VIII einen friedensfähigen Fürsten gefunden zu haben. Um so 
bitterer die Enttäuschung, als dieser Kriege wie sportliche Ereignisse sah. „What the 
humanists tried to do was to deglamorize tyranny.” Das ist der Grund des humanisti-
schen Kampfes gegen chevaleske Ideale und Ritterliteratur. 

 
Schottenloher, Otto 
Lex naturae und lex Christi bei Erasmus, in: Scrinium Erasmianum : mélanges 
historiques publiés sous le patronage de l’Université de Louvain à l’occasion du 
cinquième centenaire de la naissance d’Érasme / ed. J. Coppens. – Leiden : 
Brill, 1969. – II, 253-299 
Erasmus greift auf Cicero zurück, der den Staat als Garant von Recht/Gerechtigkeit 
definiert hat, denn Cicero hat dieses Rechtsideal ernster genommen als Augustinus. 
Aber in der geringen Schätzung der Institutionen ist Erasmus eher augustinisch. Das 
Wichtigste ist die Bildung einer christlichen Gemeinschaft. Das Naturgesetz und das 
Jüdische Gesetz hatten ihre Aufgabe nicht erfüllt, das Christentum ist eine Erneuerung 
des Strebens nach Gerechtigkeit. Frieden ist Freundschaft; eine Idee, die es seit Pytha-
goras und Platon gibt, die aber erst im Christentum verwirklicht werden kann, weil 
Christen durch mehr zusammengehalten werden als durch die Natur. Diese Gemein-
schaft denkt sich Erasmus durchaus als ständische Gesellschaft, die Lex Christi ist 
nicht juristisch gedacht. Deshalb verwirft Erasmus auch nicht den Krieg umstands-
los. Das Christentum verabscheut den Krieg, aber im gegenwärtigen Leben, in dem 
jeder Fürst sein eigener Richter ist, kann das Ende der Kriege nicht erwartet werden. 
Krieg ist jedoch immer ein Versagen des Christentums. 

 
Schottenloher, Otto 
Erasmus und die Respublica Christiana, in: Historische Zeitschrift 210 (1970) 
295-323 
Für Erasmus spielt die respublica christiana noch eine Rolle, aber spiritualisiert als 
eine Gemeinschaft der Christen (in der die Geistlichkeit zwar einen wichtigen Platz 
hat, aber durchaus kein Monopol). Sein Interesse für die reale hierarchische Kirche 
ist deutlich geringer als sein Interesse für die Kirche der Apostel und Märtyrer. Das 
Kaisertum mißfiel ihm nicht weniger. Die von ihm vorgestellte Eintracht der Chris-
tenheit ist ein Bund aller Christen, nicht eine Universalmonarchie. An eine Instituti-
onalisierung des christlichen Staatenbundes dachte Erasmus nicht, wohl aber an 
völkerrechtliche Verträge und Schiedsgerichte – die auch Moskoviter und Türken 
umfassen können. Letztlich ist seine Einheit der Christenheit eine Bildungsgemein-
schaft. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 254

Fernandez Santamaria, José A. 
Erasmus on the Just War, in: Journal of the History of Ideas 34 (1973) 209-226 

 
The State, War and Peace : Spanish Political Thought in the Renaissance 1516-
1559. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1977 (Cambridge Studies in 
Early Modern History). – S. 120-160 
Erasmus kann das alte Schema der Lehre vom Gerechten Krieg nie aufgeben: Die 
Fürsten brauchen ein Recht zum Krieg, sonst haben die Bösen freie Hand. Erasmus 
leugnet nie die theoretische Stimmigkeit dieser Lehre, betont aber die Zweifel, daß 
die realen Kriege tatsächlich dieser Lehre folgen. Daß er sich nicht, wie etwa Vitoria 
mit dieser Lehre aussöhnt, liegt daran, daß seine Grundkategorie nicht der Krieg ist, 
sondern discordia, die mit dem Krieg beginnt, aber dann die ganze Gesellschaft 
erfaßt. Ohne den Frieden als Abwesenheit des Krieges gibt es keine Basis für die 
Wirksamkeit natürlicher und christlicher Moral. Nicht der Krieg als solcher ist für 
Erasmus das Hindernis auf dem Weg der Menschheit zum vernünftigen und christli-
chen Miteinanderleben, sondern die Soldaten, die weder der Vernunft noch dem 
Christentum zugänglich sind. 

 
Margolin, Jean-Claude 
Erasme et la guerre contre le Turcs, in : Il pensiero politico 13 (1980) 3-38 
Margolin bespricht Erasmus’ Schrift von 1530 Utilissima consultatio de bello Turcis 

inferendo. Konventionell nimmt Erasmus die türkischen Erfolge als Strafe für christ-
liche Sünden, betont dann aber, daß die Türken als Monotheisten fast schon Christen 
sind (ein nicht ganz so konventionelles, aber auch nicht ganz ungewöhnliches Ar-
gument) und daß es völlig inkonsequent sei, die Grausamkeit der Türken zu betonen, 
nicht aber den dauernden Krieg unter den Christen zu bedenken. Das Büchlein ist 
gegen Luthers Türkenkriegsbuch geschrieben, das Erasmus so versteht, daß Luther 
jede Wehr gegen Türken ablehne, weil die Türken eine göttliche Strafe bringen. 
Erasmus betont dagegen, daß eine Verteidigung gegen die Türken als ultima ratio 
gerechtfertigt sei. Und er bringt auch realpolitische Argumente gegen den Isolatio-
nismus, der im Türkenkrieg nur ein ungarisches Problem sieht. Letzlich komme es 
aber nicht auf Sieg oder Niederlage an, sondern darauf, daß Christen Christen blei-
ben, d.h. in welchem Geist sie den Krieg führen. Margolin schließt, daß es letzlich 
ein religiöses Buch ist, eine Psalmenexegese, wie man sich richtig dem Willen Got-
tes ergibt.  
 
Dealy, Ross 
The Dynamics of Erasmus’ Thought on War, in : Erasmus of Rotterdam Soci-
ety Yearbook 4 (1984) 53-67 
Gegen Fernandez Santamarias These, daß Erasmus letzlich doch die Lehre vom 
Gerechten Krieg akzeptiere und nur die leichtfertige Anwendung kritisiere, betont 
Dealy, daß Erasmus die methodische Ermittlung der Gerechtigkeit eines Krieges für 
undurchführbar hält und deshalb die Lehre vom Gerechten Krieg überhaupt verwirft. 
Für Erasmus ist jeder Krieg Sünde, die Eingrenzung der Kriege kann nur aus christ-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 255 

licher Liebe kommen. Deshalb kann aber ein baldiges Ende der Kriege nicht erwar-
tet werden. Erasmus betont immer wieder, daß er kein absoluter Pazifist sei. Das 
Christentum muß im realen Leben geübt werden und dieses ist militärisch geprägt. 
Der Weg zum Frieden ist ein langer Prozeß der gegenseitigen Imitation der besten 
Fürsten. Nicht Worte überzeugen, sondern Vorbilder. Auch die Türken sind nur 
dadurch zum Frieden zu bringen, daß die Christen ihnen ein gutes Beispiel geben 
und vom Frieden nicht nur reden, sondern untereinander Frieden halten.  

 
Halkin, Léon-E. 
Erasme, la guerre et la paix, in: Krieg und Frieden im Horizont des Renais-
sancehumanismus / hrsg. von Franz Josef Worstbrock. – Weinheim : VCH, 
1986 (Mitteilungen der Kommission für Humanismusforschung der Deutschen 
Forschungsgemeinschaft ; 13) S. 13-44 
Brauchbarer chronologischer Überblick, der sehr verschiedene Texte des Erasmus 
berücksichtigt. 

 
Musto, Ronald G. 
Just Wars and Evil Empires : Erasmus and the Turcs, in: Renaissance Society 
and Culture : Essays in Honor of Eugene F. Rice, Jr. / ed. by John Monfasani 
and Ronald G. Musto. – New York : Italica Pr., 1991. – S. 197- 216 
Erasmus leugnet nicht grundsätzlich die Theorie des Gerechten Krieges, aber er 
kann keine gerechten Kriege zwischen den Christen erkennen. Letztlich werde nur 
um Macht gekämpft. Gegen Vorwürfe betont er immer wieder, daß er nicht absolute 
Gewaltfreiheit lehre. Gegen den Türkenkrieg betonte er immer wieder von 1514 bis 
1526, daß die frühen Christen auch gegen Barbaren nicht gekämpft hätten und em-
pfiehlt, den Türken mit den Mitteln Christi zu begegnen. Seine Utilissima consulta-

tio de bello Turcis inferendo 1530 wurde nötig, weil er als Parteigänger Luther de-
nunziert worden war. Erasmus muß einen schwierigen Mittelweg gehen, möglichst 
viel Gewaltfreiheit zu bewahren, ohne mit Luthers Aufruf, sich nicht zu wehren, 
identifiziert werden zu können. Wenn der Krieg gegen die Türken ein gerechter 
Krieg ist, dann muß er schonend geführt werden, vor allem müssen die Christen erst 
einmal den Türken ein christliches Vorbild geben. Musto sieht Erasmus als den 
ersten Autor der Gewaltfreiheit, d.h. eines Aktivismus der nicht einfach Wider-
standslosigkeit ist, sondern sowohl Gerechten Krieg wie Widerstandslosigkeit über-
wunden hat. 
 
Pabel, Hilmar M. 
The Peaceful People of Christ : the Irenic Ecclesiology of Erasmus of Rotter-
dam, in: Erasmus’ Vision of the Church / ed. by Hilmar M. Pabel. – Kirksville, 
Missouri : Sixteenth Century Journal Publ., 1995 (Sixteenth Century Essays 
and Studies ; 33) S. 57- 93 
Erasmus ist Pazifist als Christ. Auch die Querela Pacis ist mehr als eine Polemik 
gegen den Krieg, sie erinnert die Christen an ihre gemeinsame religiöse Pflicht den 
Frieden zu befördern. Pazifismus und Ekklesiologie müssen im Bezug auf Christus 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 256

gesehen werden, Christen, auch christliche Fürsten, sollen nach Möglichkeit Chris-
tus imitieren. Die Kirche ist für Erasmus eine Sakramentsgemeinschaft, auch die 
Querela Pacis ist eine Erinnerung an diese Gemeinschaft. 
Pabel gibt ansonsten einen Überblick über Erasmus’ irenistische Bemühungen in 
den 1520er Jahren, den Kampf der Konfessionen zu verhüten und den Bruch des 
Konsenses der Kirche durch die Reformation rückgängig zu machen (das war es, 
was ihm Luthers Urteil einbrachte, daß er zu sehr auf den Frieden fixiert sei). 

 
Krüger, Friedhelm 
Politischer Realismus und Friedensvision im Werk des Erasmus von Rotter-
dam, in: Der Frieden – Rekonstruktion einer europäischen Vision / hrsg. von 
Klaus Garber und Jutta Held. – München : Fink I ( 2001) S. 145-156 
Krüger versucht Politik und Theologie bei Erasmus zusammenzubringen. Bespro-
chen werden nicht die bekannten Friedensschriften, sondern die späten Evangeli-
umsparaphrasen. Erasmus ergreift jede Gelegenheit, den friedfertigen Charakter 
Jesu, seine Mahnungen zum Frieden und seine friedensstiftenden Taten hervorzuhe-
ben. Frieden ist bei Erasmus immer Eintracht, aber gegen den falschen Frieden der 
fürstlichen Kumpanei in böser Tat. Da das Böse noch in der Welt ist, ist Vergebung 
wichtig für den Frieden. Das ist nicht naiver Moralismus, sondern Neuentdeckung 
des Kerns des Christentums als Gemeinschaft mit Gott. Den Gerechten Krieg hat er 
nie ausgeschlossen, kann ihn sich aber nur als Verteidigung gegen aggressive Barba-
ren denken. Am ausführlichsten äußert sich Erasmus in der Lukas-Paraphrase. Wäh-
rend die Forschung vor allem Widersprüche konstatiert hatte, sieht Krüger eine 
konsistente Haltung: Immer wieder betont Erasmus den Gedanken eines Progresses. 
Engagement für den Frieden ist nicht Versöhnung mit dem Bestehenden, sondern 
sich gläubig einzulassen auf das weltverändernde Evangelium. Die letzte Erfüllung, 
der ewige Frieden, wird erst im himmlischen Jerusalem erreicht. Das Amt der Fürsten, 
auch mit Waffen für Gerechtigkeit zu sorgen, muß akzeptiert werden. 
 
Bredel, Ralf 
Systematisch-normative Begriffe des völkerrechtlichen Friedens in der neuzeit-
lichen Philosophie des Rechts. – Frankfurt am Main (u.a.) : Lang, 2002 (Wiener 
Arbeiten zur Philosophie : Reihe C, Beiträge zur Sozialphilosophie ; 2) S. 65-89 
Versucht ein augustinisches Mittelalter von einer voluntaristischen Neuzeit zu unter-
scheiden. Frieden ist Ruhe; diese gibt nur die Religion, d.h. die Nachfolge Christi. 
Aber die Türkenbedrohung ist eine Voraussetzung für Erasmus’ konkrete Forderung 
der Befriedung der europäischen Parteien: „Führt sie die Nächstenliebe nicht zu-
sammen, so verbindet sie gewiß der gemeinsame Feind.“ Dem Mittelalter verbunden 
bleibt Erasmus darin, daß er nicht in völkerrechtlichen Begriffen denkt. Die neuzeit-
lichen Philosophen konzentrieren alle Autorität und Macht im Staat, während Eras-
mus zwischen göttlicher Autorität und Fürstenmacht unterscheidet. Letztlich redet er 
nicht nur die Fürsten an, sondern alle Individuen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 257 

6.4.2 Luther 

Martin Luther, 1483-1546, geboren in Eisleben als Sohn eines Bergmannes und 
Mineneigners. Augustinermönch in Erfurt, Theologieprofessor in Wittenberg. 1517 
öffentlicher Bruch mit der zeitgenössischen Bußpraxis, der sich zur Kirchenspaltung 
ertwickelte. Theologisches Haupt des deutschen Protestantismus, Berater der prote-
stantischen Fürsten bei der Neugestaltung der Kirche. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Martin Brecht, Martin Luther. – Stuttgart 1981-1987. – 3 Bde. 

 
Als einführender Überblick: 
Bernhard Lohse, Martin Luther : eine Einführung in sein Leben und sein Werk. – 
München 1997. 

 
Als Überblick für Fortgeschrittene: 
Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem 
systematischen Zusammenhang. – Göttingen 1995 
Oswald Bayer, Martin Luthers Theologie : eine Vergegenwärtigung. – Tübingen 
2003 
Luther Handbuch / hrsg. von Albrecht Beutel. – Tübingen 2005. 

 
Luthers Stellungnahmen zum Krieg sind Gelegenheitsschriften eines Fürstenbera-
ters. Weil die von ihm ausgelöste Reformation Anlaß zu gewaltsamen Konflikten 
gegeben hatte, gab es reichlich Gelegenheit zu solchen Stellungnahmen: Türken-
krieg, Bauernkrieg (mit Luthers berüchtigen Aufforderungen zu gnadenloser Ver-
nichtung der Aufständischen), Zwinglis vermeintliche Religionskriege, blutige Ver-
folgung von Wiedertäufern, erneut Türkenkrieg, gewaltsame Auseinandersetzungen 
zwischen protestantischen und katholischen Fürsten im Reich, bis zum Schmalkaldi-
schen Krieg zwischen den protestantischen Fürsten und dem Kaiser (dessen Vorge-
schichte Luther noch erlebte). Ein nicht geringer Teil der Literatur zu Luther und 
Krieg sind Kommentare – apologetische oder exorzierende – zu diesen Stellung-
nahmen Luthers. Von dieser Literatur ist hier nur Erdmann Neuß 1970 genannt, 
einer der letzten und sicher der vollständigste dieser Kommentare. 

 
Luthers Äußerungen zu Krieg und Gewalt sind Gelegenheitsschriften, aber die For-
schung ist sich einig, daß Luther immer als Theologe geantwortet hat. Luthers Stel-
lung zu Krieg und Frieden steht im Zentrum seiner Theologie, seiner Lehre von 
Obrigkeit und Gehorsam, seiner Lehre von den beiden Reichen, denen der Christ 
gleichzeitig angehört, dem Reich der Liebe und dem Reich der Herrschaft. Wenn es 
bei Luther einen Weg zum Frieden gibt, dann kann es nur die Zunahme des Glau-
bens, die Unterwerfung unter Gott sein. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

