kehrt, es sei ein schwerer Irrtum seiner Autoren, Kriege nicht aus dem anarchischen
internationalen System erklart zu haben).

6.3.4 Deutschland

Vergleiche die Artikel von Wilhelm Janssen zu Frieden und Krieg in Geschichtliche
Grundbegriffe : historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland
(referiert oben S. 27)

6.4. Theologie
6.4.1 Erasmus von Rotterdam

urspriinglich Geert Gerts, latinisiert/grazisiert Desiderius Erasmus, 1467/69-1536,
Sohn eines Geistlichen. Augustinerchorherr, aber von der Beachtung der Regel ent-
pflichtet. Der groBte Klassische Philologe seiner Zeit, Adels- und Fiirstenerzieher.
Verweigerte den Weg vieler reformgeneigter Humanisten zur Reformation; die
Gegenreformation des spiteren 16. Jahrhunderts bekdmpfte aber ebenso sehr das
erasmischen Christentums wie den Protestantismus gewidmet.

Vergleiche zur Biographie:

Johan Huizinga, Erasmus : eine Biographie. — Basel 1928 (niederléndisches Original
1924)

Roland H. Bainton, Erasmus of Christendom. — New York 1969

R. J. Schoeck, Erasmus of Europe. — Edinburgh 1990-1993. — 2 Bde.

Vergleiche als Einfiihrung in verschiede Aspekte von Erasmus Wirken:

Robert Stupperich, Erasmus von Rotterdam und seine Welt. — Berlin 1977

Cornelis Augustijn, Erasmus von Rotterdam : Leben — Werk — Wirkung. — Miinchen
1986

Erika Rummel, Erasmus. — London 2004 (Outstanding Christian Thinkers).

Erasmus ist zweifellose der einflussreichste pazifistische Autor des 16. Jahrhunderts.
Vergleiche zur Rezeption: Joachim Hamm, Pax optima rerum : zu den Friedens-
schriften des Erasmus von Rotterdam und ihrer zeitgndssischen literarischen Rezep-
tion, in: Dulce bellum inexpertis : Bilder des Krieges in der deutschen Literatur des
15. und 16. Jahrhunderts. — Wiesbaden, 2002. — S. 394-463. Zweifellos auch der
Autor, an den drei Jahrhunderte dachten, wenn sie an Frieden dachten. Der erste bis
1800 reichende Teil von ter Meulens Bibliographie (From Erasmus to Tolstoy : the
Peace Literature of Four Centuries, verdffentlicht 1990, siehe oben S. 34) ist zu
einem nicht geringen Teil eine Liste immer neuer Auflagen von Erasmus-Texten.
Freilich wurde der Verdacht geduBert, da3 dies mehr ein Bekenntnis zum Stil des

250

https://dol.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erasmus als zu seiner Politik war (Otto Herding, Humanistische Friedensideen am
Beispiel zweier , Friedensklagen’ in: Die Humanisten in ihrer politischen und sozia-
len Umwelt / hrsg. von Otto Herding und Robert Stupperich. — Boppard 1976).

Die Forschung hat sich lange mit der Frage beschéftigt, ob Erasmus mehr ein Ge-
fiihlspazifist oder ein politischer Propagandist war. Seine politische Haltung ist
inzwischen genauer beschrieben worden: er stand der pro-franzosischen Partei in
den Niederlanden und am Kaiserhof nahe, die gegen die ,,spanischen* Kriege oppo-
nierte, die sich aus dem dynastischen Prinzip ergeben; ihre Ordnungsvorstellung ist
»hationalistisch*: ein System mehrerer grofer Staaten, die einander im ganzen aner-
kennen; vgl. James D.Tracy, The Politics of Erasmus : a Pacifist Intellectual and his
Political Milieu. — Toronto 1978. Aber auch als systematischen Rechtsphilosophen
des Friedens wollte man ihn sehen (Eberhard von Koerber, Die Staatstheorie des
Erasmus von Rotterdam. — Dissertation Freie Universitit Berlin 1966).

In der neueren Literatur wird stirker die Verankerung in Erasmus Theologie betont.
Seine Lebensleistung war die Bibelausgabe nach philologischer Methode, als theo-
logischer Schriftsteller verwies er die Theologie von der Scholastik zuriick zur Bi-
bellektiire. Erasmus ist lange als Moralist begriffen worden, dann hat man die Chris-
tuszentriertheit seiner Religiositit gesehen, zuletzt die Rolle der Kirche. Moralist ist
Erasmus darin, daf3 Christus als Lehrer und Vorbild des Menschen gesehen wird, aber
zentral ist flir ihn die Kirche als Gemeinschaft der Glaubigen, eine Voraussetzung fiir
das ersehnte Heil. Eintracht, Liebe und Frieden sind die Kennzeichen der Kirche.
Luther hat ihm vorgeworfen: ,non ad crucem, sed ad pacem spectet in omnibus
scriptis.” Genau das versuchte Erasmus. Die Kirche ist als Ganzes eine ,,Konsens-
gemeinschaft (Michael Becht). Erasmus’ Pazifismus beruht auf einer Theologie des
Aufbaus des Reiches Gottes, aber seinen Platz in der Geschichte dieses Motivs von
Augustinus iiber Dante bis Kant (oder bis Tolstoi oder auch bis Lionel Curtis) hat
Erasmus noch nicht erhalten.

Vergleiche zum Kirchenbegriff:

James Kelsey McConica, Erasmus and the Grammar of Consent, in: Scrinium Eras-
mianum : mélanges historiques publiés sous le patronage de 1’Université de Louvain
a I’occasion du cinquiéme centenaire de la naissance d’Erasme / ed. J. Coppens. —
Leiden 1969, vol. II, 75-99

Willi Hentze, Kirche und kirchliche Einheit bei Desiderius Erasmus von Rotterdam.
— Paderborn 1974

Michael Becht, Pium consensum tueri : Studien zum Begriff consensus im Werk
von Erasmus von Rotterdam, Philipp Melanchthon und Johannes Calvin. — Miinster
2000. — S. 25-213.

AuBerdem die unten S. 252-253 referierten Arbeiten von Otto Schottenloher.
Forschungsbericht zur Theologie des Erasmus:

Bruce Mansfield, Erasmus in the Twentieth Century : Interpretations ¢. 1920-2000.
— Toronto 2003.

251

https://dol.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:48:12. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Texte

Dulce bellum inexpertis = Siif§ scheint der Krieg den Unerfahrenen

Zuerst in der revidierten Ausgabe der Adagia 1515, dort der lingste Essay;
1517 separat gedruckt

in: Opera Omnia (Elsevir) Ordo IV, tomus 2 (1977)

Eine deutsche Ubersetzung:

Siil scheint der Krieg den Unerfahrenen / hrsg. und iibersetzt von Brigitte
Hannemann. — Miinchen (u.a.) : Kaiser, 1987

Adams (unten S. 253) nennt es eine Art Weltgeschichte des Krieges: vom urspriing-
lichen Frieden zum habituellen Angriffskrieg. Die menschliche Natur ist friedlich.

Querela Pacis undique gentium ejectae profligataeque =Klage des Friedens, der
bei allen Volkern verstolen und vernichtet wurde (1516)

in: Opera Omnia (Elsevir) Ordo II, tomus 7 (1999)

auch in: Ausgewiihlte Schriften / hrsg. von Werner Welzig. — Darmstadt : Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1968. — Bd. 5, 359-451

Eine deutsche Ubersetzung auch in:

Raumer, Kurt von

Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspliine seit der Renaissance. — Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 211-248

Zuletzt:

Die Klage des Friedens / hrsg. und iibersetzt von Brigitte Hannemann. — Miin-
chen (u.a.) : Piper, 1985

Am deutlichsten wird der Inhalt durch den Titel einer der englischen Ubersetzungen
ausgedriickt: Peace Protests! (in José Chapiro, Erasmus and our Struggle for Peace.
— Boston 1950)

Literatur

Raumer, Kurt von

Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspliine seit der Renaissance. — Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 1-21 Erasmus von Rotterdam :
der Humanist und der Friede

Raumer stellt Erasmus in seine historische Situation (das Aufkommen des Krieges
mit S6ldnern), freilich nicht in zeitgendssische Politik (seine Nédhe zur wirklichen
Politik war immer geringer als die seiner Freunde Morus, Vives, Zwingli). Der neue
Krieg habe eine Krise der Lehre vom Gerechten Krieg gebracht, die Vitoria neuen
politischen Gegebenheiten anpalit. Erasmus habe dagegen nur geklagt; da er freilich
die Lehre vom Gerechten Krieg nie grundsitzlich verwirft, bleiben die Klagen mora-
listisch. Dal3 der Frieden rechtliche Verfahren oder politische Institutionen, etwa
eine Zwangsgewalt, bendtigt, kann Erasmus nicht erkennen. Es sei vollig falsch, ihn

252

https://dol.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wegen gelegentlicher AuBerungen zum Vater des modernen Garantiegedankens oder
einer internationalen Schiedsgerichtsbarkeit machen zu wollen.

Adams, Robert P.

The Better Part of Valor : More, Erasmus, Colet, and Vives on Humanism,
War, and Peace, 1496-1535. — Seattle : Univ. of Washington Pr., 1962. — 363 S.
Erst durch seinen Aufenthalt in England verbindet Erasmus Frieden mit Sozialkritik
Er glaubte in Heinrich VIII einen friedensfidhigen Fiirsten gefunden zu haben. Um so
bitterer die Enttduschung, als dieser Kriege wie sportliche Ereignisse sah. ,,What the
humanists tried to do was to deglamorize tyranny.” Das ist der Grund des humanisti-
schen Kampfes gegen chevaleske Ideale und Ritterliteratur.

Schottenloher, Otto

Lex naturae und lex Christi bei Erasmus, in: Scrinium Erasmianum : mélanges
historiques publiés sous le patronage de I’Université de Louvain a I’occasion du
cinquiéme centenaire de la naissance d’Erasme / ed. J. Coppens. — Leiden :
Brill, 1969. — 11, 253-299

Erasmus greift auf Cicero zuriick, der den Staat als Garant von Recht/Gerechtigkeit
definiert hat, denn Cicero hat dieses Rechtsideal ernster genommen als Augustinus.
Aber in der geringen Schitzung der Institutionen ist Erasmus eher augustinisch. Das
Wichtigste ist die Bildung einer christlichen Gemeinschaft. Das Naturgesetz und das
Jiddische Gesetz hatten ihre Aufgabe nicht erfiillt, das Christentum ist eine Erneuerung
des Strebens nach Gerechtigkeit. Frieden ist Freundschaft; eine Idee, die es seit Pytha-
goras und Platon gibt, die aber erst im Christentum verwirklicht werden kann, weil
Christen durch mehr zusammengehalten werden als durch die Natur. Diese Gemein-
schaft denkt sich Erasmus durchaus als stindische Gesellschaft, die Lex Christi ist
nicht juristisch gedacht. Deshalb verwirft Erasmus auch nicht den Krieg umstands-
los. Das Christentum verabscheut den Krieg, aber im gegenwértigen Leben, in dem
jeder Fiirst sein eigener Richter ist, kann das Ende der Kriege nicht erwartet werden.
Krieg ist jedoch immer ein Versagen des Christentums.

Schottenloher, Otto

Erasmus und die Respublica Christiana, in: Historische Zeitschrift 210 (1970)
295-323

Fiir Erasmus spielt die respublica christiana noch eine Rolle, aber spiritualisiert als
eine Gemeinschaft der Christen (in der die Geistlichkeit zwar einen wichtigen Platz
hat, aber durchaus kein Monopol). Sein Interesse fiir die reale hierarchische Kirche
ist deutlich geringer als sein Interesse fiir die Kirche der Apostel und Mértyrer. Das
Kaisertum mif3fiel ihm nicht weniger. Die von ihm vorgestellte Eintracht der Chris-
tenheit ist ein Bund aller Christen, nicht eine Universalmonarchie. An eine Instituti-
onalisierung des christlichen Staatenbundes dachte Erasmus nicht, wohl aber an
volkerrechtliche Vertrdge und Schiedsgerichte — die auch Moskoviter und Tiirken
umfassen konnen. Letztlich ist seine Einheit der Christenheit eine Bildungsgemein-
schaft.

253

https://dol.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:48:12. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fernandez Santamaria, José A.
Erasmus on the Just War, in: Journal of the History of Ideas 34 (1973) 209-226

The State, War and Peace : Spanish Political Thought in the Renaissance 1516-
1559. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1977 (Cambridge Studies in
Early Modern History). — S. 120-160

Erasmus kann das alte Schema der Lehre vom Gerechten Krieg nie aufgeben: Die
Fiirsten brauchen ein Recht zum Krieg, sonst haben die Bdsen freie Hand. Erasmus
leugnet nie die theoretische Stimmigkeit dieser Lehre, betont aber die Zweifel, dafl
die realen Kriege tatsdchlich dieser Lehre folgen. DaB} er sich nicht, wie etwa Vitoria
mit dieser Lehre aussohnt, liegt daran, dall seine Grundkategorie nicht der Krieg ist,
sondern discordia, die mit dem Krieg beginnt, aber dann die ganze Gesellschaft
erfa3t. Ohne den Frieden als Abwesenheit des Krieges gibt es keine Basis fiir die
Wirksamkeit natiirlicher und christlicher Moral. Nicht der Krieg als solcher ist fiir
Erasmus das Hindernis auf dem Weg der Menschheit zum verniinftigen und christli-
chen Miteinanderleben, sondern die Soldaten, die weder der Vernunft noch dem
Christentum zugénglich sind.

Margolin, Jean-Claude

Erasme et la guerre contre le Turcs, in : Il pensiero politico 13 (1980) 3-38
Margolin bespricht Erasmus’ Schrift von 1530 Utilissima consultatio de bello Turcis
inferendo. Konventionell nimmt Erasmus die tiirkischen Erfolge als Strafe fiir christ-
liche Siinden, betont dann aber, daf die Tiirken als Monotheisten fast schon Christen
sind (ein nicht ganz so konventionelles, aber auch nicht ganz ungewohnliches Ar-
gument) und daB es vollig inkonsequent sei, die Grausamkeit der Tiirken zu betonen,
nicht aber den dauernden Krieg unter den Christen zu bedenken. Das Biichlein ist
gegen Luthers Tiirkenkriegsbuch geschrieben, das Erasmus so versteht, da3 Luther
jede Wehr gegen Tiirken ablehne, weil die Tiirken eine gottliche Strafe bringen.
Erasmus betont dagegen, dafl eine Verteidigung gegen die Tiirken als ultima ratio
gerechtfertigt sei. Und er bringt auch realpolitische Argumente gegen den Isolatio-
nismus, der im Tiirkenkrieg nur ein ungarisches Problem sieht. Letzlich komme es
aber nicht auf Sieg oder Niederlage an, sondern darauf, da3 Christen Christen blei-
ben, d.h. in welchem Geist sie den Krieg fithren. Margolin schliefit, da3 es letzlich
ein religioses Buch ist, eine Psalmenexegese, wie man sich richtig dem Willen Got-
tes ergibt.

Dealy, Ross

The Dynamics of Erasmus’ Thought on War, in : Erasmus of Rotterdam Soci-
ety Yearbook 4 (1984) 53-67

Gegen Fernandez Santamarias These, daB Erasmus letzlich doch die Lehre vom
Gerechten Krieg akzeptiere und nur die leichtfertige Anwendung kritisiere, betont
Dealy, dall Erasmus die methodische Ermittlung der Gerechtigkeit eines Krieges fiir
undurchfiihrbar hélt und deshalb die Lehre vom Gerechten Krieg tiberhaupt verwirft.
Fiir Erasmus ist jeder Krieg Siinde, die Eingrenzung der Kriege kann nur aus christ-

254

https://dol.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

licher Liebe kommen. Deshalb kann aber ein baldiges Ende der Kriege nicht erwar-
tet werden. Erasmus betont immer wieder, dal3 er kein absoluter Pazifist sei. Das
Christentum muf} im realen Leben geilibt werden und dieses ist militdrisch geprigt.
Der Weg zum Frieden ist ein langer ProzeB3 der gegenseitigen Imitation der besten
Fiirsten. Nicht Worte iiberzeugen, sondern Vorbilder. Auch die Tiirken sind nur
dadurch zum Frieden zu bringen, dafl die Christen ihnen ein gutes Beispiel geben
und vom Frieden nicht nur reden, sondern untereinander Frieden halten.

Halkin, Léon-E.

Erasme, la guerre et la paix, in: Krieg und Frieden im Horizont des Renais-
sancehumanismus / hrsg. von Franz Josef Worstbrock. — Weinheim : VCH,
1986 (Mitteilungen der Kommission fiir Humanismusforschung der Deutschen
Forschungsgemeinschaft ; 13) S. 13-44

Brauchbarer chronologischer Uberblick, der sehr verschiedene Texte des Erasmus
berticksichtigt.

Musto, Ronald G.

Just Wars and Evil Empires : Erasmus and the Turcs, in: Renaissance Society
and Culture : Essays in Honor of Eugene F. Rice, Jr. / ed. by John Monfasani
and Ronald G. Musto. — New York : Italica Pr., 1991. — S. 197- 216

Erasmus leugnet nicht grundsitzlich die Theorie des Gerechten Krieges, aber er
kann keine gerechten Kriege zwischen den Christen erkennen. Letztlich werde nur
um Macht gekdmpft. Gegen Vorwiirfe betont er immer wieder, daf er nicht absolute
Gewaltfreiheit lehre. Gegen den Tiirkenkrieg betonte er immer wieder von 1514 bis
1526, daf} die frithen Christen auch gegen Barbaren nicht gekdmpft hitten und em-
pfiehlt, den Tiirken mit den Mitteln Christi zu begegnen. Seine Utilissima consulta-
tio de bello Turcis inferendo 1530 wurde nétig, weil er als Parteigdnger Luther de-
nunziert worden war. Erasmus muf} einen schwierigen Mittelweg gehen, mdglichst
viel Gewaltfreiheit zu bewahren, ohne mit Luthers Aufruf, sich nicht zu wehren,
identifiziert werden zu konnen. Wenn der Krieg gegen die Tiirken ein gerechter
Krieg ist, dann muf} er schonend gefiihrt werden, vor allem miissen die Christen erst
einmal den Tiirken ein christliches Vorbild geben. Musto sicht Erasmus als den
ersten Autor der Gewaltfreiheit, d.h. eines Aktivismus der nicht einfach Wider-
standslosigkeit ist, sondern sowohl Gerechten Krieg wie Widerstandslosigkeit liber-
wunden hat.

Pabel, Hilmar M.

The Peaceful People of Christ : the Irenic Ecclesiology of Erasmus of Rotter-
dam, in: Erasmus’ Vision of the Church / ed. by Hilmar M. Pabel. — Kirksville,
Missouri : Sixteenth Century Journal Publ., 1995 (Sixteenth Century Essays
and Studies ; 33) S. 57- 93

Erasmus ist Pazifist als Christ. Auch die Querela Pacis ist mehr als eine Polemik
gegen den Krieg, sie erinnert die Christen an ihre gemeinsame religiose Pflicht den
Frieden zu befordern. Pazifismus und Ekklesiologie miissen im Bezug auf Christus

255

https://dol.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:48:12. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesehen werden, Christen, auch christliche Fiirsten, sollen nach Moglichkeit Chris-
tus imitieren. Die Kirche ist fiir Erasmus eine Sakramentsgemeinschaft, auch die
Querela Pacis ist eine Erinnerung an diese Gemeinschaft.

Pabel gibt ansonsten einen Uberblick iiber Erasmus’ irenistische Bemiihungen in
den 1520er Jahren, den Kampf der Konfessionen zu verhiiten und den Bruch des
Konsenses der Kirche durch die Reformation riickgidngig zu machen (das war es,
was ihm Luthers Urteil einbrachte, dal} er zu sehr auf den Frieden fixiert sei).

Kriiger, Friedhelm

Politischer Realismus und Friedensvision im Werk des Erasmus von Rotter-
dam, in: Der Frieden — Rekonstruktion einer européiischen Vision / hrsg. von
Klaus Garber und Jutta Held. — Miinchen : Fink I ( 2001) S. 145-156

Kriiger versucht Politik und Theologie bei Erasmus zusammenzubringen. Bespro-
chen werden nicht die bekannten Friedensschriften, sondern die spédten Evangeli-
umsparaphrasen. Erasmus ergreift jede Gelegenheit, den friedfertigen Charakter
Jesu, seine Mahnungen zum Frieden und seine friedensstiftenden Taten hervorzuhe-
ben. Frieden ist bei Erasmus immer Eintracht, aber gegen den falschen Frieden der
flirstlichen Kumpanei in boser Tat. Da das Bose noch in der Welt ist, ist Vergebung
wichtig fiir den Frieden. Das ist nicht naiver Moralismus, sondern Neuentdeckung
des Kerns des Christentums als Gemeinschaft mit Gott. Den Gerechten Krieg hat er
nie ausgeschlossen, kann ihn sich aber nur als Verteidigung gegen aggressive Barba-
ren denken. Am ausfiihrlichsten dufert sich Erasmus in der Lukas-Paraphrase. Wah-
rend die Forschung vor allem Widerspriiche konstatiert hatte, sieht Kriiger eine
konsistente Haltung: Immer wieder betont Erasmus den Gedanken eines Progresses.
Engagement fiir den Frieden ist nicht Versohnung mit dem Bestehenden, sondern
sich glaubig einzulassen auf das weltverdndernde Evangelium. Die letzte Erfiillung,
der ewige Frieden, wird erst im himmlischen Jerusalem erreicht. Das Amt der Fiirsten,
auch mit Waffen fiir Gerechtigkeit zu sorgen, muf} akzeptiert werden.

Bredel, Ralf

Systematisch-normative Begriffe des volkerrechtlichen Friedens in der neuzeit-
lichen Philosophie des Rechts. — Frankfurt am Main (u.a.) : Lang, 2002 (Wiener
Arbeiten zur Philosophie : Reihe C, Beitrige zur Sozialphilosophie ; 2) S. 65-89

Versucht ein augustinisches Mittelalter von einer voluntaristischen Neuzeit zu unter-
scheiden. Frieden ist Ruhe; diese gibt nur die Religion, d.h. die Nachfolge Christi.
Aber die Tiirkenbedrohung ist eine Voraussetzung fiir Erasmus’ konkrete Forderung
der Befriedung der européischen Parteien: , Fiihrt sie die Néchstenliebe nicht zu-
sammen, so verbindet sie gewill der gemeinsame Feind.* Dem Mittelalter verbunden
bleibt Erasmus darin, da er nicht in vélkerrechtlichen Begriffen denkt. Die neuzeit-
lichen Philosophen konzentrieren alle Autoritdt und Macht im Staat, wahrend Eras-
mus zwischen gottlicher Autoritét und Fiirstenmacht unterscheidet. Letztlich redet er
nicht nur die Fiirsten an, sondern alle Individuen.

256

https://dol.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.4.2 Luther

Martin Luther, 1483-1546, geboren in Eisleben als Sohn eines Bergmannes und
Mineneigners. Augustinermoénch in Erfurt, Theologieprofessor in Wittenberg. 1517
offentlicher Bruch mit der zeitgendssischen BuBlpraxis, der sich zur Kirchenspaltung
ertwickelte. Theologisches Haupt des deutschen Protestantismus, Berater der prote-
stantischen Fiirsten bei der Neugestaltung der Kirche.

Vergleiche zur Biographie:
Martin Brecht, Martin Luther. — Stuttgart 1981-1987. — 3 Bde.

Als einfiihrender Uberblick:
Bernhard Lohse, Martin Luther : eine Einfithrung in sein Leben und sein Werk. —
Miinchen 1997.

Als Uberblick fiir Fortgeschrittene:

Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem
systematischen Zusammenhang. — Gottingen 1995

Oswald Bayer, Martin Luthers Theologie : eine Vergegenwértigung. — Tiibingen
2003

Luther Handbuch / hrsg. von Albrecht Beutel. — Tiibingen 2005.

Luthers Stellungnahmen zum Krieg sind Gelegenheitsschriften eines Fiirstenbera-
ters. Weil die von ihm ausgeldste Reformation Anlal zu gewaltsamen Konflikten
gegeben hatte, gab es reichlich Gelegenheit zu solchen Stellungnahmen: Tiirken-
krieg, Bauernkrieg (mit Luthers beriichtigen Aufforderungen zu gnadenloser Ver-
nichtung der Aufstindischen), Zwinglis vermeintliche Religionskriege, blutige Ver-
folgung von Wiedertdufern, erneut Tiirkenkrieg, gewaltsame Auseinandersetzungen
zwischen protestantischen und katholischen Fiirsten im Reich, bis zum Schmalkaldi-
schen Krieg zwischen den protestantischen Fiirsten und dem Kaiser (dessen Vorge-
schichte Luther noch erlebte). Ein nicht geringer Teil der Literatur zu Luther und
Krieg sind Kommentare — apologetische oder exorzierende — zu diesen Stellung-
nahmen Luthers. Von dieser Literatur ist hier nur Erdmann Neufl 1970 genannt,
einer der letzten und sicher der vollstindigste dieser Kommentare.

Luthers AuBerungen zu Krieg und Gewalt sind Gelegenheitsschriften, aber die For-
schung ist sich einig, dal Luther immer als Theologe geantwortet hat. Luthers Stel-
lung zu Krieg und Frieden steht im Zentrum seiner Theologie, seiner Lehre von
Obrigkeit und Gehorsam, seiner Lehre von den beiden Reichen, denen der Christ
gleichzeitig angehdrt, dem Reich der Liebe und dem Reich der Herrschaft. Wenn es
bei Luther einen Weg zum Frieden gibt, dann kann es nur die Zunahme des Glau-
bens, die Unterwerfung unter Gott sein.

257

https://dol.org/10.5771/9783845222097-250-1 - am 22.01.2026, 03:46:12. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-250-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

