16

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei
Bewusstseinsbegriffe und Probleme mit dem
reinen Ich in Logische Untersuchungen —
Zweiter Band (Husserliana XIX)

1.1. Die Schwierigkeiten der Reflexion in der Einleitung
(Husserliana XIX/1, S. 5-29)

Seine erste Stellungnahme zur Tatsache und zu den Schwierigkeiten
der Reflexion formuliert Husserl in der Einleitung zum Zweiten
Band seiner Logischen Untersuchungen. Im §1 werden als Gegen-
stinde der Phianomenologie die Erlebnisse, im engeren Sinn die
Denk- und Erkenntnis-, Urteils- und Vorstellungserlebnisse be-
stimmt. Der Phanomenologe ist dabei sowohl beschreibend als auch
analysierend tatig (7:3). Beschreibung und Analyse fordern einander,
sind gar eins (8:17 »deskriptive Analyse«). Im §2 fiihrt Husserl né-
her aus, dass den Phanomenologen weniger das einzelne konkrete
Erlebnis interessiert als vielmehr das logische Urteil oder Erlebnis
(8:26 — 10:31 — 16:30), das er durch Abstraktion iiber mehrere Einzel-
erlebnisse hinweg gewinnt (8:24 ff. — 10:1ff.).

Im §3 erortert Husserl fiir unser Thema zentral auf vier Seiten
Die Schwierigkeiten der rein phidnomenologischen Analyse. Diese
liegen in »der widernatiirlichen Anschauungs- und Denkrichtung«
(14:1f.) bzw. dem »widernatiirlichen Habitus der Reflexion« (16:12).
Der Phinomenologe geht namlich nicht im Vollzug der Akte, bei-
spielsweise im Vollzug der Wahrnehmung eines blithenden Apfelbau-
mes, auf und wendet sich nicht naiv (14:5,23f. — 15:10) den in diesen
Akten erfassten Gegenstidnden, eben dem blithenden Apfelbaum, zu,
sondern »reflektiert«, d.h. macht gerade diese Akte selbst, d.h. die
Wahrnehmung, zu seinem Gegenstand (14:3-8 und 0), und zwar

! Auch Hans-Joachim Pieper: » Anschauung« als operativer Begriff. Eine Untersuchung
zur Grundlegung der transzendentalen Phinomenologie Edmund Husserls. Hamburg:
Felix Meiner 1993 betont S. 68, dass die Reflexion bereits auf dem Boden der natiir-
lichen Einstellung widernatiirlich ist. Asemissen mochte die Widernatiirlichkeit weni-

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1. Die Schwierigkeiten der Reflexion in der Einleitung

»wihrend« sie vollzogen werden (14:9 und 0). Diese reflektiven Akte
werden auch >neuec Anschauungs- und Denkakte genannt (14:16
und 0) — neu namlich gegeniiber der urspriinglichen Wahrnehmung
(des bliihenden Apfelbaumes). Weil diese Denkrichtung ungewohnt,
den Gewohnheiten zuwider ist?, fallt man leicht in die alte Gewohn-
heit zuriick und nimmt Bestimmungen der Aktgegenstinde fiir Be-
stimmungen der Akte selbst (14:19ff.), wie wenn jemand das gesehe-
ne Rot (des Apfels) als Eigenschaft dem Sehen zusprechen wollte.

Zwei weitere Schwierigkeiten nennt Husserl in der ersten Auf-
lage: die Enge des Bewusstseins® und die Veranderung der primiren
Akte durch die sekundéren (neuen) (15:A3).* Die erste Schwierigkeit
lasst er in der zweiten Auflage weg (15:6ff.)°. Sie héngt mit der zwei-
ten zusammen.

Der sekundare oder reflektive Akt ist auf den Vollzug des prima-
ren angewiesen. Soll er auf den priméren achten, muss dieser voll-
zogen werden; anders ausgedriickt: wir (als Phanomenologen) miis-
sen, wihrend wir reflektieren, »bis zu einem gewissen Grade« auch
auf die Gegenstinde des primiren Aktes achtsam sein (15:A3). Diese
Doppelleistung fordert aber eine auferordentliche Anstrengung des
Bewusstseins, das sich in dieser Anstrengung seiner »Enge« bewusst
wird. Die zweite Schwierigkeit besteht in der Veranderung, die der
primire Akt durch den reflektiven erfahrt (15:6 ff. und A3). Die Re-
flexion stort (15:A3) »den phanomenologischen Gehalt der primiren

ger der Reflexion als vielmehr der Reduktion zuschreiben: Hermann Ulrich Asemissen:
Strukturanalytische Probleme der Wahrnehmung in der Phinomenologie Husserls.
Kantstudien, Erginzungshefte 73. Koln: Kélner Universitits-Verlag 1957, S. 20; dhnlich
Marbach 1974, S. 41 Anm. 40: »»Reflexion« allein geniigt nicht zur Kennzeichnung der
Unnatiirlichkeit; denn sie kann nach dem spéteren Husserl durchaus auch innerhalb der
»natiirlichen Einstellung« mehr oder minder konsequent auftreten«; anders dagegen
Heinz Hiilsmann: Zur Theorie der Sprache bei Edmund Husserl. Miinchen: Anton Pus-
tet 1964, S. 56.

? Vgl. noch die »herrschenden Denkgewohnheiten« der Ideen I (Hua I11/1, 5:7 £.).

? Zum Ausdruck »Enge des Bewusstseins« vgl. schon Husserls Philosophie der Arith-
metik (1890-1901), Hua XII, 26:31f.

* Husserl iibernimmt die Terminologie Franz Brentanos; vgl. dessen Psychologie vom
empirischen Standpunkt. Mit Einleitung, Anmerkungen u. Register hrsg. v. Oskar
Kraus. Hamburg: Felix Meiner, 3 Bde: 1. Bd.: Unv. Nachdr. 1973 d. Ausg. v. 1924 (Philos.
Bibl. Bd. 192), — 2. Bd.: Unv. Nachdr. 1971 d. Ausg. v. 1925 (Philos. Bibl. Bd. 193), -
3.Bd.: 2. Aufl. 1968, unv. Nachdr. 1974 (1. Aufl. 1928 unter dem Titel Vom sinnlichen
und noetischen Bewusstsein (Philos. Bibl. Bd. 207).

5 Aber nicht beide, wie Ni Liangkang in seinem Aufsatz: Urbewusstsein und Reflexion.
Husserl Studies 15, 1998, Anm. 24 zu behaupten scheint.

Bewusstsein, Reflexion und lch bei Husser! A

16.01.2026, 08:43:38.

17


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

18

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

Akte« (15:A3), verindert sie, ohne dass diese Verdnderung sich genau
einschitzen oder bestimmen liefle (15:6 ff. und A3). Es ist verschir-
fend gesprochen sogar unklar, wie wir etwas von dem Akt vor seiner
Erfassung bzw. von dieser Veranderung wissen kénnen (15:13f.).

Dem Absatz 15:6—14 entnehme ich noch eine wichtige terminolo-
gische Unterscheidung, die Husserl allerdings nicht weiter auswertet.
Er unterscheidet von der Reflexion als Einstellung (15:10), Haltung
(14:22: Denkhaltung) oder Habitus (16:12) den Vollzug der ihr zugeho-
rigen Akte (15:11). Beide nennt er aber >Reflexion:. Aulerdem spricht
Husserl von der Reflexion als Vollzug immer nur im Plural, denkt sich
also die Reflexion, ohne dass er dieses besonders betont, aus mehreren
Akten zusammengesetzt (15:10-11 und A3 [sekundire Akte]).

Eine letzte doppelte Schwierigkeit sieht Husserl in der Darstel-
lung und Ubermittlung der phanomenologisch oder reflexiv gewon-
nenen Erkenntnisse (15:15 ff.). Mag das Schauen und Fassen der Er-
lebnisse selbst von reiner Evidenz sein, die sprachliche Darstellung
der Erlebnisse bedient sich unvermeidlich der Ausdriicke, mit denen
tiblicherweise das in den Erlebnissen Wahrgenommene beschrieben
wird. Die Sprache hilt nicht geniigend Ausdriicke fiir die Tatsachen
des Bewusstseins bereit.® Es bedarf also einer weiteren Evidenz fiir
die Angemessenheit der Darstellung des reflexiv Geschauten. Neben
der Darstellung ist auch die Ubermittlung der Einsichten schwierig
(16:8ff.). Diese Einsichten namlich kénnen nicht ohne weiteres von
anderen gepriift und bestétigt werden. Nur wer selbst fahig ist, in die
widernatiirliche Denkhaltung der Reflexion zu schliipfen, wer selbst
die Erlebnisse rein auf sich wirken lassen kann, ohne anderweitig
gewonnene Aussagen einzumengen oder unerwiinschte Seinssetzun-
gen mitzumachen, kann sich an die Priifung der dargestellten Ein-
sichten heranmachen.

In den §§4 und 5 stellt Husserl die Aufgaben und Ziele der phi-
nomenologischen Analyse vor. Die Reflexion soll durch Unterschei-
dung von Aquivokationen grundlegende Begriffe zur Klarheit brin-
gen: so u.a. die Begriffe Bedeutung, Ausdruck, Erlebnis, Vorstellung,
Urteil. Angesichts der Erlebnisse soll die Doppeldeutigkeit der Aus-
driicke >Inhalt« (reeller und intentionaler) und >Gegenstindlichkeit:
aufgeklirt werden.

¢ Vgl. Hua XIX/1,367:25 den »begrifflich ungefassten und daher unsagbaren Kern« des
Ich und 368:5ff.: das Urteil: »ich binc ist »begrifflich nicht vollkommen fassbar und aus-
driickbar«.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

In dieser Einleitung begegnen bereits diejenigen Themen und
Probleme bei der Reflexion, die Husserl in allen seinen Werken be-
gleiten, die er immer wieder thematisiert, ohne ihrer Herr zu wer-
den. Es sind das
1. Die doppelte Bestimmung der Reflexion als Habitus und als Akt,

bzw. Aktvielfalt. Die Reflexion wird als Habitus bestimmt und
entfaltet sich in einer Aktvielfalt; jede aktuelle Reflexion, d.h.
jede Aktualisierung des Habitus ist mehrfiltig. Die Reflexion als
einzelner Akt kommt nicht vor.

2. Dabei fillt auf, dass Husserl die Reflexion noch nicht als innere
Wahrnehmung definiert.

3. Das Problem des Zeitverhiltnisses von reflexivem und reflektier-
tem Akt. Hier behauptet Husserl die Gleichzeitigkeit beider Akte.

4. Die Verianderung des unterliegenden, gegenstandsorientierten
Aktes durch die Reflexion. So fragt sich, ob der reflexiv erfasste
Akt identisch ist mit dem Akt vor der Erfassung. Diese Identitdt
ist aber kritisch fiir die Evidenz der Reflexion.

5. Das Problem der Darstellung der reflexiv gewonnenen Erfahrun-
gen. Denn die Darstellung oder sprachliche Fassung der erfassten
Erlebnisse muss den Erlebnissen angemessen sein und ist gleich-
wohl ein anderes Medium als das Erleben selbst. Diesem Problem
geht Husserl nirgends nach.

6. Das Problem der Ubermittlung individuell gewonnener reflexiver
Erkenntnisse. Denn haufig fehlen allgemein verstandliche Begrif-
fe, und Neupriagungen sind mehrdeutig. Das Verstehen dieser Er-
kenntnisse setzt vergleichbare reflexive Fertigkeiten voraus.

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein in Husserls V. Logischer
Untersuchung »Uber intentionale Erlebnisse und ihre Inhaltec««
(Husserliana XIX/1, S. 3521f.)

Wer diesen Text liest, um Husserls Auffassung von der Reflexion
und vom Bewusstsein kennen zu lernen, kimpft mit mehreren zu-
néchst thematischen, aber auch interpretatorischen Schwierigkeiten:
Husserl thematisiert erstens die Reflexion nicht direkt, sondern psy-
chische Erlebnisse oder Akte; zweitens referiert er grofiteils den all-
gemeinen Sprachgebrauch, ohne zu sagen, ob er sich diesem Sprach-
gebrauch anschliet; drittens entwickelt er wichtige Gedanken im
Gegenzug gegen Brentanos Lehre vom inneren Bewusstsein oder ge-

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser| A- 19

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

gen Natorps Lehre vom reinen Ich, ohne sich immer eindeutig fest-
zulegen, ob er deren Ansichten teilt oder nicht. Viertens wechselt
Husserl haufig den Ausdruck und benutzt unterschiedliche Aus-
driicke fiir denselben Sachverhalt. Fiinftens gibt es eine ausfiihrliche
Interpretation dieser Probleme durch Cramer, die wiederum das Ver-
standnis des Textes beeinflusst.”

Husserl greift in der Einleitung zur V. Logischen Untersuchung
den Begriff sBedeutung« wieder auf. Bedeutungen gehen auf Akte des
Bedeutens zuriick, so dass vorab das Wesen der Akte aufzukliren ist.
Akte oder Erlebnisse heiflen im allgemeinen Sprachgebrauch auch
»Betitigungen des Bewusstseins«® (354:17); es handelt sich um Be-
wusstseinsakte oder Bewusstseinserlebnisse, und so »kniipft« Husserl
die Diskussion aller mit dem Begriff Akt zusammenhéngenden Pro-
bleme »nicht unpassend« an die »Unterscheidung mehrerer ineinan-
der flieRender Begriffe von Bewusstsein« »an« (354:15-16).

Im §1 des Ersten Kapitels exponiert er drei Begriffe von Be-
wusstsein,’ nimlich Bewusstsein als phinomenologischen Bestand

7 Vgl. Konrad Cramer 1974, S. 537-603. Cramers Interesse geht auf eine allgemeine
Theorie des Selbstbewusstseins, nicht aber Husserls, wie Cramer behauptet. Sicherlich
»kommt« der V. Logischen Untersuchung »besondere methodische und systematische
Bedeutung zu« (S. 538), doch vollzieht sie weder erstmals den Riickgang auf die Sphiire
des Bewusstseins noch mit geniigender »Prizision« (Cramer, ebd.) oder Absicht. Auch
wenn der Begriff »Bewusstsein« in der Einleitung zum Zweiten Band nicht gebraucht
wird, steht dennoch der Sachverhalt der Reflexion als Bewusstsein von Bewusstsein
bereits zur Debatte. Zum anderen erdrtert Husserl in der V. Logischen Untersuchung
den Bewusstseinsbegriff, besonders den Reflexionsbegriff, obwohl er der urspriingliche-
re sein soll, keineswegs erschépfend, sondern nur in den §§5 und 6 auf schmalen sechs
Seiten und nur aus terminologischen Griinden. Interessiert ist Husserl durchgehend
und vornehmlich an dem Erlebnis oder Akt, der auch der V. Untersuchung den Titel
gibt. Zwar verweist Husserl im §5 auf die Beilage, aber auch in dieser wird nicht auf-
geklirt, was die Reflexion von anderen Formen des Bewusstseins unterscheidet, welche
Funktionen sie ausiibt und welche Schwierigkeiten sie mit sich bringt, sondern es wer-
den nur mehrere Begriffspaare, die in den Erirterungen Brentanos und Natorps eine
Rolle spielen, auseinander gehalten. — Mit Recht aber zeigt Cramer, dass Husserl mit
seinen Mitteln das Problem der Frage, ob und wie es ein Selbstbewusstsein geben kann,
anders gesprochen, wie man den unendlichen Regress (Cramer unterscheidet einen ex-
tensiven von einem intensiven: 1974, S. 580f.) vermeiden kann, nicht zu lésen imstande
ist. Uns indessen interessiert hier weniger diese Frage als vielmehr jene, wie sich Hus-
serl — unter Voraussetzung der Reflexion als Faktum - konkret die Reflexion vorstellt,
welche Leistungen sie vollbringt, mit welchen Schwierigkeiten sie kimpft, welche Arten
zu unterscheiden sind.

# Den Ausdruck »Betitigungen« lehnt Husserl spiter (393:17 ff.) als Charakteristik fiir
seine intentionalen Erlebnisse oder Akte ausdriicklich ab.

? Vgl. die drei Bewusstseinsbegriffe, die Husserl 1923/1924 in seiner Kritischen Ideen-

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

des Ich, als inneres Gewahrwerden und als Akt oder intentionales
Erlebnis (356:1-7). Die ersten beiden Begriffe diskutiert er noch in
diesem, den dritten im Zweiten Kapitel.

Der erste Begriff, das Ich, wird unterschiedlich benannt: In der
Kapiteliiberschrift (355:2-3) heifit es »phanomenologischer Bestand
des Ich«, in der Aufzihlung der drei Begriffe (§1, 356:1-7) »der
gesamte phinomenologische Bestand des geistigen Ich« und »das
phidnomenologische Ich« und (im Anschluss an Hume'®) »Biindel«
(vgl. 390:Fufinote) oder »Verwebung der psychischen Erlebnisse«
(1. Aufl); ferner »der gesamte reelle phinomenologische Bestand
des empirischen Ich, als Verwebung der psychischen Erlebnisse in
der Einheit des Erlebnisstroms« (2. Aufl.). Die Ausdriicke >Erlebnis-
strom« und >Bewusstseinsstrom« werden erst in der zweiten Auflage
benutzt (vgl. 389:4 und 362:10f., 363:4), der Gedanke des Fortgangs
der Erlebnisse klingt jedoch bereits in der ersten Auflage an, wenn es
in der Fuinote S.390 heifst: »die kontinuierliche (Sperrung
G.H.), dingliche Einheit« (= Ich). In der Uberschrift des §2 wechselt
wieder der Ausdruck: jetzt heillt das Bewusstsein »(reell-)(2. Aufl.)
phidnomenologische Einheit der Icherlebnisse«. Im Fortgang dieses
Paragraphen spricht Husserl dann von der » Verkniipfung und Durch-
dringung« von Erlebnissen oder Bewusstseinsinhalten, die »die reelle
(reale 1. Aufl.) Bewusstseinseinheit« ausmachen (357:7; vgl. 356:28
und 363:1,24, 364:12), von der »Einheit der Bewusstseinsinhalte«
(360:13) und von der Erlebniskomplexion (360:16f.; vgl. 363:25)."
Im §3 sagt er schlicht »das Ich oder das Bewusstsein« (362;14). In
den §§4 und 5 kommen noch die Ausdriicke » Verkniipfungseinheit«
(364:2), »Gesamtinbegriff der prisenten Erlebnisse« (363:1f.) und
»Inhaltsgesamtheit« (364:6) hinzu.

Der Vielfiltigkeit der Termini entspricht eine Vielfiltigkeit der
Bedeutung, die auch verschiedene Auffassungen des Ich nahe legen:
Wihrend die Ausdriicke >Biindel¢, >gesamter Bestands, >Gesamtinbe-
griffc und >Inhaltsgesamtheit< eher eine additive Auffassung der Er-
lebnisse implizieren, nach der die einzelnen Erlebnisse als Teile mehr
oder minder unverbunden in einer Summe (= alle Erlebnisse<) zu-

geschichte (Hua VII, 111£) und in seiner Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie
vorstellt (Hua XXIV, 243 ff.) und dazu unten Kapitel 4.1., S. 85-88.

" David Hume: A treatise on human nature, The Philosophical Works; ed. Green und
Grose, 1964, Vol. 1, 5. 534

"' Spiter nennt Husserl das Bewusstsein auch »konkrete Komplexion von Erlebnissen«
(391:4£.).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

21


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

sammengefasst gedacht werden, lassen die Ausdriicke: >Verwebung,
>Einheitc und >Komplexion« eher an eine integrative Auffassung den-
ken, nach der die Abfolge der Erlebnisse zugleich eine Einheit kon-
stituiert, die eine neue Qualitit ausmacht, mehr ist als die Summe
ihrer Teile. Dieser Auffassung entspricht auch eher der Ausdruck
»Strome, den Husserl allerdings erst in der 2. Aufl. verwendet. Der
Ausdruck >Verkniipfung« wiirde einen Ubergang bilden, weil er sich
mit beiden Auffassungen vertrigt.

Natiirlich kann mit >Ich¢, wenn es denn Bewusstsein sein soll,
nicht das empirisch-leibliche Ich einer individuellen Person gemeint
sein. Husserl denkt sich dieses Ich vielmehr als von allem Leiblichen
gereinigt und reduziert es auf das rein Psychische oder auf seinen phi-
nomenologischen Gehalt (363:13-27; vgl. schon 357:22 ff. [2. Aufl.]),
mit dem es identisch ist. Ob aber empirisch oder phanomenologisch
verstanden, das Ich ist ein individueller Gegenstand (363:13ff.), bei
dem sich die Frage nach der Gegebenheitsweise stellt, auf die Husserl
allerdings erst im § 6 eingeht.

Die Inhalte der Erlebniskomplexion, d.h. die Erlebnisse selbst,
sind »erlebt« oder »bewusst« (358:6f., vgl. 362:15 und 395:25 und
schon 165:23-27). Erlebt sind dabei das Erlebnis als ganzes, die Emp-
findungsmomente und ebenso die gegenstiandliche Wahrnehmungs-
erscheinung (358:3ff. und 357:13ff.). Husserl benutzt den Ausdruck
sbewusstc weder zur Kennzeichnung der inneren Wahrnehmung
noch zur Kennzeichnung der intentionalen Bezichung (389:11), nach
der die intentionalen Gegenstinde jbewusst< heiffen (vgl. z.B.
388:24f.)", sondern bevorzugt eine eigentiimliche (vgl. Cramer
1974, S. 540) Redeweise, in der die Erlebnisse selbst (358:3ff., vgl.
375:13ff., 388:22ff.), soweit sie einem Bewusstsein angehdren, im
Bewusstsein reell vorfindlich, reelle Bestandstiicke sind (358:23,
359:32; vgl.362:1) bzw. einem Individuum reell einwohnen (1. Aufl.
389:A1), oder auch der »Erlebnisstrom sowie alle ihn reell konstitu-
ierenden Momente« (2. Aufl., 389;4f.) sbewusst< genannt werden. Er
identifiziert geradezu die Begriffe >Erlebtsein< und sBewusstseins, ser-
lebt< und >bewusst< miteinander und betont zugleich die Differenz

1 Natiirlich kennt Husserl auch Bewusstsein als Intention, nach der Gegenstinde be-
wusst genannt werden, seien es individuelle oder allgemeine: vgl. II LU, 1. Kap., §1:
Uberschrift: »Die allgemeinen Gegenstinde werden uns in wesentlich anderen Akten
bewusst als die individuellen« (Hua XIX/1,113:4-5) und z.B. 169:16, 170:2; ferner
175:19f.: »Bewusstsein von Allgemeinem«; vgl. auch die Anmerkungen 28 und 33.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gistert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

von Erleben/Bewusstsein (experiencing) und Wahrnehmen (percei-
ving, Zahavi 1998, S. 143): Erlebnisse sind bewusst, erlebt, aber nicht
wahrgenommen. Gegenstidnde indessen sind wahrgenommen, aber
nicht erlebt oder bewusst (358:3ff.9ff; vgl. 362:11ff., 375:13ff,
388:22ff.). Dabei »kommt es darauf nicht an«, ob die erlebten Mo-
mente durch innere Wahrnehmung erfasst sind oder nicht (357:16—
21). Auch solche Erlebnisse, die nicht innerlich wahrgenommen sind,
sind in diesem Sinne bewusst.

Ausfiihrlich wird in den §§2 und 3 gemif3 dem zweiten Teil der

Uberschrift des §2 der »Begriff des Erlebnisses« erdrtert, weniger der
erste Begriff von Bewusstsein, die Erlebniseinheit. Der Begriff >Erleb-
niseinheitc setzt eben den Begriff >Erlebnis« voraus oder schliefSt ihn
ein. Im §3 unterscheidet Husserl den phanomenologischen von dem
populiren Erlebnisbegriff, und im §4 verdeutlicht er noch einmal,
dass die Inhalte des Bewusstseins, indem sie sich miteinander
verkniipfen, unmittelbar auch die (verkniipfte oder konstituierte
[364:2,4,6]) Einheit des Bewusstseins ausmachen. Nicht hat ein Ich
Erlebnisse, sondern die Erlebnisse sind das Ich (vgl. 362:5-11). Diese
>Bewusstseinseinheitc« oder >Erlebniskomplexions, auch Ich genannt,
schliefit die einzelnen sie konstituierenden Erlebnisse samt ihren Ver-
kniipfungen ein, ist sogar identisch mit ihnen. Eines eigenen Prinzips
»Ich< bedarf es nicht (363:27-364:15). Und dabei spielt es keine Rolle,
ob das Ich empirisch, psychologisch oder rein phinomenologisch ver-
standen wird (anders Marbach 1974, S. 5-16). Die Verkniipfungsfor-
men (364:4) selbst allerdings werden nicht niaher beschrieben (vgl.
Cramer 1974, S. 545), und so unterscheidet Husserl auch nicht zwi-
schen der additiven und der integrativen Auffassung, beide oben an-
gedeutet, von Verkniipfung. Noch weniger stellt er sich die Frage, ob
nicht der Erlebnisstrom, die Verkniipfung, den einzelnen Erlebnissen
vorhergeht, da doch die einzelnen Erlebnissen erst im Nachhinein aus
dem Strom vereinzelt und herausgegriffen werden.
Unterschieden wird aber innerhalb des ersten Begriffes von Bewusst-
sein zwischen dem einzelnen bewussten Erlebnis oder Bewusstseins-
inhalt und dem Bewusstsein als ganzem, als Einheit der Bewusst-
seinsinhalte oder als Erlebniskomplexion bzw. Bewusstseinsstrom.
Beide heiflen Bewusstsein. Insofern wird der erste Begriff doppel-
deutig. Aber fiir das einzelne Erlebnis, den einzelnen Akt vermeidet
Husserl in diesem Paragraphen den Terminus >Bewusstsein<und ver-
wendet stattdessen den Ausdruck >Erlebnis<. Jedes einzelne Erlebnis
(Bewusstsein) ist Inhalt eines (Gesamt-)Bewusstseins.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A=

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

23


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

Den zweiten Begriff von Bewusstsein, das >innere Gewahrwer-
dens, thematisiert Husserl vor allem im §5 des 1. Kapitels unter dem
Titel »Das »innere« Bewusstsein als innere Wahrnehmung«. Es han-
delt sich um den Problemkreis der Reflexion, verstanden als Be-
wusstsein von Bewusstsein. Vollstindig lautet der Begriff im §1 des
1. Kapitels »Bewusstsein als inneres Gewahrwerden von eigenen
psychischen Erlebnissen« (356:4f.)"*. Der Ausdruck >inneres Gewahr-
werden« wird allerdings im Fortschritt der Untersuchung fallen ge-
lassen und schon im §5 durch >inneres Bewusstsein« (nach Brentano,
365:1,10) oder gelaufiger noch durch >innere Wahrnehmung: er-
setzt'*. Schon im §2 war vordeutend (357:18-21) von innerer Wahr-
nehmung die Rede, da noch »innere« in Anfithrungsstrichen (vgl.
auch die Kapitel- und Paragrapheniiberschriften 355:3 und 365:2).

Die innere Wahrnehmung »begleitet« »die priasenten Erlebnis-
se« und ist »auf sie als ihre Gegenstiande bezogen« (365:9-13). Innere
Wahrnehmung ist adiquate Wahrnehmung (365:23,27), d.h. ihre
Gegenstinde®, also alle Erlebnisse, intentionale Akte und Empfin-
dungen (382f.), sind im Wahrnehmungserlebnis wirklich und reell
gegeben (365:17), in der Wahrnehmung reell beschlossen (365:25;
2. Aufl.), nicht nur intentional wie bei der dufleren Wahrnehmung
(387:161.), bzw. sie wohnen ihr inne oder ein (389:A1, 1. Aufl.);' sie
sind leibhaftig gegenwirtig (365:A0) und gleichzeitig (365:28) mit
der Wahrnehmung, sind mit ihr eins (365:A0) und gehéren mit ihr
zu einem Bewusstsein (365f.). Anders gesprochen, die Intention der
inneren Wahrnehmung ist jederzeit ohne Rest erfiillt (365:241.; vgl.
Cramer, S. 574).

Diese Einheit, dieses eine Bewusstsein interpretiert Cramer als

" Der Begriff des Bewusstseins als Selbstbewusstsein oder inneres Gewahrwerden wird
von Husser| nach den LU kaum noch verwandt. Immerhin findet sich Bewusstsein in
diesem Sinne noch in Hua [X, 354:21f: »Es war freilich eine allgemeine Rede, dass
jedermann von den ihm eigenen seelischen Tatsachen Bewusstsein habe.«

" yGewahren« benutzt Husserl selten, z.B. aber Hua 1X, 59,3 - 62:12, u.6.; Hua IX,
153:4f. sogar als Leistung der Reflexion; sgewahrend« Hua VII, 251:20. - Den Ausdruck
»inneres Bewusstsein« benutzt Husserl z. B. spiter in Phianomenologische Psychologie,
Hua IX, 477:35. — In der Philosophie der Arithmetik verwendet er gern den Ausdruck
»innere Erfahrung:, Hua XII, 24:34 — 42:32. Thn nimmt er wieder auf in Phanomenolo-
gische Psychologie, z.B. Hua IX, 8:34 — 29:39 (in Anfiihrungsstrichen) - 30:14, u.6.

' In der Beilage und spiter werden diese Gegenstinde als die cogitationes des Descartes
bezeichnet (Beil. Hua XIX/2, 752:25).

'* Den Ausdruck seinwohnen« benutzt Husserl auch noch in Erste Philosophie: Hua VII,
108:15.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

Gleichzeitigkeit (auch schreibt er keineswegs korrekt »Eine«, 1974,
S. 5741.). Aber Gleichzeitigkeit ist nicht Einheit. Der Ausdruck Ein-
heit wird eher, so scheint mir, motiviert {iber den Gedanken des Ein-
wohnens, der Inexistenz, des Beschlossenseins. »Eine« meint hier so
viel wie »dasselbe«: die wahrgenommenen Erlebnisse gehéren zu
einem und demselben Bewusstsein wie das innere Wahrnehmen,
gehoren in die Einheit desselben Bewusstseins. Ev. ist sogar gegen
Cramer (ebd.) festzuhalten, dass Einheit hier die Komplexion des Be-
wusstseinsstromes, das Bewusstsein als ganzes meint.

Die Gleichsetzung von >innerer« mit »adiquater Wahrnehmung
gilt nicht fur alle Erlebnisse oder jede Wahrnehmung eigener Erleb-
nisse. Es gibt auch innere Wahrnehmungen eigener Erlebnisse, die
nicht adiquat sind, z.B. solche, bei denen das Leibliche mit wahr-
genommen wird, wie beim Zahnschmerz. Insofern ist zwar jede ada-
quate Wahrnehmung innere Wahrnehmung, aber nicht jede innere
Wahrnehmung, nicht jede Wahrnehmung eigener Erlebnisse ada-
quat. Die Gleichsetzung von innerer und addquater Wahrnehmung
gilt nur fiir phanomenologisch reduzierte und reine Erlebnisse, wie
Husserl selbst sagt (366:1{f.; vgl. Marbach 1974, S. 17 f£.). Dass seine
Analysen und Ausfiihrungen zu den Bewusstseinsbegriffen nur nach
phdnomenologischer Reinigung gelten, darauf weist Husserl in der
zweiten Auflage mehrfach hin (365:3-8, 366:14f, 368:12-14 und
schon 357:22 ff.). Er versteht also die Ausfithrungen der 1. Aufl. be-
reits im phanomenologischen Sinne.

Bevor Husserl im §6 den »Ursprung des ersten Bewusstseins-
begriffs aus dem zweiten« darlegt, behauptet er zum Ende des §5,
366:17 ff., »eine nahe Beziehung der beiden bisher behandelten Be-
griffe von Bewusstsein« zueinander. Wie sich aus dem Folgenden
ergibt, versteht er hier den ersten behandelten Begriff von Bewusst-
sein nicht etwa als >Einheit der Erlebnisse<, sondern als Erlebnis oder
Erlebtsein von Inhalten. Nach ihm identifiziert namlich z. B. Brenta-
no den Begriff von Bewusstsein als innere Wahrnehmung mit dem
Begriff von Bewusstsein als Erlebtsein. Brentano sitzt der Aquivoka-
tion auf, der gemif3 sbewusst< einmal heifst >in der Bewusstseinsein-
heit¢, im >Erlebnisstrom prisent< und dann wieder »gewusstc, >inner-
lich wahrgenommen« (366:17{f.). Jedes Erlebnis, jedes psychische
Phanomen wiirde (nach Brentano) zugleich Gegenstand eines (ande-

"7 Die Reinigung ist eine doppelte, transzendental und eidetisch: Hua XXV,112:24-27;
vgl. Heidegger Bd. 17, S. 79f. und S. 273 £; vgl. auch Bd. 20, S. 137.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

25


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

ren) intentionalen Erlebnisses, Gegenstand des inneren Bewusst-
seins, innerlich wahrgenommen sein (366:17 ff., 384:19-24), so dass
der Bewusstseinsstrom zugleich kontinuierliche Aktion innerer
Wahrnehmung wire (367:7). Diese Auffassung fiihrte jedoch, gesetzt
jede innere Wahrnehmung ist selbst wieder ein eigenstindiges Erleb-
nis mit neuer Wahrnehmung (367:1), zu der Annahme eines unend-
lichen Regresses, den Husserl — wie Brentano — vermeiden machte.
Brentanos Losungsvorschlag, »zwischen primédrer und sekundarer
Wahrnehmungsrichtung« zu unterscheiden, lasst Husserl an dieser
Stelle »auf sich beruhen« (367:6).%

Dieselbe Ansicht vertritt Husserl {ibrigens noch 1917 in seinem
Aufsatz Phanomenologie und Erkenntnistheorie, wenn er schreibt:
»Aber nicht jedes Bewusstsein ... konnen wir als reflektiertes voraus-
setzen. Denn die reflektive Wahrnehmung ist ein neues Bewusstsein,
und so kdmen wir auf eine aktuale Unendlichkeit von koexistenten
Bewusstseinserlebnissen, wenn auch dieses reflektiv wahrgenommen
sein miisste, dessen reflektives Wahrnehmen abermals und so in in-
finitum.« (Hua XXV, 162:21-26)

Es wird klar, in welcher Frontstellung Husserl seinen Sprach-
gebrauch von >bewusst« festlegt. Der — nach Cramer (1974, S. 540) —
eigentiimliche Sprachgebrauch resultiert aus der Abwehr eines Be-
griffs von bewusst, nach dem bewusst so viel wie gewusst heifit und
als Eigenschaft dem Gegenstand, insbesondere auch dem Gegenstand
der inneren Wahrnehmung, zukommt. Gegenstinde sind gewusst
oder nicht gewusst. Das Adjektiv >bewusst< indessen soll nach Hus-
serl wie das zugehérige Substantiv sBewusstsein« eine noetische Leis-
tung bzw. einen Zustand des Subjekts kennzeichnen, dem Gegen-
stande erscheinen.

Husserl zweifelt jedoch an dem sekundiren®, prireflexiven
Bewusstsein bzw. genauer an der Einheit von primédrem und sekun-
didrem Bewusstsein oder noch anders ausgedriickt daran, dass alle
Erlebnisse zugleich innerlich wahrgenommen sein sollen. Er triagt

'* Heidegger hat, ohne sich auf Brentano zu beziehen, keine Bedenken, auch Descartes
cogito bereits als ein cogito me cogitare, das also ein Sich-mit-haben einschlieSt, zu
verstehen (Bd. 17, S. 249, 255). Allerdings behauptet er auch, dass Descartes diese Po-
sition keinesfalls ausdriicklich bezieht (ebd., 5. 249). Zugleich lehnt Heidegger den Aus-
druck Begleiten fiir diesen Sachverhalt des Selbstbewusstseins ab. Vgl. auch das Mich-
selbsthaben Bd. 58, S. 164f. und Anm. 37.

" In der Einleitung wird die Reflexion selbst sekundirer Akt genannt: Hua XIX/1,15:
Anm. 3.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

»ernstlich Bedenken« (384:28), spricht von »allzu harten Unzutrig-
lichkeiten« (366:27f.) und kann »kiinstliche Theorien dieser Art
wohl entbehren« (367: Anm. 1)*. Demgemif3 fasst er die innere
Wahrnehmung durchaus als eigenen, selbstindigen intentionalen
Akt auf, der zeitweilig und unter besonderen Bedingungen auftritt,
aber keinesfalls immer. D.h. der wahrgenommene Akt lage auch vor,
wenn er nicht wahrgenommen wird (vgl. Cramer 1974, S.574f.).
Wird er wahrgenommen, ist diese Wahrnehmung stets ein neuer
Akt (366:28 ££)).

Auf den ersten Blick nicht ganz konsistent mit diesem Sprach-
gebrauch, den er selbst festlegt, benutzt Husserl dann zu Beginn des
2. Kapitels >bewusstc als Adjektiv zu Inhalt, identifiziert aber Inhalt
nicht wie bislang mit Vorstellung, sondern spricht von »bewussten
Inhalten, speziell von Inhalten unserer Vorstellungen« (377:6-7),
wonach ein Unterschied zwischen der Vorstellung als bewusster In-
halt (Bewusstseinsinhalt, Erlebnis) und dem bewussten Inhalt der
Vorstellung gemacht wird. Jedoch war deutlich gesagt worden, dass
mit der Vorstellung als Erlebnis oder Bewusstseinsinhalt auch alle
seine »komponierenden Teile und abstrakten Momente erlebt«
bzw. bewusst sind (357:13-16). Zu den komponierenden Teilen ge-
héren jedoch nicht die intentionalen Objekte.

Husserl kennzeichnet den zweiten Bewusstseinsbegriff nicht
ausfiihrlicher, sondern bricht die Darstellung ab, nachdem er das Ge-
wahrwerden als addquat beschrieben hat. Der Beziehung allerdings
zwischen beiden Begriffen, die er 366:17 ff. bereits diskutiert, wid-
met er den ganzen §6, jetzt jedoch unter dem Stichwort des Ur-
sprungs des ersten, weiteren Begriffs aus dem zweiten, engeren.
Der zweite Begriff - Bewusstsein im Sinne von Gewahrwerden - ist
der engere, an sich frithere und urspriinglichere (367:11-15). Die
Vermittlung des Begriffs Bewusstsein als innere Wahrnehmung
und als Erlebniskomplexion oder —einheit leitet Husserl iiberra-
schend mit dem Hinweis auf die Zweifellosigkeit der Evidenz des
cogito ein (367:15 ff.). Uberraschend sage ich zunichst einmal, weil
der Ausgang von der Tatsache, dass die innere Wahrnehmung ein

* Vgl. Alexander Haardt: Selbstbesinnung und Selbstbewusstsein in Edmund Husserls
»Cartesianischen Meditationen«; in: Cognitio humana. XVIL Deutscher Kongress fiir
Philosophie Leipzig. Hrsg. v. Chr. Hubig. Berlin 1997, S. 445: »Doch hatte er sich damals
(sc. in den LU, G.H.) bewusst von dessen (sc. Brentanos, G.H.) zentraler These eines
vorreflexiven, urspriinglichen Selbstbewusstseins distanziert.«

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

27


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

Erlebnis ist, das das Bewusstsein als Bewusstseinsstrom mit konsti-
tuiert, naher gelegen hitte. Uberraschend sage ich aber zweitens,
weil Husserl gar nicht von der Evidenz des Gewahrwerdens oder
des inneren Wahrnehmens zu der der Erlebniseinheit kommt, son-
dern weil er von dem innerlich wahrgenommenen cogito oder sum
ausgeht, dieses zunichst als gegenwirtig auslegt und dann dieses
gegenwirtige »>Ich binc um die retinierten Phasen erweitert. Anderer-
seits iiberrascht dieser Ausgang von der Evidenz und dem wahr-
genommenen cogito insofern auch wieder nicht, weil Husserl schon
im §5 das innere Bewusstsein ausschlieflich unter dem Gesichts-
punkt der addquaten Evidenz gekennzeichnet hatte und evident eben
Gegenstiande genannt werden und nicht die gebenden Akte, und weil
Husserl drittens fiir die Erlebnisse (und das Ich) eine ausgezeichnete
Evidenz reklamieren machte.

Adidquat erfasst wird das — phanomenologische, nicht das empi-
rische (367:15ff.) — Ich in dem Sinne, wie es das Urteil: >ich nehme
wahr¢ ausspricht.?’ Was in diesem und in vergleichbaren Urteilen
ausgesprochen wird: »Ich bin¢, namlich der dieses Haus im Augen-
blick Wahrnehmende (Erinnernde, Vorstellende, usw.), macht den
Kern (367:24,26) und den phinomenologisch gesicherten Bestand
des Ich aus, eben des Ich im Sinne des ersten Bewusstseinsbegriffes
(Erlebniskomplexion). Hier scheint es so, als ob das Ich als Erlebnis-
einheit grenzwertig auch als ein Erlebnis, z.B. »ich nehme wahr<
angesehen werden kénnte”, obwohl dieses eine Erlebnis noch nicht
unbedingt als Komplexion (oder doch 364:5) angesprochen werden
kann.

Aber adiquat erfasst wird eben nach Husserl nicht nur dieses
momentane Erlebnis, sondern auch die retinierten Erlebnisse und so-
gar die wiedererinnerten (368:17ff.), so dass man zurecht sagen
kann, bewusst sind nicht nur die einzelnen jetzt und jetzt erfassten
Erlebnisse, sondern bewusst ist eben dieser Strom von Erlebnissen
bzw. das Stromen selbst. Weil man eben vermittels innerer Wahr-
nehmung von einem wahrgenommenen Erlebnis zu der durch die

3 Der Adiquatheit tut es keinen Abbruch, dass diese Urteile »begrifflich nicht voll-
kommen fassbar und ausdriickbar«, »durch Worte nicht angemessen mitteilbar« sind
(368:6-8). Zum Problem des Ausdrucks der evidenten Sachen und Sachverhalte der
inneren Wahrnehmung vgl. schon die Einleitung (15:15ff.).

* Vgl. auch Marbach 1974, S. 8 Anm. 8.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

einzelnen Erlebnisse konstituierten Erlebniskomplexion fortgerissen
wird, empfiehlt sich ein erweiterter (vgl. 369:30) Bewusstseins-
begriff, der nicht nur dieses einzelne wahrgenommene Erlebnis, son-
dern eben die Gesamtheit und Einheit von Erlebnissen umfasst®.

Husserl vergleicht also gar nicht das Gewahrwerden mit der
Erlebniskomplexion, wie er sie dargestellt hatte, sondern schreitet
von dem Objekt des Gewahrwerdens, dem einzelnen wahrgenom-
menen Erlebnis, das er als Ich oder als zum Ich gehorig interpretiert,
zu dem Strom der (wahrgenommenen) Erlebnisse, die die Erlebnis-
einheit ausmachen, fort. Das wahrgenommene Erlebnis = Bewusst-
sein ist der engere Begriff gegeniiber der durch Reflexion in der
Retention* wahrgenommenen Erlebniskomplexion = Bewusstsein
als der weitere. Entsprechend zeigt er auch keineswegs, dass der
zweite Bewusstseinsbegriff, das Gewahrwerden, urspriinglicher ist
als der erste, Bewusstsein als Erlebniseinheit, sondern dass der Be-
griff (wahrgenommenes) >Erlebnis< (der zweite Teil des ersten Be-
wusstseinsbegriffes) dem Begriff (wahrgenommene) >Erlebnisein-
heit< (der erste Bewusstseinsbegriff) erkenntnismiflig vorhergeht.
Und so summiert Husserl auch im letzten Satz des §6: »Der Begriff
des Erlebnisses hat sich vom »innerlich Wahrgenommenen« und in
diesem Sinn Bewussten erweitert zum Begriff des das empirische
Ich intentional konstituierenden »phinomenologischen Ich«.«

Von dem zweiten Bewusstseinsbegriff, dem Gewahrwerden, ist
vergleichend gar nicht die Rede, wohl aber wird es methodisch fiir
die Argumentation genutzt. Denn das innere Gewahrwerden fasst
systematisch zuerst das mit ihm gleichzeitige (naive) Erleben, um
dann von diesem gleichzeitigen Erleben (Erlebten) zu den retinierten
(naiven) Erlebnissen fortzuschreiten. Schon im §2 war der Gedan-
kengang von dem ersten Bewusstseinsbegriff als Erlebniseinheit ab-
geirrt und das Gewicht der Darstellung auf den Begriff einzelnes

Erlebnis¢, das allerdings auch Bewusstsein genannt wird, verschoben
worden (s. oben, S. 23f.).

® Vgl. auch den Absatz der 1. Aufl. 364:Anm 3, wo Husserl zwischen dem Ich des
Augenblicks, dem Ich in der ausgedehnten Zeit und dem Ich als verharrendem Gegen-
stand unterscheidet.

* Erste Erwihnung des spiter 6fter gebrauchten Topos: »Reflexion »in« der Reten-
tion«: 368:22; s. auch Kap. 8, S. 143 ff.

* Dieses Dilemma bemerkt Haardt in seinem Referat der drei Begriffe nicht (Haardt,
1997, S. 435).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

29


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

Im §8 nimmt Husserl zu den Thesen Natorps zum reinen Ich
und zur Bewusstheit Stellung®, ohne direkt auf den Ichbegriff hin-
zuweisen, den er im §6 gewonnen hat. Natorp versteht das Ich als
Beziehungszentrum (372:17£.), auf das sich jedes Bewusstsein be-
zieht. »Bewusst-sein ist Beziehung auf das Ich« (372:8). »Bewusst-
sein heifst Gegenstand fiir ein Ich sein« (372:11). Beziehung ist Ge-
genstand-sein. Und fiir dieses Bewusstsein, diese Beziehung und
dieses Gegenstand-sein gilt, dass sie nicht selbst wieder Gegenstand
sein konnen (373:11-12). Husserl formuliert demgegeniiber seine
Meinung und Absicht unmissverstindlich: Ich und Bewusstsein
konnen durchaus gegenstiandlich werden (373:17 ff.); zweitens ge-
steht er — durchaus konform mit dem §6 — zwar ein empirisches Ich
zu, bezweifelt aber die Existenz eines reinen Ich, wenn er es gleich
spater findet (374:1-8).”” Aber die Argumentation ist verwirrend und
verkehrt die Absicht eher ins Gegenteil.

Das Ich und die Bewusstheit werden nach Husserl bereits zu
Gegenstianden dadurch, dass ich iiber sie spreche und sie als Grund-
tatsachen feststelle (373:17 ff.),* auch wenn diese Gegenstiande nicht
mit >Dingen< im engeren Sinn von >weltlichen Dingen« wie Steinen,
Stiihlen, usw. verwechselt werden diirfen (373:28-36). Nun wire ge-
gen Husserl einzuwenden, dass sicherlich ein Unterschied zwischen
dem bloBen Bemerken bzw. sachfernen Bereden und dem anschau-
lichen Aufweisen besteht. Aber Husserl benutzt den Irrealis: das Ich
»wire«, wenn bemerkt, auch gegenstindlich (373:34). Denn eben
dieses reine Ich kann er nicht finden (374:11f.). Also verfolgt er das
erste Argument nicht weiter.

Wenn Husserl das Ich spiter zu finden lernt, muss sich aber in
der jetzigen Ablehnung bereits ankiindigen, warum er es nicht findet
und wie er es hitte schon jetzt finden kénnen. Wie ist das Ich beschaf-
fen, dass er es jetzt nicht, wohl aber spiter findet? Eine Kldrung sucht
er mittels phinomenologischer Analyse herbeizufiihren (374:9-11).

* Vgl. Paul Natorp: Einleitung in die Psychologie nach kritischer Methode. Freiburg:
Akad. Verlagsbuchhandlung (Mohr/Siebeck) 1888

¥ Spiter billigt Husserl diese Stellungnahme zu Natorp und zum Ichbegriff nicht mehr
(vgl. Hua XIX/1,374: Anm., 376: Zusatz und schon 368: Anm.)

* Diese Selbstwahrnehmung des Ich und des Bewusstseins bietet dem Verstindnis kei-
ne Schwierigkeiten, wie es etwas spiter heifit (375:27-29) — anders allerdings in der
Einleitung (s.0., S. 16f.). Aber es handelt sich eben um eine eigenstindige Wahrneh-
mung, die nicht selbst wieder erfasst wird, nicht um eine sekundare; das Ich wird (in-
nerlich) wahrgenommen, ist aber nicht bewusst (375:34-376:7).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

Wenn ich das empirische Ich phianomenologisch reduziere, er-
halte ich die reinen Erlebnisse bzw. deren Komplexion (374:12-17).
Diese Komplexion von Erlebnissen ist nach Husserl das (reine) Ich;
hinter ihr steht kein einigendes Beziehungszentrum mehr (vgl. schon
363:27 {f.). Sie verhalt sich zum Ich analog wie die wahrgenommene
Dingseite zum Ding (374:17-20; vgl. 375:30£f.).? Damit aber unter-
scheidet Husserl hier (anders als oben) zwischen Komplexion und Ich.
Dieses Ich kann nun entweder als umfassendere Komplexion genom-
men werden, dann entfiele aber die Analogie zum Ding, oder als Ein-
heitsprinzip, das aber wie das Ding (im Gegensatz zur Dingseite) nur
gefordert, impliziert, nicht direkt wahrgenommen wird. Dieses gefor-
derte Einheitsprinzip ist aber das gesuchte und nicht gefundene reine
Ich. Nur ist es nicht anschaulich gegeben, sondern allein durch inten-
tionale Horizontanalyse zu erschliefSen.

Statt nun diese Folgerung aus der Analogie zu ziehen, bricht
Husserl die Argumentation ab und behauptet summarisch: »Die be-
wusste intentionale Beziehung des Ich auf seine Gegenstinde kann
ich nicht anders verstehen, als dass zur Komplexion der Erlebnisse
eben auch intentionale gehoren« (374:20ff. und Anm. 4; 1. Aufl.).
In der 2. Aufl. schrinkt er dann eben diese intentionalen Erlebnisse
auf solche ein, in denen das Ich selbst Objekt ist, also auf Erlebnisse
der inneren Wahrnehmung (»in denen der Ichleib, das Ich als die
geistige Person und so das ganze empirische Ichsubjekt (Ich, der
Mensch) das intentionale Objekt ist«; 374:23-25).

Husserl beginnt den Satz mit der Beziehung des Ich auf seine
Gegenstinde — statt mit der Beziehung des Ich auf seine Erlebnisse —
und endet mit den Erlebnissen, die das Ich intendieren. Wir miissen
aber sowohl die Beziehung des Ich auf seine Erlebnisse von der Be-
ziehung des Ich auf seine Gegenstidnde unterscheiden als auch die
Beziehung des Ich auf seine Gegenstinde (oder Erlebnisse) von den
Beziehungen der Erlebnisse auf das Ich. Bei der ersten Unterschei-
dung ist zwar die Beziehung des Ich auf die Gegenstinde intentional
zu nennen, nicht aber die Beziehung des Ich auf seine Erlebnisse:
Diese Beziehung wire eher eine der Identitit; spiter sagt Husserl,
das Ich slebtc in seinen Erlebnissen. Die Beziehungen der zweiten
Unterscheidung sind ebenfalls nicht gleichartig (372:17 £f. [Natorp]),
auch wenn sie einander implizieren; zumindest ist ihre Gegeben-

* Diese Analogie lehnt Husserl freilich in den Ideen I ausdriicklich ab: Hua I11/1,
180:10-12.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

31


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

32

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

heitsweise different. Wahrend ich aus den Erlebnissen bzw. aus der
Erlebnisabfolge, diese innerlich wahrnehmend, ein einigendes Prin-
zip, eben das Ich, erschliefen kann, muss ich mich, wenn ich tiber das
Ich reden und seine Beziehung zu den Erlebnissen beschreiben will,
in das nur erschlossene, nicht wahrgenommene Ich mit einem
Sprung hineinversetzen, um auch dann nur sagen zu konnen, dass
es — als Quellpunkt oder Ausstrahlungszentrum — immerfort Erleb-
nisse aus sich entlasst.

Husserl aber vernachlissigt diese Unterscheidungen. Er geht
von der Beziehung des Ich auf seine Erlebnisse aus, nimmt diese still-
schweigend als Beziehung des Ich auf seine Gegenstinde, versteht
diese Beziehung als Erlebnis, und zwar als intentionales und schrinkt
dann in der 2. Auflage diese Erlebnisse auf solche ein, die das Ich zum
Gegenstand machen. Er kehrt die Beziehung also um: Die Beziehung
des Ich auf seine Gegenstinde besteht in Erlebnissen, die sich gegen-
standlich auf das Ich beziehen. Und so fihrt er in seinem Sinne folge-
richtig fort: Nur wer Gegenstandlichkeit als intentionales Objekt von
Akten versteht, kann auch das Gegenstiandlich-werden des Ich ver-
stehen (374:30-375:12). Nach Husserl ist die Beziehung von Erleb-
nissen auf ein Ich keine innere, sondern ein Akt oder wieder ein
(neues) Erlebnis, welches das Ich zum Gegenstand macht. Also nur,
wer das Ich zum Objekt macht, findet es vor. Blickt man auf den Akt,
sicht man nur diesen samt seinem Objekt, aber keinesfalls das Ich als
Aktpol. Der Akt hat Gegenstande der Welt zum Objekt. Also liegt in
ihm kein Ich, weder als Objekt noch als Beziehungszentrum. Sehe ich
aber reflexiv auf das Ich als Aktpol, ist das Ich Gegenstand dieser
inneren Wahrnehmung, ein Gegenstand wie jeder andere auch.

Das Ich ist nur da, wenn ich auf es reflektiere. Aber auch von den
Akten weif8 ich nur, wenn ich auf sie reflektiere. Aus der Tatsache,
dass das Ich nur da ist, wenn ich auf es reflektiere, folgt also keines-
wegs, dass es nicht existiert — das Argument trife jede cogitatio glei-
chermaflen. Husserl findet das Ich zunichst deswegen nicht, weil er
auf den Akt reflektierend dessen Richtung auf das Objekt hin mit-
macht. Er reflektiert gleichsam vom Objekt aus auf die Gegeben-
heitsweise des Objektes. Blickt er aber in die Gegenrichtung, vom
Objekt zum Ausgang der cogitatio hin und im Besonderen auf die
Abfolge von cogitationes, findet er das Ich als einigenden Pol oder
Ausstrahlungszentrum. Das Ich ist nur im intentionalen Akt gege-
ben, mit dem ich auf es reflektiere. Reflektiere ich auf einen Akt, der
einen weltlichen Gegenstand zum Objekt macht, finde ich das Ich

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

nicht. Ich muss also, wenn ich das Ich als Pol aller Akte finden will,
auf einen beliebigen (weltorientierten) Akt reflektieren und auf das
Ich, um dann in zweiter Stufe beide Akte so zu verbinden, dass deut-
lich wird, dass das Ich zu gerade diesem Akt gehért (vgl. 391:1f£.).

Aber diese Auseinandersetzung samt den Konsequenzen, dem
Ansatz oder dem Verwerfen eines Ich, tangiert die Untersuchungen
zu den Erlebnissen, zum Bewusstsein und zur Reflexion nicht, wie
Husserl selbst in einem Zusatz zur 2. Aufl. bemerkt (376:8 f£.).

Fassen wir zusammen: Husserl kann das reine Ich nicht finden
(374:1-3), weil er es erstens anschaulich, sehend sucht. Das Ich als
Beziehungszentrum ist aber nicht deskriptiv zu finden, sondern nur
analytisch, insofern es als Einheitspunkt die Erlebnisse immer schon
geeinigt hat. Es ist als Voraussetzung fiir jede Beschreibung zu for-
dern; ohne es kann ich innerlich wahrnehmend weder meine Erleb-
nisse als >meine« ansprechen noch als Einheit.*

Er kann es ebenfalls nicht finden, weil er es in der cogitatio
sucht, wie er in der cogitatio den Gegenstand findet. Das Ich, so im-
pliziert Husserl, sollte in der cogitatio wie der intentionale Gegen-
stand zu finden sein. Die Beziehung auf das Ich stellt sich Husserl
analog der Beziehung des Erlebnisses auf den Gegenstand vor. Das
Ich ist eben ein Ding wie jedes andere (nach Husserl), aber eben nur
in der besonderen cogitatio, namlich der Reflexion, als Gegenstand
zu finden, und auch keineswegs wie ein Stuhl oder Tisch, sondern als
Beziehungszentrum oder als Einheitsstifter.

Drittens lehnt er einen sekundaren Selbstbezug der cogitatio ab,
wobei dieser Selbstbezug bereits eine Ichkomponente (meine sekun-
dér erfasste cogitatio; Identitit von wahrnehmender und sekundir
erfasster cogitatio) enthielte. Viertens findet er auch bei der Analyse
des Gewahrens, der inneren Wahrnehmung, kein Ich, das er dort
finden konnte und spater auch findet, weil er weder das Verhaltnis
(Identitdt) von Gewahren und cogitatio noch tiberhaupt das Gewah-
ren thematisiert, sondern unentwegt auf das innerlich wahrgenom-
mene Erleben schaut, um dessen Evidenz zu behaupten.

Bewusstsein als inneres Gewahren ist also erstens ein (reflexi-

™ Auch Heidegger meint: »Das schlichte Hinsehen findet nicht so etwas wie ein »Ich««
(Bd. 56/57, S. 66), hilt aber den Ichbezug gleichwohl fiir notwendig: »ist der doch ir-
gendwie notwendige Ichbezug und das Ich in der schlichten Hinschau nicht zu sehen«
(Bd. 56/57, S. 69); vgl. auch Bd. 58, S. 188, wo er die These Reinachs, dass im Erleben ein
Ich zu fassen ist, mit dem Ausdruck Husserls als fragliche Substruktion bezeichnet, und
seine ausfiihrliche Besprechung der Position Natorps Bd. 59, S. 122 ff.

Bewusstsein, Reflexion und lch bei Husserl A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

33


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

ves) Erlebnis; als dieses ist es zweitens selbst Bewusstsein als Inhalt
des Bewusstseinsstromes und hat drittens andere Erlebnisse zum
intentionalen Gegenstand, ist Bewusstsein von Bewusstsein; diese
Intentionalitit unterscheidet sich von der Intentionalitit duflerer
Wahrnehmung dadurch, dass sie ihre Gegenstande reell in sich be-
fasst. Im Falle der Reflexion also ist jedes Erlebnis erstens Bewusst-
sein als Inhalt des Bewusstseinsstromes, zweitens als intentionales
Bewusstsein von ..., drittens als reflektiertes Selbstbewusstsein oder
gewuf3tes Bewusstsein.

Der dritte Begriff von Bewusstsein wird im langen, ausfiihr-
lichen (vgl. 377:5) 2. Kapitel erértert (377 ff.). Hier interessieren nur
die §§9-13. Bewusstsein in diesem dritten Sinne ist eine Bezeich-
nung fiir psychische Akte oder intentionale Erlebnisse. Das war in
der ersten Anzeige im §1, 356:6-7 so festgelegt worden, und diese
Terminologie bestatigt Husserl im Anschluss an Brentano noch ein-
mal in den §§9 und 10. Aber nicht alle Erlebnisse sind intentionale.
Den Empfindungen z. B. fehlt diese Komponente (382:21-383:5; vgl.
schon 378:20ff.). Insofern machen die intentionalen Erlebnisse oder
psychischen Akte eine besondere und bedeutsame Klasse innerhalb
der Erlebnisse aus. Dabei ist die Weise der Intention in den verschie-
denen Erlebnissen (Vorstellen, Urteilen, Wollen, usw.) durchaus un-
terschiedlich.

Im §11 wehrt Husserl — dhnlich wie zuvor schon im §3 — zwei
mogliche Missdeutungen der Ausdriicke »ins Bewusstsein treten, das
Bewusstsein stritt in Beziehungs, oder >enthalt als Objekt in sich«
(384:30ff.) ab.” Vor allem problematisch erscheint ihm der Ausdruck
»Beziehung, den er schon bei Natorp kritisierte (s.o., S. 30ff.), selbst
wenn er sich nicht vermeiden lasst (385:14f.). Der Begriff Bezie-
hung« suggeriert a) einen (nicht vorhandenen und nicht gemeinten)
realen Vorgang zwischen Ich und Gegenstand und b) ein Verhiltnis
zwischen zwei realen Vorkommnissen im Bewusstsein, zwischen
dem Akt und dem intentionalen Objekt (385:7-18).

" Vgl. Heideggers ausfiihrliche Diskussion der Intentionalitdt als Beziehung Bd. 24,
S. 77 ff; insbesondere die Diskussion seiner zwei Missdeutungen S. 83 ff.,, die sich nicht
mit denen Husserls decken; zwar entspricht Heideggers erste Missdeutung in etwa Hus-
serls erster, aber in der zweiten behandelt Heidegger speziell das Problem der Trans-
zendenz des Ich (S. 86ff.). — Diese Stelle bietet Christensen Anlass zu der Behauptung,
Husserl habe bereits in den LU das Schema Subjekt-Objekt-Relation iiberwunden: Re-
nate Christensen: Einige Bemerkungen zur Problematik von Intentionalitit und Refle-
xion. Wiener Jahrbuch fiir Philosophie Bd. IX, 1976, S. 73-87.

34 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

Vor allem beziiglich der zweiten Missdeutung macht Husserl
klar, dass die Intentionalitat zum deskriptiven Bestand dieser Erleb-
nisse gehort und dass ihr Gegenstand nicht immanent, sondern bes-
ser intentional genannt (387:16ff.) wird.”? Unabhingig von seiner
(realen) Existenz gehort der Gegenstand als intentionaler zum (in-
tentionalen) Erlebnis dazu (386:18ff.). Er ist im Akt enthalten, aber
in keiner Weise real, sondern eben intentional. So finden sich im
Bewusstsein nicht zwei reale Vorkommnisse, Akt und Gegenstand,
sondern nur eines, namlich der Akt, der sein spezifisches Objekt als
intentionales in sich trigt.

Entsprechend bevorzugt Husserl auch den ersten Begriff von
Bewusstsein und vermeidet »die Reden vom Bewusstsein, im Sinn
der inneren Wahrnehmung und im Sinn der intentionalen Bezie-
hung« (389:101.), nach welch letzterer Bestimmung der intentionale
Gegenstand bewusst heifst (388:24 {.).%

Ich weise noch darauf hin, dass Husserl hier (389:2-5) wieder-
holend (vgl. oben S.22) sowohl den Erlebnisstrom als ganzen als
auch alle ihn reell konstituierenden Momente als bewusst bezeich-
net, also den ersten Bewusstseinsbegriff durchaus noch einmal unter-
teilt, und dass er das Bewusstsein in phdanomenologischer Reinheit
verstanden wissen will, unter Absehen vom Psychologischen, dem
eben immer Leibliches beigemischt ist (389:7-9).

Im §12 geht Husserl niher auf die erste Missdeutung ein, nach
der »das Bewusstsein auf der einen und die bewusste Sache auf der
anderen Seite in einem realen Sinne zueinander in Beziehung treten
wiirden« (389:15-18; vgl. 385:8-10), wobei fiir Bewusstsein auch Ich
gesagt wird (389:18f.; vgl. 385:8-10). Die natiirliche Reflexion sieht
nicht den einzelnen Akt, sondern zwei Beziehungspunkte, namlich
Ich und Gegenstand, zwischen denen sich eine Beziehung, der Akt
ausbreitet. Im Akterlebnis oder durch es bezieht sich das Ich auf den
Gegenstand. Diese Redeweise lehnt Husserl jedoch erneut ab
(389:26-390:2; vgl. 374:1-3):

Im Vollzug von Erlebnissen, d.h. im Erleben selbst, ist das Ich
nicht zu merken, weder als Einheits- (389:26) noch als Beziehungs-
punkt (390:3-7), und auch nicht als Teilerlebnis (391:12). Also kann

2 Husserl bezieht sich hier auf die dufere, empirische Wahrnehmung. Bei der imma-
nenten Wahrnehmung ist die Sachlage anders.

" Aber gerade hatte er von der »bewussten Sache« gesprochen (385:10), wenngleich in
Anfithrungsstrichen (»bewusste«).

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser| A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

35


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

die Reflexion es auch im Akt nicht entdecken, wenn sie namlich ohne
Vorurteil rein schauend den Akt, das Erlebnis, nimmt, wie es sich
(reflexionslos) gibt. Nur wenn die Ichvorstellung realisiert wird, d. h.
wenn ich das Ich zum intentionalen Gegenstand mache, kann ich das
Ich deskriptivim Akt vorfinden, d. h. sagen, dass sich das Ich auf den
intentionalen Gegenstand bezieht. Ich habe dann also einen zusam-
mengesetzten Akt, der einerseits das Ich, andererseits den Gegen-
stand vorstellt (390:8-16; vgl. 391:12ff.). — Diese Argumentation
deckt sich auch mit der im §8 gegen Natorps Ansetzung eines reinen
Ich (s.0., S. 30ff.).

Objektiv aber ist es selbstverstiandlich, dass sich das Ich auf den
Gegenstand bezieht, wofern namlich das Ich nichts weiter ist als die
Bewusstseinseinheit, das Biindel der Erlebnisse (390:16-28): Die Sit-
ze: »Das Ich stellt einen Gegenstand vor« und »In dem Ich, dieser
konkreten Komplexion von Erlebnissen, ist ein ... »Vorstellen des
beziiglichen Gegenstandes« benanntes Erlebnis reell gegenwirtig«
besagen dasselbe (391:1-9). In der Beschreibung also, in der ich re-
flexiv auf den Akt achte und iiber ihn urteile (391:19f.), ist die Bezie-
hung auf das erlebende Ich nicht zu umgehen. Aber das jeweilige
Erlebnis selbst enthidlt nicht die Ichvorstellung als Teilerlebnis
(391:9-12).

Die Reflexion objektiviert, d.h. sie vergegenstindlicht, macht
den Akt, ein Erlebnis, zum Objekt (391:13; vgl. 390:17) und miindet
in einer Beschreibung, bzw. diese resultiert aus der Reflexion
(391:12£.). Die Reflexion geht sowohl auf das Ich als auch auf das
Akterlebnis (391:14). Die erste Reflexion nennt Husserl auch Ichvor-
stellung (390:8)*. Beide Reflexionen werden verkniipft, bzw. ver-
kniipfen sich zu einem beziehenden Akt, in dem das Ich mittels eines
Aktes als bezogen auf einen Gegenstand erscheint (391:13-16; vgl.
390:7-13).

Aber genau genommen® verkniipfen sich nicht die Reflexionen
zu einem beziehenden Akt — Reflexionen kénnen sich nur zu Refle-

* Mit dem Ausdruck »Ichvorstellunge (390:8) meint Husserl, dass die Vorstellung das

Ich vorstellt, nicht das vorgestellte Ich: nur das Vorstellen selbst wird vollzogen
(390:9,10).

¥ Esist nicht leicht, Husserls Stellungnahme zu der Problematik des Ich klar heraus zu
arbeiten. Der Text ist redundant, die Sprache wechselt zwischen Pradikaten der cogitatio
und der reflexio, ohne dass Husserl genau angibt, was er jeweils meint. Die Ichvorstel-
lung scheint in diesem §12 an dem einzelnen Erlebnis orientiert zu sein. Auf das Ich als
Erlebniseinheit ist schlieflich jederzeit eine Reflexion maglich. Es bezieht sich aber gar

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

xionen verkniipfen —, sondern die in den beiden Reflexionen erschei-
nenden Gegenstinde, Ich und Akterlebnis, werden als Bezug des Ich
(mittels eines Erlebnisses) auf einen Gegenstand wahrgenommen
und beschrieben. Anders ausgedriickt, es verkniipfen sich die Refle-
xionen auf das Ich und auf das den Gegenstand gebende Erlebnis zu
einer beziehenden Reflexion, in der eben das Akterlebnis als bezogen
auf den Gegenstand und riickbezogen auf das bzw. ausgehend vom
Ich erscheint. Und diese Reflexion verindert das Erlebnis (391:16f.).
Die deskriptive Anderung (391:17) liegt darin, dass die Reflexion
nicht mehr in dem Akt lebt, sondern iiber ihn urteilt und ihn be-
schreibt (391:18-20); auSerdem legt sie ihm erkennend ein Ich ein,
das der Akt selbst weder hat noch erlebt. Die Beziehung auf das Ich
gehort nicht zum Bestand des Erlebnisses selbst, sondern nur zu sei-
ner Beschreibung. Wenn Husserl aber zugibt, dass das Ich jederzeit,
obschon nur reflexiv, entdeckt werden kann, hebt er seine eigene Be-
streitung des Ich wieder auf. Dass es nach Husserl zum Wesen eines
Erlebnisses gehort, Erleben eines Erlebnisstromes zu sein, der auch
Ich genannt wird, bleibt ebenso unbenommen, wie dass auch diese
Zugehorigkeit des Erlebnisses zur Erlebniskomplexion (Ich) durch
die Reflexion jederzeit aufgedeckt werden kann. Insofern hat Husserl
auch in LU das reine Ich schon gefunden.*

Gleichwohl gehort das Ich nicht zum genuinen Bestand des Er-
lebnisses, weil es nicht selbst erlebt ist. Das bedeutet umgekehrt argu-
mentiert: Wenn zu jedem Erlebnis die Beziehung zum Ich gehorte,
miisste diese (Riick-)Beziehung auch erlebt werden — oder wenn diese
Ichzugehorigkeit wahrgenommen oder erlebt wiirde, gehorte sie zum
Erleben dazu, und das Ich finde Anerkennung. Dieser Fall wird aber
von der sekundidren Wahrnehmungsrichtung nach Brentano erfiillt.
Nach ihm ist jedes Erleben zugleich in sekundiarer Wahrnehmungs-
richtung wahrgenommen, wobei die Wahrnehmung als eingebettet in

nicht die gesamte (bis dahin konstituierte) Erlebniseinheit auf den jeweiligen Gegen-
stand, sondern das fortschreitende Erleben konstituiert fortschreitend die Erlebnisein-
heit neu. Fortschreitend ist das Ich immer neu und immer neu ein anderes, {iber das alte
hinausgehend. Das Ich also ist weder ein Beziehungszentrum noch die gesamte Erleb-
niseinheit; eher ein Uber-sich-hinaus-Dringen.

* Marbach 1974, S.5-16 und S. 40-43 (unter Verweis auf die Dingvorlesung, Hua
XVI, 40f.) lést diese innere Widerspriichlichkeit, indem er das Ich als Erlebniskomple-
xion zum Erleben dazurechner, das Ich als Beziehungszenrrum nicht. Husserl a]Ierdings
unterscheidet beide Bedeutungen des Ich nicht, weshalb er einerseits das Ich als Bezie-
hungszentrum ablehnt, andererseits als Erlebniseinheit akzeptiert.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

37


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

einen Erlebnisstrom erschiene, der wiederum Ich hiefle. Und so wiirde
zum Bestand jedes Erlebnisses das Ich gehoren, als mitgegeben oder
mitenthiillt, wie Heidegger sagt.” Weil aber Husserl diesen Gedanken
Brentanos ablehnt — welche Ablehnung er niemals widerruft — und
der inneren Wahrnehmung Eigenstandigkeit bescheinigt, muss er
konsequent auch das Ich aus dem Erleben des Erlebnisses streichen.

Dass die innere Wahrnehmung, das Festhalten an ihr als eigen-
standiger Akt ein wichtiges Argument darstellt fiir die Ablehnung des
Ich geht auch aus der Nennung der inneren Wahrnehmung an Stellen
hervor, die ihre Erwdhnung keineswegs nétig machen. So etwaim §2,
357:16-21: Das Erlebtsein der Erlebnisse und ihrer Komponenten ist
unabhingig davon, ob sie innerlich wahrgenommen sind oder nicht -
oder im §8, 374:30ff. und 375:25 ff. (redundant), wo Husserl sich mit
Natorp auseinander setzt und gegen ihn demonstriert, dass das Ich
identisch mit dem Bewusstsein ist und dass dieses Ich wahrgenom-
men, Gegenstand wiederum von Bewusstsein werden kann. Dabei ist
das Wahrnehmen selbst nicht wahrgenommen (375:34 ff.).

Ein weiteres Problem, in dem sich Husserl verheddert, ist die
Differenz von reinem und empirischem Ich. Das empirische Ich be-
zweifelt Husserl nicht, wohl aber das reine. Er bezweifelt aber auch
nicht das reine Ich als Erlebniskomplexion, genommen rein und re-
duziert als Erleben. Er bezweifelt aber, dass in jedem Erlebnis die
Ichvorstellung gegenwirtig ist und zum deskriptiven Bestand des
Aktes gehort. Daraus aber, dass es im schlicht-reflexiven Hinsehen
nicht zu entdecken ist, folgt keineswegs, dass es nicht vorauszusetzen
bzw. nicht analytisch zu finden ist.

Im §13 dann fixiert Husserl seine Terminologie: Er benutzt den
Ausdruck intentionales Erlebnis oder Akt fiir den dritten Bewusst-
seinsbegriff. Diese Erlebnisse machen den Kern des ersten Bewusst-
seinsbegriffes als Ichbiindel aus, das allerdings auch nicht-intentio-
nale Erlebnisse enthilt. Die folgenden dquivoken Unterscheidungen
des Begriffes Intention interessieren hier nicht mehr.

Zum Abschluss sei auf einige Méngel in der Vorstellung der drei
Bewusstseinsbegriffe aufmerksam gemacht:

V' Martin Heidegger, Bd. 24, S. 225: »Zur Intentionalitdt gehort nicht nur ein Sichrich-
ten-auf ..., sondern auch das Mitenthiilltsein des Selbst, ...«; vgl. auch Bd. 20, 5. 176:
Mitschweben (der Person) nach Max Scheler: Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik. Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus.
(1. Aufl. 1916). 5. Aufl. Bern und Miinchen: Francke 1966, S. 374 und Anm. 18.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gistert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Die drei Begriffe von Bewusstsein

Zum ersten Begriff: Es fallt auf, dass Husserl auch in den Para-
graphen, die er dem ersten Begriff widmet, Bewusstsein nicht allein
als Gesamtheit der Erlebnisse versteht. Auch alle einzelnen Erlebnis-
se nennt er bewusst oder erlebt. Der erste Bewusstseinsbegriff wird
also modifiziert und daher doppeldeutig; nicht wird die Erlebniskom-
plexion allein Bewusstsein genannt, jedenfalls nicht unter Betonung
ihrer Einheit, sondern der gesamte reelle Bestand des Ich, ob einzel-
nes Erlebnis oder Erlebniseinheit, wird als Bewusstsein verstanden.
Wihrend er in der Kritik an Brentanos Begriff der inneren Wahr-
nehmung den ersten Begriff von Bewusstsein als Erleben nimmt,
versteht er ihn im §6 als Erlebniseinheit.

Auch bei der Entscheidung, den ersten Begriff fiir sich zu rekla-
mieren, wird deutlich, dass Husserl Bewusstsein im Sinne von Erleb-
nis oder Erleben meint. Konsistent mit dem Begriff >Bewusstseinc
benutzt er auch das Adjektiv >bewusst; dieser letztere Begriff wird
von anderen Autoren hiufig als Eigenschaft des Gegenstandes, auch
des Gegenstandes der inneren Wahrnehmung, gebraucht. Husserl ist
daran gelegen, diesen Gebrauch auszuschliefen und beide Begriffe
einsinnig zur Kennzeichnung der subjektiven Leistung zu nutzen.

Zum zweiten Begriff: Die innere Wahrnehmung wird aus-
schlieBlich hinsichtlich ihrer Evidenz betrachtet; auch die Ur-
spriinglichkeit der inneren Wahrnehmung, und damit ihr Vorrang,
wird aus ihrer Leistung, eine adiquate Evidenz zu liefern, erklart.
Der Vorrang des Gewahrwerdens vor anderen intentionalen Erleb-
nissen liegt darin, dass sie das, was sie erfasst, die Erlebnisse oder
das Ich, addquat erfasst. Wihrend Husserl sich aber das einzelne Er-
lebnis durchaus als gereinigt vorstellen kann, verweigert er eben die-
se Reinheit dem Ich. Gleichwohl muss man sagen, dass das reflexiv
gewonnene phinomenologisch reine Bewusstsein (oder Ich) friiher
ist als das empirische und diesem vorhergeht, und dass entsprechend
auch das Bewusstsein, das dieses frithere Ich entdeckt und freilegt, an
sich frither, urspriinglicher und ranghéher ist.

Zum dritten Begriff: Die Benennung des intentionalen Erlebnis-
ses als Bewusstsein ist unproblematisch; Husserl zieht aber die Be-
zeichnung intentionales Erlebnis vor.

Der Zusammenhang der drei Bewusstseinsbegriffe wird nur an-
satzweise behandelt®:

* Heidegger formuliert den Zusammenhang treffend wie folgt: »Bewusstsein ist also
der regionale Titel fiir den Gesamtbestand seelischer Erlebnisse, die als solche zuging-

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 39

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

— Der Zusammenhang des ersten mit dem zweiten Begriff wird nur
unter dem Gesichtspunkt des Ursprungs behandelt: Im §6 des
1. Kapitels behauptet Husserl den Ursprung des ersten Begriffs
aus dem zweiten und fiihrt vor, wie er sich den Ubergang zustande
gekommen denkt. Nicht wird die innere Wahrnehmung als Erleb-
nis der Erlebniseinheit zugeordnet.

— Der Zusammenhang des ersten und dritten Begriffs wird nicht
betrachtet. Immerhin ist das intentionale Erlebnis ein Moment,
Inhalt, reeller Bestandteil der Erlebniskomplexion.

~ Husserl geht nicht auf den sich aufdringenden Zusammenhang
des zweiten und dritten Begriffs ein: Jede innere Wahrnehmung
ist ein intentionales Erlebnis.

— Husserl denkt in den zweiten Begriff das Ich hinein, wodurch das
Verhiltnis zu den beiden anderen Begriffen unklar wird.

1.3. Nichts Neues in der Beilage »Aufere und innere
Wahrnehmung. Physische und psychische Phdnomene«
(Husserliana XIX/2, S. 751-775)

Die Beilage bestitigt im Wesentlichen die Ergebnisse der V. Logi-
schen Untersuchung:

Im §1 stellt Husserl zwei Begriffspaare vor, namlich dufSere und
Selbstwahrnehmung® einerseits, andererseits sinnliche und innere
Wahrnehmung (751:5ff.). Wihrend der naive Mensch beide Paare
unterscheidet (752:4ff.), fallen sie fiir den Philosophen zusammen.
Selbstwahrnehmung ist innere Wahrnehmung, Wahrnehmung der
Seele oder des Geistes, Wahrnehmung der eigenen Betitigungen,
der cogitationes des Descartes. Locke hatte fiir diese innere Wahr-
nehmung den Ausdruck Reflexion eingefiihrt (752:16-26).

Die Unterscheidung beider Wahrnehmungsarten wird durch die
Unterscheidung der Objekte bestimmt (752:26f.). Auch die Entste-
hungsweise ist unterschiedlich. Aber Husserl bestimmt die Entste-
hungsweise beider Wahrnehmungsarten nicht parallel, sondern ver-

lich werden durch Bewusstsein im Sinne des inneren Gewahrwerdens, so dass dieses
eine ausgezeichnete Klasse von Erlebnissen antrifft, die charakterisiert sind als Bewusst-
sein von etwas.« (Bd. 17, S. 299; vgl. ebd. 5. 55)

* Den Begriff Selbstwahrnehmung: benutzt Husserl bereits in der V. Logischen Unter-
suchung 375:27.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3. »AuBere und innere Wahrnehmungq

schiebt die Perspektive: Wihrend die duflere Wahrnehmung aus der
Wirkung der physischen Objekte, vermittelt durch die Sinnesorgane,
erwichst, erwichst die innere (nicht aufgrund der psychischen Ob-
jekte, sondern) aufgrund der Reflexion, einer subjektiven Gegeben-
heitsweise. Husserl scheint also zwischen Reflexion und (innerer)
Wahrnehmung zu unterscheiden. Die Reflexion vermittelt zwischen
den cogitationes und der inneren Wahrnehmung; sie steht an dersel-
ben Stelle wie die Sinnesorgane bei der dufleren Wahrnehmung.
Wahrnehmung, innere wie duflere, ist das Resultat von Wirkungen
von Objekten, duleren wie inneren, auf die Sinnesorgane bzw. auf
die Reflexion.

Im §2 geht es zundchst um erkenntnistheoretische Interessen
(753:5), namlich um die Evidenz von Wahrnehmung. Wihrend die
dufsere Wahrnehmung triigerisch ist, ist die innere evident (753:7 f. -
754:22 — 755:2). Der inneren Wahrnehmung allein entspricht ihr
Objekt; es wohnt dem Akt inne; die innere Wahrnehmung ist Wahr-
nehmung (753:5-16), ihr Objekt existiert wahrhaft und ist wirklich
(754:27 ).

Zum Zweiten kommen psychologische Interessen in Betracht; es
geht um die Abgrenzung der Psychologie von anderen Wissenschaf-
ten durch deskriptiven Aufweis ihr eigentiimlicher Phidnomene
(753:17 f£.). Als ein deskriptives Merkmal der Klasse der psychischen
Phanomene arbeitet Husserl iiber das Zweifelsargument des Descar-
tes das Wirklichsein, die Evidenz und Unbezweifelbarkeit der Gegen-
stinde der inneren Wahrnehmung heraus (754:11-755:6). Die Ge-
genstinde der aufleren Wahrnehmung implizieren Sinnesqualititen
(755:7-29); die Gegenstinde der inneren Wahrnehmung, also die co-
gitationes des Descartes, sind mit dem Sinnlichen inkommensurabel,
sind von intentionaler Inexistenz* (755:30 — 756:7). Der Scheidung
der duferen von der inneren Wahrnehmung entspricht also auf der
Objektseite die Scheidung der Sinnesqualititen und der intentiona-
len Inexistenz. Die Scheidung ergibt sich allein aufgrund des Erleb-
nischarakters der Erlebnisse, nicht aufgrund transzendenter Setzun-
gen (755:4-6 — 756:14 f£.).

“ Der Ausdruck sintentionale Inexistenz zur Kennzeichnung der psychischen Phano-
mene, der Gegenstinde der inneren Wahrnehmung, scheint unpassend; Husserl hatte
doch gerade zuvor von der blol3 »intentionalen Existenz« der Gegenstinde der duleren
Wahrnehmung gesprochen (754:32), dagegen existieren die psychischen Phinomene
wirklich.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

41


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42

1. Unklarheiten bei der Bestimmung der drei Bewusstseinsbegriffe

§3. Husserl referiert die Lehre Brentanos vom inneren Bewusst-
sein (vgl. oben S. 25f.): Jedes Erlebnis ist Bewusstsein und zugleich
Inhalt eines Bewusstseins, einer inneren Wahrnehmung. Der Erleb-
nisstrom ist »zugleich ein kontinuierlicher Fluss innerer Wahrneh-
mungen«. Innere Wahrnehmung und psychisches Erlebnis sind »in
besonders inniger Weise eins«. Die innere Wahrnehmung ist also
»kein zweiter, selbstindiger Akt«. Jedes Erlebnis ist »primir« auf
ein Objekt gerichtet und »nebenbei« auf sich selbst. So vermeidet
Brentano (nach Husserl) den unendlichen Regress, der entsteht,
wenn das Bewusstsein in einem eigenstindigen Akt sich selbst er-
fasst, und dieses Bewusstsein selbst wieder in einem dritten Akt er-
fasst werden sollte. Auch soll so die Evidenz und Untriiglichkeit der
inneren Wahrnehmung begriindet werden (758:14-759:15).

Im Folgenden méchte Husserl Klarheit in diese Lehren Brenta-
nos bringen, an denen ihm manches richtig, manches aber auch irrig
erscheint (759:16-760:13).

Auch Cramer sieht, dass nach Brentano Bewusstsein und Refle-
xion des Bewusstseins, Bewusstsein und Selbstbewusstsein zusam-
menfallen (Cramer 1974, S. 576 ff.). Zugleich bezweifelt er, dass auf
diese Weise die Losung des Regresses moglich wire. Denn man ge-
riete im Unterschied zu dem bekannten extensiven in einen intensi-
ven Regress. Dieser besteht darin, dass die Reflexion nicht nur den
unterliegenden Akt wahrnihme, sondern den ganzen Akt einschlief3-
lich seiner selbst; in dieser Totalitdt wire aber ein Teilakt derjenige,
der sich selbst einschldsse, der sich wiederum selbst einschldsse, usw.
(Cramer, 1974, S. 581).

Im §4 nennt Husserl zunichst zwei Kriterien, nach denen Bren-
tano die duflere von der inneren Wahrnehmung unterscheidet: 1) Die
innere Wahrnehmung ist evident und untriiglich, die duf8ere nicht.
2) Die innere Wahrnehmung hat psychische, dufSere Wahrnehmung
physische Objekte zum Gegenstand. Husserl bezweifelt die Koinzi-
denz der beiden Einteilungen. Nicht alle psychischen Phinomene
werden evident wahrgenommen, wie das Beispiel des Ich, der (empi-
rischen) Ichwahrnehmung, und das Beispiel der leiblichen Lokalisa-
tion psychischer Erlebnisse zeigen (s.0. das Beispiel Zahnschmerz,
S, 25).

Nachdem Husserl im §5 mehrere Begriffe von Erscheinung un-
terschieden hat, setzt er im §6 seine Kritik an Brentano fort. Die
Gegensatzpaare innere-duflere, evidente-nicht-evidente Wahrneh-
mung (769:16--18) koinzidieren dann nicht, wenn man, wie Bren-

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,



https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3. »AuBere und innere Wahrnehmung

tano, die erlebten Empfindungsinhalte fiir Gegenstinde duflerer
Wahrnehmung nimmt. In einer Hauswahrnehmung z.B. sind die
prasentierenden Empfindungen erlebt, aber nicht wahrgenommen
(767:18-20). Auf die erlebten sinnlichen Inhalte kann man nachtrig-
lich* (Unterstreichungen GH) achten (767:24), man kann sie wahr-
nehmen (768:1), in einer neuen* Wahrnehmung (768:2f.); dann aber
nimmt man nicht mehr den dufleren Gegenstand wahr (768:1£.). Der
erlebte sinnliche (physische) Gehalt oder Inhalt der Wahrnehmung
ist unbezweifelbar — wenn ich auf ihn reflektiere, ihn anschaue, wahr-
nehme, innerlich wahrnehme, auf ihn achte (synonyme Ausdriicke
[768:10]).

Bei der adiquaten oder evidenten Wahrnehmung sind empfun-
dener Inhalt und wahrgenommener Gegenstand identisch, bei der
inaddquaten »treten Inhalt und Gegenstand auseinander« (769:28 ff.).
Bei der addquaten, inneren Wahrnehmung, der ihr Gegenstand im-
manent ist, ist alle Intention nach allen Momenten erfiillt (770:14 ff.;
vgl. 365:24f.). Das Objekt ist in der Wahrnehmung, (der Reflexion),
in ihr selbst zugleich und wirklich gegeben (770:21 ff.); der addquaten
Wahrnehmung wohnt das angeschaute Objekt der Wahrnehmung
wahr und wirklich ein. Evident ist nur die Wahrnehmung eigener®
Erlebnisse (770:24 ff.). Aber nicht alle Wahrnehmung eigener Erleb-
nisse ist evident (Zahnschmerz) (770f.). »Zu der addquaten Wahr-
nehmung gehért es aber, dass in ihr das Wahrgenommene, sowie es
wahrgenommen ist (...), erlebt sei.« (771:2-5).

Nach Husserls Auffassung im § 7 decken sich die Begriffe innere
und evidente (addquate) Wahrnehmung, wenn man unter innerer
Wahrnehmung die Wahrnehmung psychischer Phinomene versteht
und unter psychischen Phinomenen die Erlebnisse selbst oder die
realen Bestandstiicke unseres Bewusstseins (771:10-19).

Im §8 macht Husserl abschlieSend auf Aquivokationen bei der
Einteilung der Phinomene aufmerksam: Einerseits lassen sich die
Erlebnisse psychologisch in (intentionale) Akte und Nicht-Akte ein-
teilen, andererseits die phinomenalen Gegenstinde in psychische
und physische (773:11 f£.).

' Gerold Prauss: Zum Verhiltnis innerer und duflerer Anschauung bei Husserl. Ztschr.
fiir philosophische Forschung Bd. 31, 1977, S. 81 bezieht sich auf diese Stelle.

# Zu »neu« als Kennzeichnung der Reflexion gegeniiber der cogitatio vgl. Kapitel 3,
Anm. 4.

# Zur Problematik der Wahrnehmung eigener Erlebnisse (770:27) vgl. Marbach, 1974,
S. 19f.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A

hitps/dol.org/10.5771/9783485996652-16 - am 16.01.2026, 08:43:38,

43


https://doi.org/10.5771/9783495996652-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

