
209

5. Mit kritisch-offenem Rationalismus gegen 
die Heteronomie der Gemeinschaft 

Nassars Kritik der ideologischen Vernunft

Eine Gesellschaft im Sinne von Nassars ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ 
gründet in einer bestimmten Form der intra- und intersubjektiven Ratio
nalität, die den Fokus zahlreicher seiner Schriften bildet. Diese Denk-
voraussetzungen wollen wir uns nun genauer anschauen: Es geht im 
Folgenden um die epistemische Grundlage von Gesellschaftlichkeit, wie 
Nassar sie sich vorstellt. Sein Begriff einer bestimmten Form von Ratio-
nalität als Bedingung von Gesellschaftlichkeit im Sinne seines Liberalis-
mus lässt sich allerdings insofern nicht ohne Umwege untersuchen, als 
er diese Form über weite Strecken negativ, d. h. in Abgrenzung zu nicht-
vernünftigen Denkarten entwickelt. Erst allmählich deutet sich in seinen 
Schriften ein positives Verständnis von Rationalität an.

Die Denkart, gegen die Nassar mehrheitlich anschreibt, ist die ideolo-
gische. Unter Ideologie versteht er von der ›Gemeinschaft‹ (ǧamāʿa), d. h. 
ihren Glaubensprämissen und gesellschaftlichen Interessen bestimmtes 
Denken. Gegen dieses der Gemeinschaft verpflichtete Denken mobili-
siert er das freie Vernunftdenken bzw. einfach ›die Vernunft‹ (al-ʿaql) 
oder aber ›die Philosophie‹ (al-falsafa). Im Umfeld der Begriffe Philoso-
phie und Vernunft kristallisiert sich bei ihm die Vorstellung eines ›kri-
tisch-offenen Rationalismus‹ (ʿaqlāniyya naqdiyya munfatiḥa) heraus, ei-
ner Denkart, die sich nicht nur gemeinschaftlich-ideologischer Vorurteile 
zu erwehren vermag, sondern auch als epistemische Grundlage seiner 
Vorstellung liberal-gemeinsinniger Gesellschaftlichkeit zu verstehen ist.

Ideologie und Vernunft bzw. Philosophie sind in Nassars Gedankenge-
bäude aber nicht immer so klar voneinander zu trennen, wie es in vielen 
seiner Texte auf den ersten Blick den Anschein erwecken mag. Zwischen 
den drei Begriffen Ideologie, Vernunft und Philosophie gibt es bei ihm 
auch Überschneidungen. So spielt auch in seiner Vorstellung des Ideolo-
gischen – und nicht nur in der Philosophie – Vernunft eine Rolle, weshalb 
seines Erachtens auch Ideologie nicht nur ›falsches Bewusstsein‹ ist, son-
dern durchaus Wahres beinhaltet, d.h. durch die menschliche Vernunft 
generiertes Wissen. Philosophie wiederum soll sich gemäß Nassar im ara-
bischsprachigen Kontext insofern an den nationalistischen Ideologien der 
Levante der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts orientieren, als diese ein 
Gespür für philosophisch relevante Fragen gehabt hätten. Klare Schnitt-
punkte gibt es bei ihm auch zwischen den Begriffen Vernunft und Philo-
sophie. Denn mit ›Philosophie‹ meint er gemeinhin aufgeklärtes, d. h. vor-
urteilsfreies Vernunftdenken, weshalb Vernunft und Philosophie bei ihm 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

sehr nahe beieinanderliegen. Doch verwendet er ›Vernunft‹ (ʿaql) auch in 
der Bedeutung von ›Diskursform‹, also etwa als ›literarische‹ oder ›öko-
nomische Vernunft‹ bzw. ›Diskursform‹. Unterschiedliches thematisiert 
er auch unter dem Begriff ›Philosophie‹. Philosophisch zu denken bean-
sprucht er für sich selbst, d.h. in seiner Rolle als öffentlicher Intellektueller, 
der bestimmte Probleme aus betont philosophischer Perspektive erörtert. 
Philosophie ist bei ihm aber auch ein Merkmal demokratischer Alltags-
kultur: Sie ist etwas, das auch in die gesellschaftliche Breite geht und dort 
das Ideologische auch im Alltäglichen zurückdrängen kann.

Um einen Weg durch das Dickicht dieser begrifflichen Windungen 
hin zu den epistemischen Grundlagen von Nassars ›Liberalismus mit 
Gemeinsinn‹ zu finden, werden wir uns im Folgenden von Nassars ne-
gativer Abgrenzung von und seiner Auseinandersetzung mit Ideologie 
in Richtung seines positiven Vernunft- bzw. Philosophieverständnisses 
vorarbeiten. In einem ersten Schritt wird der Zusammenhang zwischen 
Nassars Kritik an einer ›konfessionalistischen Kultur‹ im Libanon und 
seiner Ideologiekritik erläutert: Es geht um die Entstehung des Ideo-
logieproblems bei ihm. Anschließend werden die unterschiedlich gela-
gerten Verquickungen zwischen Philosophie und Ideologie in Nassars 
Werk thematisiert. Nach der Erläuterung dieser Verquickungen steht 
ihre systematische Trennung auf epistemischer Ebene im Vordergrund: 
Zunächst wird Nassars Verständnis von Vernunft und Vernunftdenken 
im Sinne seines kritisch-offenen Rationalismus rekonstruiert, um sodann 
seiner Unterscheidung von freiem Vernunftdenken und Ideologie näher 
auf den Grund zu gehen. Der letzte Teil dieses Kapitels geht schließlich 
auf die Frage nach der Universalität der Wahrheit in Nassars kritisch-of-
fenem Rationalismus ein.

5.1 Von der Kritik der konfessionalistischen Kultur  
zur Ideologiekritik

Keinem anderen Problem hat sich Nassar in seinen Schriften öfter zuge-
wendet als der Frage nach dem Verhältnis zwischen Ideologie und Phi-
losophie. Zu Recht hat deshalb Anṭwān Saif festgestellt, dass die Be-
mühungen um ein von der Ideologie befreites philosophisches Denken 
das »auffälligste Kennzeichen der intellektuellen Identität (huwiyya fi-
kriyya)«1 Nassars sei. Nassar widmete dem Thema noch bis in die frü-
hen 1990er Jahre einzelne Aufsätze, und auch später kommt er in unter-
schiedlichen Kontexten immer wieder auf dieses Problem zu sprechen. 
Wir wollen zunächst der Genese des für ihn so wichtigen Ideologiepro-
blems auf den Grund gehen.

1	  	Saif, »al-Istiqlāl al-falsafī ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 51.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

VON DER KONFESSIONALISMUS- ZUR IDEOLOGIEKRITIK

5.1.1 Ideologiekritik als Sozialkritik

Der Begriff aidiyūlūǧiyā (und weitere, ähnliche Schreibweisen) – ein 
Lehnwort aus dem Französischen, wo der Terminus seinen Ursprung 
hat2 – führt im Arabischen gleich wie in den europäischen Sprachen 
jene kaum zu überblickende Bedeutungsvielfalt mit sich, die er seit dem 
18. Jahrhundert sowohl als politischer Kampfbegriff als auch in aka-
demischen Diskursen bei verschiedenen Theoretikern angehäuft hat.3 
Nassar, der diese Bedeutungsvielfalt selbst auch erkannt hat,4 bezieht 
sich in seinem Nachdenken über den Ideologiebegriff auf keine klas-
sischen Ideologie-Theorien. Nur einmal fällt bei ihm der Name Karl 
Mannheims, und zwar in Pensée. Dort bezeichnet er mit Verweis auf 
Mannheim Ibn Ḫaldūns Muqaddima als »idéologie vide de toute élé-
ment utopique«5 und meint damit offenbar, dass dessen Denken als 
»dernière étape dans la marche de la pensée à travers la civilisation 
arabo-musulmane«6 zwar das Bewusstsein einer ganzen, sich im Nie-
dergang befindlichen Epoche widerspiegele – Nassar spielt hier wohl 
auf Mannheims ›totalen‹ Ideologiebegriff an7 –, ohne aber eine Vision 
eines vorzüglichen künftigen Gemeinwesens zu beinhalten. In der zwei-
ten Auflage von Pensée (1997) blieb der Bezug auf Mannheim zwar 
bestehen, die Bezeichnung idéologie ersetzte Nassar dort allerdings 
durch théorie,8 um – nach eigenen Angaben – vor dem Hintergrund 
seiner nach der Erstveröffentlichung seiner Dissertation 1967 in meh-
reren Schriften dargelegten Überlegungen zum Ideologiebegriff dem 

2	  	Vgl. George Lichtheim, »Der Ideologiebegriff«, in: ders., Das Konzept der 
Ideologie, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973, 7–63: 8. Vgl. zur Geschichte des 
Ideologiebegriffs sowie seinen gegenwärtigen Verwendungsweisen: ibid.; 
Lieber, Ideologie; Michael Freeden, Ideology. A very short introduction, 
Oxford, New York: Oxord University Press 2003.

3	  	Vgl. ʿAbdallāh al-ʿArwī, Mafhūm al-aidiyūlūgiyā, ad-Dār al-Baiḍāʾ, Bairūt: 
al-Markaz aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī 82012, 9, auch 145–159. Laroui findet gar, 
dass die Unschärfe, die dem Begriff im europäischen Kontext bereits eigen 
ist, sich im arabischen Kontext noch verstärkt habe. Vgl. ibid., 160. Larouis 
Arabisierung von idéologie als adlūǧa (vgl. ibid., 9.) hat sich bisher nicht 
durchgesetzt.

4	  	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 48–49.
5	  	Nassar, Pensée, 254.
6	  	 Ibid., 251.
7	  	Vgl. Karl Mannheim, Ideologie und Utopie, Frankfurt/M.: Klostermann 

92015, 53–64.
8	  	Vgl. Nassar, Pensée (21997), 254. Bereits in der ersten Auflage der arabi-

schen, von Nassar selbst angefertigten Übersetzung von Pensée gibt er idéo-
logie mit naẓariyya, also ›Theorie‹, wieder. Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, al-Fikr al-wāqiʿī 
ʿinda Ibn Ḫaldūn. Tafsīr taḥlīlī wa-ǧadalī li-fikr Ibn Ḫaldūn fī bunyatihi wa-
maʿnāhu, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 1981, 337.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

Fehlschluss vorzubeugen, er habe seine eigenen Betrachtungen dazu 
an Mannheim angelehnt.9 

Der einzige eindeutige Bezug Nassars auf eine ›klassische‹ Ideologie-
theorie ist neben diesem Bezug auf Mannheim ein negativer: Indem er 
immer wieder betont, Ideologie sei nicht nur ›falsches Bewusstsein‹ (waʿī 
zāʾif), sondern beinhalte stets auch einen Anteil an Wahrheit, grenzt er 
sein eigenes Ideologieverständnis unmissverständlich vom marxistischen 
Ideologiebegriff ab.10 Anṭwān Saif ist deshalb gar der Ansicht, Nassars 
Philosophieren gegen das Ideologische sei mehrheitlich ein Anschreiben 
gegen den Marxismus.11

Trotz dieses Verzichts auf explizite theoretische Verknüpfungen mit ›klas-
sischen‹ Ideologietheorien schwingen verschiedenste Bedeutungsgehalte, 
die der Begriff über die Jahrhunderte angesammelt hat, in Nassars eige-
ner Verwendung von aidiyūlūǧiyā mit. Gerade Mannheim schimmert bei 
ihm durch, weil dieser ähnlich wie Nassar in Ideologien allgemein stand-
ortgebundenes Denken einzelner Gruppen, Klassen oder Schichten im ge-
samtgesellschaftlichen Gefüge zu erkennen glaubte, d. h. sie als »Partikular-
sichten«12 verstand.13 Im Unterschied zu Mannheim ist Nassar jedoch viel 
›demokratischer‹: Nicht nur eine akademisch gebildete Intelligenz ist bei 
ihm zum ideologiefreien Denken in der Lage,14 sondern alle Mitglieder eines 
politischen Gemeinwesens sollten als in ihrer Disposition vernunftbegabte 
Wesen dazu fähig sein – dies ist gar die zentrale Pointe von Nassars Aus-
einandersetzung mit Ideologie und Philosophie. Im Unterschied zu Mann-
heim und anderen, jüngeren Beiträgen zum Ideologiebegriff beschäftigt sich 
Nassar auch nicht in wissenssoziologischer Absicht mit dem Ideologiebe-
griff, obwohl er in seinen späteren Schriften gegen Ideologie als Denkart 
nicht mehr nur anschreibt, sondern sie vielmehr auch als zum politischen 
Leben und Denken moderner Demokratien zugehörig auffasst und analy-
siert, sie also auch als wissenssoziologisches Problem in Erwägung zieht.15

9	  	So Nassar in einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Arbeit 
am 01. September 2014 in Ǧal ad-Dīb (Libanon) geführt wurde.

10	 	So etwa in Naṣṣār, Istiqlāl, 52–53.
11	 	Vgl. Saif, »al-Istiqlāl al-falsafī ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 88. Vgl. zu Nassars Kri-

tik am marxistischen Ideologiebegriff besonders Nāṣīf Naṣṣār, »Fī t-Tanāzuʿ 
baina l-ʿaql wa-l-aidiyūlūǧiyya«, in: ders., Muṭāraḥāt li-l-ʿaql al-multazim. 
Fī baʿḍ muškilāt as-siyāsa wa-d-dīn wa-l-aydiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
1986, 91–109.

12	 	Lieber, Ideologie, 95.
13	 	Vgl. Mannheim, Ideologie und Utopie, 36. Vgl. prägnant zu Mannheim 

Lieber, Ideologie, 87–100; Freeden, Ideology, 12–19.
14	 	Vgl. Mannheim, Ideologie und Utopie, 134–143. Vgl. dazu Lieber, Ideolo-

gie, 95; Lichtheim, »Ideologiebegriff«, 51, 57–58.
15	 	So v. a. in Naṣṣār, Sulṭa, 185–230; Naṣṣār, Dīmūqrāṭiyya. Vgl. dazu auch Saif, 

»al-Istiqlāl al-falsafī ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 66.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

Es ließen sich weitere, ähnlich ›positive‹ Verbindungen zwischen Nas-
sars Ideologiebegriff und anderen Ideologietheorien knüpfen. Allerdings 
scheinen diese für das Verständnis von Nassars eigener Auseinanderset-
zung mit Ideologie wenig erkenntnisträchtig zu sein. Um nochmals den 
Gemeinsinn-Begriff und Kants drei Maximen des gemeinen Menschen-
verstandes aufzugreifen – v. a. die erste, die Maxime des vorurteilsfreien 
Denkens16 –, sei hier jedoch angemerkt, dass Nassars Anschreiben ge-
gen Ideologie stets etwas von dem »rationalistische[n] Pathos«17 hat, das 
auch jenen Aufklärern eigen war, die sich als erste mit dem Ideologiebe-
griff befasst hatten. Letztere glaubten, das Denken von den ›Idolen‹ oder 
›Vorurteilen‹ und den sie verfechtenden Autoritäten befreien zu müssen, 
um so jenem Vernunftdenken Platz verschaffen zu können, das auch Vo-
raussetzung öffentlich-tugendhaften Handelns im Sinne des republika-
nischen Staatswesens sei.18 Auch Nassar glaubt fest daran, dass ideolo-
giefreies, vernunftgeleitetes Denken und Diskutieren möglich ist, auch 
wenn das Vernunftpostulat der Aufklärung seiner Meinung nach bisher 
– nicht nur im nahöstlichen, sondern auch im westlichen Kontext – eher 
bescheidene Erfolge hat feiern können.19

Dass Nassar mehrheitlich ohne Bezug auf andere Ideologietheori-
en auskommt und sie für das Verständnis seiner eigenen Auseinander-
setzung mit Ideologie kaum fruchtbar zu sein scheinen, erstaunt nicht. 
Denn seine Auseinandersetzung mit Ideologie ist kein »intellektueller 
Luxus«,20 wie Muḥammad Sabīlā – seines Zeichens selbst Autor einer 
wichtigen arabischsprachigen Untersuchung zum Ideologiebegriff21 – 
es formulierte. Vielmehr sei sie den soziopolitischen Erfordernissen ei-
ner spezifischen historischen Realität geschuldet, in der ideologische 
Differenzen auch immer wieder in bewaffnete Auseinandersetzungen 
mündeten.22 Damit ist auch Nassars Beschäftigung mit Ideologie im-
mer auch Sozialkritik, welche spezifisch auf den libanesischen Kon-
text zugeschnitten und somit »von der politischen Rede nicht zu tren-
nen«23 ist.

16	 	Vgl. dazu oben 4.3.
17	 	Lichtheim, »Ideologiebegriff«, 17.
18	 	Vgl. dazu ibid., 7–17. Zudem Lieber, Ideologie, 17–18, 19–34; al-ʿArwī, 

Mafhūm al-aidiyūlūgiyā, 25–30.
19	 	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd«, in: ders., al-Idiyūlūǧiyya 

ʿalā l-miḥakk. Fuṣūl ǧadīda fī taḥlīl al-idiyūlūǧiyya wa-naqdihā, Bairūt: Dār 
aṭ-Ṭalīʿa 1994, 37–96: 37, 72–73; Naṣṣār, Sulṭa, 298–300; Naṣṣār, »Tanāzuʿ 
[in Muṭāraḥāt]«, 100.

20	 	Sabīlā, »Āliyāt al-ʿaql al-aidiyūlūǧī«, 93.
21	 	Muḥammad Sabīlā, al-Īdiyūlūǧiyya. Naḥwa naẓra takāmuliyya, Bairūt: al-

Markaz aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī 1992.
22	 	Vgl. Sabīlā, »Āliyāt al-ʿaql al-aidiyūlūǧī«, 93.
23	 	Lichtheim, »Ideologiebegriff«, 7.

VON DER KONFESSIONALISMUS- ZUR IDEOLOGIEKRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

Als Antwort auf solch spezifische kontextuelle Erfordernisse kommt 
Nassar aber nicht nur mehrheitlich ohne Bezüge auf gängige Ideologie-
theorien aus, sondern er entwickelt auch eine Sichtweise auf das Problem 
des ideologischen Denkens, die berechtigterweise eine gewisse Einmalig-
keit für sich beansprucht, auch wenn sie – vielleicht gerade weil sie auch 
eng mit politischen Diskursen verwoben ist – theoretisch oft nicht all-
zu ausdifferenziert daherkommt. Trotzdem werden seine Überlegungen 
zum Ideologiebegriff zu den wichtigsten im arabischsprachigen Kontext 
gezählt und mit jenen etwa von Karl Mannheim, Louis Althusser, Ray-
mond Boudon oder Joseph Gabel in eine Reihe gestellt, wie auch mit je-
nen Abdallah Larouis.24

Kontextuell ausschlaggebend dafür, dass Nassar bereits früh über 
Ideologie nachzudenken begann, waren zum einen die Reaktionen auf 
Naḥwa. Nassar macht in der 1977 erschienenen dritten Auflage von 
Naḥwa darauf aufmerksam, dass ihn die Kritik an dieser Aufsatzsamm-
lung dazu bewogen habe, sich mit Istiqlāl dem Thema Ideologie zuzu-
wenden.25 Somit ist seine Auseinandersetzung mit dem Ideologiebegriff 
nicht zuletzt als Antwort auf jene Autoren vorwiegend marxistischer 
Provenienz zu verstehen, die ihm vorhielten, selbst ideologisch verein-
nahmt und nicht aus der geltend gemachten neutralen philosophischen 
Perspektive über die libanesische ṭāʾifiyya (›Konfessionalismus‹) und die 
Möglichkeiten ihrer Überwindung nachgedacht zu haben; daher rührt 
wohl auch seine stete Abgrenzung vom marxistischen Ideologiebegriff. 
Nassars Auseinandersetzung mit Ideologie deshalb nur als Apologie sei-
ner Konfessionalismuskritik zu lesen, würde allerdings deutlich zu kurz 
greifen. Denn seine Beschäftigung mit dem Ideologieproblem steht auch 
klar in Kontinuität zu seiner Kritik an der ›konfessionalistischen Kul-
tur‹ in Naḥwa. Hier liegen jene Erfordernisse der historischen Realität, 
auf die Sabīla seinen Kollegen Nassar mit seiner Ideologiekritik reagie-
ren sieht.

5.1.2 Von der Konfessionalismus- zur Ideologiekritik und  
zur philosophischen Kultur

In Kapitel 3 haben wir gesehen, dass Nassar in Naḥwa gegen die Do-
minanz einer spezifischen, und zwar der konfessionellen Form von Ge-
meinschaft (ǧamāʿa) anschreibt, gegen jene Art der »Gemeinschaft des 
Geistes«26 also, welche seines Erachtens über die libanesische »gesell-

24	 	Sabīlā, »Āliyāt al-ʿaql al-aidiyūlūǧī«, 99–100. Vgl. zum Verhältnis von Nas-
sars Ideologieverständnis und jenem von Laroui auch Saif, »al-Istiqlāl al-fal-
safī ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 55–59, 66–68.

25	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 6.
26	 	Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 12.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

schaftliche Lebensordnung triumphier[t]«27 hat: Nassar sah die Kon-
fessionsgemeinschaften im Libanon als ›gierige Institutionen‹ im Sinne 
Lewis Cosers, da sie das Individuum in seiner Ganzheit beanspruchen 
und die Entstehung alternativer sozialer Bindungen und Institutionen, 
die zur Ökologie einer modernen und offenen Gesellschaft gehören, er-
schweren.28 Es hat sich dabei gezeigt, dass Nassar den libanesischen Kon-
fessionalismus sowohl als soziales als auch als ideelles oder epistemisches 
Problem thematisierte und kritisierte. Die Überwindung dieser spezifi-
schen Form der »Gemeinschaftsgesinnung«29 bedarf deshalb in Nassars 
Verständnis von ṭāʾifiyya nicht nur einer Entkonfessionalisierung der so-
ziopolitischen Ordnung, sondern auch einer Überwindung der ›konfes-
sionalistischen Kultur‹.

Dass Nassars Ideologiekritik in Kontinuität zu dieser Kritik an der 
ṭāʾifiyya steht und als deren Verallgemeinerung zu verstehen ist, lässt 
sich zunächst einmal daran erkennen, dass auch hier der Begriff der 
ǧamāʿa, der ›Gemeinschaft‹, als soziopolitische Kategorie, unter die er 
in Naḥwa auch die ṭāʾifa subsumierte, eine zentrale Rolle spielt. Ideolo-
gie ist bei ihm nämlich primär eine Denkart, welche sich nicht dem Fin-
den einer für alle Menschen verallgemeinerbaren Wahrheit verpflichtet 
sieht, sondern vielmehr die individuelle Vernunft im Rahmen der Inter-
essen einer bestimmten historischen ǧamāʿa instrumentalisiert, die Teil 
eines gesamtgesellschaftlichen Kontextes oder einer ›gesellschaftlichen 
Realität‹ (wāqiʿ muǧtamaʿī) ist. Unter dem Begriff der ǧamāʿa als sozi-
aler Ort, wo solche Ideologien entstehen, fasst er nun neben der Kon-
fessionsgemeinschaft (ṭāʾifa) auch die Nation (umma), die Klasse (ṭaba-
qa), die Gruppe oder Gruppierung (fiʾa), die Familie (ʿāʾila), die ›Rasse‹ 
(ʿirq), die Partei sowie auch einfach die ›Minderheit‹ (aqalliyya).30 Diese 
Formen von ǧamāʿa bringen etwa konfessionalistische (ṭāʾifī), nationa-
listische (qaumī), klassen- (ṭabaqī) und gruppenspezifische (fiʾawī) oder 
ethnische (iṯnī) Ideologien hervor.31 Aber auch eine ganze Gesellschaft 
(muǧtamaʿ šāmil), z. B. in der Form einer ›Nationalgesellschaft‹ (muǧta-
maʿ qaumī), oder eine Gruppe von Gesellschaften (maǧmūʿat muǧta-
maʿāt) kann gemäß Nassar zur ideologisch denkenden ǧamāʿa werden, 

27	 	Plessner, Grenzen der Gemeinschaft, 11.
28	 	Vgl. Coser, Gierige Institutionen, 11–27.
29	 	Plessner, Grenzen der Gemeinschaft, 33.
30	 	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »Maqāla fī n-naẓra al-aidiyūlūǧiyya ilā t-tārīḫ«, in: ders., 

al-Falsafa fī maʿrakat al-aidiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 21986 [1980], 
155–224: 166; Nāṣīf Naṣṣār, »Maqāla fī l-falsafa wa-s-siyāsa wa-l-aidi-
yūlūǧiyya«, in: ders., al-Falsafa fī maʿrakat al-aidiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-
Ṭalīʿa 21986 [1980], 225–280: 233, 250, 251; Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat 
al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 45, 75–76; Naṣṣār, Istiqlāl, 241.

31	 	Vgl. Naṣṣār, »Tanāzuʿ [in Muṭāraḥāt]«, 94.

VON DER KONFESSIONALISMUS- ZUR IDEOLOGIEKRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

um sich so ideologisch gegenüber anderen ǧamāʿāt zu vergewissern.32 
Im Rahmen all dieser Formen von Gemeinschaft kann die Ideologie die 
individuelle Vernunft, diese »endliche, erhellende Kraft (quwwa muḍīʾa 
mutanāhiyya)«,33 überlisten, wie Nassar in einer Umdeutung von He-
gels Diktum der ›List der Vernunft‹ (ḥīlat al-ʿaql) zur ›List der Ideolo-
gie‹ (ḥīlat al-aidiyūlūǧiyya) argumentiert.34

Als der Gemeinschaft verpflichtetes Denken hebt Nassars Ideologiebe-
griff wie sein Begriff von ṭāʾifiyya auf eine gemeinschaftlich-partikulare 
epistemische Hegemonie über das individuelle Denkvermögen ab. Die-
se Hegemonie hindert den einzelnen Menschen daran, losgelöst von den 
Erfordernissen seiner spezifischen gemeinschaftlichen Zugehörigkeit mit 
anderen in einen rationalen, gesamtgesellschaftlichen Diskurs zu treten. 
Ideologie ist bei Nassar im Wesentlichen gemeinschaftliche oder in der 
Gemeinschaft eingeschlossene individuelle Vernunft. Nassars Ideologie-
kritik steht folglich in Kontinuität zu dem, was er in Naḥwa noch als 
›konfessionalistische Kultur‹ bezeichnet hatte – ein Begriff, den er aber 
nur dort verwendet. Auch in seiner Ideologiekritik schiebt sich die He-
teronomie des gemeinschaftlich bestimmten Vorurteils zwischen das in-
trasubjektive Vernunftvermögen und die Intersubjektivität freier Indivi-
duen in der Gesellschaft als Ganzes. 

Ursprünglich sitzt diese epistemische ›Gier‹ des Ideologischen aber einer 
viel tiefgreifenderen, ontologischen Missdeutung der sozialen Natur des 
Menschen auf. Konstitutiv für die ideologische Denkart sei nämlich, wie 
Nassar erklärt, die »Reduktion der menschlichen Existenz (al-wuǧūd al-in-
sānī) auf die gemeinschaftliche Existenz (al-wuǧūd al-ǧamāʿī) und der Blick 
auf [das individuelle Sein] aus der Perspektive der besonderen Interessen 
eines besonderen gemeinschaftlichen Seins«.35 Es sei aber, so Nassar wei-
ter, schlechthin falsch, Gemeinschaftlichkeit als einziges autoritatives, die 
menschliche Lebenswelt konstituierendes Prinzip zu betrachten – als »aus-
schließlich menschenwürdige Form des Zusammenlebens«,36 wie Plessner 

32	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī n-Naẓrat al-aidiyūlūǧiyya ilā t-tārīḫ [in Maʿraka]«, 166; 
Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 76; Nāṣīf Naṣṣār, 
»Muqaddima li-dirāsat aṣ-ṣirāʿ al-ʿaqāʾidī fī Lubnān«, in: ders., al-Falsafa fī 
maʿrakat al-aidiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 21986 [1980], 63–133: 100.

33	 	Naṣṣār, »Tanāzuʿ [in Muṭāraḥāt]«, 100.
34	 	Vgl. ibid., 92–101. Ähnlich in Naṣṣār, Maʿraka, 10.
35	 	Nāṣīf Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-falsafa wa-ḍarūratihā«, in: ʿAbdaliIlāh Balqa-

zīz (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Min al-istiqlāl al-falsafī ilā falsafat al-ḥuḍūr, Bairūt: 
Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2014, 13–48: 38. Es sei hier beson-
ders für den nicht arabischkundigen Leser hervorgehoben, dass sich in die-
sem Zitat ›gemeinschaftlich‹ (ǧamāʿī) begrifflich von ›sozial‹ (iǧtimāʿī) im Sin-
ne der ›sozialen Natur des Menschen‹, die Nassar seinem Liberalismus mit 
Gemeinsinn zugrunde legt, unterscheidet.

36	 	Plessner, Grenzen der Gemeinschaft, 41.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

es formuliert hatte. Zwar sei die Gemeinschaft Teil des sozialen Lebens. 
Der Mensch sei aber auch Individuum und Teil der Menschheit insgesamt, 
wie Nassar betont.37 Auch die Annahme, dass Gemeinschaften analog zu 
Individuen ein Bewusstsein, ein Gedächtnis, eine Persönlichkeit oder eine 
Identität hätten, weist er deshalb dezidiert zurück.38

Ähnlich wie in Naḥwa ließe sich dabei auch in Nassars Auseinander-
setzung mit Ideologie ǧamāʿa grundsätzlich sowohl mit ›Gruppe‹ bzw. 
›Gruppierung‹ als auch mit ›Gemeinschaft‹ übersetzen. ›Gruppe‹ oder 
›Gruppierung‹ wäre etwa dort wohl eher angebracht, wo Nassar davon 
spricht, dass eine ǧamāʿa sich einer Ideologie annimmt oder sie erschafft, 
um innerhalb der Gesellschaft ihr Handeln zu rechtfertigen, also dort, 
wo der Begriff auf eine Anzahl von Menschen referiert, bevor sie ein Ide-
engeflecht gesellschaftlich im Sinne ihrer gemeinsamen Interessen funk-
tionalisieren und damit zu einer ideologisierten Gemeinschaft werden. 
Da Nassar jedoch mehrheitlich von bereits ideologisierten ǧamāʿāt (pl. 
von ǧamāʿa) spricht und mit dem Ideologiebegriff allgemein die innige 
Verbindung zwischen dieser soziopolitischen Kategorie und einer ihr ei-
genen kollektivistischen Denkpraxis problematisiert, trifft auch hier die 
Wiedergabe von ǧamāʿa im Deutschen mit ›Gemeinschaft‹ den Sinnge-
halt dieses Begriffs akkurater. Denn gerade der Begriff der Gemeinschaft 
hebt – zumindest in seiner Plessner’schen, Tönnies-kritischen Ausdeu-
tung – auf eine das Individuelle und Heterogene als Eigenheit von Gesell-
schaftlichkeit verhindernde Form des menschlichen Zusammenseins ab.

Auch Ideologie schafft also Gemeinschaft im Sinne eines »Zusammen-
hang[s] des mentalen Lebens«,39 eine »Gemeinschaft des Geistes«,40 die 
sich den Erfordernissen eines individuellen, aufgeklärt-kritischen Ver-
nunftdenkens verschließt und damit die Entstehung von Gesellschaft-
lichkeit verunmöglicht. Nur werden diese Gemeinschaften nicht unbe-
dingt »in bezug auf heiliggehaltene Stätten oder verehrte Gottheiten 
regelmäßig verknüpft«,41 sondern allgemeiner in Bezug auf den Glau-
ben entweder an eine absolut gesetzte metaphysische oder eine soziopo-
litische Wahrheit konstituiert – dazu gleich mehr. Während der Begriff 
der ›konfessionalistischen Kultur‹ also noch auf eine spezifisch konfes-
sionsgemeinschaftliche Heteronomie des individuellen Denkvermögens 
verwies, zielt Nassars Ideologiekritik allgemeiner auf die Fremdbestim-
mung der individuellen Vernunft durch gemeinschaftlich bestimm-
tes Denken, schließt das Konfessionalistische aber mit ein, ja stellt das 

37	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-falsafa«, 38. Ähnlich auch in Naṣṣār, »al-ʿAql 
wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 82.

38	 	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 264–265; Naṣṣār, Maʿnā, 126–132, besonders 128.
39	 	Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 12.
40	 	 Ibid.
41	 	 Ibid.

VON DER KONFESSIONALISMUS- ZUR IDEOLOGIEKRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

Konfessionalistische und das Ideologische Rücken an Rücken: Nassar 
rückt, wie wir gleich sehen werden, das Religiöse in seiner konfessio-
nellen Ausprägung an das Ideologische heran, ohne aber Religion selbst 
mit Ideologie gleichsetzen zu wollen. Gleichzeitig sieht er aber auch das 
Ideologische vom Religiösen beeinflusst, wiederum ohne Ideologien mit 
Religion gleichsetzen zu wollen. Zwischen Konfessionalismus und Ideo-
logie entsteht damit eine Schnittmenge, die sich in der partikularen Ge-
meinschaft als Teil einer Gesellschaft sublimiert. Dort, d. h. in der und 
durch die Gemeinschaft, sind sowohl das religiöse als auch das ideolo-
gische Dogma Ideologie.

Am augenfälligsten ist dieses Ineinanderfließen von Nassars Kritik 
an der ›konfessionalistischen Kultur‹ einerseits und seiner Ideologiekri-
tik andererseits in Maʿraka, und dort v. a. in dem Aufsatz mit dem Titel 
»Prolegomenon zur Untersuchung des Dogmenkampfes im Libanon«,42 
den er ursprünglich Anfang 1977, also im Zuge der äußerst blutigen An-
fangsphase des libanesischen Bürgerkriegs, verfasst hat.43 Gegenstand 
der Abhandlung ist eine Erörterung der unterschiedlichen Denkströmun-
gen, die sich im libanesischen Bürgerkrieg gegenüberstanden, also des-
sen Deutung als ›Dogmenkonflikt‹ bzw. ›dogmatischen Konflikt‹ (ṣirāʿ 
ʿaqāʾidī), wie der Titel bereits erahnen lässt. Die Konfliktträchtigkeit ide-
eller Differenzen hebt Nassar aber nicht nur mit Bezug auf diesen Kon-
text, sondern ganz allgemein immer wieder hervor: Ideologisches Den-
ken ist bei ihm immer auch auf Verteidigung und Angriff angelegtes 
›Kampfdenken‹ (fikr naḍālī),44 das Freund und Feind bestimmt,45 ein 
Denken, das einer ›Logik der Propaganda‹ (manṭiq ad-daʿwa) gehorcht, 
die auch vor der Rechtfertigung von Gewalt und Unterdrückung nicht 
zurückschreckt.46 Ideologische Wertekonflikte deutet er auch als ›Krieg 
der Werte‹ (ḥarb al-qiam) oder als »den ideologischen Krieg schlecht-
hin«.47 Ob das ideologische oder das Vernunftdenken eine Gesellschaft 

42	 	Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«.
43	 	Der Artikel ist mit »Januar – Februar 1977« datiert, vgl. ibid., 133. Vgl. 

zum Verhältnis von Ideologie und Konfessionalismus im Libanon auch Nas-
sif Nassar, »Entre l’éclatement et la fusion«, in: Esprit 77 und 78/5 und 6 
(1983), 86–90.

44	 	Vgl. Naṣṣār, »Fī l-Falsafa wa-s-siyāsa wa-l-aidiyūlūǧiyya [in Maʿraka]«, 256; 
Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 42, 49.

45	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 77.
46	 	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 244.
47	 	»al-ḥarb al-aidiyūlūǧiyya bi-mtiyāz«, Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd 

[in Miḥakk]«, 53. An anderer Stelle spricht Nassar in diesem Zusammen-
hang auch von einem »Krieg zwischen den [axiologischen] Transzenden-
zen«. Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »at-Taʿālī wa-taġyīr al-ʿālam«, in: ders., Muṭāraḥāt 
li-l-ʿaql al-multazim. Fī baʿḍ muškilāt as-siyāsa wa-d-dīn wa-l-aydiyūlūǧiyya, 
Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 1986, 111–132: 126. Vgl. dazu auch Naṣṣār, Ḏāt, 242.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

bestimmt, ist bei ihm deshalb wesentlich für ihr Schicksal. Den Wider-
streit zwischen Vernunft und Ideologie will er betontermaßen nicht nur 
als einen theoretischen verstanden wissen.48

Nassar glaubt zwar nicht, wie er im erwähnten Aufsatz festhält, dass 
der Libanonkrieg ausschließlich als Dogmenkonflikt zu deuten sei, und 
bekräftigt seine bereits in Naḥwa geäußerte Ansicht, dass Gesellschaf-
ten sowohl aus einer kulturellen als auch aus einer politischen und ei-
ner ökonomischen Dimension (buʿd) bestünden.49 Trotzdem sieht er sich 
durch die jüngsten Kriegshandlungen gegenüber jenen bestätigt, »die den 
Einfluss geringschätzen, den die Gedanken (afkār) auf den sozialen Wan-
del (taġyīr iǧtimāʿī) haben«,50 und meint damit wohl auch seine marxis-
tischen Kritiker. Die Wichtigkeit der ›Gedanken‹ sieht er besonders im 
libanesischen gesellschaftlichen Gefüge gegeben: Keine andere Gesell-
schaft dieser Erde sei so stark von Dogmenkämpfen zerrissen wie die li-
banesische.51 Ähnlich wie in Naḥwa, wo er die ṭaʾifa als die libanesische 
Gesellschaft bestimmende primäre Form von Gemeinschaft hervorhebt, 
verweist er deshalb nun allgemeiner auf die ›dogmatische Gemeinschaft‹ 
(ǧamāʿa ʿaqāʾidiyya) als Merkmal, das diese libanesische ›gesellschaftliche 
Realität‹ (wāqiʿ muǧtamaʿī) bestimme.52 Unter ›Kampf‹ (ṣirāʿ) versteht er 
dabei einen ›tiefgreifenden Konflikt‹ (taʿārud ǧiḏrī), der einen ›Kompro-
miss‹ (ḥall wasaṭ) verunmögliche, weil die verschiedenen Dogmen den 
›kompletten Sieg‹ (ġalba tāma) anstrebten.53 

Den Begriff der ʿaqīda (›Dogma‹), der im Zentrum seiner Konfliktana-
lyse steht, definiert Nassar als »Gedankensystem (niẓām fikrī), das auf 
dem Glauben (īmān) an eine bestimmte, grundlegende Wahrheit (ḥaqī-
qa asāsiyya muʿayyina) beruht«.54 Dabei unterscheidet er zwischen zwei 
verschiedenen Formen von ʿaqīda, die sich jeweils auf unterschiedliche 
Arten von Wahrheit berufen, an die geglaubt wird und die jenen ›Dog-
menkonflikt‹ speisen, der Nassar zufolge für die Gewalt im Libanon 
verantwortlich ist: Das religiöse Dogma einerseits zeichne sich dadurch 
aus, dass seine Wahrheit metaphysischer (ḥaqīqa mā-wirāʾiyya) Natur sei 
und damit von außerhalb dieser Welt stamme, während das ideologische 
Dogma andererseits eine soziale (ḥaqīqa iǧtimāʿiyya) Wahrheit als abso-
lut setze, die vom Menschen selbst erdacht sei und die entweder auf die 
reale Gegenwart oder eine utopische Zukunft verweise.55 Unter letzterer 
Art von Wahrheit versteht er etwa den Glauben an den absoluten Wert 

48	 	Vgl. Naṣṣār, »Tanāzuʿ [in Muṭāraḥāt]«, 93–94.
49	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 87.
50	 	 Ibid., 65.
51	 	Vgl. ibid.
52	 	Vgl. ibid., 65, 123.
53	 	Vgl. ibid., 78–84.
54	 	 Ibid., 70.
55	 	Vgl. ibid., 70–71. Vgl. auch Naṣṣār, Istiqlāl, 244–245.

VON DER KONFESSIONALISMUS- ZUR IDEOLOGIEKRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

der individuellen Freiheit, an die Mission einer Nation oder an eine klas-
senlose Gesellschaft. Als Gedankensysteme beruhten Dogmen allerdings 
nicht nur auf dem Glauben, sondern nähmen auch die Vernunft zur Hil-
fe, wobei unterschiedliche Dogmen ihr aber unterschiedlich viel Raum 
zugestehen würden. Grundsätzlich sei die Vernunft in der ʿaqīda jedoch 
immer dem Glauben an die absolut gesetzte Wahrheit nachgeordnet.56

Im Sinne dieser Trennung zwischen zwei verschiedenen Formen des 
Dogmas behauptet Nassar auch immer wieder eine grundsätzliche Dif-
ferenz zwischen Ideologie und Religion.57 Nicht jede ʿaqīda ist folglich 
auch eine Ideologie, aber jede Ideologie eine ʿaqīda, da sie auf dem Glau-
ben beruht. Religion und religiöse, d. h. metaphysische Dogmen sind 
denn seines Erachtens im Rahmen eines persönlichen Glaubensbekennt-
nisses, welches das Verhältnis zwischen Individuum und dem Absoluten 
regelt, auch unproblematisch.58 Religion sei folglich – entgegen der mar-
xistischen Sichtweise derselben –, wie Nassar immer wieder bekräftigt, 
weder auf Ideologie zu reduzieren noch als solche zu bekämpfen.59 Selbst 
einem ideologischen Dogma müsse per se noch nicht entgegengetreten 
werden, weil es als solches erst ein individuelles, ›spezifisches Postulat‹ 
(daʿwa ḫāṣṣa) sei und noch keine Ideologie im eigentlichen Sinne.60 In 
ihrer sozialen Verinnerlichung durch eine partikulare Gemeinschaft im 
gesamtgesellschaftlichen Kontext verschwimmt für Nassar jedoch die 
Trennung zwischen metaphysischem und ideologischem Dogma: Hier 
werden beide zu Ideologie und sind beide gleichermaßen für die tota-
le Ideologisierung der libanesischen Gesellschaft verantwortlich. Wohl 
aus diesem Grund verwendet Nassar ʿaqīda und aidiyūlūǧiyā auch im-
mer wieder synonym.61

In der sozialen Verinnerlichung durch eine Gemeinschaft in einem 
gesamtgesellschaftlichen Kontext, einer Art der Verinnerlichung, die 
Nassar immer wieder als zentrales Merkmal von Ideologie hervorhebt, 

56	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 70–71. Ähnlich in Naṣṣār, »al-ʿAql 
wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 42.

57	 	Vgl. dazu auch Nassar, »Entre l’éclatement et la fusion«, 89.
58	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 72.
59	 	Vgl. zu Nassars Kritik des marxistischen Religionsbegriffs auch Nāṣīf Naṣṣār, 

»aš-Šafāfiyya wa-l-ʿaqlāniyya wa-t-taḥarrur al-insānī«, in: ders., Muṭāraḥāt 
li-l-ʿaql al-multazim. Fī baʿḍ muškilāt as-siyāsa wa-d-dīn wa-l-aydiyūlūǧiyya, 
Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 1986, 159–193: 170–176. Balqazīz nimmt Nassar diese 
Zurückhaltung bei der Ideologiekritik nicht ganz ab. Vgl. Balqazīz, al-ʿArab 
wa-l-ḥadāṯa, II, 114–115.

60	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 71.
61	 	Vgl. etwa ibid., 122, wo er ʿaqīda gleich wie Ideologie als der Gemeinschaft 

verpflichtetes Denken definiert. Aber auch an anderen Stellen des genannten 
Aufsatzes verwendet er die Begriffe anscheinend als gleichbedeutend. Ähn-
lich auch in Naṣṣār, Istiqlāl, 93; Naṣṣār, »Tanāzuʿ [in Muṭāraḥāt]«, 109.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

werden Dogmen zu Ideologien, egal ob sie auf dem Glauben an eine me-
taphysische oder eine soziale Wahrheit beruhen. Nassar hebt denn auch 
hervor, dass, wenn er von ideologischen Kämpfen spreche, er eigentlich 
Gemeinschaften meine, die miteinander in Konflikt stünden; Ideologien 
seien Waffen historischer Gemeinschaften innerhalb eines gesamtgesell-
schaftlichen Kontextes. Nicht Gedanken selbst, sondern Menschen, die 
sich ihrer annähmen, würden folglich miteinander im Konflikt stehen.62 
»Der Drehpunkt (marǧaʿ miḥwarī) [der Ideologie] ist die bestehende his-
torische Gemeinschaft, oder genauer: die Aktivität (fāʿiliyya) einer beste-
henden historischen Gemeinschaft.«63

Einer besonders großen Ideologisierungsgefahr sieht Nassar Religio
nen und einzelne ihrer Lehren (maḏāhib) dort ausgesetzt, wo multi-
religiöse Gesellschaften wie der Libanon politisch nach konfessionel-
len Maßstäben geordnet werden: Hier seien die einzelnen ṭawāʾif auch 
ideologische Gemeinschaften, obwohl sich viele aus einem religiösen 
Dogma abgeleitete Ideologien selbst nicht als solche verstünden.64 So 
spricht Nassar denn auch z. B. von einer sunnitischen oder einer ma-
ronitischen Ideologie oder einfach von ›konfessionalistischen Ideologi-
en‹ (adiyūlūǧiyyāt ṭāʾifiyya) ganz allgemein, die im Libanon mit ande-
ren, etwa libanesisch-nationalistischen oder sozialistischen Ideologien 
in Konflikt stünden.65

Nassar glaubt im Libanon aber nicht nur in den ṭawāʾif ideologiege-
wordene Religionen zu erkennen, sondern erachtet umgekehrt auch die 
ideologischen Dogmen, die keinen Bezug zum Transzendenten herstellen 
und ein rein soziales oder gar antireligiöses Programm verfolgen, als von 
einer seines Erachtens dem nahöstlichen Kontext eigentümlichen Reli-
giosität gekennzeichnet. Die Vertreter von solchen säkularen ideologi-
schen Dogmen sieht er nämlich von einem derartigen Eifer beseelt, dass 
sie ihre Wahrheitsansprüche mit ähnlicher Vehemenz durchzusetzen und 
zu verteidigen gewillt seien wie die Verfechter religiöser Glaubenssätze. 
Diese resolut beanspruchte Absolutheit führt er auf eine in der kulturel-
len Tradition (turāṯ) der Gesellschaft tief verwurzelte religiöse Bigotte-
rie zurück, die nicht nur in den konfessionalistischen, sondern auch den 

62	 	Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 74–76.
63	 	 Ibid., 75.
64	 	Vgl. ibid., 71–73. Vgl. dazu auch Balqazīz, al-ʿArab wa-l-ḥadāṯa, II, 108–

109. Vgl. zum Verhältnis von Religion und Ideologie auch Naṣṣār, »al-ʿAql 
wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 42; Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-falsafa«, 
41.

65	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 100, 102. Vgl. dazu auch Naṣṣār, 
»Sulṭat ad-daula«, 176, sowie Nāṣīf Naṣṣār, »al-Aydiyūlūǧiyya wa-taʿlīm 
al-falsafa. Taḥlīl naqdī li-manhaǧ al-falsafa fī t-taʿlīm aṯ-ṯānawī fī Lubnān«, 
in: ders., Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa. Matā yaṣīr al-fard fī d-duwal al-ʿarabiyya, 
mawāṭinan?, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22005, 143–174: 151 et passim.

VON DER KONFESSIONALISMUS- ZUR IDEOLOGIEKRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

säkularen Ideologien das kritische Denken ihrer Verfechter lähme. Zu 
einem gewissen Grad an Kritik sollten Ideologien im engeren Sinne laut 
Nassar eigentlich jedoch fähig sein, weil sie der Vernunft grundsätzlich 
mehr Spielraum zusprächen als die religiös-konfessionalistischen, ja teil-
weise gerade aus einem religionskritischen und damit das Vernunftden-
ken bestärkenden Impetus entstanden seien.66 Nassar spielt damit auf die 
marxistischen und sozialistischen Ideologien an,67 wohl aber auch auf 
die anderen nicht- oder antireligiösen, die sich am gewaltsamen ›Dog-
menkampf‹ im Libanon beteiligen. 

In diesem Sinne nimmt Nassars Ideologiekritik nicht nur die Kritik 
an der ›konfessionalistischen Kultur‹ als epistemisches Problem wieder 
auf, sondern er versteht diese Kultur auch als eine Art intellektuellen 
Nährboden, auf dem eine ›ideologische Kultur‹ und damit ein Kampf 
verschiedener Dogmen, seien sie nun religiöser oder eher sozialer Pro-
venienz, überhaupt erst gedeihen kann. In Hinblick auf diese mit beina-
he religiöser Efferveszenz vertretenen ebenso absoluten ideologischen 
Wahrheitsansprüche erachtet Nassar die Behauptung, dass Ideologien 
die neuen Religionen seien, als zumindest für den libanesischen Kontext 
nicht unberechtigt.68

Diese absoluten Wahrheitsansprüche jeglicher Arten von Ideologien pro-
blematisiert Nassar aber nicht nur in Bezug auf seine eigene, also die li-
banesische Gesellschaft, wo sie zum vertikalen Auseinanderbrechen des 
sozialen Gefüges entlang der einzelnen Gemeinschaften und ihrer Dog-
men geführt hat. Es gibt noch ein zweites, eng mit diesem libanesischen 
Erfordernis der historischen Realität verbundenes Anliegen, auf das Nas-
sar mit seiner Ideologiekritik reagiert. Sie ist nämlich zugleich auch To-
talitarismuskritik.

Die ›konfessionalistische Kultur‹ als Nährboden für absolute Wahr-
heitsansprüche sowie als etwas das individuelle kritische Denkvermögen 
im Gemeinschaftlichen Einschließendes wird auch dort zum Problem, 
wo der dogmatischen Pluralität, wie sie etwa im Libanon gegenwär-
tig ist, durch ein totalitäres Regime ein staatlich sanktionierter Glau-
be an die eine richtige Lehre über Existenz und Pflicht entgegengesetzt 
wird. Auch totalitäre Regimes entstehen gemäß Nassar dort, wo eine in 
diesem Fall alleinig regierende ǧamāʿa ein Dogma mit einem absoluten 
Wahrheitsanspruch vertritt. Ein solches ›totalitäres Dogma‹ (ʿaqīda kul-
liyya), nach dem die ›gierige‹, regierende Gemeinschaft ohne Rücksicht 

66	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 71–73. Etwas positiver, weil nach 
einer neuen nationalen Einheit suchend, ist er diesen Ideologien gegenüber 
eingestellt in Nassar, »Entre l’éclatement et la fusion«, 89.

67	 	So etwa in Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-falsafa«, 41.
68	 	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 71–72. 

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

auf alternativ-individuelle Denk- und Sichtweisen die gesamte Gesell-
schaft durchzukonjugieren und jedes Individuum in den Staat zu inte-
grieren versuche, erachtet Nassar als die wichtigste Stütze totalitärer 
Herrschaft überhaupt.69

Auch in seiner Totalitarismuskritik verwendet Nassar den Begriff der 
ʿaqīda, um darunter sowohl religiöse als auch ideologische Wahrheits-
ansprüche im engeren Sinne zu subsumieren, die in einem totalitären 
System zu Herrschaftszwecken zur Geltung gebracht werden und eine 
freie politische Öffentlichkeit verunmöglichen.70 In ihrer Art, wie sie die 
Gesellschaft entlang dieses Dogmas zu vereinnahmen versuchen, unter-
scheiden sich dogmatisch unterschiedlich abgestützte Regimes jedoch 
nicht:

Jedes totalitäre System schränkt die öffentliche Existenz der Individu-
en der Gesellschaft (afrād al-muǧtamaʿ), über die es seine Hegemonie 
ausbreitet, auf eine geheiligte gemeinschaftliche Existenz (wuǧūd ǧamāʿī 
muqaddas) ein, um so die Individuen, die sich ihm in den Weg stellen, 
leichter aus dem Weg räumen zu können.71 

In diesem Fall zerteilt die ›konfessionalistische Kultur‹ die Gesellschaft 
nicht wie im Libanon vertikal, sondern sie aggregiert Pluralität und Ge-
gensätze des politischen Gemeinwesens unter dem Schirm der einen gül-
tigen, von einer einzigen ǧamāʿa vorgegebenen Wahrheit von oben herab 
und versucht so dem freien, individuellen Vernunftdenken, das dem ab-
soluten Wahrheitsanspruch des totalitären Dogmas zur Gefahr werden 
könnte, Einhalt zu gebieten.

Gegen die absoluten Wahrheitsansprüche der Gemeinschaften, ob sie 
nun die Gesellschaft vertikal zerteilen oder totalitär einen, bringt Nassar 
den Begriff der Philosophie ins Spiel. Die Aufgabe der Philosophie sieht 
er in Konflikten der absoluten ideologischen Wahrheitsansprüche darin 
gegeben, »den Menschen zum Vernunfturteil zurückzuführen und dazu, 
die Vernunft zum Wohle des Menschen zu verwenden«.72 Damit hat Phi-
losophie innerhalb des konfliktgeladenen Kontextes, in dem Nassar zum 
Vernunftdenken aufruft, eine friedensstiftende Funktion.73

Zwar sieht Nassar auch den philosophischen Diskurs nicht frei von Kon-
flikten. Im Unterschied zu den auf Feindseligkeit und Kompromisslosigkeit 

69	 	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »Ishām fī naqd an-niẓām al-kullī«, in: ders., at-Tafkīr wa-
l-hiǧra. Min at-turāṯ ilā n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
22004 [1997], 121–150: 131.

70	 	Vgl. ibid., 132–133.
71	 	»ḥattā yashal ʿalaihi ʿamaliyyat maḥw al-afrād amāmahu«, ibid., 131–132.
72	 	Naṣṣār, »at-Taʿālī [in Muṭāraḥāt]«, 127.
73	 	Auch bezüglich dieser friedensstiftenden Funktion der Vernunft lässt sich eine 

Parallele zwischen Nassars philosophischem Projekt und jenem Kants zie-
hen. Vgl. dazu Hans Michael Baumgartner, »Die friedensstiftende Funktion 

VON DER KONFESSIONALISMUS- ZUR IDEOLOGIEKRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

ausgerichteten Kämpfen zwischen religiösen und ideologischen Wahr-
heitsansprüchen seien die Konflikte der Philosophie jedoch nicht auf 
die totale Vernichtung des Gegners ausgerichtet. Nassar führt dies auf 
zwei Ursachen zurück: Zum einen ist der Prozess der Wahrheitssuche in 
der Philosophie generell immer offen (maftūḥ), weshalb philosophischen 
Diskursen das anmaßende Vokabular ideologischer Absolutheits- und 
Ausschließlichkeitsansprüche grundsätzlich fremd ist. Dies hat zum an-
deren laut Nassar wesentlich damit zu tun, dass das einzige Kampfmit-
tel der Philosophie die Kritik (naqd) ist. Nur mit den Mitteln der Kritik 
bewaffnet, muss sich die Philosophie auf den friedlichen Austausch von 
Argumenten beschränken, um anderen Wahrheitsansprüchen entgegen-
treten zu können, und von den gewaltsamen Versuchen absehen, ihre ei-
gene Sicht der Dinge durchzusetzen.74 Den Dogmen tritt sie trotzdem 
mutig entgegen, indem sie ihnen die Relativität ihrer Wahrheitsansprü-
che aufzeigt, d. h. ihnen in Erinnerung ruft, dass sie nur im Namen einer 
partikularen Gemeinschaft sprechen. Im Unterschied dazu spricht die 
Philosophie stets im Namen der Menschheit insgesamt und vom »Prin-
zip der individuellen, vernünftigen Freiheit«75 her. Damit setze sie sich 
auch gegen jegliche Form des Totalitarismus und Despotismus zur Wehr, 
ohne aber der Illusion zu verfallen, dass eine völlig zwangslose Gesell-
schaft möglich sei, wie Nassar wohl wiederum mit bestimmten, d. h. an-
archistischen marxistischen Positionen im Hinterkopf argumentiert.76

Gegen die ›konfessionalistische Kultur‹, von der er auch die ideologi-
schen Diskurse im Libanon sowie allgemein die totalitären Dogmen der 
Region infiziert sieht, hält Nassar denn später auch eine ›philosophische 
Kultur‹ (ṯaqāfa falsafiyya) der Vernunft hoch.77 Sie soll durch den Philoso-
phieunterricht besonders auf Sekundarstufe gefördert werden – wir wer-
den uns diesen Aspekt von Nassars philosophischem Projekt in Kapitel 7 
noch genauer anschauen. Die ›wissenschaftliche Kultur‹ (ṯaqāfa ʿilmiyya), 
der Nassar in Naḥwa noch das Wort redete, verschwindet hingegen gleich 
wie die ›wissenschaftlich-säkulare Gesellschaft‹ aus seinem Vokabular.

der Vernunft. Eine Skizze«, in: Gerhard Schönrich, Yasushi Kato (Hg.), Kant 
in der Diskussion der Moderne, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996, 52–63.

74	 	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »at-Tawāṣul al-falsafī wa-l-maǧāl at-tadāwulī«, in: ders., 
al-Išārāt wa-l-masālik. Min īwān Ibn Rušd ilā riḥāb al-ʿalmāniyya, Bairūt: 
Dār aṭ-Ṭalīʿa 2011, 113–151: 147.

75	 	Naṣṣār, »at-Taʿālī [in Muṭāraḥāt]«, 129.
76	 	Vgl. ibid.
77	 	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »at-Tarbiya baina l-falsafa wa-l-aydiyūlūǧiyya«, in: 

ders., Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa. Matā yaṣīr al-fard fī d-duwal al-ʿarabiyya, 
mawāṭinan?, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22005, 107–140: 139–140; Naṣṣār, Maʿnā, 
131–132.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

5.2 Philosophie versus Ideologie oder  
Philosophie qua Ideologie? 

Zu den Verquickungen zweier Denkarten bei Nassar

Die bisherigen Ausführungen dürften den Eindruck erweckt haben, dass 
Nassar zwei Denkarten einander polar gegenüberstellt: Hier die Philoso-
phie, die ganz auf das Vermögen der freien, individuellen Vernunft setzt, 
dort die Ideologie, welche die Vernunft dem Glauben an absolut gesetz-
te Wahrheiten und den Interessen der Gemeinschaft funktional zu- und 
damit unterordnet; hier das philosophische Vernunftdenken, dem Nas-
sar zwecks der Entstehung von wahrer Gesellschaftlichkeit zum Durch-
bruch verhelfen will, dort das ideologische Gemeinschaftsdenken, gegen 
das sich ersteres durchsetzen soll.

Tatsächlich unterscheidet Nassar die beiden auf epistemischer Ebe-
ne systematisch scharf voneinander und betrachtet sie als zwei Argu-
mentationsweisen, die der Vernunft je unterschiedlich viele Freiheiten 
zugestehen. Allerdings sind Nassars Philosophie und das Ideologische 
wesentlich stärker ineinander verwoben, als es diese systematisch kla-
re Abgrenzung im Bereich des Epistemischen vermuten lässt. Denn auf 
methodischer, historischer und psychologischer Ebene gibt es zwischen 
ihnen in seinem philosophischen Gesamtprojekt einige Überlappungen.

Diese Schnittpunkte zwischen Philosophie und Ideologie in Nassars 
Denken aufzuzeigen ist an dieser Stelle notwendig, bevor in den darauf-
folgenden Teilkapiteln ihre systematisch klare Unterscheidung im Be-
reich des Epistemischen weiter untersucht wird. Es werden zuerst die 
methodischen und historischen Verknüpfungen untersucht, die sich bei 
Nassar zwischen Philosophie und Ideologie ergeben. Danach wird Nas-
sars eigene Nähe zu einer bestimmten ideologischen Strömung im Liba-
non thematisiert. Schließlich ist noch auf die Frage einzugehen, inwiefern 
Nassars Rede von einer ›Unabhängigkeit‹ oder ›Autonomie‹ der arabi-
schen Philosophie nationalistische Untertöne hat.

5.2.1 Nassars methodische und historische Anleihen bei der Ideologie

Nassar kritisiert Ideologie zwar mehrheitlich als eine vom gemeinschaft-
lichen Kollektiv bestimmte Form des Denkens, die es durch ein aufge-
klärtes, individuelles Vernunftdenken zu überwinden gelte. Doch ver-
ankert er selbst sein philosophisches Projekt explizit im Ideologischen, 
indem er in der Anknüpfung daran einen möglichen Ausgangspunkt ei-
ner Wiederbelebung der Philosophie im arabischsprachigen Kontext zu 
erkennen glaubt und auch sonst der Philosophie Funktionen zuweist, die 
als ideologisch gedeutet werden können und von seinen Kritikern auch 
als ideologisch gedeutet worden sind. Das Verhältnis zwischen Ideologie 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

und Philosophie ist folglich bei Nassar ambivalenter und spannungsge-
ladener, als es auf den ersten Blick erscheinen mag.

Die angesprochene explizite Verankerung des Philosophischen im 
Ideologischen unternimmt Nassar deshalb, weil er im ideologischen 
Denken (fikr aidiyūlūǧī) besonders der arabischen und syrischen natio-
nalistischen Bewegungen seit der arabischen Renaissance (Nahḍa) jene 
»Seinsgebundenheit des Denkens«78 wiederzuerkennen glaubt, die er in 
Pensée bereits Ibn Ḫaldūn hoch angerechnet hatte (und ähnlich in den 
Recherches auch Gabriel Marcel). Bereits dort hat Nassar die Orientie-
rung an realitätsnahen Themen als Bedingung dafür genannt, dass die 
Philosophie in der arabischsprachigen Welt der Gegenwart wieder an so-
ziopolitischer Bedeutung gewinne und zur ›Kreativität‹ respektive ›Inno-
vation‹ (ibdāʿ) zurückfinden könne.

Unter den nationalistischen Ideologen findet Nassar Denker, die der 
Gegenwart um einiges näher sind als etwa ein Ibn Ḫaldūn, die jedoch 
der soziopolitischen Realität ebenfalls eine große Bedeutung für ihre in-
tellektuellen Projekte zugesprochen haben. Bei der ideologischen, reali-
tätsbezogenen Art der Problemfindung und -formulierung soll Nassar 
zufolge die Philosophie denn auch Anleihen machen: In der auf einen 
ganz spezifischen Bereich bezogenen Art der Problemerkennung spricht 
er der Ideologie explizit eine Vorbildfunktion für die arabischsprachige 
Philosophie zu. Die Ideologen haben mit ihrer Zuwendung zur soziopo-
litischen Realität irrelevante von relevanten Fragen zu unterscheiden ver-
mocht. Unmissverständlich macht Nassar deshalb geltend, dass es »im 
Lichte der Erfahrung des ideologischen Denkens, welches das theoreti-
sche Bewusstsein der nationalistischen Bewegungen formt«,79 einen ei-
genständigen arabischen philosophischen Diskurs zu begründen gelte.80

Aus dieser Art der Vorbildfunktion ergibt sich nun zunächst eine me-
thodische Verknüpfung von Nassars Philosophie mit dem Ideologischen. 
Diese methodische Verknüpfung fließt aber auch insofern in den Bereich 
des Historischen über, als Nassar der Philosophie besonders im nahöstli-
chen Kontext eine weltverändernde zivilisatorische Funktion zuschreibt.

Ausdrücklich als Methodenschrift will Nassar denn auch sein Isti-
qlāl, in dem er sich am ausführlichsten mit dem Zusammenhang von 
Philosophie und Ideologie auseinandergesetzt hat, verstanden wissen.81 
Das Buch endet deshalb mit einem sehr programmatischen Kapitel, in 
dem Nassar fünf methodische Bedingungen darlegt, wie autonomes 

78	 	Mannheim, Ideologie und Utopie, 73.
79	 	Naṣṣār, Istiqlāl, 13.
80	 	Vgl. ibid., 13–15.
81	 	So in einem persönlichen Gespräch, das mit Nassar im Rahmen dieser Stu-

die am 30. Juli 2013 in Ǧal ad-Dīb (Libanon) geführt wurde. Mit »manhaǧī 
faqaṭ« bezeichnete er dabei den Zweck dieser Schrift. Vgl. ähnlich ibid., 14. 
Vgl. zudem Naṣṣār, »Ḥaula ›Ṭarīq al-istiqlāl al-falsafī‹«, 285–286.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

Philosophieren im arabischsprachigen Kontext möglich sein soll.82 Das 
Wort ṭarīq im Haupttitel von Istiqlāl ist deshalb wohl auch am akku-
ratesten mit ›Methode‹ und nicht etwa mit ›Weg‹ o. Ä. zu übersetzen.

Die jeweiligen Methoden der Ideologie einerseits und der Philosophie 
andererseits in der Beantwortung bestimmter Fragen unterscheiden sich 
zwar voneinander, da gemäß Nassar die Ideologie nur das Wohl einer be-
stimmten historischen Gemeinschaft im Auge habe, die Philosophie hin-
gegen den Menschen als solchen und die Menschheit insgesamt betrach-
te. Das methodische Moment, an das Nassar zufolge die Philosophie im 
ideologischen Denken aber anschließen kann und soll, ist die Art und 
Weise, wie dieses auf einen bestimmen Bereich bezogen Fragen formu-
liert. Das ideologische Denken zeichne sich nämlich dadurch aus, dass 
es sich »in konkreter und direkter Weise«83 dessen annehme, was Nas-
sar als ›lebendige Gesellschaftsgeschichte‹ (tārīḫ muǧtamaʿī ḥayy), ›his-
torisch-gesellschaftliche Realität‹ (wāqiʿ muǧtamaʿī tārīḫī),84 als den ›Be-
reich der historischen Existenz‹ (maǧāl al-wuǧūd at-tārīḫī)85 oder auch 
nur als »die gesellschaftshistorischen Probleme (al-muškilāt al-muǧta-
maʿiyya at-tārīḫiyya), welche die arabischen Völker durchleben«,86 be-
zeichnet. Bei diesen Problemen soll denn Nassars Ansicht nach auch 
die Philosophie in der arabischen Welt wieder ansetzen, sich also me-
thodisch an jenen Fragen orientieren, deren Relevanz seines Erachtens 
Ideologen, v. a. die nationalistischen, in der Moderne richtig zu erken-
nen begonnen haben.

Gemäß Nassars Argumentation befreit sich die Philosophie mit der 
Zuwendung zur lebendigen Realität nach dem Vorbild der Ideologie 
von den Fragestellungen, die ihr von der Geschichte der Philosophie 
aufgedrängt werden und somit aus fremden, d. h. für das Denken der 
arabischen Gegenwart irrelevanten Kontexten stammen: von den Fra-
gen des arabisch-islamischen Mittelalters, so etwa im Denken Yūsuf 
Karams, oder jenen einer hegemonialen europäischen Moderne, so 
etwa im Denken Zakī Naǧīb Maḥmūds. Entgegen Karam und Maḥmūd 
hätten die nationalistischen ideologischen Denker erkannt, dass in der 
arabischen Welt der Gegenwart ein Nachdenken über Probleme wie 
Freiheit, Despotismus, Gleichheit, Gerechtigkeit und Fortschritt dring-
licher sei als eine Wiederbelebung des Thomismus (wie im Falle Ka-
rams) oder eine Übernahme europäischer philosophischer Strömungen 
wie des Neopositivismus (so im Falle Maḥmūds). Nur indem sich die 

82	 	Naṣṣār, Istiqlāl, 256–263. Die fünf Punkte sind oben am Ende von 1.4 auf-
gelistet.

83	 	 Ibid., 235.
84	 	 Ibid., 33.
85	 	 Ibid., 266.
86	 	 Ibid., 37.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE ODER PHILOSOPHIE QUA IDEOLOGIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

Philosophie wie die nationalistischen ideologischen Strömungen wie-
der für die lebendige Geschichte zu interessieren beginne, könne sie 
auch wieder eine aktive Rolle in arabischen soziopolitischen Diskur-
sen übernehmen.87

Als beispielgebend für die arabischsprachige Philosophie der Gegen-
wart wertet Nassar neben dieser Form des kontextrelevanten ideologi-
schen Fragens auch die ›moralischen und intellektuellen Eigenschaften‹ 
(ṣiffāt aḫlāqiyya wa-fikriyya) wie ›Aufrichtigkeit‹ (ṣidq), ›Hingabe‹ (iḫlāṣ) 
sowie die ›konstante Bemühung‹ (iǧtihād), das Theoretische (naẓar) mit 
dem Praktischen (ʿamal) zu verbinden: Diese Eigenschaften halten seines 
Erachtens die ideologischen Denker bei ihrer Auseinandersetzung mit 
den realitätsbezogenen Problemen hoch, und ebendiese Eigenschaften 
zeichnen auch die ›führenden Köpfe philosophischen Denkens‹ (zuʿamāʾ 
al-fikr al-falsafī) aus.88

Die letztgenannte ›moralische‹ Eigenschaft, die Nassar den ideologischen 
Denkern zugutehält, nämlich das Streben nach einer Verknüpfung von 
Theorie und Praxis, macht deutlich, dass seine methodische Verankerung 
des Philosophischen im Ideologischen nur deshalb funktioniert, weil er ihr 
nicht nur ein bestimmtes Ideologie-, sondern auch ein bestimmtes Philo-
sophieverständnis zugrunde legt: Bei Nassar hat philosophische Theorie 
auch Praxis zu sein; die Philosophie ist ›engagierte Vernunft‹ (ʿaql multa-
zim), wie es im Titel einer seiner Aufsatzsammlungen heißt.89 Aufgabe die-
ser engagierten Vernunft ist es, die Welt zu verändern (taġyīr al-ʿālam), wo-
mit der Philosophie eine klare historische Funktion zugeschrieben wird.90 
Gerade in dieser historischen Funktionalisierung ist die Philosophie jedoch 
auch besonders anfällig dafür, selbst unter Ideologieverdacht zu geraten.

87	 	Vgl. ibid., 17–46.
88	 	Vgl. ibid., 46. Vgl. zur Aufrichtigkeit auch Naṣṣār, Ḏāt, 359–364.
89	 	Naṣṣār, Muṭāraḥāt.
90	 	Naṣṣār, »at-Taʿālī [in Muṭāraḥāt]«, 112–113. Mūsā Wahbah (1941–2017), 

einer der Übersetzer von Kants Kritik der reinen Vernunft ins Arabische, 
hat eine allgemeine Praxisversessenheit der arabischen Gegenwartsphilo-
sophie kritisiert. In mehreren Artikeln sprach er davon, dass die arabische 
Gegenwartsphilosophie, indem sie praktische Ziele – etwa das Ziel der 
Renaissance – in den Vordergrund stelle, ein philosophisches baʿṭ betreibe. 
Baʿṭ bedeutet in etwa ›Schlachten‹, aber auch das – wortwörtliche – kopflo-
se Herumirren etwa eines geköpften Huhns kurz nach dem Schlachten. Mit 
dem philosophischen baʿṭ meint Wahbah eine Zweckentfremdung der Phi-
losophie dadurch, dass sie an praktische Anliegen gebunden wird, was sie 
abtötet, d. h. von ihrer freien theoretischen oder metaphysischen Kontem-
plation abhält bzw. sie unkontrolliert und unspezifisch durchgehen lässt. 
Vgl. Mūsā Wahbah, »al-Baʿṭ al-falsafī bi-l-ʿarabī«, in: al-Āḫar 1 (2011), 
116–123. Vgl. zum Begriff des philosophischen baʿṭ bei Wahba auch Ǧamāl 
Naʿīm, »Mūsā Wahba (1941–...). Mītāfīzīqī fī l-qarn al-ḥādī wa-l-ʿišrīn«, 

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

Dass die Welt verändert werden muss, steht für Nassar außer Fra-
ge, denn er sieht sie von einer Krise (azma) ergriffen, aus der es philo-
sophisch einen Ausweg zu finden gelte.91 Das Praxiswerden der philo-
sophischen Theorie führt dabei über die Kritik, denn: ›Kritik der Welt‹ 
(naqd al-ʿālam) sei deren theoretische Veränderung (taġyīr naẓarī). Ihre 
faktische Veränderung werde aber erst dann geschehen, wenn durch 
Handlungen, die in enger Absprache mit dem Theoretischen stünden, 
bestehende Praktiken zerstört und durch neue ersetzt würden.92 Beson-
ders in den Gesellschaften des islamischen Orients spricht Nassar der 
Philosophie das Potenzial zu, nachhaltig die Welt zu verändern. Vor-
nehmlich hier hat deshalb seiner Ansicht nach Philosophie als Praxis 
auf den Gang der Geschichte zu wirken. So soll die Philosophie nahöst
liche Gesellschaften, die Nassar in einer totalen zivilisatorischen, d. h. 
sowohl kulturellen als auch politischen und wirtschaftlichen Krise be-
griffen sieht,93 auf den Weg des Fortschritts und der Moderne brin-
gen, d. h. sie in die von ihm postulierte ›zweite arabische Renaissance‹ 
(nahḍa ʿarabiyya ṯāniya) führen. In diesem historisch-zivilisatorischen 
Projekt einer zweiten arabischen Renaissance spricht er der Philoso-
phie die Diskurshoheit zu, d. h. er bestimmt sie darin zu einer Art hand-
lungsleitender Wissenschaft. Diese Leitwissenschaft steht mit den lite-
rarischen, religiösen, wissenschaftlichen und ideologischen Denkarten 
zwar in einem steten Dialog und die Philosophie soll sich über diese 
auch verbreiten, wie er ausführt. Trotzdem habe sie bei der Beantwor-
tung der sich im gegenwärtigen gesellschaftshistorischen Kontext auf-
drängenden Fragen gegenüber diesen Denkarten stets das letzte Wort, 
wie Nassar festhält.94

Gerade gegen das Ideologische, welches das seit dem Sechstagekrieg 
1967 anhaltende ›Zeitalter der Niederlage‹ (marḥalat al-hazīma)95 be-
stimme und »den Bürgern eine uniforme Sichtweise (ruʾya wāḥida) der 
Identität, der Wahrheit, des Staates und der Geschichte«96 aufgezwun-
gen habe, gilt es seines Erachtens jedoch auch entschieden philosophisch 
anzudenken und zu argumentieren.97 Im ›Zeitalter der Revolution‹ 

in: Mušīr Bāsīl ʿAun (Hg.), al-Fikr al-falsafī al-muʿāṣir fī Lubnān, Bairūt: 
Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2017, 411–434: 415–416.

91	 	Vgl. Naṣṣār, »at-Taʿālī [in Muṭāraḥāt]«, 112–113.
92	 	Vgl. ibid., 113.
93	 	Vgl. Naṣṣār, »al-Falsafa wa-n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya [in Tafkīr]«, 312.
94	 	Vgl. ibid., 326.
95	 	 In einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Studie am 26. Au-

gust 2014 in Nābaih (Libanon) geführt wurde, äußerte Nassar die Überzeu-
gung, dass die politische und intellektuelle Landschaft der arabischen Welt 
nach wie vor von dieser Niederlage 1967 geprägt sei.

96	 	Naṣṣār, »al-Falsafa wa-n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya [in Tafkīr]«, 328.
97	 	Vgl. ibid., 326–329.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE ODER PHILOSOPHIE QUA IDEOLOGIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

(marḥalat al-ṯaura), das Nassar mit der Gründung Israels 1948 begin-
nen und 1967 enden lässt, habe der ›hyperbolische ideologische Dis-
kurs‹ (ḫiṭāb īdiyūlūǧī mutaḍaḫḫim) in der arabischen Welt überhandge-
nommen. Die Philosophie dagegen, die vor 1948 in der ›ersten‹ Nahḍa 
vielversprechende Anfänge genommen habe, habe sich in eine Selbstge-
nügsamkeit zurückgezogen, was dazu führte, dass sie sich in der Weit-
läufigkeit der Philosophiegeschichte verlor und die Revolution erfolglos 
blieb. Dieses Scheitern der Revolution betrachtet Nassar aber auch als 
Chance für einen Neuanfang, um wieder auf den Weg der Philosophie 
zurückzufinden.98

Auch sieht er in der Revolution das Medium, das einer zweiten Nahḍa 
historisch zum Durchbruch verhelfen soll. So versteht er die zweite 
Nahḍa zwar einerseits als ›radikalen Bruch‹ (taġyīr rādīkālī) mit dem 
Zeitalter der Niederlage und der Revolutionen, die dazu führten, be-
greift sie aber gleichzeitig auch als Fortsetzung der ersten Renaissance 
im ›Geiste der Revolution‹ (rūḥ aṯ-ṯaura).99 Das Praxiswerden der phi-
losophischen Theorie beschränkt sich bei Nassar folglich nicht auf die 
Kritik als theoretische Veränderung der Welt, sondern hat auch ein sehr 
konkretes soziopolitisches, d. h. praktisch-revolutionäres Veränderungs-
anliegen.

5.2.2 Nassar unter Ideologieverdacht

Obwohl Nassar seine zweite Nahḍa als philosophisches Projekt bewirbt 
und es in klarer Opposition zum Ideologischen in Stellung bring und gar 
explizit beteuert, damit weder einer altherkömmlichen noch einer neuen 
Ideologie das Wort reden zu wollen,100 zieht allein der Begriff der zwei-
ten Nahḍa bereits unweigerlich den Ideologieverdacht auf sich. Riḍwān 
Ziyāda etwa hat – auch mit Verweis auf Nassar101 – darauf verwiesen, 
dass die in arabischen Diskursen ubiquitäre Rede von einer wie auch im-
mer gearteten arabischen Neorenaissance insofern ideologisch sei, als sie 
von einer direkten Auseinandersetzung mit den Problemen der Realität 
ablenke und deshalb ›falsches Bewusstsein‹ sei. Denn die Verwendung 
des Nahḍa-Begriffs bei unterschiedlichen Denkern jüngerer Zeit habe 
entweder das Ziel, eine vergangene, idealisierte Epoche wiederzubele-
ben – in diesem Fall spricht Ziyāda auch von der ›Mentalität der Nach-
ahmung‹ (ḏihniyyat at-taqlīd), die den Diskurs bestimme102 – oder aber, 
ein Zeitalter des Aufbruchs in eine utopische Zukunft zu projizieren; in 

98	 	Vgl. ibid., 326.
99	 	Vgl. ibid., 322.
100	Vgl. ibid., 329.
101	Vgl. Ziyāda, Aidiyūlūǧiyā an-nahḍa, 14.
102	Vgl. ibid., 157.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

beiden Fällen gerate die Realität der Gegenwart in Vergessenheit.103 Da-
bei sei der Blick auf die als Nahḍa bezeichnete Epoche jeweils äußerst 
selektiv und partiell: Nur jene Aspekte würden betrachtet, welche dabei 
helfen, die eigenen ideologischen Überzeugungen zu transportieren.104 

Auch Muḥammad al-Miṣbāḥī macht darauf aufmerksam, dass der 
Nahḍa-Begriff, trotz der theoretischen Stützen, mit denen Nassar ihn 
versehe, letzten Endes ein ideologischer Begriff sei, welcher der politi-
schen Mobilisierung diene, aber als philosophisches Konzept nichts tau-
ge.105 Miṣbāḥī befremdet zudem der Umstand, dass Nassar just die Re-
volution als historisches Medium einer zweiten Nahḍa postuliert, also 
genau jene Form der soziopolitischen Veränderung anpreist, die, wie 
Nassar selber erkannte, zum Scheitern der ersten Nahḍa und in das Zeit-
alter totalitärer Ideologien geführt habe.106 Ziyāda seinerseits sieht es 
gerade als einendes Merkmal der Verzweiflung von Nahḍa-Ideologien 
unterschiedlichster Provenienz, dass den langen theoretischen Elaborati-
onen zu einer neuen arabischen Renaissance als einzig wirklich praxisbe-
zogener Reformvorschlag meist nur der Aufruf zur Revolution folge.107

Neben dem Nahḍa-Begriff selbst handelte sich aber auch jene Philo-
sophie den Ideologievorwurf ein, die Nassar für die zweite Renaissance 
als federführend bestimmt. Mit ›Philosophie‹ meint er in diesem Zusam-
menhang nämlich gemeinhin ›Rationalismus‹. Diesen Rationalismus ver-
trat er anderen Philosophieverständnissen sowie etwa dem Literarischen 
oder dem Religiösen gegenüber selbst stets mit dogmatisch anmutender 
Verve, obwohl er auch immer wieder vor der ›Anbetung der Vernunft‹ 
(ʿibāda li-l-ʿaql) warnt.108 So bleibt Nassar nicht von dem Vorwurf ver-
schont, eine »idéologie rationnelle« zu verfechten, einem Vorwurf, wie 
ihn etwa Bensalem Himmich erhoben hat.109

Auf allgemeinerer Ebene als Himmich hat Ziyāda diesen Vorwurf for-
muliert: Er glaubt, im Vernunftbegriff, der von unterschiedlichen Seiten 
in arabischen Neorenaissance-Diskursen propagiert werde, allgemein 

103	Vgl. ibid., 7–13.
104	Vgl. ibid., 158.
105	Vgl. al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 113–114. Auch Saif hat auf den ideologischen 

Gehalt des Nahḍa-Begriffs bei Nassar aufmerksam gemacht: Saif, »al-Istiqlāl 
al-falsafī ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 70. Vgl. zur zweiten Nahḍa bei Nassar zudem 
jüngst Laḥḥūd, »an-Nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«.

106	Vgl. al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 106–107.
107	Vgl. Ziyāda, Aidiyūlūǧiyā an-nahḍa, 43.
108	So etwa in Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 40.
109	So auf einer Konferenz als Replik auf Nassars Beitrag. Vgl. Ali Benmakh-

louf (Hg.), La raison et la question des limites / al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd, 
Casablanca: Editions Le Fennec 1997, 182. Ähnlich auch Hatem, »Chro-
nique de la recherche philosophique au Liban II : de la mystique à la rai-
son«, 113.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE ODER PHILOSOPHIE QUA IDEOLOGIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

eine Vernunft zu erkennen, die stets von einer Ideologie eingerahmt und 
damit bloß deren Vehikel sei. Ziyāda  spricht deshalb auch von einem 
›hinterlistigen Diskurs‹ (ḫiṭāb murāwiġ), in dem die Vernunft nicht als 
Mittel der objektiven Wahrheitsfindung angepriesen, sondern mit politi-
schem Kalkül vorgeschoben werde und folglich eine ›Ideologie der Ver-
nunft‹ (aidiyūlūǧiyā al-ʿaql) sei.110

Den Eindruck, ideologisch zu sein, hinterlässt Nassars Rationalismus 
auch dort, wo sich sein Eintreten für eine rationalistische Philosophie 
mit einem Wissenschaftsglauben vermengt, der bereits in Naḥwa deut-
lich hervortrat, und wo er Philosophie und Wissenschaft Seite an Seite 
in einem gemeinsamen Kampf für eine zweite Nahḍa und gegen Hege-
monie (haimana) und Bevormundung (wiṣāya) wähnt.111 

Den Ideologievorwurf handelt sich Nassar in diesem Zusammen-
hang nicht nur deshalb ein, weil sein rationalistisches Pathos in sei-
nem Wissenschaftsglauben besonders deutlich hervortritt, sondern 
auch, weil er in seinem Aufsatz über den Muqtaṭaf-Gründer Yaʿqūb 
Ṣarrūf in Maʿraka dessen ›wissenschaftsideologische‹ Bemühungen als 
engagiertes Eintreten für die Verbreitung naturwissenschaftlicher Er-
kenntnisse in der Gesellschaft lobt. ›Wissenschaftsideologie‹, die ge-
mäß Nassar aus einer Sichtweise der Wissenschaft als kulturell-sozia-
ler Wert (qiyma ṯaqāfiyya iǧtimāʿiyya) hervorgeht, weshalb sie zu den 
›kulturellen Ideologien‹ (aidiyūlūǧiyyāt ṯaqāfiyya) zu zählen sei, zeich-
ne sich durch eine systematische Förderung von Produktion und An-
wendung wissenschaftlicher Erkenntnisse in der Gesellschaft aus, so-
wie dadurch, dass sie soziale und individuelle Hindernisse wegräume, 
die der Wissenschaft im Weg stünden.112 ›Wissenschaftsideologie‹ ist in 
diesen Ausführungen Nassars zu Ṣarrūf eindeutig ein positiv konno-
tierter Begriff – sie ist eine Art ›gute‹ Ideologie. Vor dem Hintergrund 
dieser Ausführungen zur Wissenschaftsideologie bei Ṣarrūf kann Nas-
sars eigenes Eintreten für wissenschaftliches und rationales Denken im 
Zeichen einer zweiten Nahḍa ebenfalls als ›(wissenschafts-)ideologisch‹ 
verstanden werden.

Dass Nassars Eintreten für philosophisches Vernunftdenken im Rah-
men eines zivilisatorischen Projekts, d. h. seiner zweiten Nahḍa, insofern 

110	Ziyāda, Aidiyūlūǧiyā an-nahḍa, 180.
111	Vgl. Naṣṣār, »al-Falsafa wa-n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya [in Tafkīr]«, 

329–330. In Maʿraka subsumiert er das philosophische und das wissen-
schaftliche gemeinsam unter das ›theoretische Bewusstsein‹ (waʿī naẓarī), 
das der ›List der Ideologie‹ (ḥīlat al-īdiyūlūǧiyya) ausgesetzt sei. Vgl. Naṣṣār, 
Maʿraka, 10. 

112	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »Maqāla fī aidiyūlūǧiyyat al-ʿilm«, in: ders., al-Falsafa fī 
maʿrakat al-aydiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 21986 [1980], 15–62: 18. 
Vgl. zur Wissenschaftsideologie und ihren Proponenten in der Levante auch 
Naṣṣār, »Min al-ʿUbūdiyya«, 76–78.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

ideologische Züge hat, als er der Philosophie eine historische Mission zu-
schreibt und sie damit explizit in den praktischen Kampf um bestimm-
te Werte einspannt, ist auch ihm selbst nicht entgangen. So argumen-
tiert er bereits in Istiqlāl, dass im gegenwärtigen Zustand, in dem die 
Menschheit noch keine soziale Einheit bilde, das engagierte philosophi-
sche Denken gar unweigerlich im Spannungsverhältnis zwischen dem 
Tendenziösen als Teil des Ideologischen und dem Engagement für den 
Menschen als Teil der Philosophie gefangen sei. Trotzdem gilt es seines 
Erachtens klar zu unterscheiden zwischen der ›parteilichen Methode‹ 
(an-nahǧ al-inḥiyāzī) der Ideologie, die sich nur für die eigene Gemein-
schaft interessiert, und dem philosophischen ›Engagement‹ (iltizām) für 
das menschliche Schicksal in einem bestimmten sozialen Kontext. Die-
ses Engagement ziehe den Philosophen zwar immer wieder zur parteili-
chen Methode der Ideologie hin, ohne dass er aber für eine bestimmte 
Fraktion klar Partei ergreife.113

Ein Philosophieren, das antritt, um die Welt zu verändern, erachtet 
Nassar gar als Erfordernis der Zeit. Bei ihm hat Philosophie ganz klar 
eine normative Funktion, die er etwa in der analytischen Philosophie, 
der Phänomenologie oder der Hermeneutik vermisst, selbst dort, wo 
sich diese philosophischen Strömungen mit soziopolitischen Phänome-
nen befassen;114 er glaubt, in der normativen Zurückhaltung dieser phi-
losophischen Richtungen eine falsche Bescheidenheit der Philosophie zu 
erkennen.115 Gerade in dieser normativen und damit engagiert-ideolo-
gischen Funktion der Philosophie findet sie sich im Gegensatz zu die-
sen anderen philosophischen Strömungen aber auch automatisch in ei-
ner heftigen Konfrontation mit dem Ideologischen, seinen Vorstellungen 
vom Menschen und seinen obersten Zielen verwickelt, also jenem Den-
ken, das diese Fragen nur im Interesse einer bestimmten Gemeinschaft 
und nicht auf die gesamte Menschheit bezogen beantwortet.116 In dieser 
Konfrontation des Ideologischen sieht Nassar denn auch explizit eine 
der ideologischen Funktionen der Philosophie;117 hier anerkennt Nassar 
selbst, dass sich sein Anschreiben gegen Ideologie dem Mannheim-Para-
dox, das besagt, dass Ideologiekritik stets selbst ideologisch ist, nicht zu 

113	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 244–246.
114	Vgl. Naṣṣār, »Fī l-Falsafa wa-s-siyāsa wa-l-aidiyūlūǧiyya [in Maʿraka]«, 258–

269. Ähnlich in Naṣṣār, »at-Taʿālī [in Muṭāraḥāt]«, 127–128. Vgl. zu Nas-
sars Kritik an der analytischen Philosophie auch Naṣṣār, Ḏāt, 192.

115	Vgl. Naṣṣār, »at-Taʿālī [in Muṭāraḥāt]«, 127. Nassar verwendet hier den 
Begriff istiḥiyāʾ. Anstatt mit ›Bescheidenheit‹ könnte man ihn in diesem 
Fall vielleicht sogar mit ›Feigheit‹ übersetzen, da Nassar hier einen eindeu-
tig vorwurfsvollen Ton gegenüber diesen philosophischen Richtungen an-
schlägt.

116	Vgl. Naṣṣār, »Fī l-Falsafa wa-s-siyāsa wa-l-aidiyūlūǧiyya [in Maʿraka]«, 276.
117	Vgl. Naṣṣār, Maʿraka, 8.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE ODER PHILOSOPHIE QUA IDEOLOGIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

entziehen vermag, also gerade in seiner Konfrontation des Ideologischen 
selbst ebenfalls ideologisch wird.118

Die bisher erörterten Verquickungen zwischen Philosophie und Ideologie 
beziehen sich auf das Methodische und das Historische. Es gibt jedoch 
noch eine weitere solche Verbindung, die wieder zum Vorwurf libanesi-
scher Marxisten zurückführt, Nassar habe sich in Naḥwa als Anhänger 
der Syrischen Nationalisten um Anṭūn Saʿādah geäußert.

Diese Zuschreibung ist nicht nur vor dem Hintergrund seiner Konfes-
sionalismuskritik in Naḥwa durchaus plausibel, sondern auch, weil Nas-
sar in Istiqlāl, trotz der grundsätzlichen Kritik am Ideologischen, die er 
darin übt, auch zu zeigen versucht, dass Ideologien auch philosophische 
Wahrheiten beinhalten, was er ausführlich anhand der Schriften Zakī 
al-Arsūzīs sowie Saʿādahs illustriert. Beider Lehren bezeichnet er zwar 
explizit als Ideologien, weil sie beide im Namen einer ǧamāʿa qaumiyya, 
also einer ›nationalen Gemeinschaft‹, gesprochen hätten: der eine für 
die arabische, der andere für die syrische Nation.119 Gleichzeitig sieht 
er zumindest in Saʿādah nicht nur einen Ideologen, sondern auch einen 
Denker, dessen Lehre wie keine andere Ideologie zu ihrer Zeit philoso-
phisch untermauert gewesen sei. Saʿādah sei sich als Einziger der Wich-
tigkeit der Philosophie für die Revolution bewusst gewesen.120 So ist 
denn auch Nassars Begeisterung für Saʿādahs ›Ideologie‹ in Istiqlāl trotz 
seiner grundsätzlichen Ideologiekritik nicht zu übersehen.121 Inhaltliche, 
direkt an Saʿādahs Überzeugungen gerichtete Vorbehalte äußert Nas-
sar, der sonst selten um ein kritisches Wort verlegen ist, deshalb keine  
– höchstens implizit, wenn er hervorhebt, dass es den philosophischen 
Gehalt von Saʿādahs Ideologie von dessen Arbeit als Politiker und Part-
eigründer zu unterscheiden gelte.122 

In Anbetracht dessen, dass Nassar sich mit Istiqlāl auch dem Vorwurf 
der Marxisten zu entwinden versuchte, Naḥwa aus einem bestimmten 
ideologischen Blickwinkel und nicht aus einer philosophisch autonomen 
Position verfasst zu haben,123 kann man sich bei der Lektüre von Istiqlāl 
des Eindrucks nicht erwehren, Nassar wisse selbst nicht recht, was er 
mit seinen ausführlichen Erörterungen zu Saʿādahs Denken bezwecken 

118	Vgl. zu Nassars Ideologiekritik und dem Mannheim-Paradox auch Saif, 
»al-Istiqlāl al-falsafī ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 54–57. 

119	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 236–239.
120	Vgl. ibid., 90–91.
121	 ʿIṣṣāmaddīn Hilāl spricht diesbezüglich diplomatisch von einer gewissen Dis

tanz, die Nassar vermissen lasse, wenn er über bestimmte Denker und ihre 
Ideen schreibe. Vgl. Hilāl, »at-Tarbiya wa-l-ʿaql al-multazim. Mudāḫala tar-
bawiyya fī fikr Nāṣīf Naṣṣār«, 88.

122	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 92. 
123	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 6.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

wolle. Es scheint, als könne er sich nicht zwischen einer klaren Abgren-
zung von Saʿādah und damit einer konsequenten Ideologiekritik einer-
seits und einem Zugeständnis der eigenen ideologischen Vereinnahmung 
andererseits entscheiden. Vielmehr hinterlässt Nassar mit Istiqlāl und 
seiner darin geäußerten Bewunderung für Saʿādah den Eindruck, als wol-
le er seine eigene philosophische Unvoreingenommenheit unter Beweis 
stellen, indem er seine ideologische Vereinnahmung als solche zu ver-
kaufen versucht.

Trotzdem wäre es verwegen, Nassars Philosophie als solche allzu nahe 
an die Ideologie Saʿādahs zu rücken, obwohl sich durchaus auch konzep-
tuelle Parallelen zwischen den beiden ziehen ließen,124 so natürlich v. a. 
im Hinblick auf das Eintreten beider für eine säkulare, nichtkonfessio-
nalistische politische Ordnung im Libanon, die sie mit einer Kritik am 
atomistischen liberalen Individualismus und einer Betonung gesamtge-
sellschaftlicher Interessen verbinden.125 Diese Parallelen systematisch zu 
vertiefen dürfte sich aber nicht zuletzt deshalb als schwierig erweisen, 
weil Saʿādahs Schriften mehrheitlich programmatisch und unsystema-
tisch sind: Er reagierte damit mehrheitlich auf Ereignisse des politischen 
Tagesgeschäfts,126 weshalb sie, wie Nassar selbst feststellte, oft Unklar-
heiten beinhalteten.127

Vor dem Hintergrund dieser offensichtlichen Nähe zu Saʿādah ha-
ben etwa Fawzī Aḥmad ʿĀyid al-Ġwīrīn und Muḥammad al-Miṣbāḥī 
zu Recht darauf hingewiesen, dass Nassars Ideologiekritik stets auch 
ein Anschreiben gegen das eigene ideologische Selbst sei.128 Damit ist 

124	Vgl. dazu Aḥmad ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya, »al-Falsafa fī l-fikr al-qaumī al-
iǧtimāʿī. Dirāsa fī ṣuyrūrat al-afkār«, in: Muʾassasat Saʿādah li-ṯ-Ṯaqā-
fa (Hg.), Rāhiniyyat ad-daula al-qaumiyya. Buḥūṯ al-muʾtamar ad-daulī 
haula d-daula al-qaumiyya wa-t-taḥaddiyāt al-muʿās ̣ira fī ḏ-Ḏikrā al-miʾaw-
iyya al-ūlā li-maulid Anṭūn Saʿādah, Bairūt: Muʾassasat Saʿādah li-ṯ-Ṯaqāfa 
2006, 287–300: 294–298; ʿAfīf ʿUṯmān, »‘Ṭarīq al-istiqlāl al-falsafī’ baina 
Nāṣīf Naṣṣār wa-Anṭūn Saʿādah«, in: Muʾassasat Saʿāda li-ṯ-Ṯaqāfa (Hg.), 
Rāhiniyyat ad-daula al-qaumiyya. Buḥūṯ al-muʾtamar ad-daulī ḥaula d-dau-
la al-qaumiyya wa-t-taḥaddiyyāt al-muʿāṣira. Fī ḏ-Ḏikrā al-miʾawiyya al-ūlā 
li-maulid Anṭūn Saʿādah, Bairūt: Muʾassasat Saʿāda li-ṯ-Ṯaqāfa 2006, 455–
461.

125	Vgl. dazu besonders auch Nassars eigene Saʿādah-Lektüre in Istiqlāl, 88–
162.

126	Vgl. Bassam Tibi, Vom Gottesreich zum Nationalstaat. Islam und panara-
bischer Nationalismus, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1987, 182.

127	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 95. Eine systematische Untersuchung von Saʿādahs 
Ideologie fehlt folglich noch, abgesehen von der allerdings veralteten Studie 
von Yamak, Syrian Social Nationalist Party.

128	Vgl. al-Ġwīrīn, »al-Ḥurriyya fī l-fikr al-ʿarabī al-muʿāṣir«, 76; al-Miṣbāḥī, 
Ǧadaliyya, 70–72.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE ODER PHILOSOPHIE QUA IDEOLOGIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

Nassars Philosophieren in einem weiteren – nicht nur im historischen – 
Sinne Praxis, man könnte diesen Sinn vielleicht platonisch nennen. Sein 
Anschreiben gegen Ideologie ist in performativer Hinsicht eine Form der 
Katharsis, »[eine Reinigung] der Seele von niederen Interessen und Lei-
denschaften«,129 denen auch er sich im ideologisch aufgeladenen, von 
der ›konfessionalistischen Kultur‹ genährten intellektuellen Klima des Li-
banon der 1970er und 1980er Jahre nicht vollständig zu entziehen ver-
mochte. Wenn Nassar also in Istiqlāl von der ›philosophischen Autono-
mie‹ schreibt, meint er damit nicht nur eine Autonomie gegenüber den 
Fragestellungen der mittelalterlichen arabisch-islamischen und der mo-
dernen europäischen Philosophie sowie eine Befreiung des Philosophi-
schen auf epistemischer Ebene vom Ideologischen, sondern implizit auch 
die Befreiung vom ideologischen Selbst, für die er schreibt. 

So ganz schien ihm diese Katharsis allerdings nicht zu gelingen, denn 
sein ideologisches Selbst blitzt auch in seinen späteren Werken manchmal 
auf. So etwa in Taṣawwurāt, dieser eigentlich sehr gründlichen Untersu-
chung zum Begriff der Nation bei modernen und zeitgenössischen ara-
bischen Denkern – einer Untersuchung, die von einer beeindruckenden 
Kenntnis der arabischen Ideengeschichte der letzten zweihundert Jahre 
zeugt. Taṣawwurāt gibt sich über weite Strecken zu Recht wissenschaft-
lich und den besprochenen Nationen-Konzepten gegenüber wertneutral. 
Doch wenn Nassar mit Sāṭiʿ al-Ḥusrī einen arabischen Nationalisten und 
damit einen der intellektuellen Hauptgegner Saʿādahs bespricht, werden 
seine Ausführungen plötzlich sehr emotional und er beginnt, Saʿādahs 
geographisches Verständnis der Nation gegen Ḥusris sprachliches Natio-
nenkonzept zu verteidigen. Letzteren bezeichnet er dabei als Ideologen,130 
während er ersteren als wissenschaftlich lobt und kein Verständnis dafür 
zeigt, dass er als Rassist bezeichnet wurde.131 Ähnlich greift Nassar mit 
seiner Kritik an Charles Malik in Wuǧūd einen der wichtigsten intellek-
tuellen Kontrahenten Saʿādahs, mit dem dieser unüberwindbare intellek-
tuelle Differenzen ausgefochten hatte, von Neuem an. Nassar war sich 

129	Jürgen Habermas, »Noch einmal: Zum Verhältnis von Theorie und Prax-
is«, in: ders., Philosophische Texte, V: Kritik der Vernunft, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp 2009, 100–116: 101.

130	Vgl. Naṣṣār, Taṣawwurāt, 245–277.
131	Vgl. ibid., 391–406. Vgl. zum Rassismusvorwurf gegen Saʿādah auch Kapi-

tel 3.4. Vgl. zum Verhältnis von Saʿādah und Ḥusrī inkl. eines Vergleichs der 
Saʿādah-Lektüre Ḥuṣrīs mit jener Nassars: Ḥasan Maǧīd al-ʿAbīdī, »Anṭūn 
Saʿādah baina Sāṭiʿ al-Ḥuṣrī wa-Nāṣīf Naṣṣār. Qirāʾa fī l-mašrūʿ al-qaumī al-
ʿarabī al-ḥadīṯ«, in: Muʾassasat Saʿāda li-ṯ-Ṯaqāfa (Hg.), Rāhiniyyat ad-dau-
la al-qaumiyya. Buḥūṯ al-muʾtamar ad-daulī ḥaula d-daula al-qaumiyya 
wa-t-taḥaddiyyāt al-muʿāṣira. Fī ḏ-Ḏikrā al-miʾawiyya al-ūlā li-maulid Anṭūn 
Saʿādah, Bairūt: Muʾassasat Saʿāda li-ṯ-Ṯaqāfa 2006, 463–475. Vgl. zudem 
Tibi, Gottesreich, 186–188.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

dabei durchaus bewusst, dass er sich mit seiner Malik-Lektüre, obwohl 
2001 die ideologischen Fronten nicht mehr so verhärtet waren wie noch 
während des libanesischen Bürgerkriegs und davor, in die dornigen Nie-
derungen ideologischer Debatten begeben würde.132

Wie eng Nassar das Ideologische und die Philosophie führt und nicht 
immer klar voneinander trennt, zeigte sich auch in einer Debatte an einem 
Philosophiekongress 1993 in Casablanca. ʿĀdil Ḍāhir, der selbst als Apo-
loget Saʿādahs gilt,133 stellte ihm dort folgende Frage: »[C]ompte tenu du 
fait qu’il y a des idéologies, variées et conflictuelles, la philosophie peut-
elle nous permettre de choisir entre elles?«134 Nassar antwortete: 

Cette question est essentielle, elle est au cœur de cette dialectique que 
j’essaie de construire entre l’idéologie et la philosophie. En bref, je di-
rai que la philosophie est capable de guider les gens vers la meilleure 
idéologie, sans tomber lui-même dans le cercle de l’engagement idéolo-
gique. Son rôle est de clarifier les valeurs humaines contenues dans telle 
ou telle idéologie.135 

Es ist nur schwer vorstellbar, wie Philosophie eine solche Schiedsrich-
tertätigkeit ausüben soll, ohne – im Sinne des Mannheim-Paradoxes – 
selbst Ideologie zu werden.

Auch in einem Gespräch, das im Rahmen dieser Studie im Spätsommer 
2013 mit Nassar geführt wurde, machte er aus einer gewissen ›Sympa-
thie‹ (taʿāṭuf) für Saʿādah keinen Hehl, als er auf die Frage angesprochen 
wurde, weshalb auch heute noch nicht wenige libanesische Intellektu-
elle ihn mit Saʿādah assoziierten.136 Damals meinte Nassar, man müsse 
Saʿādah zugutehalten, dass er im Bereich des ›dogmatischen Denkens‹ 
(fikr ʿaqāʾidī) seinen Zeitgenossen überlegen gewesen sei. Mit der politi-
schen Bewegung, die sich um ihn formierte, habe Nassar aber nie etwas 
zu tun gehabt.137 Im Allgemeinen glaubt er, dass solche Zuschreibungen, 

132	Vgl. Naṣṣār, Wuǧūd, 16–17. Vgl. zu Saʿādah und Malik: Malik, »Reception 
of Kierkegaard«, 78–80. Die Autobiographie Hisham Sharabis, eines engen 
Weggefährten und Anhängers Saʿādahs, ist ebenfalls voller kritischer Anek-
doten zu Malik, bei dem Sharabi an der American University of Beirut (AUB) 
noch Philosophie studiert hatte. Vgl. Hisham Sharabi, Embers and ashes. 
Memoirs of an Arab intellectual, Northampton: Olive Branch Press 2008.

133	Vgl. v. a. sein al-Muǧtamaʿ wa-l-insān.
134	In Benmakhlouf, La raison / al-ʿAql, 178.
135	Ibid.
136	Dies ist mir in Gesprächen mit einer Anzahl von libanesischen Intellektuel-

len im Sommer 2013 aufgefallen.
137	Dies kann insofern bestätigt werden, als auch jene libanesischen Intellektu-

ellen, die Nassar mir gegenüber mit Saʿādah in Verbindung gebracht haben, 
explizit verneinten, dass er Mitglied der SSNP gewesen sei. So bezeichnet 
Nassar Saʿādah denn auch nie als zaʿīm (›Führer‹), wie dies die SSNP-An-
hänger meist auch in ihren Schriften tun.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE ODER PHILOSOPHIE QUA IDEOLOGIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

die gerade auch ein Merkmal intellektueller Diskurse im Libanon sei-
en, nicht zuletzt unternommen würden, um sich vor einer ernsthaften 
Auseinandersetzung mit den Ideen einer bestimmten Person zu drücken. 
Auch machte Nassar im genannten Gespräch auf die Vielzahl intellek-
tueller Einflüsse aufmerksam, die auf ihn gewirkt hätten – eine Tatsache, 
für die bereits seine frühesten Schriften tatsächlich einen Beweis liefern, 
der durch seine zahlreichen späteren Beschäftigungen mit Philosophen 
verschiedenster Richtungen nur noch schlagkräftiger wird. Auch habe 
er in Istiqlāl nicht nur den philosophischen Gehalt von Saʿādahs Ideolo-
gie herausgearbeitet, sondern genauso ausführlich denjenigen von Zakī 
al-Arsūzīs Denken, d. h. eines arabischen und nicht eines syrischen Na-
tionalisten.138 Dasselbe kann Nassar auch bezüglich seiner Malik-Lek-
türe zugutegehalten werden: Diese fällt in Wuǧūd zwar sehr kritisch aus 
und Nassar macht deutlich, dass Maliks Schaffen mit der Ideologie der 
Front Libanais verbunden sei. Trotzdem bemüht er sich darin ausdrück-
lich um eine philosophische Lektüre von Maliks al-Muqaddima, das er 
im Kern als philosophisches Werk versteht.139

In der folgenden, weiteren Untersuchung von Nassars Unterschei-
dung von Ideologie und Philosophie sowie in der daran anschließenden 
Betrachtung seiner politischen Philosophie im engeren Sinne wird auf-
grund dieser offensichtlichen mannigfaltigen Einflüsse nicht mehr wei-
ter darüber spekuliert, wie Nassar möglicherweise von Saʿādahs Denken 
beeinflusst war. Diese Beeinflussung spielt in der Rezeption von Nas-
sars Denken, wenn überhaupt, auch nur noch eine untergeordnete Rol-
le. Trotzdem kann die Verknüpfung zwischen dem Philosophischen und 
dem Ideologischen, gerade auch weil Nassar selbst Sympathien für eine 
bestimmte Ideologie erkennen lässt, nicht einfach unter den Teppich ge-
kehrt werden. Wohl ist damit bezüglich der Beeinflussung Nassars durch 
Saʿādahs Denken allerdings das letzte Wort noch nicht gesprochen und 
bedarf zur abschließenden Klärung vertiefter biographischer Recherchen 
zu Nassars Leben und dem intellektuellen Milieu,140 in dem er sich be-
wegte. Es sei an dieser Stelle aber auch nochmals daran erinnert, dass 
viele Intellektuelle im Libanon und darüber hinaus sich von der Ideolo-
gie der SSNP und dem Denken Saʿādahs angesprochen fühlten.

138	So Nassar in einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Arbeit 
am 05. September 2013 in Ǧal ad-Dīb (Libanon) geführt wurde.

139	Vgl. Naṣṣār, Wuǧūd, 16–17.
140	Dass Nassar mit einem der prominentesten SSNP-Anhänger, dem syrischen 

Dichter Adūnīs (geb. 1930), eine gute Freundschaft pflegt, ist in libanesi-
schen Intellektuellen-Kreisen bekannt. Nassar hat auch mehrere Aufsätze in 
seiner Zeitschrift al-Mawāqif publiziert, so etwa »Maʿnā al-ḥadāṯa fī l-fal-
safa«, in: ders., al-Falsafa fī maʿrakat al-aidiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
21986 [1980], 135–153.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Dass Nassar sich selbst ideologisch befangen zeigt, kann seiner Ideo-
logiekritik aber auch einen Mehrwert an Plausibilität verleihen. Le-
wis Coser etwa glaubte, aus seiner eigenen, vergangenen Nähe zu lin-
ken Gruppierungen diese besonders gut verstehen und als ›sektiererisch‹ 
kritisieren zu können. Er empfiehlt eine solche Nähe zum Untersuch-
ten gar, um es besser verstehen zu können: »Um den Sektierer vollkom-
men zu verstehen, muss man sich selbst in seine Position begeben, man 
muss sozusagen vorübergehend selbst ›Sektierer werden‹. Das wird ein-
facher für jene unter uns sein, die zu irgendeiner Zeit selbst Sektierer 
gewesen sind.«141

5.2.3 Philosophische Autonomie als  
philosophische Selbstverantwortung

Bevor wir uns Nassars epistemischem Auseinanderhalten von Philoso-
phie und Ideologie widmen können, sei an dieser Stelle noch die Frage 
thematisiert, ob Nassars Philosophie ›nationalistisch‹ sei, wie dies seine 
Orientierung an nationalistischen Denkern wie Saʿādah und Arzūsī im 
Zusammenhang mit seiner Suche nach einer arabischen ›philosophischen 
Autonomie‹ suggeriert – einer Autonomie, die sowohl die westlich-mo-
derne als auch die arabisch-mittelalterliche intellektuelle Tradition im 
Grundsatz zurückweist. Als nationalistischen Philosophen bezeichnen 
ihn etwa Fatḥī al-Miskīnī oder Fathi Nguezzou;142 letzterer stellt Nas-
sar gar auf die gleiche Ebene wie den Marokkaner Ṭāḥā ʿAbdarraḥmān, 
der in einem seiner bekanntesten Werke ein mehrheitlich sprachphiloso-
phisch begründetes Recht auf arabische philosophische Differenz oder 
Andersartigkeit einfordert.143

Zur Beantwortung dieser Frage sei hier zunächst auf Anouar Ab-
del-Maleks Unterscheidung zwischen nationaliste und nationalitaire 
verwiesen. Die negativ konnotierte Bezeichnung nationaliste reserviert 

141	Coser, Gierige Institutionen, 119. Vgl. dazu auch Marianne Egger de Cam-
po, »Nachwort: Zur Aktualität des Konzepts der gierigen Institutionen«, 
in: Lewis A. Coser, Gierige Institutionen. Soziologische Studien über totales 
Engagement, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2015, 166–210: 177.

142	Vgl. Fatḥī al-Miskīnī, »Taqaddum, turāṯ, huwiyya. Au kaif nuʾarriḫ li-
ḏawātinā al-muʿāṣir?«, in: Fatḥī al-Miskīnī (Hg.), al-Falsafa al-ʿarabiyya 
al-muʿāṣira. Taḥawwulāt al-ḫiṭāb min al-ǧumūd at-tārīḫī ilā maʾāziq aṯ-ṯaqā-
fa wa-l-īdiyūlūǧiyā, ar-Ribāṭ etc.: Dār al-Amāna etc. 2014, 15–19: 18; Fathi 
Nguezzou, »Phénoménologie et herméneutique en Tunisie. Repères et per-
spectives«, in: Rue Descartes 61/3 (2008), 52–57: 54. 

143	Vgl. ʿAbdarraḥmān, al-Ḥaqq al-ʿarabī fī l-iḫtilāf al-falsafī. Auch Mūsā Wah-
bah konstatiert in einem Artikel eine Ähnlichkeit zwischen den Projekten 
ʿAbdarraḥmāns und Nassars, vgl. Wahbah, »al-Baʿṭ al-falsafī«, 117, 123.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE ODER PHILOSOPHIE QUA IDEOLOGIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Abdel-Malek für jene gegen außen chauvinistisch-aggressiven und xeno-
phoben, das Andere und das Universelle ablehnenden Bewegungen, die 
in Europa für die Katastrophen des Ersten und Zweiten Weltkriegs ver-
antwortlich waren. Mit nationalitaire betitelt er dagegen die postkoloni-
ale Suche in Afrika, Asien und Südamerika nach einer eigenen Identität, 
die zwar gegenüber der imperialistischen Fremdbestimmung die natio-
nale Autonomie einfordert, im Grunde aber ein vielschichtiger Prozess 
der positiv-kreativen Konstruktion eines eigenen Selbst ist.144

Im Sinne dieser Unterscheidung ist es gerechtfertigt, Nassars philo-
sophisches Projekt als nationalitaire, nicht aber als nationaliste zu be-
schreiben. Es ist zwar um Selbstermächtigung bemüht, die das hege-
moniale Andere zurückweist. Nassar glaubt, diese Selbstermächtigung 
in einer Rückbesinnung auf die Probleme der eigenen soziopolitischen 
Realität zu finden. Diese Forderung hat bei ihm aber nichts Nationa-
listisches in dem Sinne, dass es ihm um die Begründung einer ›authen-
tisch‹ arabischen Philosophie ginge, die das Andere und das Universelle 
pauschal ablehnt. Zu den Errungenschaften des Anderen, d. h. zur ara-
bisch-islamischen Vergangenheit sowie der westlichen Moderne gilt es 
seines Erachtens vielmehr eine pragmatische Haltung einzunehmen: Was 
Antworten auf die eigenen Probleme enthalten kann, soll unabhängig 
von der Herkunft nach Lösungen befragt werden.145 Nassars Forderung 
nach Selbstbestimmung bezieht das Andere deshalb sogar mit ein, etwa 
wenn er in Istiqlāl schreibt: 

Die Autonomie bedeutet nicht Isolation und führt nicht unbedingt 
in sie. [Die Autonomie] zeichnet sich negativ durch die Rückweisung 
von Folgsamkeit, Unterwürfigkeit und Dependenz aus, positiv durch 
Freiheit, Souveränität und Selbstverantwortung. Die echte Autonomie 
ist Standpunkt und Bewegung: Standpunkt gegenüber dem Anderen, 
und Bewegung zwischen dem Selbst und dem Anderen.146

Balqazīz würde eine solche Definition von Autonomie wohl als charak-
teristisch für ein neues Verständnis des Selbst im arabischen Denken der 
1960er und 1970er Jahre deuten. Damals sei die Frage nach dem Selbst 
allgemein nicht mehr vorwiegend durch eine kategorische Ablehnung 
des als Bedrohung wahrgenommenen Anderen oder seine ungeprüfte 
Übernahme beantwortet worden, sondern man habe sowohl das Frem-
de als auch das Eigene mit all ihren Widersprüchen in neuer Weise kri-
tisch hinterfragt.147

144	Vgl. Anouar Abdel-Malek, La pensée politique arabe contemporaine, Paris: 
Éditions du Seuil 1970, 17–20. Vgl. dazu auch Corm, Pensée et politique, 
166–167. 

145	Vgl. dazu auch oben 3.1.
146	Naṣṣār, Istiqlāl, 255.
147	Vgl. Balqazīz, al-ʿArab wa-l-ḥadāṯa, III, 34.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Auch Ǧalūl Maqūra lehnt es ab, Nassars Bemühungen um philoso-
phische Autonomie nationalistisch zu lesen.148 Er hat dessen Autono-
mieverständnis deshalb gerade mit jenem Ṭāhā ʿAbdarraḥmāns kontras-
tiert. Letzterer, so Maqūra, versuche aus dem Eigenen, nämlich aus dem 
arabisch-islamischen Erbe heraus, eine Philosophie zu begründen, die 
einen universalistischen Geltungsanspruch habe. Er versuche also, das 
Partikulare zu universalisieren. Nassar dagegen gehe den genau umge-
kehrten Weg: Er sehe den vernünftig-kritischen Dialog mit dem univer-
sell-menschlichen philosophischen Erbe aus dem eigenen Kontext her-
aus als Ausweg aus der Fremdbestimmung und damit als Möglichkeit, 
Teil einer globalen Kultur der Innovation im Dienste der Menschheit 
zu werden. Nassar stelle das Universelle in den Dienst des Partikularen 
und sehe im Anschluss an das Universelle den Weg zum nationalen Auf-
bruch.149

Besonders in Anbetracht dieses Unterschieds, den Maqūra hier zwi-
schen der Position von ʿAbdarraḥmān einerseits und Nassar andererseits 
aufzeigt, mag der Verweis auf einen anderen marokkanischen Philoso-
phen aufschlussreicher sein als auf Ṭāhā ʿAbdarraḥmān, um die Forde-
rung Nassars nach einer autonomen arabischen Philosophie einzuord-
nen: Muḥammad Waqīdī vergleicht in einem 1999 erschienenen Aufsatz 
den Zustand der arabischen Gegenwartsphilosophie mit jenem, den Ed-
mund Husserl in seinen 1929 in Paris vorgetragenen Cartesianischen 
Meditationen für die westliche Philosophie diagnostiziert hatte. Dabei 
prangert er, gleich wie Nassar in Istiqlāl, den Mangel an arabischspra-
chiger philosophischer Innovation wegen der Dominanz der Philosophie-
geschichte an.150 Mit Husserl und dessen Rückgang auf Descartes fordert 
Waqīdī deshalb, den »Geist des Radikalismus philosophischer Selbst-
verantwortung«,151 den Husserl im cartesianischen ego cogito erkannte, 
wieder aufleben zu lassen. Damit soll »eine lebensvolle Philosophie, die 
einen direkten Bezug zur Realität hat, welche sie umgibt«,152 begrün-
det werden, wie Waqīdī ähnlich wie Nassar fordert, eine Philosophie 

148	Vgl. Maqūra, Falsafat at-tawāṣul, 254.
149	Vgl. ibid., 14–15, 17, 251–256. Einen ähnlichen Punkt macht Nabīl Fāziyū 

in »al-Falsafa fī muʿtarak al-ʿadl« geltend, 189–190.
150	Vgl. Muḥammad Waqīdī, »Ǧurʾat al-mauqif al-falsafī«, in: ders., Ǧurʾat 

al-mauqif al-falsafī, Bairūt: Afrīqiyā aš-Šarq 1999, 81–91: 84, 89, 91. 
Ähnlich auch Fathi Triki, »Philosophie des Zusammenlebens«, in: ders., 
Demokratische Ethik und Politik im Islam. Arabische Studien zur transkul-
turellen Philosophie des Zusammenlebens (Aus dem Französischen übersetzt 
von Hans Jörg Sandkühler), Weilerswist: Velbrück 2011, 95–114: 99–102.

151	Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die 
Phänomenologie, hg. v. Elisabeth Ströker, Hamburg: Felix Meiner Verlag 
2012, 7.

152	Waqīdī, »Ǧurʾa«, 89.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE ODER PHILOSOPHIE QUA IDEOLOGIE?

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

also, die sich an den Problemen gegenwärtiger soziopolitischer Kontex-
te orientiert. Philosophische Selbstverantwortung bedeutet bei Waqīdī 
vor allem, Mut zum radikalen philosophischen Hinterfragen und Neu-
denken gegenwärtiger Probleme zu zeigen und sich so von der Philoso-
phiegeschichte, sei sie nun arabisch oder westlich, zu befreien.153 Mit 
»Die Kühnheit des philosophischen Standpunktes« ist sein Aufsatz des-
halb überschrieben.

Nassars Plädoyer für philosophische Autonomie als Aufruf zur mu-
tigen, philosophischen Selbstverantwortung zu verstehen – in der Art, 
wie sie Waqīdī mit Husserl fordert –, wird ihm sicher eher gerecht, als 
es nationalistisch, d. h. als eine Form des exklusiven Identitätsdenkens, 
zu deuten. Autonomie ist für ihn die Voraussetzung für philosophische 
Innovation: Sie bedeutet bei ihm die Entfesselung der individuellen Ver-
nunft und nicht die Begründung einer authentischen ›arabischen Philo-
sophie‹. Zwar ist Nassar Selbstermächtigung fraglos ein zentrales An-
liegen. In deren Zentrum stehen jedoch der Mensch und seine Freiheit, 
nicht die Nation. Dies wird vielleicht am deutlichsten in Ḏāt und der Fra-
ge, die Nassar dort ins Zentrum rückt: »Was bedeutet es, dass sich der 
Mensch selbst schafft?«154

5.3 Philosophie versus Ideologie! 
Zur systematischen Unterscheidung  

zweier Denkarten durch Nassar

Wie bereits deutlich wurde, unterscheiden sich Ideologie und Philoso-
phie gemäß Nassar trotz der Verbindungen, die er zwischen ihnen her-
stellt, grundsätzlich als zwei Denkarten dahingehend, dass sie ungleich 
mit dem individuellen Vernunftvermögen umgehen: In der Ideologie 
ist es dem Glauben an eine absolut gesetzte Wahrheit und den par-
tikular-gemeinschaftlichen Interessen funktional unterstellt, während 
Philosophie von solch Gemeinschaftlich-Partikularem befreites indivi-
duelles Vernunftdenken ist. Da sich die Unterscheidung zwischen Phi-
losophie und Ideologie also um den Begriff der Vernunft dreht, wird 
im Folgenden – nach einigen grundsätzlichen Bemerkungen dazu, was 
Nassar mit ›Philosophie‹ meint – zuerst Nassars Vernunft- und Ratio-
nalismusverständnis im Zentrum stehen, bevor seiner systematischen 
Unterscheidung von Ideologie und Philosophie weiter auf den Grund 
gegangen wird.

153	Vgl. ibid.
154	Naṣṣār, Ḏāt, 6.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

5.3.1 Zwei Bedeutungen von Philosophie

Zunächst ist festzuhalten, dass bei Nassar bestimmte Begriffe von Ver-
nunft (ʿaql) und Philosophie (falsafa) sehr nahe beieinanderliegen. Dies 
ist besonders deshalb der Fall, weil er mit Philosophie, wie bereits im Zu-
sammenhang mit seinem zivilisatorischen Projekt einer zweiten Nahḍa 
erwähnt wurde, grundsätzlich aufgeklärtes, auf eine Veränderung der 
Welt hinarbeitendes Vernunftdenken meint, damit also eine bestimmte 
Form von ›Rationalismus‹ bezeichnet. »Die Philosophie ist das rationa-
le Nachdenken über die Prinzipien der Dinge«,155 lautet etwa eine allge-
meine Definition Nassars von Philosophie.

Das Etikett ›Philosophie‹ verleiht er zwar auch anderen philosophi-
schen Denkrichtungen, doch sieht er diese als nicht ebenbürtig mit dem 
Rationalismus an, den er in seinen Schriften unter der Bezeichnung 
›Philosophie‹ verteidigt und besonders im arabisch-islamischen Kon-
text als epistemische Grundlage seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ 
als förderungswürdig erachtet.156 Aufgrund dieser Gleichsetzung von 
Philosophie und aufgeklärtem Vernunftdenken allgemein findet sei-
ne Grenzziehung zwischen Ideologie und Philosophie begrifflich auch 
oft als Grenzziehung zwischen Ideologie und Vernunft ihren Nieder-
schlag.157

Trotz dieser Nähe gibt es Unterschiede in Nassars Verwendung der Be-
griffe Vernunft und Philosophie. Während in seinem Nachdenken über 
den Vernunftbegriff eher das individuelle Vernunftvermögen und sei-
ne Erkenntnismöglichkeiten im Vordergrund stehen, hebt ›Philosophie‹ 
zum einen stärker auf die weitläufige Verinnerlichung des vernünftigen 
Denkens durch Personen im gesamtgesellschaftlichen Kontext ab. Phi-
losophie bezeichnet bei ihm also nicht ausschließlich eine Denk- und 
Diskursform, die einer akademisch gebildeten Elite vorbehalten ist. Viel-
mehr greift sein Verständnis von Philosophie in die kulturelle Breite der 
gesellschaftlichen Öffentlichkeit und das Vernunftdenken im Alltag aus. 
Dies wird etwa in Tarbiya besonders deutlich, wo Nassar u. a. den Zu-
sammenhang zwischen philosophischer Bildung aller einerseits und der 
Entstehung eines demokratischen, bürgerschaftlichen Wir andererseits 
erläutert.158 Nassars Philosophiebegriff hat damit etwas sehr Demokra-
tisches: Er hat keinen platonischen Philosophenstaat oder eine Experto-
kratie im Sinn,159 wenn er über die Wichtigkeit der Philosophie für das 

155 »al-falsafa tafkīr ʿaqlānī fī mabādīʾ al-ašyāʾ«, Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-fal-
safa«, 24.

156	Vgl. etwa Naṣṣār, »Fī l-Falsafa wa-s-siyāsa wa-l-aidiyūlūǧiyya [in Maʿraka]«, 
260–269.

157	So etwa in Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«.
158	Vgl. dazu unten Kapitel 7.
159	Vgl. dazu etwa Naṣṣār, Sulṭa, 335–339.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

menschliche Gemeinwesen spricht, sondern eher die bereits erwähnte 
›Republic of reasons‹ Philip Pettits.160

Der Vorwurf Aḥmad Baiḍūns, Nassars Philosophie habe – wie jede an-
dere Philosophie auch – etwas Weltfremdes und Elitär-Abgehobenes,161 
ist in dieser Hinsicht nicht haltbar.162 Es lässt sich gar sagen, dass es ein 
zentrales Anliegen von Nassars Kampf für die Philosophie ist, eine all-
gemeine Verständlichkeit philosophischer Wahrheiten zu behaupten und 
den philosophischen Diskurs zu demokratisieren. Er will so mit der sei-
nes Erachtens klassischen islamisch-mittelalterlichen Sichtweise brechen, 
die Philosophie sei ausschließlich eine den Eliten (al-ḫawwāṣ) offenste-
hende Form der Wahrheitssuche und den Massen nicht nur unzugäng-
lich, sondern ihnen auch unbedingt zu verwehren – eine Position, die 
etwa Ġazālī oder Ibn Rušd vertrat, was Nassar scharf kritisiert. Damit 
sei die soziale Signifikanz der Philosophie radikal beschnitten worden, 
anstatt den Kreis der Philosophen durch den ›Unterricht‹ (taʿlīm) stets 
zu vergrößern.163

Zum anderen dient der Begriff der Philosophie Nassar im Unterschied 
zu dem der Vernunft mehr noch dazu, seine eigene Sprecherposition in-
nerhalb der Diskurse, in die er als Intellektueller mit seinen Schriften 
eintritt, zu markieren und zu reflektieren. Dies zeigt sich etwa dann be-
sonders deutlich, wenn er herausstreicht, ein Problem aus philosophi-
scher Perspektive anzugehen, oder dass sich ein von ihm vorgebrachtes 
Argument oder eine bestimmte Prämisse aus philosophischer Perspek-
tive ergebe.164 Mit dem Verweis auf diese Sprecherposition anhand des 
Begriffs der Philosophie macht Nassar gleichzeitig einen Wahrheitsan-
spruch für das von ihm Gesagte geltend. Höchstens in Bezug auf die-
se zweite Verwendung des Philosophiebegriffs vermag Baiḍūns erwähn-
ter Vorwurf teilweise zu greifen. Denn hier ist Nassar der Gelehrte, der 
aus seiner Ausbildung bestimmte diskursive Rechte ableitet, die nicht 

160	Vgl. dazu Kapitel 4.4.
161	Vgl. Baiḍūn, »Falsafat al-miṯāl al-mumkin«, 295–297. Allerdings muss man 

Baiḍūn zugutehalten, dass er diese Kritik an Naṣṣar noch weit vor der Ver-
öffentlichung etwa von Tarbiya geäußert hat.

162	Vgl. dazu auch al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 90.
163	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »Ibn Rušd au al-Falsafa al-muḥāṣara«, in: ders., al-Išārāt 

wa-l-masālik. Min īwān Ibn Rušd ilā riḥāb al-ʿalmāniyya, Bairūt: Dār aṭ-
Ṭalīʿa 2011, 13–39: 26–27.

164	Vgl. etwa Naṣṣār, Naḥwa, 6; Naṣṣār, »Išrāq [in Muṭāraḥāt]«, 197; Naṣṣār, 
Sulṭa, 16–17, 261; Nāṣīf Naṣṣār, »Ḥaula falsafat al-ʿalāqāt al-lubnāni-
yya as-sūriyya«, in: ders., al-Išārāt wa-l-masālik. Min īwān Ibn Rušd ilā 
riḥāb al-ʿalmāniyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2011, 209–246: 209–210; Naṣṣār, 
Wuǧūd, 17; Nāṣīf Naṣṣār, »Haula mafhūm al-muǧtamaʿ al-madanī«, in: 
ders., at-Tafkīr wa-l-hiǧra. Min at-turāṯ ilā n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya, 
Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22004 [1997], 195–203: 195–196.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

alle für sich in Anspruch nehmen können, wie er glaubt. So schreibt er 
etwa in Istiqlāl:

Das Verdienst des Namens der Philosophie verleiht dem Philosophen 
Rechte, wovon das wichtigste vielleicht das Recht auf Kritik ist, ein 
Recht, das viele glauben, es ausüben zu können, ohne zu wissen, was 
seine wirkliche Bedeutung und seine Erfordernisse sind. Denn die philo-
sophische Kritik, im Speziellen die Kritik philosophischer Theorien, ist 
eine delikat zu praktizierende, schwierig zu begehende Kunst.165 

Trotz solcher Äußerungen ist grundsätzlich davon auszugehen, dass Nas-
sar, selbst wenn er mit dem Begriff der Philosophie seine eigene Spre-
cherposition markiert, in seinen Reflexionen über den Philosophiebegriff 
stets auch das Alltägliche und damit die kulturelle Breite der Gesellschaft 
mitdenkt. Dies gilt gerade dann, wenn er Überlegungen darüber anstellt, 
was es heißt, als Philosoph Kritik zu üben oder einen Wahrheitsanspruch 
gegenüber anderen geltend zu machen.166 Auch in solchen Überlegungen 
stellt er nicht nur Diskursregeln für einen schmalen Bereich intellektuel-
ler Debatten auf, sondern hat nicht minder die Öffentlichkeit der ›Stra-
ße‹ und deren Entideologisierung im Hinterkopf: Genauso wie für ihn 
die Auseinandersetzung mit Ideologie kein ›intellektueller Luxus‹, son-
dern Sozialkritik ist, ist der Begriff, den er der Ideologie gegenüberstellt, 
nämlich Philosophie, kein rein akademischer. Die ›Kühnheit des philoso-
phischen Standpunkts‹, um nochmals auf Waqīdīs Losung zurückzukom-
men, ist bei Nassar keine rein akademische oder universitäre Tugend, 
sondern ein grundsätzliches kritisches Ethos, das von allen Mitgliedern 
des Gemeinwesens als zum Vernunftdenken befähigten Menschen ein-
genommen werden kann und soll. Nassars Überlegungen zum Philoso-
phiebegriff sind somit immer auch ›nach unten‹ offen, d. h. sie sickern 
stets auch in die schmalen Winkel alltäglicher Vorstellungswelten einer 
arabischen, besonders libanesischen politischen Öffentlichkeit hinein. 
Dies ist zum einen daran zu erkennen, dass Nassars Überlegungen zum 
Verhältnis von Ideologie und Philosophie bzw. Vernunft auch den Weg 
in libanesische und panarabische Zeitungen gefunden haben. Es zeigt 
sich aber auch dann, wenn er seine spezifischen Überlegungen zum Phi-
losophieren in arabischen Gesellschaften mit allgemeinen Betrachtungen 
über die Frage verbindet, was es heißt, vernünftig und kritisch nachzu-
denken. Dies kommt etwa dann zum Ausdruck, wenn er den Überlegun-
gen dazu, was es heißt, sich als arabischer Philosoph mit den Meinungen 
anderer Philosophen und der Philosophiegeschichte auseinanderzuset-
zen, Betrachtungen zum Umgang mit Meinungsverschiedenheiten in der 
alltäglichen Interaktion allgemein voranstellt.167

165	Naṣṣār, Istiqlāl, 261.
166	So etwa in Naṣṣār, »Tawāṣul«.
167	So etwa in ibid., 115–121.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Beide Ebenen von Nassars Philosophiebegriff, d. h., sowohl wenn 
er ihn auf seine eigene Rolle als akademisch gebildeter Intellektueller, 
als auch, wenn er ihn allgemeiner auf Diskurse einer breiteren Öffent-
lichkeit bezieht, treffen sich in dem, was er ›kritisch-offenen Rationa-
lismus‹ nennt. Im Zeichen des kritisch-offenen Rationalismus steht die 
Dialogizität von Nassars eigenem philosophischen Denken und Schrei-
ben, d. h. seine Auseinandersetzung in seinen Schriften mit anderen 
Philosophen und Intellektuellen seiner Zeit oder der Vergangenheit 
zwecks Sozialkritik, deren Methode er unter der Bezeichnung ›Dialek-
tik der philosophischen Autonomie‹ führt. Seine philosophisch-dia-
lektische Auseinandersetzung mit anderen Denkern in den Muṭāraḥāt 
etwa verfasste er explizit in der Hoffnung, genau diese kritisch-offene 
Denkart (tayyār) zu stärken.168 Der kritisch-offene Rationalismus kann 
aber auch als eine Art ideale Diskursform eines demokratischen Ge-
meinwesens verstanden werden, wie Nassar es sich vorstellt – als jene 
Denkart, in der Nassars ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ gründet. Auf 
beiden Ebenen spielen die kommunikativen Fähigkeiten der Vernunft 
eine zentrale Rolle.169

5.3.2 Nassars Vernunftbegriff und sein kritisch-offener Rationalismus

Für eine Annäherung an Nassars Vernunftbegriff lohnt es sich zunächst, 
einen Blick auf das zu werfen, was Abdallah Laroui als ›ʿAbduh-Par-
adox‹ (mufāraqat ʿAbduh) bezeichnet hat. Mit dem ʿAbduh-Paradox 
meint Laroui Folgendes: Er verweist damit auf die Behauptung musli-
mischer Reformer wie Muḥammad ʿAbduh (1849–1905), der Islam sei 
eine Vernunftreligion und deshalb mit der Moderne vereinbar, bzw. weil 
der Islam die Vernunftreligion par excellence sei, sei er folglich die Re-
ligion der Moderne schlechthin. Denn die Moderne sei primär ein Phä-
nomen der Vernunft. Diese Position verkenne nicht nur, so das Paradox 
weiter, dass sie einem mittelalterlichen, d. h. absoluten Vernunftverständ-
nis der Offenbarung und der heiligen Texte aufsitze, einem metaphysi-
schen Vernunftbegriff also, der mit einem modernen nicht vereinbar ist. 
Sie verkenne auch die Tatsache, dass das alltägliche Leben muslimischer 
Gesellschaften gerade dort von Irrationalität dominiert werde, wo das 
Religiöse, also das angeblich absolut Vernünftige, besonders einflussreich 
ist.170

168	Vgl. Naṣṣār, Muṭāraḥāt, 8–9.
169	Vgl. zu Nassars kritisch-offenem Rationalismus auch Zarūḫī aš-Šarīf, 

al-ʿAqlāniyya wa-t-tanwīr fī l-fikr al-ʿarabī al-muʿāṣir. Qirāʾāt fī mašrūʿ Nāṣīf 
Naṣṣār, Baġdād: Dār wa-Maktabat ʿAdnān 2013, 60–66 et passim.

170	Laroui formuliert das ʿAbduh-Paradox in al-ʿArwī, Mafhūm al-ʿaql, 23–72. 
Vgl. dazu auch Kassab, Contemporary Arab thought, 91–92.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

Laroui fordert vor dem Hintergrund dieser paradoxen Situation ei-
nen radikalen epistemischen Bruch mit dem traditionellen Vernunft-
verständnis, damit Platz für ein modernes entsteht – gerade auch im 
Alltäglichen.171 Auch Nassar ist um einen solchen Bruch bemüht: Sein 
Verständnis von Vernunft ›versorgt‹ diese im Menschen selbst, nicht im 
Absoluten. Sein Fokus liegt auf dem ›vernünftigen Menschenwesen‹ 
(kāʾin ʿāqil), nicht auf der ›Vernunft im Absoluten‹ (al-ʿaql bi-iṭlāq), wie 
er es nennt.172

Zu Kontrastfolien seines eigenen Vernunftverständnisses macht er 
deshalb jenes von Ġazālī sowie dasjenige Sayyid Quṭbs (1906–1966). 
Aber auch andere, etwa Versuche christlich-theologisch inspirierter 
arabischsprachiger Philosophen, Vernunft bzw. Philosophie und Reli-
gion zu versöhnen und damit das Rationale in die Nähe des Göttlichen 
zu rücken, kritisiert Nassar scharf. Yūsuf Karams Neothomismus lehnt 
er deshalb ebenso ab wie den Versuch des ›religiösen Denkers‹ (mu-
fakkir dīnī) Charles Malik,173 ebenfalls in neothomistisch anmuten-
der Manier eine ›griechische‹ und eine ›abrahamitische Mentalität‹ zu 
versöhnen.174

Ġazālī versteht die Vernunft zwar ebenfalls als etwas dem Menschen 
Innerliches. Wie Nassar mit Bezug auf dessen Nische der Lichter (Miškāt 
al-anwār) herausstreicht, bedarf bei Ġazālī die Vernunft aber, obwohl er 
sie als dem physischen Auge in vielerlei Hinsicht überlegen erachtet, gleich 
wie dieses einer Lichtquelle, um sehen zu können: Sie muss durch Koran-
verse oder andere heiligen Schriften vom Gotteslicht erleuchtet, also ›auf-
geklärt‹ werden, um etwas erkennen zu können. Gott ist bei Ġazālī gar, wie 
Nassar richtig festhält, das einzige »wahrhaftige Licht«,175 während andere 
Verwendungen des Wortes ›Licht‹ nur sinnbildlich sind und keine eigent-
liche Bedeutung haben – eine Einsicht, die den ›Auserwählten unter den 
Gebildeten‹ (ḫawāṣṣ al-ḫawāṣṣ), wie Ġazālī sie nennt, vorbehalten sei, den 
einfach Gebildeten und erst recht den Ungebildeten aber nicht zugänglich 

171	Vgl. al-ʿArwī, Mafhūm al-ʿaql, 9–19.
172	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 177. Vgl. zur Gleichsetzung von Vernunft und Absolutem 

bzw. Religionsgesetz (šarʿ) auch Naṣṣār, Ḥurriyya, 116–118.
173	So Nassars Bezeichnung Charles Maliks in Nāṣīf Naṣṣār, »al-Asās al-falsafī li-l-

iʿlān al-ʿālamī li-ḥuqūq al-insān«, in: ders., al-Išārāt wa-l-masālik. Min īwān Ibn 
Rušd ilā riḥāb al-ʿalmāniyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2011, 153–170: 156–157.

174	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 22–25; Naṣṣār, Wuǧūd, 43–53, 82. Und auch Hegels 
metaphysisches Vernunftverständnis, das Vernunft mit dem absoluten Geist 
oder Gott gleichsetzt, wie Nassar findet, lehnt er in diesem Sinne ab. Vgl. 
dazu Naṣṣār, Ḥurriyya, 324–325.

175	Abū Ḥāmid Muḥammad al-Ġazālī, Die Nische der Lichter / Miškāt al-anwār 
(Aus dem Arabischen übersetzt von ʿAbd-Elṣamad ʿAbd-Elḥamīd Elschazlī), 
Hamburg: Felix Meiner Verlag 1987, 7; Naṣṣār, »Išrāq [in Muṭāraḥāt]«, 199.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

sei.176 Selbst wie die Sonne Licht zu spenden, um dem Menschen damit die 
diesseitige Lebenswelt zu erleuchten und den Menschen kontinuierlich mit 
neuem Wissen über eine sich stets verändernde Realität zu versorgen, ver-
möge die Vernunft bei Ġazālī dagegen nicht.177 Diese Abhängigkeit der Ver-
nunft von der göttlichen Illumination bei Ġazālī deutet Nassar folglich als 
Degradierung der Vernunft gegenüber dem Göttlichen.178

Quṭb seinerseits geht gar so weit, wie Nassar erklärt, jeglichen Ver-
nunftbegriff, der sich außerhalb des Göttlichen ansiedelt und unabhän-
gig davon sein will, als ›Polytheismus‹ (širk) abzutun. Ein Vernunftbe-
griff, der beim Menschen ansetze, komme Quṭbs Ansicht nach einer 
Vergöttlichung des menschlichen Denkvermögens gleich und sei damit 
aus islamischer Perspektive Götzendienerei.179

Entgegen diesen Sichtweisen versteht Nassar die menschliche Vernunft 
als eine Art intrasubjektives Perpetuum mobile, als »das Licht, das der 
Mensch in sich trägt und das für sich selbst und aus sich selbst leuch-
tet«.180 Sie ist ein ›freies Vermögen‹ (ṭāqa ḥurra)181 oder ›selbstursprüng-
liche Autorität‹ (sulṭa aṣliyya), »das heißt eine Autorität, die von keiner 
anderen Autorität abgeleitet und auf keine andere Autorität zurückzu-
führen ist«.182 V. a. Kants Aufklärungsphilosophie ist Nassar hier ein Vor-
bild. Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? und das darin 
erkennbare Vernunftverständnis kontrastiert Nassar deshalb mit demje-
nigen von Ġazālīs Nische der Lichter. Kants Vernunftverständnis kommt 
nicht nur ohne göttliche Illumination aus, sondern ist auch demokrati-
scher: Kant vertrete, entgegen Ġazālīs Rede von den ›Auserwählten un-
ter den Gelehrten‹, eine Aufklärungsphilosophie, die jeden Menschen mit 
einschließen könne, d. h. jedem die Möglichkeit gebe, sich als ›Gelehr-
ter‹ zu allerlei Angelegenheiten kritisch zu äußern.183 Von Kants Aufsatz 
streicht Nassar zudem jene Episode heraus, in der der Königsberger es als 
Verbrechen an der menschlichen Natur bezeichnet, dass die normativen 

176	Vgl. al-Ġazālī, Nische der Lichter, 7; Naṣṣār, »Išrāq [in Muṭāraḥāt]«, 198–
199. Vgl. dazu ähnlich, aber gegen Ibn Rušd gerichtet, auch Naṣṣār, »Ibn 
Rušd [in Išārāt]«, 26–27.

177	Vgl. Naṣṣār, »Išrāq [in Muṭāraḥāt]«, 204–205. Nassar erachtet es als äußerst 
befremdend, dass Ġazālī die Induktion (istintāǧ, istidlāl) aus der ›vernünf-
tigen Seele‹ (rūḥ ʿaqlī), die bei ihm nur für das Erkennen der ›notwendigen 
und universellen Erkenntnisse‹ zuständig ist, in ein anderes Vermögen, näm-
lich die ›denkende Seele‹ (rūḥ fikrī), auslagert. Vgl. ibid.; al-Ġazālī, Nische 
der Lichter, 46–47.

178	Vgl. Naṣṣār, »Išrāq [in Muṭāraḥāt]«, 198–207.
179	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 300–301. Vgl. dazu auch al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 81–82.
180	Naṣṣār, »Išrāq [in Muṭāraḥāt]«, 216.
181	Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 74.
182	Naṣṣār, Sulṭa, 297.
183	Naṣṣār, »Išrāq [in Muṭāraḥāt]«, 213–214.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

Bestimmungen eines Zeitalters Menschen einer späteren Epoche daran 
hindern sollen, ihr Wissen von Irrtümern zu befreien und so in der Ver-
nunfterkenntnis und der Aufklärung fortzuschreiten.184 Fraglos spricht 
Nassar hier gerade Islamisten wie Sayyid Quṭb an, welche moderne Ge-
sellschaften nach einem von ihnen konstruierten Vorbild der islamischen 
Frühzeit umzugestalten suchen. Er hebt aber auch hervor, dass es in Kants 
Aufklärungsphilosophie durchaus Platz für religiösen Glauben gebe, die-
ser also keinen dogmatischen Rationalismus vertrat. In Kants Vernunft-
verständnis stehe das ›Tor der Freiheit‹ (bāb al-ḥurriyya) allen offen: der 
Religion, Religionskritik, Philosophie, Wissenschaft und Kunst.185

Nassar bleibt in seinem Nachdenken über den Vernunftbegriff aber nicht 
bei einem vagen, sich auf Kant berufenden Aufklärungspostulat stehen, 
bei der ersten von dessen drei Maximen des gesunden Menschenver-
standes also, der Maxime des vorurteilsfreien Denkens.186 Vielmehr ist 
sein Vernunftverständnis an sich bereits so konzipiert, dass die Vernunft 
aus sich selbst heraus auch der zweiten Maxime, jener der erweiterten 
Denkart, gerecht zu werden vermag: Sie ist bei ihm ein auf verschiedenen 
Ebenen auf ›kommunikative Interaktion‹ (tawāṣul) mit sich selbst und 
dem ihr Äußeren angelegtes Denkvermögen. ›Offenheit‹ (infitāḥ) und 
›(Selbst-)Kritik‹ sind deshalb zentrale Begriffe in Nassars Ausführungen 
zur menschlichen Vernunft und allem, was diese umgibt. Als ›kritisch-of-
fenen Rationalismus‹ (ʿaqlāniyya naqdiyya munfatiḥa) bezeichnet er des-
halb die Denkweise, die er einfordert und die seinem ›Liberalismus mit 
Gemeinsinn‹ epistemisch zugrunde liegt.

Offenheit ist Nassar bereits auf der Ebene der verschiedenen Funktio-
nen der Vernunft ein wichtiges Anliegen. Er unterscheidet innerhalb der 
Vernunft, ʿaql, die er also ›unten‹, d. h. im Menschen, ansiedelt, zunächst 
verschiedene ›Operationen‹ (ʿamaliyyāt), die sie verrichten kann, einer-
seits als theoretische, andererseits als praktische Vernunft. Er hebt da-
bei hervor, dass er mit dem Verweis auf ihre unterschiedlichen Funktio-
nen ein bewusst breites Verständnis von Vernunft habe, das diese nicht 
nur auf die Operation der Deduktion reduziere. So erläutert er etwa die 
Analyse (taḥlīl), Deduktion (istinbāṭ) und Induktion (istiqrāʾ), die Bil-
dung von Begriffen, Urteilen und Schlüssen, die Zweck-Mittel-Bestim-
mung, aber auch die Bestimmung von Normen (maʿāyīr) sowie Wer-
ten, wie auch die Hermeneutik als zum Vernunftvermögen gehörende 

184	Vgl. ibid., 214–215. Vgl. Immanuel Kant, »Beantwortung der Frage: Was 
ist Aufklärung?«, in: Kant, Werke Band 9: Schriften zur Anthropologie, 
Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik, hg. v. Wilhelm Weischedel, 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1983, 53–61: 57–59.

185	Vgl. Naṣṣār, »Išrāq [in Muṭāraḥāt]«, 221.
186	Vgl. zu den Maximen oben 4.3.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Möglichkeiten. Diese unterschiedlichen Funktionen verwendet Nassar 
auch als Attribute zum Vernunftbegriff, womit bei ihm eine Pluralität 
von unterschiedlichen Vernunftarten entsteht: die analytische Vernunft, 
die normative Vernunft, die hermeneutische Vernunft etc.187 

Weil die Vernunft diese Vielfalt an unterschiedlichen Funktionsmög-
lichkeiten in sich vereint, bedarf es laut Nassar zwischen ihnen der ›Of-
fenheit‹ (infitāḥ). Jede Funktion müsse die Eigenheiten der anderen aner-
kennen, und keine einzelne von ihnen solle über den Gegenstandsbereich 
der anderen Vorherrschaft beanspruchen oder sich als das einzig wahre 
Vernunftvermögen ausgeben können.188

Offenheit schreibt Nassar der Vernunft aber auch gegen außen vor: 
gegenüber all den anderen Vermögen und kognitiven Fähigkeiten, die 
sich in einer Art konzentrischer Kreise um die Vernunft herum anordnen 
und welche die menschliche existenzielle Ganzheit ausmachen. 

Die Vernunft mit ihren unterschiedlichen Operationsmöglichkeiten 
selbst ist nämlich wiederum im Menschen in einem breiteren Vermögen 
angesiedelt, das Nassar mit ›Denkvermögen‹, fikr, bezeichnet. In dem 
Bereich des Denkvermögens finden unterschiedliche Arten des Denkens 
zusammen, von denen die Vernunft nur eine ist.189 Nassar steckt diesen 
Bereich des Denkvermögens nirgends genau ab, definiert also nirgendwo 
genau, was er alles dazu zählt. Miṣbāḥī meint, dass er unter den Begriff 
des fikr etwa die ›Meinung‹ (raʾy), die ›Vermutung‹ (ẓann), das ›Glauben‹ 
(iʿtiqād) sowie die ›Einbildungskräfte‹ (qiwā ḫayāliyya) subsumiert.190 Et-
was allgemeiner müsste man aber wohl sagen, dass Nassar all jene ko-
gnitiven Fähigkeiten zum Denkvermögen zählt, die dem Menschen auf 
Fragen, die sich ihm in seiner Konfrontation mit der Umwelt stellen, Ant-
worten liefern können.191

Ein solch allgemeineres Verständnis von fikr macht es jedoch schwie-
riger, es von einem weiteren Kreis abzugrenzen, in den das Denkvermö-
gen eingebettet ist, weil auch das darin Vereinte solche Antworten liefen 
kann: Das Denkvermögen (fikr) ist in einem noch weiter gefassten Be-
reich im Menschen angelegt, in dem auch all seine anderen ›Vitalkräfte‹ 
(ṭāqāt ḥayawiyya), wie Nassar sie nennt, zusammenkommen. Er zählt zu 
ihnen etwa ›Neigungen‹ (nizāʿāt), ›Wünsche‹ (raġabāt) und ›Emotionen‹ 
(ʿawāṭif). Auf diesen ganzen Bereich wirken schließlich wiederum soziale 
Faktoren ein, in die der Mensch sich mit seiner Vernunft, seinem Denk-
vermögen und seinen Vitalkräften eingebettet findet.192

187	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 177, 191–210.
188	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 110–111; Naṣṣār, Ḏāt, 207, 213.
189	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 184–185.
190	Vgl. al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 76.
191	Vgl. dazu Naṣṣār, Ḏāt, 167–175; besonders 173–175.
192	Vgl. ibid., 184.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

Auch gegenüber all den verschiedenen anderen Vermögen, Vitalkräf-
ten und äußeren Einflüssen, die in einer Person in diesen konzentrischen 
Kreisen um die Vernunft herum zusammenfinden, muss letztere sich stets 
offen zeigen. Denn all diese Vermögen, Vitalkräfte und Einflüsse mach-
ten den Menschen in seiner existenziellen Ganzheit aus: Der Mensch 
trete der Existenz nie nur als reines Vernunftwesen entgegen.193 All die-
se Vermögen und Vitalkräfte, die gleich wie die Vernunft Teil des Men-
schen sind, seien zwar nichtvernünftig oder arational (ġair ʿaqlī), aber 
nicht unbedingt unvernünftig oder irrational (lā-ʿaqlī), d. h. sie gelangen 
nicht unbedingt zu Urteilen, die jenen der Vernunft widersprechen. Die 
Beliebtheit einer bestimmten Person etwa lasse sich zwar teilweise etwa 
psychologisch oder biologisch erklären, sei aber, wie Nassar meint, ei-
ner Erklärung mit Vernunftgründen meist nicht zugänglich, sondern eine 
rein emotionale Angelegenheit. Das heiße aber nicht, dass diese Zunei-
gung unvernünftig, also irrational sein müsse.194

Nassar will mit dieser Offenheit, die er der Vernunft gegen innen und ge-
gen außen vorschreibt, jedoch keinem Relativismus das Wort reden, wie 
er betont, also keine absolute Ebenbürtigkeit der verschiedenen Denk- 
und Erkenntnismöglichkeiten suggerieren.195 Trotz seines Offenheitsge-
bots gegen innen und außen spricht er der Vernunft im Kontext der 
existenziellen Ganzheit des Menschen eine den anderen kognitiven und 
sonstigen Fähigkeiten überlegene Befähigung zu, das Subjekt mit Er-
kenntnissen über seine Umwelt zu versorgen.196 Er bezeichnet diese Hal-
tung als ›Rationalismus‹ (ʿaqlāniyya) und meint damit folglich eine po-
sitive Einstellung gegenüber den Möglichkeiten und den Vorteilen der 
Vernunfterkenntnis und dem Willen, vernünftig zu denken, wie er er-
klärt.197

Zu einer solchen positiven Einstellung gegenüber der Vernunft sieht 
Nassar alle Menschen fähig: Er geht von einer allgemeinen Disposition 
der ›Vernunftfähigkeit‹ des Menschen aus, die er als ʿāqiliyya bezeichnet. 
Wenn der Mensch damit beginne, aufgrund dieser Vernunftdisposition 
seine Umwelt zu erfassen, bedeute das die ›Rationalisierung‹ (ʿaqlana) 
seiner Umgebung; diese Rationalisierung ist dabei wiederum ein betont 
offener Prozess, also eine Art kontinuierlicher Dialog des Individuums 

193	Vgl. ibid., 211, 214. Vgl. dazu auch ibid., 421–422, sowie Naṣṣār, Maʿnā, 
24–25.

194	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 184–186. Ich habe mich für die Übersetzung dieser begriff-
lichen Nuancen teilweise auch gestützt auf Stefan Gosepath, Aufgeklärtes 
Eigeninteresse. Eine Theorie theoretischer und praktischer Rationalität, 
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992, 21–22.

195	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 184.
196	Vgl. dazu auch Naṣṣār, Ḥurriyya, 203.
197	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 179.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

mit seiner Umwelt. Dieser Schritt von der Vernunftdisposition zum tat-
sächlichen rationalen denkerischen Umgang mit der Umwelt geschehe 
aber nicht automatisch, sondern bedürfe der ›Aktivierung‹ (tafʿīl) der 
Vernunft: Der Mensch brauche einen konstanten Willen und eine unab-
lässige Bereitschaft, sich der Erkenntnismöglichkeiten der Vernunft zu 
bedienen; wir sind an Kants dritte Maxime des gesunden Menschenver-
standes erinnert, jene der konsequenten Denkart.198

Nassar glaubt den Rationalismus als positive Einstellung gegenüber 
der Vernunft und ihren Erkenntnismöglichkeiten bei gleichzeitiger Of-
fenheit gegenüber anderen Vermögen und Fähigkeiten auch beim arabi-
schen Poeten und Freidenker Abū l-ʿAlāʾ al-Maʿarrī (973–1058) zu erken-
nen.199 Dieser habe von der ›Führerschaft der Vernunft‹ (imānat al-ʿaql) 
gesprochen.200 Diese Führerschaft bedeute nicht, dass die Vernunft auf 
den Thron gehoben werde und sich deshalb über die anderen mensch-
lichen Fähigkeiten und Vermögen erhaben wähnen dürfe. Zwar sei die 
Vernunft die verlässlichste Quelle, wenn es darum gehe, theoretisches 
und praktisches Wissen zu generieren, und damit ›Herrin‹ (sayyid) in 
diesem Gebiet. Diese Rolle der Herrin könne sie aber nur insoweit aus-
üben, als das Individuum dies in der Konstituierung seines ganzheitli-
chen Selbst auch zulasse und sie in diesem Sinne gleichzeitig auch als 
Dienerin (ḫādim) fungiere. Sie sei damit nicht nur zugleich Herrin und 
Dienerin, sondern auch nur so weit Herrin, wie es das Individuum zu-
lasse, dass sie ihm zudiene.201

Als diesen Rationalismus behütend fungiert laut Nassar die ›Klugheit‹ 
oder das ›Bedachtsein‹ (taʿaqqul).202 Er versteht darunter »das kritische 
Bewusstsein, das den Rationalismus schützt, sowohl nach innen als auch 
gegen außen«.203 Nach innen schützt das Bedachtsein den Rationalismus 
davor, dem Vernunft-Dogmatismus zu verfallen; Nassar grenzt diesen 
dogmatischen Rationalismus begrifflich als ʿaqlānawiyya vom Rationa-
lismus (ʿaqlāniyya) in seinem Sinne ab. Nach außen dagegen schützt das 
Bedachtsein die Vernunft davor, zum Spielball nichtvernünftiger Kräfte 

198	Vgl. dazu oben 4.3.
199	Vgl. zu Abū l-ʿAlāʾ al-Maʿarrī jüngst Abdelaziz Kacem, »Penseur libre ou li-

bre penseur. Abū l-ʿAlā al-Maʿarrī revisité«, in: Synergies Monde Arabe 5 
(2008), 243–262.

200	Nassar verweist dabei auf kein spezifisches Werk Maʿarrīs. Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 
214–215.

201	Vgl. ibid.
202	Im Kontext der klassischen arabischen Philosophie wird taʿaqqul gemeinhin 

mit ›Klugheit‹ ins Deutsche übertragen. Ich halte die Übersetzung mit ›Be-
dachtsein‹ hier aber für angebrachter. Auch ›Verstand‹ wäre möglich. Vgl. 
zum Begriff taʿaqqul v. a. bei Fārābī auch Triki, »Philosophie des Zusammen-
lebens«, 107–108.

203	Naṣṣār, Ḏāt, 186.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

jeglicher Art zu werden. Im Bedachtsein finde der Mensch einen Regula-
tor, der ihm dabei helfe, den richtigen Grad an Verschmelzung von Wille 
und Vernunft zu finden. Zudem bewahre es den Willen davor, sich den 
›Leidenschaften‹ (ahwāʾ) komplett zu ergeben.204

Das Bedachtsein als ›kritisches Bewusstsein‹ ist bei Nassar aber of-
fenbar nur eine mahnende geistige Stimme, welche die Vernunft anhält, 
nach innen und nach außen Kritik zu üben. Kritik als solche ist hinge-
gen etwas, das die Vernunft selbst tun muss. Im Zusammenhang des 
von ihm postulierten und konzipierten Rationalismus versteht Nassar 
die Kritik zum einen als Prozess der Selbstreflexion und -hinterfragung, 
d. h. als Selbstkritik: Die Vernunft müsse ihre Erkenntnisse und ihr Wis-
sen stets von Neuem hinterfragen, nicht nur in Anbetracht dessen, was 
sich in der Realität an Veränderungen vollziehe und an Nichtvernünfti-
gem von außen an sie herangetragen werde, sondern auch mit Blick auf 
die Geschichte der eigenen Errungenschaften. Nassar betont, dass die 
Geschichte der Vernunft genauso die Geschichte ihrer Erfolge wie auch 
diejenige ihrer kontinuierlichen Selbstkritik im Prozess ihrer Selbstver-
wirklichung und der Verwirklichung des Menschen sei.205 Kritisch ist 
sein Rationalismus zum anderen aber auch gegen außen, d. h. weil er 
als positive Einstellung gegenüber den Möglichkeiten und den Vortei-
len der Vernunfterkenntnis im Dialog mit anderen Wissensformen den 
»Bereich der Vernunftgeltung«206 dann zu verteidigen gewillt sein muss, 
wenn dieser Bereich Gefahr läuft, von nicht-vernünftigen Kräften ver-
einnahmt zu werden.207

Nassar selbst bezeichnet den Rationalismus, der ihm vorschwebt, wie 
bereits erwähnt, auch als ›kritisch-offen‹ (ʿaqlāniyya naqdiyya munfa-
tiḥa).208 Kritisch ist sein Rationalismus als Fähigkeit zur Distanzierung 
von sich selbst, d. h. als selbstreflexives Vernunftdenken, das nicht still-
steht, sondern in der Selbsthinterfragung stets fortschreitet, um nicht in 
der Dogmatisierung seiner eigenen Erkenntnisse zu erstarren. Kritisch ist 
Nassars Rationalismus aber auch im Sinne eines Grenzzauns gegenüber 
dem Nichtvernünftigen, sofern dieses in den Bereich der Vernunftgeltung 
vorzudringen sucht. Offen ist sein Rationalismus, weil er ein gegensei-
tiges Sich-einander-Öffnen der verschiedenen Funktionen der Vernunft 
postuliert. Zudem verschreibt er der Vernunft eine dialogische Offenheit 
im Angesicht der anderen Fähigkeiten des Denkvermögens (fikr) sowie 

204	Vgl. ibid.
205	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 203; Naṣṣār, Ḏāt, 186.
206	Gosepath, Aufgeklärtes Eigeninteresse, 21.
207	Vgl. dazu etwa Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 39–40. 

Vgl. auch Naṣṣār, Ḥurriyya, 111.
208	Vgl. etwa Naṣṣār, Ḥurriyya, 110–111, 118, 205; Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat 

al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 39; Naṣṣār, Muṭāraḥāt, 8.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

der existenziellen Ganzheit des Menschen insgesamt. Auf all diesen Ebe-
nen treten unterschiedliche Funktionen, Vermögen und Fähigkeiten int-
rasubjektiv in einen Dialog, und gegenüber den Anliegen aller muss sich 
die Vernunft offen zeigen, d.h. ihre Anliegen ernstnehmen, obwohl sich 
das Vernunftdenken ihnen gegenüber überlegen wähnen darf.

Die so bereits innerhalb der existenziellen Ganzheit des Menschen, 
also intrasubjektiv auf kommunikative Interaktion ausgerichtete Ver-
nunft ist damit bereit, auch intersubjektiv in den Dialog mit anderen 
Menschen und ihrem in ihrer eigenen existenziellen Ganzheit eingebet-
teten Denken zu treten: Die intrasubjektive, selbstkritische Offenheit, die 
Nassar der Vernunft vorschreibt, ist gleichzeitig Bedingung einer inter-
subjektiven Öffentlichkeit, die von keiner einzelnen Denkart komplett 
beherrscht wird.209

In einer von kritisch-offener Rationalität geprägten Öffentlichkeit ei-
nes liberalen Gemeinwesens wird das Richtige in einem äußerst kom-
plexen Prozess des gegenseitigen Einvernehmens vom Falschen getrennt, 
wie Nassar erklärt. Wie dieser Prozess genau funktioniert und welchen 
Regeln er konkret unterstellt ist, erläutert Nassar nicht, beschreibt ihn 
aber als ein ›Durchsieben‹, Abwägen und Auslesen von Meinungen und 
Überzeugungen.210 Am Ende des Prozesses stünden gemeinsam geteilte 
Wahrheiten, auf die man sich geeinigt habe. Diese Wahrheiten würden 
dabei sowohl das soziale, kulturelle, wirtschaftliche und moralische Le-
ben einer liberalen Gesellschaft betreffen, also das Vergängliche, als auch 
das Absolute, das Überzeitliche, miteinschließen. Er meint damit wohl, 
dass in einer liberalen Gesellschaft auch die Rolle, die das Religiöse da-
rin spielen soll, stets von Neuem verhandelt werden muss.211

Eine Wahrheit ist allerdings auch in den öffentlichen Diskursen einer 
liberalen Gesellschaft im Sinne Nassars nicht verhandelbar. Sie betrifft 
nicht mehr nur die rein epistemischen Aspekte seines kritisch-offenen 
Rationalismus, sondern überschreitet bereits die Schwelle zum Morali-
schen und gründet im Ontologischen. Es handelt sich um die Wahrheit 
der Existenz des Wahrheitssuchenden selbst, wie Nassar es nennt. Er 
meint damit das nicht verhandelbare Recht eines jeden, am Prozess der 
Wahrheitssuche teilzunehmen und dabei seiner Meinung frei Ausdruck 
zu verleihen, ohne dabei fürchten zu müssen, dass Zwang auf ihn aus-
geübt werden könnte. Die andere Person ist als solche immer die Gren-
ze der eigenen Wahrheitsansprüche.212

Nassar leitet dieses Recht aus der ›ontologischen Situation‹ (waḍʿiyya 
kiyāniyya) des ›Seins-mit-dem-Anderen‹ (al-wuǧūd-maʿa-l-ʿāḫar) ab. Er 

209	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 110.
210	»ʿamaliyya tafāhumiyya muʿaqqada ǧiddan«, ibid., 105, 109.
211	Vgl. ibid., 109.
212	Vgl. ibid., 106–107, 294–296.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

meint damit, dass Individuen trotz ihrer Differenzen (iḫtilāf) in ihrem 
Menschsein an einer gemeinsamen ontologischen Situation teilhaben 
und deshalb einander gleich sind, und dass damit das Anderssein des 
Gegenübers nicht nur ein Anderssein des Anderen, sondern auch Teil des 
eigenen Selbst und der eigenen Existenz ist. Dies mache es notwendig, 
die Wahrheit bzw. die Tatsache (ḥaqīqa) der Existenz des anderen Wahr-
heitssuchenden zu akzeptieren, bevor zur Wahrheit, die die andere Per-
son vertritt, ein Standpunkt bezogen werde.213

Die ›gegenseitige Anerkennung‹ (iʿtirāf mutabādil) in der gemeinsamen 
ontologischen Situation erachtet Nassar als erste Voraussetzung eines 
von Meinungszwang befreiten kommunikativen Austausches. Sie reicht 
aber noch nicht aus, um eine positive kommunikative Interaktion (ta-
wāṣul) zu bewerkstelligen, denn als solche könnte die gegenseitige Aner-
kennung bei einem Nebeneinander unterschiedlicher, einander aber ig-
norierender Meinungen stehenbleiben. Die kommunikative Interaktion 
bedarf vielmehr auch des ›gegenseitigen Austausches‹ (tabādul) sowie 
des ›Miteinander-Bekanntwerdens‹ (taʿāruf). Letzteres bedinge, dass eine 
Person die andere »in ihrer eigenen Realität und ihrer eigenen Wahrheit 
kennenlernt«.214 Mit einer Person kommunikativ zu interagieren bedeu-
te, »dass du zu ihr hingehst, sie triffst und ihr zuhörst und versuchst, ihre 
Realität aus ihrer eigenen Sichtweise zu verstehen, ohne dich komplett 
mit ihr zu identifizieren«.215 Auf diese Weise trete das Selbst aus sich he-
raus, um das Andere im eigenen Bewusstsein zu vergegenwärtigen. Es 
trete dadurch mit dem Anderen in eine Beziehung des Gebens und Neh-
mens, wobei jeder Interaktionspartner frei darin sei, für sich selbst zu 
entscheiden, wie viel und was er von sich preisgibt und was nicht.216

Hier wird die Vernunft bei Nassar zur erweiterten, kommunikativ-ge-
meinsinnigen Denkart, die in der wirklichen, nicht nur – wie bei Kant 
– der formalen Interaktion mit dem Anderen von den eigenen Privatbe-
dingungen abstrahiert, um die eigenen Wahrheitsansprüche in der inter-
subjektiven Kommunikation in neuem Lichte aus anderer Perspektive 
zu beleuchten.217

Eine solche Form der von gegenseitigem Respekt gekennzeichneten 
kommunikativen Interaktion fordert Nassar nicht zuletzt von arabischen 
Philosophen ein, ja er hebt den Austausch als zentralen Bestandteil des 
philosophischen Diskurses allgemein hervor. Der Philosoph sei nicht je-
mand, der mit einem fest umrissenen Denkgebäude in einen Dialog mit 

213	Vgl. ibid., 107; Naṣṣār, Ḏāt, 19–26, 375–377. Diese ontologischen Prämis-
sen werden uns unter 6.1.1 und 6.2.2 nochmals beschäftigen.

214	Naṣṣār, »Tawāṣul«, 116.
215	Ibid.
216	Vgl. ibid., 116–117.
217	Vgl. dazu oben 4.3.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

anderen trete. Vielmehr sei der Dialog zentraler Bestandteil bei der Ge-
nese philosophischer Gedanken und Theorien.218 Die Auseinanderset-
zung mit anderen philosophischen Meinungen erachtet Nassar zudem 
an sich als Zeichen der Anerkennung ihrer Wichtigkeit und der Würde 
ihres Vertreters.219 In diesem Sinne fordert er im Zusammenhang von 
zur Geltung gebrachten Wahrheitsansprüchen auch immer wieder ›Be-
scheidenheit‹ (tawāḍuʿ) als Teil seines ›kritisch-offenen Rationalismus‹ 
ein,220 gerade dann, wenn metaphysische Wahrheitsansprüche geltend 
gemacht würden.221 Bescheidenheit ist bei ihm eine Art Bewusstsein für 
die Fallibilität von Erkenntnissen, und sie wird zu einer intellektuellen 
Tugend im Umgang mit den eigenen Wahrheitsansprüchen, egal ob letz-
tere in akademischen Kontexten oder einer breiteren Öffentlichkeit zur 
Geltung gebracht werden; in Sulṭa spricht Nassar auch von einer ›Sitte 
des Debattierens‹ (adab al-munāẓara), die es besonders bei ideologischen 
Differenzen beizubehalten gelte.222 Denn: »Die ›Unfehlbarkeit‹ (al-ʿiṣma) 
ist nicht Teil des Rationalismus«,223 wie Nassar betont.

Trotz der Offenheit gegenüber vielerlei Ansichten und Denkarten 
bleibt die Vernunft der Ort, wo kritisch-offene Debatten stattfinden. Nas-
sar versteht das öffentliche vernünftige Debattieren auch als Feld, das 
allen offensteht, um sich auszutauschen, und das von der Politik offen-
gehalten werden muss.224 Die Vernunft hat allerdings keine Möglichkei-
ten, das Denken dazu zu zwingen, ihre Urteile und damit eine Vernunft-
wahrheit zu akzeptieren. Sie könne, so Nassar, bloß auf den Schaden 
verweisen, der die Nichtakzeptanz ihrer Urteile mit sich bringe.225 Wie 
unterscheiden sich die Wahrheiten, zu denen dieses kritisch-offene Ver-
nunftdenken gelangt, jedoch von jenen der ideologischen Denkart?

5.3.3 Die Grenzen ideologischen Denkens und  
die Universalität der Philosophie

Nassar verwendet den Begriff ›Vernunft‹ (ʿaql) nicht nur, um auf das oben 
beschriebene, multifunktionale intrasubjektive und auf Intersubjektivität 

218	Vgl. Naṣṣār, »Tawāṣul«.
219	Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »al-Wāqiʿ as-siyāsī wa-l-miṯāl al-mumkin«, in: ders., 

Muṭāraḥāt li-l-ʿaql al-multazim. Fī baʿḍ muškilāt as-siyāsa wa-d-dīn wa-l-ay-
diyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 1986, 25–37: 26.

220	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 294; Naṣṣār, Ḥurriyya, 105–106. Vgl. dazu auch al-
Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 79.

221	Vgl. Naṣṣār, Maʿnā, 298.
222	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 227–228.
223	Naṣṣār, Ḏāt, 184.
224	Vgl. Naṣṣār, Sulṭa, 308.
225	Vgl. ibid., 296–297.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

angelegte menschliche Denkvermögen zu verweisen. Bei ihm kommt ʿaql 
auch in der Bedeutung von ›Diskursform‹ oder ›Denkweise‹ vor, und 
zwar dann, wenn er die Vernunft wiederum mit bestimmten Attribu-
ten versieht. So spricht Nassar etwa von der ›wissenschaftlich-technolo-
gischen Vernunft‹ bzw. ›Diskursform‹, der ›politischen‹, der ›ökonomi-
schen‹, der ›kulturellen‹ oder der ›ideologischen Diskursform‹ etc.226 Eine 
›philosophische Diskursform‹ (ʿaql falsafī) erwähnt er nur selten;227 ›Phi-
losophie‹ (falsafa) und ›philosophische Diskursform‹ scheinen bei ihm 
begrifflich zusammenzufallen, Philosophie das Diskursive und Dialogi-
sche also bereits zu implizieren.

Diese Diskursformen teilen die Gemeinsamkeit, dass sie nur auf be-
stimmte Operationsmöglichkeiten der Vernunft zugreifen. Dies geschieht 
etwa mit dem Zweck, über einen spezifischen Gegenstandsbereich Er-
kenntnisse zu erlangen und damit in einem bestimmten Bereich der 
Realität etwa kreativ, normativ oder analytisch zu wirken. Die ›wis-
senschaftlich-technologische Diskursform‹ etwa verwendet v. a. die ana-
lytische Funktion der Vernunft und klammert z. B. die normative aus ih-
rem Nachdenken über die Realität aus. Die ›moralische Vernunft‹ bzw. 
›Diskursform‹ hingegen beschäftigt sich ausschließlich mit normativen 
Fragen. In ähnlicher Weise wie von solchen ›Diskursformen‹ spricht Nas-
sar an einer Stelle auch von unterschiedlichen ›Logiken‹ verschiedener 
Denkarten (manṭiq at-tafkīr), so etwa von einer Logik des künstleri-
schen, des utopischen oder des wissenschaftlichen Denkens.228

Nassar ist diesen ›Diskursformen‹ bzw. ›Logiken‹ gegenüber dann 
kritisch eingestellt, wenn mit ihnen eine teils die Grenze zum Meta-
physischen überschreitende Behauptung einhergeht, dass ein bestimm-
ter Bereich der Realität – in der ›ökonomischen Diskursform‹ etwa das 
Materielle, in der politischen das Politische – unter Ausschluss der an-
deren die menschliche Lebenswelt ausschließlich präge und damit zu 
erklären vermöge. Hier kann ʿaql auch als ›Denkweise‹ oder als ›Welt
anschauung‹ übersetzt werden.229 In seinen späteren Werken tritt des-
halb auch zunehmend eine Wissenschaftsskepsis an die Stelle des Wis-
senschaftsglaubens, den er v. a. in Naḥwa zu erkennen gab, der aber auch 
später immer wieder aufblitzt.230 Zwar gesteht er auch später der wis-
senschaftlichen Diskursform oder eben Denkweise zu, der Vernunft viel 

226	Vgl. etwa Naṣṣār, Ḏāt, 213; Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in 
Miḥakk]«, 48, 57, 82, 94. Ṣabīlā meint, dass der Begriff der ›ideologischen 
Vernunft‹ »zu hundert Prozent ein Nassar’scher Begriff“ sei. Vgl. Sabīlā, 
»Āliyāt al-ʿaql al-aidiyūlūǧī«, 98.

227	So etwa in Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 74, 82 et 
passim.

228	Vgl. Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-falsafa«, 25.
229	Vgl. dazu etwa ibid., 34–35; Naṣṣār, Sulṭa, 300.
230	So etwa in Naṣṣār, »Aidiyūlūǧiyyat al-ʿilm [in Maʿraka]«.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

Spielraum einzuräumen. Er sieht sie deshalb auch dort noch als Kompli-
zin seiner eigenen Vorstellung eines philosophischen Rationalismus und 
seiner zweiten Nahḍa.231 Doch glaubt er in ihrem Anspruch auch Gefah-
ren zu erkennen, wenn sie die Wirklichkeit ausschließlich aufgrund ei-
niger weniger Funktionen der Vernunft unter Ausschluss anderer erklä-
ren und ordnen will und versucht, andere Bereiche und Vermögen der 
menschlichen existenziellen Ganzheit zu übergehen oder gar zu vernei-
nen. Positivistische oder szientistische Weltanschauungen sind ihm folg-
lich suspekt, da sie die selbstkritische Offenheit, die er seinem eigenen, 
ganzheitlichen Vernunftverständnis zugrunde legt, bedrohen. Er erachtet 
deshalb trotz des wissenschaftlichen Fortschritts auch das nichtwissen-
schaftliche, etwa das literarische oder philosophische Nachdenken über 
die natürliche Realität als durchaus berechtigt.232

Ein anderes Problem als in der wissenschaftlich-technologischen macht 
er in der ›ideologischen Diskursform‹ (al-ʿaql al-īdiyūlūǧī) aus. Wäh-
rend in der Wissenschaft die Vernunft immerhin wie in der Philoso-
phie eine zentrale Rolle spielt, weshalb sie Nassars Rationalismus als 
positive Einstellung gegenüber der Vernunfterkenntnis durchaus anzu-
sprechen vermag, wird sie in der ›ideologischen Diskursform‹ margi-
nalisiert: Als den Glaubensprämissen einer Gemeinschaft unterstellte 
und ihren Interessen zudienende Vernunft wird dieses Denkvermögen 
dort von außen in seiner Freiheit beschnitten. Während Nassars Ratio
nalismus von innerhalb der konzentrischen Kreise der menschlichen 
existenziellen Ganzheit dynamisch und kommunikativ-offen gegen au-
ßen wirkt, entsteht Ideologie in den äußeren Kreisen: im Glauben der 
Gemeinschaft und dem Sozialen, in das sie eingebettet ist und das auf 
die existenzielle Ganzheit des Menschen wirkt. Das Vernunftdenken 
im Innern wird auf diese Weise von der Gemeinschaft in seinen Mög-
lichkeiten und Freiheiten von außen eingeschränkt und instrumentali-
siert, d. h. ideologisiert.

Ideologie ist für Nassar der Gemeinschaft verpflichtetes Denken; sie 
ist der Gemeinschaft theoretisches Bewusstsein, wie er es in Istiqlāl auch 
nennt.233 Konstitutives Element dieser Gemeinschaften und ihrer Ideo-
logie ist der Glaube an eine bestimmte Wahrheit, sei sie metaphysischer 
oder sozialer Natur. Unter Glauben versteht er dabei nicht eine ›blin-
de Gläubigkeit‹ (taṣdīq aʿmā) oder ›naive Unterwerfung‹ (taslīm sāḏiǧ). 
Vielmehr sieht er ihn als bewusste Sanktionierung oder Beglaubigung ei-
ner bestimmten Wahrheit, die trotz des Mangels an objektiven Beweisen 
für ihre Richtigkeit ein Bedürfnis nach einem ganzheitlichen Blick auf 

231	Vgl. Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-falsafa«, 25.
232	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 213, 215–216; Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-falsafa«, 25–35.
233	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 50.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

die Realität oder nach etwas Besserem stille.234 Mit einem solchen Ver-
ständnis von Glauben als bewusstem, d. h. freiem Akt der Beglaubigung 
will Nassar wohl auf die prinzipielle Möglichkeit des Menschen verwei-
sen, sich von jeglichen Glaubensprämissen loszusagen.235

Glaube ist in Nassars Ideologieverständnis aber nicht das Einzige im 
Menschen, worauf sich Ideologie stützt. Vielmehr versucht der ideologi-
sche Diskurs, den Menschen in seiner existenziellen Ganzheit unter sei-
ne Kontrolle zu bekommen, inklusive seiner Vernunft, wie Nassar meint, 
aber auch gerade dadurch, dass er die Gefühle, die Neigungen, den Wil-
len oder die Einbildungskraft einer Person anspricht und für sich ge-
winnt.236 Wie wichtig aber der Glaube in einem ideologischen Gedanken-
gebäude ist, lässt sich laut Nassar daran erkennen, dass eine ideologische 
Gemeinschaft große Mühen aufwende, um ihre Glaubensprämissen tief 
in ihren Mitgliedern zu verankern.237

Wie genau Glaubensprämissen erstursächlich entstehen und wie sie 
eine Gemeinschaft instituieren, die ihre Interessen in sozialen Kontex-
ten ideologisch verteidigt, erörtert Nassar nirgends. Solche und ähn-
liche sozialhistorischen und (wissens-)soziologischen Fragen scheinen 
ihn wenig zu interessieren. Die genauen Zusammenhänge von Glaube, 
Gemeinschaft und Gemeinschaftsinteressen bleiben bei ihm auf dieser 
Ebene deshalb im Dunkeln. Viel mehr als diese Zusammenhänge in-
teressieren ihn die epistemischen Defekte oder Defizite, welche durch 
die Verquickung von Glaube und Gemeinschaftsinteressen im ideologi-
schen Denken entstehen. Hier, d. h. durch das Aufspüren und Aufzeigen 
dieser Defekte, wegen derer das Ideologische dem philosophischen Ver-
nunftdenken nachsteht – Nassar spricht vorwiegend von den ›Gren-
zen‹, an die das Ideologische stößt238 –, glaubt Nassar, gemeinschaft-
lich konstituierten Vorurteilen effektiver entgegentreten zu können.

Nassar thematisiert die Defekte der ideologischen Denkart in Bezug auf 
drei Bereiche: denjenigen der Wahrheitsfindung selbst, in Bezug auf ihre 
Sichtweise auf den Menschen sowie den Bereich der Wertsetzung. Es 
sind also das ›Wissen‹ (maʿrifa) allgemein sowie die ›Existenz‹ (wuǧūd) 
und die ›Praxis‹ (ʿamal), zu denen ideologisches Denken einen anderen 
Zugang hat als das freie philosophische Vernunftdenken. In allen diesen 
Bereichen ist es die partikulare Glaubensgemeinschaft, d. h. es sind ihre 
Geschichte, ihre gegenwärtigen soziopolitischen Interessen sowie ihre 

234	Vgl. Naṣṣār, »Muqaddima [in Maʿraka]«, 70.
235	Vgl. dazu auch Naṣṣār, Ḥurriyya, 116.
236	Vgl. Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 39, 75; Naṣṣār, Is-

tiqlāl, 52.
237	Vgl. Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 44.
238	So besonders in ibid.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Zukunftsvorstellungen, die der Vernunft Grenzen setzen bzw. sie ›do-
mestizieren‹, wie Nassar es auch nennt,239 und sie dadurch ideologisch 
instrumentalisieren.240

Entgegen dem philosophischen Vernunftdenken, so Nassar zunächst 
bezüglich des ersten Defizits, habe Ideologie kein intrinsisches Interes-
se an der Wahrheitsfindung. Ihr Umgang mit Wahrheit sei vielmehr von 
taktischen Interessen- und Nutzenabwägungen bestimmt, welche die 
Gemeinschaft im gesamtgesellschaftlichen Kontext in Auseinanderset-
zungen mit den Interessen anderer Gemeinschaften und folglich mit an-
deren Ideologien mache.241 Die ›ideologische Wahrheit‹ habe aufgrund 
dieses Taktierens eine ›nützliche Wahrheit‹ (ḥaqīqa nāfiʿa) zu sein; Nas-
sar spricht diesbezüglich auch von einer ›Logik der Propaganda‹ (manṭiq 
ad-daʿwa), der sich die Wahrheit im ideologischen Denken zu beugen 
hat.242

Ideologische Wahrheit als ›nützliche Wahrheit‹ komme aber, wie Nas-
sar relativiert, auch nicht ganz ohne objektiven Bezug zur Realität aus, 
d. h. sie sei nicht nur ein Geflecht von subjektiv ersonnenen Lügen, Illu-
sionen und Irrtümern über die menschliche Umwelt. Als solches könnte 
sie ihre Rolle der Nützlichkeit für die Gemeinschaft in einem bestimm-
ten sozialen Kontext nicht wahrnehmen, d. h. sie wäre der Zweck-Mit-
tel-Bestimmung völlig unfähig, und es wäre ihr unmöglich, Mitglieder 
an sich zu binden.243 So stütze sich jede Ideologie etwa auf bestimm-
te Problemdiagnosen über die soziale Realität, zu denen sie dann zwar 
eine wertende Haltung einnehme, die aber an sich nicht völlig falsch sei-
en.244 An diesem diagnostischen Moment des objektiv-deutenden Rea
litätsbezugs im ideologischen Denken setzt auch sein bereits bespro-
chener Versuch an, das Ideologische als Detektor für philosophisch 
relevante Fragen der Gegenwart methodisch für die Philosophie nutz-
bar zu machen.

Trotzdem ist die ideologische insgesamt aber eben nur eine ›nützliche 
Wahrheit‹. Als besonders illustrativ und aussagekräftig für den ideologie-
spezifischen Umgang mit Wahrheit deutet Nassar die Geschichtsschrei-
bung. In der Historiographie lasse sich erkennen, dass es Ideologien 
beim Blick auf die Vergangenheit nicht primär um die Rekonstrukti-
on einer historischen Wahrheit gehe, sondern die Konstruktion einer 

239	Ibid., 55.
240	Vgl. ibid., 74; Naṣṣār, »Fī Māhiyyat al-falsafa«, 38. Ich beziehe mich im Fol-

genden v. a. auf Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«. Denn 
dort beschreibt Nassar die epistemischen Differenzen zwischen Ideologie 
und freiem Vernunftdenken am systematischsten.

241	Vgl. Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 48–49, 75.
242	Vgl. ibid., 48; Naṣṣār, Istiqlāl, 51–52, 244.
243	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 53, 243.
244	Vgl. ibid., 53–54.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

gemeinschaftlichen Identität im Vordergrund stehe – einer Identität, mit 
der die Gemeinschaft auch Geltungsansprüche in der Gegenwart und für 
ihre Zukunft verknüpft und stützt.245 Aber auch andere Wissenschafts-
disziplinen, v. a. die Geistes- und Sozialwissenschaften, in denen die 
Wahrheit entsprechend bestimmten Wertvorstellungen beeinflusst wer-
den könne, dienten der gemeinschaftlichen Identitätskonstruktion und 
Machtkonsolidierung.246

Vor dem Hintergrund dieses interessengeleiteten Umgangs mit Wahr-
heit macht Nassar im Prozess der ideologischen Erkenntnisgewinnung 
und Wahrheitsfindung drei grundlegende epistemische Defekte aus, die 
er mit den Begriffen ›Partikularität‹ (iǧtizāʾ), ›Eklektizismus‹ (iṣṭifāʾ) so-
wie ›(Selbst-)Genügsamkeit‹ (iktifāʾ) fasst. Eklektizismus und Selbstge-
nügsamkeit sind dabei als Ursache dessen zu verstehen, was Nassar mit 
Partikularität meint. Eklektisch würden ideologische Gemeinschaften 
bei der Formulierung und Stützung ihrer ›nützlichen Wahrheiten‹ vor-
gehen, weil sie dazu aus der ganzen sie umgebenden Realität nur dieje-
nigen Elemente berücksichtigten, die mit ihren Glaubensprämissen und 
Interessen in Einklang stünden und sie stützten, wie Nassar erklärt. Was 
sie nicht stütze, werde dagegen ignoriert. Als (Selbst-)Genügsamkeit be-
zeichnet Nassar den Umstand, dass Ideologien dann mit der Suche nach 
Wahrheit innehielten, wenn diese mit den gemeinschaftlichen Interes-
sen konform sei. Eine Hinterfragung dieser Wahrheit stehe im ideologi-
schen Erkenntnisprozess erst dann an, wenn die Gemeinschaft von äu-
ßeren Umständen dazu gezwungen werde. Die Wissensproduktion als 
einen ergebnisoffenen Prozess, in dem Erkenntnisse stets von Neuem und 
auch ohne äußeren Impetus hinterfragt werden, kennt das Ideologische 
hingegen nicht, so Nassar. ›Partikularität‹ schließlich hebt weniger auf 
den Prozess der Erkenntnisgewinnung ab, sondern beschreibt vielmehr 
die Tatsache, dass eine durch Eklektizismus zustande gekommene und 
in (Selbst-)Genügsamkeit verharrende Wahrheit eine nicht verallgemei-
nerbare Teilansicht ist. Der Wahrheitsanspruch etwa einer konfessions-
gemeinschaftlichen Ideologie könne keine Allgemeingültigkeit beanspru-
chen – er sei etwa in Bezug auf den gesamtgesellschaftlichen Kontext nur 
›partiell‹ (ǧuzʾī) gültig und nicht verallgemeinerbar.247

Der durch Eklektizismus und (Selbst-)Genügsamkeit entstandenen 
und daher nicht-verallgemeinerbaren, weil partikularen Wahrheit der 
Ideologie stellt Nassar die ›ganzheitliche Wahrheit‹ (ḥaqīqa kulliyya, 

245	Vgl. Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 48–51, 75–76. 
Nassar verweist in diesem Zusammenhang auch auf die Untersuchungen 
Ahmad Beydouns und Kamal Salibis zur konfessionalistischen Geschichts-
schreibung im Libanon. Vgl. dazu die oben 2.1, FN 10 aufgeführte Litera-
tur.

246	Vgl. ibid., 49.
247	Vgl. ibid., 76–78.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

kāmila) des freien Vernunftdenkens gegenüber. Die Vernunft sei nicht 
selbstgenügsam, sondern vermute hinter einer jeden neuen Erkenntnis 
stets weitere, neue Wahrheiten, die sie erkunden wolle. Die Realität, die 
sie erkunde, nehme sie dabei immer als zusammenhängendes Ganzes in 
den Blick, praktiziere also keinen Eklektizismus. Wenn sie nur Ausschnit-
te aus dieser Realität begutachte, tue sie das aus methodischen Gründen, 
stelle danach aber Einzelerkenntnisse immer wieder in einen Gesamtkon-
text. Nur so komme man der eigentlichen Wahrheit, d. h. derjenigen als 
nicht partikulares Ganzes, auf die Schliche.248

Die Dominanz des Partikularen über das Ganzheitliche ist auch für 
das zweite epistemische Defizit verantwortlich, das Nassar im Ideologi-
schen diagnostiziert. Es betrifft dessen Wahrnehmung des Menschen und 
seiner ›Bestimmung‹ (maṣīruhu). Im ideologischen Denken sieht Nassar 
den Blick auf den Menschen von einem gemeinschaftsspezifischen Zen-
trismus dominiert. Damit meint er, dass ideologischem Denken die ›Be-
sonderheit‹ (ḫuṣūṣiyya) der eigenen, partikularen Gemeinschaft und ihre 
ganz spezifischen Grundanliegen als Prisma für den Blick auf andere Ge-
meinschaften, die Menschheit insgesamt sowie den einzelnen Menschen 
diene. So übertrage etwa eine nationalistische Ideologie ihr Menschen-
bild auf die ganze Menschheit, indem sie im Menschen nur seine Zuge-
hörigkeit zu einer bestimmten Nation als sein prägendes Wesensmerk-
mal sehe und die Menschheit und ihre Geschichte als vom Kampf der 
Nationen bestimmt deute. Damit verallgemeinere sie ihre eigene, spezi-
fisch gemeinschaftliche Wir-Identität, in der das Individuum aufgeht, auf 
die Menschheit insgesamt.249 Zum gemeinschaftsspezifischen Zentrismus 
gehöre auch, dass eine einzelne Gemeinschaft von einem Gefühl der ei-
genen Besonderheit her ihre Beziehungen zu ihrer menschlichen Umwelt 
gestalte und sie in ein Freund-Feind-Schema zwänge.250

Während Ideologien sich ihr Menschenbild von der eigenen gemein-
schaftlichen Besonderheit her konstruieren, in der Individuen aufgehen, 
setzt philosophisches Vernunftdenken beim einzelnen Menschen an. Es 
gelange zur Erkenntnis, dass Menschen als Einzelne besonders seien 
und ihre Einzigartigkeit nicht mit derjenigen der Gemeinschaft zusam-
menfalle. Nassar spricht diesbezüglich auch vom ›Anthropozentrismus‹ 
(markaziyyat al-insān) der Philosophie, den er dem gemeinschaftsspe-
zifischen Zentrismus der Ideologie entgegenhält.251 Die Menschen sei-
en einander insofern gleich, als sich jedes Individuum vom anderen un-
terscheide: Dies sei das Gesetz, das nur die freie Vernunft erkenne, nicht 
aber auf ihre Gemeinschaft fokussierte Ideologien. In der Verneinung 

248	Vgl. ibid., 78.
249	Vgl. ibid., 80–81; Naṣṣār, Istiqlāl, 51–52.
250	Vgl. Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 85–86.
251 Vgl. ibid., 88–89.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

der universellen Gleichheit in der individuellen Besonderheit und der 
Verwässerung letzterer in der kollektiv-partikularen gemeinschaftlichen 
Identität glaubt Nassar ein Mittel der Ideologie zu erkennen, um ihre 
Kontrolle über den einzelnen Menschen zu stärken.252

Dieser universalistische Ausblick auf den Menschen beschäftigt Nas-
sar auch in seiner normativen Übersetzung, d. h. bezüglich der Entste-
hung von und des Umgangs mit Werten als »handlungsleitenden Prin-
zipien«.253 Eine Ideologie verleihe den Werten Ausdruck, welche in der 
Gemeinschaft im langwierigen Prozess ihrer historischen Genese und 
Persistenz über Generationen hinweg ausformuliert wurden. Es seien 
deshalb Werte, die von der gemeinschaftlichen Besonderheit durch-
zogen seien, und somit partikulare Werte einer spezifischen Gemein-
schaft.254

Nassar erachtet die Annahme, wonach Gemeinschaften als Kollekti-
ve Schöpfer von Werten seien, allerdings als falsch: Gemeinschaftliche 
Institutionen und Praktiken dienten zwar als Speicher von Werten, wes-
halb es den Anschein haben könne, als existierten diese losgelöst von 
einzelnen Individuen. Letzten Endes seien aber immer diese Individuen 
Autoren von Werten, und nicht irgendwelche Kollektive. Gerade Ideo-
logien versuchten aber, das Gegenteil zu behaupten, um ihre Werte und 
damit ihre Gemeinschaft vor deren Infragestellung durch ihre eigenen 
Mitglieder zu schützen.255

Das ideologische Denken versuche deshalb, der Vernunft den direkten 
Zugang zu den gemeinschaftlichen Werten zu verwehren: Sie zu kritisie-
ren oder anzuzweifeln sei der Vernunft untersagt, denn dies würde bedeu-
ten, die Gemeinschaft selbst in Frage zu stellen.256 Denn gerade die axiolo-
gische Eigenheit sieht Nassar als wichtigen Bestandteil gemeinschaftlicher 
Identität, weshalb Ideologien sie besonders zu schützen gewillt seien.257

Im ideologischen Umgang mit Werten werde die Vernunft deshalb an 
vier Funktionen zurückgebunden: Die Vernunft kann (1.) dabei helfen, 
ideologische Werte auszudeuten, also etwa zu erklären, was der Wert der 
Freiheit für die Ideologie des Liberalismus bedeutet. Sie kann (2.) dabei 
helfen, in einem Geflecht von mehreren Werten diese zu ordnen und zu 
systematisieren. Vernunft spielt auch dann (3.) im ideologischen Um-
gang mit Werten eine Rolle, wenn sie innerhalb der Gemeinschaft oder 
gegen außen gerechtfertigt werden muss. Schließlich (4.) greifen Ideolo-
gien auch auf die praktische Vernunft zurück, wenn es darum geht, die 

252	Vgl. ibid., 82.
253	»mabādiʾ li-l-fiʿl«, Naṣṣār, Ḏāt, 277.
254	Vgl. Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 52, 90.
255	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 266.
256	Vgl. Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 52, 55–56.
257	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 270–271; Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in 

Miḥakk]«, 53.

PHILOSOPHIE VERSUS IDEOLOGIE!

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

soziopolitische Realität entsprechend den ideologischen Wertvorstellun-
gen faktisch umzugestalten.258

Im Unterschied dazu hat im nichtideologischen, philosophischen Um-
gang mit Werten die Vernunft einen direkten Zugang zu Wertvorstellun-
gen und spielt auch bei der Wertsetzung selbst eine zentrale Rolle, wie 
Nassar erklärt. Der normative Orientierungspunkt der wertesetzenden 
Vernunft ist im Gegensatz zur Ideologie nicht die historisch gewordene 
Besonderheit der Gemeinschaft, sondern der Mensch als zur Gattung der 
Menschheit gehörend bzw. das menschliche Leben als solches.259

Im Rahmen des normativen Minimums, das aus der Einsicht in die 
gemeinsame Menschlichkeit ableitbar ist, sind Gemeinschaften Nas-
sar zufolge grundsätzlich aber frei, nach ihren eigenen Wertvorstellun-
gen zu leben. Doch auch jenseits dieses normativen Minimums schreibt 
Nassar der Vernunft eine wichtige Rolle im Umgang mit Werten zu. So 
habe nicht nur jedes Individuum als vernunftbegabtes Wesen stets die 
Möglichkeit, bestehende Werte in Frage zu stellen. Auch der Prozess der 
›Wertsetzung‹ (qaumana) selbst ist seines Erachtens im Wesentlichen ein 
rationaler Vorgang: Die Wertsetzung ist im Wesentlichen ein Resultat der 
vernünftigen Einsicht in das Wertvolle.260

5.4 Nassars kritisch-offener Rationalismus als  
kontextueller Universalismus

Wie die vorangehenden Erläuterungen zur Wahrheit, der menschlichen 
Existenz sowie dem Umgang mit Werten deutlich gemacht haben, sieht 
Nassar das Ideologische gegenüber dem Philosophischen epistemisch 
eindeutig im Nachteil. Er trennt die beiden als zwei unterschiedliche 
Denkarten klar voneinander und weist das Ideologische zurück, obwohl 
er letzteres teilweise methodisch und historisch zum Vorbild für die ara-
bische Gegenwartsphilosophie erklärt und die Philosophie damit auf 
mehreren Ebenen an das Ideologische heranrückt. Bezüglich der epis-
temischen Reichweite hat das Ideologische gegenüber dem Philosophi-
schen mit unterschiedlichen Unzulänglichkeiten zu kämpfen, die aber 
alle daher rühren, dass Ideologie im Gemeinschaftlich-Partikularen ein-
geschlossenes Denken ist, während die Philosophie der Vernunft, die 
Nassar als nach allen Seiten offenes und kritisches individuelles Denk-
vermögen versteht, ihre Freiheit lässt. Nur die vernunftgestützte Philoso-
phie darf bei ihm deshalb geltend machen, Zugang zu universell gültigen 

258	Vgl. Naṣṣār, »al-ʿAql wa-masʾalat al-ḥudūd [in Miḥakk]«, 53–55.
259	Vgl. ibid., 89–90; Naṣṣār, Ḏāt, 270–274.
260	Vgl. Naṣṣār, Ḏāt, 236-237, 240–242, 259–274. Vgl. auch Naṣṣār, »at-Taʿālī 

[in Muṭāraḥāt]«, 118.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

Wahrheiten zu haben. Wie universell diese philosophische Wahrheit bei 
Nassar ist, wollen die folgenden abschließenden Überlegungen erläutern.

Nassars Ausführungen zum kritisch-offenen Rationalismus als episte-
mische Grundlage seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ sind vom Ver-
such gekennzeichnet, in einem konfliktgeladenen soziopolitischen Kon-
text absolut geltend gemachter ideologischer Wahrheitsansprüche eine 
Form des Vernunftdenkens zu finden, die ohne Absolutheits- und Aus-
schließlichkeitsansprüche auskommt, dabei aber keinem Relativismus 
verfällt, also trotzdem den Mut hat, nach dem universell Gültigen und 
Richtigen Ausschau zu halten und den Bereich der Vernunftgeltung zu 
verteidigen. Theodor W. Adorno hat den Balanceakt, den Nassars kri-
tisch-offener Rationalismus in diesem Sinne vollbringen will, folgender-
maßen formuliert: »Philosophie, wie sie nach allem allein zu verant-
worten wäre, dürfte nicht länger des Absoluten sich mächtig dünken, ja 
müsste den Gedanken daran sich verbieten, um ihn nicht zu verraten, 
und doch vom emphatischen Begriff der Wahrheit nichts sich abmark-
ten lassen. Dieser Widerspruch ist ihr Element.«261

Einen Ausweg aus diesem vermeintlichen Widerspruch versucht Nas-
sar im Begriff der Geschichte zu finden. ›Geschichte‹ (tārīḫ) steht in sei-
nem Werk für das der Moderne eigentümliche Bewusstsein der steten 
Wandel- und Veränderbarkeit einer vom Transzendenten losgelösten 
menschlichen Lebenswelt und ist damit bei ihm ein dezidiert antime-
taphysischer und antiabsolutistischer Begriff. Die Modernität von Ibn 
Ḫaldūns Denken etwa gründet für Nassar gerade darin, dass der nordaf-
rikanische Historiker als Erster diese fundamentale, vom Transzenden-
ten unabhängige Wandelbarkeit der Welt und ihrer Geschichte erkannt 
hat.262

Innerhalb der Geschichte gibt es für Nassar durchaus Platz für ein Ab-
solutes, allerdings ist dieses verzeitlicht. Für ihn gibt es zwar eine ein-
heitliche, räumlich unabhängige und überzeitliche ›philosophische Ver-
nunft‹ (ʿaql falsafī).263 Die philosophische Vernunft ist aber insofern an 
die Geschichte gebunden, als sie immer nur aus bestimmten Kontexten 
heraus Wahrheiten formulieren kann; Nassar hatte hier wohl Andé La-
landes Unterscheidung einer raison constituante und einer raison con-
stituée im Hinterkopf. So bleibt das philosophisch absolut Wahre mit 
den Gegebenheiten seiner Entstehungswelt verflochten. Diese Gebun-
denheit an ihre historischen Kontexte sollte gemäß Nassar aber nicht so 
missverstanden werden, dass Philosophie etwas rein Subjektiv-Relatives 
sei und damit eine auf Einzelpersonen oder partikulare Gemeinschaften 

261	Theodor W. Adorno, »Wozu noch Philosophie«, in: ders., Eingriffe. Neue 
kritische Modelle, Frankfurt/M.: Edition Suhrkamp 81974, 11–28: 14.

262	Vgl. Naṣṣār, »Ibn Ḫaldūn fī manẓūrat al-ḥadāṯa«, 43–51.
263	Vgl. Naṣṣār, »Maʿnā al-ḥadāṯa fī l-falsafa«, 150.

NASSARS KRITISCH-OFFENER RATIONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

reduzierbare Wahrheit zum Ausdruck bringe. Es bedeute lediglich, dass 
»die philosophische Wahrheit eine absolute Wahrheit in der Relativität 
der Geschichte«264 sei.265

Das so mit einem »zeitlichen Veränderungskoeffizienten«266 verse-
hene philosophisch absolut Wahre ist Nassars Ansicht nach das Äu-
ßerste, nach dem die Vernunft in der Moderne noch streben kann. Für 
überzeitliche Wahrheiten, die den Geltungsansprüchen offenbarter Re-
ligionslehren nacheifern, und damit für die Vergöttlichung philosophi-
scher Ideen oder Texte sieht er dagegen in dieser Moderne keinen Platz 
mehr.267 Die moderne philosophische Wahrheit entwickelt sich mit der 
Geschichte in ihren räumlichen Ausdehnungen immerzu fort. Die ›phi-
losophische Vernunft‹ ist in der Geschichte kontinuierlich zur Kreati-
vität gezwungen und wird damit selbst zur Schöpferin der Geschichte. 
›Kreativität‹ oder ›Innovation‹ (ibdāʿ) gehört deshalb bei Nassar eben-
so sehr zum philosophischen Diskurs der Moderne wie der Begriff der 
Geschichte.268

Nassars philosophischer Universalismus ist damit als ›kontextueller 
Universalismus‹ zu verstehen.269 Er sieht das philosophische Nachden-
ken von einer offenen Dialektik zwischen ›Spezifischem‹ (ḫuṣūṣiyya) und 
›Universellem‹ (kauniyya) geprägt: Der Philosoph denke über eine Ge-
sellschaft (muǧtamaʿ) nach, die ihre spezifischen politischen, sprachlichen 
und kulturellen Eigenheiten und ihre eigene Geschichte habe. Trotzdem 
sei der philosophische Diskurs stets ein »Diskurs des Menschen an den 
Menschen in jedem Menschen«.270 Daraus ergebe sich trotz des Nach-
denkens im Kontext der Eigenheiten einer bestimmten Gesellschaft eine 
Universalität des philosophischen Diskurses.271 An diesem universel-
len philosophischen Diskurs, so Nassar, partizipieren alle Philosophen, 
auch die arabischen, als gleichberechtigte und mit gleichen Pflichten 

264	»al-ḥaqīqa al-falsafiyya hiya muṭlaqa fī n-nisbiyya at-tārīḫiyya«, ibid., 149. 
Ähnlich auch Naṣṣār, Maʿnā, 336–337.

265	Vgl. hierzu auch Naṣṣār, Maʿnā, 331–337.
266	Reinhart Koselleck, »Standortbindung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur his-

toriographischen Erschließung der geschichtlichen Welt«, in: ders., Vergan-
gene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeit, Frankfurt/M.: Suhrkamp 
1989, 176–206: 189.

267	Naṣṣār, »Maʿnā al-ḥadāṯa fī l-falsafa«, 148–149.
268	Vgl. ibid., 150–151.
269	Ich entleihe den Begriff des ›kontextuellen Universalismus‹ von Rainer Forst, 

der damit Michael Walzers reiterative universalism, den er vom sog. co-
vering law universalism unterschiedet, bezeichnet. Vgl. Forst, Kontexte, 258; 
Michael Walzer, »Zwei Arten des Universalismus«, in: Babylon 7 (1990), 
7–25.

270	Naṣṣār, »Tawāṣul«, 119.
271	Vgl. ibid.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

ausgestattete Teilnehmer (šurakāʾ) – dies nicht, um ihre eigene Identi-
tät aufzugeben, sondern um zu einem bestimmten Problem ihre eigene 
besondere Sichtweise einzubringen.272 Die Einheit der ›philosophischen 
Vernunft‹, von der Nassar spricht, ist bei ihm somit »Quelle der Vielheit 
ihrer Stimmen«.273

Trotz der Betonung der Historizität von Wahrheit, einer Historizität, 
die er gegen das ahistorische Absolute setzt, ist Nassar damit zu keinen 
radikalen Kontingenz- oder Relativitätsannahmen bereit, vertritt also 
keine »Sozialisationstheorie der Wahrheit«.274 Solche Annahmen sind 
ihm genauso suspekt wie Postulate eines transzendenten ahistorischen 
Absoluten, obwohl er, wie oben deutlich wurde, dem öffentlichen Deli-
berieren beim Erkennen und Definieren von Wahrheiten nach den Re-
geln kritisch-offener Rationalität eine wichtige Rolle zuspricht und mit 
der Bescheidenheit auch ein Bewusstsein für die Kontingenz und Falli-
bilität menschlicher Erkenntnis einfordert. Er sieht im absolut Kontin-
genten deshalb genauso eine Gefahr für seinen Liberalismus wie im ver-
nünftigen Absoluten.

Extreme Kontingenzannahmen bezüglich der Möglichkeiten mensch-
licher Erkenntnis weist er deshalb etwa in Ḥurriyya mit Richard Ror-
tys ›liberalem Ironismus‹ genauso entschieden zurück wie den Versuch 
etwa eines Sayyid Quṭb oder anderer Islamisten und religiöser Denker 
wie Charles Malik, Vernunft mit dem Offenbarten gleichzusetzen.275 Für 
Rorty wäre Nassar damit trotz seines Historismus ein absolutistischer, 
»liberale[r] Metaphysiker«,276 weil er an den rationalistischen Prämis-
sen der Aufklärung, obwohl er sie auch kritisch hinterfragt, festzuhalten 
gewillt ist.277 Wie Rorty sei er sich bewusst, dass die Vernunft sich selbst 
kontinuierlich hinterfragen müsse. Die Vernunftkritik dürfe aber nicht 
so weit gehen, dass die Vernunft sich selbst vernichte, wie Nassar in Ab-
grenzung seiner eigenen Position zu derjenigen Rortys differenziert.278

Nassar sieht Rortys liberalen Ironismus auf mehreren Ebenen in Kon-
flikt mit seinen eigenen Vorstellungen eines liberalen Gemeinwesens. 
In Anbetracht seines kritisch-offenen Rationalismus als epistemische 

272	Vgl. ibid., 126–127.
273	Jürgen Habermas, »Die Einheit der Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen«, 

in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1988, 153–186: 180.

274	Ibid., 174.
275	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 195–220.
276	Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität (Übersetzt von Christa 

Krüger), Frankfurt/M.: Suhrkamp 1992, 155.
277	Vgl. dazu auch Richard Rorty, »Der Vorrang der Demokratie vor der Philo

sophie«, in: ders., Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays, 
Stuttgart: Reclam 2013, 82–125: 83–85 et passim.

278	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 205.

NASSARS KRITISCH-OFFENER RATIONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

Grundlage seines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ missfällt Nassar zum 
einen, dass Rorty in seinen Bemühungen um eine endgültige Entgötte-
rung der Welt jegliche »Annahme, dass die Wahrheit, wie die Welt, da 
draußen sei«,279 als zum überkommenen Vermächtnis einer Vergangen-
heit gehörend betrachtet, »in der die Welt als Schöpfung eines Wesens ge-
sehen wurde [...]«.280 Diese Verabschiedung des Wahrheitsbegriffs über-
haupt würde einen ›Rationalismus‹ verunmöglichen, und sei es einer, der 
sich der historischen Kontingenz und Fallibilität seiner Erkenntnisse be-
wusst ist. Nassar glaubt, dass diese vollständige Zerstörung von jeglicher 
Möglichkeit einer epistemischen Fundierung des menschlichen Gemein-
wesens in einem ›Babel‹ mündet, in dem keiner den anderen zu verste-
hen vermag und deshalb jeder nur für sich selbst lebt.281

Zum anderen liest Nassar Rorty so, dass sein Ironismus das ›kri-
tisch-offene‹ Element seiner Vorstellung von gemeinsinniger Rationalität 
in Gefahr bringt. Rorty, so Nassar, lasse in seinem liberalen Ironismus, 
aufbauend auf seinen Kontingenzannahmen, an der Stelle der Vernunft 
die Einbildungskraft (imagination), v. a. die Poesie, als alleinig gültige 
Denkart zu. Damit gebe er das urliberale Gebot der Denkfreiheit auf. 
Dieser Poetisierung der liberalen Gesellschaft hält Nassar deshalb sei-
nen Rationalismus entgegen, der im Namen liberaler Denkfreiheit eine 
Pluralität von Denkarten zulässt, die in einer freiheitlichen Gesellschaft 
alle ihre Berechtigung haben sollen.282

Nassar sieht die Denkfreiheit aber noch in einem weiteren Punkt von 
Rortys Vorstellung einer liberalen Gesellschaft bedrängt. Er glaubt, dass 
die Anpreisung seiner Vorstellung von Liberalismus als »liberale Uto-
pie«283 bzw. als »Idealform«284 genau durch diese Idealisierung antilibe-
rale Züge erhält. Denn die Festlegung von Idealen und Utopien schränke 
die Denkfreiheit ein.285 Nassar sieht es als zentrales Merkmal des Libera-
lismus, dass immer von Neuem darüber nachgedacht werden müsse, was 
es heißt, Freiheit in menschlicher Gesellschaft zu leben. Mit seiner Fest-
legung eines liberalen Ideals bzw. einer Utopie bringt Rorty folglich mit 
der Denkfreiheit nicht nur einen zentralen Bestandteil liberaler Kultur 
in Gefahr, sondern auch Nassars eigenes Projekt, aus dem arabischspra-
chigen Kontext heraus mit seinem ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ einen 
Neuentwurf einer freiheitlichen Gesellschaft zu unternehmen und damit 
Teil einer globalen ›Zivilisation der Freiheit‹ zu werden.286

279	Rorty, Kontingenz, Ironie, Solidarität, 24.
280	Ibid.
281	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 207.
282	Vgl. ibid., 208.
283	Rorty, Kontingenz, Ironie, Solidarität, 16.
284	Ibid., 85.
285	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 199.
286	Vgl. ibid.

GEGEN DIE HETERONOMIE DER GEMEINSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Dementsprechend will Nassar seinen eigenen Neuentwurf eines libera-
len Gemeinwesens nicht als Utopie verstanden wissen, sondern bloß als 
Entwurf eines ›möglichen Ideals‹, das in Einklang mit seinem Verständ-
nis von Rationalismus stets der Kritik unterzogen werden und revidiert 
werden kann und soll. Über ein ›mögliches Ideal‹ politischer Ordnung 
nachzudenken bedeutet für ihn, bescheidene Wahrheitsansprüche gel-
tend zu machen, aber trotzdem den Mut zu haben, ›konstruktiv‹ (inšāʾī) 
über ein besseres Gemeinwesen nachzudenken. Diesen Mut vermisst er 
nicht etwa nur in der zeitgenössischen arabischen Philosophie, die er 
noch immer vom mittelalterlichen Konzept des mulk (›Königtum‹, ›[ab-
solute] Autorität‹) sowie ihm entsprechenden Anthropologien der Un-
gleichheit vereinnahmt sieht, sondern besonders auch in modernen an
gloeuropäischen philosophischen Strömungen, die durch ihren Rückzug 
auf das Analytische und ihre normative Enthaltsamkeit das Feld der Po-
litik den Ideologien überlassen, wie er findet.287 Wie Nassar selbst ›kons-
truktiv‹ über ein ›mögliches Ideal‹ politischer Ordnung im engeren Sinne, 
d. h. über seine Überlegungen zu Ideologie und Vernunft hinaus nach-
denkt, wollen wir im Folgenden genauer betrachten

287	Vgl. ibid., 315; Naṣṣār, »al-Wāqiʿ as-siyāsī [in Muṭāraḥāt]«; Nāṣīf Naṣṣār, 
»Ṣafḥa ǧadīda min tārīḫ falsafat al-qahr«, in: ders., Muṭāraḥāt li-l-ʿaql 
al-multazim. Fī baʿḍ muškilāt as-siyāsa wa-d-dīn wa-l-aydiyūlūǧiyya, Bairūt: 
Dār aṭ-Ṭalīʿa 1986, 39–72: 69–72; Naṣṣār, »Fī l-Falsafa wa-s-siyāsa wa-l-aid-
iyūlūǧiyya [in Maʿraka]«, 260–263, 270.

NASSARS KRITISCH-OFFENER RATIONALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1  Von der Kritik der konfessionalistischen Kultur zur Ideologiekritik
	5.1.1  Ideologiekritik als Sozialkritik
	5.1.2  Von der Konfessionalismus- zur Ideologiekritik und zur philosophischen Kultur
	5.2  Philosophie versus Ideologie oder Philosophie qua Ideologie? Zu den Verquickungen zweier Denkarten bei Nassar
	5.2.1  Nassars methodische und historische Anleihen bei der Ideologie
	5.2.2  Nassar unter Ideologieverdacht
	5.2.3  Philosophische Autonomie als philosophische Selbstverantwortung
	5.3  Philosophie versus Ideologie! Zur systematischen Unterscheidung zweier Denkarten durch Nassar
	5.3.1  Zwei Bedeutungen von Philosophie
	5.3.2  Nassars Vernunftbegriff und sein kritisch-offener Rationalismus
	5.3.3  Die Grenzen ideologischen Denkens und die Universalität der Philosophie
	5.4  Nassars kritisch-offener Rationalismus als kontextueller Universalismus

