
 

 

 

8. Anerkennen als Erfahrungsprozess III:

 Ideologien als Blockierungen des

 Erfahrungsprozesses 
            
 
 
 
Wenn der Begriff der Ideologie so umfassend formuliert wird, dass jede Praxis nur 
durch und unter einer Ideologie möglich ist, dann verliert der Ideologiebegriff zum 
einen seine gesellschaftskritische Bedeutung. Zum anderen kann dann auch nicht 
mehr widerspruchsfrei bestimmt werden, wie die Perspektive zu gewinnen ist, aus 
der erst die Ideologie als Ideologie thematisiert werden kann. Die Ideologie ist in 
der Konzeption Althussers aber deshalb die notwendige Bedingung der Praxis, weil 
die in der dritten These erläuterte doppelte Spiegelstruktur der Ideologie als konsti-
tutiv für die Ausbildung eines jeden Selbstverhältnisses gilt. Weil die Individuen 
erst dann eine bestimmte Identität ausbilden, wenn sie sich mit dem Bilde des SUB-
JEKTS identifizieren und weil sie diese Grundlage ihrer Identität selbst verkennen, 
sie als eine solche verstehen, die ihnen immer schon zukommt, verkennen sie auch, 
dass sie, wenn sie dieser Identität entsprechend handeln, als Element einer überge-
ordneten sozialen Struktur agieren und deren Reproduktion ermöglichen. Die Reali-
sierung eines bestimmten Selbstverständnisses in der Handlung ist, entgegen dem 
Selbstverständnis der Subjekte, der Anschluss an die soziale Ordnung. Das Verhält-
nis zu den eigenen Existenzbedingungen ist demnach also deshalb notwendig ima-
ginär, weil die Ausbildung eines Selbstverhältnisses die mit der Wiedererkennung 
mit dem Bilde des SUBJEKTS einhergehende Verkennung voraussetzt. Um einen 
Ansatz zu entwickeln, der im Anschluss an Althusser die Ideologie als eine Praxis 
versteht, in der die in ihr handelnden Akteure die Bedeutung ihres Tuns verkennen, 
der aber zugleich die zuvor entwickelten Probleme zu vermeiden vermag, die sich 
aus der These des notwendigen Zusammenhanges von Ideologie und Praxis erge-
ben, muss demzufolge diese Verbindung zwischen der ideologischen Verkennung 
und der doppelten Spiegelstruktur aufgegeben werden. Es ist also zu begründen, 
inwiefern das Verhältnis zu den eigenen Existenzbedingungen als imaginär be-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


280 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

zeichnet werden kann, ohne dafür Althussers Rekonstruktion des Subjektivierungs-
prozesses in Anspruch nehmen zu müssen. 

Ein erster Hinweis für einen solchen Ansatz findet sich in der kurzen Passage, 
in der Althusser die ideologische Wiedererkennung am Beispiel der Begrüßung dis-
kutiert; hier behauptet er, dass sich die Ideologie durch die Etablierung von Eviden-
zen durchsetzt. Die ideologische Praxis gründet demnach auf bestimmten Voraus-
setzungen, die in ihr selbst nicht fraglich werden, sondern vielmehr den in ihr Han-
delnden als selbstverständlich und unbezweifelbar gelten.1 

Charim interpretiert die Durchsetzung dieser Evidenzen als das Ergebnis einer 
Dressur. Indem die Individuen innerhalb der ideologischen Staatsapparate in be-
stimmte Praktiken einbezogen und in diese eingeübt werden, bilden sie bestimmte 
Fähigkeiten aus, die ihnen zur Routine bzw. Gewohnheit werden.2 Im Ergebnis er-
scheinen ihnen bestimmte Handlungen nicht mehr als Erfüllung einer Vorschrift; 
vielmehr werden sie unter bestimmten Bedingungen selbstverständlich vollzogen. 
Indem innerhalb eines ideologischen Staatsapparates etwas als etwas verstanden 
wird, etwa als Weihwasser, Beichtstuhl, Kirche etc., werden zugleich auch be-
stimmte Reaktionen im Umgang mit diesen Objekten vorgeschrieben. Im Ergebnis 
der geschilderten Gewohnheitsbildung scheinen diese Handlungen mit dem Objekt 
selbst verknüpft zu sein; sie erscheinen als die Weise, adäquat mit den jeweiligen 
Objekten umzugehen. Die Verkehrung, die Charim hier beschreibt, ist dem Marx-
schen Fetischcharakter der Ware entlehnt. Das, was ein bestimmtes Objekt im ge-
sellschaftlichen Verkehr konstituiert und die Regeln, die festlegen, wie mit ihm 
umzugehen ist, scheinen sich für die Beteiligten nicht aus diesen Verkehrsformen, 
sondern aus dem Objekt selbst zu ergeben; die soziale Bedeutung erscheint als des-
sen intrinsische, ihm unabhängig von der jeweiligen Gesellschaftsordnung zukom-
mende Bestimmung. Anders als Marx rekurriert Charim für die Erklärung dieser 
Verkehrung auf den Prozess der Gewohnheitsbildung „Dieser Gewohnheit gewor-
dene Umgang ist es auch, der das Objekt als evidentes erscheinen lässt.“3 Es ist je-
doch problematisch, diese Verkehrung allein auf die psychologische Grundlage der 
Gewohnheitsbildung zurückzuführen, die zudem in dieser Beschreibung von einem 
Konditionierungsprozess kaum zu unterscheiden ist. Denn damit wird nur der 
Grenzfall des bloßen Verhaltens erfasst, in dem quasi automatisch auf bestimme 
Objekte reagiert wird. Deshalb muss Charim dann in ihrer Interpretation Althussers 
das Verhältnis von Ritual, Praxis und Handlung innerhalb der ideologischen Staats-

                                                            
1  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 86f. 

2  Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 

147. 

3  Ebd., S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 281 

 

 

apparate stets am Beispiel der großen Disziplinarinstitutionen und insbesondere an 
dem der tayloristischen Fabrik erläutern. Zudem ist es hier, auch wenn die Reaktion 
auf bestimmte Objekte quasi automatisch und ohne vorherige Reflexion erfolgt, 
stets möglich, sich auf die sozialen Vorschriften zurückzubeziehen, denen diese Re-
aktion entspricht. Wer hierzulande des morgens ein Fahrrad besteigt, bewegt sich 
nach entsprechender Einübung ohne lange zu überlegen auf der rechten Seite der 
Fahrbahn; wird die betreffende Person gefragt, warum sie dies tut, so verweist sie 
aber nicht auf eine intrinsische Bestimmung des Objekts, auf dem sie sich fortbe-
wegt, sondern auf die Straßenverkehrsordnung, also eine soziale Vorschrift. 

Entgegen dieser Beschränkung, nach der nur dann von Ideologie zu sprechen 
ist, wenn auf der Grundlage einer Konditionierung bestimmte Objekte reflexhaft ein 
bestimmtes Verhalten auslösen, ist danach zu fragen, wie sich bestimmte Ideologe-
me4 in dem und durch das bewusste Handeln durchsetzen. Sie sind als institutiona-
lisierte Regeln zu verstehen, die auch dem reflektierten interindividuellen Handeln 
und den dort auftretenden Handlungskonflikten zu Grunde liegen. Von anderen so-
zialen Regeln lassen sie sich in einer ersten Annäherung mit der Hilfe von Eugen 
Finks Differenzierung zwischen operativen und thematischen Begriffen unterschei-
den. Entsprechend dieser Differenzierung sind in jeder Reflexion auf bestimmte 
Begriffe weitere in Anspruch genommen, die in dieser Reflexion zwar nicht zum 
Gegenstand, aber dennoch in der Thematisierung des jeweiligen Gegenstandes ver-
wendet werden.5 Die Begriffe, die der explizite Gegenstand einer Reflexion sind, 
bezeichnet Fink als die thematischen, die Begriffe, die das Medium bilden, über das 
diese Thematisierung erfolgt, als die operativen. 
 
„Die operative Verschattung besagt aber nicht, daß das Verschattete gleichsam abseitig wäre, 

außerhalb des Interesses, - es ist vielmehr das Interesse selbst. Es ist nicht ,im Thema‘, weil 

wir durch es hindurch uns auf das Thema beziehen. Es ist das Nichtgesehene, weil es das 

Medium des Sehens ist.“6 

 

Demnach kann sich das reflektierende Bewusstsein keine abschließende Transpa-
renz über seine eigenen Grundlagen verschaffen. In jedem Versuch, diese zu errei-
chen, bleibt es von weiteren Annahmen abhängig, die dabei selbst ungeprüft blei-
ben. 

                                                            
4  Als Ideologem bezeichne ich die grundlegenden Elemente einer Ideologie, d.h., wie ich 

im Folgenden erläutern will, die fundierenden Prinzipien, die das Handeln und die Refle-

xionen der Individuen leiten, ohne dabei selbst thematisch zu werden. 

5  Vgl. Fink, Eugen, Operative Begriffe in Husserls Phänomenologie, in: Zeitschrift für phi-

losophische Forschung, 11, 1957, S. 324. 

6  Ebd., S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


282 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Diese Differenzierung lässt sich auch auf soziale Handlungszusammenhänge 
übertragen. In jeder Reflexion auf soziale Handlungsregeln sind weitere Regeln und 
normative Grundannahmen in Anspruch genommen, die in dieser Reflexion zwar 
verwendet, jedoch nicht thematisch werden. Genau dies will, so mein Interpretati-
onsvorschlag, Hegel in seiner Kritik an der Kantischen Moralphilosophie zeigen. 
Hegel legt hier die versteckten operativen Begriffe frei, die in die Konstruktion der 
Beispiele eingehen, an denen Kant sein Prüfungsverfahren demonstriert. Hegels 
Einwand lässt sich dann so rekonstruieren, dass z.B. die Maxime, einen Kredit auch 
dann aufzunehmen, wenn keine begründete Aussicht auf die Möglichkeit seiner 
Rückzahlung besteht, nur dann nicht als allgemeines Gesetz gelten kann, wenn da-
bei die Institution des Eigentums und der Kreditvergabe als Seinsollende in An-
spruch genommen werden. Der Einwand verweist so auf soziale Regeln und Institu-
tionen, die in der Prüfung von Handlungsmaximen in Anspruch genommen werden, 
ohne dass sie jedoch selbst in dieser Prüfung thematisch sind. Was aber in den ein-
zelnen Akten der Prüfung vorausgesetzt und was thematisch wird, ist jedoch nach 
Hegel keineswegs beliebig, sondern von dem abhängig, was in einer gegebenen Ge-
sellschaft als etablierte Regel und gemeinsam geteilte sittliche Überzeugung gilt. 
Damit droht der Einzelne gerade in der selbstständigen Prüfung möglicher Hand-
lungsprinzipien von bestimmten, selbst nicht eigens geprüften sozialen Vorausset-
zungen abhängig zu bleiben. Das Vernunftgesetz, das gerade die Emanzipation des 
Individuums gegenüber heteronomen Gewalten begründen sollte, erscheint so als 
Verpflichtung, die sozialen Verhältnisse, von denen das Individuum in seinem 
Handeln ausgeht, durch dieses Handeln erneut zu erzeugen und zu festigen.  
 
„Eine Wissenschaft der Moralität ist demnach zunächst die Kenntnis dieser Verhältnisse 

selbst […]: dieses Verhältnis ist nur dieses Verhältnis; wenn du in diesem Verhältnis bist, so 

sei, in der Beziehung auf dasselbe, in demselben; denn wenn du in Handlungen, welche auf 

dieses Verhältnis Beziehung haben, nicht in Beziehung auf dasselbe handelst, so vernichtest, 

so hebst du es auf.“7 

 
Daraus lässt sich nun folgern, dass der einzelne Akt der kritischen Prüfung selbst 
unzureichend oder unvollständig ist und dass er seinen Geltungsanspruch, die je-
weilige Handlungsmaxime oder institutionelle Regel als vernünftig auszuweisen, 
nur dann einlösen kann, wenn er um weitere ergänzt wird. Daraus folgt dann auch, 
dass sich weder ein wirklich Vernünftiges noch ein vernünftiges Wirkliches ab-
schließend bestimmen oder einrichten lässt. Die Praxis vernünftiger Selbstaufklä-

                                                            
7  Hegel, G.W.F., Ueber die wissenschaftliche Behandlungsarten des Naturrechts, seine 

Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhältnis zu den positiven Rechtswissen-

schaften, Jenaer kritische Schriften. GW. Band 4, S. 468. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 283 

 

 

rung muss dann als eine sich schrittweise vollziehende und prinzipiell nicht ab-
schließbare Reflexion und Prüfung der in den Praktiken der normativen Beurteilung 
implizit verwendeten, also operativen normativen Setzungen verstanden werden. 

Hegel selbst zieht jedoch diese Konsequenz nicht; vielmehr verwendet er diese 
Argumentation, um die Reflexion auf bestimmte Handlungsregeln an den sittlichen 
Horizont einer gegebenen Gesellschaft zurückzubinden; sie kann diesen Horizont 
nur explizieren und interpretieren, nicht jedoch selbst verändern. Weil der einzelne 
Akt der Prüfung bestimmter Voraussetzungen bedarf, die in diesem selbst nicht 
mehr geprüft werden können, ist nach Hegel ein Misstrauen in das Misstrauen zu 
setzen, dass dem Anspruch der kritischen Prüfung zu Grunde liegt, und die Philoso-
phie auf die Aufgabe zu beschränken, die bestehenden Formen der sittlichen Ein-
bettung unserer normativen Urteile als vernünftig und notwendig zu erweisen. Der 
Anspruch der Kritik, die nicht nur alle epistemischen, sondern auch alle sittlichen 
Mächte dem Richterspruch der Vernunft unterziehen wollte, wird zwar nicht gänz-
lich zurückgewiesen, aber doch eingeschränkt; er wird Moment innerhalb eines ihn 
übergreifenden Verhältnisses.8 Anders ließe sich freilich auch nicht das vernünftige 
Wirkliche als das wirklich Vernünftige ausweisen, denn dies setzt ja nach Hegel vo-
raus, dass es sich als Ergebnis eines Lernprozesses darstellen lässt, das die bisheri-
gen Reflexionsformen der Praxis zu integrieren vermag.9 Die Hybris aber, fundie-
rendes Prinzip zu sein, muss die Vernunftkritik, will sie sich nicht in sozialpatholo-
gischer Weise missverstehen, damit aufgeben. Sie gelangt allenfalls noch in Aus-
nahmefällen zur Anwendung; in situativen Ausnahmefällen, wenn das Subjekt in 
diesen deshalb nicht weiß, was es tun soll, weil die geltenden Normen konfligieren-
de Handlungsstrategien nahe legen;10 in gesellschaftlichen Ausnahmefällen, wenn 
das Subjekt durch die Auflösung eines gemeinschaftlichen Horizonts auf sich selbst 
zurückgeworfen ist.11 Indem sie aber im ersten Falle nur das reibungsfreie Prozes-

                                                            
8  Die reflexive Freiheit hat, so Honneth in der Interpretation und Fortsetzung dieses Ge-

dankens, nur die Aufgabe, „wieder Anschluß an eine zuvor als entzweit erfahrene (!) Le-

benswelt zu finden.“ (Vgl. Honneth, Axel, Das Recht der Freiheit. Grundzüge einer de-

mokratischen Sittlichkeit, Berlin 2011, S. 175.) 

9  Vgl. Siep, Ludwig, Praktische Philosophie und Geschichte beim Jenaer Hegel, in: ders. 

Praktische Philosophie im deutschen Idealismus, Frankfurt am Main 1992, S. 142-158. 

10  Vgl. Moyar, Dean, Die Verwirklichung meiner Autorität. Hegels komplementäre Modelle 

von Individuen und Institutionen, in: Halbig, Christoph; Quante, Michel und Siep, Lud-

wig (Hrsg.), Hegels Erbe, Frankfurt am Main 2004, S. 218. 

11  „Es ist ein Augenblick der Krise, in dem es die einzig verbleibende Form der Verwirkli-

chung der eigenen Freiheit ist, alle existierenden Normen auf Distanz zu bringen und in 

ihrer sozialen Geltung gewissermaßen einzuklammern.“ (Honneth, Axel, Leiden an Un-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


284 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

sieren beliebiger Inhalte organisieren soll, ist der Anspruch der Kritik hier gerade 
nicht bewahrend aufgehoben, sondern aufgegeben, denn eine solche Funktion könn-
te ihr auch innerhalb eines unvernünftigen Ganzen zugesprochen werden. Indem sie 
im zweiten Fall als mögliches gestaltendes Prinzip für Perioden des sittlichen Ver-
falls in Anspruch genommen wird, ist aber zugleich zugestanden, dass ihr eine fun-
dierende Funktion zukommen kann; womit dann unklar wird, weshalb ihr diese nur 
unter Ausnahmebedingungen zukommen soll. Wenn, so die Vermutung, die sich 
aus diesem Dilemma gewinnen lässt, die kritische Reflexion überhaupt in ihrem 
Anspruch ernst genommen wird, so ist ihre Einschränkung willkürlich. 

Trotz dieser problematischen Konsequenzen, die Hegel aus seiner Kritik an der 
Kantischen Moralphilosophie zieht, lässt sich auf ihrer Grundlage der vorangegan-
genen Unterscheidung zwischen operativen und thematischen Begriffen ein weite-
res Element hinzuzufügen. Den operativen normativen Voraussetzungen, die in der 
Prüfung einer gegebenen Norm oder für die Lösung von Handlungskonflikten in 
Anspruch genommen werden, kann selbst eine gleichsam begründende Funktion 
zukommen. In diesem Falle ist deshalb, weil die Institution des Eigentums bestehen 
soll, nur dann ein Kredit aufzunehmen, wenn die Aussicht besteht, ihn dereinst zu-
rückzahlen zu können.12 Damit lässt sich die Bestimmung, nach der die operativen 
normativen Voraussetzungen das Medium bilden, über die die Bestimmung und 
Prüfung der thematischen erfolgt, weiter präzisieren. Ideologeme sind demnach die 
operativen normativen Grundannahmen, denen in der jeweiligen Reflexion eine be-
gründende Funktion zukommt.    

Diese Funktion von Ideologemen will ich im Folgenden unter Bezugnahme auf 
Wittgensteins Unterscheidung zwischen Wissen und Gewissheit weiter erläutern. 
Wissen und Gewissheit gehören für Wittgenstein in epistemologischer Hinsicht zu 
zwei verschiedenen Kategorien. In seiner Analyse des Gebrauchs diese Begriffe be-
zieht sich Wittgenstein zwar auch darauf, dass sie verwendet werden können, um 
subjektive Zustände, z.B. den, von etwas überzeugt zu sein, auszudrücken. Ent-
scheidend für seine Argumentation sind jedoch die objektiven Kriterien, die mit ih-
rem Gebrauch einhergehen. „Das begleitende Gefühl ist uns natürlich gleichgültig 
[...]. – Wichtig ist, ob ein Unterschied in der Praxis der Sprache damit einher-
geht.“13 Die Behauptung, dass jemand etwas wisse, drückt in dieser Hinsicht in ers-

                                                                                                                                    
bestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, 

S. 67.) 

12  Und diese Voraussetzung seiner Argumentation hat Kant, so der Vorwurf Hegels, nicht 

ausgewiesen. Und insofern kann die diskutierte Handlungsmaxime noch nicht als ge-

rechtfertigt gelten. 

13  Wittgenstein, Ludwig, Über Gewissheit, Frankfurt am Main 1989, § 524. Dieser Unter-

schied in der Praxis der Sprache, der unterschiedliche epistemologische Status von Wis-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 285 

 

 

ter Linie eine Disposition aus: Die Bereitschaft, für das, wovon man behauptet hat-
te, man wisse es, Gründe anzugeben. Zu einer solchen Begründung könnten andere 
Teilnehmer des Sprachspieles auffordern und ebenso ist es möglich, die gegebene 
Begründung weiteren Prüfungen und Zweifeln zu unterziehen. Nach Wittgenstein 
setzt die Praxis des Gebens und Nehmens von Gründen stets etwas voraus, das für 
die Teilnehmer einer solchen Kommunikation in dieser Situation fest steht und 
nicht geprüft wird, nämlich Kriterien dafür, was als gelungene Begründung gelten 
kann und was nicht. Die Begründungen kommen also an ein Ende. Dies sind grund-
legende Sätze, die als die Grenzen des jeweiligen Sprachspiels angesehen werden 
können. Insbesondere diese Sätze nennt Wittgenstein Gewissheiten im Gegensatz 
zu Wissen, für das man stets in der Lage sein muss, Gründe anzugeben; sie „als 
feststehend zu betrachten, gehört zur Methode unseres Zweifelns und Untersu-
chens.“14 Was als Gewissheit gilt, zeigt nicht der Satz selbst, etwa seine Klarheit 
und Deutlichkeit, sondern erst die Rolle, die dieser Satz in dem jeweiligen Sprach-
spiel einnimmt. Sie sind die Grundlage, durch die wir Begründungen vornehmen 
und zwischen wahr und falsch unterscheiden können. Gewissheiten bilden zwar die 
gemeinsam geteilte Grundlage für die Begründungen von Wissensansprüchen; es 
gibt jedoch nichts, was für sie als Begründung gelten könnte.15 

Gewissheiten bestimmen, was als wahr oder falsch, als berechtigter oder unbe-
rechtigter Wissensanspruch gelten kann. Sie sind das „Lebenselement der Argu-
mente“, die Grundlage des Begründens, Prüfens oder Zweifelns. Sie selbst können 
jedoch nicht wieder einer Prüfung unterzogen werden und deshalb lässt sich von 
ihnen auch nicht sagen, dass sie gewusst werden können. Damit sind sie selbst we-

                                                                                                                                    
sen und Gewissheit, ist auch für mich im Folgenden entscheidend. Dementsprechend 

werde ich die Passagen seiner Argumentation vernachlässigen, in denen er das Erlernen 

von Gewissheiten als einen Abrichtungsprozess rekonstruiert, denn dies führt zu der Posi-

tion Charims zurück. 

14  Ebd., § 151. 

15  Zwar bilden Gewissheiten ein in sich vernetztes System, ein Gebäude, indem sich Folgen 

und Prämissen gegenseitig stützen. (Vgl. ebd., § 141.) Sprachgemeinschaften halten nicht 

an Gewissheiten als isolierten Elementen fest, sondern nur, insofern sie für bestimmte 

Sprachspiele und damit für gemeinsame Praktiken nützlich oder notwendig sind. Gewiss-

heiten hängen in einem Netzwerk von allerdings höchst unterschiedlicher Dichte zusam-

men. Damit scheint es zunächst möglich zu sein, die Wahrheit einer Gewissheit über an-

dere Gewissheiten zu begründen. Jedoch würde diese Art der Begründung insofern fehl-

schlagen, als das, was den in Frage stehenden Satz begründen soll, selbst über keine grö-

ßere Evidenz verfügen kann, als dieser selbst. „Ist aber was er glaubt von solcher Art, 

dass die Gründe, die er geben kann, nicht sicherer sind als seine Behauptung, so kann er 

nicht sagen, er wisse, was er glaubt.“ (Ebd. § 243.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


286 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

der wahr noch falsch sondern sie ermöglichen eine solche Unterscheidung bezüg-
lich anderer Sätze. „Wenn das Wahre das Begründete ist, dann ist der Grund nicht 
wahr, noch falsch.“16 

Für diese Gewissheiten gilt, dass sie sich zwischen verschiedenen Sprachge-
meinschaften insgesamt oder einzelnen Sprachspielen unterscheiden können und 
innerhalb eines Sprachspiels veränderbar sind. „Die Mythologie kann in Fluss gera-
ten, das Flussbett der Gedanken sich verschieben. Aber ich unterscheide zwischen 
der Bewegung des Wassers im Flussbett und der Verschiebung dieses; obwohl es 
eine scharfe Trennung der beiden nicht gibt.“17 Was einst als unumstößliche Ge-
wissheit galt, kann heute als Wissen oder auch überhaupt nicht mehr gelten. Witt-
genstein untersucht jedoch nicht eigens, was Ursache oder Grund einer solchen 
Veränderung von Gewissheiten sein könnte. 

Das, was als Gewissheit gilt, zeigt sich nicht nur in dem, was als zureichende 
Begründung akzeptiert wird, sondern auch in den Handlungen. Wittgenstein ver-
wendet hierfür auch das Bild einer sich in ihren Angeln bewegenden Tür oder eines 
um die eigene Achse kreisenden Körpers. „Die Sätze, die für mich feststehen, lerne 
ich nicht ausdrücklich. Ich kann sie nachträglich finden, wie die Rotationsachse ei-
nes sich drehenden Körpers. Die Achse steht nicht fest in dem Sinn, dass sie festge-
halten wird, aber die Bewegung um sie herum bestimmt sie als unbewegt.“18 Ge-
wissheiten lassen sich somit als die konstitutiven Regeln eines Sprachspiels verste-
hen, als Regeln also, über die das Spiel sich definiert und die bestimmen, was in 
diesem Spiel möglich ist. Und diese konstitutiven Regeln können nach Wittgenstein 
nicht innerhalb des Spiels, das sie ermöglichen, gerechtfertigt werden. Das heißt 
aber nicht, und dies wurde schon durch die Flussmetapher angedeutet, dass die kon-
stitutiven Regeln und damit die Sprachspiele, die sie ermöglichen, unveränderlich 
wären. Wissen kann zu Gewissheit, alte Gewissheit zu Aberglauben und was einst 
als Aberglaube galt, zu begründetem Wissen werden. Die von Wittgenstein disku-
tierte Überzeugung, dass die Erde eine Kugel ist, galt einst schlicht und einfach als 
falsch, zu einem späteren Zeitpunkt als begründetes Wissen und heute gilt sie in 
vielen Sprachspielen als vorausgesetzte Gewissheit. 

Überträgt man diese Unterscheidung auf praktische Erwägungen, dann muss 
auch bezüglich der begründbaren normativen Urteile eine relativ feststehende 
Grundlage, ein vielfältig verknüpftes Netzwerk normativer Gewissheiten ange-
nommen werden. Auch die normativen Gewissheiten, also die konstitutiven Regeln 
für die normative Urteilsbildung der jeweiligen Akteursgruppe, könnten dann weder 
einem Zweifel noch einer Begründung unterzogen werden. Keine dieser normativen 

                                                            
16  Ebd., § 205. 

17  Ebd., § 97. 

18  Ebd., § 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 287 

 

 

Überlegungen wäre dann das Resultat einer Prüfung. Sie sind nicht das Ergebnis, 
sondern die Grundlage der Überlegungen.19 

Die zentralen normativen Gewissheiten, die in Anspruch genommen werden, 
um einzelne Normen zu prüfen und auftretende Handlungskonflikte zu lösen, müs-
sen, analog zu den operativen Begriffen Finks, in dieser Prüfung selbst nicht thema-
tisch werden. Auch für sie gilt dann, dass sie keineswegs notwendig Teil der expli-
ziten Annahmen derer sind, die sie teilen. Was als normative Gewissheit gilt, zeigt 
sich demnach in erster Linie in den Handlungen und Reflexionen der Akteure; in 
der Weise, wie sie diese leiten. Sie lassen sich auch als intuitiv oder in den Prakti-
ken geteilte Sichtweisen beschreiben, als Annahmen, die sich eher in den Handlun-
gen und institutionell verankerten Praktiken ausdrücken, als in direkten Aussagen. 
„Die für uns wichtigsten Aspekte der Dinge sind durch ihre Einfachheit und Alltäg-
lichkeit verborgen. [...]. Und das heißt: das, was einmal gesehen das Auffallendste 
und Stärkste ist, fällt uns nicht auf.“20 Die zentralen normativen Gewissheiten leiten 
also die Individuen in ihren Urteilen, ohne dass ihnen dies in jeden Falle transparent 
wäre. 

Der Rückgriff auf die Überlegungen Wittgensteins bietet auch die Möglichkeit, 
die Bestimmung der operativ-leitenden Funktion gesellschaftlicher Ideologeme von 
einer bestimmten Theorie des Subjekts oder der Subjektbildung abzukoppeln. Diese 
operativ-leitende Funktion kommt ihnen nicht deshalb zu, weil die Subjekte durch 
erzwungene Konditionierungen bestimmte, mechanisch reproduzierte Handlungs-
gewohnheiten erwerben21 oder weil sie erst durch eine Identifizierung mit den an 
sie gestellten Erwartungen eine bestimmte Identität ausbilden.22 Beide Prozesse 
mögen zwar zur Entstehung bestimmter Ideologien beitragen; wer sich jedoch aus-
schließlich auf sie bezieht, läuft Gefahr, einen bestimmten institutionellen Sonder-
fall in problematischer Weise zu verallgemeinern23 oder die Möglichkeiten kriti-
scher Selbstaufklärung der Akteure zu unterschätzen. 

Meine These ist vielmehr, dass den normativen Gewissheiten deshalb eine ope-
rativ-leitende Funktion zukommt, weil sie Handlungsregeln entsprechen, die auf ei-
ne spezifische Weise in dem gemeinsamen Praxiszusammenhang verankert sind. 
Die entsprechenden fundierenden Handlungsregeln bilden die Grundlage von ge-

                                                            
19  Vgl. Kenny, A., Wittgenstein, Frankfurt am Main 1974, S. 251. 

20  Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 1984, § 129. 

21  Vgl. Charim, Isolde, Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien 2002, S. 

147. 

22  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 96f. 

23  Wie erwähnt erläutert Charim dieses repressive Element der Ideologie allein am Beispiel 

der modernen Fabrikordnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


288 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

meinsamen Praktiken. Sie sind das, woraus erst andere Regeln ihren Sinn erhalten. 
Somit sind sie konstitutiv für die Einheit des jeweiligen Praxiszusammenhangs.24 
So wie die zentralen Gewissheiten die Grundlage unterschiedlicher Sprachspiele 
bilden und insofern in ihnen als feststehend behandelt werden, so sind die fundie-
renden Prinzipien die Voraussetzungen unterschiedlicher Praktiken; sie erst weisen 
anderen Handlungsregeln eine bestimmte Stellung und Funktion innerhalb des Ge-
samtzusammenhanges zu.25 

Diesen Zusammenhang will ich kurz am Beispiel der Behandlung der Arbeits-
kraft als Ware erläutern. Sie ist das fundierende Prinzip unterschiedlicher Praktiken, 
der Entlohnung, der Überwachung und Mechanisierung der Arbeitsvorgänge, ihrer 
Ersetzung durch technische Innovationen und auch von Lohnkämpfen. Die zentrale 
Regel, die Arbeitskraft als Ware zu behandeln, ist die Voraussetzung für all diese 
Praktiken, ohne dass dies den in ihnen handelnden Individuen in jedem Falle expli-
zit bewusst sein müsste. Insofern ist diese Regel auch nicht im Subjekt oder in ei-
nem bestimmten Objekt verankert. Vielmehr beeinflusst sie die Erwartungen, die an 
die jeweiligen Subjekte gestellt, die Kriterien, nach denen sie beurteilt werden; in 
diesem Falle etwa die Wertschätzung von Fleiß, Disziplin, Gehorsam, Kreativität 
etc. Umgekehrt bestimmt diese Regel auch erst die sozialen Bedeutungen, die ein-
zelnen Objekten zugewiesen werden. So ist z.B. die Maschine nicht als solche Ka-
pital, sondern nur dann, wenn sie im Rahmen eines Produktionsprozesses angewen-
det wird, der auf dem Kauf der Ware Arbeitskraft basiert, wenn sie also in ein be-
stimmtes Netz sozialer Beziehungen eingegliedert ist und in ihrem Rahmen in be-
stimmter Weise verwendet wird. Aus den fundierenden Handlungsprinzipien ergibt 
sich also, als was bestimmte Objekte behandelt werden, welche soziale Bedeutung 

                                                            
24  In dieser Hinsicht sind sie vergleichbar mit dem, was Castoriadis als das aktuale Imaginä-

re einer Gesellschaft bezeichnet. „Danach wären die gesellschaftlichen imaginären Be-

deutungen […] zu verstehen als die jedem gesellschaftlichen Raum eigentümliche 

Krümmung, als der unsichtbare Zement, das den ungeheueren Plunder des Realen, Ratio-

nalen und Symbolischen zusammenhält, aus dem sich jede Gesellschaft zusammensetzt 

[...].“ (Castoriadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politi-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 1990, S. 246.) 

25  Vgl. ebd., S. 220. Allerdings impliziert die hier vorgeschlagene Unterscheidung zwischen 

beiden Ebenen kein einfaches Abbildungsverhältnis zwischen den Regeln einer Praxis 

und den bestehenden Gewissheiten bzw. den auf ihrer Grundlage begründeten Annah-

men. Die Sprache beschreibt nicht nachträglich eine bestehende Praxis; sie ist für sie 

vielmehr konstitutiv, insofern erst auf ihrer Grundlage eine gemeinsame Situationsdeu-

tung möglich ist. Zudem kann die Beschreibung einer Regel selbst eine bestimmte Funk-

tion für deren Umsetzung erfüllen, indem sie dazu beiträgt, unterschiedliche Interpretati-

onen zu vereinheitlichen, den Anwendungskontext zu spezifizieren etc. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 289 

 

 

ihnen zukommt und welche Anforderungen an die Subjekte gestellt werden. „Sie 
[…] instituieren eine Seinsart von Dingen und Individuen, und zwar so, daß diese 
Dinge und Individuen auf jene Bedeutungen bezogen sind. Als solche müssen sie 
der Gesellschaft, die sie instituiert, keineswegs ausdrücklich gegenwärtig sein.“26 
Die jeweiligen Prinzipien bestimmen also auch die Erwartungen an die Individuen 
und die soziale Bedeutung der Objekte; auf ihrer Grundlage wird festgelegt, wie 
einzelne Handlungen, Regelungen und der Wert von Objekten zu beurteilen sind.27 
Die zentralen fundierenden Prinzipien erfüllen ihre Funktion also unabhängig da-
von, ob sie den Handelnden als solche bewusst sind; dass sie die Einheit eines 
Handlungszusammenhanges begründen, zeigt sich vielmehr in der Praxis selbst. Sie 
sind in der jeweiligen Praxis, die sie fundieren, verkörpert und haben nur durch sie 
Bestand. „Sie müssen sich in einem Netz von Individuen und Dingen verkörpern, in 
ein solches Netz einschreiben, denn nur mit Hilfe eines solchen können sie sich 
vergegenwärtigen und Gestalt annehmen.“28 

Was als fundierendes Prinzip gilt, zeigt sich insbesondere auch darin, welche 
Probleme innerhalb eines Handlungszusammenhanges gestellt und welche Strate-
gien für ihre Lösung entwickelt werden. Wenn also beispielsweise bestimmte Lohn-
regelungen als ungerecht, als den jeweiligen Anerkennungsansprüchen nicht genü-
gend beurteilt werden, so liegt dieser Problemformulierung schon die institutionelle 
Regelung zu Grunde, Arbeitskraft überhaupt als Ware zu behandeln. Entsprechend 
der hier entwickelten Perspektive sind die operativ-leitenden normativen Gewiss-
heiten und die ihnen entsprechenden Handlungsprinzipien, also die Ideologeme, 
auch konstitutiv für die jeweiligen Schemata der Problemformulierung, also dafür, 
was als reales Problem gilt und welche Möglichkeiten für dessen Lösung gesehen 
werden. Die fundierenden Prinzipien begründen also, so lässt sich zusammenfas-
send festhalten, die Einheit eines Handlungszusammenhanges; sie bilden die 
Grundlage, auf die sich andere Handlungsregeln zurückführen lassen und über die 
die soziale Bedeutung der in den Handlungszusammenhang eingelassenen Objekte 
und die Anforderungen an die Subjekte bestimmt werden; sie gehen in die Schema-
ta der Problemformulierung und Lösung ein und geben damit auch den Rahmen 
möglichen Handelns vor. Zudem bestehen sie auch nur durch die und in den auf sie 
Bezug nehmenden Praktiken. 

Im Folgenden will ich unter Bezugnahme auf den im Kapitel „Anerkennen als 
Erfahrungsprozess II“ entwickelten pragmatistischen Begriff der Erfahrung den Zu-
sammenhang zwischen der operativ-leitenden Funktion bestimmter normativer Ge-
wissheiten und den fundierenden Prinzipien eines Handlungszusammenhangs näher 

                                                            
26  Ebd., S. 595. 

27  Vgl. ebd., S. 278. 

28  Ebd., S. 582. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


290 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

erläutern. Wie gezeigt, war es ein zentraler Anspruch des Pragmatismus, das Den-
ken innerhalb der Praxis zu verorten und als eine bestimmte Phase des Handlungs-
prozesses zu verstehen. Damit wird es aber auch möglich, das, was in einer solchen 
Reflexion nicht thematisch wird, die operativ-leitenden Gewissheiten einer solchen 
Reflexion, aus den strukturierenden Prinzipien der jeweiligen Praxis zu erklären. 
Demnach ist das Individuum vor dem Hintergrund schon erworbener Handlungs-
routinen und Dispositionen auf eine bestimmte Weise auf die jeweilige Situation 
hin ausgerichtet; diese bestimmen, was als Ziel, was als Möglichkeit der Realisie-
rung oder als mögliches Hindernis erfahren wird. Auch Dewey geht davon aus, dass 
die Elemente der jeweiligen Situationsdeutung zumeist nicht in ihrer Gesamtheit re-
flektiert werden; die Reflexion wird vielmehr auch von Elementen beeinflusst, die 
in ihr selbst nicht Gegenstand der Aufmerksamkeit und zugleich aber die Voraus-
setzung dieser Reflexion sind. Bewusst werden, so die in diesem Kontext entschei-
dende These Deweys, nur die Elemente eines Handlungszusammenhanges, die sich 
im Wandel befinden. „Bewusstsein, eine Idee, ist derjenige Aspekt eines Bedeu-
tungssystems, der zu einer gegebenen Zeit eine Neuorientierung erfährt, sich im 
Übergang befindet.“29 Eine vergleichbare These findet sich, wie erwähnt, auch bei 
Wittgenstein. „Die für uns wichtigsten Aspekte der Dinge sind durch ihre Einfach-
heit und Alltäglichkeit verborgen. [...]. Und das heißt: das, was einmal gesehen das 
Auffallendste und Stärkste ist, fällt uns nicht auf.“30 Die Reflexion ist damit auf die 
Elemente einer Situation fokussiert, die in ihr prekär sind. Umgekehrt werden dem-
nach gerade die Elemente einer Situation, die konstant sind, sowohl die festen Ge-
wohnheiten des Individuums auf der einen und die den jeweiligen Handlungskon-
text fundierenden sozialen Regeln auf der anderen Seite selbst zunächst nicht be-
wusst; sie sind das, worauf in der Thematisierung der ungewissen und sich wan-
delnden Elemente Verlass ist. „Was in jedem Ereignis, in jeder, gleich welcher 
Streitfrage enthalten ist, ist kein Gegenstand des Bewusstseins.“31 Die in dem oben 
entwickelten Sinne fundierenden Handlungsprinzipien lassen sich somit als Ele-
mente der Situationsdeutung verstehen, die zunächst nicht im Rahmen der sekundä-
ren Erfahrung reflektiert werden; die ihnen entsprechenden normativen Gewisshei-
ten leiten den Reflexionsprozess, ohne selbst thematisch zu sein. 

Wenn den Gewissheiten, die den fundierenden Regeln eines Praxiszusammen-
hanges entsprechen, eine operativ-leitende Funktion in den entsprechenden Prakti-
ken und den in sie eingelassenen Reflexionsprozessen zukommt, lässt sich insofern 
von einer Ideologie sprechen, als die Individuen hier die sozialen Voraussetzungen 
und Konsequenzen dieses Handelns verkennen. Das wie des Handelns ist hier von 

                                                            
29  Ebd., S. 293. 

30  Wittgenstein, Ludwig, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main 1984, § 129. 

31  Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 296. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 291 

 

 

den in dem jeweiligen Kontext vorausgesetzten Gewissheiten abhängig. Zudem 
verkennen sie die sozialen Konsequenzen dieses Handelns. Da nicht durchschaut 
wird, auf welchen strukturierenden Prinzipien die jeweilige Praxis basiert und in-
wiefern diese durch bestimmte Handlungen mit reproduziert werden, erfolgt hier 
keine Aufklärung über die sozialen Konsequenzen des eigenen Tuns. Indem diese 
fundierenden Prinzipien nur durch die und in den auf sie Bezug nehmenden Prakti-
ken Bestand haben, erfüllt das entsprechende Tun eine Reproduktionsfunktion, die 
selbst nicht thematisch wird. Sie bleiben in ihren praktischen Erwägungen von be-
stimmten sozialen Voraussetzungen abhängig und reproduzieren diese in ihrem 
Handeln, ohne dass dies ihnen bewusst wird. Insofern bleibt, so kann im Anschluss 
an Althusser formuliert werden, ihr Verhältnis zu ihren Existenzbedingungen ima-
ginär. 

Zugleich aber gelten im Rahmen der pragmatistischen Theorie der Erfahrung im 
Handlungsverlauf auftretende unerwartete Schwierigkeiten als Anlass, um die in 
der primären Erfahrungen als selbstverständlich vorausgesetzten Grundannahmen 
zu explizieren und zu überprüfen. Reflexionsprozesse gelten demnach als Versuche 
der Bewältigung von innerhalb des Handlungsverlaufs auftretenden Problemen und 
Konflikten. Grundlage eines solchen Erfahrungsprozesses ist, wie gezeigt, der Ge-
gensatz zwischen Handeln und Tun, also der Gegensatz zwischen der Selbstdeutung 
durch den Handelnden auf der einen und den faktischen sozialen Konsequenzen auf 
der anderen Seite. Indem sie durch die Kritik Anderer über die sozialen Konse-
quenzen ihres Tuns aufgeklärt werden, lernen die Akteure schrittweise, ihr bisheri-
ges Selbstverständnis und die bisherigen Handlungsstrategien zu korrigieren. 

Gegenstand eines solchen Reflexionsprozess können jedoch auch die den jewei-
ligen Handlungszusammenhang fundierenden Prinzipien werden, nämlich dann, 
wenn ein auf ihnen basierendes Handeln praktische Widersprüche erzeugt. Die fun-
dierenden Prinzipien „konnotieren aber fast alles“32; sie sind bestimmend für die 
den jeweiligen Praxiszusammenhang prägenden unterschiedlichen Regeln. Die Ide-
ologiekritik legt die rekursiven Schleifen frei,33 durch die ein auf den fundierenden 
Prinzipien basierendes Handeln zur Reproduktion dieser Regeln und damit seiner 
eigenen Ausgangsbedingungen beiträgt. Sie zeigt dabei auch die Verbindungen 
zwischen einem solchen Handeln und den Erfahrungen auf, die auf einen anderen 
Kontext bezogen und in einem Widerspruch zu den entsprechenden fundierenden 
Prinzipien zu stehen scheinen. Geleitet ist sie dabei, wie im Kapitel „Anerkennen 
als Erfahrungsprozess I“ gezeigt, von dem Erkenntnisinteresse, die praktischen Wi-

                                                            
32  Castoriadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen 

Philosophie, Frankfurt am Main 1990, S. 246. 

33  Vgl. Giddens, Anthony, Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der 

Strukturierung, Frankfurt am Main 1995, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


292 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

dersprüche, die sich innerhalb des Praxiszusammenhanges ergeben, aufzuklären 
und zu überwinden. Ein solcher praktischer Widerspruch ist etwa der zwischen den 
Bestimmungen der Freiheit und Gleichheit, die im Warentausch realisiert zu sein 
scheinen34 und den Erfahrungen der Disziplinierung, der Enteignung der eigenen 
Erzeugnisse und der Existenzangst. Marx hatte gezeigt, dass das Austauschverhält-
nis zwischen Kapital und Arbeit insofern ungleich ist, als das, was die Arbeitskraft 
erhält, nicht dem von ihr geschaffenen Wert, sondern nur den eigenen Reprodukti-
onskosten entspricht. Insofern werden durch die unterschiedlichen Handlungen, die 
auf dieses Prinzip Bezug nehmen, ungleiche Vermögens- und damit auch Macht-
verhältnisse produziert. Weil die Arbeitskraft in diesem Prozess das, was sie erhält, 
auch verbrauchen muss, während der Wert, den sie darüber hinaus produziert, von 
den Besitzern der Produktionsmittel angeeignet wird, wird zugleich in diesem Aus-
tausch die Ausgangsbedingung des Austausches, die Trennung der Arbeitskraft von 
den Produktionsmitteln mit reproduziert. Die Ideologiekritik beansprucht, die für 
diese Verkehrung (hier die Verkehrung der Bestimmungen der einfachen Warenzir-
kulation) entscheidenden fundierenden Prinzipien zu bestimmen und so einer kriti-
schen Überprüfung zugänglich zu machen. Reflexionsprozesse, auch die der Philo-
sophie und der Ideologiekritik, lassen sich so als Versuche der Bewältigung von 
Handlungsproblemen verstehen. Indem sie somit die Voraussetzungen einer gege-
benen Praxis überprüft, ist auch die Philosophie nach Dewey wesentlich Kritik. 
„Wenn wir für einen Augenblick dieses Material Vorurteile nennen dürfen (selbst 
wenn sie wahr sind, solange ihre Quelle und Autorität unbekannt ist), dann ist die 
Philosophie eine Kritik der Vorurteile.“35 Insofern kann sie auch dem bisherigen 
Selbstverständnis der Akteure widersprechen.36 Diese Kritik bezieht sich jedoch 
nicht nur auf bloß angemaßte Wissensansprüche, sondern auch auf soziale Normen 
und institutionalisierte Regeln. Wenn innerhalb der gemeinsamen Praxis konfligie-
rende Ansprüche oder Widersprüche auftreten, müssen auch die bestehenden Hand-
lungsprinzipien reflektiert und unter Umständen auch neue Prinzipien und damit 
auch neue Formen der Kooperation generiert werden. Mit diesen neu generierten 

                                                            
34  Vgl. Marx, Karl,  Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 160. 

35  Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 52. 

36  Als eine per se illegitime Bevormundung kann dies jedoch nur gelten, wenn für alle Ak-

teure zugleich auch gilt: „Ich bin für mich selbst völlig transparent, habe absolut realisti-

sche Ansichten über meine gesellschaftliche Lage und dulde niemandes Ratschläge, seien 

sie auch noch so kameradschaftlich oder wohlwollend formuliert. […] Diejenigen, die 

mir erzählen ich sei verblendet, weil ich meine Wochenenden damit verbringe, unbezahlt 

im Garten des Gutsherrn zu arbeiten, wollen mich einfach nur mit ihrem prätentiösen Jar-

gon niedermachen.“ (Eagleton, Terry, Ideologie. Eine Einführung, Stuttgart 2000, S. 

243.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 293 

 

 

Regeln, ist zwar der Anspruch verbunden, dass sie die bisherigen Handlungskon-
flikte zu lösen vermögen, ob dies jedoch tatsächlich gelingt, bleibt jedoch insofern 
hypothetisch, als dieser Anspruch in der gemeinsamen Praxis erneut bewährt wer-
den muss. 

Was als fundierendes, die Einheit des jeweiligen Praxiszusammenhanges be-
gründendes Prinzip gelten muss, ist dabei jedoch nur angezielt; die Kritik ist somit 
auf die gesellschaftliche Totalität hin ausgerichtet, ohne sich je bei der Gewissheit, 
sie schon inne zu haben, beruhigen zu können.37 Auch die Ideologiekritik durchläuft 
einen Lernprozess und es ist stets möglich, dass sie die jeweils fundierenden Prinzi-
pien nur unzureichend bestimmt oder sogar von ihnen abhängig bleibt. Als Hinweis 
darauf lässt sich u.a. auch Marx Kritik am Gothaer Programm der Sozialdemokratie 
lesen. Indem die dort erhobene Forderung nach einem gerechten Lohn selbst noch 
auf der Lohnform und damit dem Prinzip des Verkaufs der Ware Arbeitskraft ba-
siert, bleibt sie den bestehenden fundierenden Handlungsprinzipien und den ent-
sprechenden Gewissheiten verhaftet, als deren Konsequenz sich aber erst die 
Macht- und Vermögensverhältnisse ergeben, gegen die sich das Programm richtet.38 
Wenn jedoch anerkannt wird, dass in den Versuchen der Freilegung der operativ-
leitenden normativen Gewissheiten ein bestimmter Lernprozess zu durchlaufen ist, 
dann scheint es dogmatisch zu sein, für einen gegebenen Zeitpunkt zu behaupten, 
dieser Lernprozess sei nunmehr beendet.39 „Der Marxismus verfügt nicht über eine 
Totalansicht der Weltgeschichte, und seine gesamte Geschichtsphilosophie ist nur 
die Entwicklung partieller Einsichten, die ein geschichtlich situierter Mensch, der 
sich zu verstehen sucht, über seine Vergangenheit und Gegenwart gewinnt.“40 Und, 
so wäre hinzuzufügen, seine mögliche Zukunft. 

Insofern behauptet eine so verstandene Ideologiekritik auch keine abgeschlos-
sene und unerschütterliche Einsicht in gesellschaftliche Zusammenhänge.41 Was als 
fundierendes Prinzip eines bestimmten Praxiszusammenhanges gelten muss und 
wie die aus ihm erwachsenden Konsequenzen zu überwinden sind, kann nur als ih-
rerseits in der Praxis zu bewährende Hypothese verstanden werden. 

                                                            
37  Vgl. Theunissen, Michael, Gesellschaft und Geschichte, in: ders., Kritische Theorie der 

Gesellschaft. Zwei Studien, Berlin 1981, S. 34f. 

38  Vgl. Marx, Karl, Kritik des Gothaer Programms, in: MEW. Band 19, S. 20f. 

39  Als Beleg hierfür lässt sich die Geschichte des westlichen Marxismus selbst anführen. 

Hier galten zunächst die Mehrwertproduktion, in der weiteren Entwicklung, etwa bei 

Lukács, der Wert als solcher und später, bei Adorno, die gesellschaftliche Form der Na-

turbeherrschung als die zentralen zu problematisierenden Prinzipien. 

40  Merlau-Ponty, Maurice, Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt am Main 1968, S. 63. 

41  Und gegen eine solche Behauptung richten auch Thompson und Celikates ihre Kritik. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


294 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 

 

Bleiben also die sich aus der Ideologiekritik ergebenden Ansätze für die Rest-
rukturierung eines Praxiszusammenhanges auch Hypothesen, so sind sie doch be-
gründete Hypothesen. Indem sie die sozialen Konsequenzen bestimmter Hand-
lungsprinzipien freilegt und so die mit diesen Konsequenzen einhergehen prakti-
schen Widersprüche innerhalb der Erfahrung erklärt, zeigt die Ideologiekritik auch, 
inwiefern diese Prinzipien und die ihnen entsprechenden operativ-leitenden Ge-
wissheiten überwunden werden müssen. Um auf das eingangs diskutierte Kreditbei-
spiel zurückzukommen: Zeitigt die Maxime, Kredite um jeden Preis zurückzahlen 
zu wollen, sozial desaströse Konsequenzen, zwingt sie etwa dazu, legitime Ansprü-
che, etwa das Recht auf Bildung, Gesundheitsversorgung, politische Partizipation 
allein als zu minimierende Kosten- und Unsicherheitsfaktoren zu behandeln, müs-
sen die bisher selbstverständlich vorausgesetzten Annahmen, vor deren Hintergrund 
sich diese Maxime als scheinbar richtig erwies, selbst hinterfragt werden. Indem die 
Ideologiekritik also nicht nur die bestehenden operativ-leitenden Gewissheiten frei-
legt, sondern auch die praktischen Widersprüche herausarbeitet, die sie erzeugen, 
kann sie also auch, anders als bei Wittgenstein und Castoriadis angenommen, be-
gründete Alternativen zu ihnen entwickeln.42 In der hier vorgeschlagenen Perspek-
tive sind bestehende operativ-leitende Gewissheiten dann zurückzuweisen, wenn 
die sozialen Konsequenzen, die sich aus ihnen ergeben, zu praktischen Widersprü-
chen und Konflikten führen. Eine entsprechende Restrukturierung des Praxiszu-

                                                            
42  Bei Castoriadis war das aktuale Imaginäre einer Gesellschaft stets das Ergebnis einer aus 

nichts Vorherigem ableitbaren und damit auch nicht erklärbaren Schöpfung. (Vgl. Casto-

riadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen Philo-

sophie, Frankfurt am Main 1990, S. 229.) Damit bleibt dann aber offen, wann diese in 

Frage gestellt, überwunden und auch wie sie überwunden werden. Nach Wittgenstein 

sind die leitenden normativen Gewissheiten, nicht nur nicht begründet, sondern auch 

prinzipiell nicht begründbar. Wittgenstein anerkennt zwar, dass die bestehenden Gewiss-

heiten in Fluss geraten können; es bleibt aber unbestimmt, unter welchen Umständen sich 

ein solcher Wandel vollzieht. Die damit verbundene Schwierigkeit zeigt sich auch auch in 

der Arbeit von David Owen. Im Anschluss an Wittgensteins Begriff des Weltbildes ent-

wickelt er ein Modell der genealogischen Kritik, nach dem diese versucht, uns aus dem 

durch die leitenden Gewissheiten erzeugten Bild, das uns gefangenhält, zu befreien, in-

dem sie seine Genese nachverfolgt, es mit Alternativen konfrontiert und so eine Neuori-

entierung ermöglicht. (Vgl. Owen, David, Genealogy as Perspicuous Represantation, in: 

Heyes, Cressida J. (Ed.). The Grammar of Politics. Wittgenstein and Political Philosophy, 

New York 2003, S. 82-96.) Weshalb dabei aber das, was bisher fest stand, nicht nur als 

etwas erscheint, was anders sein könnte, sondern auch als etwas, das anders sein sollte, 

wird jedoch dabei nicht deutlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS III | 295 

 

 

sammenhanges ist dann als Versuch zu verstehen, Handlungsprinzipien zu instituie-
ren, die dazu beitragen, diese Widersprüche zu vermeiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313-007 - am 14.02.2026, 09:42:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

