
5 Aufbruch des politischen Rassismus

Die Schrift arbeitete über die letzten Abschnitte darauf hin Rassismus beim

Verständnis und der Bewertung von rechten Bewegungen eine neue Bedeu-

tung zuzuweisen. Rassismus ist, so wird nun abschließend argumentiert,

der bestimmende Faktor der Mobilisierung rechter Bewegungen gerade in

Deutschland. Der Aufstieg des Rechten ist eine Konsequenz des Rassismus.

Die Verfechter der Homogenität praktizieren einen politischen Rassismus.

Dieser Rassismus ist nicht neu, aber er hat in der posthomogenen Gesell-

schaft eine neue Struktur und Bedeutung gefunden. Wie früher kehrt der

Rassismus als bestimmende politische Programmatik in der rechten Bewe-

gung zurück. Dabei wird der Rassismus oftmals verkannt oder ihm eine un-

zureichende Rolle beigemessen. Der sinnvolle Anschluss an das vorherige Ka-

pitel setzt dabei die »völkische Ideologie« (Holtmann 2018, S. 69; Kumitz 2005,

S. 136) als eine Ideologie, die sowohl in Beziehung gesetzt wird zur rassisti-

schen (Backes 2018, S. 115) als auch zur nationalistischen (Czolleck 2018, S. 16)

Ideologie.

5.1 Der erwartbare Aufstieg des Nationalismus

Dieser Abschnitt möchte folgende Thesen näher begründen und erläutern.

Der Aufstieg des Nationalismus in der Gegenwart war erwartbar. Allerdings

war der Aufstieg des Nationalismus nicht erwartbar, weil es eine normale

oder sogar logische Reaktion auf die Zuwanderung postkolonialer Subjekte

darstellt. Vielmehr ist der Aufstieg des Nationalismus erwartbar aufgrund

der Kontinuität von Rassismus in westlichen Gesellschaften. Die postkolo-

niale Migration hat den Rassismus in Europa weder geschaffen noch erfun-

den, sondern der vorhandene Rassismus reagiert lediglich auf das Ende der

Homogenität. Nun folgt die ausführlichere Begründung dieser Thesen.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Zunächst gilt es die These zu entkräften, dass der Rassismus keine Ur-

sache sei, sondern eine Folge. In seiner Schrift »Lob der Nation« (Bröning

2019) argumentiert Bröning, dass der Aufstieg des Rechten eine Konsequenz

des Handelns der politischen Linken sei (Bröning 2019, S. 102). Im Rahmen

fortschreitender rechtlicher, sozialer sowie kultureller Liberalisierung seien

»kommunitaristische nationale Identitätsangebote« (Bröning 2019, S. 102) zu-

nehmend verdrängt worden (Bröning 2019, S. 102).Nach Bröning sei der rech-

te Aufstieg vor allem Konsequenz linkspolitischer Handlungsfehler (Bröning

2019). Bröning schließt sich damit Erklärungsansätzen an, die Minderheiten-

und Gleichberechtigungspolitik die Schuld am aufsteigenden Rassismus ge-

ben. Doch entstand der Rassismus in Europa und Deutschland nicht als Re-

aktion auf das Fremde, sondern zur bemächtigenden »Kontrolle« (Arndt 2017,

S. 23) des Fremden (Arndt 2017, S. 23). Rassismus in Deutschland ist weit äl-

ter und tiefer verwurzelt als die aktuellen Migrationsbewegungen. Bereits

im Jahre 1991 schrieb Hoffmann, dass die Bedrohung des »Volksbegriff(s)«

(Hoffmann 1991, S. 202) aufgrund postkolonialer Migration in Europa dis-

kriminierendes Handeln mobilisiert (Hoffmann 1991, S. 202). Zu Zeiten der

weitaus geringeren Präsenz postkolonialer Subjekte vor dreißig Jahren waren

fürWissenschaftler bereits die rassistischen Impulse bemerkbar. Die rassisti-

schen Reaktionen auf das Andere in Deutschland sind damit weder ein neues

noch ein überraschendes Phänomen. Zudem ist das Argument von Bröning

nicht mehr überzeugend. Viele Jahre vor der Liberalisierungspolitik in den

1990er Jahren und Jahre vor der Zäsur des Staatsbürgerschaftsrechts im Jahr

2000 beschreibt rassismuskritische Forschung bereits umfassend die rassis-

tischen Reaktionen auf die Anderen. Der Rassismus ist nicht Konsequenz,

sondern Ursache des rechten Aufstiegs. So schreibt Bohleber bereits im Jah-

re 1992: »Außerdem kommen fremdenfeindliche Vorurteile und Stereotypi-

en (sic!) wieder an die gesellschaftliche Oberfläche, die untergründig immer

vorhanden waren« (Bohleber 1992, S. 690). Bohleber stärkt damit das Argu-

ment einer Kontinuität des rassistischen Denkens unabhängig einer Libera-

lisierungspolitik. Nach Mudde und Rovira Kaltwasser ist der rechtspopulisti-

sche Aufstieg »kein speziell deutsches Phänomen« (Mudde und Rovira Kalt-

wasser 2019, S. 15). Diese These lässt sich angesichts von Balibars Theorie des

»universellen Rassismus« (Balibar 1990a) keinesfalls negieren. Da Rassismus

in allen Teilen des Westens eine politische Realität darstellt, begünstigt der

Rassismus in allen Teilen des Westens den rechten Aufstieg gleichermaßen.

Es scheint nicht entscheidend zu sein, ob es die Lega in Italien, der Trumpis-

mus in den Vereinigten Staaten von Amerika oder die rechte Regierung in

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 189

Polen ist. Überall dort begünstigt und paart sich der Nationalismus mit dem

Rassismus und fördert einen rechten Aufstieg. Daher ist auch dies um in den

Worten vonMudde und Rovira Kaltwasser zu bleiben, »kein speziell deutsches

Phänomen« (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 15).

Überzeugender als die These einer Rückkehr des Nationalismus und Ras-

sismus ist die Annahme von Westle, dass es einen »Bedeutungsrückgang(s)

des Ethnischen und des Nationalen« (Westle 1999, S. 13) in der oftmals be-

schriebenen Form nicht gab (Westle 1999, S. 13). Daher meint diese Schrift

mit der Rückkehr ein Widererstarken und mit der Reaktion keinesfalls ei-

ne begründende Kausalität. Verfechter der Homogenität handeln rassistisch

und werden nicht durch die posthomogene Gesellschaft rassistisch. Die er-

neute Sichtbarmachung eines schon »immer vorhandenen« (Bohleber 1992,

S. 690) Nationalismus und Rassismus steht damit stark in Verbindung mit

ihrer erneuten »Normalisierung« (Czollek 2018, S. 42). Nach Koppetsch »(…)

sollte deutlich geworden sein, dass islamfeindliche und autoritäre Einstel-

lungen, auf die sich der Rechtspopulismus wesentlich stützt, breitere Bevöl-

kerungsschichten erfasst haben« (Koppetsch 2017, S. 208). Die rechte Bewe-

gung der Gegenwart hat den Rassismus keinesfalls erfunden, sondern stützt

sich auf den bereits in der Gesellschaft vorhandenen Rassismus und Natio-

nalismus (Heitmeyer et al. 2020). Dieser Rassismus, so weisen wiederholte

Studien vom Forschungsteam um Heitmeyer, die in der hier referenzierten

Schrift »Rechte Bedrohungsallianzen« (Heitmeyer et al. 2020) nochmal neu

interpretiert werden, in den letzten zwei Jahrzehnten nach, ist bereits weit

vor der umfangreichen postkolonialen Migration im 2015 messbar und nach-

weisbar (Heitmeyer et al. 2020). Daher sollte folgende These der Komplexität

entsprechen: Die rechte Bewegung reagiert rassistisch aus ihrem bereits vor-

handenen Rassismus heraus.

Habermas schreibt im Jahr 1998 bereits von einem Mehr an »ethnozen-

trische(n) Reaktion(en) der einheimischen Bevölkerung gegen alles Fremde –

Haß und Gewalt gegen Ausländer, Andersgläubige und Andersfarbige, aber

auch gegen Randgruppen und Behinderte und, wieder einmal, gegen Juden«

(Habermas 1998, S. 808). Der Rassismus der Gegenwart und der rechte Auf-

stieg ist erwartbar, da er von vielen Wissenschaftlern bereits früh beschrie-

ben und als problematische Entwicklung markiert wurde. Aufgrund dieser

langen Kontinuität des Rassismus ist die These von Hirschmann zu unter-

stützen, dass eine baldige Demobilisierung der gegenwärtigen rechten Be-

wegungen nicht zu erwarten ist (Hirschmann 2017, S. 61). Da nach Koppetsch

führende Rechte sich wesentlich auf »islamfeindliche und autoritäre Einstel-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

lungen« (Koppetsch 2017, S. 208) stützen, wird eine Demobilisierung von li-

beralen Politiken sie nicht verhindern, sondern begünstigen. Rassismus kann

nicht durch einen Abbau von Gleichheits- und Freiheitspolitik bekämpft wer-

den.

Zusammenfassend wird keinesfalls der von Bauman bestätigte Zusam-

menhang von rechtem Aufstieg und Migration (Bauman 2017, S. 18) geleug-

net, sondern dieses Verhältnis lediglich in einen anderen Erklärungsansatz

eingebettet. Es entstanden keine rassistischen Haltungen, weil es Migration

gab, sondern angesichts der politischen Verhandlung von Migration wurden

die rassistischen Haltungen sichtbar und wirkmächtig (El-Tayeb 2016, S. 15).

Es ist keinesfalls eine Reaktion auf die vermeintlich unbekannten Anderen, da

es schon seit langer Zeit schwarzes oder muslimisches Leben in Deutschland

gab (El-Tayeb 2016, S. 15).

»Das historisch tradierte Selbstverständnis Deutschlands als Abstam-

mungsgemeinschaft und die damit zusammenhängenden Homogenitäts-

vorstellungen und Feindbildkonstruktionen wirken fort und prägen die

öffentliche Debatte, die politische Kultur sowie die individuellen Einstel-

lungen und Meinungen. Debatten wie die über ›deutsche Leitkultur‹ und

›Nationalstolz‹, ›Ghettoisierung‹ und ›Parallelgesellschaften‹, die von eta-

blierten Politiker(inne)n initiiert und forciert werden, befördern rassistische

und nationalistische Einstellungen und Meinungen bzw. bestärken jene,

die solche Einstellungen verinnerlicht haben. Solche Debatten errichten

Barrieren gegenüber dem geforderten Selbstverständnis Deutschlands als

Einwanderungsgesellschaft. Sie rücken Themen der Rechten in dieMitte der

Gesellschaft und fungieren somit als Steilvorlage für die extreme Rechte«

(Hentges und Reißlandt 2001, S. 190).

Bereits im Jahr 2001 beschrieben Hentges und Reißlandt die schleichende

Normalisierung rechter Diskurse (Hentges und Reißlandt 2001, S. 190) und

verorten die Kontinuität der »Homogenitätsvorstellungen und Feindbildkon-

struktionen« noch ein wenig weiter in der Vergangenheit. Die Ergebnisse der

Fortsetzung der von Hentges und Reißlandt beschriebenen Diskurse sehen

wir in der Gegenwart und sie wurden in ihrer Reichweite durch das Ende

der Homogenität deutlich verstärkt. So ist nach Vorländer et al. (Vorländer

et al.2017) eingetreten, was die rassismuskritische Forschung lange befürch-

tete. Nach Vorländer et al. knüpfen die aktuellen, rechten Bewegungen »an

Einstellungsmuster eines ›ethnokulturellen Zentrismus‹ an, die sich durch

starke nationalistische und fremdenfeindliche Orientierungen auszeichnen«

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 191

(Vorländer et al. 2017, S. 154f.). Die rechte Bewegung, die sich auch aus »gut

(aus)gebildeten Teilen der Mittelschicht« (Vorländer et al. 2017, S. 154-155) re-

krutiert (Vorländer et al. 2017, S. 154-155), hat die von Hentges und Reißlandt

beschriebene GefahrWirklichkeit werden lassen. Rassistische Haltungen und

Meinungen sind auch in Teilen der deutschen Mittelschicht normal und vor

allem sagbar geworden (Wildt 2017, S. 118). Es kam zu einem erwartbaren Auf-

stieg des Nationalismus. Es kam zu einem erwartbaren Aufstieg des Rassis-

mus.

5.2 Völkische Ideologie zwischen Rassismus und Nationalismus

In manchen Teilen der tradierten Wissenschaft hat der »Volksbegriff« (Hoff-

mann 1991, S. 201) noch immer eine gewisse Unschuld und unterliegt einer

unkritischen Verwendung.Wohingegen die rassismuskritische und postkolo-

niale Wissenschaft vor allem auf die ausgrenzende Natur des »Volksbegriffs«

(Hoffmann 1991, S. 201) blickt. Gerade die völkische Ideologie, die sowohl mit

dem Rassismus und Nationalismus verbunden ist, offenbart die Gefahren

des Volksbegriffs. Hofmann verweist darauf, dass der »Volksbegriff« die

ihm vorauseilenden »Interessen und Machtverhältnisse« (Hoffmann 1991,

S. 201) unsichtbar macht (Hoffmann 1991, S. 201). Wie bereits im Abschnitt

zur ethnokratischen Selbstdefinition des deutschen Volkes beschrieben,

inszeniert sich der »Volksbegriff« als »unverrückbare Naturtatsache(n)«,

obwohl seinen »Grenzziehung(en)« (Hoffmann 1991, S. 201) eine gewaltvolle

Struktur zugrunde liegt (Hoffmann 1991, S. 201). Das Volk ist als solches

nicht da, sondern wird als solches produziert (El-Tayeb 2016, S. 144). Die

innere Homogenität wird »imaginiert« (El-Tayeb 2016, S. 144) und aus diesem

Grunde wird von Balibar die nationalstaatliche »Gemeinschaft« (Balibar

1990a, S. 118) als »fiktive Ethnizität« (Balibar 1990a, S. 118) benannt. Dennoch

möchten diese kommenden Abschnitte nicht nur auf die Definition des

Volkes eingehen, sondern vor allem die völkische Ideologie aus rassismus-

kritischer Perspektive untersuchen und dabei die Leitlinien völkischer Politik

explizit machen. Offensichtlich liegt der völkischen Politik eine Feindschaft

gegenüber der Migration zu Grunde und sie sieht die zunehmende Vielfalt

»(…) als die primäre Ursache für gesellschaftliche Konflikte« (Koppetsch 2017,

S. 222). Nichtsdestotrotz wird diese Offensichtlichkeit bei wissenschaftlichen

Analysen gar nicht untersucht oder wird zu einer Randnotiz bei der Analyse

rechter Bewegungen, wie Schröder an seiner Untersuchung der Alternativen

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

für Deutschland sichtbar machte (Schröder 2018). Der Rassismus wird als

eine Begleiterscheinung eigentlicher Interessen verstanden und nicht als

zentrales Interesse der rechten Bewegung. Der letzte Abschnitt dieser Schrift

widmet sich einer Entgegnung dieser Marginalisierung des vorhandenen

Rassismus. Diese Theorie beschäftigt, ebenso wie Emcke, »(…) die Strategien

der Konstruktion der ›echten‹ Nation, Kultur, Gemeinschaft – und der ›un-

echten‹ Anderen, die abgewertet oder angegriffen werden dürfen« (Emcke

2017, S. 113).

Keinesfalls sind Homogenitätsideale auf rechte Bewegungen beschränkt.

In der Demokratieforschung oder bei den Migrationsethikern findet sich das

Ideal einer homogenen Demokratie ebenfalls (Bröning 2019; Miller 2017). Brö-

ning sieht bei einer »Überwindung nationaler Identität« (Bröning 2019, S. 28)

die Möglichkeit einer abbauenden Solidarität innerhalb einer Gesellschaft ge-

geben (Bröning 2019, S. 28). Hiermit kodiert Bröning lediglich die Vorbedin-

gung der nationalistischen Homogenität für eine soziale Ordnung in neu-

en Worten. Homogenität wird zur Vorbedingung für eine gelingende, sozia-

le Ordnung. Damit begünstigt Bröning die fortschreitende Kulturalisierung

der Debatte um gesellschaftliche Solidarität (Malik 2018, S. 25), wie wir dies

auch in der rechten Bewegung wiederfinden. Ein zweiter Bereich, der keines-

falls auf die rechten Bewegungen begrenzt ist, sind die Thesen des Selbstbe-

stimmungsrechts und des Vorrechts aufgrund langer Anwesenheit, die in der

rassistischen Gegenwartspolitik entscheidend sind. In seiner Schrift »Frem-

de in unserer Mitte« (Miller 2017) wiederholt Miller die vertragstheoretische

These eines Vorrechts durch lange Anwesenheit (Miller 2017b, S. 85). Miller

stellt die Annahme auf, »dass es einem Volk Anrechte auf ein Land verleiht,

wenn es über einen hinreichend langen Zeitraum hinweg auf diesem Land

ansässig gewesen ist und es verändert hat« (Miller 2017b, S. 85). Hinter die-

ser These steckt die Vorstellung, ein bestimmter Ort dieser Welt stehe einem

Kollektiv vorrangig aufgrund seiner vergangenen Investitionen und langer

Anwesenheit zu. Im rassistischen Denken rechter Bewegungen wird diese

These auf den materiellen Wohlstand, die Sozialsysteme und andere kollek-

tive Errungenschaften erweitert (Hirschmann 2017, S. 148), oftmals auch auf

das kulturelle Erbe einer Nation. Dabei wird zugleich der Beitrag der An-

deren vergessen und eine nicht vorhandene Geschlossenheit nationaler Ord-

nungen vollzogen. Beispielsweise werden die historischen und gegenwärti-

gen Ausbeutungsprozesse der Anderen zur Reproduktion des europäischen

und deutschen Reichtums bestritten und somit die »Interdependenz« (Hall

2012, S. 216) der (post-)kolonialen Kontinuität verleugnet. Es wird trotz der

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 193

jahrzehntelangen Arbeit von Millionen von zumeist ausländischen Gastarbei-

tern das deutsche Wirtschafts- und Sozialsystem als das Ergebnis der Arbeit

von völkisch-bestimmten Deutschen imaginiert und zugleich die Einbettung

der deutschen Wirtschaft in globalisierte Handelssysteme, zumeist zu Guns-

ten westlicher Nationen, negiert. Damit wird diese theoretische These, die in

der Migrationsethik nicht unüblich ist, im völkischen Denken sowie im po-

litischen Handeln maßlos erweitert. Vor allem in der Sozialpolitik ist diese

These das unterliegende Paradigma eines Vorwurfs der sogenannten »Ein-

wanderung in die Sozialsysteme«. In gleicher Weise verfährt die Suggesti-

on weiße Deutsche seien arm, weil geflüchteten Menschen vom Sozialstaat

geholfen wird. Im zweiten Beispiel wird erneut auf die von Bröning ange-

nommene Vorstellung einer nationalistisch bestimmten Solidarität referen-

ziert. Das völkische Denken der rechten Bewegung arbeitet immer wieder

rassistische Grenzziehungen beim Zugang zu kollektiv erwirtschafteten Gü-

tern heraus. Dabei geht es den rechten Bewegungen keinesfalls um eine in-

dividualistische Zumessung von Ansprüchen wie einer Rentnerin, die sich fi-

nanziell am Sozialsystem beteiligte gegenüber einem kürzlich Zugewander-

ten, der hierzu noch nicht die Chance hatte, sondern imMittelpunkt steht ei-

ne kollektive Grenzziehung. Die rechten Bewegungen empfinden gleichsam

Hass gegenüber einem Ausländer, der nach jahrzehntelanger Einzahlung in

die Sozialsystem nun in Arbeitslosigkeit fällt oder wollen sogar Rentenzah-

lungen nationalistisch ungleichverteilen. Die rechte Bewegung versucht die

Ausweitung des Vorrechts aufgrund langer Anwesenheit auf alle Lebensbe-

reiche durchzusetzen und bemühen sich damit um eine moderne Form der

inneren Kolonisation.

Wie wird die »Grenze« (Wildt 2017, S. 145) zwischen »Volk« (Wildt 2017,

S. 145) und »Nicht-Volk« (Wildt 2017, S. 145) gezogen? Rechte Bewegungen eig-

nen sich dabei keinesfalls die weitgehend demotisch geöffnete Definition des

Volkes an, die aktuell imGrundgesetz verfasst ist, sondern setzen das Volkmit

der Nation gleich (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 33). Bereits Francis

verwies darauf, dass diese Begriffe alltäglich als »Synonyme gebraucht« (Fran-

cis 1965, S. 60) werden (Francis 1965, S. 60). Im deutschen Fall handelt es sich

um eine tiefergehende Verbindung. Nach Kumitz findet sich im Terminus

»Nationalstaat« (Kumitz 2005, S. 128) eine geradezu zirkuläre Verbundenheit

von unter anderem »Volk« und »Nation« wieder (Kumitz 2005, S. 128). Bei

den Verfechtern der Homogenität setzt eine überzeitliche Blutsgemeinschaft

sowohl die Grenze von Nation als auch Volk (Wildt 2017, S. 10). Es sind da-

mit diejenigen Etablierten gemeint, die dem weißen und christlichen Ideal

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

entsprechen. Wenn nun die Öffnungsbewegung des Volkes nach dem Ende

der Homogenität und in linkpolitischen Milieus mitgedacht wird, kommt es

zu einem wachsenden Widerspruch der Definitionen von Volk und Deutsch-

Sein.Dieses umkämpfte Verhältnismobilisiert zugleich eine Verunsicherung.

»Und die Menschen in Deutschland scheinen in einer immerwährenden

Angst um ihre nationale Identität zu leben, eine Angst, die zu der Überwer-

tigkeit des Nationalbewußtseins sicher das Ihrige beiträgt.« (Adorno 2019,

S. 22)

Die Theorie bleibt bei der Annahme, dass der aus dem »völkischen Nationa-

lismus« (Perinelli 2019, S. 84) begründete Hass aufs Fremde eine konsisten-

tere Erklärung liefert als eine Angstreaktion. Dennoch ist die unbegründete

Sorge oder Angst um den Verlust der eigenen Identität ein treibender Faktor

im gegenwärtigen Rassismus. Bereits Adorno beschrieb in diesem Zitat ei-

ne ausgeprägte »Angst um die nationale Identität« (Adorno 2019, S. 22) und

benannte ihre Konsequenz. In der Gegenwart wird die Anwesenheit nicht-

weißer Menschen sowie ihre Teilhabe am Deutsch-Sein aufgrund rassisti-

scher Vorstellungen des Deutsch-Seins und der Vorstellung, die Anwesenheit

nicht-weißerMenschen stelle einen Bruch einer funktionierendenNormalität

dar (Yildiz 2018, S. 22), zur wahrgenommenen Bedrohung der individuellen

Imagination des Deutsch-Seins sowie Deutschlands als homogenes Volk und

Nation.

Rechte Bewegungen nutzen den Rekurs auf das Volk, um eine übergeord-

nete rassistische Ideologie zum Ausdruck zu bringen. Das Reden im Namen,

fürs oder über das Volk in der rechten Bewegung fußt nicht wie Mudde und

Rovira Kaltwasser argumentieren auf einem weitgehend unbestimmten Be-

griff des Volkes (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 25-30). Es ist keines-

falls ein funktionales Element im Rahmen einer »dünnen Ideologie« (Mudde

und Rovira Kaltwasser 2019, S. 25) des Populismus, bei der es zur Herstellung

des Antagonismus von »das anständige Volk« (Mudde und Rovira Kaltwasser

2019, S. 25) und »die korrupte Elite« (Mudde undRovira Kaltwasser 2019, S. 25)

gebraucht wird. Bei der Lektüre vonMudde undRovira Kaltwasser scheint der

Rekurs auf das Volk, obwohl sie umfassend auf die verschiedene Formen der

Definition des Volkes eingehen (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 30-33),

im Populismus stets unbestimmt zu bleiben (Mudde und Rovira Kaltwasser

2019, S. 33). Sie schreiben, »die Grenzen einer solchen Nation festzulegen, ist

jedoch alle andere als einfach« (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 33).

Mit diesem Versuch einer Definition von Populismus jenseits nationaler, po-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 195

litischer oder inhaltlicher Grenzziehungen tragen sie zu einer Maskierung

des Rassismus in rechtspopulistischen Bewegungen bei. Das Volk ist in den

rechtspopulistischen Bewegungen Deutschlands, sowie in der rechten Bewe-

gung an sich, sehr eindeutig definiert und klar begrenzt. Durch völkische,

kulturalistische und in ihrer Gesamtheit rassistische Grenzziehungen gibt es

im rechten Denken eine klare Vorstellung von Volk und Nicht-Volk (Hirsch-

mann 2017; El-Tayeb 2016; Wildt 2017). Für rechte Bewegungen ist das Volk

weiß und nicht schwarz, christlich und nicht muslimisch, heterosexuell und

nicht homosexuell (Wildt 2017, S. 114-115), einfach verortet und nie doppelt

verortet sowie weder feministisch noch grün. Die Verteidigung des Volkes ist

kein Instrument zur Mobilisierung gegen Eliten, sondern die Wiederherstel-

lung von Eindeutigkeit und Homogenität ist Ziel politischen Handelns. Es

wird dabei nicht nur Politik für das Volk gemacht, sondern das Volk selbst

wird zum politischen Gegenstand. Dabei ist die Verdrängung ihrer postkolo-

nialen Elemente, ob schwarz sowie muslimisch oder Geflüchteter sowie Ro-

manji, ein zentrales Ziel der politischen Arbeit. Daher richtet sich das po-

litische Handeln stets auf die Politisierung der aufgezählten Antagonismen.

Selbstverständlich positioniert sich die Politik der Rechtspopulisten auch, wie

Mudde und Rovira Kaltwasser beschreiben, gegen die »Elite« (Mudde und Ro-

vira Kaltwasser 2019, S. 33-38).Die Politik der Rechtspopulisten richtet sich im

»im Namen des ›Volkes‹, des ›Ethnos‹« (Erdheim 1992, S. 730) gegen postkolo-

niale, »subalterne Subjekte« (Ha 2016a, S. 115). Die bewusste Unterdrückung

undMarginalisierung der »subalterne(n) Stimme(n) des Volkes« (Bhabha 2011,

S. 236) sind in der Vergangenheit sowohl im Umgang mit bekannten Minori-

sierten deutlich geworden und manifestieren sich wohl am stärksten bei der

fortwährenden Positionierung des Volkes gegen Geflüchtete. Spivak definiert

die Subalterne wie folgt:

»Die Subalterne kann nicht ›sprechen‹, das meint also, dass sogar dann,

wenn die Subalterne eine Anstrengung bis zum Tode unternimmt, um zu

sprechen, dass sie sogar dann nicht fähig ist, sich Gehör zu verschaffen –

und Sprechen und Hören machen den Sprechakt erst vollständig. Das war

es, was ich sagen wollte, und es waren Seelenqualen, die mir diesen Punkt

vorgebracht haben« (Spivak 2011, S. 127).

Denn obwohl Geflüchtete angesichts ihrer prekären Lage in deutschen Flücht-

lingsheimen versuchten sich ihr Leben zu nehmen, und bekanntermaßen Ge-

flüchtete noch immer an den europäischen Außengrenzen sterben, werden

sie im politischen Diskurs nicht angehört. Für Geflüchtete sprechen im po-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

litischen Diskurs stets Vertreter. Weiterhin stellen Personen, so wie dies bei

manchen Geflüchteten der Fall ist, die keine Staatsbürgerschaftsrechte, kein

Recht auf Arbeit, kein Freizügigkeitsrecht sowie nur eingeschränkte soziale

Teilhabe erleben, den idealtypischen Subalternen da. Subaltern können als die

Antithese von Eliten verstanden werden. Die rechte, damit auch die rechts-

populistische Bewegung richtet das Volk ebenfalls gegen diese Gruppen aus.

Es wir das Volk gegen postkoloniale, subalterne Subjekte in Stellung gebracht

und damit nicht nach oben, sondern gegen Menschen, die vulgärsprachlich

unten stehen. Ein rassismuskritischer Blick auf den Volksbegriff der rechten

Bewegung macht einen Widerspruch zur Populismustheorie von Mudde und

Kaltwasser deutlich. Ausgangspunkt ist erneut die Unterschätzung der völki-

schen und somit rassistischen Dimension im Rechtspopulismus.

5.3 Rassistische Souveränität und exklusive Demokratie

Nun zu einem weiteren Punkt, der das völkische Denken und seine Politik

ausmacht. Für Francis ist eine »Funktion des Volksbegriffs« (Francis 1965,

S. 41), das »Gemeinsame(s) gegenüber (dem) Fremden hervorzuheben« (Fran-

cis 1965, S. 41). Eine solche Überhöhung des Volksbegriffs und eine ins Inne-

re gerichtete Homogenisierung ermöglichen zugleich eine Dethematisierung

anderer politischer Differenzen (Müller 1995, S. 72). Mit der Zuspitzung aller

politischen Fragen auf das Volk als »Kollektivsubjekt« (Wildt 2017, S. 26) ver-

schwinden andere Individualinteressen und es ist möglich, Themen wie die

Verteilungsfrage von der politischen Agenda zu nehmen. Damit wird der ras-

sistische Fokus genutzt, um andere politische Fragestellungen unsichtbar zu

machen. Ergänzt wird diese These um die Beobachtungen Balibars. Für Ba-

libar ist die »rassistische Denkweise« (Balibar 2006, S. 239-240) »(…) zugleich

eine Interpretationsweise der sozialen Welt (…)« (Balibar 2006, S. 239f.). Da

rechte Bewegungen aus und mit dem Rassismus in die Welt blicken, sind

sie schlichtweg nicht in der Lage alle politischen Probleme zu erkennen und

Lösungen zu entwerfen, die erfolgsversprechender, aber unvereinbar mit ei-

nem rassistischen Weltbild wären. Die »rassistischen Ideologien« (Kymlicka

2014, S. 127) behindern sie am ungefilterten Zugang zur Welt. Eine Ideolo-

gie, die dazu verleitet alle politischen Fragen in nationalistische und zugleich

rassistische Semantiken zu kleiden, verschiebt die subjektiv wahrgenomme-

ne Realität. Die rassistischen Haltungen erzeugen eine erhöhte Sichtbarkeit

vermeintlich plausibler Begründungen für rassistischen Haltungen.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 197

Bedeutsam für das völkische Denken ist die zweite bei den Migrati-

onsethikern stark verbreitete Idee der Selbstbestimmung. Die Idee der

Selbstbestimmung kommt in zwei zentralen Weisen, jedoch stets an die

Frage von Rassismus gekoppelt wieder. Zum einen in Form der Selbstbe-

stimmung, die bei den Migrationsethikern verhandelt wird. Im sogenannten

»Recht auf Ausschluss« (Cassee 2016, S. 32-33) wird in der Migrationsethik

ohne Betrachtung praktischer Gewaltprozesse für das Recht auf »kollektive

Selbstbestimmung« (Cassee 2016, S. 32-33) argumentiert (Cassee 2016, S. 32-

33). Aufgrund des Rechts sich selbst zu definieren, darf Migration untersagt

werden (Cassee 2016, S. 32-33). Ein solche Auslegung des Rechts auf Selbst-

bestimmung ist in der rechten Bewegung eine dominante Reaktion auf die

posthomogene Gesellschaft. Die Verfechter der Homogenität berufen sich auf

das Recht ihre Nachbarschaft, ihre Gesellschaft und zuletzt natürlich ihr Volk

selbst auswählen zu dürfen. Gerade aus einer postkolonialen Perspektive, die

auf Jahrhunderte gewaltvoller, weißer Migration in alle Teile der Welt blickt,

ist die Mobilisierung des Selbstbestimmungsrechts in der Gegenwart seitens

weißer Nationen gegenüber postkolonialen Subjekten von einer gewissen

Bigotterie geprägt. Denn gleichsam stehen die rechten Bewegungen als

rassistische Bewegungen in einer Tradition der Rechtfertigung von weißer

Migration gegen das Selbstbestimmungsrecht postkolonialer Kollektive. Die

zweite Form der völkischen Politisierung des Selbstbestimmungsrechts in der

Gegenwart ist die Souveränitätsreferenz. Für die rechten Bewegungen steht

die »Aufrechterhaltung oder Wiederherstellung nationaler Souveränität«

(Hirschmann 2017, S. 148) im Mittelpunkt (Hirschmann 2017, S. 148). Nach

Hirschmann äußert sich diese »Souveränitätsreferenz« (…) im ethnischen

(›homogenen Volkskörper‹), im sozialen (Leistungen zuerst oder nur für das

eigene Volk‹) als auch im wirtschaftlichen Bereich (nationale Lösungen statt

Internationalisierung)« (Hirschmann 2017, S. 148).

Rechte Bewegungen wagen den Versuch das demokratische Konzept der

Souveränität in ihrem Sinne erneut umzudeuten (Wildt 2017, S. 38-58). Da-

mit begründen sie keine neue Form der Demokratie, sondern suchen nach

der Rückkehr in die unheilvolle Tradition exklusiver Demokratien, die identi-

tätspolitisch verhaftet nur für »weißeMänner« (Arndt 2017, S. 120) galt (Arndt

2017, S. 120; Wildt 2017, S. 15). Zur Romantisierung der Demokratiegeschich-

te in der Gegenwart gehört oftmals die verklärende nachträgliche Inklusion

des Anderen in die demokratischen Ordnungen. Doch gilt es mit dem Blick

auf die politische Programmatik der rechten Bewegungen die Definition der

Demokratie zu differenzieren und zu erweitern.Wie bereits beschrieben, for-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

dern rechte Bewegungen zur Rückkehr zu der am längsten tradierten Form

der westlichen Demokratie und zugleich zur Souveränität auf: einer exklusi-

venDemokratie fürweiße, christlicheMänner. ImFalle der rechten Bewegung

in Deutschland eine Demokratie gelenkt von einem Volk als Souverän, dass

sich identitätspolitisch bezieht auf weiße, christliche Heterosexuelle (Wildt

2017, S. 114-115). Zumeist findet sich in der Politik selbst eine ausgeprägte pa-

triarchale und maskuline Referenz (Wildt 2017, S. 114-115), aber der von Rech-

ten imaginierte »Volkskörper« (Hirschmann 2017, S. 148) inkludiert weiße,

christliche, heterosexuelle Frauen als zumeist passives Subjekt. Zugleich wird

hier und im weiteren Verlauf dieses Abschnitts sichtbar, dass aus Sicht der

postkolonialen Theorie die wirkmächtigste und gewaltvollste Form der Iden-

titätspolitik imWesten, diejenige westlicher,weißer, christlicherMänner war.

Im Rahmen einer vergleichbaren Problematisierung schreibt Kimmel, dass

»weiße(n) Männer vom größten Affirmative-Action-Programm der Weltge-

schichte« (Kimmel 2016, S. 24) profitieren (Kimmel 2016, S. 24). Mit diesem

Bildnis versucht Kimmel die Einschreibung struktureller Privilegien im In-

teresse einer identitätspolitisch definierten Gruppe im Westen zu verdeutli-

chen (Kimmel 2016, S. 24). Nach Kimmel seien die »Spielregeln auf der gan-

zenWelt« (Kimmel 2016, S. 24) zugunstenweißerMännermanipuliert worden

(Kimmel 2016, S. 24). Die Analogie ist überzeugend, wenn man auf die histo-

rischen Gegebenheiten westlicher Nationen blickt, in denen über lange Zeit-

räume nur weiße Männer wählen, studieren, arbeiten und im größerenMaß-

stab Besitz kumulieren durften. In den rechtspopulistischen Parteien kehrt

diese völkische »Identitätspolitik« (Hirschmann 2017, S. 148) als ihr »konsti-

tutives Merkmal« (Hirschmann 2017, S. 148) zurück, so schreibt Hirschmann.

In (post-)kolonialen Systemen kodierten sie ihr Privileg über Jahrhunderte in

alle Teilbereiche der Gesellschaft, ob Wirtschaft, Bildung, Kultur oder Poli-

tik (Emcke 2017, S. 120). Im kolonialen Empire des Vereinigten Königreich,

in den von »Verdrängung« (El-Tayeb 2016, S. 15) geprägten Kolonien Südame-

rikas, der Karibik oder Australiens sowie Neuseelands, in der rassistischen

Tradition der Vereinigten Staaten von Amerika und auch in den Siedlungsko-

lonien in Afrika wie beispielsweise in Südafrika galt eine identitätspolitische

Norm des weißen, christlichen Mannes. In all diesen demokratischen Ord-

nungen galt über weite Strecken aufgrund rassistischer Ausschlüsse: »Das

Volk war eine Minderheit.« (Wildt 2017, S. 32). Der Ausgangspunkt dieser

identitätspolitischen, kolonialen Unternehmungen ist stets Europa gewesen,

in dem diese Exklusionspraktiken in verschiedener Form gepflegt wurden. In

der Gegenwart bemüht sich die rechte Bewegung schlichtweg um die Rück-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 199

kehr zu dieser tradierten Form der Demokratie. Ein Beispiel für erste Erfolge

im politischen Streben nach der Aufrechterhaltung des weißen Volkskörpers

werden in der europäischen »Grenzpolitik« (Römhild 2018, S. 72f.) sichtbar,

so schreibt Römhild (Römhild 2018, S. 72f.). In der gegen postkoloniale Sub-

jekte gerichteten europäischen »Grenzpolitik« (Römhild 2018, S. 72f.) sieht

Römhild dieWiederrichtung eines »identitätspolitischen Raum(es)« (Römhild

2018, S. 72f.) vollzogen (Römhild 2018, S. 72f.).

Mudde und Rovira Kaltwasser versuchen sich an einer Unterscheidung

von inklusiven und exklusiven Demokratien. Für sie ist »zwischen Demokra-

tie und liberaler Demokratie« (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 125) zu

unterscheiden (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 125).

»Der Hauptunterschied zwischen Demokratie und liberaler Demokratie

liegt darin, dass mit Letzterer ein politisches Herrschaftssystem gemeint

ist, in dem nicht nur Volkssouveränität und Mehrheitsprinzip geachtet,

sondern auch unabhängige Institutionen geschaffen werden, die auf die

Wahrung der Grundrechte spezialisiert sind, etwa Meinungsfreiheit und

Minderheitenschutz« (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 125).

Aus postkolonialer Perspektive ist diese Einteilung unzureichend und zu

undifferenziert. So gelten viele westliche Nationen als liberale Demokratien

trotz ihrer langen Tradition der Entrechtung von Minderheiten, auch mittels

ihrer Gerichtsbarkeiten. Emcke schreibt diese Kritik soweit fort, dass sie

zu Bedenken gibt »nie galten wirklich alle Menschen als Freie und Gleiche«

(Emcke 2017, S. 120). Dieser Bewertung stimmt Benhabib ebenfalls zu, da

»noch nie (sind) alle Bewohner eines Territoriums zugleich auch im Besitz

uneingeschränkter Bürgerrechte (sind)« (Benhabib 2017, S. 31). Die Tradition

der Exklusion von Minderheiten und auch die weiterhin vorhandene Exis-

tenz von Ungleichheit scheint in der Demokratie theoretisch überwunden,

aber sie ist in den westlichen Demokratien noch immer praktisch vorhanden

gewesen. Viele Minderheiten mussten sich die Teilhabe an ihren »Bürger-

rechten« (Benhabib 2017, S. 53) erst erstreiten, da sie zuvor über Jahrhunderte

keinen Zugang dazu hatten (Benhabib 2017, S. 53). Besonders in den Kolonien

galt »keinerlei Gewaltenteilung« (Kerner 2012, S. 24f.) und »gesetzgeberische,

richterliche und exekutive Befugnisse« (Kerner 2012, S. 24f.) liefen an einer

zentralen Stelle zusammen (Kerner 2012, S. 24f.). Überdies war »institutio-

nalisierte(r) Rassismus« (Kerner 2012, S. 24f.) Bestandteil des alltäglichen

Verwaltungshandelns (Kerner 2012, S. 24-25). Dies galt auch für Kolonien

demokratischer Nationen. Am Beispiel Frankreichs ist sichtbar, dass dieser

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Ausschluss auch in »republikanischen« Ordnungen nach klaren biopoliti-

schen Trennlinien, wie Religion, Geschlecht oder Ethnizität, vollzogen wurde

(Ehrmann 2012, S. 118f.). In (post-)kolonialen Herrschaftssystemen mach-

ten (post-)koloniale Subjekte die alltägliche Erfahrung in einer autoritären

Unterdrückung zu leben, die in eine formalrechtliche, liberale Demokratie

eingebettet war. Dies gilt nicht nur für die Siedlungskolonien außerhalb des

Westens, sondern gleichsam für die Vereinigten Staaten von Amerika oder

auch Deutschland. In einer Demokratie zu leben, ohne Chancen auf den

Zugang zu Bürgerrechten aufgrund eines rassistisch definierten Abstam-

mungsprinzips stellt, im historischen Vergleich zwar nur in limitierter Form,

diesen Umstand einer Entrechtung in einem demokratischen System dar.

Daher finden rechte Bewegungen mehr historische Vorbilder als Gegenbei-

spiele für ihrenWunsch nach einem völkischen Souverän, der imMittelpunkt

einer exkludierenden Demokratie steht. Die Verfechter der Homogenität

suchen damit den Rückgang zum demokratischen System, wie es bis vor

wenigen Jahrzehnten noch Normalität war. Es wäre eine überaus interessante

Aufgabe diesen sehr schnellen Wandel ihrer moralischen Bewertung in vielen

Teilen der Gesellschaft zu untersuchen. Vor wenigen Jahrzehnten galt das

Abstammungsprinzip zur Limitierung des demos noch als mehrheitsfähig.

Daher folgt aus der rassismuskritischen Analyse eine nüchterne Erkennt-

nis. Aus einer historisch informierten und postkolonialen Perspektive bedeu-

tete »Demokratie (…) keineswegs die Gleichberechtigung aller« (Fücks 2017,

S. 50). Fücks arbeitet in seiner Schrift »Freiheit verteidigen« (Fücks 2017) her-

aus, wie in der Demokratie die Exklusion von Gruppen eine historische Gege-

benheit darstellt und bisher kein Problem mit der Demokratiezuschreibung

brachte (Fücks 2017, S. 50). An dieser Stelle erkennen wir erneut, wie im ers-

ten inhaltlichen Kapitel ausgeführt, die Relevanz der Identität des Denken-

den. Es ist schwer möglich für eine Frau oder einen schwarzenMenschen den

tradierten, romantisierten Blick auf die Ideengeschichte zu vollziehen, da die

Entrechtung der eigenen, kollektiven Identität dort so ausgeprägt war. Der

postkoloniale Theoretiker Mbembe vertieft die Ernüchterung und schreibt:

»In fact, liberal democracy and racismare fully compatible. At the same time,

historically, liberal democracy has always needed a constitutive Other for its

legitimation, an Other who is and is not at the same time part of the polis«

(Mbembe 2019, S. 162).

Mbembe löst damit mit einem Blick in die Geschichtsschreibung, Ideenge-

schichte, aber auch der Betrachtung kolonialer Kontinuität in der Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 201

wart den Antagonismus von Rassismus und liberaler Demokratie schlicht-

weg auf. Wenn wir Mbembe in seiner weiteren Ausführung zum konstituti-

ven Anderen in der liberalen Demokratie folgen, dann wünscht sich die rech-

te Bewegung schlichtweg den Prozess des normalisierten Funktionierens der

westlichen Demokratien zurück. Mit Blick auf die Geschichtsschreibung wä-

re dieseThese vonMbembe ohne Relativierung zu übernehmen. Diese Schrift

ist allerdings nicht so grundsätzlich in der Kritik wie Mbembe. Die Schrift

sieht, wenn auch nur im Geiste der liberalen Demokratie, ähnlich wie Mudde

und Rovira Kaltwasser das Streben nach dem »Minderheitenschutz« (Mud-

de und Rovira Kaltwasser 2019, S. 125) in der liberalen Demokratie veran-

lagt. Die Ordnungen der liberalen Demokratie könnten das Idealbild einer

inklusiven Demokratie verwirklichen. An dieser Stelle soll ein weiteres Argu-

ment von Mbembe verwendet werden, um dies anhand der aktuellen Ent-

wicklungen rund um rassistische Gewalt nachzuweisen. Nach Mbembe pfle-

gen »democratic societes« (Mbembe 2019, S. 16) den Mythos, »pacified socie-

ties« (Mbembe 2019, S. 16) zu sein (Mbembe 2019, S. 16). Beim selbstreflexiven

Blick demokratischer Gesellschaften, beschreiben sie sich als Orte, an denen

ein Ende oder zumindest eine Einhegung von Gewalt vollzogen sei (Mbembe

2019, S. 16). Dies solle sie, so Mbembe weiter, von anderen Gesellschaftsord-

nungen abgrenzen. Doch trifft diese Selbstbeschreibung auf die Kontinuität

rassistischer Gewalt in Form von Terroranschlägen, Übergriffen und Polizei-

gewalt. In Deutschland ist hierbei an den Terroranschlag in Hanau, unzählige

brennende Flüchtlingsheime und rassistische Chatgruppen in der Polizei zu

denken. Daher ist die analog zur These von Mbembe verlaufende These von

El-Tayeb an dieser Stelle von Belang. Nach El-Tayeb kann »Rassistischer Ter-

ror und Demokratie (…) gleichzeitig existieren«. Für (post-)koloniale Subjekte

ist eine entrechtende, staatliche Gewalt noch immer eine erfahrbare Realität

im Westen. Dabei ist an die Aussetzung des Menschenrechts auf Asyl an eu-

ropäischen Außengrenzen oder an die die virulente Polizeigewalt in den Ver-

einigten Staaten von Amerika zu denken. El-Tayeb spitzt dieseThese noch zu,

indem sie schreibt, dass »Demokratie noch nie ohne Rassismus existiert(e)«

(El-Tayeb 2016, S. 223). Aus Blickwinkel der Rassismusforschung waren west-

liche Gesellschaften, auch Deutschland, zu keinem Zeitpunkt seit Begrün-

dung ihrer Demokratie rassismusfreie Gesellschaften. Nun kommt es aller-

dings in der Gesellschaft, aufgrund dieses pazifistischen Mythos, zu wirk-

mächtigen gesellschaftspolitischen Reaktionen auf diese visuell erlebbare Ge-

walt in Form von verschiedenen gesellschaftlichen Interventionen, wie Pro-

testen, Strukturgründungen und in Deutschland zu der Einrichtung von Ar-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

beitsgruppen zu Rassismus auf der Ebene des Bundeskabinetts. Es soll an die-

ser Stelle nicht die Nachhaltigkeit dieser Reaktionen bewertet werden, son-

dern die Reaktion auf einen liberal-demokratischen Impuls der Gesellschaft

zurückgeführt werden. In liberalen Demokratien gibt es ebenfalls eine lange

Tradition des »Widerstands« (Kuhn 2015, S. 13) gegen (post-)koloniale Unter-

drückungspraktiken. Nichtsdestotrotz bleibt es für eine postkoloniale Ana-

lyse des Demokratie- und Souveränitätsbegriffs der rechten Bewegung ent-

scheidend, einen aufklärenden Blick auf die »Gewaltgeschichte« (Därmann

2020) des Westens zu werfen (Därmann 2020) und dabei die historische so-

wie gegenwärtige »brutality of democracies« (Mbembe 2019, S. 16f.) nicht zu

vernachlässigen (Mbembe 2019, S. 16f.). Denn die Gewaltlosigkeit demokrati-

scher Gesellschaften lässt sich gerade auf der in dieser Schrift beobachteten

Ebene einer Gewalt gegen Minderheiten glaubhaft machen (Mbembe 2019,

S. 16f.).

In der posthomogenen Gesellschaft kommt es zu einer neuen Sichtbarkeit

und Kritik postkolonialer Gewalt und Ausschlüsse aus sowohl Volk als auch

Demokratie werden zunehmend stärker problematisiert. Mit der wachsen-

den Repräsentation vonMinoritäten in gesellschaftspolitisch, einflussreichen

Positionen erlebt die bundesdeutsche Aufmerksamkeit eine neue Sichtbarkeit

der »subalterne(n) Stimme des Volkes« (Bhabha 2011, S. 236) in Form von »Mi-

noritätendiskursen« (Bhabha 2011, S. 236).Diese subalternen Stimmen sorgen

für eine Häufung und Verdichtung der im letzten Absatz beschriebenen libe-

ral-demokratischen Reaktionen. Die hierdurch generierte Aufmerksamkeits-

verschiebung im politischen Raum zu den politischen Anliegen der Anderen

ist ein zentraler Bezugspunkt rechter Politik. Mit einer Anklage gegenüber

einer vermeintlichen »progressiven Identitätspolitik« (Bröning 2019, S. 102)

versuchen rechte Bewegungen die tradierte, völkische Norm einer Politik aus-

schließlich für in der Norm stehende Körper zurückzugewinnen. Die rassis-

tischen Haltungen der Rechten werden politisch, wenn sie in Parlamenten,

Verwaltungen und in der Zivilgesellschaft gegen die gleichberechtigte Ver-

handlung und Bearbeitung der Anliegen minorisierter Subjekte ankämpfen.

Auf einer weiteren Ebene versuchen rechte Bewegungen der politischen

Teilhabe von postkolonialen Subjekten feindlich zu begegnen. Nach Abizadeh

wird in der »Ideologie der Staatssouveränität die Staatsbürgerschaft als eine

Voraussetzung für politische Mitspracherechte und politische Teilhabe dar-

gestellt« (Abizadeh 2017, S. 100). Abizadeh macht sichtbar, dass die Bezug-

nahme und Aufwertung des Souveräns in der Demokratie eine weltanschau-

liche Interpretation der Demokratie selbst symbolisiert. Rechte Bewegungen

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 203

wollen einer in der Demokratietheorie (Abizadeh 2017, S. 100) und in radi-

kaldemokratischen Strömungen wiederzufindenden Ausweitung berechtig-

ter Akteure im politischen Raum entgegentreten. Sie wollen eine Politik für

»Menschen im Lande« zugunsten einer »Politik für das Volk« programmatisch

ablösen. Mit dem fortlaufenden Rekurs auf die sogenannte »Politik für das

Volk« möchte die rechte Bewegung der Demokratisierung staatlicher Wirk-

samkeit entgegentreten. Im Rahmen der kritischen Distanzierung einer Po-

litik im Interesse von Geflüchteten und MigrantInnen wird die Souveräni-

tätsreferenz von Rechten bemüht. Das politische Ziel ist die Unterbrechung,

Blockierung oder Reduktion von Politik im Interesse derer, die nicht der völ-

kischen Norm der Homogenitätsverfechter entsprechen. Erneut wird hieran

sichtbar, dass die fortwährende Bezugnahme auf ein homogenes Volk kein

funktionales, sondern ein konstituierendes Element der rechten Bewegung

in der Gegenwart darstellt. Dabei soll besonders häufig in einen imaginierten

Verteilungskampf zwischen postkolonialen Subjekten und der weißen Mehr-

heitsbevölkerung interveniert werden. Zusammenfassen lässt sich die politi-

sche Zielsetzung als eine Prozessabkehr von einer Politik für alle und zurück

zu einer Politik für die vergangene Homogenität.

Eine langsame Öffnungsbewegung gegenüber postkolonialen und ras-

sismuskritischen Einlassungen ist erkennbar, aber doch scheint die Rassis-

muskritik noch nicht ihren Weg in den Mainstream gefunden zu haben. Ein

Beispiel hierfür sind die Überlegungen von Helmut Willke in seiner Schrift

»Komplexe Freiheit« (Willke 2019). Er bringt rassismuskritische Erkenntnisse

in seine Schrift ein, indem er die gesellschaftliche Bedeutung der Ausbeutung

von »Ausländern« (Willke 2019, S. 127) und die Einflüsse des Kolonialismus

auf »Frankreich oder England« (Willke 2019, S. 130) sowie der »Gastarbeiter«

(Willke 2019, S. 130) auf Deutschland sichtbar macht (Willke 2019, S. 130).

Nichtsdestotrotz romantisiert er den Umgang mit postkolonialen Subjekten

im Westen nachträglich, da, so Willke, die »Politik der Demokratien (war

insgesamt) von Aufnahmebereitschaft und Toleranz geprägt« (Willke 2019,

S. 131) gewesen sei (Willke 2019, S. 131). Weiterhin schreibt er, dass es den

»populistischen und nationalistischen Bewegungen (…) im Kern gar nicht um

Islam oder Migration geht« (Willke 2019, S. 131). Einerseits steht die Schrift

»Komplexe Freiheit« (Willke 2019) sinnbildlich für den Sensibilisierungs-

prozess gegenüber rassismuskritischen Perspektiven, andererseits wird die

bereits kritisierte These der ausschließlich funktionalen Bedeutung von

Rassismus für die rechte Bewegung wiederholt und somit verfestigt.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

Rechte Bewegungen streben eine Aufwertung eines homogenisierten Sou-

veräns an, um die politische Agenda im Interesse ihrer identitätspolitischen

Maximen zu bewirken. Dabei wollen sie das »Demos« (Lepsius 1990, S. 249)

mit dem »Ethnos« (Lepsius 1990, S. 249) gleichsetzen, was zwangsläufig zu

Praktiken der rassistischen Marginalisierung führt (Lepsius 1990, S. 249). Da-

her ist der selbstermächtigende Ausruf »Wir sind das Volk« (Wildt 2017, S. 40)

nach Wildt der Hinweis auf das Potential der grundsätzlichen Neuordnung

politischer Verhältnisse (Wildt 2017, S. 40). Diesen Prozess der Entrechtung

von Minderheiten verdecken die rechten Bewegungen mit der Suggestion,

lediglich eine Demokratisierung politischer Verhältnisse erreichen zu wollen

(Mouffe 2019, S. 35). Es wird suggeriert, dass die gegenüber »Eliten« (Hirsch-

mann 2017, S. 67; Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 25) abhanden ge-

kommene Mitsprache des Volkes gesichert werden soll (Mudde und Rovira

Kaltwasser 2019, S. 25; Mouffe 2019, S. 35; Wildt 2017, S. 97-98). In der Po-

pulismusforschung wird ein zutreffendes, allerdings unzureichendes Feind-

bild der Eliten seitens der rechten Bewegung gezeichnet. Die Populismusfor-

schung beschreibt zutreffend, dass die Eliten von der rechten Bewegung als

»korrupt« (Mudde und Rovira Kaltwasser 2019, S. 25) und als »das Volk verra-

tend(er)« (Vorländer et al. 2017, S. 154-155) dargestellt werden. Diese Beschrei-

bungen finden sich ebenfalls in der Rassismuskritik wieder, wie bei Foroutan

(Foroutan 2019, S. 160). Allerdings erweitert Foroutan die Elitenbeschreibung

entscheidend, denn erst hier wird deutlich, dass der vermeintliche Volksver-

rat weitgehend nicht auf der Ebene von finanz- oder umweltpolitischen Ent-

scheidungen verortet wird. Der zugeschriebene Verrat wird zumeist auf der

Ebene von sozial-, rechts- und migrationspolitischen Entscheidungen in ras-

sistischen Termini verhandelt. Die wichtigste Anklage gegen die Regierung

scheint der Umgang mit der Migration, der posthomogenen Gesellschaft und

vor allem der zugeschriebenen Grenzöffnung im Jahr 2015 zu sein.

»Die genannten Angriffspunkte stehen alle sinnbildlich für Pluralität, wer-

den jedoch vom Migrationsthema als übergeordnetem Narrativ gerahmt:

Auch die EU symbolisiert Pluralität, steht sie doch für einen pluralen Raum,

der die Ausweitung der Grenzen der Nation bedeutet; die als ›Gutmen-

schen‹ und ›Volksverräter‹ angegriffenen und diffamierten ›Eliten‹ sind

vor allem pluralitätsoffene Akteur*innen, die als Kosmopoliten und ›vater-

landslose Gesellen‹ geschmäht werden, weil sie eine internationalistische

Perspektive einnehmen und vertreten. Nach derselben Manier werden

Migrant*innen, Muslime sowie sexuelle Minderheiten als national, religiös

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 205

und identitär amorphe Stellvertreter der Heterogenität gesehen, welche

etablierte kategoriale Grenzen pluralisieren und damit Diversitätsstress

und Mehrdeutigkeit erzeugen« (Foroutan 2019, S. 160).

Insofern die Zusammenstellung an Zuschreibungen gegenüber der Elite

seitens Foroutan ein gutes Abbild der Wirklichkeit darstellt, scheint die für

den Populismus zentrale Elitenfeindschaft (Mudde und Rovira Kaltwasser

2019, S. 33-39; Wildt 2017, S. 97-98) in der rechten Bewegung in besonde-

rem Maße durch Zuschreibungen mit Rassismusbezug geprägt zu sein.

Im wissenschaftlichen Diskurs wird immer häufiger den »Kosmopoliten«

(Benhabib 2017, S. 127) eine Schuld für die gesellschaftlichen Konfliktlinien

beziehungsweise das gesellschaftliche Klima zugewiesen, die einen rechten

Aufstieg begünstigen (Benhabib 2017, S. 127; Koppetsch 2017, S. 212). Dabei

wird vernachlässigt, dass wie Beck richtig skizziert, Kosmopoliten eine lange

Tradition als Feindbild im rechten Denken haben (Beck 2004, S. 9). Weiterhin

wird im politischen Diskurs manchmal eine Veränderung oder Zurück-

drängung des Kosmopolitischen zur Demobilisierung des gesellschaftlichen

Konflikts gefordert. Allerdings symbolisiert das postkoloniale Subjekt stets

den Kosmopolitismus in seinem Sein (Beck 2004, S. 159). Die Ablehnung des

Internationalen oder des Kosmopoliten ist stets eine kodifizierte Form, die

sich im rechten Denken nicht gegen den Top-Manager oder den internatio-

nalen Musikstar richtet, sondern gegen die migrantisierten, postkolonialen

Subjekte. Der Verfechter der Homogenität will nach der Zurückdrängung

des Kosmopolitismus nicht die ausländische Automarke in seiner Straße, die

Möglichkeit einer Australienreise oder den vielreisenden Nachbarn verdrängt

sehen, sondern eine sichtbare Abwesenheit postkolonialer Körper erkennen.

In aller Kürze sollen die erarbeiteten Thesen aus diesem Abschnitt noch-

mals in die Gegenwartsanalyse übertragen werden. Bereits Adorno verwies

auf die Strategie des Nationalismus das Bild eines diskriminierten Deut-

schen zu erzeugen (Adorno 2019, S. 48). Diese Strategie verfolgt die rechte

Bewegung in der Gegenwart nachhaltig. Dabei zeichnen rechte Bewegungen

den Geflüchteten oder postkoloniale Subjekte als durch die Eliten bevorzugte

(Koppetsch 2017, S. 225). Die rechte Bewegung verfolgt zwei zentrale Ziele

bei der Souveränitätsreferenz. Erstens der Versuch zu einer in der Demo-

kratie tradierten exklusiven Definition des Volkes zurückzukehren und alle

Versuche einer inklusiven Öffnung abzuwehren. Zentrales Feindbild sind

dabei postkoloniale Subjekte und ihre politischen Rechte, insbesondere das

Asylrecht, das Staatsbürgerschaftsrechts, das Doppelstaatsbürgerschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Politischer Rassismus in der post-homogenen Gesellschaft

recht oder die noch immer prekäre Gleichberechtigung in den sozialen

Sicherungssystemen. Es findet sich zugleich eine Feindschaft gegenüber der

Förderung postkolonialer Subjekte im Ausland sowie ein ausschließlicher,

wirtschaftspolitischer Fokus auf Deutschland (Hirschmann 2017, S. 39). Dies

mündet in einer Ablehnung von entwicklungspolitischen Maßnahmen. Zur

Konkretisierung ein kurzer Verweis auf Walzer: »Alle Nationalstaaten sind

bestrebt, eine bestimmte Art von Menschen zu reproduzieren: norwegische,

französische, holländische und so weiter« (Walzer 2017a, S. 95). Die rechte

Bewegung versucht mit dem Fokus auf diese Rechtsbereiche eine Politik mit

dem Gegenstand Volk zu praktizieren, damit wieder wie vor dem Ende der

Homogenität die in ihrem Sinne richtigen Deutschen produziert werden.

Hierzu vollziehen sie in ihrer alltäglichen Politik eine Abkehr des für Benha-

bib üblichen Kriteriums nationaler »Zugehörigkeit« (Benhabib 2017, S. 13), die

die »Staatsbürgerschaft« (Benhabib 2017, S. 13) ist (Benhabib 2017, S. 13). Die

von Benhabib beschriebene Auflösung des »institutionalisierte(n) Konzept(s)

des Staatsbürgers« (Benhabib 2017, S. 13) wird in der rechten Bewegung

zielgerichtet praktiziert, damit schwarze Deutsche oder Deutsche musli-

mischen Glaubens aus dem Volkskörper ausgeschlossen werden können.

Diese werden als »Passdeutsche« (Mutlu 2016, S. 117) diffamiert. Zweitens

ist die Rückkehr zu einer identitätspolitischen Engführung des politischen

Auftrags staatlicher Organe und die Herstellung eines ausschließlichen Fokus

auf ihre identitätspolitische Adressatengruppe ein bedeutsames Anliegen.

Dabei sind neben den zuvor beschriebenen Eliten vor allem rassifizierte und

kulturalisierte Gruppen das Gegenüber in der rechten Imagination eines

»Freund-Feind-Verhältnis(ses)« (Holtmann 2018, S. 10). Es ist bezeichnend

für die rassismuskritische Leerstelle der Populismusforschung, dass nicht

aktiver benannt wird, dass die postkolonialen Subjekte Feindbilder rechter

Bewegungen sind. Es wird davon geschrieben, dass die Rechtspopulisten

gegen Migration, für Homogenität und gegen den Islam sind. Anders als

bei der Elitenfeindschaft wird außerhalb der rassismuskritischen Forschung

dennoch nicht explizit gemacht, dass die Rechtspopulisten gegen Schwarze,

gegen Muslime, gegen Geflüchtete und gegen Roma sowie Sinti sind. Es wird

viel über das Völkische und vereinzelt über den Rassismus gesprochen, aber

die Konsequenzen für die postkolonialen Subjekte bleiben, ebenso wie ihre

Sichtweise auf den Populismus, in der Populismusforschung weitgehend

unerklärt. Die Anderen werden wie bei Hirschmann oder Koppetsch vorran-

gig in ihrem von rechten Bewegungen empfundenen Bedrohungspotential

sichtbar gemacht (Hirschmann 2017, S. 40; Koppetsch 2017, S. 212).

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 Aufbruch des politischen Rassismus 207

Dieser Abschnitt hat die exkludierende Tradition der Demokratie sicht-

bar gemacht. Hierdurch ist es möglich einen besseren Blick auf die politi-

sche Natur des Rassismus in der rechten Bewegung zu erhalten. Weiterhin

versuchte der Abschnitt aus rassismuskritischer Perspektive Leerstellen der

Populismusforschung über rechte Bewegungen zu füllen. Deutlich wird, dass

die Bedeutung der völkischen und rassistischen Ideologie in der rechten Be-

wegung noch nicht ausreichende Berücksichtigung imwissenschaftlichen so-

wie öffentlichen Diskurs erhält.

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463789-006 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463789-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

