
in. Platons Kritik am Relativismus des Protagoras1

Klaus Held

Platons „Theaitetos“ bildet nach herrschender Meinung den Auf­
takt seiner Spätphilosophie. Die Leitftage des Dialogs lautet: Was 
ist Wissen? Der Text hat drei Teile. In jedem wird eine mögliche 
Definition des Wissens geprüft. Es stellt sich heraus, daß keine von 
ihnen haltbar ist. Die erste Definition besagt: Wissen ist Wahr­
nehmung, aisthesis. Wie wichtig Platon die Widerlegung dieser 
These ist, zeigt sich darin, daß ihre Diskussion - der erste Teil - 
die Hälfte des ganzen Textes einnimmt.

Gleichbedeutend mit der These „Wissen ist Wahrnehmung“ ist 
nach Platon die Auffassung, die der Sophist Protagoras in dem 
berühmt-berüchtigten homo-mensura-Satz formuliert hat: „Der 
Mensch ist das Maß aller Dinge, der seienden, daß sie sind, der 

1 Im folgenden handelt es sich um einen Text, dessen Urfassung in den Jahren 
der freundschaftlichen Zusammenarbeit mit Karl Albert beim Aufbau des Fa­
ches Philosophie an der Bergischen Universität in Wuppertal entstand. Neben 
anderem war es die gemeinsame Liebe zu Platon, die uns miteinander ins Ge­
spräch brachte. Es ist mir eine Freude, den Aufsatz nunmehr zu Ehren des Ju­
bilars zu veröffentlichen. In der hier vorgelegten überarbeiteten Fassung habe 
ich den Text entsprechend seiner damaligen Gestalt ohne Anmerkungsapparat 
belassen, in der Annahme, daß die Anspielungen auf die Platonliteratur auch so 
erkennbar sind. Auf Stellen im „Theaitetos“ und in anderen platonischen Dia­
logen verweise ich durch Angabe der Stephanusseiten in Klammem. Die Be­
merkungen zu Heraklit stützen sich auf meine Untersuchung „Heraklit, Parme- 
nides und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft. Eine phänomenologi­
sche Besinnung“, Berlin 1980. Ergänzendes zu der im Aufsatz versuchten In­
terpretation der döxa enthalten meine Arbeiten: „Die Zweideutigkeit der Doxa 
und die Verwirklichung des modernen Rechtsstaats“. In: J. Schwartländer u. D. 
Willoweit (Hrsg.): Meinungsfreiheit. Grundgedanken und Geschichte in Euro­
pa und USA. Kehl a.Rh. 1986; „Die Sophistik in Hegels Sicht“. In: M. Riedel 
(Hrsg.): Hegel und die antike Dialektik. Frankfurt a.M. 1990; „Die Doxa in der 
Pädagogik des Isokrates“. In: K. Helmer, N. Meder, K. Meyer-Drawe, P. Vogel 
(Hrsg.): Spielräume der Vernunft. Festschrift filr Jörg Ruhloff. Würzburg 2000.

143

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nichtseienden, daß sie nicht sind“ (152 a). Mit diesem Satz begann 
wahrscheinlich eine Schrift des Protagoras, die den Titel Alitheia, 
„Wahrheit“, trug. Der homo-mensura-Satz handelt tatsächlich von 
der Wahrheit; denn er bezieht sich darauf, wie den Menschen die 
Welt erscheint. Im außerphilosophischen Alltag erscheint den ein­
zelnen Menschen in ihren wechselnden Lebenssituationen jeweils 
immer wieder anderes Seiende. Die Menschen bringen dieses je­
weilige Erscheinen, das Ansichtigwerden von Seiendem, in ent­
sprechenden „Ansichten“ zur Sprache; das griechische Wort für 
die so verstandene „Ansicht“ lautet döxa.

Der homo-mensura-Satz sagt etwas über den Wahrheitsgehalt 
der döxa. Er behauptet: Der einzelne Mensch kann nicht mehr von 
der Welt wissen, als ihm im jeweiligen Erscheinen und der darauf 
bezogenen döxa zugänglich wird. Was sich in einem jeweiligen „es 
erscheint mir so“, „es wird mir ansichtig“, dokei moi, zeigt, ist 
zwar und es ist wahr, aber es gibt keine Wahrheit, mit der wir die 
Beschränkung auf die situative Jeweiligkeit des Erscheinens tran­
szendieren könnten. Was ist oder nicht ist, entscheidet sich aus­
schließlich im Erscheinen von etwas für einzelne Menschen - oder 
auch Menschengruppen - in ihrer jeweiligen Situation. In diesem 
Sinne ist der Mensch das Maß aller Dinge. Sein findet nur in der 
Jeweiligkeit des Erscheinens-für-jeweils-jemanden statt; es ist rela­
tiv auf die jeweilige Ansicht, die beschränkte döxa von einzelnen 
Menschen oder Menschengruppen.

Platons fundamentale Kritik an diesem Relativismus hatte zur 
Folge, daß das doxahafte Erscheinen bei den maßgebenden Den­
kern der philosophischen Tradition gründlicher Verachtung an­
heimfiel. Die Philosophie als Wissen im emphatischen Sinne, als 
„Wissenschaft“, episteme, war gerade dadurch definiert, daß sie 
sich über die döxa und das ihr zugrundehegende Erscheinen erhob. 
Erst seit Kants „Kritik der reinen Vernunft“ und dann Hegels 
„Phänomenologie des Geistes“ beginnt das Erscheinen ins Zentrum 
des philosophischen Denkens zu rücken, und erst Husserl, der - 
Kants transzendentale Wendung fortführend - die Philosophie als 
„Phänomenologie“, d.h. als Analytik des Erscheinens erneuern 
wollte, wagte es in seinem Spätwerk über die „Krisis der europäi­
schen Wissenschaften“ von 1936 zu formulieren, daß die Philoso­
phie in ihrer gegenwärtig erreichten Situation vor die Aufgabe 
gestellt sei, gerade als epistöme die seit alters verpönte döxa zxi 
rehabilitieren.

144

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das neu erwachte Interesse für das doxahafte Erscheinen ist al­
lerdings bis heute mit der Hypothek einer Einseitigkeit belastet: 
Das „es erscheint mir so“ oder das „mir scheint“, also die dem 
altgriechischen doket moi äquivalenten Wendungen, werden über­
wiegend als Ausdruck für irgendwelche Eindrücke oder Erlebnisse 
der sinnlichen Wahrnehmung verstanden. Demgegenüber ist dar­
auf hinzuweisen, daß sich der vorherrschende Gebrauch solcher 
Ausdrücke im Alltag viel mehr auf Ansichten bezieht, die wir in 
bestimmten Situationen über unser Handeln haben. Die alltägliche 
döxa bringt eher ein handlungsleitendes „Meinen“ als ein wahr­
nehmungsmäßiges Erscheinen zum Ausdruck; der Charakter, den 
das doketn im Alltag hat, entspricht mehr dem, was im Deutschen 
mit „Meinung“ oder im Englischen mit „opinion“ bezeichnet wird, 
als dem, was oben als, Ansicht“ gekennzeichnet wurde.

Trotz dieser Sachlage hat die Philosophie sich seit Platon sehr 
viel stärker für den Wahmehmungscharakter des doxahaften Er­
scheinens interessiert. Die Protagoraskritik im „Theaitetos“ ist für 
uns heute von besonderem Interesse, weil Platon hier den Hand­
lungsbezug, den pragmatischen Sinn des Erscheinens noch deutlich 
mit in den Blick nimmt, ohne den Wahmehmungsaspekt zu ver­
nachlässigen. Was Protagoras betrifft, so verstand er sich, wie 
Platons gleichnamiger Frühdialog deutlich zeigt, als Lehrer für die 
heranwachsenden Bürger der Polis; ein sophistes war ja zunächst 
nichts anderes als ein Lehrer. Deshalb dürfen wir annehmen, daß 
das primäre Interesse des historischen Protagoras nicht primär ei­
ner abstrakten Erkenntnistheorie der Wahrnehmung galt, sondern 
eher der Beschaffenheit des handlungsleitenden Meinens.

Platon läßt dies im „Theaitetos“ auch durchblicken, vor allem in 
der fingierten Verteidigungsrede für Protagoras, die er den Sokra­
tes halten läßt (166 a - 168 c). Aber die Interpreten haben diese 
Seite von Platons reifer Auseinandersetzung mit Protagoras bisher 
noch zu wenig gewürdigt. Der Dialog wird im wesentlichen als 
eine „erkenntnistheoretische“ Untersuchung verstanden, und das 
jeweilige situationsgebundene Erscheinen wird einseitig als sinnli­
che Wahrnehmung aufgefaßt. Nach gängiger Auffassung zielt 
Platons Absicht in der Hauptsache darauf, wie schon in den vor­
angegangenen Dialogen der mittleren Periode der Unbeständigkeit 
und Unverbindlichkeit der sinnlichen Wahrnehmung die Verläß­
lichkeit und Verbindlichkeit des unsinnlichen Ideendenkens entge­
genzustellen. Diese Sicht trifft gewiß eine Seite der Protagoraskri- 

145

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tik, aber es gibt noch eine andere Seite, die in der besagten Vertei­
digungsrede zur Sprache kommt.

Protagoras - vertreten durch Sokrates - wehrt sich hier gegen 
einen Einwand, den Platon auch in dem wahrscheinlich zur glei­
chen Zeit abgefaßten Dialog „Kratylos“ (385 e) vorträgt: Der Re­
lativismus scheint alle Rangunterschiede beim Wissen zu nivellie­
ren. Solche Rangunterschiede gibt es aber; denn jeder, der lehrt 
oder mit anderen diskutiert - so auch Protagoras -, setzt damit 
unvermeidlich die Möglichkeit voraus, daß es die Überlegenheit 
eines besseren Sich-Auskennens gegenüber einem schlechteren 
oder durchschnittlichen Sich-Auskennen gibt. Auf diesen Einwand 
erwidert Protagoras: Mein Relativismus schließt zwar aus, daß 
eine döxa wahrer sein kann als eine andere, aber nicht, daß sie als 
Ratschlag für das Handeln nützlicher sein mag als die andere und 
insofern doch als ein überlegenes Wissen gelten darf (166 d, 167 
b).

Mit dieser Argumentation bekommt das situative Erscheinen - 
ohne daß Platon den Wechsel zu dieser anderen Sicht des Erschei­
nens als solchen signalisiert - eine neue Bedeutung. Bis zu diesem 
Stadium des Gesprächs wurde das „ich bin der Ansicht“ als ein 
emoi phainetai (152 a), „es erscheint mir so“, verstanden und die­
ses als ein sinnliches Wahmehmen interpretiert, worin der Mensch 
in einer vom Handlungsdruck freien Empfänglichkeit für irgend­
welche Eindrücke das einfache Vorhegen von Qualitäten wie Wär­
me oder Kälte (152 b), Schwarz oder Weiß (153 e), Bitter oder 
Süß (159 d/e) usw. (171 e, 178 b) erfahrt. Bei einem solchen An­
sichtigwerden von Qualitäten ist noch kein Urteil im Spiel. Nun 
nimmt das doket moi den pragmatischen Sinn an: „Ich habe eine 
für das Handeln relevante Meinung“, d.h „ich feile ein handlungs­
leitendes Urteil“.

Die als praktisches Urteil verstandene döxa bezieht sich, wenn 
sie öffentlich geäußert wird, vor allem auf das „politische“, d.h. 
bürgerschaftliche Zusammenleben von Menschen in der Potisge­
meinde. Das bedeutet: Platon diskutiert das doxahafte Erscheinen 
keineswegs bloß „erkenntnistheoretisch“ als sinnliches Wahmeh­
men, sondern auch als ein pragmatisches und besonders auf die 
politischen Angelegenheiten bezogenes Haben von urteilsmäßigen 
„Meinungen“. Und auch in dieser Hinsicht möchte er den Relati­
vismus des Protagoras überwinden. Wie wichtig ihm diese Auf­
gabe ist, zeigt ein ausdrücklich signalisierter Gesprächspartner­

146

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wechsel im Dialog (168 c/d): Über den Wahmehmungsrelativismus 
läßt Platon den Sokrates zunächst mit dem ganz jungen Theaitetos 
diskutieren, der mit Fangfragen mehr oder weniger an der Nase 
herumgefuhrt wird. Den pragmatischen Relativismus hingegen er­
örtert Sokrates mit dem alten Lehrer des Theaitetos, dem hochan­
gesehenen Mathematiker Theodoros, und zwar in einer gründlichen 
Prüfung seriöser Argumente (ab 168 e).

Platons Argumentation verläuft so auf zwei Ebenen. Die Ana­
lyse des wahmehmungsmäßigen Erscheinens würden wir in die 
„theoretische Philosophie“ einordnen, die des handlungsleitenden 
Erscheinens in die „praktische Philosophie“. Eine solche Unter­
scheidung philosophischer Grunddisziplinen hat sich zwar erst seit 
der aristotelischen Pragmatientrennung angebahnt, und die Unter­
scheidung, die sich später als die von theoretischer und praktischer 
Philosophie verfestigte, ist erst seit dem 6. und 10. Buch der „Ni- 
komachischen Ethik“ auf den Weg gekommen. Aber in der Zwei­
gleisigkeit der Relativismuskritik des „Theaitetos“ bereitet sich die 
Unterscheidung doch schon vor. Hier läßt sich beobachten, wie 
sich das philosophische Denken ursprünglich in die „theoretische“ 
und die „praktische“ Fragerichtung gabelt. Das Bemerkenswerte 
daran im Licht des neu erwachten Interesses am Erscheinen ist 
aber: Diese Gabelung hat ihre Wurzel in der Ambivalenz des dox- 
ahaften Erscheinens als wahmehmungsmäßiger Ansicht und als 
handlungsleitender Meinung.

In den folgenden Abschnitten 1 und 2 soll es darum gehen, die 
platonische Relativismuskritik auf beiden Frageebenen nachzu­
zeichnen. Dabei wird sich jeweils herausstellen, daß in beiden Fäl­
len an dieser Kritik (a) eine Metakritik (b) geübt werden kann. Im 
abschließenden 3. Abschnitt sollen beide Argumentationslinien zu- 
sammengefuhrt werden, und es soll gezeigt werden, wie theoreti­
sche und politisch-praktische Philosophie ursprünglich im Nach­
denken über das doxahafte Erscheinen zusammengehören.

l(a).

Es empfiehlt sich, in Übereinstimmung mit Platons Vorgehen auf 
der erkenntnistheoretischen Ebene zu beginnen, also mit dem wahr­
nehmungsmäßigen Erscheinen. Das erste Beispiel im „Theaitetos“ 
ist das Erscheinen der Wärme oder Kälte des Windes (152 b). Der 

147

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wind - und das gilt ebenso für die späteren Beispiele - wird hier 
von Platon noch nicht wie bei Aristoteles als eine Substanz mit 
akzidentellen Bestimmungen, als „Ding mit Eigenschaften“ ge­
dacht, sondern als ein Ensemble elementarer zuständlicher Be­
stimmtheiten wie Wärme oder Kälte, Feuchtigkeit oder Trocken­
heit und dergleichen mehr. Das erfahrbare Seiende sind solche 
zuständlichen Bestimmtheiten, jeweils in unterschiedlicher Kon­
stellation zu Dingen, chrimata, vereint.

Was seiend ist oder nicht ist, also beispielsweise die zum Wind 
gehörige Wärme oder Kälte, entscheidet sich ausschließlich darin, 
wie jeweils jemandem in seiner Situation der Wind erscheint. Dem 
einen wird davon warm, dem anderen kalt. D.h., deijenige, der das 
Erlebnis hat, wird von einem Zustand überkommen; er gerät - 
griechisch ausgedrückt - in ein päthos oder in der Sprache von 
Heideggers „Sein und Zeit“ ausgedrückt: in eine Befindlichkeit. In 
dem päthos - z.B. „mir wird warm“ - zeigt sich ihm Seiendes, in 
diesem Falle: die Wärme des Windes. Dies läßt sich an vielen Bei­
spielen zeigen: Dem einen schmeckt der Wein bitter, dem anderen 
süß (159 d/e); den einen macht er munter, den anderen müde, usw. 
In allen solchen Fällen gilt: Indem es mir widerfahrt, daß ich mich 
in diesem oder jenem Zustand „befinde“, kommt für mich etwas 
Seiendes zum Vorschein: die Süße oder Erfrischende beim Wein 
usw. So vollzieht sich das Erscheinen als ein Erleiden, päschein 
(157 a, 159 d/e) von Befindlichkeitszuständen, die ihrerseits eine 
zu einem chr&ma gehörige zuständliche Bestimmtheit, also etwas, 
was ist, offenbar machen. Als so beschaffenes „Erleiden“ hat das 
zuständliche Erscheinen den Charakter der Wahrnehmung, der 
aisthesis (163 d).

Auf die Leitfrage des „Theaitetos“ „Was ist Wissen?“ antwortet 
Protagoras - jedenfalls nach der platonischen Darstellung seiner 
Position: Die Wahrnehmung - und nur sie - ist zuverlässiges Wis­
sen; denn nur in der Unmittelbarkeit des sinnlich-erleidenden Emp­
findens kann ich mich über das Seiende, nämlich die zuständliche 
Bestimmtheit, die sich mir im Überkommenwerden durch das 
päthos - in meinem Durchleben einer Befindlichkeit - zeigt, nicht 
täuschen.

Damit aber löst sich Wissen in eine fließende Mannigfaltigkeit 
wechselnder Sinneseindrücke auf. Hieran scheitert nun nach Platon 
die Überzeugung des Wahmehmungsrelativismus, daß Wissen 
gleich Wahrnehmung sei. Angenommen, ich erlebe in einem ge-

148

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genwärtigen päthos A die Wahrnehmung von Wärme und in einem 
folgenden päthos B eine solche von Kälte. Streng protagoräisch 
gedacht soll das Wissen ausschließlich im Haben beispielsweise 
des Eindrucks „Wärme“ bestehen, es soll nichts darüber hinaus 
enthalten. D.h., das Wissen ist hier nichts anderes als das Als-sei- 
end-Vorliegen von Wärme. Wenn nun aber das Wissen auch das 
Als-seiend-Vorliegen von Kälte, d.h. der Verneinung des Seins von 
Wärme ist, dann bedeutet das: das Wissen selbst erweist sich im 
Übergang von päthos A zu päthos B als Gegenteil seiner selbst, 
d.h. als ein Nichtwissen. Die These des Protagoras fuhrt sich also 
dadurch ad absurdum, daß es bei ihrer konsequenten Einhaltung 
überhaupt keinen Unterschied mehr zwischen Wissen und Nicht­
wissen gibt (182 d/e).

Hiermit hat Platon indirekt bereits gezeigt: Es muß irgendetwas 
Identisches geben, das vom Wechsel der sinnlichen Erscheinungs­
zustände nicht betroffen ist und eine dem Relativismus der Wahr­
nehmungseindrücke entzogene Beständigkeit aufweist. Gegen 
Schluß des ersten Teils des „Theaitetos“ deutet Platon an, wo das 
bleibend Identische zu suchen ist: Zur Wahrnehmung gehört die 
Auffassung des wahrgenommenen Gehalts als seiend (185 a). In­
dem er als seiend vorgestellt wird, begegnet er auch schon als einer 
im Unterschied zu einem anderen, außerdem als etwas, das im 
Verhältnis zu anderem steht, usw. (185 a/b). So verfugen wir beim 
Wahmehmen von vornherein über gewisse bleibende Hinblicke wie 
Sein, Eines, Anderes und dergleichen, unter denen das Wahrge­
nommene überhaupt nur erscheinen kann. Diese Hinblicke eröffnen 
sich der Seele vorab zum sinnlichen Erscheinen, also neuzeitlich 
formuliert: apriori. So findet Platons Kritik des Wahrnehmungs­
relativismus ihre positive Erfüllung im Rückgriff auf das im vor­
aus zur sinnlichen Erfahrung geistig Erblickte, d.h. auf die An­
schauung dessen, was 184 d zum ersten Mal im Dialog als idia 
angesprochen wird. Platon hat das dann in dem an den „Theai­
tetos“ anschließenden „Sophistes“ näher ausgefuhrt.

l(b).

Wenn im folgenden bezüglich dieser Kritik eine Metakritik geübt 
wird, so geht es nicht darum, den zuletzt angedeuteten platonischen 
Lösungsversuch auf seine Tragfähigkeit hin zu prüfen. Das hieße, 

149

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die gesamte platonische Spätphilosophie und im Grunde: die ganze 
Geschichte des apriori-Gedankens aufrollen. Es ist eine bescheide­
nere Fragestellung möglich, die sich auf den folgenden literarischen 
Befund bezieht: Sokrates stellt in seinem ersten Gesprächsgang mit 
Theodoros zunächst nur fest, daß es ein bleibend Identisches im 
Wechsel des sinnlichen Erscheinens geben muß. Worin das Identi­
sche besteht, bleibt in dieser Phase der Unterredung offen. Erst in 
der Wiederaufnahme des nicht ganz so gewichtigen Dialogs mit 
dem jungen Theaitetos (183 c/d ff.) deutet Sokrates vorsichtig an, 
daß das Identische im Bereich der Ideen zu suchen ist. Mit dieser 
Zäsur im Gespräch räumt Platon uns, seinen Lesern, gewisserma­
ßen eine Atempause zwischen den beiden Gesprächsabschnitten ein 
und verschafft uns so die Möglichkeit, an dieser Stelle nach einer 
eigenen Antwort auf die Frage zu suchen: Muß das bleibend Iden­
tische, ohne das es kein sinnliches Erscheinen zuständlicher Be­
stimmtheiten geben kann, im Bereich des Ideendenkens gesucht 
werden?

Aus Platons detaillierter Analyse können wir für uns den Hin­
weis auf eine andere mögliche Antwort herauslesen, die ihm selbst 
freilich nicht in den Blick gekommen ist. Vom haltlosen Zustands­
wechsel sind - so sagt Platon - diejenigen überzeugt, die schon 
früher so dachten und noch heute so denken wie Heraldit (152 e, 
160 d, 179 e, 181 a). Nach einer Vermutung, die Sokrates in 152 c 
andeutet, bildet die Lehre, daß sich alles im Fluß befindet, der He­
raklit und seine Gesinnungsgenossen anhingen bzw. anhängen, das 
esoterische Fundament des homo-mensura-Satzes. Unsere Kennt­
nis des Heraldit erlaubt uns heute, zu rekonstruieren, wie er selbst 
den Zustandswechsel beim Erscheinen hätte interpretieren können. 
Man hat die Erscheinungslehre im „Theaitetos“ bisher noch nicht 
vor diesen Hintergrund gestellt, obwohl Platons nachdrückliche 
Hinweise hierfür eigentlich genügend Anlaß boten.

In Heraklits Auffassung von den Erscheinungszuständen war es 
vor allem ein Zug des Erscheinens gewesen, der im Vordergrund 
der Aufmerksamkeit gestanden hatte: Derartige Zustände treten, 
wenn sie nacheinander erscheinen, immer in einem polaren Gegen­
satz auf: Es folgen Kälte auf Wärme, Helligkeit auf Dunkelheit, 
Trockenheit auf Feuchtigkeit, Festigkeit auf Lockerheit, Hunger 
auf Sattheit, Müdigkeit auf Frische, Krankheit auf Gesundheit 
usw., und umgekehrt (vgl. Diels/Kranz: Fragmente der Vorsokra- 
tiker. 22 B 31, B 36, B 57, B 65, B 67, B 88, B 111, B 126). In 

150

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer solchen periodischen Abfolge von Befindlichkeiten kann der 
Mensch, der sie durchlebt, zwar immer nur den einen Zustand 
gegenwärtig erfahren, doch der Gegenzustand hegt gewissermaßen 
schon auf der Lauer, den aktuellen Zustand abzulösen; denn dieser 
besitzt seine Bestimmtheit allein dadurch, daß er Verneinung des 
Gegenzustandes ist. Diese Verneinung ist kein bloß gedankliches 
Verhältnis, sondern eine Entgegensetzung im Sein. Indem bei­
spielsweise aktuell der Zustand der Wärme herrscht, hat er sich 
gegen den realmöglichen Zustand der Kälte durchgesetzt und ver­
drängt diesen Zustand aus dem Sein.

Das bedeutet aber: Die polaren Zustände stehen in einem ambi­
valenten Verhältnis zueinander: Einerseits bestreiten sie einander 
die aktuelle Anwesenheit; in diesem Sinne hegen sie miteinander in 
dem „Streit“, von dem Heraklit in mehreren überlieferten Formu­
lierungen spricht. Andererseits sind sie trotz ihrer Strittigkeit auf­
einander angewiesen; denn jeder Zustand ist das, was er ist, nur in 
der Negation des Gegenzustands, oder genauer gesagt: als Nega­
tion des Gegenzustands. Sofern sie einander brauchen, harmonie­
ren also die Zustände auch miteinander. Ihre Spannung ist zugleich 
eine Harmonie, ein friedliches Beieinander. In diesem Sinne cha­
rakterisiert Heraklit das Verhältnis der polaren Zustände in einer 
Reihe von Varianten als einen versöhnlichen Streit oder eine streit­
bare Versöhnung (vgl. Diels/Kranz: Fragmente der Vorsokratiker. 
22 B 8, B 10, B 51, B 54, B 80). Hölderlin war in der Tat Heraklit 
ganz nahe, als er im „Hyperion“ das Wort von der „Versöhnung 
mitten im Streit“ prägte.

Heraklit läßt uns sehen, daß diese Struktur - der versöhnliche 
Streit oder die streitbare Versöhnung - etwas identisch Beherren- 
des ist, das den Wechsel der polaren Zustände trägt und überdau­
ert. Es dürfte genau diese beharrende Identität gewesen sein, auf 
die es Heraklit ankam. Seine Anhänger aber hörten aus seinen 
schwer verstehbaren Sprüchen nur das Interesse am Zustands­
wechsel, am „Werden“ heraus, von dem Heraklit in seinem Gleich­
nis vom Fluß gesprochen zu haben scheint (vgl. Diels/Kranz: 
Fragmente der Vorsokratiker. 22 B 12, B 49a). So erschien He­
raklit auch Platon als der Philosoph des Werdens, und es blieb ihm 
verborgen, daß Heraklit bereits eine andere Antwortmöglichkeit 
auf die Frage: was ist das bleibend Identische? angeboten hatte. 
Auf diese heraklitische Alternative zur platonischen Option für die 
Ideen ist später noch einmal zurückzukommen. Zunächst bedarf 

151

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nun die andere Argumentationsebene der Aufmerksamkeit: Wie 
kritisiert Platon den Relativismus des Protagoras auf der prag­
matischen Ebene des handlungsleitenden Meinens?

2(a).

Wie einleitend erwähnt, knüpft die zuletzt genannte Kritik an die 
fingierte Verteidigungsrede des Protagoras an. Platon läßt ihn hier 
das Zugeständnis machen: Es gibt zwar keine Unterschiede des 
Mehr-oder-Weniger-Wahrseins bei den handlungsleitenden Mei­
nungen, wohl aber solche größerer oder geringerer Nützlichkeit für 
unser Verhalten (166 c - 167 b, 169 d). Also: Wahrheitsrelativis­
mus ja, aber kein Relativismus der pragmatischen Brauchbarkeit. 
Diese Konzession dient Platon als Basis für die Widerlegung des 
praktischen Relativismus. Das bedeutet aber: Die Überzeugungs­
kraft dieser Widerlegung hängt davon ab, ob Protagoras die ihm in 
den Mund gelegte Konzession überhaupt hätte machen müssen.

Daß die Frage beantwortet werden muß, ob die Konzession un­
umgänglich ist, hat man in der bisherigen Beschäftigung mit dem 
„Theaitetos“ noch nicht klar gesehen, weil die Verknüpfung aller 
Argumentationslinien im zuständhchen Erscheinen der Aufmerk­
samkeit der Interpreten entgangen ist. Am Erscheinungserlebnis 
läßt sich sein gegenwärtiger Gehalt und sein Zukunftsbezug unter­
scheiden. Aussagen wie „der Wein erscheint mir anregend“ können 
sich darauf stützen, daß mir schon im Augenblick der Aussage 
erfreulich oder unwohl zumute ist; es kann aber auch gemeint sein, 
daß ich das Eintreten eines gehobenen oder eines unangenehmen 
Zustandes erwarte. In der Lebenspraxis geht beides gleitend inein­
ander über. Platon interpretiert das Erscheinen zunächst unter 
Abstraktion von seinem Zukunftsbezug und richtet seine Aufmerk­
samkeit ausschließlich auf die unmittelbare Wahrheitsgewißheit, 
die das Als-gegenwärtig-Erscheinen gewährleistet. Auf diese Seite 
des Sachverhalts stützt sich die Auslegung des zuständhchen Er­
scheinens als sinnliche Wahrnehmung.

In der fingierten Verteidigungsrede des Protagoras macht Platon 
aber selbst darauf aufmerksam, daß bei dieser Interpretation des 
zuständhchen Erscheinens der Unterschied der Zeitdimensionen 
noch nicht berücksichtigt wurde (167 a/b). Daß das „mir erscheint 
etwas so“ auch die Erwartung eines Zustands ausdrücken kann 

152

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und daß Platon der zeitliche Doppelsinn des Erscheinens bewußt 
ist, geht aus einer späteren Phase des Gesprächs hervor, wo So­
krates ausdrücklich das, was in Zukunft zum Erscheinen gelangen 
wird, vom gegenwärtigen zuständlichen Erscheinen unterscheidet 
(178 aff.).

Beim Erscheinen der Dinge, von denen der homo-mensura-Satz 
handelt, geht es letztlich immer um ihre Zuträglichkeit oder Ab­
träglichkeit für das künftige Leben. Das ergibt sich auch aus dem 
überlieferten Originalwortlaut dieses Satzes (Diels/Kranz: Frag­
mente der Vorsokratiker. 80 B 1): Was wir hier mit,,Ding“ über­
setzen, heißt im Griechischen chr&ma. Dieses vom Verb chräomai, 
„bedürfen, gebrauchen“ abgeleitete Substantiv meint ursprünglich 
nicht das „Ding“ im Sinne des späteren philosophischen Univer- 
salbegriffs „res“, also jedwedes Seiende überhaupt, sondern das 
„Gebrauchsding“, also ein jegliches, das von uns im alltäglichen 
Leben irgendwie gebraucht wird und uns so - in einem weitesten 
Sinne dieses Wortes - mehr oder weniger „nützlich“ ist. Das jewei­
lige zuständliche Erscheinen der Dinge des Alltagslebens vollzieht 
sich eigentlich immer in einem Horizont von Nützlichkeit und 
Schädlichkeit.

Die Perspektive von Lebenszuträglichkeit oder Lebensabträg­
lichkeit entsteht ursprünglich im Durchleben gewisser Befindlich­
keitszustände, die für das Leben als positiv oder negativ erfahren 
werden. Durch eben diese positive oder negative Besetzung moti­
viert das zustandsbezogene Erscheinen das menschliche Handeln, 
das als eine kinesis, als „Bewegung“ im weiten aristotelischen 
Sinne dieses Wortes, eines „Beweggrundes“, eines Motivs, bedarf. 
In der jeweiligen Lebenssituation habe ich normalerweise die Wahl 
zwischen mehreren Handlungsmöglichkeiten. Welche davon ich 
realisiere, hängt von der Verlockungs- oder Abschreckungskraft 
der Befindlichkeitszustände ab, die ich mit den verschiedenen 
Handlungsmöglichkeiten in Verbindung bringe. Ich kann mich aber 
nur deswegen für eine der Möglichkeiten entscheiden, weil mir die 
entsprechende handlungsmotivierende Ansicht das relativ größte 
Maß an positiver Befindlichkeit, d.h. mehr Nutzen als Schaden in 
Aussicht stellt. Somit muß es beim handlungsleitenden Erscheinen 
zwischen den verschiedenen Ansichten Unterschiede der Nützlich­
keit geben; sonst gäbe es für die Entscheidung zugunsten einer 
bestimmten Handlungsmöglichkeit kein Motiv. Mithin war diese 

153

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzession des Protagoras von seinem Ansatz beim zuständlichen 
Erscheinen her unvermeidlich.

An diesem Umstand hängt Platon nun seine Kritik auf. Seine 
These ist: Wenn es Unterschiede hinsichtlich der Nützlichkeit von 
handlungsleitenden Meinungen gibt, dann damit notwendig auch 
Unterschiede der Richtigkeit. Warum ist diese Implikation zwin­
gend? Platon fragt zunächst: Wo zeigen sich die Unterschiede der 
Nützlichkeit konkret in der Praxis? Antwort: am deutlichsten dort, 
wo die Meinungen von einem Laien und von einem söphos, also 
jemandem, der in einem Lebensbereich überlegene Sachkenntnis 
besitzt, aufeinanderstoßen. Der Arzt etwa weiß besser als der Pati­
ent, welcher Gesundheitszustand bei einem bestimmten Verhalten 
zu erwarten ist, und der Patient muß das in seinem eigenen Inter­
esse anerkennen. Damit aber akzeptiert er, daß der Fachmann sich 
besser auskennt.

Die überlegene Sachkenntnis, die sophia, besteht in solchen 
Fällen in einer „Kunst“, tichne, d.h. einem Sich-Auskennen, von 
dem die Hervorbringung, poiesis, bestimmter „Werke“, ärga, ge­
leitet ist. So verstandene „Kunst“ kann zur bloßen Routine werden, 
für die kein Eikennen der Sache, um deren Hervorbringung es 
geht, erforderlich ist. Aber das Absinken zur Routine setzt voraus, 
daß der Sachkundige, der technites, sich ursprünglich von einer 
Erkenntnis der künftigen Verfassung des irgon, die durch das 
Hervorbringen herbeigeführt werden soll, leiten läßt; im Falle der 
medizinischen Heilkunst beispielsweise muß der Arzt wissen, was 
zur Verfassung des Menschen im Zustand der Gesundheit gehört; 
im Falle der Baukunst muß der Architekt den Bauplan des zu er­
richtenden Hauses kennen, usw. Immer muß dem technites bei der 
nicht bloß routinemäßigen Hervorbringung eines Werks ein „Mu­
ster“ - in der Sprache des „Timaios“: ein parädeigma - gegen­
wärtig sein, von dem er sich bei den einzelnen Schritten in Rich­
tung auf das in der Zukunft zu Erreichende leiten lassen kann; 
dieses Werkmuster muß ihm jetzt geistig oder körperlich vor Au­
gen stehen, damit er sich bei seinem Tim von vornherein danach 
richten kann.

Als etwas solchermaßen Gegenwärtiges ist das Werkmuster 
nichts Zukünftiges. Trotz der unaufhebbaren Ungewißheit bezüg­
lich dessen, was überhaupt in Zukunft sein wird, und damit auch 
bezüglich des zukünftig möglicherweise existierenden einzelnen 
Werks gibt es doch ein wahres Wissen des Sachkundigen, weil sich 

154

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihm das Werkmuster als etwas Gegenwärtiges zeigt. Damit wird 
die Ungewißheit des Zukunft unterlaufen, und hierauf beruht die 
Überlegenheit der döxa des sophös gegenüber der des Laien. Also 
gibt es auch im Bereich der handlungsleitenden döxa den Unter­
schied von mehr oder weniger wahrem Wissen, und der Relativis­
mus ist hier ebenfalls widerlegt.

Der zuletzt erörterte Zusammenhang erklärt zugleich, warum 
das doket moi hier, wie einleitend erwähnt, den Charakter des Ur­
teils aufweist. Die sophia des Sachkundigen hat, wie Sokrates in 
170 b formuliert, im Unterschied zur „falschen döxa“ eines Un­
kundigen den Charakter der „wahren diänoia“. Mit dieser Wort­
wahl ist gesagt, daß das doketn sich nicht mehr als ein noeln voll­
zieht, als einfaches Bemerken und Vernehmen dessen, was mich in 
einem päthos überkommt, und entsprechend nicht mehr als ein 
unmittelbares Zur-Sprache-Bringen dessen, was mir im Erleiden 
zur Ansicht kommt. Das doket moi drückt mm vielmehr ein dia- 
noetn aus, ein gedankliches Durch-nehmen des Vernommenen. Die 
döxa ist kein einfacher Ausdruck des einfachen zuständlichen Er­
scheinens mehr, sondern sie enthält in sich die mehrgliedrige Be­
züglichkeit des Urteilens. Der Arzt, der dank seiner Sachkenntnis 
ein bestimmtes Nahrungsmittel „für gut“ oder „für schlecht“ hält, 
formuliert damit eine Aufiassung-über-etwas, die er in einem Ur­
teilen - aristotelisch ausgedrückt: in einem lögein ti katä tinös - 
ausspricht.

Beim phainetai moi, das noch kein Urteil ist, gibt es überhaupt 
keine Unterschiede; jeder, dem etwas in einem päthos erscheint, 
hat gleichermaßen recht, wenn er die zuständliche Bestimmtheit, 
die sich ihm in der betreffenden Befindlichkeit zeigt, in Worte faßt. 
Beim einem doket moi hingegen, das als Urteil eines Experten mit 
dem eines Laien konkurriert, hat - dies konzediert Protagoras - der 
Experte recht, zwar nicht im Sinne einer allgemeinverbindlichen 
Wahrheit, wohl aber im Sinne der allgemein anerkannten pragma­
tischen Brauchbarkeit seines Urteils. Eben diese Konzession aber 
bringt, wie gezeigt, den praktischen Relativismus zu Fall.

Für diesen Relativismus stellt sich nun wie beim Wahmeh- 
mungsrelativismus die Frage: Was setzt Platon nach dem negativen 
Aufweis seiner Unhaltbarkeit positiv an seine Stelle? Die Antwort 
ergibt sich hier bereits aus der Kritik: Das relativismusüberwin­
dende Wissen ist das des Fachmanns. Wissen heißt griechisch 
verstanden: Erkannthaben, was die Sache ist. Der Experte kennt 

155

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Was, die Bestimmtheit einer Sache in ihrer Art, beispielsweise 
der Arzt die Verfassung eines gesunden Menschen. Diese arthafte 
Bestimmtheit ist das, was als das Identische beim Urteil über eine 
empirische Veränderung der Sachen vorausgesetzt ist. Solches 
Identische ist aber letztlich in der Anschauung der Ideen gegeben. 
So gründet die Verbindlichkeit des fachmännischen Wissens am 
Ende wieder in der Verbindlichkeit des Ideendenkens.

2(b).

Hier zeichnet sich schon ab, daß und wie sich die beiden Argu­
mentationslinien der platonischen Relativismuskritik in ihrem po­
sitiven Resultat treffen; denn es hatte sich bereits angedeutet, daß 
das Ideendenken auch den Relativismus im Felde des wahmeh- 
mungsmäßigen Erscheinens überwinden sollte. Zur Wiederkehr der 
Ideenperspektive läßt sich nun emeut die metakritische Frage stel­
len: Ist diese Perspektive die einzige positive Möglichkeit, dem 
praktischen Relativismus zu entgehen? Es ist wiederum Platon 
selbst, der uns durch die Offenlegung seiner Argumentationsschrit­
te eine andere Möglichkeit eröffnet, - allerdings abermals, ohne sie 
selbst als solche zu artikulieren oder gar zu ergreifen.

Platon läßt den Sokrates darauf aufmerksam machen, daß es 
zwei grundverschiedene Bereiche handlungsleitender döxa gibt. 
Der eine Bereich ist deijenige der Einschätzung von Nutzen und 
Schaden für die Zukunft; hier gibt es Fachleute. Im anderen Be­
reich geht es nicht darum, was als nützlich oder schädlich, sondern 
was als gerecht oder ungerecht und als heilig oder unheilig er­
scheint. Weil es dafür keine Experten gibt, könnte Protagoras hier 
mit einem neuen Relativismus auftrumpfen: Ist der Meinungsstreit 
darüber, was gerecht oder ungerecht und heilig oder unheilig, d.h. 
ethisch geboten oder verwerflich ist, nicht letztlich unschlichtbar? 
Bleibt hier nicht tatsächlich eine unüberwindliche Relativität: Dem 
einen erscheint es so, dem anderen anders, - und dies nicht nur im 
Verhältnis zwischen den Individuen, sondern - was gravierender 
ist - auch im Verhältnis menschlicher Gemeinschaften. Was die 
eine Polis in ihren Gesetzen sanktioniert, sagt Sokrates, verwirft 
die andere (172 a/b).

Platon verzichtet im „Theaitetos“ auf eine Kritik des hier dro­
henden ethisch-politischen Relativismus mit Argumenten von der 

156

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art, wie sie bis dahin im Gesprächsgang erörtert wurden. Aber 
seine Antwort auf die Bedrohung läßt sich doch im Dialog finden. 
Auf die fingierte Protagoras-Rede folgt wenig später eine längere 
Ausführung des Sokrates über die Befremdlichkeit der philosophi­
schen Existenz (172 c - 177 c): Diese Existenz wirkt deswegen so 
sonderbar auf die Mitbürger, weil der Philosoph sich in seiner Le­
bensführung am wahrhaft Gerechten und Heiligen, d.h. an un­
verbrüchlichen Normen im Reich der Ideen orientiert (176 b ff.). 
Mit dieser Verhaltensweise - Platon charakterisiert sie als ein 
„Ähnlichwerden mit Gott“, homoiosis theö (176 b) - lebt er der 
Polisgemeinschaft die vielleicht argumentativ nicht zu leistende, 
aber im Handeln praktizierte Überwindung des ethisch-politischen 
Relativismus vor. Für den Philosophen wird anstelle des Menschen 
Gott zum Maß aller Dinge, wie Platon später in den „Nomoi“ (716 
c) sagen wird.

Platon läßt den Sokrates selbst seine Ausführungen über die 
philosophische Existenz als „Beiwerk“ (pärerga, 177 b) bezeich­
nen, und so ist auch unter den Interpreten die Meinung verbreitet, 
es handele sich um eine für die vermeintlich bloß erkenntnistheore­
tische Problematik des „Theaitetos“ sachlich unwichtige Ab­
schweifung. Aber der systematische Zusammenhang, der soeben 
hervorgetreten ist, zeigt, daß die Kennzeichnung dieser Ausführun­
gen als eines bloßen Exkurses der Selbstironie des Sokrates zuzu­
rechnen ist: Weil Sokrates sich selbst den Philosophen zurechnet, 
von denen der „Exkurs“ handelt, und weil es zum Befremdlichen 
ihrer Existenz gehört, die Muße für solche in der Sicht des All­
tagslebens abwegige Fragen wie die von Gerechtigkeit und Heilig­
keit zu haben, charakterisiert Sokrates die Ausführungen aus der 
Perspektive der Alltagsmenschen als Beiwerk. In Wahrheit aber 
zeigt gerade der Kontrast mit der alltäglichen Einstellung, daß 
diese Partie als die eigentliche Erwiderung auf die fingierte Prota­
goras-Rede den Mittelpunkt des Dialogs bildet. Dafür spricht übri­
gens auch, daß sie quantitativ genau in der Mitte des Textes steht.

Mit dem Philosophen-„Exkurs“ darf eine Bemerkung zusam­
mengesehen werden, die Sokrates kurz davor macht. Er sagt, die 
Polis benötige eine koinö döxa, eine gemeinsame Ansicht im Felde 
des Gerechten und Ungerechten (172 b). Aus dem „Exkurs“ ergibt 
sich indirekt, worauf Platon diese Gemeinsamkeit gründen möchte: 
auf die philosophisch praktizierte Einsicht in allgemeine Normen, 
die dem Philosophen als Ideendenker möglich ist. Diese Konse­

157

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quenz hatte Platon bereits in der „Politeia“ ausgesprochen: Die 
Philosophen als diejenigen, die über das Ganze schlechthin und 
deshalb auch über das wahrhaft Gerechte nachdenken, sollen das 
Gemeinwesen leiten (473 d, 484 a-d, 501 b). Das bedeutet aber: 
Wie bei den anderen Sachfragen der handlungsleitenden döxa kann 
und soll der Relativismus durch besondere Kennerschaft überwun­
den werden.

Der Philosoph ist zwar kein Experte auf einem bestimmten Ge­
biet, wie dies ein technites ist; denn das Ganze-schlechthin tran­
szendiert alle Gebiete, auf die sich eine tichne beziehen kann, und 
das Gerechte ist, wie gesagt, kein Gegenstand eines Expertenwis­
sens. Aber die philosophische Einsicht in das allgemein Gerechte 
und Heilige fuhrt - in der Sprache des „Phaidon“ ausgedrückt - zu 
einer gereinigten Lebensführung, die den ethisch-politischen Rela­
tivismus nicht in theoretischen Urteilen, sondern durch die das 
Handeln tragende Haltung überwindet, und eben hiervon handelt 
der Philosophen-„Exkurs“. So wird man sich doch dem Eindruck 
nicht entziehen können, daß Platons Konzept von einer idealen 
Bürgergemeinde auf eine Epistemokratie der Philosophen hinaus­
läuft, welche das Gerechte erkennen, indem sie es praktizieren, und 
daß auf diese Weise die Philosophen in der utopischen Idealpolis 
paradoxerweise doch als so etwas wie „Experten fürs Allgemeine“ 
fungieren. Es scheint, daß sich in Platons Sicht auch der ethisch­
politische Relativismus durch eine einschlägige überlegene Ken­
nerschaft meistem läßt, nämlich der besonders gearteten Kenner­
schaft deijenigen, deren Lebenshaltung im Unterschied zu derjeni­
gen der Alltagsmenschen durch die Einsicht in die Ideen selbst 
bestimmt ist.

Die positive Überwindung dieses Relativismus scheint also am 
Ende doch erneut auf eine Inanspruchnahme des Ideendenkens 
hinauszulaufen. Wie immer es hiermit stehen mag - jedenfalls 
überspringt Platon hier eine Möglichkeit der Relativismuskritik im 
Bereich des politischen Meinens, die erst durch Aristoteles ans 
Licht gekommen ist. Mit seinem Rekurs auf die gelebte Einsicht 
der Philosophen sucht Platon den Frieden für die Polisgemeinde 
jenseits des Streits der divergierenden handlungsleitenden Mei­
nungen. Aber auf solche Weise werden diese Meinungen selbst 
nicht zu einer Gemeinsamkeit gebracht, sondern es tritt das philo­
sophisch gelebte Ideenwissen an ihre Stelle. Damit übergeht Pla­
ton, daß es eine echte Gemeinsamkeit unter den Bürgern mit ihren 

158

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielen Meinungen geben kann, die dann entsteht, wenn sie sich 
darin einig sind, daß die Polis den Freiraum bilden soll, der jedem 
am bürgerschafttichen Zusammenleben Beteiligten die Möglichkeit 
bietet, seine politische Meinung öffentlich zu äußern und sie allen 
anderen Bürgern anzusinnen.

In einer entsprechend rechtlich institutionalisierten Gestalt des 
öffentlichen Zusammenlebens - der politeia als gemäßigter De­
mokratie, für die sich seit Cicero der Name „Republik“ eingebür­
gert hat - entsteht ein Wettstreit der divergierenden potitisch-hand­
lungsleitenden Meinungen darum, welche von ihnen jeweils der 
Majorität der Bürger am ehesten akzeptabel erscheint. Auf dem 
Felde des öffentlich diskutierten gerechten Handelns gibt es so 
zwar keine philosophisch-wissenschaftlich abgesicherte Verbind­
lichkeit, wohl aber Unterschiede der öffentlichen Geltung: Nicht 
jedes handlungsleitende doket moi besitzt den gleichen Grad der 
Ansinnbarkeit für alle.

Die später von Kant als „reflektierende Urteilskraft“ bezeichnete 
Fähigkeit, die eigene handlungsleitende Meinung daraufhin zu 
prüfen, inwieweit sie einer möglichst großen Anzahl von Mitbür­
gern überhaupt angesonnen werden kann, ist bei den einzelnen 
Bürgern verschieden gut entwickelt; deshalb besitzen ihre hand­
lungsleitenden Urteile im öffentlichen Meinungsstreit über das 
Gerechte unterschiedliche Überzeugungskraft. Dies darf mit dem 
Kompetenzgefalle zwischen Fachmann und Laie, an dem sich Pla­
ton im Grunde auch dann noch orientiert, wenn er die Leitung der 
Idealpolis in die Hände der Philosophen legt, nicht verwechselt 
werden. Es bedeutet vielmehr eine Abstufung im Grad der phröne- 
sis - dieser Begriff allerdings nicht so verstanden, wie er von Pla­
ton in der „Politeia“ gebraucht wird, sondern mit der Bedeutung, 
die er durch das 6. Buch der „Nikomachischen Ethik“ erhalten hat: 
phrönesis als „Klugheit“, prudentia - entsprechend der bei Cicero 
erwähnten Etymologie (pro-videntid) - als vorausschauende po­
litische Urteilsfähigkeit.

Die Überlegenheit eines den Mitbürgern ansinnbaren „klugen“ 
Urteils gegenüber einem mehr oder weniger eigenbrötlerischen 
Meinen ist eine Art von Verbindlichkeit im Bereich der hand­
lungsleitenden döxa, für die Platon in seinem ethischen Rigorismus 
wenig Sinn aufbrachte. So hat er nicht gesehen, daß es eine durch 
die Überzeugungskraft überlegener Klugheit zustandegekommene 
Übereinstimmung im Feld der politischen döxa geben kann, die 

159

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine eigene, von jeder epistime verschiedene Möglichkeit der 
Überwindung des ethisch-politischen Relativismus darstellt. Pla­
tons Blindheit für diese Möglichkeit belastet die philosophische 
Deutung der Phänomene des Politischen bis heute.

3.

Es darf nunmehr davon ausgegangen werden, daß Platon den Re­
lativismus auf den Ebenen des wahmehmungsmäßigen und des 
handlungsleitenden doket moi mit der gleichen Perspektive kri­
tisiert: Verbindliches Wissen auf der Grundlage des Ideendenkens 
soll an die Stelle des sinnlichen oder politischen „es erscheint mir 
so“ treten. In der jeweils anschließenden Metakritik wurde auf 
beiden Ebenen an eine von Platon übergangene Möglichkeit der 
Überwindung des Relativismus erinnert. Es bleibt eine abschlie­
ßende Frage: Besteht zwischen den beiden von Platon außer acht 
gelassenen Denkmöglichkeiten ein Zusammenhang? Ist es vielleicht 
im Grunde nur eine einzige über den Relativismus hinausführende 
Perspektive, die Platon zugunsten seiner Ideenperspektive vernach­
lässigt?

Bei der Beantwortung dieser Frage kann an die Ausführungen 
zur bürgerschaftlichen Urteilsfähigkeit angeknüpft werden: Dem 
gemeinsamen politischen Meinen, worin sich die klugen Urteile 
vieler Beledigter treffen, fehlt die strenge Allgemeinheit, welche 
das Ideendenken verbürgt. Das Ideendenken hebt den Plural der 
Ansichten zugunsten der unumstößlichen Identität unsinnlicher Be­
stimmtheiten auf. Demgegenüber bleibt das gemeinsame kluge po­
litische Meinen ständig von der Pluralität divergierender Ansichten 
durchdrungen und gefährdet; für die politische Meinungsgemein­
samkeit ist konstitutiv, daß sie sich immerfort im niemals beend­
baren Streit zwischen den vielen Meinungen bewähren und erneu­
ern muß; d.h., diese Gemeinsamkeit beruht im Unterschied zum 
Ideendenken gerade nicht auf einer Identität, sondern bezieht sich 
auf einen für sie konstitutiven Plural.

Dieser nicht-identitäre Zug der durch Klugheit erzielten Gemein­
samkeit ist Platon fremd. Solche Gemeinsamkeit ist deshalb nicht- 
identitär, weil in ihr der Streit der Meinungen nicht aufgehoben ist. 
Platons Vision ist ein Frieden jenseits dieses Streits. Die auf Klug­
heit gegründete Gemeinsamkeit bedeutet zwar eine politische Ver­

160

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


söhnung, aber eine solche, innerhalb deren die Streitbarkeit nicht 
getilgt ist. Den politischen Frieden nicht auf identitäre Beseitigung 
von Pluralität, sondern auf streitbare Versöhnung zu gründen, 
kommt Platon - ebenso wie allen, die ihm bis zur Apel-Habermas- 
schen Vorstellung von einer idealen Kommunikationsgemeinschaft 
im Ansatz ihres „politischen“ Denkens gefolgt sind - nicht in den 
Sinn.

Die streitbare Versöhnung oder der versöhnliche Streit war nun 
aber auch das Beharrende auf der Ebene des Wechsels der polaren 
Erscheinungszustände beim Wahmehmen. Diese Entdeckung He­
raklits ist bei Platon schon vergessen. Damit deutet sich an: Es ist 
in der Tat eine einheitliche Perspektive, die des versöhnlichen 
Streits, die Platon bei seiner auf das Ideendenken hin angelegten 
Relativismuskritik vernachlässigt. Aber man könnte einwenden: Ist 
dies nicht nur ein Spiel mit gleichklingenden Worten? Sind der ver­
söhnliche Streit im Bereich des polaren zuständlichen Erscheinens 
und in dem des gemeinsamen politischen Meinens sachlich nicht 
etwas Grundverschiedenes? Die Antwort lautet: sie sind in der Tat 
nicht dasselbe, aber sie stehen in einer wesentlichen Beziehung.

Es sei an den Streit der polar einander entgegengesetzten Be­
findlichkeitszustände wie Kälte und Wärme, Müdigkeit und Fri­
sche, Gesundheit und Krankheit, usw. erinnert. Dieser Streit be­
steht darin, daß der jeweils herrschende Zustand sich gegen das 
Andrängen des Gegenzustands in der Anwesenheit behaupten muß. 
Daß eine solche Selbstbehauptung gegen das Andrängen des Ge­
genzustandes stattfindet, kann deijenige, der sich in dem jeweils 
aktuellen Zustand befindet, freilich nicht wissen. Wer gerade einen 
solchen Zustand durchlebt, erfahrt ihn zwar als etwas in seiner 
Intensität Steigerbares oder Verminderbares; die Wärme beispiels­
weise kann weniger werden und nähert sich so schon der Kälte. In­
sofern gehört zur Zustandserfehrung bereits ein Bewußtsein von 
der Übergänglichkeit des Zustands in den Gegenzustand. Aber daß 
der jeweilige Zustand in seinem Wesen durch den Gegenzustand 
zugleich ermöglicht und gefährdet wird, gehört nicht zum Erfah­
rungsgehalt des jeweiligen polaren Erscheinens; die Übergänglich­
keit wird nicht als ein streitbares Beieinander bewußt. Man kann 
nur aus der äußerlichen periodischen Abfolge der polaren Zustän­
de erschließen, daß sie innerlich im Verhältnis des Streits stehen. 
In der übergänglichen Sukzession der Befindlichkeitszustände 
kommt der Streit zwar zum Vorschein, aber nicht als Streit. Der 

161

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Streitcharakter bleibt verborgen, weil die Zustände aufeinander 
folgen und nicht gleichzeitig stattfinden.

Hieraus ergibt sich für die Verknüpfung der beiden Argumenta­
tionslinien, denen im Bisherigen gefolgt wurde, das Entscheidende: 
Nur wenn das miteinander Streitende sich in Kompräsenz und 
nicht bloß in Sukzession zeigt, wird der Streit als Streit erkennbar. 
Das bedeutet, daß die Befindlichkeitszustände in der Weise des 
Zugleich zur Erscheinung gelangen müssen, wenn der Streit als 
solcher in der Erfahrung hervortreten soll. Diese Gleichzeitigkeit 
aber ist nur auf eine Weise möglich: indem bei verschiedenen Men­
schen ein „es erscheint mir so“ stattfindet, das zur gleichen Zeit 
auf die gleiche Zuständlichkeit bezogen ist. Genau dies ist im poli­
tischen Streit der handlungsleitenden Meinungen der Fall. Diese 
Meinungen können nur deshalb ein Handeln motivieren, weil sie 
sich auf ein gemeinsames situatives Sich-Befinden der Beteiligten 
beziehen; denn nur aus solcher Befindlichkeit erwachsen Strebun­
gen, aristotelisch gesprochen: orixeis, durch welche die Bewegung 
ausgelöst wird, die wir,Handeln“ nennen.

Ein Aspekt der Fundamentalauseinandersetzung im politischen 
Denken der Neuzeit ist die Frage der Interessenabhängigkeit oder - 
Unabhängigkeit des politischen Meinens. Die Klärung dieser Frage 
läßt sich mit der im Vorigen dargelegten Rückbeziehung des politi­
schen Meinens auf das zuständliche „es erscheint mir so“ auf eine 
neue Basis stellen. Sofern auch im politischen Meinen die polare 
Zuständlichkeit mit ihrem Horizont der Lebenszuträglichkeit oder 
-abträglichkeit zum Vorschein kommt, meldet sich auch hier noch 
das Leben mit seinen Befindlichkeitslagen, aus denen sich die In­
teressen ergeben. Aber das politische Meinen ist gerade nicht un­
mittelbarer ideologischer Reflex solcher Interessen, weil zwischen 
dem pragmatischen und dem wahrnehmungsmäßigen doket moi der 
Hiat liegt, der die Kompräsenz von der Sukzession, man könnte 
auch sagen: den Raum von der Zeit trennt.

Was die Interpretation des „Theaitetos“ betrifft, so hat sich be­
stätigt: Es ist in der Tat eine durchgehende Perspektive: die des 
versöhnlichen Streits, die Platon in seinem identitären Friedens­
denken vernachlässigt. Sowohl auf der politisch-ethischen wie der 
erkenntnistheoretischen Seite des platonischen Ansatzes herrscht 
ein einheitlicher Zug zum Ideendenken. Zu diesem Zug gibt es an 
der Wurzel, in einem Denkbereich vor der Unterscheidung von 
„theoretischer“ und „praktischer“ Philosophe, eine Alternative. Im 

162

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensatz-Denken des Heraklit und im phrönesis-D&aken des Ari­
stoteles haben die Griechen schon jeweils ein Stück dieser Alter­
native gesehen. Aber weder sie noch die spätere philosophische 
Tradition haben diese Stücke irgendwo vereint; denn noch fehlte 
der Zugang zur ursprünglichen Dimension des Erscheinens, der 
durch Kants transzendentale Wendung und ihre phänomenologi­
sche Konkretisierung eröffnet wurde. Erst in einer transzendental­
phänomenologischen Neuvergegenwärtigung von Platons vortrans­
zendentaler Thematisierung der ursprünglichen Erscheinungsdi­
mension zeigt sich, wie sich bei ihm die beiden Zweige des Den­
kens ursprünglich gabeln, die später als theoretische und prakti­
sche Philosophie auseinander gehalten wurden.

163

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

