I11. Platons Kritik am Relativismus des Protagoras'
Klaus Held

Platons ,, Theaitetos™ bildet nach herrschender Meinung den Auf-
takt seiner Spatphilosophie. Die Leitfrage des Dialogs lautet: Was
ist Wissen? Der Text hat drei Teile. In jedem wird eine mégliche
Definition des Wissens gepriift. Es stellt sich heraus, daB keine von
ihnen haltbar ist. Die erste Definition besagt: Wissen ist Wahr-
nehmung, aisthesis. Wie wichtig Platon die Widerlegung dieser
These ist, zeigt sich darin, daB ihre Diskussion — der erste Teil —
die Hiilfte des ganzen Textes einnimmt.

Gleichbedeutend mit der These ,,Wissen ist Wahmehmung™ ist
nach Platon die Auffassung, die der Sophist Protagoras in dem
beriihmt-beriichtigten homo-mensura-Satz formuliert hat: ,Der
Mensch ist das MaB aller Dinge, der seienden, daB sie sind, der

! Im folgenden handelt es sich um einen Text, dessen Urfassung in den Jahren
der freundschaftlichen Zusammenarbeit mit Karl Albert beim Aufbau des Fa-
ches Philosophie an der Bergischen Universitiit in Wuppertal entstand. Neben
anderem war es die gemeinsame Liebe zu Platon, die uns miteinander ins Ge-
spriich brachte. Es ist mir eine Freude, den Aufsatz nunmehr zu Ehren des Ju-
bilars zu verdffentlichen. In der hier vorgelegten 0iberarbeiteten Fassung habe
ich den Text entsprechend seiner damaligen Gestalt ohne Anmerkungsapparat
belassen, in der Annahme, daB die Anspielungen auf die Platonliteratur auch so
erkennbar sind. Auf Stellen im ,,Theaitetos” und in anderen platonischen Dia-
logen verweise ich durch Angabe der Stephanusseiten in Klammern. Die Be-
merkungen zu Heraklit stiitzen sich auf meine Untersuchung ,,Heraklit, Parme-
nides und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft. Eine phinomenologi-
sche Besinnung®, Berlin 1980. Erginzendes zu der im Aufsatz versuchten In-
terpretation der déxa enthalten meine Arbeiten: , Die Zweideutigkeit der Doxa
und die Verwirklichung des modernen Rechtsstaats“. In: J. Schwartlander u. D.
Willoweit (Hrsg.): Meinungsfreiheit. Grundgedanken und Geschichte in Euro-
pa und USA. Kehl a.Rh. 1986; ,.Die Sophistik in Hegels Sicht“. In: M. Riedel
(Hrsg.): Hegel und die antike Dialektik. Frankfurt a. M. 1990; ,.Die Doxa in der
Padagogik des Isokrates*. In: K. Helmer, N. Meder, K. Meyer-Drawe, P. Vogel
(Hrsg.): Spielriume der Vernunft. Festschrift fitr Jérg Ruhloff. Witrzburg 2000.

143

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nichtseienden, daB sie nicht sind“ (152 a). Mit diesem Satz begann
wahrscheinlich eine Schrift des Protagoras, die den Titel A/étheia,
»Wahrheit“, trug. Der homo-mensura-Satz handelt tatsachlich von
der Wahrheit; denn er bezieht sich darauf, wie den Menschen die
Welt erscheint. Im auBerphilosophischen Alltag erscheint den ein-
zelnen Menschen in ihren wechselnden Lebenssituationen jeweils
immer wieder anderes Seiende. Die Menschen bringen dieses je-
weilige Erscheinen, das Ansichtigwerden von Seiendem, in ent-
sprechenden ,,Ansichten” zur Sprache; das griechische Wort fiir
die so verstandene ,,Ansicht“ lautet doxa.

Der homo-mensura-Satz sagt etwas iiber den Wahrheitsgehalt
der déxa. Er behauptet: Der einzelne Mensch kann nicht mehr von
der Welt wissen, als ihm im jeweiligen Erscheinen und der darauf
bezogenen ddxa zuginglich wird. Was sich in einem jeweiligen ,.es
erscheint mir so“, ,,es wird mir ansichtig”, dokei moi, zeigt, ist
zwar und es ist wahr, aber es gibt keine Wahrheit, mit der wir die
Beschrankung auf die situative Jeweiligkeit des Erscheinens tran-
szendieren kénnten. Was ist oder nicht ist, entscheidet sich aus-
schlieBlich im Erscheinen von etwas fiir einzelne Menschen — oder
auch Menschengruppen ~ in ihrer jeweiligen Situation. In diesem
Sinne ist der Mensch das MaB aller Dinge. Sein findet nur in der
Jeweiligkeit des Erscheinens-fiir-jeweils-jemanden statt; es ist rela-
tiv auf die jeweilige Ansicht, die beschrinkte déxa von einzelnen
Menschen oder Menschengruppen.

Platons fundamentale Kritik an diesem Relativismus hatte zur
Folge, daB das doxahafte Erscheinen bei den maBgebenden Den-
kemn der philosophischen Tradition griindlicher Verachtung an-
heimfiel. Die Philosophie als Wissen im emphatischen Sinne, als
»Wissenschaft, epistéme, war gerade dadurch definicrt, daB sie
sich iiber die doxa und das ihr zugrundeliegende Erscheinen erhob.
Erst seit Kants ,Kritik der reinen Vernunft“ und dann Hegels
,,Phanomenologie des Geistes* beginnt das Erscheinen ins Zentrum
des philosophischen Denkens zu riicken, und erst Husserl, der —
Kants transzendentale Wendung fortfithrend — die Philosophie als
»Phénomenologie”, d.h. als Analytik des Erscheinens emeuern
wollte, wagte es in seinem Spatwerk iiber die , Krisis der europdi-
schen Wissenschaften* von 1936 zu formulieren, daB die Philoso-
phie in ihrer gegenwirtig erreichten Situation vor die Aufgabe
gestellt sei, gerade als epistéme die seit alters verpénte déxa zu
rehabilitieren.

144

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das neu erwachte Interesse fiir das doxahafte Erscheinen ist al-
lerdings bis heute mit der Hypothek einer Einseitigkeit belastet:
Das ,.es erscheint mir so“ oder das ,,mir scheint®, also die dem
altgriechischen dokef moi 4quivalenten Wendungen, werden iiber-
wiegend als Ausdruck fiir irgendwelche Eindriicke oder Erlebnisse
der sinnlichen Wahrnehmung verstanden. Demgegeniiber ist dar-
auf hinzuweisen, daB sich der vorherrschende Gebrauch solcher
Ausdriicke im Alltag viel mehr auf Ansichten bezieht, die wir in
bestimmten Situationen iiber unser Handeln haben. Die alltigliche
doxa bringt eher ein handlungsleitendes ,Meinen“ als ein wahr-
nehmungsméBiges Erscheinen zum Ausdruck; der Charakter, den
das dokein im Alltag hat, entspricht mehr dem, was im Deutschen
mit ,,Meinung® oder im Englischen mit ,,opinion bezeichnet wird,
als dem, was oben als ,,Ansicht“ gekennzeichnet wurde.

Trotz dieser Sachlage hat die Philosophie sich seit Platon sehr
viel stirker fiir den Wahrnehmungscharakter des doxahaften Er-
scheinens interessiert. Die Protagoraskritik im ,, Theaitetos® ist fiir
uns heute von besonderem Interesse, weil Platon hier den Hand-
lungsbezug, den pragmatischen Sinn des Erscheinens noch deutlich
mit in den Blick nimmt, ohne den Wahmehmungsaspekt zu ver-
nachldssigen. Was Protagoras betrifft, so verstand er sich, wie
Platons gleichnamiger Friihdialog deutlich zeigt, als Lehrer fiir die
heranwachsenden Biirger der Polis; ein sophistés war ja zunichst
nichts anderes als ein Lehrer. Deshalb diirfen wir annehmen, daB
das primédre Interesse des historischen Protagoras nicht primér ei-
ner abstrakten Erkenntnistheorie der Wahrnehmung galt, sondern
eher der Beschaffenheit des handlungsleitenden Meinens.

Platon 148t dies im ,, Theaitetos* auch durchblicken, vor allem in
der fingierten Verteidigungsrede fiir Protagoras, die er den Sokra-
tes halten 148t (166 a — 168 c). Aber die Interpreten haben diese
Seite von Platons reifer Auseinandersetzung mit Protagoras bisher
noch zu wenig gewiirdigt. Der Dialog wird im wesentlichen als
eine ,.erkenntnistheoretische” Untersuchung verstanden, und das
Jjeweilige situationsgebundene Erscheinen wird einseitig als sinnli-
che Wahmehmung aufgefat. Nach gingiger Auffassung zielt
Platons Absicht in der Hauptsache darauf, wie schon in den vor-
angegangenen Dialogen der mittleren Periode der Unbestandigkeit
und Unverbindlichkeit der sinnlichen Wahrnehmung die VerlaB-
lichkeit und Verbindlichkeit des unsinnlichen Ideendenkens entge-
genzustellen. Diese Sicht trifft gewiB eine Seite der Protagoraskri-

145

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tik, aber es gibt noch eine andere Seite, die in der besagten Vertei-
digungsrede zur Sprache kommt.

Protagoras — vertreten durch Sokrates — wehrt sich hier gegen
einen Einwand, den Platon auch in dem wahrscheinlich zur glei-
chen Zeit abgefaBten Dialog ,Kratylos* (385 e) vortrigt: Der Re-
lativismus scheint alle Rangunterschiede beim Wissen zu nivellie-
ren. Solche Rangunterschiede gibt es aber; denn jeder, der lehrt
oder mit anderen diskutiert — so auch Protagoras -, setzt damit
unvermeidlich die Méglichkeit voraus, daB es die Uberlegenheit
eines besseren Sich-Auskennens gegeniiber einem schlechteren
oder durchschnittlichen Sich-Auskennen gibt. Auf diesen Einwand
erwidert Protagoras: Mein Relativismus schlieBt zwar aus, daB
eine ddxa wahrer sein kann als eine andere, aber nicht, daB sie als
Ratschlag fiir das Handeln niitzlicher sein mag als die andere und
insofern doch als ein iiberlegenes Wissen gelten darf (166 d, 167
b).

Mit dieser Argumentation bekommt das situative Erscheinen —
ohne daB Platon den Wechsel zu dieser anderen Sicht des Erschei-
nens als solchen signalisiert — eine neue Bedeutung. Bis zu diesem
Stadium des Gespriachs wurde das ,,ich bin der Ansicht” als ein
emoi phatnetai (152 a), ,.es erscheint mir so“, verstanden und die-
ses als ein sinnliches Wahrnehmen interpretiert, worin der Mensch
in einer vom Handlungsdruck freien Empfinglichkeit fiir irgend-
welche Eindriicke das einfache Vorliegen von Qualititen wie War-
me oder Kilte (152 b), Schwarz oder WeiB (153 e), Bitter oder
Sub (159 d/e) usw. (171 e, 178 b) erfiihrt. Bei einem solchen An-
sichtigwerden von Qualititen ist noch kein Urteil im Spiel. Nun
nimmt das dokef moi den pragmatischen Sinn an: ,Ich habe eine
fiir das Handeln relevante Meinung®, d.h ,.ich fille ein handlungs-
leitendes Urteil“.

Die als praktisches Urteil verstandene déxa bezieht sich, wenn
sie Offentlich geduBert wird, vor allem auf das ,,politische®, d.h.
biirgerschaftliche Zusammenleben von Menschen in der Polisge-
meinde. Das bedeutet: Platon diskutiert das doxahafte Erscheinen
keineswegs bloB ,.erkenntnistheoretisch“ als sinnliches Wahrneh-
men, sondern auch als ein pragmatisches und besonders auf die
politischen Angelegenheiten bezogenes Haben von urteilsmaBigen
»Meinungen“. Und auch in dieser Hinsicht méchte er den Relati-
vismus des Protagoras iiberwinden. Wie wichtig ihm diese Auf-
gabe ist, zeigt ein ausdriicklich signalisierter Gespréchspartner-

146

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wechsel im Dialog (168 c/d): Uber den Wahmehmungsrelativismus
148t Platon den Sokrates zunsichst mit dem ganz jungen Theaitetos
diskutieren, der mit Fangfragen mehr oder weniger an der Nase
herumgefiihrt wird. Den pragmatischen Relativismus hingegen er-
ortert Sokrates mit dem alten Lehrer des Theaitetos, dem hochan-
gesehenen Mathematiker Theodoros, und zwar in einer griindlichen
Priifung seriGser Argumente (ab 168 e).

Platons Argumentation verlduft so auf zwei Ebenen. Die Ana-
lyse des wahmehmungsmiBigen Erscheinens wiirden wir in die
,theoretische Philosophie® einordnen, die des handlungsleitenden
Erscheinens in die ,praktische Philosophie”. Eine solche Unter-
scheidung philosophischer Grunddisziplinen hat sich zwar erst seit
der aristotelischen Pragmatientrennung angebahnt, und die Unter-
scheidung, die sich spéter als die von theoretischer und praktischer
Philosophie verfestigte, ist erst seit dem 6. und 10. Buch der ,)Ni-
komachischen Ethik* auf den Weg gekommen. Aber in der Zwei-
gleisigkeit der Relativismuskritik des ,, Theaitetos* bereitet sich die
Unterscheidung doch schon vor. Hier ldBt sich beobachten, wie
sich das philosophische Denken urspriinglich in die ,,theoretische®
und die ,praktische” Fragerichtung gabelt. Das Bemerkenswerte
daran im Licht des neu erwachten Interesses am Erscheinen ist
aber: Diese Gabelung hat ihre Wurzel in der Ambivalenz des dox-
ahaften Erscheinens als wahmehmungsméiBiger Ansicht und als
handlungsleitender Meinung.

In den folgenden Abschnitten 1 und 2 soll es darum gehen, die
platonische Relativismuskritik auf beiden Frageebenen nachzu-
zeichnen. Dabei wird sich jeweils herausstellen, daB in beiden Fal-
len an dieser Kritik (a) eine Metakritik (b) geiibt werden kann. Im
abschlieBenden 3. Abschnitt sollen beide Argumentationslinien zu-
sammengefiihrt werden, und es soll gezeigt werden, wie theoreti-
sche und politisch-praktische Philosophie urspriinglich im Nach-
denken iiber das doxahafte Erscheinen zusammengehéren.

1 (a).
Es empfiehlt sich, in Ubereinstimmung mit Platons Vorgehen auf
der erkenntnistheoretischen Ebene zu beginnen, also mit dem wahr-

nehmungsméBigen Erscheinen. Das erste Beispiel im ,, Theaitetos™
ist das Erscheinen der Wirme oder Kilte des Windes (152 b). Der

147

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wind - und das gilt ebenso fiir die spateren Beispiele — wird hier
von Platon noch nicht wie bei Aristoteles als eine Substanz mit
akzidentellen Bestimmungen, als ,Ding mit Eigenschaften® ge-
dacht, sondern als ein Ensemble elementarer zustindlicher Be-
stimmtheiten wie Warme oder Kilte, Feuchtigkeit oder Trocken-
heit und dergleichen mehr. Das erfahrbare Seiende sind solche
zustandlichen Bestimmtheiten, jeweils in unterschiedlicher Kon-
stellation zu Dingen, chrémata, vereint.

Was seiend ist oder nicht ist, also beispielsweise die zum Wind
gehorige Wirme oder Kilte, entscheidet sich ausschlieBlich darin,
wie jeweils jemandem in seiner Situation der Wind erscheint. Dem
einen wird davon warm, dem anderen kalt. D.h., derjenige, der das
Erlebnis hat, wird von einem Zustand iiberkommen; er gerit —
griechisch ausgedriickt — in ein pdthos oder in der Sprache von
Heideggers ,,Sein und Zeit“ ausgedriickt: in eine Befindlichkeit. In
dem pdthos — z.B. ,mir wird warm“ — zeigt sich ihm Seiendes, in
diesem Falle: die Warme des Windes. Dies 148t sich an vielen Bei-
spielen zeigen: Dem einen schmeckt der Wein bitter, dem anderen
siiB (159 d/e); den einen macht er munter, den anderen miide, usw.
In allen solchen Fallen gilt: Indem es mir widerféhrt, daB ich mich
in diesem oder jenem Zustand ,befinde, kommt fiir mich etwas
Seiendes zum Vorschein: die SiiBe oder Erfrischende beim Wein
usw. So vollzieht sich das Erscheinen als ein Erleiden, pdschein
(157 a, 159 d/e) von Befindlichkeitszustinden, die ihrerseits eine
zu einem chréma gehorige zustindliche Bestimmtheit, also etwas,
was ist, offenbar machen. Als so beschaffenes , Erleiden hat das
zustindliche Erscheinen den Charakter der Wahmehmung, der
aisthesis (163 d).

Auf die Leitfrage des ,,Theaitetos* ,,Was ist Wissen?““ antwortet
Protagoras — jedenfalls nach der platonischen Darstellung seiner
Position: Die Wahrnehmung — und nur sie — ist zuverldssiges Wis-
sen; denn nur in der Unmittelbarkeit des sinnlich-erleidenden Emp-
findens kann ich mich iiber das Seiende, nimlich die zustindliche
Bestimmtheit, die sich mir im Uberkommenwerden durch das
pathos — in meinem Durchleben einer Befindlichkeit — zeigt, nicht
tiuschen.

Damit aber 16st sich Wissen in eine flieBende Mannigfaltigkeit
wechselnder Sinneseindriicke auf. Hieran scheitert nun nach Platon
die Uberzeugung des Wahrnehmungsrelativismus, daB Wissen
gleich Wahmehmung sei. Angenommen, ich erlebe in einem ge-

148

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genwartigen pdthos A die Wahrmehmung von Warme und in einem
folgenden pdthos B eine solche von Kilte. Streng protagordisch
gedacht soll das Wissen ausschlieBlich im Haben beispiclsweise
des Eindrucks ,Warme* bestehen, es soll nichts dariiber hinaus
enthalten. D.h., das Wissen ist hier nichts anderes als das Als-sei-
end-Vorliegen von Warme. Wenn nun aber das Wissen auch das
Als-seiend-Vorliegen von Kilte, d.h. der Verneinung des Seins von
Wairme ist, dann bedeutet das: das Wissen selbst erweist sich im
Ubergang von pdthos A zu pdthos B als Gegenteil seiner selbst,
d.h. als ein Nichtwissen. Die These des Protagoras fiihrt sich also
dadurch ad absurdum, daB es bei ihrer konsequenten Einhaltung
iiberhaupt keinen Unterschied mehr zwischen Wissen und Nicht-
wissen gibt (182 d/e).

Hiermit hat Platon indirekt bereits gezeigt: Es muB irgendetwas
Identisches geben, das vom Wechsel der sinnlichen Erscheinungs-
zustdnde nicht betroffen ist und eine dem Relativismus der Wahr-
nehmungseindriicke entzogene Bestindigkeit aufweist. Gegen
SchluB des ersten Teils des ,, Theaitetos* deutet Platon an, wo das
bleibend Identische zu suchen ist: Zur Wahrnehmung gehort die
Auffassung des wahrgenommenen Gehalts als seiend (185 a). In-
dem er als seiend vorgestellt wird, begegnet er auch schon als einer
im Unterschied zu einem anderen, auBerdem als etwas, das im
Verhiltnis zu anderem steht, usw. (185 a/b). So verfiigen wir beim
Wahmehmen von vornherein iiber gewisse bleibende Hinblicke wie
Sein, Eines, Anderes und dergleichen, unter denen das Wahrge-
nommene iiberhaupt nur erscheinen kann. Diese Hinblicke erdffnen
sich der Seele vorab zum sinnlichen Erscheinen, also neuzeitlich
formuliert: apriori. So findet Platons Kritik des Wahmehmungs-
relativismus ihre positive Erfiillung im Riickgriff auf das im vor-
aus zur sinnlichen Erfahrung geistig Erblickte, d.h. auf die An-
schauung dessen, was 184 d zum ersten Mal im Dialog als idéa
angesprochen wird. Platon hat das dann in dem an den ,,Theai-
tetos“ anschlieBenden ,,Sophistes“ niher ausgefiihrt.

1(b).

Wenn im folgenden beziiglich dieser Kritik eine Metakritik geiibt
wird, so geht es nicht darum, den zuletzt angedeuteten platonischen
Losungsversuch auf seine Tragfahigkeit hin zu priifen. Das hiefe,

149

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die gesamte platonische Spétphilosophie und im Grunde: die ganze
Geschichte des apriori-Gedankens aufrollen. Es ist eine bescheide-
nere Fragestellung méglich, die sich auf den folgenden literarischen
Befund bezieht: Sokrates stellt in seinem ersten Gespriachsgang mit
Theodoros zunichst nur fest, daB es ein bleibend Identisches im
Wechsel des sinnlichen Erscheinens geben muB. Worin das Identi-
sche besteht, bleibt in dieser Phase der Unterredung offen. Erst in
der Wiederaufnahme des nicht ganz so gewichtigen Dialogs mit
dem jungen Theaitetos (183 c/d ff.) deutet Sokrates vorsichtig an,
daB das Identische im Bereich der Ideen zu suchen ist. Mit dieser
Zisur im Gesprich rdumt Platon uns, seinen Lesern, gewisserma-
Ben eine Atempause zwischen den beiden Gespréchsabschnitten ein
und verschafft uns so die Méglichkeit, an dieser Stelle nach einer
eigenen Antwort auf die Frage zu suchen: MuB} das bleibend Iden-
tische, ohne das es kein sinnliches Erscheinen zustindlicher Be-
stimmtheiten geben kann, im Bereich des Ideendenkens gesucht
werden?

Aus Platons detaillierter Analyse konnen wir fiir uns den Hin-
weis auf eine andere mogliche Antwort herauslesen, die ihm selbst
freilich nicht in den Blick gekommen ist. Vom haltlosen Zustands-
wechsel sind - so sagt Platon — diejenigen iiberzeugt, die schon
frither so dachten und noch heute so denken wie Heraklit (152 e,
160 d, 179 e, 181 a). Nach einer Vermutung, die Sokrates in 152 ¢
andeutet, bildet die Lehre, daB sich alles im FluB befindet, der He-
raklit und seine Gesinnungsgenossen anhingen bzw. anhingen, das
esoterische Fundament des homo-mensura-Satzes. Unsere Kennt-
nis des Heraklit erlaubt uns heute, zu rekonstruieren, wie er selbst
den Zustandswechsel beim Erscheinen hétte interpretieren kénnen.
Man hat die Erscheinungslehre im ,, Theaitetos* bisher noch nicht
vor diesen Hintergrund gestellt, obwohl Platons nachdriickliche
Hinweise hierfiir eigentlich geniigend AnlaB boten.

In Heraklits Auffassung von den Erscheinungszustinden war es
vor allem ein Zug des Erscheinens gewesen, der im Vordergrund
der Aufmerksamkeit gestanden hatte: Derartige Zustinde treten,
wenn sie nacheinander erscheinen, immer in einem polaren Gegen-
satz auf: Es folgen Kilte auf Wiarme, Helligkeit auf Dunkelheit,
Trockenheit auf Feuchtigkeit, Festigkeit auf Lockerheit, Hunger
auf Sattheit, Midigkeit auf Frische, Krankheit auf Gesundheit
usw., und umgekehrt (vgl. Diels/Kranz: Fragmente der Vorsokra-
tiker. 22 B 31, B 36, B 57, B 65, B 67, B 88, B 111, B 126). In

150

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer solchen periodischen Abfolge von Befindlichkeiten kann der
Mensch, der sie durchlebt, zwar immer nur den einen Zustand
gegenwirtig erfahren, doch der Gegenzustand liegt gewissermaBen
schon auf der Lauer, den aktuellen Zustand abzul6sen; denn dieser
besitzt seine Bestimmtheit allein dadurch, daB er Verneinung des
Gegenzustandes ist. Diese Verneinung ist kein bloB gedankliches
Verhiltnis, sondemn eine Entgegensetzung im Sein. Indem bei-
spiclsweise aktuell der Zustand der Warme herrscht, hat er sich
gegen den realméglichen Zustand der Kilte durchgesetzt und ver-
dréngt diesen Zustand aus dem Sein.

Das bedeutet aber: Die polaren Zustinde stehen in einem ambi-
valenten Verhiltnis zueinander: Einerseits bestreiten sie einander
die aktuelle Anwesenheit; in diesem Sinne liegen sie miteinander in
dem ,,Streit”, von dem Heraklit in mehreren iiberlieferten Formu-
lierungen spricht. Andererseits sind sie trotz ihrer Strittigkeit auf-
einander angewiesen; denn jeder Zustand ist das, was er ist, nur in
der Negation des Gegenzustands, oder genauer gesagt: als Nega-
tion des Gegenzustands. Sofern sie einander brauchen, harmonie-
ren also die Zustéinde auch miteinander. Thre Spannung ist zugleich
eine Harmonie, ein friedliches Beieinander. In diesem Sinne cha-
rakterisiert Heraklit das Verhiltnis der polaren Zustinde in einer
Reihe von Varianten als einen versohnlichen Streit oder eine streit-
bare Versshnung (vgl. Diels/Kranz: Fragmente der Vorsokratiker.
22 B 8,B 10, B 51, B 54, B 80). Hélderlin war in der Tat Heraklit
ganz nahe, als er im ,Hyperion“ das Wort von der ,,Verséhnung
mitten im Streit* pragte.

Heraklit 148t uns sehen, daB diese Struktur — der verséhnliche
Streit oder die streitbare Versshnung — etwas identisch Beherren-
des ist, das den Wechsel der polaren Zustinde triagt und iiberdau-
ert. Es diirfte genau diese beharrende Identitit gewesen sein, auf
die es Heraklit ankam. Seine Anhinger aber horten aus seinen
schwer verstehbaren Spriichen nur das Interesse am Zustands-
wechsel, am ,,Werden“ heraus, von dem Heraklit in seinem Gleich-
nis vom FluB gesprochen zu haben scheint (vgl. Diels/Kranz:
Fragmente der Vorsokratiker. 22 B 12, B 49a). So erschien He-
raklit auch Platon als der Philosoph des Werdens, und es blieb ihm
verborgen, daB Heraklit bereits eine andere Antwortméglichkeit
auf die Frage: was ist das bleibend Identische? angeboten hatte.
Auf diese heraklitische Alternative zur platonischen Option fiir die
Ideen ist spater noch einmal zuriickzukommen. Zunichst bedarf

151

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nun die andere Argumentationsebene der Aufmerksamkeit: Wie
kritisiert Platon den Relativismus des Protagoras auf der prag-
matischen Ebene des handlungsleitenden Meinens?

2 (a).

Wie einleitend erwéhnt, kniipft die zuletzt genannte Kritik an die
fingierte Verteidigungsrede des Protagoras an. Platon 148t ihn hier
das Zugestindnis machen: Es gibt zwar keine Unterschiede des
Mehr-oder-Weniger-Wahrseins bei den handlungsleitenden Mei-
nungen, wohl aber solche groBerer oder geringerer Niitzlichkeit fiir
unser Verhalten (166 ¢ — 167 b, 169 d). Also: Wahrheitsrelativis-
mus ja, aber kein Relativismus der pragmatischen Brauchbarkeit.
Diese Konzession dient Platon als Basis fiir die Widerlegung des
praktischen Relativismus. Das bedeutet aber: Die Uberzeugungs-
kraft dieser Widerlegung hingt davon ab, ob Protagoras die ihm in
den Mund gelegte Konzession iiberhaupt hitte machen miissen.

DaB die Frage beantwortet werden muB, ob die Konzession un-
umgénglich ist, hat man in der bisherigen Beschéiftigung mit dem
., Theaitetos” noch nicht klar gesehen, weil die Verkniipfung aller
Argumentationslinien im zustindlichen Erscheinen der Aufmerk-
samkeit der Interpreten entgangen ist. Am Erscheinungserlebnis
148t sich sein gegenwirtiger Gehalt und sein Zukunfisbezug unter-
scheiden. Aussagen wie ,,der Wein erscheint mir anregend* kénnen
sich darauf stiitzen, daB mir schon im Augenblick der Aussage
erfreulich oder unwohl zumute ist; es kann aber auch gemeint sein,
daB ich das Eintreten eines gehobenen oder eines unangenchmen
Zustandes erwarte. In der Lebenspraxis geht beides gleitend inein-
ander iber. Platon interpretiert das Erscheinen zunichst unter
Abstraktion von seinem Zukunfisbezug und richtet seine Aufmerk-
samkeit ausschlieBlich auf die unmittelbare WahrheitsgewiBheit,
die das Als-gegenwirtig-Erscheinen gewihrleistet. Auf diese Seite
des Sachverhalts stiitzt sich die Auslegung des zusténdlichen Er-
scheinens als sinnliche Wahmehmung.

In der fingierten Verteidigungsrede des Protagoras macht Platon
aber selbst darauf aufmerksam, daB bei dieser Interpretation des
zustandlichen Erscheinens der Unterschied der Zeitdimensionen
noch nicht beriicksichtigt wurde (167 a/b). DaB das ,,mir erscheint
etwas so“ auch die Erwartung eines Zustands ausdriicken kann

152

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und daB Platon der zeitliche Doppelsinn des Erscheinens bewuBt
ist, geht aus einer spateren Phase des Gesprichs hervor, wo So-
krates ausdriicklich das, was in Zukunft zum Erscheinen gelangen
wird, vom gegenwartigen zustindlichen Erscheinen unterscheidet
(178 a ff.).

Beim Erscheinen der Dinge, von denen der homo-mensura-Satz
handelt, geht es letztlich immer um ihre Zutréglichkeit oder Ab-
traglichkeit fiir das kiinftige Leben. Das ergibt sich auch aus dem
iiberlieferten Originalwortlaut dieses Satzes (Diels/Kranz: Frag-
mente der Vorsokratiker. 80 B 1): Was wir hier mit ,,Ding“ iiber-
setzen, heiBit im Griechischen chréma. Dieses vom Verb chrdomai,
woediirfen, gebrauchen® abgeleitete Substantiv meint urspriinglich
nicht das ,,Ding* im Sinne des spéteren philosophischen Univer-
salbegriffs ,,res“, also jedwedes Seiende iiberhaupt, sondern das
,JGebrauchsding®, also ein jegliches, das von uns im alltiglichen
Leben irgendwie gebraucht wird und uns so — in einem weitesten
Sinne dieses Wortes — mehr oder weniger ,,niitzlich ist. Das jewei-
lige zustindliche Erscheinen der Dinge des Alltagslebens vollzieht
sich eigentlich immer in einem Horizont von Niitzlichkeit und
Schadlichkeit.

Die Perspektive von Lebenszutriglichkeit oder Lebensabtrag-
lichkeit entsteht urspriinglich im Durchleben gewisser Befindlich-
keitszustdnde, die fiir das Leben als positiv oder negativ erfahren
werden. Durch eben diese positive oder negative Besetzung moti-
viert das zustandsbezogene Erscheinen das menschliche Handeln,
das als eine kinesis, als ,Bewegung®“ im weiten aristotelischen
Sinne dieses Wortes, eines ,,Beweggrundes®, eines Motivs, bedarf.
In der jeweiligen Lebenssituation habe ich normalerweise die Wahl
zwischen mehreren Handlungsméglichkeiten. Welche davon ich
realisiere, hingt von der Verlockungs- oder Abschreckungskraft
der Befindlichkeitszustinde ab, die ich mit den verschiedenen
Handlungsméglichkeiten in Verbindung bringe. Ich kann mich aber
nur deswegen fiir eine der Moglichkeiten entscheiden, weil mir die
entsprechende handlungsmotivierende Ansicht das relativ groBte
MaB an positiver Befindlichkeit, d.h. mehr Nutzen als Schaden in
Aussicht stellt. Somit muf3 es beim handlungsleitenden Erscheinen
zwischen den verschiedenen Ansichten Unterschiede der Niitzlich-
keit geben; sonst gibe es fiir die Entscheidung zugunsten einer
bestimmten Handlungsméglichkeit kein Motiv. Mithin war diese

153

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konzession des Protagoras von seinem Ansatz beim zustéindlichen
Erscheinen her unvermeidlich.

An diesem Umstand hingt Platon nun seine Kritik auf. Seine
These ist: Wenn es Unterschiede hinsichtlich der Niitzlichkeit von
handlungsleitenden Meinungen gibt, dann damit notwendig auch
Unterschiede der Richtigkeit. Warum ist diese Implikation zwin-
gend? Platon fragt zunichst: Wo zeigen sich die Unterschiede der
Niitzlichkeit konkret in der Praxis? Antwort: am deutlichsten dort,
wo die Meinungen von einem Laien und von einem sdphos, also
jemandem, der in einem Lebensbereich iiberlegene Sachkenntnis
besitzt, aufeinanderstoBen. Der Arzt etwa weiB besser als der Pati-
ent, welcher Gesundheitszustand bei einem bestimmten Verhalten
zu erwarten ist, und der Patient muB das in seinem eigenen Inter-
esse anerkennen. Damit aber akzeptiert er, daB der Fachmann sich
besser auskennt.

Die iiberlegene Sachkenntnis, die sophia, besteht in solchen
Fillen in einer , Kunst®, téchne, d.h. einem Sich-Auskennen, von
dem die Hervorbringung, pofesis, bestimmter , Werke“, érga, ge-
leitet ist. So verstandene ,,Kunst“ kann zur bloBen Routine werden,
fir die kein Erkennen der Sache, um deren Hervorbringung es
geht, erforderlich ist. Aber das Absinken zur Routine setzt voraus,
daB der Sachkundige, der fechnites, sich urspriinglich von einer
Erkenntnis der kiinftigen Verfassung des érgon, die durch das
Hervorbringen herbeigefiihrt werden soll, leiten 146t; im Falle der
medizinischen Heilkunst beispielsweise muBl der Arzt wissen, was
zur Verfassung des Menschen im Zustand der Gesundheit gehort;
im Falle der Baukunst muB der Architekt den Bauplan des zu er-
richtenden Hauses kennen, usw. Immer muB dem fechnites bei der
nicht bloB routineméBigen Hervorbringung eines Werks ein , Mu-
ster — in der Sprache des ,,Timaios“: ein parddeigma — gegen-
wartig sein, von dem er sich bei den einzelnen Schritten in Rich-
tung auf das in der Zukunft zu Erreichende leiten lassen kann;
dieses Werkmuster muB ihm jerzt geistig oder korperlich vor Au-
gen stehen, damit er sich bei seinem Tun von vornherein danach
richten kann.

Als etwas solchermaBen Gegenwirtiges ist das Werkmuster
nichts Zukiinftiges. Trotz der unaufthebbaren UngewiBheit beziig-
lich dessen, was iiberhaupt in Zukunft sein wird, und damit auch
beziiglich des zukiinftig méglicherweise existierenden einzelnen
Werks gibt es doch ein wahres Wissen des Sachkundigen, weil sich

154

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihm das Werkmuster als etwas Gegenwdrtiges zeigt. Damit wird
die UngewiBheit des Zukunft unterlaufen, und hierauf beruht die
Uberlegenheit der ddxa des sophds gegeniiber der des Laien. Also
gibt es auch im Bereich der handlungsleitenden déxa den Unter-
schied von mehr oder weniger wahrem Wissen, und der Relativis-
mus ist hier ebenfalls widerlegt.

Der zuletzt erdrterte Zusammenhang erklart zugleich, warum
das dokei moi hier, wie einleitend erwihnt, den Charakter des Ur-
teils aufweist. Die sophia des Sachkundigen hat, wie Sokrates in
170 b formuliert, im Unterschied zur ,falschen déxa“ eines Un-
kundigen den Charakter der ,,wahren didnoia“. Mit dieser Wort-
wahl ist gesagt, daB das dokein sich nicht mehr als ein noein voll-
zieht, als einfaches Bemerken und Vernehmen dessen, was mich in
einem pdthos iiberkommt, und entsprechend nicht mehr als ein
unmittelbares Zur-Sprache-Bringen dessen, was mir im Erleiden
zur Ansicht kommt. Das dokef moi driickt nun vielmehr ein dia-
noein aus, ein gedankliches Durch-nehmen des Vernommenen. Die
doxa ist kein einfacher Ausdruck des einfachen zustindlichen Er-
scheinens mehr, sondern sie enthilt in sich die mehrghednge Be-
ziiglichkeit des Urteilens. Der Arzt, der dank seiner Sachkenntnis
ein bestimmtes Nahrungsmittel , fiir gut* oder , fiir schlecht” halt,
formuliert damit eine Auffassung-iiber-etwas, die er in einem Ur-
teilen — aristotelisch ausgedriickt: in einem légein ti katd tinds —
ausspricht.

Beim phainetai moi, das noch kein Urteil ist, gibt es iiberhaupt
keine Unterschiede; jeder, dem etwas in einem pdthos erscheint,
hat gleichermaBen recht, wenn er die zustdndliche Bestimmtheit,
die sich ihm in der betreffenden Befindlichkeit zeigt, in Worte faft.
Beim einem dokef moi hingegen, das als Urteil eines Experten mit
dem eines Laien konkurriert, hat — dies konzediert Protagoras — der
Experte recht, zwar nicht im Sinne einer allgemeinverbindlichen
Wahrheit, wohl aber im Sinne der allgemein anerkannten pragma-
tischen Brauchbarkeit seines Urteils. Eben diese Konzession aber
bringt, wie gezeigt, den praktischen Relativismus zu Fall.

Fir diesen Relativismus stellt sich nun wie beim Wahrneh-
mungsrelativismus die Frage: Was setzt Platon nach dem negativen
Aufweis seiner Unhaltbarkeit positiv an seine Stelle? Die Antwort
ergibt sich hier bereits aus der Kritik: Das relativismusiiberwin-
dende Wissen ist das des Fachmanns. Wissen heiBit griechisch
verstanden: Erkannthaben, was die Sache ist. Der Experte kennt

155

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Was, dic Bestimmtheit einer Sache in ihrer Art, beispielsweise
der Arzt die Verfassung eines gesunden Menschen. Diese arthafte
Bestimmtheit ist das, was als das Identische beim Urteil iiber eine
empirische Verdnderung der Sachen vorausgesetzt ist. Solches
Identische ist aber letztlich in der Anschauung der Ideen gegeben.
So griindet die Verbindlichkeit des fachminnischen Wissens am
Ende wieder in der Verbindlichkeit des Ideendenkens.

2 (b).

Hier zeichnet sich schon ab, daB und wie sich die beiden Argu-
mentationslinien der platonischen Relativismuskritik in ihrem po-
sitiven Resultat treffen;, denn es hatte sich bereits angedeutet, daB
das Ideendenken auch den Relativismus im Felde des wahrneh-
mungsmaBigen Erscheinens iiberwinden sollte. Zur Wiederkehr der
Ideenperspektive 148t sich nun ereut die metakritische Frage stel-
len: Ist diese Perspektive die einzige positive Moglichkeit, dem
praktischen Relativismus zu entgehen? Es ist wiederum Platon
selbst, der uns durch die Offenlegung seiner Argumentationsschrit-
te eine andere Moglichkeit erdffnet, — allerdings abermals, ohne sie
selbst als solche zu artikulieren oder gar zu ergreifen.

Platon 1408t den Sokrates darauf aufmerksam machen, daB es
zwei grundverschiedene Bereiche handlungsleitender doxa gibt.
Der eine Bereich ist derjenige der Einschitzung von Nutzen und
Schaden fiir die Zukunft; hier gibt es Fachleute. Im anderen Be-
reich geht es nicht darum, was als niitzlich oder schédlich, sondern
was als gerecht oder ungerecht und als heilig oder unheilig er-
scheint. Weil es dafiir keine Experten gibt, konnte Protagoras hier
mit einem neuen Relativismus auftrumpfen: Ist der Meinungsstreit
dariiber, was gerecht oder ungerecht und heilig oder unheilig, d.h.
ethisch geboten oder verwerflich ist, nicht letztlich unschlichtbar?
Bleibt hier nicht tatsdchlich eine uniiberwindliche Relativitdt: Dem
einen erscheint es so, dem anderen anders, — und dies nicht nur im
Verhiltnis zwischen den Individuen, sondern — was gravierender
ist — auch im Verhiltnis menschlicher Gemeinschaften. Was die
eine Polis in ihren Gesetzen sanktioniert, sagt Sokrates, verwirft
die andere (172 a/b).

Platon verzichtet im ,, Theaitetos™ auf eine Kritik des hier dro-
henden ethisch-politischen Relativismus mit Argumenten von der

156

- am 25.01.2026, 11:44: -


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Art, wie sie bis dahin im Gespriachsgang erortert wurden. Aber
seine Antwort auf die Bedrohung 148t sich doch im Dialog finden.
Auf die fingierte Protagoras-Rede folgt wenig spéter eine lingere
Ausfithrung des Sokrates iiber die Befremdlichkeit der philosophi-
schen Existenz (172 ¢ — 177 c): Diese Existenz wirkt deswegen so
sonderbar auf die Mitbiirger, weil der Philosoph sich in seiner Le-
bensfihrung am wahrhaft Gerechten und Heiligen, d.h. an un-
verbriichlichen Normen im Reich der Ideen orientiert (176 b ff).
Mit dieser Verhaltensweise — Platon charakterisiert sie als ein
,,JAhnlichwerden mit Gott“, homoiosis the6 (176 b) — lebt er der
Polisgemeinschaft die vielleicht argumentativ nicht zu leistende,
aber im Handeln praktizierte Uberwindung des ethisch-politischen
Relativismus vor. Fiir den Philosophen wird anstelle des Menschen
Gott zum MaB aller Dinge, wie Platon spéter in den ,,Nomoi* (716
c) sagen wird.

Platon liBt den Sokrates selbst seine Ausfithrungen iber die
philosophische Existenz als ,,Beiwerk™ (pdrerga, 177 b) bezeich-
nen, und so ist auch unter den Interpreten die Meinung verbreitet,
es handele sich um eine fiir die vermeintlich bloB erkenntnistheore-
tische Problematik des , Theaitetos* sachlich unwichtige Ab-
schweifung. Aber der systematische Zusammenhang, der soeben
hervorgetreten ist, zeigt, daB die Kennzeichnung dieser Ausfithrun-
gen als eines blofen Exkurses der Selbstironie des Sokrates zuzu-
rechnen ist: Weil Sokrates sich selbst den Philosophen zurechnet,
von denen der ,,Exkurs“ handelt, und weil es zum Befremdlichen
ihrer Existenz gehort, die MuBe fiir solche in der Sicht des All-
tagslebens abwegige Fragen wie die von Gerechtigkeit und Heilig-
keit zu haben, charakterisiert Sokrates die Ausfithrungen aus der
Perspektive der Alltagsmenschen als Beiwerk. In Wahrheit aber
zeigt gerade der Kontrast mit der alltéglichen Einstellung, daB
diese Partie als die eigentliche Erwiderung auf die fingierte Prota-
goras-Rede den Mittelpunkt des Dialogs bildet. Dafiir spricht iibri-
gens auch, daB sie quantitativ genau in der Mitte des Textes steht.

Mit dem Philosophen-, Exkurs® darf eine Bemerkung zusam-
mengesehen werden, die Sokrates kurz davor macht. Er sagt, die
Polis benétige eine koiné doxa, eine gemeinsame Ansicht im Felde
des Gerechten und Ungerechten (172 b). Aus dem ,,Exkurs® ergibt
sich indirekt, worauf Platon diese Gemeinsamkeit griinden mdchte:
auf die philosophisch praktizierte Einsicht in allgemeine Normen,
die dem Philosophen als Ideendenker méglich ist. Diese Konse-

157

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

quenz hatte Platon bereits in der ,Politeia® ausgesprochen: Die
Philosophen als diejenigen, die iiber das Ganze schlechthin und
deshalb auch iiber das wahrhaft Gerechte nachdenken, sollen das
Gemeinwesen leiten (473 d, 484 a-d, 501 b). Das bedeutet aber:
Wie bei den anderen Sachfragen der handlungsleitenden déxa kann
und soll der Relativismus durch besondere Kennerschaft iiberwun-
den werden.

Der Philosoph ist zwar kein Experte auf einem bestimmten Ge-
biet, wie dies ein technites ist; denn das Ganze-schlechthin tran-
szendiert alle Gebiete, auf die sich eine téchne bezichen kann, und
das Gerechte ist, wie gesagt, kein Gegenstand eines Expertenwis-
sens. Aber die philosophische Einsicht in das allgemein Gerechte
und Heilige fithrt - in der Sprache des ,,Phaidon® ausgedriickt — zu
einer gereinigten Lebensfiihrung, die den ethisch-politischen Rela-
tivismus nicht in theoretischen Urteilen, sondern durch die das
Handeln tragende Haltung iiberwindet, und eben hiervon handelt
der Philosophen-, Exkurs“. So wird man sich doch dem Eindruck
nicht entzichen kénnen, daB Platons Konzept von einer idealen
Biirgergemeinde auf eine Epistemokratie der Philosophen hinaus-
lduft, welche das Gerechte erkennen, indem sie es praktizieren, und
daB auf diese Weise die Philosophen in der utopischen Idealpolis
paradoxerweise doch als so etwas wie ,,Experten fiirs Allgemeine®
fungieren. Es scheint, daB sich in Platons Sicht auch der ethisch-
politische Relativismus durch eine einschligige iiberlegene Ken-
nerschaft meistern 14Bt, nimlich der besonders gearteten Kenner-
schaft derjenigen, deren Lebenshaltung im Unterschied zu derjeni-
gen der Alltagsmenschen durch die Einsicht in die Ideen selbst
bestimmt ist.

Die positive Uberwindung dieses Relativismus scheint also am
Ende doch emeut auf eine Inanspruchnabme des Ideendenkens
hinauszulaufen. Wie immer es hiermit stehen mag — jedenfalls
iiberspringt Platon hier eine Moglichkeit der Relativismuskritik im
Bereich des politischen Meinens, die erst durch Aristoteles ans
Licht gekommen ist. Mit seinem Rekurs auf die gelebte Einsicht
der Philosophen sucht Platon den Frieden fiir die Polisgemeinde
jenseits des Streits der divergierenden handlungsleitenden Mei-
nungen. Aber auf solche Weise werden diese Meinungen selbst
nicht zu einer Gemeinsamkeit gebracht, sondern es tritt das philo-
sophisch gelebte Ideenwissen an ihre Stelle. Damit iibergeht Pla-
ton, daB es eine echte Gemeinsamkeit unter den Biirgern mit ihren

158

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vielen Meinungen geben kann, die dann entsteht, wenn sie sich
darin einig sind, daB die Polis den Freiraum bilden soll, der jedem
am biirgerschaftlichen Zusammenleben Beteiligten die Moglichkeit
bietet, seine politische Meinung 6ffentlich zu duBern und sie allen
anderen Biirgern anzusinnen.

In einer entsprechend rechtlich institutionalisierten Gestalt des
offentlichen Zusammenlebens — der politefa als gemaBigter De-
mokratie, fiir die sich seit Cicero der Name ,,Republik eingebiir-
gert hat — entsteht ein Wettstreit der divergierenden politisch-hand-
lungsleitenden Meinungen darum, welche von ihnen jeweils der
Majoritit der Biirger am ehesten akzeptabel erscheint. Auf dem
Felde des offentlich diskutierten gerechten Handelns gibt es so
zwar keine philosophisch-wissenschaftlich abgesicherte Verbind-
lichkeit, wohl aber Unterschiede der 6ffentlichen Geltung: Nicht
jedes handlungsleitende dokef moi besitzt den gleichen Grad der
Ansinnbarkeit fiir alle.

Die spéter von Kant als , reflektierende Urteilskraft“ bezeichnete
Fihigkeit, die eigene handlungsleitende Meinung daraufhin zu
priifen, inwieweit sie einer moglichst groBen Anzahl von Mitbiir-
gem iiberhaupt angesonnen werden kann, ist bei den einzelnen
Biirgern verschieden gut entwickelt, deshalb besitzen ihre hand-
lungsleitenden Urteile im Offentlichen Meinungsstreit iiber das
Gerechte unterschiedliche Uberzeugungskraft. Dies darf mit dem
Kompetenzgefille zwischen Fachmann und Laie, an dem sich Pla-
ton im Grunde auch dann noch orientiert, wenn er die Leitung der
Idealpolis in die Hinde der Philosophen legt, nicht verwechselt
werden. Es bedeutet vielmehr eine Abstufung im Grad der phrone-
sis — dieser Begriff allerdings nicht so verstanden, wie er von Pla-
ton in der ,Politeia* gebraucht wird, sondern mit der Bedeutung,
die er durch das 6. Buch der ,,Nikomachischen Ethik* erhalten hat:
phronesis als ,Klugheit“, prudentia — entsprechend der bei Cicero

erwihnten Etymologie (pro-videntia) — als vorausschauende po-
litische Urteilsfahigkeit.

Die Uberlegenheit eines den Mitbiirgern ansinnbaren , klugen*
Urteils gegeniiber einem mehr oder weniger eigenbrétlerischen
Meinen ist eine Art von Verbindlichkeit im Bereich der hand-
lungsleitenden ddxa, fiir die Platon in seinem ethischen Rigorismus
wenig Sinn aufbrachte. So hat er nicht gesehen, daB es eine durch
die Uberzeugungskraft iiberlegener Klugheit zustandegekommene
Ubereinstimmung im Feld der politischen déxa geben kann, die

159

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine eigene, von jeder epistéme verschiedene Moglichkeit der
Uberwindung des ethisch-politischen Relativismus darstellt. Pla-
tons Blindheit fir diese Moglichkeit belastet die philosophische
Deutung der Phdnomene des Politischen bis heute.

i

Es darf nunmehr davon ausgegangen werden, daB Platon den Re-
lativismus auf den Ebenen des wahrnehmungsmiBigen und des
handlungsleitenden dokef moi mit der gleichen Perspektive kri-
tisiert: Verbindliches Wissen auf der Grundlage des Ideendenkens
soll an die Stelle des sinnlichen oder politischen ,,es erscheint mir
so“ treten. In der jeweils anschlieBenden Metakritik wurde auf
beiden Ebenen an eine von Platon iibergangene Moglichkeit der
Uberwindung des Relativismus erinnert. Es bleibt eine abschlie-
Bende Frage: Besteht zwischen den beiden von Platon auBer acht
gelassenen Denkmdglichkeiten ein Zusammenhang? Ist es vielleicht
im Grunde nur eine einzige iiber den Relativismus hinausfiihrende
Perspektive, die Platon zugunsten seiner Ideenperspektive vernach-
lassigt?

Bei der Beantwortung dieser Frage kann an die Ausfithrungen
zur biirgerschaftlichen Urteilsfihigkeit angekniipft werden: Dem
gemeinsamen politischen Meinen, worin sich die klugen Urteile
vieler Beteiligter treffen, fehlt die strenge Allgemeinheit, welche
das Ideendenken verbiirgi. Das Ideendenken hebt den Plural der
Ansichten zugunsten der unumstéBlichen Identitit unsinnlicher Be-
stimmtheiten auf. Demgegeniiber bleibt das gemeinsame kluge po-
litische Meinen stindig von der Pluralitit divergierender Ansichten
durchdrungen und gefahrdet; fiir die politische Meinungsgemein-
samkeit ist konstitutiv, daB si¢ sich immerfort im niemals beend-
baren Streit zwischen den vielen Meinungen bewahren und erneu-
emn muB; d.h., diese Gemeinsamkeit beruht im Unterschied zum
Ideendenken gerade nicht auf einer Identitéit, sondern bezieht sich
auf einen fiir sie konstitutiven Plural.

Dieser nicht-identitire Zug der durch Klugheit erzielten Gemein-
samkeit isv Platon fremd. Solche Gemeinsamkeit ist deshalb nicht-
identitér, weil in ihr der Streit der Meinungen nicht aufgehoben ist.
Platons Vision ist ein Frieden jenseits dieses Streits. Die auf Klug-
heit gegriindete Gemeinsamkeit bedeutet zwar eine politische Ver-

160

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

s6hnung, aber eine solche, innerhalb deren die Streitbarkeit nicht
getilgt ist. Den politischen Frieden nicht auf identitire Beseitigung
von Pluralitit, sondern auf streitbare Vershnung zu griinden,
kommt Platon — ebenso wie allen, die ihm bis zur Apel-Habermas-
schen Vorstellung von einer idealen Kommunikationsgemeinschaft
im Ansatz ihres ,politischen® Denkens gefolgt sind — nicht in den
Sinn.

Die streitbare Versohnung oder der verséhnliche Streit war nun
aber auch das Beharrende auf der Ebene des Wechsels der polaren
Erscheinungszustinde beim Wahmehmen. Diese Entdeckung He-
raklits ist bei Platon schon vergessen. Damit deutet sich an: Es ist
in der Tat eine einheitliche Perspektive, die des verschnlichen
Streits, die Platon bei seiner auf das Ideendenken hin angelegten
Relativismuskritik vernachldssigt. Aber man konnte einwenden: Ist
dies nicht nur ein Spiel mit gleichklingenden Worten? Sind der ver-
sohnliche Streit im Bereich des polaren zustindlichen Erscheinens
und in dem des gemeinsamen politischen Meinens sachlich nicht
etwas Grundverschiedenes? Die Antwort lautet: sie sind in der Tat
nicht dasselbe, aber sie stehen in einer wesentlichen Bezichung.

Es sei an den Streit der polar einander entgegengesetzten Be-
findlichkeitszustinde wie Kilte und Wérme, Miidigkeit und Fri-
sche, Gesundheit und Krankheit, usw. erinnert. Dieser Streit be-
steht darin, daB der jeweils herrschende Zustand sich gegen das
Andringen des Gegenzustands in der Anwesenheit behaupten muB.
DabB eine solche Selbstbehauptung gegen das Andringen des Ge-
genzustandes stattfindet, kann derjenige, der sich in dem jeweils
aktuellen Zustand befindet, freilich nicht wissen. Wer gerade einen
solchen Zustand durchlebt, erfihrt ihn zwar als etwas in seiner
Intensitit Steigerbares oder Verminderbares; die Warme beispiels-
weise kann weniger werden und néhert sich so schon der Kilte. In-
sofern gehort zur Zustandserfahrung bereits ein BewuBtsein von
der Uberginglichkeit des Zustands in den Gegenzustand. Aber daB
der jeweilige Zustand in seinem Wesen durch den Gegenzustand
zugleich ermoglicht und gefahrdet wird, gehort nicht zum Erfah-
rungsgehalt des jeweiligen polaren Erscheinens; die Ubergénglich-
keit wird nicht als ein streitbares Beieinander bewuBt. Man kann
nur aus der duferlichen periodischen Abfolge der polaren Zustén-
de erschlieBen, daB sie innerlich im Verhiltnis des Streits stehen.
In der uberginglichen Sukzession der Befindlichkeitszustinde
kommt der Streit zwar zum Vorschein, aber nicht als Streit. Der

161

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Streitcharakter bleibt verborgen, weil die Zustinde aufeinander
folgen und nicht gleichzeitig stattfinden.

Hieraus ergibt sich fiir die Verkniipfung der beiden Argumenta-
tionslinien, denen im Bisherigen gefolgt wurde, das Entscheidende:
Nur wenn das miteinander Streitende sich in Komprisenz und
nicht bloB in Sukzession zeigt, wird der Streit als Streit erkennbar.
Das bedeutet, daB die Befindlichkeitszustinde in der Weise des
Zugleich zur Erscheinung gelangen miissen, wenn der Streit als
solcher in der Erfahrung hervortreten soll. Diese Gleichzeitigkeit
aber ist nur auf eine Weise méglich: indem bei verschiedenen Men-
schen ein ,.es erscheint mir so“ stattfindet, das zur gleichen Zeit
auf die gleiche Zustindlichkeit bezogen ist. Genau dies ist im poli-
tischen Streit der handlungsleitenden Meinungen der Fall. Diese
Meinungen kénnen nur deshalb ein Handeln motivieren, weil sie
sich auf ein gemeinsames situatives Sich-Befinden der Beteiligten
beziehen; denn nur aus solcher Befindlichkeit erwachsen Strebun-
gen, aristotelisch gesprochen: oréxeis, durch welche die Bewegung
ausgeldst wird, die wir ,,Handeln* nennen.

Ein Aspekt der Fundamentalauseinandersetzung im politischen
Denken der Neuzeit ist die Frage der Interessenabhéngigkeit oder -
unabhingigkeit des politischen Meinens. Die Kldrung dieser Frage
148t sich mit der im Vorigen dargelegten Riickbeziechung des politi-
schen Meinens auf das zusténdliche ,,es erscheint mir so“ auf eine
neue Basis stellen. Sofern auch im politischen Meinen die polare
Zustindlichkeit mit ihrem Horizont der Lebenszutraglichkeit oder
-abtréglichkeit zum Vorschein kommt, meldet sich auch hier noch
das Leben mit seinen Befindlichkeitslagen, aus denen sich die In-
teressen ergeben. Aber das politische Meinen ist gerade nicht un-
mittelbarer ideologischer Reflex solcher Interessen, weil zwischen
dem pragmatischen und dem wahrnehmungsméBigen doke? moi der
Hiat liegt, der die Kompriasenz von der Sukzession, man kdnnte
auch sagen: den Raum von der Zeit trennt.

Was die Interpretation des ,, Theaitetos* betrifft, so hat sich be-
stitigt: Es ist in der Tat eine durchgehende Perspektive: die des
versohnlichen Streits, die Platon in seinem identitiren Friedens-
denken vernachlissigt. Sowohl auf der politisch-ethischen wie der
erkenntnistheoretischen Seite des platonischen Ansatzes herrscht
ein einheitlicher Zug zum Ideendenken. Zu diesem Zug gibt es an
der Wurzel, in einem Denkbereich vor der Unterscheidung von
,theoretischer und , praktischer Philosophe, eine Alternative. Im

162

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegensatz-Denken des Heraklit und im phrénesis-Denken des Ari-
stoteles haben die Griechen schon jeweils ein Stiick dieser Alter-
native gesehen. Aber weder sie noch die spétere philosophische
Tradition haben diese Stiicke irgendwo vereint; denn noch fehlte
der Zugang zur urspriinglichen Dimension des Erscheinens, der
durch Kants transzendentale Wendung und ihre phanomenologi-
sche Konkretisierung eréffnet wurde. Erst in einer transzendental-
phénomenologischen Neuvergegenwértigung von Platons vortrans-
zendentaler Thematisierung der urspriinglichen Erscheinungsdi-
mension zeigt sich, wie sich bei ihm die beiden Zweige des Den-
kens urspriinglich gabeln, die spéter als theoretische und prakti-
sche Philosophie auseinander gehalten wurden.

163

https://dol.org/10.5771/9783495993705-143 - am 25.01.2026, 11:44:25, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- 8M 25.01.2026, 11:44:25.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

