
Wie viel und welcher Islam gehört in die Schule? –

Chancen und Grenzen des Islamischen

Religionsunterrichts (IRU)

Perspektive einer evangelischen Religionspädagogin

Ingrid Wiedenroth-Gabler

1 Reflexion von Entwicklungen, Profil und Herausforderungen des
Islamischen Religionsunterrichtes in Niedersachsen

Ab 2006 war ich als wissenschaftlich-didaktische Beraterin bei der begleitenden

Ausbildung der ca. dreißig Grundschullehrerinnen und -lehrer für den IRU be-

teiligt, bis 2014 auch bei der Entwicklung der Kerncurricula für Grundschule und

Sekundarstufe. Ich habe damit aktiv die Phase begleitet, in der sich der IRU in

Niedersachsen von einem Erweiterungsfach für herkunftssprachliche Lehrkräfte

vornehmlich für Türkisch und Arabisch zu einem eigenständigen Studienfach im

Rahmen der Zwei-Fächer-Lehramtsausbildung entwickelt hat. Folgende Stationen

seien genannt: ab 2006 Weiterbildungsmaßnahme in Kooperation mit der Uni Os-

nabrück, Zertifikatsvergabe 2012, Masterstudiengang Osnabrück als zusätzliches

Fach ab 2010, Zwei-Fächer-Bachelor in Osnabrück ab 2012.

Derzeitig lässt sich folgender Entwicklungsstand feststellen: Die Qualifikation

erfolgt nunmehr über das grundlegende Studium oder das Ergänzungsstudium

sowie die zertifizierte Weiterbildung. Maßgeblich für die Berechtigung zur Un-

terrichtserteilung ist die Idschaza des Beirats. Seit 01.02.2018 ist ein Fachseminar

für Islamische Religion für Lehrkräfte im Vorbereitungsdienst (LiVD) eingerichtet

worden. Interessierte Lehrkräfte werden (zusätzlich) durch das Niedersächsische

Landesinstitut für schulische Qualitätsentwicklung (NLQ) in Kooperation mit der

Universität Osnabrück qualifiziert. Es hat sich ein Netzwerk entwickelt mit regel-

mäßigen, regional abgehaltenen Sitzungen zur Information über didaktische und

fachdidaktische Entwicklungen, das die Förderung der Zusammenarbeit und den

Austausch von Unterrichtsmaterial ermöglichen soll. Die sehr gute personelle Aus-

stattung mit Professuren, wissenschaftlichen Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern,

Post-Docs, Hilfskräften des Instituts für Islamische Theologie in Osnabrück und

dessen hohe mediale Präsenz indiziert, welche wichtige gesellschaftliche Bedeu-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Ingrid Wiedenroth-Gabler

tung der Entwicklung einer eigenständigen islamischen Religionspädagogik und

Theologie beigemessen wird.

Obwohl ich während der Phase meiner Beratung und Qualifizierung ausdrück-

lich das Recht auf islamisch-theologische Eigenständigkeit bei der Auswahl der

Inhalte respektierte und keinesfalls dazu beitragen wollte, dass sich die islamische

Religionspädagogik auf der Folie der christlichen Religionspädagogik konturiert,

sind mir einige grundlegende Konfliktpunkte bewusst geworden, die ich mehrfach

in Form von Thesen und Beiträgen publiziert habe (Wiedenroth-Gabler 2011; 2014;

2015).

Diese betreffen vor allem

• die Frage nach den wissenschaftlichen Standards der Ausbildung;

• das Verhältnis von Einweisung in Glaubenswahrheiten und den Anforderungen

eines kritisch-reflexiven Bildungsauftrages;

• den Umgang mit Pluralität und religiöser Mündigkeit.

Im Folgenden werden dazu zehn Thesen formuliert.

2 Zehn Thesen zur Entwicklung eines pluralitätsfähigen IRUs

2.1 Die Diskussion über die Legitimation des Religionsunterrichtes an allgemein-

bildenden Schulen betrifft mittlerweile sowohl christlichen wie islamischen Religi-

onsunterricht gleichermaßen.Wir sitzen im selben Boot. Das Gelingen des IRU ist

Voraussetzung für eine breite gesellschaftliche Anerkennung des konfessionellen

Religionsunterrichts insgesamt.

Die Einführung des IRUs und dessen verfassungsrechtliche Grundlagen nach

Art. 7 Abs. 3 Grundgesetz sind immer wieder Anlass für mediale und öffentliche

Diskussionen. In den Internetforen gibt es reflexartig (Hiller 2013, 85-89) und weit-

gehend einhellig ablehnende Reaktionen, die die Abschaffung des konfessionellen

Religionsunterrichts zugunsten eines ›neutralen‹ Faches Ethikunterricht für Alle

fordern. Christliche Religionspädagoginnen und -pädagogen können dementspre-

chend die Entwicklung des IRU nicht ignorieren.

Vom Gelingen des IRU hängt die Akzeptanz konfessionell-religiöser Bildungs-

angebote in der Schule insgesamt ab.

2.2 Trotz der mitunter vehement vorgetragenen Forderung von Religionskri-

tikern nach der strengen Trennung von Staat und Religion wird man anerken-

nen müssen, dass Religion ein wichtiger Faktor des Schullebens ist. Die grund-

gesetzlich garantierte Religionsfreiheit ermöglicht auch »konfrontative Religions-

ausübung«. Der Religionsunterricht ist der (einzige) Ort, an dem Religion explizit

bearbeitet werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie viel und welcher Islam gehört in die Schule? 317

Die Säkularisierungsthese, dass mit einer gesellschaftlichen Modernisierung

zwangsläufig ein Relevanzverlust von Religion einhergehe, wird seit ca. zwanzig

Jahren zunehmend kritisiert und weiterentwickelt (Berger 2013). Während christ-

lich institutionalisierte Religion tatsächlich ›verschwindet‹, kann insbesondere für

Muslime Religion zu einem wichtigen Identitätsmarker werden, wie, wie etliche

Studien zeigen (Halm & Sauer 2017; Wensierski & Lübcke, 2007; Uslucan, Liakova

& Halm 2011, 29; Pfeiffer, Baier & Kliem 2018, 60; Pollack, Müller, Rosta & Dieler

2016, 10ff.; Brettfeld &Wetzels 2007, 122). Dabei sind auch Tendenzen zu religiöser

Fundamentalisierung und Radikalisierung erkennbar.

Die Schule als ›Ort der unentrinnbaren Nähe‹ ist besonders betroffen von re-

ligiöser und kultureller Pluralität und Heterogenität. In Abwandlung des Mottos

vonHans Küng könnteman formulieren: Ohne Religionsfrieden kein Schulfrieden.

Religiöse Vielfalt kann bereichernd sein, insbesondere im Hinblick auf Festtradi-

tionen, bedingt aber auch Konfliktpotential im Hinblick auf Bildungsinhalte wie

Sexualkunde, Biologieunterricht, Schwimmunterricht und schulorganisatorische

Fragestellungen wie Klassenfahrten, koedukativen Unterricht, Schulverpflegung.

Insbesondere die Einhaltung von islamischen religiösen Pflichten wie Ritualgebet,

Fasten, religiöse Kleidung beinhaltet Klärungsbedarf. Hieraus lässt sich direkt ei-

ne wichtige Begründung für den Religionsunterricht ableiten, der mit der eigenen

Tradition vertraut machen, Offenheit für fremde Traditionen anbahnen und Per-

spektiven für gemeinsames Handeln aufzeigen kann.Wie in keinem anderen Fach

können hier religiöse Fragen aus der Innenperspektive geklärt und mit der Außen-

perspektive korreliert werden. Dies kann in das Schulleben und die Gestaltung des

Schulethos hineinwirken.

2.3 IRU ist eine gesellschaftlich erforderliche Konsequenz garantierter Religi-

onsfreiheit. Unabhängig von der Autonomie bei der Auswahl der Inhalte durch die

Religionsgemeinschaft gilt die staatliche Schulaufsicht in dem gleichen Umfang

wie für jedes andere Unterrichtsfach. IRU kann deshalb keine explizite Sonder-

stellung am Lernort Schule einnehmen.

Konfessioneller Religionsunterricht nach Art. 7 Abs. 3 Grundgesetz konkreti-

siert das Recht auf Religionsausübung und gewährleistet damit die in Art. 4 zuge-

sicherte Religionsfreiheit in positiver und negativer Dimension. Aufgrund zuneh-

mender religiöser Pluralität muss deshalb neben evangelischem und katholischem

auch islamischer und nach Bedarf z.B. alevitischer und jüdischer Religionsunter-

richt angeboten werden. Die staatliche Neutralität macht es erforderlich, dass, wie

es auch grundgesetzlich garantiert wird, der Unterricht nach den »Grundsätzen

der Religionsgemeinschaften« erteilt wird und dementsprechend die legitimierten

Vertreterinnen und Vertreter dieser Religionsgemeinschaften als Ansprechpartner

des Staates dies sicherstellen. Hier gilt der Grundsatz der ›res mixta‹, der eine aus-

gewogene Gewichtung von staatlichen Bildungsvorgaben und Grundsätzen der Re-

ligionsgemeinschaften bedingt. Somit kann die staatliche Schulaufsicht als Vor-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Ingrid Wiedenroth-Gabler

aussetzung, also ›conditio sine qua non‹ aller Schulfächer und dementsprechend

auch des IRUs verstanden werden. Entsprechend muss sich der IRU wie jeder an-

dere Religionsunterricht an den allgemeinen Bildungszielen der Schule ausrichten.

Diese lassen sich nach dem Niedersächsischen Schulgesetz mit folgenden Zielvor-

stellungen konkretisieren (Erlass MK 1973, bestätigt von der KMK 2005):

• Wissen, Fertigkeiten und Fähigkeiten vermitteln,

• zu selbständigem kritischem Urteil, eigenverantwortlichem Handeln und

schöpferischer Tätigkeit befähigen,

• zu Freiheit und Demokratie erziehen.

Darum kann Religionsunterricht weder ›Kirche noch Synagoge noch Moschee in

der Schule‹ sein. Für alle Fächer maßgeblich ist ein kritisches Bildungsverständnis,

das auf die Freiheit und Selbstbestimmung des Individuums abzielt. Damit basiert

der IRU nicht nur auf dem staatlich garantierten Grundrecht auf Religionsfreiheit

und freie Religionsausübung, sondern muss dieses Recht umgekehrt wahren und

konkretisieren.

2.4 Die Erwartungen von Staat, Kirche, Bildungspolitik und islamischen Ver-

bänden an den IRU sind heterogen und spannungsreich. Der dadurch entstehende

Erwartungsdruck ist auf ein realistisches Maß zu begrenzen. Islamische Theolo-

gie und Religionspädagogik kann ein spezifisches Profil entwickeln, das sich aber

an dem Verbindenden und Allgemeinen der Geistes- und Bildungswissenschaften

ausrichten muss: Bildungsauftrag, gesellschaftliche Relevanz, Umgang mit Plura-

lität, Ambiguitätstoleranz, wissenschaftliche und didaktische Standards.

Wie an kaum ein anderes Fachwerden an den IRU hohe, teilweise widersprüch-

liche Erwartungen gestellt: er soll für das Individuum identitätsstärkend und reli-

giös beheimatend wirken, integrationsförderlich sein und Extremismus und Fun-

damentalismus vorbeugen. Von den islamischen Verbänden wird demgegenüber

eher eine Glaubenseinweisung intendiert. Dieses Spannungsverhältnis muss ins-

besondere von den muslimischen Lehrkräften ausgehalten werden. Dazu braucht

es qualifizierte, wissenschaftlich fundierte universitäre Ausbildungsstätten, in de-

nen der interdisziplinäre Diskurs mit den anderen theologischen und erziehungs-

wissenschaftlichen sowie gesellschaftswissenschaftlichen Fächern gefördert wird.

2.5 In den letzten zehn Jahren hat sich der IRU zunehmend institutionalisiert

und theologisch und religionspädagogisch profiliert. Die bestehenden christlich

geprägten theologisch-religionspädagogischen Institute können mit den erprob-

ten religionsdidaktischen Konzepten Anregungen liefern, eigene islamische wis-

senschaftsorientierte Grundsätze und Standards zu entwickeln. Darüber hinaus

muss die islamische Religionspädagogik ebenso wie die evangelische und katho-

lische als Verbundwissenschaft ihr Profil mit der allgemeinen Pädagogik und Di-

daktik sowie den Human- und Gesellschaftswissenschaften entwickeln. Ungeach-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie viel und welcher Islam gehört in die Schule? 319

tet des spezifisch theologischen Profils hat sich der IRU wie jedes andere Schulfach

zu seiner pädagogischen Legitimierung an wissenschaftlich begründeten und bil-

dungspolitisch vorgegebenen sowie schulgesetzlich verankerten Standards zu ori-

entieren.

Die in den letzten Jahren in Osnabrück und Münster eingerichteten univer-

sitären Standorte können mittlerweile auf viele Forschungsprojekte und wissen-

schaftliche Veröffentlichungen zur Entwicklung einer islamischen Theologie und

Religionspädagogik verweisen (Ucar 2011; Ucar & Bergmann 2010; Sarikaya & Ay-

gün 2016; Klement & Topalovic 2019).Hiermüssenwie bei allen Fächern der univer-

sitären Lehramtsausbildung die Zielvorgaben von Wissenschaftsministerium und

Kultusministerium miteinander verschränkt werden. Die Aufgabe wird darin be-

stehen, das jeweils spezifisch islamische Profil im Hinblick auf religiöse Quellen,

Gotteslehre, Anthropologie und Bildungsverständnis mit allgemein gültigen wis-

senschaftlichen Maßstäben zu korrelieren. Dies betrifft theologische Fragen zur

Quellen-Hermeneutik und dem Offenbarungsverständnis im engeren Sinn, religi-

onssoziologische Empirie und fachdidaktische Konzepte im weiteren Kontext und

Vorgaben von nationalen und föderalen Bildungskommissionen im umfassenden

Rahmen (Khorchide 2014, 28-41).

2.6 Die mittlerweile auf der Basis von wissenschaftlichen islamisch-theologi-

schen und religionspädagogischen Positionen entwickelten Kerncurricula zum IRU

sind angepasst an bildungspolitisch vorgegebene curriculare Normen. Grundsätz-

lich eröffnen sie die Chance, religiöse Einstellungen und Handlungen sowie ethi-

sche Standpunkte in der gegebenen Pluralität zu behandeln.

Die Struktur und der formale Aufbau der Kerncurricula für den IRU in Nie-

dersachsen orientieren sich an den allgemeinen Vorgaben der Kompetenzorientie-

rung und den Kompetenzmodellen des evangelischen und katholischen Religions-

unterrichts. Auch hier sollen prozessbezogene Kompetenzen wie Wahrnehmungs-

Deutungs-, Kommunikations-, Gestaltungs- und Urteilskompetenzen erworben

werden. Die inhaltlichen Kompetenzen richten sich aus an der Binnenlogik der is-

lamischenTheologie, so dass keine ›thematische Kopie‹ des evangelischen oder ka-

tholischen KCs vorgenommen wird. Ähnlich wie in den neueren Standpunktpapie-

ren der Evangelischen Kirche erfolgt im Kerncurriculum für den IRU eine grund-

sätzliche Bejahung von religiöser und weltanschaulicher Pluralität. Zielsetzungen

wie Inklusion, Geschlechtergerechtigkeit, Toleranz gegenüber religiöser und welt-

anschaulicher Differenz sowie das Wahrnehmen gemeinsamer Perspektiven wer-

den als Paradigmen des schulischen Bildungsauftrages anerkannt. Allerdings zeigt

beispielsweise die Diskussion über Fragen zur geschlechtlichen Vielfalt im Zusam-

menhang mit der Neubearbeitung des Grundschulcurriculums das Spannungsfeld

zwischen Traditions- und Gesellschaftsorientierung auf. Es ist damit zu rechnen,

dass ausgehend vom IRU der Diskurs um religiöse Orientierungen von Muslimen

und gelebte islamische Religiosität in einer nichtmuslimischen Mehrheitsgesell-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Ingrid Wiedenroth-Gabler

schaft angeregt und intensiviert wird. Auch hier gilt, dass gesellschaftlich aner-

kannte Standards und verfassungsrechtliche Grundrechte gleichermaßen einge-

halten werden müssen.

2.7 Ein pluralitätsfähiger IRU muss bezüglich der Schülerinnen und Schüler

die Pluralität der religiösen und ethischen Wertesysteme berücksichtigen und die

Beteiligten zur Selbstbestimmung der religiösen Identität und zu einem toleranten

und respektvollen Zusammenleben mit der nichtmuslimischen Mehrheit in einem

Klimawechselseitiger Anerkennung anregen.Dabei ist die Spannung zwischen au-

tonomen und theonomen Werten sowie zwischen fundamental und liberal inter-

pretierter Orthopraxie und Orthodoxie auszubalancieren.

Auch für den IRU gilt das Prinzip der negativen Religionsfreiheit, wonach sich

muslimische Schülerinnen und Schüler aus Gewissensgründen abmelden können.

Auch hier gilt das Gebot der Meinungsfreiheit und der Achtung von Pluralität hin-

sichtlich religiöser Vorstellungen und religiösmotivierter Lebenspraxis. Einengend

ist demnach ein rein verkündigender Unterricht mit dem Ziel, die Beteiligten zu

einembestimmtenGlaubensbekenntnis und einer festgeschriebenenGlaubenspra-

xis zu führen.Die religiöseMündigkeit des einzelnenmuslimischenKindes und Ju-

gendlichen mit seinem jeweiligen familiären Hintergrund ist genauso zu beachten

wie die Vielfalt der säkular oder teilweise (noch) christlich geprägten gesellschaft-

lichen kulturellen Systeme und Wertorientierungen. Dies beruht auf der Achtung

der grundgesetzlich garantierten Menschen- und Freiheitsrechte. Normative, ge-

wissermaßen theonom verankerte Werte und Regeln sind auf ihre Vereinbarkeit

mit freiheitlichenWerten wieMenschenwürde, Gleichberechtigung der Geschlech-

ter, Selbstbestimmung und Demokratie zu reflektieren. Die Spannung zwischen

traditionell begründeten Normen und Geboten und der Wertepluralität muss ge-

nauso ausbalanciert werden, wie die Spannung zwischen der muslimischen Ge-

meinschaft/der Umma und dem Individuum mit seinem eigenen ethisch-reflexi-

ven Urteil. Dies gilt gerade auch im Hinblick auf die Kompetenzüberprüfung und

Leistungsbewertung; auch hier sollte anstelle von kritikloser Übereinstimmungmit

Glaubenslehren auch kritische Distanz und Reflexivität erwartet werden. Diese

sollte nicht sicherstellen, dass die Lernenden kritiklos mit Glaubenslehren über-

einstimmen, sondern ob sie zur kritischen Distanz und Reflexion fähig sind. Den

Lehrkräften kommt als ›Symbol für Religion‹ eine große Verantwortung zu. Keine

Lehrkraft sollte normativ Auskunft gebenmüssen, dass es nur eine einzige dogma-

tische Auslegung der Glaubenssätze und der Orthopraxie geben darf. Die Plurali-

tät gelebter islamischer Religiosität sollte sich entsprechend auch bei der gelehrten

Religion wiederfinden lassen.

2.8 Ein pluralitätsfähiger IRU sollte bezüglich der Inhalte plurale hermeneu-

tische Lesarten der Primärquellen anbieten, den universalen Geltungsanspruch

des Islams und Klassifizierungen von ›guten und schlechten Muslimen‹ sowie von

Nichtmuslimen als ›Ungläubige‹ kritisch reflektieren und relativieren.Dazu gehört

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie viel und welcher Islam gehört in die Schule? 321

auch die Aufgabe, religiösen Fundamentalismen und Radikalisierungen vorzubeu-

gen.

Jeder Religion ist der Wahrheitsanspruch immanent, dies gilt auch aus dem

Binnenverständnis des Islams heraus im Hinblick auf Monotheismus und die Gül-

tigkeit der Glaubensartikel sowie die Normativität der Gebote und Regeln. Gleich-

wohl gelten auch hier die Regeln einer konstruktivistischen Perspektive auf Wahr-

heit undWirklichkeit. Somuss deutlich werden, dass das eigene religiöse Bekennt-

nis an die menschliche Wahrnehmung und menschliche Sprache und Erkenntnis

gebunden ist. Dies erfordert die Befähigung, verschiedene Perspektiven von reli-

giöser Innen- und Außensicht zu verschränken, bekenntnisorientierte Glaubens-

sätze mit religionswissenschaftlichen Erkenntnissen zu korrelieren und zwischen

dem Einüben religiöser Sprache und dem Sprechen über Religion zu unterschei-

den. So gibt es auch im Hinblick auf die Entstehung des Korans eine Bandbreite

von hermeneutischen Zugängen. Diese bewegen sich zwischen dem Postulat eines

übergeschichtlichen, ewig gültigen Ur-Korans und der Vorstellung, dass sich Ver-

kündigung undNiederschrift des Korans in bestimmten geschichtlichen Kontexten

vollzogen haben, die bei der Auslegung mitbedacht werden müssen (Öszoy 2006,

78-98). Differente wissenschaftliche hermeneutische Lesarten der normativen isla-

mischen Texte sollten dementsprechend im IRU besonders bei der Interpretation

von unterschiedlichen Suren und Hadithen zu Juden, Christen und Andersgläubi-

gen angewendet werden. Ähnlich wie im christlichen Religionsunterricht erfordert

dies eine kritische Aufarbeitung der eignen Glaubenstraditionen und -geschichte.

So ist jede Rechtfertigung von verbaler und physischer Gewalt im Namen Gottes

oder als Auftrag der Religion vehement zu bestreiten. Stattdessen müssen Grund-

sätze der Verständigung und Toleranz eingeübt werden. IRU muss dazu beitra-

gen, eigene religiöse Überzeugungen reflektiert und argumentativ mit anderen

religiösen und nichtreligiösen Vorstellungen ins Gespräch zu bringen, ohne die

andere Person und/oder deren Position negativ zu bewerten. Die Ziele des Unter-

richts schließen ein, mit Heterogenität umgehen zu können und Ambiguitätsto-

leranz zu entwickeln. Dazu gehört auch eine kritische Auseinandersetzung mit

der gegenwärtig gesellschaftlich wahrnehmbaren Wirksamkeit islamischer Religi-

on. Dies umfasst Islamismus und salafistische Radikalisierung ebenso wie Islam-

feindlichkeit. Die geforderte Anerkennung der gesellschaftlichen Realität schließt

die kritische Analyse von Internetquellen und fundamentalistischen Schriften mit

ein. Ein IRU muss sich gegen lebensfeindliche Religionsausübung eindeutig posi-

tionieren und damit einen Beitrag zur Radikalisierungsprävention leisten.

2.9 Ein pluralitätsfähiger RUmüsste auch imHinblick auf die beteiligten Lehr-

kräfte die innerislamische Pluralität abbilden. Angesichts der dringend zur De-

ckung des Unterrichtsbedarfs benötigten Studierenden und Lehrenden sind re-

striktive Normierungen wenig einladend und vertrauensbildend und erhöhen den

Konformitätsdruck. Die heterogene Schule braucht muslimische Lehrkräfte gera-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Ingrid Wiedenroth-Gabler

de im Hinblick auf den Umgang mit religiös und ethnisch begründeten Konflik-

ten. Dies erfordert von den islamischen Verbänden wertschätzende, unterstützen-

de Verhaltensweisen anstatt Kontrolle und Restriktion.

Die Schule braucht LehrkräftemitmuslimischemBekenntnis, einerseits als Re-

ligionslehrkräfte, um den mehr als 68000 muslimischen Schülerinnen und Schü-

lern (Niedersächsisches Kultusministerium 2019, 40) in Niedersachsen das Fach

IRU anzubieten, andererseits, um muslimisch orientierte Wertvorstellungen und

religiös geprägte Handlungsweisen von Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen

verstehen zu können. Angesichts des Zuzugs von muslimischen Flüchtlingen kann

dies als gesellschaftliche Integrationsaufgabe bewertet werden.

Dass die islamischen Verbände bei der Erteilung der Lehrerlaubnis für den IRU

eine Idschaza-Ordnung in Entsprechung zu evangelischen und katholischen Ver-

fahrensweisen zugrunde legen, ist einleuchtend. Allerdings sollte dabei kein Kon-

formitätsdruck im Hinblick auf eine bestimmte muslimische Lebensweise aufge-

baut werden, um einerseits die religiöse Eigenständigkeit der einzelnen Muslima

und des einzelnen Muslims zu respektieren und andererseits dem Spektrum von

traditionellen bis eher liberalen Interpretationen des Islams gerecht zu werden.

Eine enge normative Fixierung und Kontrolle durch den Beirat dürfte weniger ein-

ladende, als eher abschreckende Wirkung haben.

2.10 Ein pluralitätsfähiger (islamischer, christlicher, jüdischer) Religionsunter-

richt muss in kooperativer Zusammenarbeit untereinander und mit dem Ethik-

unterricht darauf abzielen, plurale Wertsysteme, religiöse und weltanschauliche

Orientierungen und Lebensentwürfe in Auseinandersetzungmit demGemeinsam-

Angehenden und Geltenden in ein ausgeglichenes Verhältnis zu bringen. Neben

binnenreligiösen Lerneinheiten ist hier auch Team-Teaching und konstruktive Zu-

sammenarbeit im Fächerverband nötig, um ›Parallelgesellschaften‹ zu verhindern.

Wünschenswert wäre neben konfessionellemReligionsunterricht ein gemeinsames

wertebildendes Fach mit interreligiösen/interweltanschaulichen Anteilen.

Obwohl ethisches Lernen zu den allgemeinen Zielen schulischer Bildung ge-

hört, erfolgt eine explizite Auseinandersetzung darüber nach gängigem Schulge-

setz bisher nur im Religions- und/oder Ethikunterricht bzw. im Fach Werte und

Normen. Organisatorisch erfordert dies die Trennung der Klassengemeinschaften

in nach Konfession oderWeltanschauung differenten Lerngruppen. Sowohl die Re-

ligionsunterrichte unterschiedlicher Provenienz als auch Ethikunterricht müssen

einen Beitrag zur Pluralitätsfähigkeit der Lernenden und Unterrichtenden leisten,

die befähigt, religiöse und nichtreligiöse Standpunkte undWertorientierungen als

Ausdruck von Freiheit und Selbstbestimmung des Subjektes gleichberechtigt anzu-

erkennen. Pluralitätsfähigkeit positioniert sich zwischen den Polen von Relativis-

mus (Beliebigkeit aller Positionen) und Fundamentalismus (Ausschließlichkeitsan-

spruch der eigenen Position) und beinhaltet neben der Sensibilität für Differenzen

auch die Identifikation des Gemeinsamen. Wie kann die Gesellschaft zukünftig

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie viel und welcher Islam gehört in die Schule? 323

unter den Zielsetzungen von Selbstbestimmung, Mitbestimmung und Solidarität

gestaltet werden? Wie lassen sich Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden gegenüber

einem auf Ausbeutung natürlicher Ressourcen und Gewinnmaximierung ausge-

richteten Wirtschaftssystem realisieren? Die Bereitschaft zur Übernahme von Ver-

antwortung und Mitwirkung kann in der Klassengemeinschaft eingeübt werden.

Die in einer religiös homogenen Gruppe erarbeiteten ethischen Grundsätze sollen

in übergreifenden Lernangeboten in religiös/weltanschaulich heterogenen Lern-

gruppen differenziert reflektiert werden. Dies erfordert die Entwicklung von in-

terreligiöser und interkultureller Kompetenz (Willems 2011; Schambeck 2013). Bei

allerWertschätzung des konfessionell ausgerichteten Religionsunterrichts und des

gleichberechtigten Faches Werte und Normen sollten Modelle entwickelt werden,

in denen gemeinsame Lernphasen im Klassenverband mit konfessionell/weltan-

schaulich differenzierten Epochen korreliert werden. Damit wird das Ziel der reli-

giösen Orientierung in der eigenen Glaubensgemeinschaft verbunden mit der Fra-

ge nach der gemeinsamen Aufgabe zur Gegenwarts- und Zukunftsgestaltung.

Literatur

Berger, Peter. L. (2013): Nach dem Niedergang der Säkularisierungstheorie. Mit

Kommentaren von Detlef Pollack (Hg.), Thomas Großbölting, Thomas Gut-

mann, Marianne Heimbach-Steins, Astrid Reuter und Ulrich Willems sowie

einer Replik von Peter L. Berger. Münster.

Erlass: Stellung des Schülers in der Schule. Erl. d. MK v. 18. 6.1973 – 301 – 403/1/1

– 5/73 (SVBl. 7/1973, 191 und 10/1973, 2).

Halm, Dirk & Sauer, Martina (2017): Religionsmonitor 2017. Muslime in Europa.

Integriert, aber nicht akzeptiert. Gütersloh.

Hiller, Simone (2013): Der islamische Religionsunterricht imDiskurs. EineDiskurs-

netzwerkanalyse von Printmedien und Wissenschaftsbeiträgen. In: Religions-

pädagogische Beiträge, H. 69/2013, 85-89.

Khorchide, Mouhanad (2014): Kompetenzorientierung im islamischen Religions-

unterricht – Eine Reflexion. In: Rainer Möller, Clauß Peter Sajak & Mouha-

nad Khorchide (Hg.): Kompetenzorientierung im Religionsunterricht: Von der

Didaktik zur Praxis. Beiträge aus evangelischer, katholischer und islamischer

Perspektive. Münster, 28-41.

Klement, Karl & Topalovic, Said u.a. (2019): Islamstunde: Kompetenzorientierung

im islamischen Religionsunterricht. Berlin.

Niedersächsisches Kultusministerium (2019): Die niedersächsischen allgemeinbil-

denden Schulen in Zahlen. Stand: Schuljahr 2017/2018. Hannover.

Özsoy, Ömer (2006): Die Geschichtlichkeit der koranischen Rede und das Pro-

blem der ursprünglichen Bedeutung von geschichtlicher Rede. In: Felix Körtner

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Ingrid Wiedenroth-Gabler

(Hg.): Alter Text – neuer Kontext. Koranhermeneutik in der Türkei heute. Frei-

burg i.Br. u.a., 78-98.

Pfeiffer, Christian; Baier, Dirk & Kliem, Sören (2018): Zur Entwicklung der Gewalt

in Deutschland Schwerpunkte: Jugendliche und Flüchtlinge als Täter und Op-

fer. Zentrale Befunde eines Gutachtens im Auftrag des Bundesministeriums

für Familie, Senioren, Frauen und Jugend. (BMFSFJ). Zürich.

Pollack, Detlef; Müller, Olaf; Rosta, Gergeley & Dieler, Anna (2016): Integra-

tion und Religion aus der Sicht von Türkeistämmigen in Deutschland.

Repräsentative Erhebung von TNS Emnid im Auftrag des Exzellenzclusters

»Religion und Politik« der Universität Münster. Online: https://www.uni-

muenster.de/imperia/md/content/religion_und_politik/aktuelles/2016/06_

2016/studie_integration_und_religion_aus_sicht_t__rkeist__mmiger.pdf

[letzter Zugriff 22.5.2019].

Sarikaya, Yasar & Aygün, Adem (2016) (Hg.): Islamische Religionspädagogik: Leit-

fragen ausTheorie, Empirie und Praxis (Studien zur IslamischenTheologie und

Religionspädagogik). Münster.

Schambeck, Miriam (2013): Interreligiöse Kompetenz. Basiswissen für Studium,

Ausbildung und Beruf. Göttingen.

Ucar, Bülent & Bergmann, Danja (2010): Islamischer Religionsunterricht in

Deutschland. Fachdidaktische Konzeptionen: Ausgangslage, Erwartungen und

Ziele. Göttingen.

Ucar, Bülent (Hg.) (2011): Islamische Religionspädagogik zwischen authentischer

Selbstverortung und dialogischer Öffnung. Perspektiven aus der Wissenschaft

und dem Schulalltag der Lehrkräfte. Frankfurt a.M.

Uslucan, Haci Halil; Liakova, Marina & Halm, Dirk (2011): Islamischer Extremis-

mus bei Jugendlichen –Gewaltaffinität, Demokratiedistanz und (muslimische)

Religiosität. Expertise des ZfTI im Auftrag des DJI. Essen.

von Wensierski, Hans-Jürgen & Lübcke, Claudia (Hg.) (2007): Junge Muslime in

Deutschland. Lebenslagen, Aufwachsprozesse und Jugendkulturen. Opladen

und Farmington Hills.

Wiedenroth-Gabler, Ingrid (2011): Islamische Religionslehrkräfte zwischen theolo-

gischem Anspruch, gesellschaftlichen Anforderungen und schulischem Alltag.

Herausforderungen für eine Islamische Religionspädagogik. In: Bülent Ucgar

(Hg.): Islamische Religionspädagogik zwischen authentischer Selbstverortung

und dialogischer Öffnung. Perspektiven aus der Wissenschaft und dem Schul-

alltag der Lehrkräfte. Frankfurt a.M., 301-317.

Wiedenroth-Gabler, Ingrid (2014):Wie pluralitätsfähig ist der islamische Religions-

unterricht? In: Evangelisch-Lutherische Landeskirche Hannover (Hg.): Chris-

ten und Muslime in Niedersachsen. Beiheft 5, 2015: Islamischer Religionsun-

terricht: Taugt, was in der Theorie richtig ist, auch in der Praxis?. Hannover,

16-23.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/religion_und_politik/aktuelles/2016/06_2016/studie_integration_und_religion_aus_sicht_t__rkeist__mmiger.pdf
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/religion_und_politik/aktuelles/2016/06_2016/studie_integration_und_religion_aus_sicht_t__rkeist__mmiger.pdf
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/religion_und_politik/aktuelles/2016/06_2016/studie_integration_und_religion_aus_sicht_t__rkeist__mmiger.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/religion_und_politik/aktuelles/2016/06_2016/studie_integration_und_religion_aus_sicht_t__rkeist__mmiger.pdf
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/religion_und_politik/aktuelles/2016/06_2016/studie_integration_und_religion_aus_sicht_t__rkeist__mmiger.pdf
https://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/religion_und_politik/aktuelles/2016/06_2016/studie_integration_und_religion_aus_sicht_t__rkeist__mmiger.pdf


Wie viel und welcher Islam gehört in die Schule? 325

Wiedenroth-Gabler, Ingrid (2015):Wie pluralitätsfähig ist der islamische Religions-

unterricht (IRU) in Niedersachsen? Eine evangelische Perspektive. In: Braun-

schweiger Beiträge. H. 144-1/2015, 45-49.

Willems, Joachim (2011): Interreligiöse Kompetenz. Theoretische Grundlagen –

Konzeptualisierungen – Unterrichtsmethoden. Wiesbaden.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453551-018 - am 14.02.2026, 06:11:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

