
II Gesellschaftsbezogene Perspektiven

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionsunterricht zwischen Säkularisierung

und religiöser Pluralisierung

Ein religionssoziologischer Kommentar

Gert Pickel

1. Einleitung – die religionssoziologische Perspektive

Die Beschäftigung mit dem Religionsunterricht liegt der Religionssoziologie auf den ers-

ten Blick nicht unbedingt nahe. So produzieren Religionssoziolog:innen zwar vielfäl-

tiges Hintergrundwissen, welches seinen Platz im Religionsunterricht, oder noch vor-

gelagert, in der Ausbildung der Religionslehrer:innen, findet, der Religionsunterricht

selbst kommt in den Betrachtungen und Analysen von Religionssoziolog:innen aller-

dings eher selten vor. Dies ist mit einem Blick auf die Religionssoziologie auch wenig

überraschend, handelt es sich doch bei ihr um eine stark auf die wissenschaftliche Un-

tersuchung von Religion, religiösen Sozialformen und Religiosität in der Gesellschaft

ausgerichtete Unterdisziplin der Soziologie (Pickel 2011a: 11-15). Religionssoziolog:in-

nen betrachten die – sich teils wandelnden – Formen von Religion in der Gesellschaft,

versuchen diese Entwicklungen mit Rückgriff auf am besten allgemeingültige Theori-

en zu erklären (oder zu verstehen) und die so entstehenden Konzeptionen mit unter-

schiedlichem empirischen Material zu stützen – oder, besser noch zu widerlegen bzw.

zu falsifizieren. Dabei ist man in der Soziologie stolz darauf, einen intersubjektiven, ja

fast objektiven, Blick auf gesellschaftliche Entwicklungen zu werfen. Man folgt dem

Postulat der Werturteilsfreiheit von Max Weber (1922). Diese »Objektivität« und Aus-

grenzung vonWerturteilen für die Analyse, sehen viele Soziolog:innen als zentralen Di-

stanzmarker der Soziologie zur Theologie (oder Philosophie). Die Theologie nimmt aus

Sicht von Soziolog:innen eine normativ geprägte Sicht auf Religion ein, was manch-

mal den objektiven Blick auf die Realität einschränkt. Beschäftigt sich die Theologie

mit dem Wesen der Religion, so richtet die Soziologie den Fokus auf die gegenwärtige

Sozialgestalt der Religion in ihren vielfältigen Formen und Ausprägungen.

Dieser »Blick von außen« ist auchmeine Aufgabe, als eines in derTheologie angesie-

delten Religions- und Kirchensoziologen. Dabei gilt es die Entwicklung des religiösen Fel-

des innerhalb der Entwicklungen der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen zu ana-

lysieren und hinsichtlich ihrer wechselseitigen Beeinflussung zu betrachten. Religion

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Gert Pickel

als differenzierte Sozialform, also als Verhaltensweisen und Einstellungen von Gläu-

bigen, Nichtgläubigen und so halbwegs Gläubigen, wird – technisch gesprochen – als

abhängige und unabhängige Variable untersucht. Diese Ansichten werden durch einen

interkulturellen Blick auf andere Religionen und deren gegenwärtiger Verankerung in

Deutschland und anderen Gesellschaften ergänzt. Der Religionsunterricht kommt bei

der wissenschaftlichen Ausbildung junger Religionslehrer:innen in den Fokus meiner

Arbeit. So ermöglicht die Ausbildung junger Pfarrer:innen und Religionslehrer:innen

einen Einblick in die sie bewegendenThemen – und dies sind in der Regel gegenwarts-

bezogene Themen. Die Vermittlung dieser Themen mit Bezug zu Religion und Religio-

sität stellt eine – aus meiner natürlich voreingenommenen Sicht – wichtige Ergänzung

zu der sonstigen theologischen Ausbildung dar. Somit sind vielfältige praktische Ge-

genwartsfragen, die im Religionsunterricht eine Rolle spielen oder spielen sollten, in

meinem Fach präsent.

Der Religionsunterricht besitzt für Religionssoziolog:innen dabei inhaltlich eine

beachtliche Relevanz, als eine Sozialisationsinstanz (Hurrelmann/Bauer 2015). So ge-

hen Soziolog:innen quasi immer von einer hohen Wirkungsmacht der Sozialisation aus.

Speziell gilt dies für die Kulturalisierung von Menschen in Gesellschaften. Neben dem

Lernen und Wissenserwerb wird Sozialisation als weitergehende Aneignung wichtiger

Fähigkeiten des Überlebens in sozial ausgerichteten Gesellschaften angesehen. Diese

Relevanz liegt nicht nur in der strukturellen Vermittlung von Wissen, sondern auch

in der Weitergabe von Werten. Gerade vor dem Hintergrund von Theorien des Werte-

wandels wird einer gemeinsamen Sozialisation die zentrale Rolle für Veränderungen in

der Gesellschaft zugeschrieben (Inglehart 1977). So kommt Schulen neben der Familie

und den Peer Groups hohe Relevanz zu, wenn Werte weitervermittelt werden oder sich

wandeln. Diese Bedeutung der Sozialisation und des Wertewandels wird für die Religi-

onssoziologie in der Säkularisierungstheorie sichtbar. AlsTheorie der Erklärung religiö-

ser Entwicklung greift sie auf eine Kombination gesellschaftlicher Entwicklungen und

Sozialisation für die Verbreitung von Religion in der Gesellschaft zurück (Pickel 2011a:

395-408; Pollack/Rosta 2015). Dass Schulen dort eine Rolle spielen, zeigen nicht nur sin-

guläre Wortmeldungen, welche nicht Vater oder Mutter, sondern Religionslehrer:innen

als die für ihre Religiosität entscheidende Sozialisationsinstanz nennen, sondern auch

Ergebnisse der letzten Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der Evangelischen Kirche

in Deutschland,wo immerhin ein Drittel der befragten Protestant:innen ihre Lehrer:in-

nen als eine für sie wichtigste Sozialisationsinstanz benannten (eigene Berechnungen,

Bedford-Strohm/Jung 2015). Der Sozialisation an der Schule und in Peer Groups kommt

es zu, Veränderungen in der Haltung der Gesellschaft zu Religion und der Relevanz von

Religion für die Gesellschaftsmitglieder angemessen zu vermitteln. Schüler:innen ler-

nen auf diese Weise ein Verständnis von (ihrer) Religion, welche sie dann in und an der

Umwelt testen.

Neben dieser theoretisch-konzeptionellen Verbindung wurdemir bei jeder gemein-

samen Betreuung von Arbeiten in der Religionspädagogik ein zweiter Aspekt der Ver-

bindung von Religionssoziologie und Religionspädagogik (als Vorstufe des Religions-

unterrichtes) bewusst, das Interesse der jungen angehenden Lehrer:innen an empi-

rischen, für sie praktisch nutzbaren Arbeiten. Die Religionssoziologie stellt – als ein

in die Soziologie mit ihrem vielfältigen und ausgefeilten Methodenkanon eingebette-

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionsunterricht zwischen Säkularisierung und religiöser Pluralisierung 149

tes Fach – Methoden für die praktische Beschäftigung mit Problemen der Religion und

des Religionsunterrichtes zur Verfügung (Pickel/Sammet 2014). Wie soll man mit dem

Islam im evangelischen oder katholischen Religionsunterricht umgehen? Was bedeu-

tet Säkularisierung oder ein säkulares Umfeld für die eigene Religiosität? Wie gehe

ich mit aktuellen Themen und auch Konfliktthemen der Religion im Unterricht um?

All dies sind Fragen, die sich in den Abschlussarbeiten angehender Religionslehrer:in-

nen manifestieren. Allein diese wenigen Beispiele zeigen, dass bei angehenden Religi-

onslehrer:innen wie auch Schüler:innen ein beachtliches Bewusstsein für das religiöse

Umfeld des Schulunterrichts vorherrscht. Diese gesellschaftlichen Kontextbedingun-

gen und Diskurse sind es, die immer stärker in den Religionsunterricht eindringen und

dort behandelt werden müssen, will man nicht die Aussagen vieler Jugendlicher in den

Shell-Jugendstudien der letzten Jahre bestätigen: »die Kirche hat keine Antworten auf

die Fragen, die mich wirklich bewegen« (Wolfert/Quenzel 2019: 154). »Müssen« deshalb,

weil eine Ignoranz dieser Themen im Religionsunterricht genauso wie ein Einfrieren

der Vermittlung von einer Religion auf einem Wissenskanon, die an der gesellschaft-

lichen Entwicklung vorbeigeht, die Bindung junger Menschen an diese Religion eher

untergraben als stärken dürfte. Was sind nun die Fragen, welche aus Sicht der Religi-

onssoziolog:innen behandelt werden sollten – und wie können sie im Religionsunter-

richt bearbeitet werden? Hierzu ist es notwendig die Umfeldbedingungen genauer zu

betrachten.

2. Religionsunterricht unter Bedingungen von Säkularisierung

Spätestens seit der in Freiburg erstellten Studie »Kirche im Umbruch – Projektion

2060« dürfte es auch den hartnäckigsten Leugnern der Säkularisierung deutlich

geworden sein, dass das gängige Modell einer flächendeckenden Volkskirche für

Deutschland (wie bereits in anderen Ländern speziell Europas) eher der Vergangenheit

als der Gegenwart angehört (Pickel 2017). Im Konzert der gleichzeitig stattfindenden

religiösen Entwicklungen von Säkularisierung, religiöser Individualisierung und re-

ligiöser Pluralisierung scheint die zuerst genannte Entwicklung der Säkularisierung

die stärkste Entwicklung zu sein. (Ebd.) Vielleicht muss man sich in Westdeutschland

noch nicht gleich auf die heutige religiöse (bzw. säkulare) Situation in Ostdeutschland

einstellen, gleichwohl geht auch dort die Entwicklung in die Richtung einer verstärkten

Säkularisierung. Nicht, dass man dies falsch versteht: Säkularisierung ist nicht mit

Säkularität gleichzusetzen. Es handelt sich um eine Entwicklung hin zur Säkularität,

aber noch nicht um einen Zustand der Religionslosigkeit.1 Immer noch ist der Westen

Deutschlands ein Gebiet mit einer »Kultur der Konfessionszugehörigkeit« und weit-

reichend durch kirchliche Bauten und religiöse Bezüge sowie religiöse Erfahrungen

geprägt (Pickel 2011b: 46). Zudem gibt es eine Begleitentwicklung: Zwar sinkt die soziale

Bedeutung von Religion mit Blick auf den Umfang ihrer gesellschaftlichen Prägekraft,

1 Wobei hier pragmatisch die Einschätzung als säkular mit Ferne von Religion oder Religionslosig-

keit simultan gesehenwird und nicht anweiterreichende Annahmen über Säkularität angeschlos-

sen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Gert Pickel

ihre kulturelle Bedeutung bleibt aber weiterhin recht präsent. Kulturelles Christentum

wird dies genannt. Dabei umfasst der Kulturbegriff weitaus mehr als feine Künste oder

zu pflegende historische Hinterlassenschaften, er berücksichtigt auch den sozialkultu-

rellen Einfluss der Sozialformen der Religion auf die Gesellschaft. So prägen Kirchen

nicht nur als Symbole des Christentums die Gesellschaft oder dienen als historischer

Anker für die Gründung von Gemeinden und Städten. Kirchen, ihre Gemeinden und

der kirchliche Raum sind wichtige soziokulturelle Anlaufstätten für gesellschaftliche

Diskurse in pluralistischen Gesellschaften und für eine Kommunikation (nicht nur des

Evangeliums). Sie stellen wichtige Gelegenheitsstrukturen des gesellschaftlichen Austausches

dar. Inwieweit dies allerdings der Verbreitung des Evangeliums zuträglich ist, ist

durchaus umstritten (zusammenfassend: Rose/Wermke 2016).

Trotz dieser Verweise, sind die Auswirkungen der Säkularisierung auf die religiö-

se Sozialisation markant. Jenseits der wichtigen Feststellung, dass immer mehr Schü-

ler:innen keine Konfessionszugehörigkeit besitzen, trifft die Säkularisierung das reli-

giöse Wissen auch unter Konfessionsmitgliedern. Immer häufiger finden Lehrer:innen

Schüler:innen im Religionsunterricht, welche nur über Rudimente religiösen Wissens

verfügen. Religion verliert in den Familien seine Relevanz als zu vermittelndes Wissen.

So geben bei einer Frage nach wichtigen Erziehungszielen gerade einmal 10 % an, eine

religiöse Erziehung für wichtig zu halten (zum Vergleich: Unabhängigkeit und Verant-

wortungsbewusstsein erreichen 75-80 % Nennungen) (eigene Berechnungen, European

Values Survey 2017). Diesen Befund bestätigen Selbsteinschätzungen religiösen Wis-

sens. Zwar bekunden die meisten evangelischen Kirchenmitglieder, über ihre Religion

ganz gut Bescheid zu wissen, gewisse Zweifel an einer Selbstüberschätzung bleiben.

Bei konkreteren Fragen zu Kenntnissen über die Bibel und hinsichtlich von Kirchenlie-

dern sinkt das selbstzugeschriebeneWissen genauso ab,wie einmassiverWissensabfall

über die Generationen erkennbar ist (Abb. 1). Praktisch gesagt: Je jünger ein Kirchen-

mitglied ist, desto seltener besitzt es Kenntnisse über die eigene Religion – und noch

seltener über andere Religionen. Die Differenz zwischen den Generationen ist erheb-

lich: 40 % in der jüngsten Untersuchungsgruppe geben an, die Bibel gut zu kennen und

ca. 60 % denken, sie könnten Auskunft über ihren Glauben geben. DieseWerte liegen in

den ältesten Altersgruppen zwischen 70 % und 90 %. Zwar könnten diese Kenntnisse im

Laufe des Lebens anwachsen, allerdings verweisen die empirischen Ergebnisse in ihrer

Gesamtheit eher auf einen Traditionsabbruch hinsichtlich des religiösen Wissens. Dies

schlägt sich auf der Seite der Konfessionslosen nieder, liegen Kenntnisse über Religion

gerade bei ca. einem Drittel der Befragten.

Fügt man diesen Ergebnissen die plausible Annahme hinzu, dass religiös-positive

Selbstzuordnungen der Befragten einer sozialenErwünschtheit unterliegen und dieWirk-

lichkeit beschönigen, dann ist sogar von einem noch geringeren echten Wissensstand

auszugehen. Möglicherweise empfinde ich es ja als Kirchenmitglied in einer auf Religi-

on abzielenden Befragung peinlich, kein religiöses Wissen zu besitzen – und gebeWis-

sen an, ohne welches zu besitzen. Entsprechend dürften manchen Religionslehrer:in-

nen die Werte der Eigeneinschätzung religiösen Wissens als zu positiv, verglichen mit

den eigenen Erfahrungen, vorkommen. Trotzdem sagt diese Eigeneinschätzung etwas

aus: Selbst bei zurückhaltendem Wissen des Jugendlichen über seine eigene Religion

und einer sinkenden religiösen Praxis, hält bei den Betroffenen relativ lange ein Zuge-

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionsunterricht zwischen Säkularisierung und religiöser Pluralisierung 151

Abb. 1: Religiöses Wissen nach Selbstauskünften von Kirchenmitgliedern der EKD

Quelle: Eigene Berechnungen, 5. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der EKD 2012. Kenntnis

Bibel = Aussage: Ich weiß gut, was in der Bibel steht (Gegensatz: Ich weiß kaum, was in der Bi-

bel steht); Kenntnis Kirchenlieder = Aussage: Ich kenne viele Kirchenlieder (Gegensatz: Ich kenne

kaum Kirchenlieder); Kenntnisse Christentum = Aussage: Ich weiß gut über das Christentum Be-

scheid (Gegensatz: Ich weiß kaum etwas über das Christentum); Auskunft über Glauben = Aussage:

Wenn ich danach gefragt werde, kann ich über meinen Glauben Auskunft geben (Gegensatz: Wenn

ich gefragt werde, kann ich über meinen Glauben keine Auskunft geben); Kenntnisse andere Re-

ligion = Aussage: Ich kenne mich mit mindestens einer anderen Religion gut aus (Gegensatz: Ich

kenne mich mit keiner anderen Religion aus); Ausgewiesen sind zustimmende Werte (stark und

eher zustimmend auf einer 4-Punkte Skala).

hörigkeitsgefühl (eine Identität) zur Religionsgemeinschaft vor. So sind es ja viele, ge-

rade jüngere, Mitglieder, die Kirchenmitglied sind, ohne etwas über ihre Gemeinschaft

zu wissen. Diese Zugehörigkeit wird durch die Teilnahme an einem konfessionellen

Religionsunterricht befördert. In welcher Verbindung steht dies nun zur religiösen So-

zialisation? Statistische Berechnungen zeigen eine wesentliche Prägung des religiösen

Wissens durch die religiöse Sozialisation (Abb. 2). Die Korrelationen mit verschiede-

nen Indikatoren (Selbsteinschätzung religiöse Sozialisation, Kirchenverbundenheit der

Mutter, ein positives Verhältnis zur Weitergabe des Glaubens) liegen so hoch, dass re-

ligiöse Sozialisation und religiöses Wissen fast als deckungsgleich anzusehen sind.2

Darüber wird die eigene Sozialisation mit der Sozialisation oder Weitergabe des Glau-

bens an die eigenen Kinder verknüpft. Wissen wird in der Sozialisation beigebracht –

religiöses Wissen in der religiösen Sozialisation. Daraus folgt der Umkehrschluss, dass

ein Bröckeln der religiösen Sozialisation, wie wir es zuletzt beobachten konnten, Ein-

brüche des religiösen Wissens nach sich zieht (Pollack/Müller 2013).

Dem Dimensionsmodell der Religiosität nach Charles Glock folgend, manifestiert

sich religiöses Wissen zwar als eine eigenständige Dimension der Religiosität, sie steht

2 Hinsichtlich der statistischen Messung in Umfragedaten siehe Pickel/Pickel 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Gert Pickel

Abb. 2: Religiöses Wissen und andere Indikatoren der Religiosität

Quelle: Eigene Berechnungen auf Basis der 5. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der EKD 2012;

Pearsons Produkt-Moment-Korrelationen; Indikatoren siehe Legende Abb. 2 und Abb. 5. Du-

Erfahrung = »Ich glaube schon einmal mit Gott in Kontakt gewesen zu sein«; Welt-Erfahrung =

»Ich dachte schon einmal, dass ich mit der Welt eins bin«; Gottesglaube = Glaube an einen persön-

lichen Gott.

abermit vier weiteren Dimensionen der Religiosität (religiösen Praktiken, religiöser Er-

fahrung, Glauben und religiösen Konsequenzen) in enger Verbindung (Glock 1954; vgl.

Pickel 2011a: 323-325). Dabei erweist sich das religiöseWissen als gewichtiger Faktor für

Religiosität und den Dimensionen Glauben sowie öffentlichen und privaten Praktiken

(Huber 2003). Eine empirische Prüfung der Bezüge in der 5. Kirchenmitgliedschaftsun-

tersuchung der EKD bestätigt diese Annahme: So korreliert eine Eigeneinschätzung des

religiösen Wissens hoch mit Indikatoren anderer Dimensionen der Religiosität.3 An-

ders gesagt, religiöses Wissen ist mit dem Glauben wie mit religiösen Praktiken stark

verschränkt. Nur zu den religiösen Erfahrungen fällt der statistische Zusammenhang

etwas geringer aus. Bleibt festzuhalten, religiöses Wissen und religiöse Sozialisation

besitzen eine beachtliche Bedeutung für alle Typen und Formen der Religiosität, gleich-

zeitig ist sie im Absinken begriffen.

3. Der mögliche Umgang mit der Herausforderung Säkularisierung?

Wie kannman nun imReligionsunterrichtmit der zunehmenden Säkularisierung sowie

dem schwindenden religiösen Wissen umgehen? Hier gibt es natürlich kein Patentre-

zept. Sinnvoll ist es sicherlich, sich auf ein stärker säkulares Umfeld einzustellen. So ist es

nicht mehr »normal«, dass junge Menschen weitreichend mit Religion und religiösem

3 Vergleichbare Bezüge lassen sich mit den Daten des Religionsmonitors erzielen.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionsunterricht zwischen Säkularisierung und religiöser Pluralisierung 153

Wissen in Berührung gekommen sind. Zum einen steigt die Zahl der konfessionslo-

sen Schüler:innen, und damit die Nachfrage nach dem Ethikunterricht, zum anderen

bedeutet dies auch, man muss im Religionsunterricht immer häufiger an der Basis

und den Grundvorstellungen des Religiösen ansetzen, ohne versiertere Schüler:innen

zu verlieren. Auch ist es angebracht, gerade im Religionsunterricht die Auseinanderset-

zung mit Säkularität zu suchen und diese nicht auszublenden. Man sollte Konfessions-

losigkeit oder Distanz zum Glauben dabei nicht als defizitär einordnen. Dies brächte

Schüler:innen in Nöte, wenn sie in ihrem sozialen Umfeld mit anderen Vorstellungen

konfrontiert werden. Wie soll man sich z.B. gegenüber einer Mehrheit an Nichtgläubi-

gen und Konfessionslosen verhalten, wenn man sie als defizitär einordnet? So gilt es,

Konfessionslose als genauso »normal« und nicht defizitär einzustufen, wie sich selbst.

Denn diese Anerkennung bedeutet nicht Selbstsäkularisierung zu betreiben. Eher gilt es

das Bekenntnis des eigenen Glaubens in einem säkularen Umfeld zu üben.

Dies ist nicht einfach und erfordert Übung. Denn die Säkularisierung bringt auch

eine fehlende Anschlussfähigkeit von immer mehr Personen an religiöse Kommunikati-

on mit sich. Es gilt, Formen der Kommunikation zu entwickeln, die eine selbstbe-

wusste Kommunikation des eigenen Glaubens, auch in der Öffentlichkeit, zulassen.

Selbstbewusstsein zu schaffen ist dabei eine Aufgabe der religiösen Sozialisation. Und

diesmacht Sinn. So wie die innergesellschaftliche Anschlussfähigkeit nachgelassen hat,

entwickelte sich in den letzten Jahrzehnten eine gewisse Offenheit der Konfessionslosen

und Nichtreligiösen gegenüber dem Christentum. Befragungen zeigen nur noch we-

nige Konfessionslose, welche sich vor dem Christentum fürchten (15 %; siehe Pickel

2019). Dies eröffnet Möglichkeiten im Umgang mit Konfessionslosen. So stehen diese

Christ:innen nicht mehr zwingend ablehnend gegenüber. Gleichzeitig lehnen Konfessi-

onslose Belehrungen und Mission ab, weshalb offene Formen der Kommunikation am

besten für einen Austausch geeignet sind. Schule und der Unterricht in anderen Fä-

chern als Religion kann als brückenbildende Gelegenheitsstruktur für den Austausch

dienen.

Der Blick auf die soziokulturelle Sichtbarkeit von Kirche und Glauben lenkt den

Blick über eine rein religiös-spirituelle Bedeutung von Religionsunterricht, Gottes-

dienst und Kirchen hinaus auf die soziokulturelle Relevanz des Christentums. Dieser liegt in

Normen, Werten und Gelegenheitsstrukturen, um einen Begriff aus der Sozialkapital-

theorie Robert Putnams (2000) einzubringen. Dabei ist es die Seite der Gemeinschaft

und einer kollektiven Identität dieser Gemeinschaft, welche bindende Kraft besitzt.

Allein durch einen konfessionellen Unterricht wird ja im Prinzip auf diese gesetzt.

Um mit dieser nicht in ein abschottendes und Selbstisolation vorantreibendes bonding

zu verfallen, gilt es im Religionsunterricht (meiner Meinung nach) Argumente für

eine soziale Bedeutung des Religiösen zu diskutieren. Diese soziale Bedeutung öffnet

den Weg zu persönlichen Problemen von Heranwachsenden. In der Regel sind es

zwischenmenschliche, soziale Beziehungsprobleme, welche den Religionsunterricht

für Schüler:innen interessant werden lassen, selbst mit begrenztem religiösen Wissen.

Zusammengefasst sind die Beförderung eines religiösen Selbstvertrauens, die stär-

kere Öffnung für die soziale Seite des Religiösen, eine Offenheit gegenüber Konfessi-

onslosen und die realitätsgerechte Wahrnehmung einer säkularer werdenden Umwelt

die Aufgaben des zukünftigen Religionsunterrichtes. Denn genau dieser begegnen sie,

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Gert Pickel

wenn sie den Klassenraum verlassen (Pickel 2018). Und dafür müssen Mitglieder einer

Religionsgemeinschaft, auch wenn sie nicht Pfarrer:in oder Religionslehrer:in werden

wollen, gewappnet sein.

4. Religiöse Pluralisierung als Herausforderung

Neben der Säkularisierung ist die Auseinandersetzungmit religiöser Pluralisierung der

zweite große Prozess auf dem religiösen Feld.Und dies nicht nurmit der Existenz ande-

rer Religionen, sondern mit Blick auf die nicht einfache Situation der Mitglieder dieser

Religionsgemeinschaften in Deutschland.Wie bereits oben gezeigt, ist dasWissen über

andere Religionen naturgemäß niedriger als über die eigene Religion. So gesteht sich

nur eine Minderheit der Protestant:innen Kenntnisse über zumindest eine andere Re-

ligion zu. Diese ist an sich unproblematisch, stützt aber die erstaunliche Verbreitung

von Unsicherheiten hinsichtlich religiöser Pluralität und Vorurteilen gegenüber Mit-

gliedern anderer Religionsgemeinschaften. So hält mehr als die Hälfte der Deutschen

»den Islam« für gefährlich oder hat eine negative Haltung gegenüber Muslim:innen

(Pollack et al. 2014; Pickel 2019: 72-87). Abgesehen von dieser pauschalisierenden und

wenig differenzierten Sichtweise auf »den Islam« und »die Muslime« wird hier eine

breite kulturelle Ablehnung deutlich, die sich aber an der Zugehörigkeit zu einer Reli-

gion festmacht. Begleitet werden diese Beobachtungen noch von Debatten über einen

zunehmenden, »neuen« Antisemitismus (Heilbronn et al. 2019; Lipstadt 2019).

Abb. 3: Angst vor religiöser Pluralität?

Frage: Wenn Sie an die Religionen denken, die es auf der Welt gibt: Als wie bedrohlich bzw. wie

bereichernd nehmen sie die folgenden Religionen wahr? Anteil sehr bedrohlich/eher bedrohlich

(N=1511); Quelle: Religionsmonitor 2017, s. Pickel 2019: 80.

Das mit diesen Abwertungen, Vorurteilen und Ressentiments verknüpfte Problem

liegt in ihrer politischen Instrumentalisierung. So greifen rechtextremistische und

rechtspopulistische Parteien und Politiker:innen auf bestehende Ressentiments und

Vorurteile zurück, um sich Anhänger:innen und Wähler:innen zu verschaffen sowie

gleichzeitig eine Opposition gegenüber der pluralistischen Demokratie aufzubauen.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionsunterricht zwischen Säkularisierung und religiöser Pluralisierung 155

Damit kommt der religiösen Pluralisierung eine erweiterte Bedeutung als politisches

und gesamtgesellschaftliches Problem zu, dient sie doch als Ausgangspunkt für die

Markierung von Abgrenzung gegenüber Mitgliedern einer Religion. Dabei ist das oft

fehlende interkulturelle und interreligiöse Wissen ein Bestandteil der gruppenbezoge-

nen Vorurteile unter den Bürger:innen (Pickel/Yendell 2018).

5. Der Umgang mit religiöser Pluralität als Zielpunkt im Religionsunterricht

Die Betrachtungen, Auseinandersetzungen und Vorurteile dringen auch – und auf-

grund der Ausrichtung an einer Religionsgemeinschaft als Referenz der Abwertung so-

gar in besonderem Ausmaß – in den Religionsunterricht ein. Vor allem werden sie von

Schüler:innen mit in den Unterricht eingebracht. Passenderweise haben in den letzten

Jahrzehnten die Lehrpläne des christlichen Religionsunterrichtes das Judentum und

den Islam stärker in den Blick genommen und interreligiöse Gedanken berücksich-

tigt. Gleichwohl besteht an dieser Stelle noch Ausbaubedarf – und eine Chance. Gera-

de in der dezidierten Auseinandersetzung mit religiöser Pluralität in der Gegenwart

könnte ein Zukunftspotential für den Religionsunterricht in religiös immer pluraler

werdenden Gesellschaften liegen. So werden christliche Pfarrer:innen oder Religions-

lehrer:innen als Expert:innen für alle Religionen angesehen. Wen soll man denn auch

in einer zunehmend säkularer werdenden Gesellschaft, mit absinkendem religiösem

Wissen hinsichtlich anderer Religionen fragen? Diese Erweiterung der Expertise auf

andere Religionsgemeinschaften und nicht nur deren heilige Schriften, sondern auch

ihrer gesellschaftlichen Gegenwart, zählen ausmeiner Sicht zu den zentralen Zukunfts-

aufgaben des christlichen Religionsunterrichtes.

Es gilt, die Auseinandersetzungmit anderen Religionen und derenMitgliedern aus-

zubauen und erste Einblicke in andere ansässige Religionsgemeinschaften und ihre Le-

ben zu vermitteln. Dabei reicht es nicht aus, bei einer deskriptiven Darstellung der Re-

ligionsgemeinschaften zu verbleiben (Boschki/Rothgangel 2020). Aktuelle gesellschaft-

liche Auseinandersetzungen, wechselseitige Einschätzungen von Juden/Jüdinnen und

Muslim:innenwie unterschiedliche gesellschaftliche Positionen verschiedener Gruppen

in den Religionen sollten in ihrer Vielfalt und unter Berücksichtigung potentieller po-

litischer Implikationen diskutiert werden.4 Ein Religionsunterricht, der sich interreli-

giösen Themen angemessen widmen will, hat notwendigerweise die gesellschaftlichen

Implikationen religiöser Pluralität genauso zu berücksichtigenwie Antisemitismus und

antimuslimische Ressentiments bzw. antimuslimischen Rassismus (Pickel 2020: 67f.).

Praktischerweise geschieht dies nicht nur im Klassenraum und unter Nutzung weitge-

hend steriler Schriften, sondern durch direkte Begegnung, Austausch und teilnehmen-

de Beobachtung. Besuche von Moscheen und Synagogen sollten genauso zum Pflicht-

programm gehören wie Diskussionen mit christlichen Pfarrer:innen. (Ebd.: 68) Zudem

ist es notwendig, auch im Religionsunterricht Kenntnisse über Rechtsextremismus und

gruppenbezogene Vorurteile zu vermitteln, nämlich dann, wenn religiöse Gruppen Ziel

4 Dies impliziert z.B. auch schwierige Themen,wie z.B. denderzeit scharf diskutiertenmuslimischen

Antisemitismus (Ranan 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Gert Pickel

dieser Vorurteile und von Gewalthandlungen werden. Hier bestehen gelegentlich bei

Lehrer:innen Ängste hinsichtlich einer potentiellen Gefährdung der an Schulen not-

wendigen Unparteilichkeit im Unterricht. Allerdings sind alle Bildungsinstitutionen

und Lehrenden seitens der Verfassung aufgefordert und verpflichtet die demokratische

Grundordnung zu vertreten – und dementsprechend im Unterricht zur Diskussion zu

bringen. Nur bei Ansprache kritischer Themen können die Schüler:innen sich reflexiv

und demokratisch mit ihnen auseinandersetzen.

Diese Überlegungen setzen allerdings auch eine Intensivierung entsprechender Lehr-

inhalte in der theologischen Universitätsausbildung voraus. In einer modernen und religiös

pluralen Gesellschaft ist es notwendig, ein Theologiestudium als reflexive Sicht auf die

Welt und andere Religionen umzusetzen. Hier muss man sich teilweise an die eigene

Nase fassen, junge Theolog:innen und Religionslehrer:innen nicht hinreichend vorbe-

reitet in die Praxis zu entlassen. Noch immer dominiert, wenn eine andere Religion als

die christliche, oder manchmal sogar die eigene Konfession, in den Fokus kommt, eine

kurze Ansicht einzelner Teile der dortigen heiligen Schrift. So wichtig dies ist, befähigt

es junge Theolog:innen und Religionslehrer:innen noch nicht zu einer Teilhabe an den

gegenwärtigen interkulturellen, interreligiösen und gesellschaftlichen Debatten. Die-

ses Wissen benötigt eine Rahmung der Entwicklung des Islam und seiner Gegenwart

im direkten persönlichen Umfeld. Einfach gesagt: Ohne Kenntnisse über antimuslimi-

schen Rassismus und muslimischen Antisemitismus, bleibt eine Beschäftigung mit der

Religionsgegenwart blutleer.

6. Der gegenwärtige Religionsunterricht in meiner Wahrnehmung

Ganz bewusst habe ich die Ableitung von Überlegungen nach der Ausrichtung des Reli-

gionsunterrichtes meiner Sicht auf den Religionsunterricht vorangestellt. So kannman

vielleicht die Differenz zwischen den aus meiner Sicht notwendigen Anforderungen

und dem Ist-Zustand herstellen. Dabei ist diese Betrachtung für einen Religionssozio-

logen immer als Außenansicht zu verstehen und die Eindrücke werden der Differen-

ziertheit der Entwicklungen des Religionsunterrichtes sicher nicht gerecht. So scheint

mir der Religionsunterricht seit einigen Jahren eher in der Situation einer Auseinan-

dersetzung zwischen der Öffnung und Abwehrkampf. Die Öffnungsrichtung tendiert

zu einem überkonfessionellen Unterricht oder einer Mitwirkung am Ethikunterricht,

um einemöglichst große Zahl an Schüler:innenmit Religion in Kontakt zu bringen. Die

sich auf den konfessionellen Religionsunterricht zurückziehende, und dafür rechtliche

Regelungen des Kirche-Staats-Verhältnisses nutzende Position baut auf die Notwendig-

keit einer vertieften Kenntnis einer Religion als Ausgangspunkt für die Kenntnis und

Öffnung von und zu Religion überhaupt. In differenzierten Betrachtungsweisen wird

der regionale Kontext zum Entscheidungskriterium von Öffnung oder Abgeschlossen-

heit. Eine solche Sicht beinhaltet das Risiko einer Art »Rückzugsgefechte«, die irgend-

wann vor demHintergrund der kontextuellen Säkularisierung und Pluralisierung kaum

ein attraktives Modell für Schüler:innen aus anderen Religionsgemeinschaften oder für

konfessionslose Schüler:innen darstellen dürfte. Hier könnte ein Rat sein, die Öffnung

selbstbewusst stärker voranzutreiben. Damit verbunden wäre eine Stärkung der sozialen

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionsunterricht zwischen Säkularisierung und religiöser Pluralisierung 157

Aspekte von Religion, als Merkmal eines gegenwartsbezogenen Umgangs mit Mitglie-

dern anderer Religionen undMenschen ohne größere Anschlussfähigkeit an Religiöses.

»Rückzugsgefechte« hinterlassen immer den Eindruck von Schwäche und des Klam-

merns an Rechte, die man aufgrund von Umfeldentwicklungen sowieso verlieren wird.

Dies sollte man vielleicht für einen selbstbewussten Religionsunterricht vermeiden.

Deutlich wird dies an noch bestehenden Unklarheiten im Umgang mit dem eben-

falls Stück für Stück eingeführten islamischen Religionsunterricht und der eigenen

Haltung zu Islam und Islamophobie. In der Beschäftigung mit anderen Religionen und

deren gegenwärtiger Situation liegt ein beachtliches, aber noch nicht ausgeschöpftes

Potential für den christlichen Religionsunterricht. Dieses liegt auch in der Konzepti-

on ökumenischer oder interreligiöser Veranstaltungen an Schulen bei gleichzeitig re-

ligionsbezogenen Unterrichtseinheiten – ein Modell, welches von außen gesehen noch

nicht so häufig zu existieren scheint. Die Stadt-Land-Unterschiede in der Verbreitung

von verschiedenen Religionen werden Kooperationsmodelle in der Zukunft immer wich-

tiger werden lassen. Da ist der Einleitung zuzustimmen, »Religionspädagogisch ge-

sehen kann es in struktureller Hinsicht also kein one-size-fits-all-(Zukunfts-)Modell des

Religionsunterrichts geben« (Domsgen/Witten 2022: 30). Inwieweit dies dann ein posi-

tioneller Religionsunterricht in einem konfessionellen Religionsunterricht oder in einer

übergreifenden Unterrichtsform ist,muss da angesichts der Kontexte entschieden wer-

den. Damit kann auch Diaspora-Situationen begegnet werden. Zudem erwirbt sich der

Religionsunterricht eine eigenständige und gesellschaftspolitisch wichtige Position in

der Konkurrenz der Schulfächer.

7. Fazit: Religionsunterricht als Plattform für religiöse Individuen
in einer pluralen Gesellschaft

Fasst man die Überlegungen zusammen, so muss der Religionsunterricht unter Bedingun-

gen der Säkularisierung und der Pluralisierung seinen Blick auf gegenwärtige Themen der Gesell-

schaft richten, die für das persönliche Leben der Individuen von Relevanz sind. So sind persönli-

cheThemen der Anschlusspunkt für einen gegenwartsorientierten Religionsunterricht,

wichtige gesellschaftliche Kontroversen reichen von der Gesellschaft bis an die Perso-

nen heran und das Verhältnis der eigenen Religiosität zur gesellschaftlichen Entwick-

lung muss bestimmt werden (Gramzow/Hanisch 2015). Säkularisierung und religiöse

Pluralisierung werden neben der religiösen Individualisierung, vermutlich sogar vor

dieser, die bestimmenden religiösen Entwicklungstrends der nächsten wie der vergan-

genen Jahrzehnte sein. Ein moderner Religionsunterricht muss sich darauf einstellen.

Diskursive, auf den Umgang mit säkularen Menschen, die nur noch eine geringe An-

schlussfähigkeit an religiöse Kommunikation besitzen, bezogene Kommunikation ist

dabei genauso zu erlernen, wie Kompetenz im interreligiösen Dialog und im – auch

manchmal kritischen – Blick auf andere Religionsgemeinschaften und ihre Mitglieder.

Wichtig ist es, sich nicht vor aktuellen Themen zu fürchten und diese quasi aus

dem Unterricht zu verbannen. Ohne Frage, die dabei zu behandelndenThemen können

schwierig werden und auf den ersten Blick im Kontrast zu dem Bild eines eher unpo-

litischen Religionsunterrichtes stehen. Gleichwohl dürfte das Aussparen der Themen,

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Gert Pickel

die im öffentlichen Diskurs ja sowieso an die Schüler:innen herangetragen werden, nur

zu einer stärkeren Unglaubwürdigkeit und vielleicht sogar Überflüssigkeit des Religi-

onsunterrichtes aus dem Blickwinkel von Schüler:innen beitragen. Diese Empfehlung

gilt dabei nicht nur für die Religionslehrer:innen, sondern verstärkt auch für die Theo-

logischen Fakultäten, die in der Ausbildung ihre Religionslehrer:innen (wie auch Pfar-

rer:innen) für diese Situation vorbereiten müssen. Dabei ist neben der differenzierten

Sichtweise auf andere Religionsgemeinschaften auch eine Reflexion über das eigene

Bekenntnis und seine Bedeutung für die eigene Identität sinnhaft. Nur so kann der

Religionsunterricht in der Zukunft bestehen. Möglicherweise wird die soziale Relevanz

von Religion dabei gegenüber der Vermittlung von theologischer Wahrheit an Relevanz

gewinnen. Dies muss dabei aber kein Schaden sein, sondern vielleicht ist es eine heute

notwendig gewordene Hinwendung zu den Gläubigen.

Literaturverzeichnis

Bedford-Strohm, Heinrich/Jung, Volker (Hg.) (2015): Vernetzte Vielfalt. Kirche ange-

sichts von Individualisierung und Säkularisierung. Die fünfte EKD-Erhebung über

Kirchenmitgliedschaft, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Boschki, Reinhold/Rothgangel, Martin (2020): »Judenfeindlichkeit und Islamfeindlich-

keit – religionspädagogische Präventionsarbeit mit Schülerinnen und Schülern«,

in: Stefan Altmeyer/Bernhard Grümme/Helga Kohler-Spiegel/Elisabeth Naurath/

Bernd Schröder/Friedrich Schweitzer (Hg.): Judentum und Islam unterrichten (=

Jahrbuch der Religionspädagogik, Band 36), Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,

S. 162-174.

Domsgen, Michael/Witten, Ulrike (Hg.) (2022): »Religionsunterricht im Wandel. Ein

Überblick über Entwicklungen in Deutschland«, in Domsgen/Witten: Religionsun-

terricht im Plausibilisierungsstress. Interdisziplinäre Perspektiven auf aktuelle Ent-

wicklungen und Herausforderungen, Bielefeld: transcript, S. 17-69.

Gramzow, Christoph/Hanisch, Helmut (2015): Das Fach Evangelische Religion im Frei-

staat Sachsen aus der Sicht der Unterrichtenden. Ergebnisse einer empirischen Un-

tersuchung und eines Symposiums, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Glock, Charles (1954): Towards a Typology of Religious Orientation, New York.

Heilbronn, Christian/Rabinovici, Doron/Sznaider, Natan (Hg.) (2019): Neuer Antisemi-

tismus? Fortsetzung einer globalen Debatte (2. überarb. u. erw. Aufl.), Berlin: Suhr-

kamp.

Huber, Stefan (2003): Zentralität und Inhalt. Ein neuesmultidimensionalesMessmodell

der Religiosität, Opladen: Leske und Budrich.

Hurrelmann, Klaus/Bauer, Ullrich (2015): Einführung in die Sozialisationstheorie (11.

Aufl.), Weinheim: Beltz.

Inglehart, Ronald (1977): The Silent Revolution: Changing Values and Political Styles

Among Western Publics, Princeton: Princeton University Press.

Lipstadt, Deborah (2019): Antisemitism. Here and Now, London: Scribe Publications.

Pickel, Gert (2011a): Religionssoziologie. Eine Einführung in zentrale Themenbereiche,

Wiesbaden: Springer VS.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religionsunterricht zwischen Säkularisierung und religiöser Pluralisierung 159

— (2019): Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. Wie sich religiöse Pluralität auf

die politische Kultur auswirkt. Gütersloh: Bertelsmann Stiftung. https://www.bert

elsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=1

0.11586/2019032&no_cache=1

— (2011b): »Atheistischer Osten und gläubiger Westen? Pfade der Konfessionslosigkeit

im innerdeutschen Vergleich«, in: Gert Pickel/Kornelia Sammet (Hg.): Religion und

Religiosität im vereinigten Deutschland. Zwanzig Jahre nach dem Umbruch, Wies-

baden: Springer VS, S. 43-79.

— (2017): »Religiosität in Deutschland und Europa – Religiöse Pluralisierung und Sä-

kularisierung auf soziokulturell variierenden Pfaden«, in: Zeitschrift für Religion,

Gesellschaft und Politik 1(1), S. 37-74.

— (2018): »Religiosität(en) Heranwachsender – Wo und wie Kinder und Jugendliche in

Deutschland heute Erfahrungen mit Religion und Spiritualität machen«, in: Win-

fried Verburg (Hg.): Anknüpfungspunkte?! Schülerreligiositäten als Potential reli-

giöser Bildung, München: Deutscher Katecheten-Verein, S. 14-38.

— (2020): »Gesellschaftliche Bedingungen: soziale Verhältnisse von Juden und Musli-

men«, in: Altmeyer/Grümme/Kohler-Spiegel et al.: Judentum und Islam unterrich-

ten, S. 53-68.

Pickel, Gert/Sammet, Kornelia (2014): Einführung in die Methoden der sozialwissen-

schaftlichen Religionsforschung, Wiesbaden: Springer VS.

Pickel, Gert/Yendell, Alexander (2018): »Religion als konfliktärer Faktor im Zusammen-

hang mit Rechtsextremismus, Muslimfeindschaft und AfD-Wahl«, in: Oliver De-

cker/Elmar Brähler (Hg.): Flucht ins Autoritäre. Rechtsextreme Dynamiken in der

Mitte der Gesellschaft, Gießen: Psychosozial-Verlag, S. 217-243.

Pickel, Susanne/Pickel Gert (2018): Empirische Politikforschung. Einführung in die Me-

thoden der Politikwissenschaft, Berlin: De Gruyter Oldenbourg.

Pollack, Detlef/Müller, Olaf (2013): Religionsmonitor – verstehen, was verbindet. Reli-

giosität und Zusammenhalt in Deutschland, Gütersloh: Bertelsmann Stiftung.

Pollack, Detlef/Müller, Olaf/Rosta, Gergely/Friedrichs, Nils/Yendell, Alexander (2014):

Grenzen der Toleranz. Wahrnehmung und Akzeptanz religiöser Vielfalt in Europa,

Wiesbaden: Springer VS.

Pollack, Detlef/Rosta, Gergely (2015): Religion in der Moderne. Ein internationaler Ver-

gleich, Frankfurt a.M./New York: Campus Verlag.

Putnam, Robert (2000): Bowling Alone. The Collapse and Revival of American Commu-

nity, New York u.a.: Simon & Schuster.

Ranan, David (2018): Muslimischer Antisemitismus. Eine Gefahr für den gesellschaftli-

chen Frieden in Deutschland? Bonn: Dietz.

Rose, Miriam/Wermke, Michael (Hg.) (2016): Religiöse Rede in postsäkularen Gesell-

schaften (= Studien zur religiösen Bildung, Band 7), Leipzig: Evangelische Verlags-

anstalt.

Weber, Max (1922): Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen: Mohr.

Wolfert, Sabine/Quenzel, Gudrun (2019): »Vielfalt jugendlicher Lebenswelten: Familie,

Partnerschaft, Religion und Freundschaft«, in: Matthias Albert/Klaus Hurrelmann/

Gudrun Quenzel et al.: Jugend 2019. Eine Generation meldet sich zu Wort (18. Shell

Jugendstudie, hg. v. Shell Deutschland Holding). Weinheim: Beltz, S. 134-162.

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://www.bertelsmann-stiftung.de/index.php?id=5772&tx_rsmbstpublications_pi2%5bdoi%5d=10.11586/2019032&no_cache=1
https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457801-008 - am 14.02.2026, 16:55:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457801-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

