
83

I I .  DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

(BACHMANN, MÜLLER, PIPER, RIHM,

TARKOWSKIJ)

1. Ref lexivi tät  und Handlungsspie lraum 

Überlegungen von Künstlern zum Status künstlerischer Arbeit ernst zu 
nehmen, bedeutet, Künstler als Subjekte in einem ganz bestimmten Sinn 
zu verstehen. Sie können nicht allein als Medien aufgefasst werden, 
durch welche die Natur, eine metaphysische Wahrheit, eine Tradition 
oder ein Zeitgeist sich ins Werk setzt. Gäbe z.B., wie Kant es beschreibt, 
»die Natur im Subjekte (und durch die Stimmung der Vermögen dessel-
ben) der Kunst die Regel«1, so wären die Entscheidungen, die Künstler 
im Produktionsprozess treffen, fremdbestimmt und so wären auch die 
Ansichten von Künstlern über Produktionen und Kunstwerke ein uninte-
ressantes Nebenprodukt ihrer Tätigkeit. Was Kant meint, wenn er vom 
»angeborne[n] produktive[n] Vermögen« des Genies spricht, bleibt in 
einem Ausmaß, das eine Bestimmung individueller künstlerischer Leis-
tung verunmöglicht, dunkel.2 Auch in den diskursiven Ordnungsprinzi-
pien des Strukturalismus, in denen der Struktur des Diskurses unbe-
dingte Priorität eingeräumt wird, ist die Frage nach gelingender versus 
nicht-gelingender künstlerischer Produktion nicht als die Frage nach der 
Gelungenheit der Formulierung bzw. Formung eines Verhältnisses zur 
Welt beschreibbar.3

1  Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 46, A 179 / B 182. 
2  Ebd., A 178 / B 181. 
3 Roland Barthes: »La mort de l’ auteur«, in: Ders.: Œuvres complètes, hg.

v. Éric Marty, Bd. 2, Paris 1994, S. 491-495. Michel Foucault : »Qu’est-ce 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

84

Eine negative Kontrastfolie auf der anderen Seite bildet der »schöp-
ferische Mythos des selbstherrlichen Künstlers«4, der in der schiller-
schen Annahme der »absoluten Immunität [der Kunst, Anm. von mir, 
J.S.] von der Willkür des Menschen« wurzelt.5 Wenn Schiller schreibt: 
»Der politische Gesetzgeber kann ihr Gebiet sperren, aber darin herr-
schen kann er nicht«, so verkennt er gerade die Tatsache der Situiertheit 
künstlerischer Produktion in (u.a. politischen) Verhältnissen und unter-
schätzt die Bezogenheit eines jeden Künstlerdaseins auf diese Um-
stände.6 Addiert man zur schillerschen Immunität der Kunst noch Sen-
dungsbewusstsein und künstlerisches Prophetentum, ergeben sich hier-
aus die Ansprüche der Avantgarde in der Moderne, die die Autonomie der 
Kunst sowohl als deren Eigengesetzlichkeit als auch als normativen, ge-
sellschaftsutopischen Entwurf für die ganze Menschheit verstand. Diese 
Rolle als Vorreiter kollektiver Prozesse, die Künstlern seit der Romantik 
angedichtet wurde, erscheint aus heutiger Sicht indiskutabel und über-
zogen.7

 Wenn also einerseits der Entwurf eines autonomen Künstlersubjekts 
in dieser Totalität zurückgewiesen werden muss, so lässt sich anderer-
seits künstlerisches Produzieren wenigstens für die Zeit der Moderne 
(seit dem 18. Jahrhundert), vermutlich aber bereits für einen längeren 
Zeitraum, als subjektive Handlungsweise beschreiben. Hier sehe ich eine 
Parallelität zur Frage nach einem moralischen Handlungsspielraum von 

qu’un auteur?« [1969] in: Dits et écrits, hg. v. Daniel Defert/François 
Ewald, Bd. I, Paris 1994, S. 789-821. 

4  Eduard Beaucamp: Der verstrickte Künstler. Wider die Legende von der 
unbefleckten Avantgarde, Köln 1998. 

5  Friedrich Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, Stuttgart 
2000, Neunter Brief, S. 34. 

6  Ebd. 
7  Eine überzeugende Darstellung der ›Schieflage‹, die durch die Entmytho-

logisierung des Führungsanspruchs des Genies bei gleichzeitiger Konser-
vierung seiner Absolutheitsansprüche entstanden ist, findet sich bei Cor-
nelia Klinger. Klinger schreibt: »Ohne den Bezugspunkt in einer künftigen 
Mythologie, d.h. ohne die Orientierung des Künstlers an einer Aufgabe im 
Dienste der Allgemeinheit, erweist sich der dessen ungeachtet aufrechter-
haltene Anspruch auf den Sonderstatus des Genies als problematisch. […] 
In ihrer spezifischen Kombination von absoluten und kontingenten Ele-
menten dient die Genie-Idee zur Sanktionierung einer höchst willkürlichen 
und zufälligen Subjektivität als einer unantastbaren, der Notwendigkeit 
von Legitimierung und der Möglichkeit von Kritik entzogenen Instanz. Je 
stärker die Originalität des Genies betont wird und je schwächer die Hoff-
nung auf eine für die Allgemeinheit exemplarische und wegweisende 
Funktion des Künstlers wird, desto weitgehender wird dieser auf seine Be-
sonderheit, aber damit auf Zufälligkeit und Willkürlichkeit reduziert.« 
Cornelia Klinger: Flucht, Trost, Revolte. Die Moderne und ihre ästheti-
schen Gegenwelten, München, Wien 1995, S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

85

Subjekten und ihren Möglichkeiten der reflexiven Bezugnahme auf die 
sie prägende Welt, wie sie z.B. Judith Butler zu beantworten sucht. Die 
Spezifik künstlerischer Handlungen im Vergleich zu moralischen soll 
natürlich nicht geleugnet werden – jene als spezifisch auszuzeichnen ist 
gerade meine Absicht. Die notwendige Distanz, die eine Handelnde sich 
schaffen muss, um sich zu ihrer sie konstituierenden Welt zu verhalten, 
kann aber für künstlerisches und moralisches Handeln ähnlich geschil-
dert werden. »Weder bringt die Norm das Subjekt als ihre notwendige 
Wirkung hervor, noch steht es dem Subjekt völlig frei, die Norm zu 
missachten, die seine Reflexivität in Gang setzt; jede Handlungsfähig-
keit, auch die der Freiheit, steht in Bezug zu einem ermöglichenden und 
begrenzenden Feld von Zwängen.«8

Performativer Nachvollzug und aktive Anerkennung des Gegebenen 
birgt laut Butler die Potenz seiner iterativen Veränderung. Diese univer-
sell anzuwendende Einsicht gilt auch für die Performativität künstleri-
scher Arbeit, die sich immer auf die Welt ihrer Produzenten bezieht. 
»Jede Setzung ist Anschluß, Fort-Setzung wie auch Ab-Setzung und Un-

terbrechung. Sie hat ihren Ort im Kontext und tritt zugleich aus ihm her-
aus.«9 Gelungenes künstlerisches Handeln sollte nicht nur als seismogra-
phische Präsentation politischer, sozialer und ästhetischer Normen auf-
gefasst werden, die das zeigt, was sie konstituiert, sondern auch als indi-
viduelle (performative) Interpretation dieser Normen. Es bleibt immer 
verknüpft mit seinem zeitgeschichtlichen und kunsthistorischen Hori-
zont, von dem es sich nicht lösen, den es aber nachvollziehen, parodie-
ren, übertreiben, kommentieren und in vielerlei Weise darstellen kann. 
Das Künstlersubjekt ist demzufolge sowohl ein durch äußere Bedingun-
gen konstituiertes als auch ein sich reflexiv und habituell auf diese Be-
dingungen beziehendes. »Ich mag meine Verständlichkeit aufs Spiel set-
zen und der Konvention trotzen, aber in diesem Falle handle ich in oder 
an einem sozio-historischen Horizont, den ich zu durchbrechen oder zu 
verändern suche.«10 Die Referenz auf eine Gesellschaft, deren Existenz 
das Ich ermöglicht, schreibt im Gegenzug den dialogischen Charakter in 
die künstlerische Produktion ein. Dieselbe Gesellschaft, die den Hori-
zont für die Arbeit der Künstler bildet, ist gleichzeitig die Adressatin ih-
res künstlerischen Handelns. Dieser Gedanke lässt sich im Sinne von 
Jean Bollacks »doppelter Tradition der Textinterpretation« weiterden-
ken, in der sich das Verhältnis der Rezipienten zum Kunstwerk dem di-
alogischen Wechselverhältnis zwischen Künstlerin und Welt ergänzend 

8  Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main 2003, S. 28. 
9  Dieter Mersch: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des 

Performativen, Frankfurt/Main 2002, S. 291. 
10  J. Butler: Kritik der ethischen Gewalt, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

86

zuordnet. Bollack unterscheidet in seiner Theorie der »kritischen bzw. 
philologischen Hermeneutik« zwischen »zwei Traditionen von Textin-
terpretation«: derjenigen des Autors und derjenigen des Lesers.11 Da es 
sich bei künstlerischen Handlungsweisen immer um Strategien der 
Werkherstellung handelt, kommen nach Bollack drei Ebenen beim In-
terpretieren eines Kunstwerks12 ins Spiel: erstens der Verständnishori-
zont der Interpretin, der geprägt ist durch ihre eigene Tradition, zweitens 
»die zum Autor gehörige Interpretationstradition« und drittens die »in 
den Text eingegangene Interpretation«.13 Die hier grundlegende Unter-
scheidung ist folgende: »Wie ist es gesagt und produziert, und worauf 
bezieht sich das?«14 Diese Differenz zwischen der Tradition oder der 
Welt des Autors und ihrer Interpretation im Kunstwerk ermöglicht den 
Entscheidungsspielraum der Künstlerin, den Bollack näher bestimmt als 
die Möglichkeit des Zurückgreifens auf »Verfahren von Einschluß oder 
Ausschluß, die auf Wahl beruhen und demnach als solche interpretiert 
werden müssen, und nicht als soziale oder kulturelle Vorstellungen einer 
Gesellschaft, einer Kultur oder einer Zivilisation«. Künstler verfügen 
daher über verschiedene Möglichkeiten der künstlerischen Reaktion auf 
ein und dieselbe Situation.15 Die Differenz zwischen der Tradition des 
Autors und der Interpretation derselben durch den Autor lässt sich dem-
nach durch genaue Beobachtung des vorliegenden Werks – erstens sei-
ner internen Elemente und zweitens seines Verhältnisses zu anderen 
Werken – finden. »Man hat es immer mit einer Kreuzung von Abhän-
gigkeiten und Unabhängigkeiten zu tun, nämlich mit zu entdeckenden 
Unterschieden.«16

Ist die Möglichkeit einer graduellen Distanznahme des Künstlersub-
jektes von der eigenen Herkunft im performativen Vollzug und in Ver-
fahren der ausschnitthaften Fokussierung zugestanden, ergibt sich daraus 
die positive Erwartung, dass Äußerungen von Künstlern über Produktio-
nen und Werke einen Beitrag zur Bildung ästhetischer Theorie leisten 

11  Jean Bollack: Sinn wider Sinn. Wie liest man?, Göttingen 2003, S. 19 
(Frage von Patrick Llored). 

12  Bei Bollack ist es der Text. 
13  Ebd., S. 19. 
14  Ebd. 
15  Ebd., S. 32. Diese Verfahren werden den Autoren teilweise transparent 

sein, teilweise werden sie unreflektiert (z.B. motorisch, das heißt willkür-
lich) getroffen und erst später begutachtet. Bollack bezieht sich als Philo-
loge auf historische Texte. Eine Subsumierung aller Kunstwerke unter die 
Kategorie des Textes wäre allerdings irreführend. Es werden also Unter-
scheidungskriterien zwischen Kunstwerk und Text im Laufe dieser Arbeit 
zu entwickeln sein. 

16  Ebd., S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

87

können und sollen. Das bedeutet nicht, dass künstlerische Arbeiten in 
der sprachlichen Reflexion eingeholt oder gar ersetzt werden könnten 
oder dass gar Selbsttransparenz von Künstlern begrifflich erzielt würde. 
Auch ist hiermit nicht implizit ein normativer Anspruch an alle Künstler 
formuliert, sie sollten sich und ihre Werke kommentieren. Vielmehr 
stellt sprachliche Reflexion u.a. einen Schritt der Produzenten auf dem 
Weg hin zum künstlerischen Werk dar: Sie kann dessen Herstellung be-
gleiten, zwischen Werk und Werk eine neue Vermittlung herstellen und 
die Rezipienten über Motive und Prozesse der Kunstproduktion, die sie 
an den Werken selbst nicht nachvollziehen können, informieren. 

Die Überlegungen seitens der Künstler, auf die ich mich beziehen 
möchte, sind keine Erläuterungen spezifischer Werke oder konkreter 
Produktionsbedingungen. Meine Aufmerksamkeit gilt generellen Be-
trachtungen zum Status und zum Gelingen von künstlerischer Produk-
tion und künstlerischem Werk sowie zum Verhältnis zwischen Produ-
zenten, Werk und Rezipienten. Auch wenn die Auswahl der Künstler 
nicht im strengen Sinne repräsentativ ist, liegt ihr doch der Gedanke 
zugrunde, dass es etwas geben muss, das alle Künstler aller Arten von 
Kunst teilen. Eine etwas weniger anspruchsvolle These wäre die, dass 
man bei der Untersuchung der Produktionsperspektive in verschiedenen 
Künsten auf familienähnliche Phänomene stößt, die sich als miteinander 
zusammenhängend beschreiben lassen. Da diese empirisch gewonnene 
Überzeugung oft angezweifelt wird, soll sie kurz von philosophisch-be-
grifflicher Seite aus erläutert werden. 

Solange angenommen wird, dass der Begriff Kunst etwas bezeichnet 
und die Disziplin Ästhetik als eine Disziplin aufgefasst wird, die sich 
u.a. mit den Phänomenen der Kunst beschäftigt, solange diese beiden 
Kollektivsingulare einen Referenten besitzen, so lange wird es eine 
sinnvolle Frage sein, was das Gemeinsame von Kunst ist und was das 
Gemeinsame ihrer Produzenten ist. Dieses Gemeinsame geht über die 
Existenz eines sozialpsychologischen und sozio-ökonomischen Milieus, 
das Künstler teilen, hinaus. Das Auswahlkriterium für die zu untersu-
chenden Künstlertexte ist damit klar vorgegeben: Es muss jeweils eine 
quantitativ ausreichende Anzahl schriftlicher Darlegungen der Künstler 
zur Thematik geben, so dass jeweils eine begrifflich artikulierte »Posi-
tion« sichtbar wird und theoretisch rekonstruiert werden kann. Dem 
Einwand, dass andere Künstler sich nicht zur künstlerischen Arbeit äu-
ßern und so die ausgewählte Gruppe keine repräsentative sein kann, ist 
zu entgegnen: Wollen wir Künstlern eine Stimme in der Diskussion über 
ästhetische Fragestellungen geben, können wir uns nur mit dem Material 
beschäftigen, das existiert, und uns nicht spekulierend über diejenigen 
äußern, die keine theoretisch fixierten Zeugnisse hinterlassen. Eine In-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

88

terpretation der Werke an die Stelle schriftlicher Künstler-Statements zu 
setzen, halte ich für problematisch, weil der eigene Verstehenshorizont 
des Interpreten bei solch einer Untersuchung in einem stärkeren Maße 
mit ins Spiel käme als in dem Fall, in dem theoretisch-begriffliche Vor-
gaben von Künstlern zur Verfügung stehen.  

Ein weiteres Kriterium für die Auswahl ist die Vielfalt der Positio-
nen: Sie beruhen auf gegensätzlichen Auffassungen von Kunst, ihre 
Wahl ist somit unideologisch. Das soll heißen, dass keiner künstleri-
schen Richtung oder Gattung der Vorzug gegeben ist, sondern dass diese 
vielmehr im Interesse eines Erkenntnisgewinns kontrastierend gegenein-
andergesetzt werden.17 Auch wird insgesamt keine bestimmte Gruppe 
von Künstlern repräsentiert, vielmehr handelt es sich um einzelne 
künstlerische Positionen. Dem Allgemeinheitsanspruch ästhetischer 
Theorie soll Rechnung getragen werden, indem die Verschiedenheit von 
Kontexten und Produktionsstrategien nicht verleugnet oder gar theore-
tisch eingeebnet wird. Der systematische Anspruch zielt jedoch auf die 
Herausarbeitung genereller Beschreibungskriterien für künstlerisches 
Produzieren und auf deren Konsequenzen für die Definition des Kunst-
werks und seiner Rezeption. Klar ist, dass keine qualitative Ableitung 
auf einer quantitativen Basis von Künstler-Texten vorgenommen werden 
soll, wie etwa bei einer Auswertung empirischer Daten im Falle der 
Feldforschung. Die Künstler-Ästhetiken werden vielmehr als Theorien 
gelesen, so wie andere ästhetische Texte auch. Abgeleitet aus den fünf 
aufgeführten Künstler-Positionen führe ich das Konzept des Evidenzan-
spruchs der Künstler ein, ohne dass die Beschreibung künstlerischer Ar-
beiten illustrierend der ästhetischen Theorie angefügt wäre. 
 Folgende Schwerpunkte sollen in der nachfolgenden Erläuterung der 
Künstlertexte gesetzt werden: Zuerst möchte ich darüber nachdenken, 
welcher Art die Beziehung der Produzenten zur Welt ist, bevor sie mit 
der Produktion beginnen (2). Im zweiten Schwerpunkt soll die Weise 
der Ausarbeitung und Umsetzung dieses Weltverhältnisses in der Pro-
duktion und im Kunstwerk behandelt werden (3). Dementsprechend 
werden Produktionsmethoden, Transformationen und das Verhältnis der 
Kunstwerke zur Realität im Allgemeinen wie zu intendierten Themen im 
Besonderen zur Sprache kommen. An dritter Stelle möchte ich auf die 
Wirkung der Kunstwerke, deren Entstehung im ersten und zweiten 
Schwerpunkt erläutert ist, zu sprechen kommen (4). Hier wird nach der 
Struktur des Kunstwerks zu fragen sein, weiterhin nach dem Verhältnis 
der Rezipienten zum Kunstwerk, aber auch nach dem Verhältnis von 

17  Die historische Begrenztheit der Wahl erschließt sich aus der oben erläu-
terten Subjektposition der Künstler, die es in der uns vertrauten Form erst 
seit der Epoche der Moderne geben kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

89

Produzenten und Rezipienten. Abschließend werden der Begriff des  
Evidenzanspruchs der Künstler (5) und dessen Konsequenzen für die 
Bestimmung des Kunstwerks (6) aus der Perspektive der Künstlertexte 
behandelt.

2.  Das Befragen des e igenen Weltverhältnisses 
a ls  Voraussetzung der  Produkt ion 

Künstlerische Produktion findet »im Verhältnis zum Rest der Welt« 
statt18, in ihr sind die Erfahrungen der Künstler, die als Fragen, Gefühle 
und als Weltverhältnisse formuliert werden, zunächst die Grundlage für 
das Beginnen.19 Das Verhältnis zur Welt ist nach Heiner Müller beein-
flusst durch zwei Komponenten: durch die gesellschaftliche Situation 
und durch die individuelle Biografie der Künstlerin, die oft eine be-

18  Adrian Piper: Adrian Piper seit 1965: Metakunst und Kunstkritik, Wien 
2002, S. 148. 

19  Der Begriff Welt tritt im II. Teil in zwei verwandten Weisen auf: Erstens 
verwenden ihn die zitierten Künstler, zweitens verwende ich ihn selbst als 
systematischen Begriff, insbesondere im Zusammenhang mit dem Welt-
verhältnis von Produzenten und Rezipienten. Für die zitierten Künstler ist 
›Welt‹ der Inbegriff dessen, was außerhalb des Subjekts und vor der Kunst 
existiert. »Welt« taucht direkt in dieser Verwendung auf bei Bachmann, 
Müller, Piper und Tarkowskij. Folgende Begriffe können als Synonyme 
oder als Partiale des Weltbegriffs aufgefasst werden: Realität (Müller), 
Wirklichkeit (Bachmann, Müller, Tarkowskij), der Rest der Welt (Piper), 
der Rest der Gesellschaft (Piper), die Gesellschaft (Piper), die Lebensform 
(Rihm), das ganze Leben (Rihm), menschliches Leben (Tarkowskij), be-
stehende Gegenwart (Rihm), Werden und Vergehen (Rihm), die Dinge 
(Tarkowskij), die Erscheinungen (Tarkowskij). – Auch der systematische 
Weltbegriff geht aus einer durch das (empirische) Subjekt jeweils gesetz-
ten Differenz hervor: Die Welt ist der Inbegriff dessen, was nicht das 
Subjekt ist, und dieses Außen kann fallweise entweder als Gesamtheit von 
Dingen oder als Gesamthorizont möglicher Sinnbezüge wahrgenommen 
werden. Mit Luhmann gesprochen ist diese ›Welt‹ eigentlich ›Umwelt‹; 
bei ihm bezeichnet ja der Begriff ›Welt‹ eher die Einheit der Differenz von 
System und Umwelt (Niklas Luhmann: Soziale Systeme, Frankfurt/Main 
1984, S. 283f.). Beides ist phänomenologisch plausibel, denn die Subjekte 
sind sowohl »in der Welt« als auch »ihr gegenüber«. Da aber das Der-
Welt-gegenüber-Sein für die Kunstproduzenten als beobachtende und 
agierende Subjekte schärfer hervortritt, genießt auch kunstphilosophisch 
der Differenzbegriff den Vorzug; das ›Weltverhältnis‹ ist also in erster Li-
nie ein Verhältnis zur dinglichen und sinnhaften Umwelt, und die beunru-
higende Allgemeinheit dieses Begriffs ›Weltverhältnis‹ spiegelt nichts an-
deres wider als die Mannigfaltigkeit der Weisen, wie sich Subjekte zu sol-
cher Umwelt verhalten können.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

90

stimmte Grunderfahrung einschließt.20 Müller schreibt z.B.: »Meine 
Grunderfahrung war Staat und Gewalt.«21 Die Benennbarkeit der eige-
nen Erfahrungsstruktur ist kein notwendiges Merkmal des Weltverhält-
nisses der Künstler, d.h. nicht alle müssen sich explizit über die indivi-
duelle Strukturiertheit ihrer Erfahrung bewusst sein. Wesentlich ist, dass 
es keine direkte Umsetzung von Erkenntnissen oder Einsichten über die 
eigenen Erfahrungen im Produktionsprozess geben wird, sondern dass 
das Erfahrungskonglomerat eine motivierende, eine zur Arbeit führende 
Funktion aufweist. Damit ist auch gesagt, dass nicht formalästhetische 
Überlegungen am Beginn der Arbeit stehen, sondern das Bedürfnis, sich 
die Welt interpretativ anzueignen.22 In den Ausgangsfragen, die sich den 
Künstlern im Vorfeld der Produktion stellen, geht es um Grundsätzli-
ches im eigenen Leben. Reflexionen über Stil, Talent und fachliches 
Wissen spielen zum Beginn der Arbeit eine untergeordnete Rolle.23

Wenngleich das Nachdenken über diese formalen Dinge sicherlich das 
Künstlerleben begleitet und immer wieder in die Gesamtheit der Refle-
xionen von Produzenten eingebunden ist, kann es laut Bachmann das 
Wiederaufrufen eigener Erfahrung nicht ersetzen. Dieses Wiederaufru-
fen bezeichnet Bachmann als den »ausgezeichneten Ort« der Bezug-
nahme auf die Welt und das Leben. Allein aus ihr ergeben sich in der 

20  Heiner Müller: Gesammelte Irrtümer. Interviews und Gespräche, Frank-
furt/Main 1996, Bd. 1-3. – »Erstens befindet sich (jeder Autor) in einer 
bestimmten gesellschaftlichen Situation« und zweitens ist er Träger einer 
individuellen Biografie, die eine »Grunderfahrung« (d.h. Ereignisse, aus 
denen sich eine spezifische Sozialisierung speist) mit einschließt. Vgl. Bd. 
1, S. 31 und Bd. 3, S. 154. 

21  Ebd., Bd. 3, S. 154. 
22  Andrej Tarkowskij: Die versiegelte Zeit. Gedanken zur Kunst, zur Ästhe-

tik und Poesie des Films, Frankfurt/Main, Berlin 1989. Das Bedürfnis, 
sich die Welt interpretativ anzueignen, wird von Tarkowskij zunächst als 
allgemein menschliches Bedürfnis – und damit als »allgemeine Notwen-
digkeit« (S. 15) bestimmt. Erst durch eine »ethische ideelle Zielsetzung« 
(S. 30) und damit durch die Einordnung der eigenen Arbeit in Zusammen-
hänge, die der »Willkür« (S. 30) eines Künstlers übergeordnet sind, be-
komme die Produktion einen genuin künstlerischen Status. 

23  Ingeborg Bachmann: »Frankfurter Vorlesungen: Fragen und Scheinfra-
gen«, in: Werke, hg. v. Christine Koschel, Inge von Weidenbaum und Cle-
mens Münster, München 1978, Bd. 4: Essays, Reden, Vermischte Schrif-
ten, Anhang; S. 182-199. (Im Folgenden zitiert als FuS.) Fragen, die 
Schriftsteller laut Bachmann zum Schreiben bringen, sind nicht etwa sol-
che, die sich auf die Weise, in der Geschriebenes verfasst werden sollte, 
beziehen, sondern es sind vor allem diejenigen, die »scheinbar außerhalb 
der literarischen liegen« (FuS, S. 184), die in unbequemer Intensität 
Grundsätzliches im eigenen Leben thematisieren: Die Rechtfertigung der 
eigenen Existenz wäre die erste und schlimmste in der Literatur zu beant-
wortende Frage (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

91

Produktion überzeugende formale Einsichten. Der umgekehrte Weg von 
technisch Gewolltem zu einem Weltbezug ist nicht gangbar. Die eigene 
Erfahrung, »wie gering sie auch sein mag«, wird von Bachmann über 
»ein Wissen, das durch so viele Hände geht« gesetzt.24 So unterschied-
lich die Zielsetzungen auch von verschiedenen Künstlern definiert wer-
den, ob es sich um eine »ethisch ideelle Zielsetzung« in einem sehr all-
gemeinen Sinn handelt25 oder um konkretere Absichten z.B. in gesell-
schaftlichen Handlungsfeldern: Die Ziele sind in keinem Fall als klare 
Ideen formuliert, die lediglich einer technisch-formalen Realisierung be-
dürften. (Deswegen sei es für Rezipienten auch unwichtig, welche Ideen 
manche Dichter hatten, schreibt Bachmann.)26 Am Anfang der Produk-
tion stehen aber nicht allein konkret und präzise formulierte Ideen, son-
dern Frage-, Themen- und Aufgabenstellungen, auch Gefühle und Ein-
stellungen, die in vager, offener Weise formuliert werden. Diese Formu-
lierungen haben nicht den Charakter einer mitzuteilenden Botschaft oder 
einer in der Rezeption wieder zum Vorschein kommenden Intention. Sie 
leiten vielmehr jene Arbeit der Umsetzung, Transformation, Neufassung 
und Verschiebung in einem geeigneten Material ein, bei der der eigent-

24  Ingeborg Bachmann: »Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Preises«, 
in: Werke, Bd. 4, S. 294-297. (Im Folgenden zitiert als AWP.) Die Di-
chotomie zwischen äußerlich angeeigneten Formalien und innerlich er-
lebtem Weltverhältnis konstruiert Bachmann immer wieder: Technisch 
Gewolltes unterscheidet sie von selbst Erfahrenem und Verarbeitetem, ein 
»leerer« Stilbegriff als das Durchexperimentieren von Stilen davon, »eine 
neue sittliche Möglichkeit zu begreifen und zu entwerfen« (FuS, S. 191), 
das bloße literarische Talent von der Fähigkeit, »den Charakter auf der 
Höhe des Talents zu halten« (AWP, S. 297). Die eigene Erfahrung kann 
sich die Schriftstellerin nicht anders aneignen als durch ein Hindurchge-
hen durch schwierige Situationen. Schwierig ist nicht nur der Prozess des 
Schreibens selbst, sondern das, um dessentwillen geschrieben wird. Unsi-
cherheit und Orientierungslosigkeit, Wozu- und Warumfragen stehen am 
Anfang der Produktion, nicht eine klare Idee, die ihrer Umsetzung harrt. 

25  Vgl. A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 30. 
26  I. Bachmann, AWP, S. 295: »Es ist unwichtig, zu wissen, welche skurrilen 

oder noblen, weltfremden […] Ideen manche Dichter hatten…« Das Werk 
ist der Ort des Wiederhervortretens des Weltbezugs seines Produzenten, 
seine Bedeutung ist nicht mit der Bedeutung gelegentlich geäußerter Mei-
nungen des Schriftstellers zu verwechseln, die laut Bachmann ungleich ge-
ringer einzuschätzen sind als gelungene Literatur. Denn es handelt sich bei 
den Statements der Literaten um Gedachtes, das von ihnen eins zu eins 
wiedergegeben wird, nicht um in Literatur umgesetzte Erfahrung. Eine 
Nichtbeachtung dieser Differenz zwischen literarischem Werk und per-
sönlicher Meinung erzeugt nach Bachmann »das idiotische Gerede von 
[der] Rolle des Schriftstellers gestern, heute und morgen« (AWP, S. 297); 
dahinter verberge sich das Missverständnis, ein Weltverhältnis könne in 
Gedanken, die über die Welt geäußert werden, angemessen zum Ausdruck 
kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

92

liche Evidenzanspruch der Künstlerin zum Tragen kommt. Zum Beispiel 
können unterschiedliche Gefühlszustände am Anfang der Produktion 
stehen: Müller nennt das Gefühl der Schadenfreude »über die gebrechli-
che Einrichtung der Welt«27, Bachmann beschreibt Gefühle der Unsi-
cherheit und Orientierungslosigkeit. Anders als in der wissenschaftli-
chen Arbeit wird von den Künstlern im Wesentlichen keine argumenta-
tive Strukturierung und Präzisierung, sondern eine Intensivierung von 
Weltverhältnissen angestrebt. Das subjektive Weltverhältnis wird nicht 
nur thematisiert, sondern durchlebt und »seismographisch notiert«.28

Nun könnte ein Einwand lauten, dass es konzeptuelle künstlerische Ar-
beitsweisen gibt, in denen es sehr wohl zur Umsetzung präzise vorfor-
mulierter Weltverhältnisse kommt, ja in denen eine Verschiebung oder 
Transformation der künstlerischen Ideen eine Minderung der konzeptu-
ellen Ausgangsabsicht bedeuten würden. Aber auch wenn dergleichen 
als bewusste Strategie vorkommen mag, gibt es keine direkte Umset-
zung der Intention in die Tat. Auch wenn Künstler im Vorfeld bis in die 
ersten Phasen ihrer Arbeiten hinein ihr Thema genau reflektieren, 
kommt im Moment der Umsetzung der Idee das Material bzw. das Me-
dium, in dem gearbeitet wird, hinzu, das die Ausgangsabsicht modifi-
ziert. Selbst in dem (Sonder-)Fall, in dem die Künstlerin es anstrebt, ihre 
sprachlich vorformulierten Reflexionen und Erkenntnisse so präzise wie 
möglich zu vermitteln, werden sich diese im Verlauf der Realisierung 
des Kunstwerks durch die Weise der Darstellung ändern. Versteht man 
die Intensivierung des Weltverhältnisses so, dass künstlerisches Arbeiten 
den Künstlern keine methodische Absehung von der eigenen Person 
bzw. vom eigenen Leben erlaubt (wie wissenschaftliche Methoden sie in 
der Regel verlangen), so lässt sich die Differenz zwischen Kunstproduk-
tion und wissenschaftlicher Arbeit auch im Vergleich zwischen kon-
zeptueller künstlerischer und wissenschaftlicher Arbeitsweise noch wie-
dererkennen.29

27  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 115. 
28  Wolfgang Rihm: Offene Enden. Denkbewegungen um und durch Musik, 

hg. v. Ulrich Mosch, München, Wien 2002. Im Moment des Komponie-
rens wird das Sich-ins-Verhältnis-Setzen des Komponisten zur Welt nicht 
aufgehoben oder ausgeblendet, sondern im Gegenteil: es wird intensiviert. 
»Krisenschnittpunkte des Lebens« (S. 29) – also Momente hoher Intensität 
– werden im Prozess des Notierens in »geronnene Lebenszeit« (S. 27) 
verwandelt. Das heißt, das subjektive Weltverhältnis wird nicht nur the-
matisiert, sondern durchlebt und »seismographisch notiert« (S. 29). 

29  Dieses Kriterium der Differenz zwischen künstlerischem und wissen-
schaftlichem Arbeiten schlägt auch Dieter Henrich vor: »…die Erkundung 
einer möglichen Stabilität im Leben. Auch sie geschieht in der Kunstpra-
xis – in jeweils einem Metier –, ist aber nicht zu verstehen als Beherr-
schung dieses Mediums und als seine Strukturierung zu der in ihm mögli-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

93

Übereinstimmend und selbstverständlich gehen Künstler von der 
Bedeutung eines der Produktion vorgelagerten Weltverhältnisses der 
Künstler für die Produktion aus. Ebenso formulieren sie einen Weltbe-
zug der Kunstwerke, der im Verhältnis zur Realität einer der Verarbei-
tung von Realität ist.  

Diese Differenz zwischen der von Künstlern vorgefundenen Wirk-
lichkeit und der Wirklichkeit, die sich in der Produktion bildet, wird so-
wohl als eine Übertreibung der Realität als auch als deren mögliche Ne-
gation beschrieben.30 Die Strategie der Übertreibung lässt sich dem 

chen Richtigkeit und Dichte. Es ist diese Tatsache, die Künstler zu so sen-
siblen Individuen macht in ihrer Zeit, und sie erklärt auch zu einem guten 
Teil, warum viele Künstler, im Unterschied zu dem Durchschnitt der Wis-
senschaftler, nicht nur in ihrer Arbeit, sondern auch im persönlichen Ver-
hältnis zu ihrer Arbeit einen spezifischen Ernst zeigen. Wohl erklärt er 
sich auch daraus, dass der Künstler mit seinem Werk in ganz anderer 
Weise als der Forscher allein steht und […] etwas von sich selbst preis-
gibt.« Dieter Henrich: »Kunstphilosophie und Kunstpraxis«, in: Ders.: Fix-
punkte. Abhandlungen und Essays zur Theorie der Kunst, Frankfurt/Main 
2003, S. 265-299, hier S. 296. 

30  Heiner Müller konstruiert drei verschiedene Modelle des Verhältnisses 
von künstlerischer Produktion zur Welt: ein Differenzmodell, eines der 
Negation und gleichzeitigen Entgegensetzung und eines der Überhöhung. 
Das von mir so genannte Differenzmodell definiert er folgendermaßen: 
»Mich interessiert Verarbeitung von Realität und nicht die Realität selbst.« 
(Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 64) Wenn Schreiben »Lebensausdruck« 
(Bd. 2, S. 102) ist und »eine Methode, die eigenen Erfahrungen neu zu 
verarbeiten« (Bd. 2, S. 132), ergibt sich daraus, dass verarbeitete Realität 
nicht mehr der (ursprünglich) vom Autor wahrgenommenen Realität glei-
chen kann. Welt kommt über das (sowohl bewusste als auch unbewusste)
Agieren des Künstlers mit ins Spiel und wird als konstruierte bzw. neu or-
ganisierte im Prozess ihrer Verarbeitung von realer Welt differenziert. 
Dieses Differenzmodell bleibt implizit in den folgenden zwei Modellen 
enthalten; die Art der Differenz wird aber in beiden jeweils anders be-
stimmt: Im zweiten Modell, dem der Negation, entwirft Müller die Diffe-
renz zwischen der unmittelbaren Wirklichkeit und einer anderen Wirk-
lichkeit, die sich in der Produktion bildet, als eine zwischen Realität und 
Unmöglichkeit. Diese dem Werk zugeordnete Wirklichkeit ist im Verhält-
nis zur Realität eine Unmöglichkeit. Sie bekommt den Charakter einer  
Utopie, die der Wirklichkeit des Lebens entgegengehalten ist. »Wirklich-
keit unmöglich zu machen« (Bd. 2, S. 13), sie zu negieren, ist die »einzige 
Möglichkeit, mit Wirklichkeit umzugehen« (ebd.). Diese Strategie der 
Verunmöglichung erläutert Müller sehr oft in Interviews. Dies hindert ihn 
aber nicht daran, einen dritten Fall von Weltverhältnis zu etablieren, in 
dem er künstlerisches Produzieren als eine Verstärkung vorgefundener 
Wirklichkeit versteht. »Alles, was man in Deutschland macht, muß kriege-
risch sein, muß als Krieg verstanden werden. Und Theater ist nicht mög-
lich in Deutschland außer als Krieg gegen das Publikum…« (Bd. 2, S. 20). 
In diesem dritten Modell wird das Produzierte nicht in Richtung auf eine 
unmögliche Wirklichkeit entwickelt, sondern vorhandene und vom Autor 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

94

butlerschen Performativitätsmodell zuordnen, sie beinhaltet eine Aus-
wahl und Betonung bestimmter, bereits existierender Perspektiven auf 
die Realität zuungunsten anderer möglicher Darstellungsweisen.  Die 
Strategie der Negation kann im Sinne Bollacks als ein Verfahren des 
Ein- und Ausschließens von Versatzstücken bekannter Realität, als ein 
Verfahren, in dem sich auf diese Weise Neues bildet, gedeutet werden. 
In beiden Fällen – der Übertreibung und der Negation – entsteht etwas 
von der Ausgangssituation Verschiedenes. Das Verfahren der Negation 
enthält den Verweis auf das »Imaginäre«, welches in seiner Als-ob-
Struktur »das Faszinosum der ästhetischen Fiktion, ihre Erfahrung im 
eigentümlichen Oszillieren zwischen dem Realen und dem Irrealen […] 
zu erklären vermag.«31 So wird das fiktive Andere der negierten Wirk-
lichkeit als Imagination und somit als Utopie der vorgefundenen Wirk-
lichkeit entgegengehalten. Piper nennt dies einen »eigenen individuellen 
Weltbezug«, der bereits vorhandenen Darstellungen eines gesellschaft-
lich Wirksamen angefügt wird, der sich durch das »Hinzufügen eines 
neuen Gebildes oder Ereignisses« vollzieht und dessen Vollzug eine 
Veränderungswirkung hat.32 Beide Verfahren, Übertreibung und Nega-
tion, existieren als Möglichkeiten nebeneinander. Es besteht, philoso-
phisch gesehen, kein Widerspruch zwischen ihnen, wenn man annimmt, 
dass sowohl die eine als auch die andere zum Einsatz kommt. In beiden 
Fällen ist die Befragung eigener Weltverhältnisse durch die Künstler die 
Voraussetzung für die Anwendung der Verfahren. Ebenso wie sich das 
Weltverhältnis der Rezipienten künstlerischer Gebilde oder Ereignisse 
verändert, verändert sich das Weltverhältnis ihrer Produzenten in der 

analysierte Wirklichkeit wird hier so verstärkt, dass sie sich durch diese 
übertreibende Überhöhung des Vorgefundenen von der nichtkünstleri-
schen Wirklichkeit unterscheidet. Alle Methoden der dramatischen Dar-
stellung politischer und sozialer Realität gehören ins dritte Modell. 

31 Hans Robert Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, 
Frankfurt/Main 1991, S. 304. Den Zusammenhang zwischen der Abkunft 
des Imaginären von dem Realen und der Weise der Aufrufbarkeit dieses 
Imaginären, die die Machbarkeit des Fiktiven überbietet, bestimmt Jauß 
als anthropologisches Bedürfnis nach Vollkommenheit. »In dem zu erwä-
genden Modell bleibt das Fiktive nicht mehr nur kontrafaktisch bestimmt, 
sondern gewinnt eine vermittelnde Funktion hinzu: indem es bestimmte 
Realität negiert, gibt es ineins damit dem Imaginären Prägnanz und Ge-
stalt…« (Ebd., S. 303) 

32 Künstlerische Arbeit verändert laut Piper die Welt, indem sie »eine neue 
Präsenz schafft, »die irgendwie in die Weltsicht der wahrnehmenden Per-
son integriert werden muß« (A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 147). 
Präsenz entsteht durch »Hinzufügen eines neuen Gebildes oder Ereignis-
ses« (S. 159) zum Bestehenden, sie entsteht aber auch dann, wenn die 
Künstlerin vorhandenen Objekten einen Kunststatus zuerkennt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

95

Produktion, wie Piper, Müller, Bachmann und Tarkowskij übereinstim-
mend behaupten.  

Die von den Künstlern favorisierte Darstellung des Vollzugs von 
Weltverhältnissen in der Verarbeitung einer von ihnen wahrgenomme-
nen Realität (einer Verarbeitung, die umgekehrt auch die Künstler ver-
ändert), schließt bereits eine Definition künstlerischen Produzierens als 
eines reinen Abbildens der Realität aus. Somit wird es bereits systema-
tisch unmöglich, Kunstproduktionen als »geschichtliche Notwendigkei-
ten« aufzufassen33 und die Künstler reduzierend als Medien zu bestim-
men, durch die hindurch beispielsweise ein »Naturzustand fixiert« 
wird34 oder durch die sich Gesellschaftliches ereignet. Vielmehr macht 
die Beschreibung Pipers, dass Künstler beeinflusst sind durch ein 
»Spektrum unbestimmbarer Kräfte«, wie durch »das Soziale, Politische, 
Psychologische, Physiologische, Ästhetische, Philosophische usw.«, erst 
dann Sinn, wenn dem Zum-Ausdruck-Bringen sozialer, ästhetischer und 
anderer Tendenzen der Gesellschaft die Individualität der Weltformulie-
rung durch die Künstler hinzugefügt wird. Piper zieht also den Schluss, 
dass Künstler diesen Reflexionsprozess der Gesellschaft leisten müs-
sen.35

Ich fasse das 2. Kapitel zusammen: Die Fragen, die von Künstlern in ih-
rer Arbeit behandelt werden, sind wesentliche, existentielle Fragen in 
dem ausgeweiteten Sinn, dass sie, anders als Alltagsfragen oder wissen-
schaftliche Fragen, das eigene Weltverhältnis oder mögliche Teilaspekte 
desselben berühren. Die expliziten oder impliziten Fragestellungen, die 
am Anfang der künstlerischen Arbeit stehen, initiieren den Versuch,  
einen Weltbezug exemplarisch zu formulieren – und zwar dezidiert im 
Gestus des Noch-nicht-Wissens. Bereits im Vorstadium zur Produktion 
richtet sich das Begehren der Künstler darauf, je verschieden wahrge-
nommener Realität eine individuelle Verarbeitung derselben hinzuzufü-
gen.

33  W. Rihm: Offene Enden, S. 220. Rihm lehnt die Beschreibung des Pro-
duktionsmoments als Moment, in dem der Künstler zum Medium »ge-
schichtlicher Notwendigkeiten« wird, ab. 

34  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 194. Dass Tarkowskij eine Charak-
terisierung des Künstlers als Medium, durch das sich Realität formuliert, 
ablehnt, belegt sein Einwand gegen einen »Naturalismus«, in dem durch 
die Filmkamera objektivistisch ein »Naturzustand fixiert« werden soll. 
Denn den gebe es nicht; die »jeweilige Weltsicht« des Autors sei nie vom 
Gefilmten trennbar, bleibe also immer relevant. 

35  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 160. Vgl. ebd.: »[D]er Künstler / 
die Künstlerin muß dies umso mehr tun«. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

96

3.   Die Ausr ichtung auf  das evidente Werk 

3.1 Produktionsmethoden 

Wiewohl Künstler (im weiten Sinne) von begrifflich formulierten Welt-
verhältnissen ausgehen, hat die Herstellung eines Kunstwerks nichts mit 
der direkten Setzung einer Idee in die Materialität des Werks zu tun. Es 
ist komplizierter. Zwei Dimensionen sind nach der übereinstimmenden 
Auskunft der Künstler mit im Spiel: die bewusste und die unbewusste 
Aktivität der Künstlerin auf der einen Seite und eine Art Vorhandenheit 
des Materials auf der anderen Seite. Das Material existiert einerseits un-
abhängig von den Künstlern, ist ihnen äußerlich, andererseits wird es be-
reits aus ihrer Perspektive wahrgenommen. Zum Material gehören nicht 
nur Meta-Medien wie Sprache und Tonalität, sondern auch deren kon-
krete Existenzformen als »Ideen, Träume, Politik und Philosophie«36

oder als schon vorhandener »großer Musikblock, der in mir ist«37. Die 
Künstler selbst sind der Ort komplexer Prozesse, in denen sich Nach-
denken und unbewusstes, zum Teil auch motorisches, d.h. willkürliches 
Reagieren abwechseln. Diese beiden großen Zuordnungen von Refle-
xion und Handlung als Methoden der Produktion teilen alle zitierten 
Künstler in ihren Beschreibungen. Sie unterscheiden sich aber in den 
Gewichtungen und in der Darstellung des Verhältnisses von Reflexion 
und Handlung: Während Bachmann dem Denken im Prozess des Schrei-
bens als reflexiver Vergegenwärtigung sowohl von Gefühlen als auch 
von moralischen Werturteilen eine herausgehobene Stellung gibt und es 
dezidiert auf eine qualitativ höhere Stufe stellt als die anfänglichen In-
tentionen des Schriftstellers, betont Müller die »Freiheit im Umgang mit 
dem Material«, die Treffsicherheit und Genauigkeit von »Willkür« und 
»blinde(r) Entscheidung«.38 Beide unterstreichen die Intensität der Pro-

36  Vgl. H. Müller: Gesammelte Irrtümer. Im Prozesscharakter (Bd. 1, S. 50) 
gelingender Produktion, der eine ganz und gar geplante Vorgehensweise 
unmöglich macht, ist die Differenz des künstlerischen Produkts zum in 
ihm verarbeiteten Material begründet. Ideen, Träume, Politik und Philoso-
phie (Bd 2, S. 142f.; Bd. 3, S. 150), wie sie im Künstler vorliegen, sind 
nicht Resultate künstlerischen Vorgehens, sondern dessen Ausgangsmate-
rial. 

37  W. Rihm: Offene Enden, S. 11. 
38  Statt des Sprachexperiments stellt Bachmann einen moralischen Antrieb 

»vor aller Moral« (FuS, S. 192) dem Schreiben voran. Ich interpretiere 
diesen Antrieb als einen moralischen Anspruch, der sich mit bestehenden 
moralischen Regeln nicht zufriedengibt. Dieser ist die »Stoßkraft für ein 
Denken, das zuerst noch nicht um Richtung besorgt ist«. Der Übergang 
vom Antrieb zum Denken, »das Erkenntnis will« und »eine philosophi-
sche Richtung einschlägt«, geht einher mit der reflexiven Vergegenwärti-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

97

duktionssituation, Bachmann spricht von Zwang und Obsession, Müller 
von Hochspannung und Magnetfeldern.39 Erst in der Bewegtheit dieses 
Augenblicks gehen Gedachtes und Ausgeführtes eine Synthese ein, 
durch die Neues erzeugt wird. Die Logik des Vollzugs bringt es mit sich, 
dass Gedachtes und Beabsichtigtes modifiziert, ja sogar destruiert wird. 
»Aber wenn man Stücke schreibt, ist der Hauptimpuls wirklich Destruk-
tion, bis man, aber das klingt furchtbar metaphysisch, vielleicht auf ei-
nen Kern stößt, mit dem man dann wieder etwas bauen kann.«40

Die Verschränkung von »Denkprozessen« mit der Komplexität 
künstlerischen Agierens wird von Piper als eine auch theoretisch nicht 

gung sowohl von Gefühlen als auch von moralischen Werturteilen (FuS, 
S. 192). Das, was dabei jeweils zum Gegenstand des Bedenkens wird, 
hängt vom spezifischen Weltverhältnis des Autors ab. Die Differenz seiner 
Fragen zu wissenschaftlichen Fragen besteht darin, dass sie übergreifend 
und komplex gestellt sind und nicht so schnell ins Konkrete des Details 
aufgelöst werden. Allein im Umgang »mit der Sprache und durch die 
Sprache hindurch« (ebd.) versucht der Schriftsteller zu Erkenntnis zu 
kommen. Weil diese Erkenntnis immer speziell die seine ist, wird die je-
weilige Richtung, in die er sich entwickelt, »immer eine andere sein« 
(FuS, S. 193) als die anderer Autoren. 

 H. Müller, Gesammelte Irrtümer: Die »Freiheit im Umgang mit dem 
Material« (Bd. 1, S. 50), »Willkür« und »blinde Entscheidung« (Bd. 3, S. 
163) sind nach Müller Methoden, die bei begabten Autoren zu Werken 
führen, die (auch als fragmentarische) ihre eigene Genauigkeit im Ver-
hältnis zum Kontext des jeweiligen Künstlers und zum Material aufwei-
sen. »Die Differenz ist die wichtige Qualität, und nicht die Ähnlichkeit 
oder die Gleichheit oder die Einheit.« (Bd. 2, S. 161) Die im Stück zu ge-
winnende Differenz ist eine von Müller gegen »vereinheitlichendes Den-
ken« (Bd. 2, S. 161) gesetzte. Also kann künstlerisch blind Gesetztes unter 
den Umständen seines Gelingens sich präzise zu Außerkünstlerischem 
verhalten, kann Perspektiven eröffnen. Wie ist dies zu erläutern? Die 
»Hochspannung von einem Arbeitsprozeß« (Bd. 2, S. 147), die Entstehung 
eines »Magnetfeld(es), was sehr viel anzieht« (Bd. 2, S. 147), »so ein 
Wahn, so eine Obsession, die Revolution oder Sexualität heißen kann« 
(Bd. 1, S. 58), bringen die Ideen des Künstlers, seine Träume, seine An-
sichten über Politik und Geschichte auf eine Weise in Bewegung, wie es 
bloßes Nachdenken oder bloßes Handeln nicht vermögen. Im Fluss dieser 
Bewegung trifft der Künstler Entscheidungen; Gedachtes und Erlebtes 
wird miteinander in einen Prozess der Synthese gebracht. »Verantwor-
tungslos« ist das Produzieren insofern, als der Künstler im Moment der 
Produktion keine Rücksicht auf Menschen oder Tatsachen nehmen kann, 
die außerhalb dieses Prozesses liegen. Es herrscht eine eigene Logik des 
Vollzugs, die sich ab der ersten Entscheidung entwickelt, »…der erste 
Satz erzwingt den letzten« (Bd. 2, S. 89). »Es ist ein Material, in dem und 
mit dem ich mich bewege und das mich bewegt.« (Ebd.) 

39  I. Bachmann: AWP, S. 295. H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 
147.

40  Ebd., Bd. 3, S. 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

98

zu lösende Verknüpfung dargestellt,41 während Rihm das Verhältnis von 
Reflexion und Handlung als ein durch und durch dialektisches begreift. 
Rihm bestimmt die Planmäßigkeit des künstlerischen Vorgehens als ge-
plante Ungeplantheit, als absichtsvolle Absichtslosigkeit.42 Ebenso wie 
Rihm bestreitet Tarkowskij die totale Souveränität der Künstlerin, die 
mit etwas experimentiert, über das sie aus einer überlegenen Position 

41  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 137: »Das wohlversiegelte, in 
sich geschlossene Kabinett formalistischer Ästhetik erstickt uns alle.« Pi-
per meint damit, dass eine einseitige Konzentration auf formale ästheti-
sche Fragen den künstlerischen Produktionsprozess lähmt, ihn behindert. 
In der Produktion müssen immer beide Seiten im Spiel sein: das Ästheti-
sche und das Außerästhetische. Denkprozesse – eng mit der Kunstproduk-
tion verknüpft – bekommen von Piper eine hervorgehobene Stellung zuge-
sprochen; auch diese Hinwendung zum Denken lässt sich als eine Absage 
an formale Kenntnis und innerbetriebliche Orientierung im System der 
Kunst auslegen. Piper beschreibt Denkprozesse als in verschiedenen Rich-
tungen und Spielarten auftretend: Eine Idee von der Gestalt des noch zu 
schaffenden Kunstwerkes kann beispielsweise aus dem Unterbewussten 
»plötzlich […] zu Bewußtsein kommen« (S. 157), d.h. es ist »zu erklären, 
was bereits geschehen ist« (S. 177). Das Werk kann ferner »in einem 
Denkprozeß« (S. 177) geschaffen werden, anders formuliert, den Gedan-
ken der Künstlerin kann eine zentrale Rolle im Prozess der Produktion zu-
kommen. Spielarten solcher Reflexionstätigkeit gibt es viele: Künstler 
»schließen […] von Problemen, denen [sie] im letzten Werk begegnet 
sind, auf mögliche Lösungen im nächsten, oder werden […] durch die 
Betrachtung der Werke anderer oder einen zuvor nicht wahrgenommenen 
Aspekt [ihres] eigenen Werkes ›inspiriert‹, oder [sie] lesen […] etwas, er-
fahren etwas, unterhalten [sich]…« (S. 157). Mit der Darstellung künstle-
rischer Verfahrensweisen schließt Piper darüber hinaus organisatorische 
und finanzielle Überlegungen in den Produktionsprozess ein und betont 
so, dass künstlerische Entscheidungen auch im Hinblick auf diese Bedin-
gungen getroffen werden. Sie widerspricht demzufolge einer (auch in der 
philosophischen Ästhetik) weit verbreiteten Gepflogenheit, den Vorgang 
der künstlerischen Produktion von allem Technischen und allem Banalen 
zu »reinigen«, um ihn so in seiner Wesentlichkeit zu erfassen. In dieser 
Reinheit existiere Kunstschöpfung nicht (S. 158). 

42  W. Rihm: Offene Enden, S. 112. Es kommt nun darauf an, sich in einen 
»überhellen Zustand« (S. 45) zu versetzen, ein Spiel zu beginnen, bei dem 
man nicht mit den Dingen spielt, sondern in dem man »sich aufs Spiel 
setzt« (S. 22). Dieses Spiel beginnt absichtsvoll, es »erscheint im Vorfeld 
eindeutig methodisch planbar« (S. 97); der Spieler (Künstler) nimmt die 
Prämissen des Spiels als Voraussetzung der Produktion zur Kenntnis. 
Dann wird aber das, wovon ausgegangen wurde, »einer großen Erosion« 
ausgesetzt. Ein dialektischer Prozess zwischen »Bruch und Bogen«, ein 
»Spalt- und Modelliervorgang«, der »Bild und Negativbild« gleichzeitig 
hervorbringt, beginnt (S. 11). Seine relative »Voraussetzungslosigkeit« (S. 
17) ergibt sich aus der Heterogenität des zu Bearbeitenden, aus der »Of-
fenheit für Einflüsse von außen« (S. 31) und aus der Krisenhaftigkeit der 
Arbeitssituation.

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

99

heraus entscheiden könnte. Wenn die Künstlerin »dem Leben folgt«, bil-
det sie nicht schlicht eine gedankliche Absicht im Material ab. Vielmehr 
hat man es mit einem Wechsel zwischen Aktivität und Passivität zu tun, 
den Tarkowskij als eine Verschränkung des Konzepts mit der Reaktion 
auf Situationen, mitarbeitende Personen (z.B. Schauspieler) und Mate-
rialien begreift. Im Prozess scheint der Künstler erst »ein für ihn selbst 
wesentliches Problem zu entdecken«. Ideen, von denen Künstler ausge-
hen, modifizieren und konkretisieren sich also im Produktionsprozess.43

 An dieser Stelle bietet sich ein kurzer Exkurs zu Hegels Darstellung 
der Kunstproduktion an. Hegel beschreibt das Produzieren auf den ers-
ten Blick ähnlich, nämlich als die künstlerische Ausgestaltung eines Ge-
haltes in einem Material. Die wesentliche Differenz zwischen der hier 
vorgenommenen Beschreibung der Produktion und der ›Setzung des 
Schönen‹ bei Hegel (die auch von ihm zunächst als Formulierung eines 
Weltverhältnisses definiert ist), liegt in der dargelegten Nichteinlösbar-
keit der anfänglichen Ideen; und die Ursache dieser Nichteinlösbarkeit 
besteht darin, dass der Bearbeitungsprozess ein Transformationsprozess 
ist, in dem sich auch die Ideen transformieren.44 Weil die Kunst nach 
Hegel die Bestimmung hat, »das Dasein in seiner Erscheinung als wahr

aufzufassen«45, und die Wahrheit eines Gegenstandes bedeutet, dass die-
ser seinem Begriff entspricht,46 ist die Produktion von Kunstwerken 

43  Tarkowskij grenzt sich entschieden von Künstlern ab, die schlicht eine ge-
dankliche Absicht im Material abbilden. Anhand des filmischen Bildes 
vom Zaun, der das Liebespaar trennt – eines Bildes, das unmissverständ-
lich zu verstehen gibt, wie es gedeutet werden muss – kritisiert Tarkowskij 
die Banalität des Illustrativen (Die versiegelte Zeit, S. 77f.). Es kommt 
darauf an, solch banalisierende  Umsetzungen zu vermeiden, zu denen es 
kommt, wenn ein Regisseur einen schon gewussten, bereits sprachlich 
ausbuchstabierten Subtext einer Szene »unmittelbar« durch das Bild »zum 
Ausdruck bringen will« (S. 27). Trotzdem gibt es ein »Ideenkonzept«, das 
am Anfang der Arbeit steht. Die »künstlerische Grundhaltung« in der Sa-
che bildet sich aber im Arbeitsprozess noch einmal anders heraus, wenn 
»neue Gesichtspunkte« ins Spiel gebracht werden – nicht durch den Re-
gisseur, sondern durch das, womit er umgeht: durch das Material, durch 
die Situation, vielleicht durch andere an der Filmproduktion beteiligte Per-
sonen (S. 81). Erst dann scheint der Künstler »ein für ihn selbst wesentli-
ches Problem zu entdecken« (ebd.; Hervorhebung von mir, J.S.). 

44  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke [in 20 Bänden]. Auf der Grund-
lage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva Mol-
denhauer und Karl Markus Michel, Bd. 13: Vorlesungen über die Ästhetik 
I, Frankfurt/Main 1986, S. 52: »Das allgemeine Bedürfnis zur Kunst also 
ist das vernünftige, daß der Mensch die innere und äußere Welt sich zum 
geistigen Bewußtsein als einen Gegenstand zu erheben hat, in welchem er 
sein eigenes Selbst wiedererkennt.« 

45  Ebd., S. 205. 
46  Ebd., S. 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

100

nach Hegel als Gestaltung dieses Begriffs in der »äußeren sinnlichen 
Welt« zu verstehen. Da im Hegelschen Begriff das Besondere unter das 
Allgemeine gebracht sein soll, wäre die künstlerische Produktion also 
die Ausführung eines schon vorhandenen Objektiven, das somit im Pro-
zess der Gestaltung keiner wesentlichen Transformation mehr unterlie-
gen kann, sondern sich nur im Kunstwerk wieder zeigt. Dass dabei Un-
mittelbarkeit, Natürlichkeit und Begeisterung als Antriebsmomente wir-
ken, welche laut Hegel nicht erworben werden können, sondern speziell 
Künstlern naturgegeben zur Verfügung stehen, ändert nichts an der Be-
schreibung der Kunstproduktion als eines Vorgangs, in dem »die an und 
für sich seiende Wahrheit und Vernünftigkeit des Wirklichen […] zur 
äußeren Erscheinung gelangen soll«.47

Spricht Hegel über die produktive Tätigkeit der Künstler als eine 
Aktivität, die diese auf Grund ihres herausgehobenen Talents vollziehen, 
so trennt er zwischen einem aktiven Künstler und seinem passiven Mate-
rial, welches zum Träger der künstlerischen Setzung wird. Nach der An-
sicht der zitierten Künstler ist eine solche Trennung zwischen dem »Dis-
ponieren des Künstlers« und der »Disposition des Materials« nicht 
möglich. Das Verhältnis zwischen Künstler und Material ist komplexer: 
Der Komponist muss sich auf den Zufall dessen, was ihn beim Kompo-
nieren erreicht, einlassen – aber um diesen Zufall im Prozess dennoch zu 
»setzen«. Er überlässt sich also nicht gänzlich Material und Situation, 
versucht aber auch nicht, sie vollends in den Griff zu bekommen.  

3.2 Transformation: Der Umschlag ins Kunstwerk 

Eine »Konzeption erscheint immer durch das Werk« und ist nicht mit 
dem gleichzusetzen, was ein Künstler antwortete, würde er nach seinen 
Ansichten gefragt.48 Es müssen also transformatorische Prozesse stattge-

47  Ebd., S. 364. Vgl. S. 367: »Dies künstlerische Schaffen schließt deshalb, 
wie die Kunst überhaupt, die Seite der Unmittelbarkeit und Natürlichkeit 
in sich, und diese Seite ist es, welche das Subjekt nicht in sich selbst her-
vorbringen kann, sondern als unmittelbar gegeben in sich vorfinden muß. 
Dies allein ist die Bedeutung, in welcher man sagt, das Genie und Talent 
müsse angeboren sein.«  

48  Ingeborg Bachmann: »Frankfurter Vorlesungen«, in: Werke, Bd. 4, S. 181-
271 (im Folgenden zitiert als FV); dies.: »Zur Entstehung des Titels ›In 
Apulien‹«, in: Werke, Bd. 4, S. 305-306 (im Folgenden zitiert als ETA). – 
Das schriftstellerische Werk ist laut Bachmann Ergebnis transformatori-
scher Prozesse, »denn eine Konzeption erscheint immer durch das Werk, 
immer tut sich der Anspruch kund, die Position« (FV, S. 202; Hervorhe-
bung von mir, J.S.). Ein Anspruch, der ins Werk hineingearbeitet wurde, 
ist aber nicht gleichzusetzen mit dem, was ein Schriftsteller, nach seinen 
Ansichten gefragt, explizit äußern würde. Bachmanns Hinweis auf »die 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

101

funden haben, die zur »erfundenen Form« des Kunstwerks, seiner For-
mel, wie Bachmann sagt, geführt haben.49 Es handelt sich um Prozesse, 
in denen laut Müller aus Willkür Genie wurde (mit Genialität meint er 
die Überlegenheit des Produkts über die in ihm verarbeitete Meinung) 
und die ein aus sich selbst heraus wirkendes Kunstwerk zum Ergebnis 
haben, das an seinen Wirkungen gemessen werden kann.50 Jener Mo-
ment des Umschlags von Gedanken, Aktionen und Reaktionen im Zu-
sammenspiel mit dem Material in das Neue – ins Kunstwerk –, den 
Rihm mit dem Begriff »Mutation« als einen transformativen Sprung 
umschreibt, ist auch theoretisch der interessanteste Moment der Kunst-
produktion. Leider bleibt genau dieser Moment im Dunklen. Alle 
Künstler bestätigen, dass nur nachträglich festgestellt werden kann, ob 
diese Transformation stattgefunden hat. Nachträglich entscheiden sie 
darüber, dass es eine solche gab und ob sie als eine gelungene Trans-
formation bewertet werden soll. Die Feststellung, »dass es stimmt«, ist 
nach Rihm die nachträgliche Feststellung: Hier ist etwas Ernstzuneh-
mendes entstanden.51 Transformationen werden in ihrer Chronologie 

Interferenzen zwischen Autor und Ich« (FV, S. 221) des Textes belegen 
das. Wir wissen von »allen möglichen Ich in der Dichtung, dem fingierten, 
verkappten, dem reduzierten, dem absoluten lyrischen, dem Ich als Denk-
figur…« (ebd.). Bachmann kommt es auf die Differenz zwischen dem 
schreibenden und dem im Schreiben konstruierten Ich an, letzteres ist 
Repräsentant einer eigenen Position des literarischen Textes. Auf welchem 
Weg kann es zu diesem Ich des Textes, zu seiner Eigenständigkeit kom-
men? Wie verläuft der Prozess der Verwandlung und wie der »Weg vom 
Prozeß zur Formel« (ETA, S. 306)? Die Autorin deutet das Verhältnis von 
Schreiben und Denken als einen Wechselwirkungsprozess. Darin werde 
die reflexive Vergegenwärtigung des Denkens, die am Anfang der literari-
schen Produktion stehen muss, in den Schreibfluss hineingebracht und 
dieses Denken in ihm und durch ihn verändert. Zwischendurch, zwischen 
Schreiben und Schreiben, werde das Geschriebene wieder kontrollierend 
zu den Gedanken ins Verhältnis gesetzt. 

49  Vgl. I. Bachmann: ETA, S. 306. – W. Rihm: Offene Enden, S. 28. Das 
Kunstwerk (bei Rihm die Komposition als Partitur) hat eine Form ange-
nommen. Seine Form ist das »unvermeidbare Ergebnis […] von Erfin-
dung«. Erfundene Form ist aber nicht allein künstlerische Setzung, son-
dern Rihm schreibt etwas kryptisch, »daß jeder in Musik erfundene Ge-
danke sich seine Form schon selber ›schafft‹«. Die künstlerische Setzung 
bringt also einen Formbildungsprozess in Gang, an dem das Material nicht 
nur passiv beteiligt ist. 

50  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 3, S. 163. 
51  Vgl. W. Rihm: Offene Enden, S. 162 zum Begriff der Mutation. Der 

Mutationsbegriff markiert genau den transformativen Sprung, in dem sich 
Formbildung ereignet. Die Form muss fast gleichzeitig vom Künstler als 
»das Wirkliche« erkannt und somit in den Status des Kunstwerks bzw. in 
den Status eines seiner Elemente gehoben werden, um im Prozess nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

102

von allen Künstlern gleich beschrieben: Weiß die Künstlerin, »daß es 
stimmt«, ist der Moment der Transformation Vergangenheit. Ebenso 
können Künstler diesen Moment nicht erzwingen, sie können ihn aber 
situativ provozieren; sie können ihm ihre Gedanken »bereitstellen«.52

Wenn sich laut Tarkowskij in einer Bildstruktur des Films Gedanken-
systeme darstellen, so ist Transformation bereits geschehen.53 Wenn 
nach Müller die Intentionen des Künstlers verbrannt sind im Entste-
hungsprozess des Werks, ist die Transformation in das Stück beendet, 
das der Autor selbst im Moment seiner Entstehung nicht kennen kann. 
»Ich schreibe mehr als ich weiß.« »Wenn ich damit fertig bin, dann kann 
ich darüber nachdenken…«54 Der exakte Moment der Transformation 
des Gedachten, das vom Autor zum Einsatz gebracht wurde, in den lite-
rarischen Text kann laut Bachmann nicht nachträglich dezidiert nacher-
zählt werden, es lässt sich lediglich bestätigen, dass er stattfand.55 Und 

wieder verlorenzugehen. Das ist der subjektive Akt der Entscheidung 
(ebd., S. 43). 

52  Ebd., S. 28. Auch wenn der Autor später für die gefundene Form mit sei-
nem Namen zeichnet, kann er nicht die Transformationen erzwingen, die 
das Kunstwerk erst zum Kunstwerk machen. Er kann sie wollen, er kann 
sie situativ provozieren, er kann den Gedanken ›bereitstellen‹. Aber ob 
dieser »Gedanke sich seine Form […] schafft«, ob dieser kurze Moment 
des Transformierens stattfindet, das liegt in letzter Konsequenz außerhalb 
seines Einflusses. 

53  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 64. Das Konzept eines Films ist 
sein Drehbuch. Das Drehbuch bietet laut Tarkowskij noch nicht das, was 
den »Regisseur auch tatsächlich« zu einem »Künstler« und die »Kinema-
tographie« zu einer »Filmkunst« macht. Der Regisseur kann aber zunächst 
vom Drehbuch ausgehen. Die künstlerische Arbeit am Film beginnt aller-
dings dann, wenn eine »eigene unverwechselbare Bildstruktur aufkommt«. 
Solche ist Darstellung des »eigenen Gedankensystems« des Künstlers. 
Wenn sich in einer Bildstruktur ein Gedankensystem darstellt, so ist einer-
seits bereits Transformation geschehen – Transformation von Gedachtem 
in Gesehenes –, andererseits kann man sich einen Film nach Tarkowskij 
nicht zuerst erdenken und ihn dann drehen, ist also die Verwandlung von 
Gedachtem in Bilder auf direktem Weg gar nicht möglich.  

54  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 100. Die Intentionen des 
Künstlers sind seine gedanklichen Vorhaben. Gelingt die Transformation 
im Schreibprozess, verbrennen in ihm laut Müller alle Intentionen. 
»Schreibend bin ich sie losgeworden.« (Bd. 1, S. 95) Das Zusammenspiel 
von Raumvorstellung (der Vorstellung von den »Positionen der Figuren 
des Stücks im Raum und zueinander«; Bd. 2, S. 41), Körpern und Ideen 
bringt etwas hervor, das der Autor selbst im Moment der Entstehung nicht 
kennen kann. »Deshalb bin ich immer in einer schwierigen Lage, wenn ich 
gezwungen bin, meine eigenen Texte zu interpretieren. Ich schreibe mehr 
als ich weiß.« (Bd. 1, S. 100) 

55  Den unbewussten Anteil im Schreiben gibt Bachmann in einem Bild wie-
der: »Das Wasser, mit dem ein Fluß mündet, erinnert sich nicht an die 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

103

auch laut Piper bleiben sowohl der »kreative interne Prozeß« als auch 
das in ihm entstehende Kunstwerk »opak«.56 Die Künstlerin ist die ein-
zige Person, die über die Entstehungsgeschichte des Werks Auskunft ge-
ben kann, sie allein kann Vorgefallenes erinnern. Aber auch damit wirft 
sie nicht das entscheidende Licht auf den Moment des Umschlags.57

3.3 Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunstwerk 

Den Ausspruch »Kunst ist Kunst« zu akzeptieren, »käme einer Bank-
rotterklärung gleich«.58 Denn darüber, dass Kunstwerke sich in irgendei-
ner Form auf außerkünstlerische Realität und nicht bloß selbstreferen-
tiell auf Kunst beziehen, besteht unter den zitierten Künstlern  (und über 
sie hinaus vermutlich bei den meisten) ein Konsens. Von Kunstwerken 
lassen sich allerdings keine tagespolitischen Lösungen oder wissen-
schaftlich Verwertbares erwarten, denn dieser vordergründige Anspruch 
an Kunstwerke beinhaltet eine falsche Vorstellung von ihrem Realitäts-
bezug. Bei Bachmann ist es nicht die vom Schriftsteller dargestellte,
sondern die »gesuchte und manchmal gewonnene Wirklichkeit«, die das 
Kunstwerk im Falle seines Gelingens enthält, eine Realität des Werks, 

Quellen, die Zuflüsse, die Ufer, die es berührt, an das Gras, über das es 
schäumte, und die Wurzeln und Stämme, die es mitriß.« (ETA, S. 306) 
Diese allegorische Darstellung umschreibt genau den eigentlich interes-
santen Moment im Produktionsprozess – den der Transformation des Ge-
dachten, das vom Autor zum Einsatz gebracht wurde, in den literarischen 
Text. Dieser Moment könne nicht nachträglich dezidiert nacherzählt wer-
den, es lasse sich lediglich bestätigen, dass es ihn gab. Die Transformation 
sei aber anwesend – im lyrischen Text selbst, denn »ein genaues Bild für 
Prozeß und Formel, das fällt mit dem Gedicht selbst zusammen« (ETA,  
S. 306). 

56  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik. – Das  Kunstwerk ist nach Piper 
dann »in seiner höchsten Potenz« (S. 133), wenn es sich noch im Kopf der 
Künstlerin befindet. Dieses (noch) nicht kommunizierbare Stadium des 
Werkes ist zugleich dasjenige, in welchem es die Künstlerin »am meisten 
interessiert und am meisten beschäftigt« (ebd). Dieses Vorstadium ist be-
stimmt von dem Impuls, »Erfahrung zum Ausdruck [zu] bringen« (S. 
160). Um diesen inneren Prozess für andere zugänglich zu machen, ist es 
nötig, dass die Künstlerin »Kommunikationsmethoden als separate 
Form(en)« (S. 133) erfindet. Sowohl der »kreative interne Prozeß« (ebd.) 
als auch das durch ihn entstehende Kunstwerk sind mit Pipers Worten  
»opak« (S. 159). Das heißt, die Produktion und das in ihr entstehende 
Kunstwerk sind auch für die Produzierende »unzugänglich gegenüber be-
grifflicher Erklärung« (S. 160). 

57  Ebd., S. 131. 
58  I. Bachmann: FuS, S. 198f.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

104

die sich unterscheidet von der Realität, in der das Werk entstand.59 Mül-
ler betont das Geschaffensein als eine formale Bestimmung des Kunst-
werks. Das Geschaffensein ist die Voraussetzung der Existenz und der 
Eigenständigkeit einer künstlerisch gestalteten Wirklichkeit, die Müller 
die »andere Wirklichkeit« des Werks nennt. Der vorgefundenen Wirk-
lichkeit wird sie etwa in Theaterstücken Heiner Müllers  als Utopie ent-
gegengehalten.60 Sie lässt sich aber nicht für jedes Kunstwerk als Utopie 
bestimmen. Kunstwerke, die lediglich Versatzstücke vorgefundener 
Wirklichkeit als dem Leben entnommene Ausschnitte präsentieren, zei-
gen »ihre« Realität als zeitliche und räumliche Begrenzungen im Gegen-
satz zur außerkünstlerischen Realität. Sie sind als eine Auswahl und 
Neuzusammenstellung vorhandener Realität in der Lage, ihre eigene 
»totale Besetzung mit Gegenwart« zu verzögern oder sogar zu stören, 
und offenbaren schon deshalb die Differenz zu dieser Realität.61 Hier 

59  I. Bachmann: AWP, S. 294f.; Hervorhebung von mir, J.S. – Dass Wirk-
lichkeit manchmal gewonnen werden kann, deutet darauf hin, dass sie erst 
im Schreibprozess entsteht und nicht nur durch diesen vermittelt wird. 

60  Ingeborg Bachmann und Heiner Müller nähern sich der Frage nach der 
Darstellung von Realität in Kunstwerken von jeweils entgegengesetzter 
Seite. Während Bachmann dafür plädiert, Kunstwerke an ihren außer-
künstlerischen Wirkungen zu messen, betont Müller die formale Seite des 
Kunstwerks als eine Differenz dargestellter Realität zur vorgefundenen, 
außerhalb des Kunstwerks existierenden. Mit der Form des Kunstwerks 
steht und fällt »ein Moment von Utopie«, repräsentiert in dieser Form. 
Müller betont also gerade die Künstlichkeit der Kunstwerke, die formale 
Bestimmung ihres Geschaffenseins im Verhältnis zu ihrer Umgebung, und 
definiert die »wichtige politische Funktion von Theater« als Resultat der 
»anderen Wirklichkeit« des Kunstwerks (Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 
47). Dabei ist ihm das Anliegen Bachmanns, Kunstwerke müssten nach  
ihren außerkünstlerischen Wirkungen befragbar sein, selbstverständlich. 
Müllers Kommentare sind von der Sorge getragen, dass die Rezipienten 
dem Irrtum unterliegen könnten, Realität stelle sich so in Kunstwerken 
dar, wie sie uns andernorts auch entgegenkommt. Die eigenständig ge-
staltete künstlerische Wirklichkeit im Werk nennt Müller eine »andere 
Wirklichkeit« (ebd.). 

61  Müller hebt an mehreren Stellen in den Interviews die Differenz seines 
Werkbegriffs zu dem von Botho Strauß hervor, den man als einen Künst-
ler beschreiben könne, der lediglich Versatzstücke aus der Realität prä-
sentiere: »Botho Strauß ist ein Fotograf. Er fotografiert die Bundesrepu-
blik, das ist in Ordnung. Mehr sehe ich da nicht. Man kann sich darüber 
streiten, ob das Dramatik ist.« (Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 148) Kann 
die Form in Strauß’ Kunstwerken – und in allen ähnlich erzeugten – eben-
falls die Rolle spielen, dass durch sie ein Moment von Utopie hergestellt 
wird, wie Müller das für seine eigenen Stücke in Anspruch nimmt? Zu-
mindest spielt das Formale auch in dieser Gruppe von Kunstwerken eine 
Rolle: »Es gibt in seinen Texten manchmal etwas seltsam Schillerndes.« 
(Bd. 3, S. 219) Wenn Künstler mit Wirklichkeitsausschnitten arbeiten, so 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

105

bietet es sich an, an Pipers Definition von Kunstwerken zu erinnern, 
diese müssen nicht mehr hergestellt sein im klassischen Sinn, sondern 
können ebenso gut von Künstlern einfach ausgewählt werden. Auch die-
se Gegenstände oder Situationen haben nach Piper ihre »eigene Reali-
tät«, die sich von der Realität anderer Gegenstände bzw. Situationen 
unterscheidet.62 Spricht Rihm von der Abbildung des Lebens »auf ande-
rer Ebene«, meint er Ähnliches, nämlich dass Planung und künstlerische 
Setzung, die sich in der Dramaturgie der Produktion vollziehen, die Ur-
sachen dafür sind, dass das Werk durch seine Eigenschaften der Länge 
und der Gestalt erfassbar wird im Unterschied zum Erleben der Kom-
plexität und Unendlichkeit und damit Nicht-Erfassbarkeit unspezifischer 
Wirklichkeit. Er begründet so die Differenz zwischen der im Kunstwerk 
vergegenwärtigten und der ungestalteten Wirklichkeit. Letztere bleibt 
ansonsten als »nonfunktionale Peristaltik von Werden und Vergehen« 
nicht-fassbar; durch das Kunstwerk als Begrenztes kann sie spürbar ge-
macht werden. So spiegelt das Werk laut Rihm nicht allein die subjek-
tive Willkür seines Urhebers wider, sondern ist geeignet, außerkünstleri-
sche Realität in einem generellen Sinn zu verdeutlichen.63 Als Wieder-

liegt schon in der bloßen (durch Auswahl bestimmten) zeitlichen und 
räumlichen Begrenzung dieser Ausschnitte ein Moment der Differenz zur 
außerkünstlerischen Wirklichkeit. Müllers Beschreibung der Arbeitsweise 
des Theaterautors Botho Strauß entspricht der Beschreibung Jean Bollacks 
vom künstlerischen Produzieren als »Verfahren von Einschluß oder Aus-
schluß, die auf Wahl beruhen«, sehr genau. Siehe oben, Kap. II.1: Reflexi-
vität und Handlungsspielraum. 

62  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 58: »Indem ich [als Künstlerin, 
Anm. von mir, J.S.] diese objektifizierten Wahrnehmungen mit Bedacht 
als Produkte eines ästhetisch informierten Bewußtseins registrierte, wur-
den sie zur Kunst. Ich funktionierte somit als aktive Kunst-Sortiererin, die 
vermöge ihres Kunstbewusstseins bestimmten Objekten der Umgebung 
(darunter menschlichen) Kunststatus zuerkannte.« 

63  W. Rihm übt scharfe Kritik am immer wieder anzutreffenden Urteil, 
Kunstwerke spiegelten allein die subjektive Willkür ihrer Autoren wider 
und seien daher nicht in der Lage, Realität darzustellen. Seiner Ansicht 
nach bilden Kunstwerke Realität ab, aber nicht in einem direkten Sinn, 
sondern sie sind die Abbildung des Lebens »auf anderer Ebene« (Offene 
Enden, S. 156). Da es sich bei Musik immer um einen Vorgang handelt, 
der in einer Zeit abläuft, werden die Rezipienten von der Musik zur »eige-
nen Verlaufsform: zum Leben« (S. 167) geführt. Realität als »nonfunktio-
nale Peristaltik von Werden und Vergehen« (S. 229) wird durchs Kunst-
werk spürbar gemacht. Denn sie wurde im Produktionsprozess einer »ge-
staltenden Dramaturgie« (S. 229) unterworfen. Die Planung und künstleri-
sche Setzung, die sich in der Dramaturgie der Produktion vollzieht, be-
gründet die Differenz der im Kunstwerk gestalteten Wirklichkeit zur un-
gestalteten. Sie ermöglicht es Rezipienten, Nicht-Verstehbares »nachzu-
verstehen« (S. 229), und dies nicht allein begrifflich. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

106

gabe der Realität mit poetischen Mitteln bezeichnet Tarkowskij das 
Kunstwerk, dem durchaus eine Genauigkeit der »Wiedergabe von Emp-
findungen«, von »subjektiven Vorstellungen« und »seelischen Zustän-
den« seiner Urheberin zukommen. Dieser »Reflex der Wirklichkeit«, der 
laut Tarkowskij nicht mit der Wirklichkeit selbst verwechselt werden 
soll, beruht auf einem intuitiven Erfassen der Welt, das durch Unschärfe 
gekennzeichnet ist. Denn Wirklichkeit selbst ist laut Tarkowskij in ihrer 
reinen Form nicht darstellbar, wenngleich ihrer Beobachtung eine ent-
scheidende Rolle für die Produktion zufällt.64 So beruht auch hier die 
Differenz zwischen der »anderen Wirklichkeit« des Kunstwerks und ei-
ner vorgefundenen Wirklichkeit auf der Art der Auswahl bzw. Wieder-
gabe durch die Produzentin.65

So wie sich die eigene Realität des Kunstwerks von der vorgefunde-
nen Realität unterscheidet, zu der sie eine vergegenwärtigende Bezie-
hung (wie oben beschrieben) unterhält, so lässt sich zudem die spezifi-
sche Realität der Rezipienten in dieses Verhältnis eintragen. Die andere 
Wirklichkeit des Werks ist nach Müller die Grundlage dafür, dass Be-
züge der Rezipienten zum Kunstwerk nicht aufgehen in der Wirklich-
keit, »aus der Zuschauer kommen und in die sie gehen«.66 Dies bedeutet, 
dass sich die Wirklichkeit des Kunstwerks nie allein aus der Wirklich-
keit seiner Rezipienten, sondern als Differenz zu ihrer Realität konstitu-

64  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit. – Weil uns bereits alltägliche Wahr-
nehmung Sinneseindrücke ohne »scharf umrissene Konturen« (S. 26) 
vermittelt, kann die Wiedergabe der Realität nur »mit poetischen Mitteln 
adäquat« (S. 34) erfolgen. Poetische Mittel sind das Gegenteil von »do-
kumentarischer Authentizität« (S. 159), die es laut Tarkowskij unmöglich 
im Kunstwerk geben kann, denn in jedem filmischen Kunstwerk spiegelt 
sich die spezifische Unschärfe der Wahrnehmung eines jeweiligen Autors 
wieder. Eine Genauigkeit bei der Darstellung von Wirklichkeit gibt es 
dennoch: Es ist die »Getreue der Wiedergabe von Empfindungen« (S. 26), 
»subjektiven Vorstellungen« und »seelischen Zuständen« (S. 31), die vom 
Autor im Kunstwerk gestaltet sind. Das Kunstwerk ist somit ein Gegen-
stand, der eine »unverwechselbare und komplexe Welt errichtet« (S. 36), 
Tarkowskij bezeichnet es als »Reflex des Wirklichkeitsbildes« (ebd.). 
Dieser Reflex ist also nicht zu verwechseln mit der Wirklichkeit selbst. 
Jedoch spielt die »unmittelbare Beobachtung« (S. 101) dieser Wirklichkeit 
eine entscheidende Rolle, ist sie doch die Grundlage für das »intuitive Er-
fassen« der Welt, ja sogar »sämtlicher Gesetzmäßigkeiten der Welt« (S. 
43), die im Kunstwerk vermittelt zur Darstellung kommen. 

65  Ich werde an dem Terminus der »anderen Realität des Kunstwerks«, den 
ich von Heiner Müller übernommen habe, im Folgenden festhalten. Mit 
ihm wird lediglich die Differenz zwischen einer Realität, auf der das 
Kunstwerk gründet, und einer neuen, im Kunstwerk entstandenen Realität 
erklärt, ohne dass damit die Idee eines Über- oder Unterordnungsverhält-
nisses beider Realitäten verbunden wäre. 

66  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

107

iert. Die Veränderung der Rezipientenrealität, die Adrian Piper anführt, 
beruht auf der verändernden Wirkung, die Kunstobjekte ausüben. Als 
»katalytische Agenten« seien Kunstwerke laut Piper in nahezu allen 
Ästhetiken beschrieben, die Betonung liege aber meistens auf dem, was 
Rezipienten am Kunstwerk und mit diesem erfahren. Piper kommt es in-
dessen darauf an, Kunstwerke als intentionale Auslöser der Veränderun-
gen bei Rezipienten zu beschreiben.67 Über die Weise, wie Kunstwerke 
Veränderungen bedingen, ist etwas bei Bachmann zu erfahren: Während 
das Unfertige des Kunstwerks, seine »toten Stellen«, einerseits die Un-
möglichkeit der Erfüllung rezipientischer Ansprüche demonstriert und 
so die Sehnsucht der Rezipienten nach Dialog und Verstehbarkeit akti-
viert, provozieren seine gelungenen Stellen andererseits die Hoffnung, 
vom Werk »den ganzen Ausdruck für den […] Menschen und die Welt« 
gezeigt zu bekommen und somit den künstlerischen Anspruch des 
Werks einzulösen.68 Systematisch festzuhalten ist also zunächst, dass die 
»eigene Realität« des Werks nicht seine Unschärfe, ja eine Ambivalenz 
seiner internen Elemente ausschließt. Die Ambivalenz bzw. Opazität des 
Kunstwerks wiederum ist eine Ursache für seinen Bedeutungsüber-
schuss, der gegenüber den Kunst-Erlebnissen und Interpretationen der 
Rezipienten bestehen bleibt. Ein Kunstwerk, das mit einem Anspruch 
geschaffen wurde, etwas zu bedeuten, kann also gleichwohl als ambiva-
lent erfahren werden.  

Wie hängen Erfahrung der Ambivalenz und Erfahrung der Evidenz 
genau mit dem Werk selbst zusammen? Die Erfahrung einer Evidenz 
des Werks muss sich nicht auf direktem Wege des »Einleuchtens« einer 
offenkundigen Klarheit und Übersichtlichkeit seiner Struktur (als einer 
Ordnung, die sich stringent vermittelt) einstellen. Sowohl die Störungs- 
als auch die Evidenzerfahrung ist etwas, das durch das Kunstwerk selbst 
verursacht wird. Im Zusammenspiel des Werks und der Rezipienten  
evoziert das Werk eine Sehnsucht nach Realitätsverständnis. Da es aber 

67  Was auf den ersten Blick wie ein selbstverständlicher Fetischismus der 
Veränderung aussieht, ist aus der Perspektive der Künstler eine Bedingung 
der Möglichkeit außerkünstlerischer Bezugnahme. Es ist für Künstler ein 
Unterschied ums Ganze, ob eine Veränderung der Rezipienten überhaupt 
vorgestellt werden kann oder nicht. – A. Piper: Metakunst und Kunstkri-
tik, S. 127ff.: »Das Werk ist ein katalytischer Agent, da es eine Verände-
rung in einer anderen Entität (dem/der BetrachterIn) fördert, ohne selbst 
irgendeine dauerhafte Veränderung zu erfahren.« »Die Vorstellung von 
einem Kunstobjekt als Potential oder katalytischem Agenten ist in nahezu 
jeder Ästhetik vorhanden, wenn auch nur implizit. In den meisten Fällen 
ist dieser Aspekt jedoch eher eine Frage des Betrachters oder der Be-
trachterin und des Kritikers oder der Kritikerin als eine des Künstlers oder 
der Künstlerin…« 

68  I. Bachmann: FV, S. 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

108

etwas Nicht-ganz-Vollkommenes anbietet, bemühen sich die Rezipien-
ten, das teilweise widerständige Werk in den eigenen Wahrnehmungs- 
und Sinnhorizont einzugliedern.  

»Wenn Wahrnehmung immer schon dialogisch funktioniert, indem die Sinne 
auf Angebote oder Ansprüche der Umwelt antworten, zugleich aber auch eine 
Disposition dafür aufweisen, das Mannigfaltige allererst zu einer Wahrneh-
mungstextur zusammenzufügen, es also als Einheit zu konstituieren, so bieten 
ästhetische Praxisformen die Chance, diese synthetisierende, leibliche Aktivi-
tät sinnlicher Erfahrung gerade auf dem Weg ihrer gezielten Erschwerung zu 
intensivieren und als Suche, Enttäuschung, Entzug und Wiederfinden bewußt 
werden zu lassen.«69

Die Unmöglichkeit der Konstitution einer Wahrnehmungs- und Sinnein-
heit des Werks durch seine Rezipienten, von der Hans-Thies Lehmann 
hier spricht, ist offenbar keine absolute, sondern gleichsam bloß eine 
partielle Unmöglichkeit. Nicht nur die Störung der Erfassbarkeit des 
Werks durch seine Ambivalenz, sondern auch ein Wiederfinden eigener 
Realität im Arrangement des Kunstwerks sind nämlich für die Charakte-
risierung rezipientischer Realitätsvergegenwärtigung von Bedeutung. 
Anders gesprochen: Die Störung der Rezipienten durch die Ambivalenz 
des Werks gehört zu seiner Evidenz, denn das Wiederfinden des Eige-
nen einerseits und dessen Modifizierung durch die ambivalente bzw. 
mangelhafte Struktur des Werks andererseits verbinden sich in der ge-
lingenden Rezeption als eine Evidenzerfahrung am Kunstwerk, die als 
Evidenz des Kunstwerks erlebt wird. Die spezifische Weise der Evi-
denz-Erzeugung, an die eine spezifische Wahrnehmung von Realität ge-
knüpft ist, ist jeweils ein Effekt des konkreten Kunstwerks und seiner 
spezifischen Materialität.  

3.4 Das künstlerisch intendierte Thema 

Die intendierte Thematik sollte niemals unmissverständlich aus dem 
Kunstwerk hervorgehen – dieser Meinung Tarkowskijs schließen sich 
die anderen Künstler an.70 Wofür steht der Terminus »unmissverständ-

69  Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, Frankfurt/Main 1999, S. 
144.

70  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 52. Am Beispiel der Sixtinischen 
Madonna von Raffael, deren natürliche Haltung zu ihrem Kind sehr oft in 
der Kunstgeschichte als ein Zeichen für das seinerzeit neu entstehende 
Selbstbewusstsein des Bürgertums gedeutet wurde, demonstriert Tar-
kowskij die Gefahr, die in der Erwartung liegt, im Kunstwerk könne sich 
die Absicht des Künstlers, einen Gedanken zu klären, realisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

109

lich«? Sicher nicht dafür, dass es missverständlich sein müsse, womit 
sich ein Kunstwerk beschäftigt, welche Aspekte der Welt und der Le-
benswelt in ihm thematisiert werden. Doch bildete das Werk nur die In-
tention der Produzentin illustrierend ab, so wäre es als thematische Dar-
stellung überflüssig, denn es gliche seiner sprachlichen Vorformulie-
rung. Es fehlte der transformierende Prozess, in dem die intendierte 
Thematik sich verwandelt. Kein gelungenes Kunstwerk kann allein aus 
einem gedanklich formulierten Thema bestehen, sagt auch die Konzept-
künstlerin Adrian Piper.71 Eine Möglichkeit der Modifizierung von The-
men ist deren Destruktion, so wie Müller sie beschreibt: Konkrete Ideen 
des Autors werden laut Müller im gelungenen Werk nicht illustriert, 
sondern im Prozess ihrer Hineinarbeitung in die andere Wirklichkeit des 
Werks in ihrer ursprünglichen Form zerstört. Fragen, die das Theater-
stück selbst stellt, entsprechen nicht mehr den Fragen, welche die Person 
des Autors formuliert – vor und nach der Arbeit am Stück: »Ich habe mit 
meinen Kommentaren nie das Niveau meiner Stücke erreicht.«72

Auch Tarkowskij bewertet das künstlerische Produkt, den Film,  
höher als die individuellen Reflexionen seines Autors: So sind »Gedan-
ken und Ideen« des Films »stets mehr, als die, die der Autor […] bewußt 
in ihm angelegt hat.« Der gelungene Film besitzt laut Tarkowskij näm-
lich das Merkmal, »typisch« zu sein; er existiert als ein Überschuss, der 
über die bewussten Intentionen seiner Produzentin generalisierend hin-
ausgeht. Bereits im Vorfeld der Arbeit übersteigt nach Tarkowskij der 
unbewusste Anteil der Beschäftigung der Künstlerin mit dem Thema  
ihre bewusst formulierbaren Intentionen, und auch dieser unbewusste 
Teil geht in den Prozess der Werkherstellung mit ein.73 Der formulierten 

71  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 83. Den Begriff der »Idee«, der 
zweifelsohne der zentrale Begriff in Pipers Darstellung von Kunstwerken 
und deren Herstellung ist, fasst sie so weit, dass sich nicht allein gedank-
lich Reformulierbares in ihm findet. »Der Spielraum einer guten Idee ist 
zu weit, um direkt formuliert zu werden…« Sinnliche Phänomene und 
Materialeigenschaften gehören daher für Piper zum Referenzbereich des 
Begriffs »Idee«. 

72  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 3, S. 157. 
73  Bereits bei der Findung des Themas gehen Künstler laut Tarkowskij nicht 

allein systematisch vor. »Das Thema reift […] wie eine Frucht heran…« 
(Die versiegelte Zeit, S. 48), d.h. es gibt einen großen Anteil von Gefühlen 
und Assoziationen, die schon im Vorfeld der Arbeit wirken. Vor dem Be-
ginn der Arbeit ist das Verhältnis des Künstlers zu seinem Thema ein 
sprachlich vorerschlossenes. Im Arbeitsprozess kommt die Ebene der 
sinnlichen Bearbeitung hinzu – der Film wird komplexer und unüber-
schaubarer als die Ausgangsabsicht. So sind »seine Gedanken und Ideen 
stets mehr, als die, die der Autor des Filmes bewußt in ihm angelegt hat« 
(S. 125). Es hat also eine Transformation des »Einmaligen und Unwieder-
holbaren«, des an die Individualität des Künstlers Geknüpften in »Typi-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

110

Absicht des Künstlers folgt laut Rihm in der Chronologie des Produk-
tionsprozesses eine Handlung. Für diese Handlung erstrebt der Künstler 
paradoxerweise einen Zustand der »Absichtslosigkeit«. Um Absichtslo-
sigkeit herzustellen, bedarf es der absichtsvollen Planung, »erst in einem 
Punkt fortgeschrittenster Absicht« kann der Künstler »von aller Vorpla-
nung absehen«.74 Nun ist klar, dass viele, aber nicht klar, ob jede Künst-
lerin die Absichtslosigkeit als ein angestrebtes Merkmal der Produktion 
beschreiben würde. Eines demonstriert die Schilderung Rihms aber ge-
nau, nämlich dass (beschreibbare) Absichten präsent sind, die im Ver-
lauf der Handlung modifiziert werden. Nach Piper ist es auch möglich, 
dass der unbewusste Anteil an der Produktion sich als eine von der  
Autorin selbst nicht gekannte Absicht erst nach der Beendigung des 
Werks erweist. Künstlerische Absichten, die Müller und Bachmann als 
Leitgedanken bzw. als zum Scheitern verurteilte Utopien beschreiben, 
sind konstitutiv für die Entstehung der Werke einer Künstlerin.75

Ich fasse das 3. Kapitel zusammen: Die Versuche der Künstler, ein 
Weltverhältnis oder einen spezifischen Wirklichkeitsbezug zu formulie-
ren, müssen mit angemessenen Materialien auf angemessene Art und 
Weise »ausgearbeitet« werden, so dass etwas von der Wirklichkeit Ver-
schiedenes und eigenständig Evidentes entsteht, das einen Bezug zur 
ihm äußerlichen Wirklichkeit verkörpert. Den Terminus »ausarbeiten« 
verstehe ich so, dass Sichtweisen adäquat, d.h. in nichtbeliebiger Weise, 
zugleich aber auch transformatorisch ins Werk gesetzt werden und dabei 
etwas grundsätzlich Neues entsteht, das weder mit der (prinzipiell be-
grifflich fassbaren) Ausgangsfragestellung noch mit einem beliebigen 
sinnlich erscheinenden nichtkünstlerischen Gegenstand oder einer nicht-
künstlerischen Situation ohne Weiteres vergleichbar ist. 

sches« (S. 118), dessen Geltung über die Individualität des Künstlers hi-
nausgeht, stattgefunden. Die Komplexität des gelungenen Kunstwerks 
bietet vielseitige Möglichkeiten zur Rezeption, die über die »Klärung  
eines Gedankens« weit hinausgehen (S. 52). 

74  W. Rihm: Offene Enden, S. 112. 
75  Vgl. A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 133. – H. Müller: Gesam-

melte Irrtümer, Bd. 2, S. 22f.: »Ich glaube, da ist von Anfang an ein Kon-
zept, ein Entwurf da, und der wird, so lange die Zeit reicht, ausgeführt.« – 
I. Bachmann: FuS, S. 194. Eine Thematik, die der Schriftsteller seinem 
Werk als eine Art Leitgedanke überordnet, nennt Bachmann eine zum 
Scheitern verurteilte Utopie. Aber trotz des vorprogrammierten Scheiterns 
machen »alle Denkversuche das Buch erst zu dem, was es ist«. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

111

4.   Das Werk und die  Rezipienten 

4.1 Die Beschaffenheit des Kunstwerks 

Was lässt sich über die Beschaffenheit von Werken sagen, wenn man 
von der Prämisse ausgeht, dass Kunstwerke sich nicht durch eine Auf-
zählung einzelner formalästhetischer Merkmale charakterisieren lassen?  
Obwohl Rihm und Tarkowskij einen dialektischen Gegensatz im Kunst-
werk selbst konstruieren, der durch die Spannung zwischen Struktur und 
Unstrukturiertheit, zwischen »unkontrollierter Organik des Wuchses« 
und »strukturbildender Setzung« konstituiert wird, fassen die beiden das 
Werk zum Schluss doch als eine Einheit,als übergeordnete Struktur, als 
eine »Gesamtheit« auf.76 Hier besteht ein Dissens zu Müller, der nicht 

76  W. Rihm: Offene Enden. – In die Komposition wird einerseits die künstle-
rische Bewegung eingeschrieben, deren Intention nach Rihm die Auflö-
sung von Strukturen ist. Andererseits konstatiert Rihm einen Hang »unse-
rer Geistigkeit« zur Strukturiertheit, die sich ebenfalls im Kunstwerk nie-
derschlägt: »[W]enn wir […] Strukturen auflösen, finden wir stets die 
nächstübergeordnete Struktur« (S. 124). In einem vergleichbaren Verhält-
nis, so Rihm, stehen der »Wuchs« (S. 126) des Kunstwerks und die künst-
lerische Entscheidung. Die Zuordnung von Struktur und Unstrukturiertheit 
scheint aber in diesem Verhältnis gerade umgekehrt zu sein: Die künstleri-
sche Entscheidung steht in diesem Fall im Kontrast zur unkontrollierten 
Organik des Wuchses, sie steht für strukturbildende Setzung. Aus einer 
»Versuchsanordnung« (S. 75), die der Künstler einrichtet und die eine 
»Eigengesetzlichkeit« (S. 166) des Kunstwerks provoziert, entsteht Iden-
tität. Diese beschreibt Rihm dialektisch auch als Unentschiedenheit, »weil 
die Antinomien in Auflösung begriffen sind«. So ist am Ende doch die 
Einheit das übergeordnete Merkmal musikalischer Kunstwerke – wenn-
gleich immer im Kontrast mit der Dynamik seiner uneinheitlichen Ele-
mente. »Bei offensichtlicher Unbezogenheit der Teile fügt sich alles den-
noch, als hätte es Bezug.« (S. 124) 

 Tarkowskij zufolge ist ein Film eine Einheit, die aus »Filmteilen« besteht 
(Die versiegelte Zeit, S. 125). Die Filmteile stehen zueinander in einem 
inhaltlichen, aber auch in einem zeitlichen Spannungsverhältnis. Der Sinn 
des ganzen Films ergibt sich nicht durch die Sinnhaftigkeit einzelner Ele-
mente, sondern erst aus der Weise ihrer Montage. Die Montage wird von 
Tarkowskij als »Form der Vereinigung von Filmteilen unter Berücksichti-
gung des in ihnen herrschenden Zeitdrucks« (ebd.) beschrieben. Der »fil-
mische Rhythmus« steht nicht nur für die Spieldauer der einzelnen Film-
teile und für das Verhältnis dieser Teile untereinander, sondern auch für 
den »Spannungsbogen der in ihnen ablaufenden Zeit« (ebd.). Vermutlich 
meint Tarkowskij damit den Grad der Raffung von dargestellter Lebens-
zeit, z.B. die Darstellung von Situationen, die synchron zur Zeit der Zu-
schauer verlaufen oder das Zusammenfassen eines langen biografischen 
oder historischen Zeitabschnitts, aus welchem Episoden mitgeteilt werden. 
In jedem Fall müssen die einzelnen Teile des Films durch das Verhältnis, 
in das sie zueinander gesetzt sind, eine »Gesamteinheit« (S. 122) bilden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

112

mehr von der Einheit des Werks sprechen würde, der die Idee der Ein-
heit eher im »Widerschein der Möglichkeit einer Überwindung« sieht. 
Überwunden werden sollen Prozesshaftigkeit und Fragmentarität, die 
beide an erster Stelle durch das Werk präsentiert sind. Müller setzt bei-
des parallel zur menschlichen Erfahrung außerkünstlerischer Wirklich-
keit und gelangt so zur Idee der Einheit als einer utopischen Idee, die 
durch die Offenheit des Werks nur mehr aktiviert, nicht aber selbst prä-
sentiert wird.77 Es sind die Fehler, das Nicht-Perfekte für Müller, bei 
Tarkowskij die Weise der Montage der einzelnen Teile, die einen An-
knüpfungsanlass für die Rezipienten bilden. Hier soll zunächst fest-
gehalten werden, dass es unter anderem die Struktur des Kunstwerks ist, 
die einen Einfluss auf die Weise seiner Rezeption ausübt.  

Schreiben Künstler über die Beschaffenheit des Kunstwerks, so mei-
nen sie – auch das gilt es festzuhalten – die des gelungenen Kunstwerks. 
Das, was Rihm, Tarkowskij als tatsächliche Einheit und Müller als Vor-
griff auf die Idee der Einheit des Kunstwerks bezeichnen, könnte man in 
den Begriff der Evidenz des Kunstwerks einbeziehen. Die Künstler ver-
wenden den Evidenzbegriff zwar nicht, aber sie erläutern im Einzelnen 
und konkret die Aspekte, aus denen sich ihr eigener Anspruch, ein ge-
lungenes Kunstwerk zu schaffen, zusammenfügt. Diese Aspekte lassen 
sich unter dem Titel einer Evidenz des Kunstwerks und eines Evidenz-
anspruchs der Produzentin (phänomenologisch und hermeneutisch) auf 

77  Brechts Gedanke, dass die Fehler das seien, »was den Kunstwerken die 
Dauer verleiht« (H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 35), lässt sich 
sowohl auf die geschriebene als auch auf die inszenierte Fassung eines 
Theaterstücks anwenden. »Solange sie Fehler haben, solange sie nicht per-
fekt sind, kann man sie gebrauchen, kann man etwas mit ihnen machen.« 
(Ebd.) Die so von Brecht eingeforderte Prozesshaftigkeit und Offenheit 
des Werks erscheint bei Müller in vielfältigen Spielarten der Beschreibung 
wieder: Er gibt Stücken mit drei und vier Handlungsabläufen, die sich 
überlagern, den Vorzug vor solchen mit einem einzigen Verlauf der Hand-
lung; er interessiert sich für das Fragmentarische aller Arbeiten: »Nichts 
ist fragmentarischer als eine runde Sache, als ein geschlossenes Stück; da 
muß man viel mehr abhacken und weglassen, um etwas scheinbar Ge-
schlossenes herzustellen.« (Bd. 1, S. 113) Er fordert Lebendigkeit, die da-
durch entsteht, »daß ein Element immer das andere in Frage stellt« (Bd. 2, 
S. 47), und verlangt, dass »etwas Unauflösbares« da sein muß »bei aller 
analytischen Anstrengung« (Bd. 2, S. 44). Auch im Verlauf der Auffüh-
rungsgeschichte eines Stückes ist »mal die eine Schicht an der Oberfläche 
[…] und in einer anderen Situation und Generation eine andere« (Bd. 2, S. 
54). Leerstellen und Lücken sind konstitutive Elemente von Werken. In 
der Form, von deren »Eleganz« und »Schönheit« er trotz aller Prozessua-
lität und Fragmenthaftigkeit spricht, liegt »das utopische Moment« des 
Kunstwerks, »der letzte Widerschein der Möglichkeit einer Überwin-
dung«, eine Andeutung, »daß Überwindung möglich ist« (Bd. 1, S. 180). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

113

den Begriff bringen. Deshalb schlage ich vor, die von den Künstlern 
konzipierte Einheit des gelungenen Werks, die sich (wie bei Bachmann 
dargestellt) unter anderem aus ambivalenten Werkstrukturen ergibt,78 als 
eine angestrebte Evidenz und die künstlerische Absicht, ein gelungenes 
Werk zu schaffen, als Künstler-Evidenzanspruch zu bezeichnen. Die 
formale Einheit des Kunstwerks, auf der die Künstler trotz der erläuter-
ten Ambivalenz seiner Elemente bestehen, interpretiere ich als ein 
»Mehr« des Kunstwerks gegenüber seiner Rezeption. Diese Einheit (und 
folglich dieser Bedeutungsüberschuss) ist nach der Auskunft der Künst-
ler immer gekoppelt an das (nicht nur formal zu beschreibende) Welt-
verhältnis des Kunstwerks, wie im dritten Kapitel dargelegt wurde. 

4.2 Das Verhältnis von Kunstwerk und Rezipienten 

In diesem Abschnitt wird nach dem Anteil des Kunstwerks im Verhält-
nis zum Anteil seiner Rezipienten im Prozess der ästhetischen Erfahrung 
gefragt, und zwar zunächst aus der Perspektive der zitierten Künstler. 
Dazu trage ich zuerst die Bestimmungen des Kunstwerks, wie sie von 
den Künstlern vorgenommen werden, zusammen. Anschließend cha-
rakterisiere ich die Disposition der Rezipienten. In einer Art Synthese 
versuche ich zuletzt, aus dem Zusammenspiel von beidem eine Bestim-
mung der Situation der ästhetischen Erfahrung abzuleiten.  
 Es lässt sich nach Ansicht Ingeborg Bachmanns keine Liste von 
Merkmalen erstellen, die Literatur zu guter Literatur machen würden, 
denn suchten wir in den Werken »nach glücklichen Merkmalen von 
Qualität«, kämen wir zu keiner »Gewähr für Authentizität«.79 Verallge-
meinert bedeutet das: Gelungene Kunstwerke sind nicht als eine Gruppe 
von wahrnehmbaren Gegenständen und/oder Situationen beschreibbar, 
die durch bestimmte aufzählbare formale Eigenschaften gekennzeichnet 
wären. Auch der Erfolg in einer vom Zeitgeschmack geprägten Öffent-
lichkeit oder wissenschaftliche Analysen einzelner Werke können laut 
Bachmann keine Qualitätskriterien literarischer Texte sein.80 Versucht 
man dennoch, Kunstwerke näher zu bestimmen, muss man von formal-
ästhetischen Erläuterungen im Sinne allgemeiner Bestimmungen ihrer 
äußerlichen Form absehen. Abseits solcher Bestimmungen lassen sich 
aber Dispositionen finden, die Kunstwerke als Kunstwerke charakteri-
sieren und Bedingungen ihrer Gelungenheit indizieren. Das Wie der 

78 Zu Bachmann vgl. Kap. II.3.3: Die Vergegenwärtigung von Realität im 
Kunstwerk.

79 I. Bachmann: FuS, S. 193. 
80 I. Bachmann: FV, S.  259f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

114

Umsetzung dieser Dispositionen bleibt freilich im Einzelfall verschie-
den.

Zuerst lässt sich sagen, dass jedes Kunstwerk nach dem Prozess  
seiner Herstellung getrennt von den Ausgangsideen seiner Produzenten, 
getrennt auch vom Herstellungsprozess und von der Erfahrung seiner 
Rezipienten existiert.81 Dies scheint mir auch auf Musik, Theater oder 
partizipatorische situationsorientierte Arbeiten zuzutreffen. Denn gleich-
sam in dem Moment, in welchem das Werk durch eine Handlung, z.B. 
eine Aufführung oder eine aktive Beteiligung seiner Rezipienten voll-
ständig wird, ist es bereits von seiner Produktion getrennt. Die konkrete 
Realisierung des einzelnen Werks ist eine Tatsache, mit der sich Rezi-
pienten auseinanderzusetzen haben. Es gibt kein Dahinter, kein Eigentli-
ches, das durch das Stück dargestellt werden kann.82 Geht man mit Mül-
ler davon aus, dass Kunstwerke »Erfahrenes und nicht Begriffenes« be-
handeln,83 ergeben sich die zwei Ebenen des Kunstwerks, die Müller  
etabliert: die der »Information« und die des »Ausdrucks«. Beide sind 
nicht voneinander getrennt, sondern das Kunstwerk ist in seiner Kom-
plexität eine Synthese der informativen Aspekte in der konkreten  
unverwechselbaren formalen Art und Weise, in der sie erscheinen. Das 
heißt, die Ausdrucksebene des Werks hängt untrennbar zusammen mit 
seiner Form, mit seiner Konstruktion, mit der Art seines Gemachtseins.84

Rihm sagt, das Kunstwerk besitzt eine »Gestalt«. Während die Ebene 
der Information bei jedem einzelnen Kunstwerk unterschiedlich präsent 
ist, lässt sich auf die Gestalt im Sinne des Wie des Gemachtseins des 
Kunstwerks nie verzichten.85 Eine Gestalt, und sei sie noch so unspekta-
kulär, muss ein Kunstwerk immer haben. Sie ist die Bedingung der 
Möglichkeit seiner Existenz. In Bezug auf den spezifischen Kontext der 
Rezeption schreiben Künstler Kunstwerken ein Moment der Aktivität 

81 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127. 
82 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 108. 
83 Ebd., Bd. 3,  S. 161. 
84 Ebd., Bd. 1, S. 99. »Information« steht laut Müller für die Verstehbarkeit 

des Theaterstücks. 
85 Nach Rihm initiiert die Tatsache, dass Musik, obwohl sie situationistisch 

ist, eine »Gestalt« besitzt (Offene Enden, S. 29), die Möglichkeit ihrer 
Fassbarkeit, ja sogar die ihrer Begreifbarkeit. »Das Nichtbewältigbare in 
schöner Gestalt« (S. 232) tritt an den Menschen heran und berührt ihn. 
Das soll wohl heißen, dass das, was im Hörer durch die musikalische Situ-
ation aktiviert wird, durch eine Situation, die einerseits fassbar und so be-
wältigbar bleibt, weil sie in begrenzten räumlichen und zeitlichen Dimen-
sionen gegeben ist, andererseits nicht von ihm allein bestimmt werden 
kann. Das Ausgeliefertsein besteht darin, eben nicht wählen zu können, 
welche Gedanken, Emotionen und biografischen Erinnerungen im Mo-
ment des Musikhörens wachgerufen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

115

ein, etwas Evokatorisches, das in den Werken selbst liegt. Was wird als 
Ursache dieses evokatorischen Charakters der Werke genannt? Nach 
Bachmann enthalten Kunstwerke Voraussetzungen in sich selbst, »die 
sich jeder endgültigen Absprache und Einordnung entziehen«. Unge-
schliffene Bruchstellen im Werk, seine Fragmenthaftigkeit, Mängel und 
Fehler, die es enthält, seine Lücken und Leerstellen, seine Organisation 
der Unordnung bedingen das, was Tarkowskij als ein Merkmal »großer 
Meisterwerke« (also gelungener Werke) bestimmt: Sie weisen eine 
»Ambivalenz« auf, eine Nicht-Festgelegtheit.86 Dieses strukturelle 
Merkmal gilt laut Müller auch für sogenannte vollendete, also nicht nur 
als Fragment existierende Werken. Es läßt sich auch unter dem Begriff 
des Unfertigen fassen.87 Im Begriff des Unfertigen steckt ein Plan, ein 
Ziel, ein Ideal, wie das Kunstwerk sein könnte. Dieses Ideal oder Ver-
sprechen ist die Ursache der »dialogischen Potenz« des Kunstwerks. Das 
bedeutet nach Rihm nichts anderes, als dass das Kunstwerk einen »An-
spruch […] auf allgemeine Verstehbarkeit aus eigener Kraft« erhebt.88

Diese allgemeine Verstehbarkeit kann (nach müllerschem Vokabular) 
nur im Sinne eines »Verstehens« der Synthese von Information und 
Ausdruck im Kunstwerk gedeutet werden; sie unterscheidet sich somit 
von begrifflichen Sinnunterstellungen an nichtliterarische sprachliche 
Aussagen kraft der Präsenz der Ausdrucksebene; übersetzt aus Müllers 
Vokabular heißt dies: kraft der Materialität des Kunstwerks. Die Art, 
wie das Kunstwerk seine Mängel präsentiert, bezeichnet Müller gele-
gentlich als eine »präzise Formulierung«.89 Dies scheint mir darauf zu 
verweisen, dass die Organisation der spezifischen Unordnung im einzel-
nen Kunstwerk keine beliebige sein kann.  

Eine Beschreibung der grundlegenden Rezipientendisposition, die 
sozusagen verantwortlich dafür ist, dass Rezipienten zu solchen werden, 
gibt Wolfgang Rihm: Rezipienten müssen körperlich anwesend sein, sie 
müssen eine innere Aufmerksamkeit besitzen, sie dürfen im Moment der 
Rezeption nicht bedroht sein, sondern sie müssen frei sein, sich einer 
Sache zuzuwenden. Anders formuliert: Sie müssen »Muße haben«.90 In 
der gelingenden Rezeption dürfen sie sich nicht hinter einer Kenner-
schaft verschanzen, die Rihm als »eigenes Vorwissen und kluges Nach-
verstehen« charakterisiert.91 Denselben Sachverhalt artikuliert Tarkows-

86 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 64; I. Bachmann: FV, S. 260  
und S. 271; A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 115. 

87 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 64. 
88 W. Rihm: Offene Enden, S. 18. 
89 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 108. 
90 W. Rihm: Offene Enden, S. 230. 
91  Ebd., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

116

kij etwas pathetischer, indem er bestimmt, die Rezipienten brauchten 
eine »wache, sensible Seele, die […] fähig zu unmittelbarem ästheti-
schen Erleben ist«.92 Nach Bachmann ist der Umgang der Rezipienten 
mit dem Kunstwerk durch eine Wechselseitigkeit von Aktivität und Pas-
sivität gekennzeichnet. Die Rezipienten nehmen eine ästhetische Hal-
tung gegenüber dem Werk ein, die von Bachmann als Erwartung einer 
»Veränderung durch die Kunst« – und zwar einer Veränderung ihrer 
selbst, der Rezipienten – charakterisiert wird.93 Müller und Piper defi-
nieren falsche ästhetische Haltungen von Rezipienten gegenüber dem 
Werk, die erfahrungsgemäß oft vorkommen: Nach Müller konzentrieren 
sich die Rezipienten häufig allein auf die Informationsebene des Werks, 
unterstellen also dem Werk einen Geltungsanspruch, der sich allein auf 
das Begreifen seines sprachlichen Sinns bezieht. »Die dümmste Haltung 
ist ja überhaupt, wenn man was verstehen will.«94 Nach Piper stilisieren 
Rezipienten fälschlicherweise »KünstlerInnen auf unangenehme Weise 
zu biografischen Objekten« und respektieren damit nicht die Getrennt-
heit der privaten Person der Künstlerin von ihrem Werk, betrachten das 
Werk also als Kommentar zum Leben der Künstlerin.95

Wenn nun der Prozess der Rezeption zur Sprache kommt, fließt das 
bis hierher zur Disposition von Werk und Rezipientin Gesagte konstitu-
tiv mit in die Überlegungen ein. Rezipienten zeigen keine einmütigen 
Reaktionen auf Kunstwerke. Diese Feststellung veranlasst Andrej Tar-
kowskij zu der Aussage, man könne aus der Beurteilung eines Werks 
nicht auf seine Qualität oder Gelungenheit schließen. Der Einmütigkeit 

92  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 177f. 
93  Bachmann beschreibt den Moment des Lesens als eine Interaktion zwi-

schen Text und Leser, in der die Leser sowohl passive als auch aktive  
Phasen durchlaufen. Die Leser werden dabei in eine Bahn geschleudert, 
»in der von Worten und Dingen nichts Zufälliges mehr Zufall hat« (FuS, 
S. 193), sie werden von Werken verändert »zu neuer Wahrnehmung,  
neuem Gefühl, neuem Bewußtsein« (FuS, S. 195f.), sie erfahren, wo sie 
stehen oder stehen sollten, sie werden von den Werken angetrieben, »mit 
der Literatur als eine Utopie zu verfahren«, sie begreifen sich »aufatmend 
darin als zur Sprache gekommen« (FV, S. 270f.) bzw. es gehen ihnen die 
Augen auf. Es gibt aber auch einen aktiven Umgang der Leser mit dem 
Text: Sie wollen die »Veränderung durch die Kunst« (FuS, S. 196), sie 
sind »gnad- und rücksichtslos« mit dem Text, sie »zitieren [diesen] trium-
phierend oder verdammend, als wären die Werke nur dazu da, um etwas 
[…] zu beweisen« (FV, S. 259); sie beheben die Mängel der Werke da-
durch, dass sie diesen »eine Chance geben«, sie halten auf der »Zeit-
schwelle« an, um dem Anrücken der Literatur zu begegnen (FV, S. 259f.), 
sie begreifen, was sie doch nicht sehen können.  

94 H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 170. Anders gesagt: »Die erste 
Wirklichkeit im Theater ist der Text, nicht der Stoff.« (Ebd., Bd. 2, S. 63) 

95 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 163. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

117

der Reaktionen kommt bei Tarkowskij derselbe Stellenwert zu wie bei 
Bachmann der Wirkung eines Werks in der Öffentlichkeit, die sie dem 
Zeitgeschmack, nicht dem Eigenwert des Kunstwerks zuordnet.96 Unter-
schiedliche Reaktionen auf ein und dasselbe Kunstwerk führen laut Tar-
kowskij zu verschiedensten Beurteilungen. Daraus leitet Tarkowkskij 
zuerst ab, dass ein permanentes Misstrauen gegen die Bewertung eines 
jeden Kunstwerks geboten ist, denn die könnte auch eine unangemes-
sene Reaktion sein.97 Es lassen sich also mit Tarkowskij Kunstwerke 
vorstellen, deren Qualität in ihrer öffentlichen Wirkung nicht genügend 
gewürdigt wird, so wie man sich umgekehrt Werke vorstellen kann, de-
ren Qualität überschätzt bzw. ganz falsch beurteilt wäre.  

Worin liegt nun das Kriterium der Angemessenheit der Bewertung? 
Möchte man nicht unterschiedliche Einschätzungen von Qualität und 
Gelungenheit von Kunstwerken grundsätzlich gleichberechtigt nebenei-
nander stellen, so muss man laut Tarkowskij im Werk selbst nach Krite-
rien seiner angemessenen Rezeption suchen: Auch wenn Kunstwerken 
ein ›Mehr‹, das sich als »Ambivalenz« zeigt, eingeschrieben ist, gibt es 
doch angemessene und unangemessene Weisen der Reaktion auf sie.98

Diesen Gedanken der relativen Vorgabe von Rezeptionsmöglichkeiten 
durch das Werk verfolgt auch Heiner Müller: Wenn Müller den dramati-
schen bzw. literarischen Text als eine Autorität bestimmt, an der die Re-
zipienten nie ganz vorbeikommen, auf die sie sich einzulassen haben, 
dann lassen sich richtige von falschen Arten der Interpretation dieses 
Textes unterscheiden. Dies demonstriert Müller am Beispiel zweier fehl-
geschlagener Lektürearten von Texten aus der DDR, die Müllers An-
sicht nach »nie richtig gelesen wurden«.  

»Früher wurden sie gelesen als Beweis, daß auch in der DDR ein paar intelli-
gente Menschen begriffen haben, daß dieses System nicht funktioniert – also 
als dissidentische Texte. Heute werden sie als affirmative Texte denunziert. 
Beides sind sie nicht, weder das eine noch das andere. Die Texte sind nie kon-

96 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 49f. u. S. 93; I. Bachmann: FV, S. 
259.

97 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 93. Allein die Messlatte der Rezi-
pientenbeurteilung (und sei es eine kollektiv und diskursiv gewonnene) an 
einen Film anzulegen, erscheint dem Regisseur Tarkowskij paradox. Die 
von Tarkowskij angeführte Tatsache, dass »heutzutage […] eine einmü-
tige Reaktion auf ein […] Kunstphänomen schlicht unvorstellbar gewor-
den ist«, zeigt m.E. die Paradoxie einer Annahme von der Art, man könne 
von der Wirkung des Kunstwerks direkt auf seine Bedeutung (im Sinne 
seiner Wichtigkeit und Qualität) schließen. 

98 Ebd., S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

118

kret gelesen worden. Man hat immer nur Meinungen über die Texte gehabt, 
aber man hat sie nie gelesen.«99

Diese Äußerung verweist uns darauf, dass der Moment der Begegnung 
zwischen Kunstwerk und Rezipient nicht ganz von Meinungen, Kenner-
schaft (Rihm) oder dem Wissen über öffentliche Wirkung (Bachmann) 
bestimmt sein darf. Dass Vorurteile immer eine konstitutive Rolle im 
Prozess der Annäherung an das Werk spielen, wissen wir.100 Im Falle 
gelingender Rezeption werden sie aber nach einiger Zeit fallengelassen 
oder durch Beobachtungen ersetzt. »Meistens verfolgt man eine Spur 
und gibt sie dann zugunsten einer anderen auf, die zu einer besseren  
Interpretation führt. In anderen Fällen gibt man sie auf, weil man ent-
deckt, dass ein ›guter‹ Gedanke zu ›gut‹ war.«101 Änderungen vorgefass-
ter Urteile werden verursacht durch die Beschäftigung mit dem Werk, 
die Verfasstheit des Kunstwerks beeinflusst seine Rezeption mit. Alle 
Arten des Insistierens der zitierten Künstler auf der Aktivität des Kunst-
werks fallen unter diese Beschreibung. Müller spricht davon, dass Stü-
cke »gegen das Publikum durchgesetzt werden« müssen.102 Piper 
schreibt: Die Künstlerin »setzt der Reaktion des Betrachters oder der 
Betrachterin auf das Werk Grenzen«.103

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die jeweilige Art des Ge-
machtseins des Kunstwerks falsche Weisen des Reagierens, der ästheti-
schen Erfahrung und ihrer Reflexion –  des Interpretierens – ausschließt. 
Damit ist nicht eine einzige Art des Reagierens auf das Kunstwerk oder 
eine stark eingeschränkte Auswahl möglicher Reaktionen ausgezeichnet. 
Deren Vielfalt bleibt »potentiell unendlich«. »Zu sagen, daß ein Text  
potentiell unendlich sei, bedeutet nicht, daß jeder Interpretationsakt ge-
rechtfertigt ist. Selbst der radikalste Dekonstruktivist akzeptiert die Vor-
stellung, daß es Interpretationen gibt, die völlig unannehmbar sind. Das 
bedeutet, daß der interpretierte Text seinen Interpreten Zwänge aufer-
legt. Die Grenzen der Interpretation fallen zusammen mit den Rechten 
des Textes (was nicht heißen soll, sie fielen zusammen mit den Rechten 
des Autors).«104 Die Autoren haben kein Recht auf ein letztes Wort, geht 
es um die Erfahrung und Interpretation ihrer Werke. Ihr Recht beginnt 

99  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 3, S. 161. 
100  Über Vorurteile als Konstitutive vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit 

und Methode. Gesammelte Werke, Bd. 1, Tübingen 1990, S. 270 ff. 
101  J. Bollack: Sinn wider Sinn, S. 70. 
102  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 11. 
103  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 128. 
104  Umberto Eco: Die Grenzen der Interpretation, München 1992, S. 22. 

Das, was Eco für alle Arten von Texten behauptet, interessiert uns hier 
in einem auf Kunstwerke bezogenen Sinn. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

119

schon vorher, nämlich im Produktionsprozess, wo sie entscheiden, in 
welcher Form das Kunstwerk existieren wird. 

Wenn ein Kunstwerk seine Rezeption beeinflusst, warum ist dann 
seine Verkennung im Sinne Tarkowskijs überhaupt möglich? Dies führt 
zur Frage nach der Weise, in der Rezipienten an ästhetischen Urteilen 
beteiligt sind. Zwei Gruppen, in die Tarkowskij die Zuschauer seines 
Films »Der Spiegel« anhand von Leserpost einteilt, demonstrieren zwei 
verschiedene Arten, an besagten Film heranzugehen. Während es der  
ersten Gruppe gelungen war, eigene Erfahrung in die »Ambivalenz« des 
Films einzutragen, sich mit ihren Emotionen und Erinnerungen an die 
Kindheit in den Lücken und in der »Unordnung« des Films anzusiedeln, 
misst die zweite Gruppe den Film an ihrer Meinung, wie ein Film gene-
rell konstruiert sein sollte, und scheitert so bereits, bevor ästhetische  
Erfahrung beginnen könnte. Tarkowskij spricht von der »gedanklichen 
Formel«, die, wenn sie als Ansicht oder Theorie Ausgangspunkt ästhe-
tischer Erfahrung sein soll, diese nurmehr behindert und sogar verhin-
dert. Die reflexive Kommentierung der ästhetischen Erfahrung scheint 
Tarkowskij erst nach dem Prozess dieser Erfahrung sinnvoll zu sein. Es 
handelt sich dann um einen Akt der Synthese von Erfahrenem und Ge-
dachtem.105 Wie lässt sich nun dieses von Tarkowskij positiv ausge-
zeichnete Interagieren von Rezipienten mit dem Werk prozessual be-
schreiben?  

105  Eine Auswahl der Briefe von Filmzuschauern, die Tarkowskij in der 
Einleitung seines Buchs Die versiegelte Zeit vorstellt, vermittelt einen 
Eindruck, wie unterschiedlich ein Kunstwerk (hier ist es der Film Der 
Spiegel) rezipiert werden kann. Während Zuschauer, die ihre Entrüstung 
über die schlechte Qualität des Films äußern, diesen an eigenen Forde-
rungen, wie ein Film generell konstruiert sein soll, messen (handelnde 
Personen, Ereignisse und Erinnerungen sollen in einer bestimmten Wei-
se verknüpft werden), und Rechenschaft »von den für das Filmwesen 
verantwortlichen Leitungskadern« (Die versiegelte Zeit, S. 9) fordern, 
zeigen die lobenden Briefe, dass es den Zuschauern gelungen ist, eigene 
Emotionen und Erinnerungen in den Film einzutragen: »Ganz genauso 
sah meine Kindheit aus… Nur – wie haben Sie davon erfahren können?« 
(S. 11) Anhand der Zuschauerpost zeigt Tarkowskij sehr deutlich, wo-
rauf es ihm ankommt – auf eine »Unmittelbarkeit lebendiger Wahrneh-
mung« (ebd.), die nicht durch Ansichten oder Definitionen, was ein  
guter Film sei, ersetzt werden könne. Ein entscheidender Punkt für das 
rezeptive Gelingen scheint der Zeitpunkt zu sein, an dem eine »gedank-
liche Formel« (S. 115) in der Rezeption zum Tragen kommt. Ist diese  
theoretische Formel Ausgangspunkt, scheint sie das Eingehen aufs 
Kunstwerk nahezu zu verhindern. Denn der Rezipient ist nicht mehr zur 
Unmittelbarkeit lebendiger Wahrnehmung fähig. Er misst das Kunst-
werk an den Regeln, von denen er ausgeht. Er verkennt das, was das 
Kunstwerk ihm an Ambivalenz anbietet. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

120

Die Situation des Ausgesetztseins an das Kunstwerk besteht laut 
Rihm aus der Perspektive der Rezipienten darin, nicht wählen zu kön-
nen, welche Gedanken, Emotionen und biografischen Erinnerungen im 
Moment der Rezeption aufgerufen werden. Erst in dieser Situation, in 
der der Rezipient dem Kunstwerk ausgesetzt ist, kann er »mit allen sei-
nen Sinnen und intellektuellen Fähigkeiten diese Berührung erwidern 
oder es auch lassen«. Dies ist nach Rihm der zweite Teil der Rezeption, 
der beeinflussbare.106 Man kann sich also nicht vollständig einem Stück 
entziehen, um dann das in es einzutragen, was einen gerade beschäftigt. 
Vielmehr ist die Art, wie das Publikum »zwischen den Blöcken seinen 
Platz findet« oder wie es »sich auf Inseln der Unordnung im Stück an-
siedelt« (Müller), erstens von der materialen Struktur des Werks mitbe-
stimmt, zweitens vom Reagieren seiner Rezipienten. Das bestätigt auch 
Müller, wenn er konstatiert, dass jedes Gelingen im Theater auch auf der 
Art des Reagierens und Agierens der Zuschauer beruht. Die Erfahrung 
bzw. das Erlebnis dieser materialen Gegebenheit führten im günstigen 
Fall zu einem neuen Realitätsverständnis.107

 Auch die gelingende rezipientische Reaktion, die aus der Konfronta-
tion mit einer Unordnung, mit einem konstitutiven Mangel des Werks 
erwächst, lässt sich, wie oben dargelegt, als das Erlebnis der Evidenz be-
schreiben. In der Erinnerung an die utopische Idee des gelingenden 
Schreibens (und auch die des gelingenden Sprechens), die laut Bach-
mann durch das Defizitäre des literarischen Textes in uns aktiviert wird, 
fühlen wir uns durch den literarischen Text bestätigt. Wir suchen, was 
wir niemals finden werden – eine Potenz, unser Verhältnis zur Wirk-
lichkeit in Gänze auszudrücken. Die Fragmenthaftigkeit des Werks ver-
weist uns auf diesen Anspruch.108

 Ich stimme mit Bachmann darin überein, dass es um unser Verhält-
nis zur Wirklichkeit geht, die Idee der Ganzheit möchte ich indessen 
nicht als unser Verhältnis zum ganzen der Wirklichkeit verstanden wis-

106  W. Rihm: Offene Enden, S. 232. Kunstrezeption muss, so Rihm, über 
dieses individuelle Empfinden jedes Einzelnen stattfinden – selbst eine 
Wirkung der Musik auf Menschenmassen ist die Summe vieler ange-
rührter Empfindungen Einzelner. Man kann diese Feststellung als gute 
Erklärung dafür lesen, warum mit Kunst niemals gesellschaftliche Uto-
pien durchgesetzt werden können – weil Kunst in ihrer Rezeption den 
Weg über die Gestimmtheit vieler Einzelner gehen muss. So kann sie 
nicht in gleicher Weise für alle Menschen, auch nicht ein und desselben 
kulturellen Hintergrundes, verbindlich sein. Auch wenn Kunstwerke, 
wie Rihm betont, Kommunikation aktiv fordern, erzeugen sie doch in 
verschiedenen Rezipienten Verschiedenes.  

107  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 64ff. 
108  I. Bachmann: FV, S. 271. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

121

sen; sondern gegen Bachmann möchte ich die Darstellungen anderer 
Künstler geltend machen, die eher eine Evidenz des Werks als etwas an-
streben, das auf konkrete Ausschnitte vorgefundener Wirklichkeit bezo-
gen ist. Auch die Produktion eines Kunstwerks, das sich partiell auf 
Wirklichkeit bezieht, ist mit dem Evidenzanspruch als einem Anspruch 
der Ganzheit des Werks konstitutiv verbunden. Die von den Rezipienten 
laut Bachmann gesuchte »Potenz unser Verhältnis zur Wirklichkeit in 
Gänze auszudrücken« betrachte ich als einen Sonderfall konkreter Evi-
denzerwartung. 

Nur im Verhältnis zu einer Idee und zu einer Sehnsucht nach Ganz-
heit lassen sich Fragment, Mangel und »potentielle Durchstreichung« 
definieren. Nur im Verhältnis zum Anspruch auf die Darstellung eines 
Weltbezugs kann Verunsicherung, ob er sich denn wirklich durchs 
Kunstwerk vollziehe, aufkommen. »Theater durchsetzt alle Darstellung 
mit der Verunsicherung, ob etwas dargestellt wurde; jeden Akt mit der 
Ungewißheit, ob es einer war; jede These, jede Position, jedes Werk,  
jeden Sinn mit einem Schwanken und potentieller Durchstreichung.«109

Auch nach Ansicht Wolfgang Rihms ist der rezeptiven Situation die 
Möglichkeit der Nicht-Bestätigung eigenen Wissens und Selbstver-
ständnisses eingeschrieben. Die dialogische Potenz des Theaters und der 
Musik, die nicht-begrifflich an ihre Hörer herantritt, fordert eine neue 
Suche nach Sinn ein, die zum Schluss sprachlich reflektiert werden 
kann.110 So ist nicht das evident, was im Zustand der Rührung einen 
schnellen Erfolg beim Publikum hervorruft, um schnell wieder verges-
sen zu sein,111 sondern Evidenz wird erlebt im Akt der Synthese von  
Defizitärem, Fragmenthaftem mit einer gegenüber dem Werk eingenom-
menen Haltung.112 Die Evidenz des Kunstwerks bedeutet somit nicht das 
Einleuchten von etwas gänzlich Gekanntem, sowieso schon Offensicht-
lichem, sondern die Aktivierung von Gekanntem und seiner gleichzeiti-
gen (wenn auch nicht totalen) Verunsicherung, ja Veränderung durch 
das Werk. Evidenz heißt nach dem Gesagten auch, dass es einleuchtet, 
wie das Kunstwerk die Veränderung provoziert. Dasselbe markiert Piper 
mit ihrer Bezeichnung des Kunstwerks als »katalytischem Agenten«, mit 
der sie die Veränderung meint, die sich in der Betrachterin durch das 
Kunstwerk vollzieht.113 Dass Rezipienten mit einem solchen ästheti-

109  H.-Th. Lehmann: Postdramatisches Theater, S. 460. 
110  W. Rihm: Offene Enden, S. 180ff. 
111  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 88. 
112  I. Bachmann: FV, S. 127. 
113  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

122

schen Anspruch auf eigene Veränderung durch die Kunst an Kunstwerke 
herantreten, davon gehen die zitierten Künstler aus.114

Was den Rezipienten am Werk und durch das Werk einleuchtet, ist 
selbstverständlich nicht identisch mit den Ausgangsüberlegungen, von 
denen die Künstler ausgingen; keiner der Künstler behauptet das. Auch 
wurde es nicht gewonnen in einem synchronen Mitvollzug mit dem 
Kunstwerk, sondern in Prozessen ausschnitthaften Reagierens auf das 
konkrete und konkret gemachte »Versprechen« des Werks, evident in 
Bezug auf etwas zu sein, das mit dem Weltbezug und der Erfahrung der 
Künstlerin zusammenhängt. Einleuchtendes wird gewonnen in Prozes-
sen des Reagierens auf die Fragmenthaftigkeit der Darstellung in ihrer 
konkreten unverwechselbaren formalen Art und Weise. Weil Künstler 
davon ausgehen, auf die Art und Weise des Gemachtseins des Werks 
Einfluss nehmen zu können, gehen sie davon aus, einen bedingten Ein-
fluss auszuüben – nicht darauf, was in der ästhetischen Erfahrung der 
Rezipienten geschieht, sondern darauf, wie viele und wie gute Angebote 
ein Werk seinen Rezipienten machen kann. Wenn Piper auf der theoreti-
schen Ebene zwei Versionen der Bestimmung des Kunstwerks als eines 
»katalytischen Agenten« vorschlägt, versucht sie den beabsichtigten 
Einfluss, der Künstlern wichtig ist, in die Theorie hineinzutragen: »Die 
Vorstellung von einem Kunstobjekt als Potential oder katalytischem 
Agenten ist in nahezu jeder Ästhetik vorhanden…« »In den meisten Fäl-
len ist dieser Aspekt jedoch eher eine Frage des Betrachters oder der 
Betrachterin und des Kritikers oder der Kritikerin als eine des Künstlers 
oder der Künstlerin.« »Er [der Aspekt des katalytischen Agenten – J.S.] 
repräsentiert eher eine reflexive als eine engagierte Vision des Wer-
kes.«115 Die »engagierte Vision des Werkes«, die erst noch ausgearbeitet 
werden müsste, stellt ans Kunstwerk normative Ansprüche: nämlich die, 
dass es die Betrachter in einer jeweils bestimmten, von der Künstlerin 
beeinflussten Weise verändern soll. 

114  Das heißt: Künstler erklären die Erwartungen, die Rezipienten an das 
Werk haben, anders als der Diskurs der ästhetischen Erfahrung, der von 
einer rein diskursiven Sinn- bzw. Wahrheitsunterstellung an Kunstwerke 
ausgeht. Die Erwartung der Rezipienten, vom Kunstwerk verändert zu 
werden, ist immer die Erwartung, mit beiden Dimensionen des Kunst-
werks konfrontiert zu sein: mit dem, was evident werden soll, und mit 
der Art und Weise, wie es evident sein soll.  

115  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

123

4.3  Das Verhältnis von Künstlern, Interpreten 
und Rezipienten 

Das Dialogische der Kunst ist im Prozess ihrer Herstellung enthalten, 
künstlerische Arbeit ist ihrem Wesen nach auf die Rezipienten ausge-
richtet, egal ob es sich um ein »Du« in der Einzahl handelt oder ums 
ganze Publikum.116 Produzenten gehen aus von einer »zutiefst kommu-
nikativen Funktion« der Kunst (Tarkowskij), auch wenn fast immer nur 
eine ausgewählte Minderheit durch sie erreicht wird. Nur ein kleines, 
von Tarkowskij aristokratisch genanntes Publikum ist in der Lage, das, 
was Kunst der Realität entgegenhält, zu erkennen und anzuerkennen. 
Obwohl sich Künstler mit ihrer Arbeit auf die Rezipienten orientieren, 
wollen sie sich dennoch nicht nach diesen richten, wollen sie keine Er-
wartungen erfüllen. »Es ist sicher kein Widerspruch, wenn ich einerseits 
nichts Besonderes dafür tue, um meinem Zuschauer zu gefallen, und an-
dererseits doch mit zitternder Seele darauf hoffe, daß er meinen Film 
annimmt und liebt.«117

Leser und Zuschauer stellen auch für Müller den Bezugspunkt in der 
Produktion dar, selbst wenn die Stücke nach ihrer Herstellung in der 
Schublade verschwinden. »Auch in der Schublade ist das Publikum in 
irgendeiner Weise anwesend.«118 Aber Bedürfnisse der Rezipienten sol-
len nach Müller auf keinen Fall einfach befriedigt werden, sie müssen 
vielmehr in einen Prozess der Auseinandersetzung gezwungen wer-
den.119 Denn der Grund, Kunst zu produzieren und zu präsentieren, ist 
für die Künstler nicht, dem Publikum gefallen zu wollen, sondern der, 
»eine Reaktion oder eine Veränderung bei dem/der BetrachterIn« bewir-
ken zu wollen.120 Die Kontaktaufnahme zwischen den Produzenten und 
den Rezipienten über das Kunstwerk verläuft nicht als eine lineare Mit-
teilung oder als das Aufzeigen von etwas durch die Produzenten für die 
Rezipienten. Als Ursachen für die Komplexität des Kommunikations-
verhältnisses sind erstens transformative Prozesse bei der Herstellung 

116  Vgl. W. Rihm: Offene Enden, S. 256. Das Dialogische der Musik be-
ginnt bereits im Prozess ihrer Herstellung, denn die Selbstreflexion des 
Komponisten beim Komponieren ist zugleich »ein Angebot sozialer 
Kommunikation«. Vgl. auch Ingeborg Bachmann: »Die Wahrheit ist 
dem Menschen zumutbar«, in: Werke, Bd. 4, S. 275-277 (im Folgenden 
zitiert als Wz), hier S. 276. 

  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 11: »Man schreibt immer für 
ein Publikum.« 

117  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 46; 171; 176. 
118  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 12. 
119  Ebd., Bd. 2, S. 20. 
120  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

124

des Werks und zweitens die Struktur ästhetischer Erfahrung als eine von 
den Rezipienten mitgestaltete anzuführen. Trotzdem ist der Begriff 
Kommunikation für die Produktion und Rezeption angemessen, weil es 
ein Ausgerichtetsein auf Kommunikation auf beiden Seiten des Kunst-
werks gibt. »Der Schriftsteller – und das ist seine Natur – ist mit seinem 
ganzen Wesen auf ein Du gerichtet, auf den Menschen, dem er seine Er-
fahrung vom Menschen zukommen lassen möchte…«121 Ein Künstler ist 
während der Arbeit darauf ausgerichtet, »seine Idee so aufrichtig wie 
möglich auszudrücken« und sich mit dem Publikum zu verständigen.122

Von der Seite der Rezipienten wird dagegen ein Anspruch auf Verstän-
digung an das Werk – und nicht an den Künstler – herangetragen. Auch 
Produzenten richten sich natürlich in ihrer Arbeit am Werk an ihr Ge-
genüber, die Rezipienten. Ein Urteil über die Künstlerin bilden sich Re-
zipienten durch die Konfrontation mit deren Arbeiten, und (meistens) 
nicht in der Auseinandersetzung mit ihrer Person. Rezipienten finden 
mehr und anderes im Werk, als Künstler erwarten können, denn die 
»Doppelgesichtigkeit« des Kunstwerks wird von seiner Produzentin 
nicht vollständig überblickt.123 Die Voraussetzung dafür, mehr und 
anderes als die Künstlerin im Werk zu finden, ist nach Tarkowskij den-
noch »die Bereitschaft und Möglichkeit, einem Künstler zu vertrauen, 
ihm zu glauben«. Das Vorschussvertrauen des Rezipienten kann im Fall 
der Enttäuschung, also im Falle des Nicht-Gelingens, zurückgezogen 
werden. Die Rezipientin vertraut der Künstlerin nicht deshalb, weil sie 
davon ausgeht, diese sei klüger als sie, sondern weil sie nach Tarkowskij 
der Künstlerin Fähigkeiten unterstellt, ihre Weltsicht im Kunstwerk (hier 
mit Hilfe von Bildern) zu organisieren.124 Rihm zufolge macht das 
Kunstwerk den Rezipienten das Angebot, fremde Gestimmtheit und 
Wahrnehmung aufzunehmen und wirken zu lassen; Musik wird gehört 
als das »Hören des anderen«. Besonders viele »Kommunikationswech-
selbeziehungen« ergeben sich, wenn Interpreten an der Aufführung des 
Werks beteiligt sind und Aufführungsrituale die Gestimmtheit und die 
Art der Wahrnehmung der Interpreten mit ins Spiel bringen. Geht es 
zwar im ästhetischen Diskurs um die sprachliche Deutung der ästheti-
schen Erfahrung, so sind Aufführung und Rezeption des Werks laut 
Rihm gleichwohl nicht mit einem Gespräch gleichzusetzen. In jedem 
Fall meint einer (der Produzent, aber auch der Interpret), dass sich mit 
Musik »etwas sagen lasse«, und meint auch einer (der Empfänger), »daß 
die Musik etwas sage«. Aber es kann nicht sprachlich wiederholt wer-

121  I. Bachmann: Wz, S. 276. 
122  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 164. 
123  Ebd., S. 172. 
124  Ebd., S.  47. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

125

den, »was […] der Komponist sagen wollte«: »[M]an müßte als Antwort 
das Stück nochmals spielen.« Sprachliche Formulierung ist ebensowohl 
potentiell durch Musik gefordert, wie sie auch immer wieder durch den 
Vorgang des Hörens überboten wird.125

Erläutern Künstler Rezipienten ihre Intentionen, führen diese Erläu-
terungen nicht zwangsläufig zum »richtigen« Umgang mit dem Kunst-
werk oder zu seiner schlüssigen Erklärung: »[A]us einer Offenlegung 
meiner Intentionen [folgt] ebenso wenig eine rationale Theorie oder eine 
Erklärung der Arbeit…«126 Das richtige Verstehen der Arbeiten kann  
also von den Künstlern nicht vorgegeben werden. Genauso ist der insti-
tutionalisierte ästhetische Diskurs mit seinen systemimmanenten Regeln 
laut Piper keine Gewähr für das Finden der richtigen Rezeptionsart.127

Ungeachtet dieser »Opazität«, die Piper nicht nur den Werken, sondern 
auch ihren Produzenten bescheinigt, gibt es aber eine Möglichkeit für 
Künstler, »ihre Bezüge« »erfolgreich, wenn auch unvollständig« zu arti-
kulieren, so dass Rezipienten sich einen verbesserten Zugang zu noch 
nicht beurteilten oder falsch beurteilten Kunstwerken verschaffen  
können. Dies geschieht etwa, wenn Künstler nicht allein über ihre Inten-
tionen sprechen, sondern über den Produktionsprozess, in den ihre In-
tentionen eingegangen sind. Denn am Kunstprodukt lassen sich die Be-
dingungen seiner Herstellung nicht unbedingt nachvollziehen, aber »in 
den Personen, die es hergestellt haben« gibt es das Wissen über den 
Verlauf des Produktionsprozesses.128 Die Auseinandersetzung mit Pro-
duktionsstrategien und -kontexten verhindert es, dass die Produkte sei-
tens der Rezipienten nur nach Gesetzen des Marktes oder nur nach eige-
nen Geschmackskriterien beurteilt werden. In diesem Sinne gilt die Auf-
forderung Pipers, Rezipienten möchten über künstlerische Tätigkeit und 
nicht nur über deren Produkte nachdenken. Denn es sind die Künstler, 
die Produkte herstellen, und um Produkte dreht sich »alles im kapitalis-
tischen System«. Betrachtet man ein Kunstwerk nur noch als Ware oder 
nur aus der Perspektive des Geschmacks, hat man die Erwartung, es 
solle (im nicht nur informativen Sinne) vestehbar sein, verloren.129

 Auch der umgekehrte Fall kommt vor: Rezipienten nehmen Kontakt 
auf mit Produzenten: »Wenn es Argumente gibt, die mich überzeugen, 
dann muss ich sie berücksichtigen«.130 »Wenn es einen Zuschauer gibt, 

125  W. Rihm: Offene Enden, S. 173; 236; 239. 
126  A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 180. 
127  Ebd., S. 145. 
128  Ebd., S. 63. 
129  Ebd., S. 163. 
130  H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 2, S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

126

für den es wichtig und fruchtbar ist, in einen Dialog mit mir zu treten, 
dann kann das ein großes Stimulans für meine Arbeit sein«.131

Ich fasse das 4. Kapitel zusammen: Der Anspruch der Künstler ist es, 
dass die Evidenz des Kunstwerks sich vermittelt, d.h. das Kunstwerk 
soll von seinen Rezipienten als evident wahrgenommen werden. Den 
Rezipienten soll sowohl einleuchten, was durchs Kunstwerk vermittelt 
wird, als auch wie es sich vermittelt. Das konstitutive Merkmal der  
Unfertigkeit des Kunstwerks steht zu der Möglichkeit, Evidenz in ihm 
zu suchen und zu erfahren, nicht im Gegensatz; die Unfertigkeit fördert 
vielmehr synthetisierende Aktivitäten der Rezipienten. Im Weltbezug 
der Rezipienten – das ist ein Ziel der Produzenten – soll  eine Verände-
rung stattfinden. 

5.  Der Evidenzanspruch der Künst ler  

Aus den Produzenten-Intentionen, die am Beginn der künstlerischen Ar-
beit stehen, lassen sich keine Regeln für die Rezeption von Kunstwerken 
ableiten. So sehen das auch die Produzenten. Perspektiven von Künst-
lern auf Prozesse der Herstellung von Kunstwerken sind dennoch unver-
zichtbar für die Konstituierung einer ästhetischen Theorie. Denn Künst-
ler sind weder nur Medien, durch die sich übergeordnete Instanzen ins 
Werk setzen, noch sind sie allein Seismographen, die Situationen anzei-
gen. Es muss von künstlerischen Entscheidungen und von Leistungen 
gesprochen werden, die Künstler erbringen oder nicht erbringen. Welche
Kriterien definieren die Leistungen der Künstler? Was beabsichtigen die 
Künstler selbst? 

Die künstlerische Absicht, Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit so mit-
einander zu verzahnen, dass etwas Neues entsteht, richtet sich auf das
Kunstwerk und darauf, dass dieses Neue (und jene Verzahnung) in der 
Rezeption präsent wird. Diese Absicht, die von mir Evidenzanspruch der 
Künstlerin ans Kunstwerk genannt wird, ist entscheidendes Merkmal zur 
Bestimmung des Werks als Kunstwerk. Denn der  Evidenzanspruch der 
Künstler wird damit zum Kriterium, anhand dessen Kunstwerke von an-
deren Wahrnehmungsgegenständen unterschieden werden können.132

131  A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 180. 
132  Den Begriff »Kunstwerk« fasse ich sehr weit. Demzufolge verstehe ich 

unter Herstellen auch Tätigkeiten des Hinstellens, (wie z.B. bei Ready-
mades), der Darstellung (wie z.B. Theater und Performance) sowie 
Strategien des künstlerischen Eingriffs in vorgefundene Situationen im 
Gegensatz zur klassischen Herstellung eines Kunstwerks. Auch neuere 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

127

Daraus folgt aber, dass auch bei der näheren Bestimmung des Kunst-
werks als eines Gegenstandes, der zwischen seiner Produzentin und sei-
nen Rezipienten steht, auf die Einbeziehung der Produzentenperspektive 
nicht verzichtet werden kann. Sie ist notwendig für die Gewinnung eines 
Begriffs ästhetischer Kommunikation, der es ermöglicht, ästhetisches 
Verstehen von sprachlichem Verstehen zu unterscheiden. 

Die Vielfalt der geschichtlich gegebenen Benutzungsweisen des Evi-
denzbegriffs bringt Konkretisierungsprobleme mit sich, da sich mittels 
eines weiten Evidenzbegriffs gar nicht mehr zwischen subjektiven Pro-
jektionen und dem Gegenstand innewohnenden Eigenschaften unter-
scheiden ließe. Aus diesem Grund entscheide ich mich, Evidenz als eine 
Eigenschaft von Kunstwerken aufzufassen und die Frage nach der Psy-
chologie projizierender Subjekte zurückzustellen. Zwar beinhaltet Evi-
denz immer eine Übersubjektivität ihrer Erkennbarkeit, ich gehe aber 
davon aus, dass diese Offenkundigkeit vom Kunstwerk selbst verursacht 
wird und nicht allein in der Subjektivität der Rezipienten gesucht wer-
den darf. Eine Evidenz des Kunstwerks, so wie sie von den Künstlern 
angestrebt wird, deute ich als die Eigenschaft des Kunstwerks, den Rezi-
pienten etwas offenkundig werden zu lassen. Die ästhetische Erfahrung 
am Kunstwerk bezöge sich sodann einerseits auf das Wiederfinden eige-
ner Erfahrung als auch auf deren Infragestellung durch das Werk – und 
auf den Wechsel zwischen beidem; das eine wie das andere ist Effekt  
einer Evidenz des Kunstwerks, d.h. in beiden Hinsichten leuchtet das 
Kunstwerk ein. Mit dem Begriff der Evidenz ist also nicht gemeint, dass 
ein Kunstwerk überhaupt als Kunstwerk erkannt wird; es geht auch nicht 
allein um die Evidenz eines vom Kunstwerk vermittelten Gehalts im 
Sinne einer Botschaft. Evidenz soll heißen, dass Kunstwerke sich in  
einer Weise vermitteln können, die sowohl ihr Gemachtsein betrifft als 
auch ihren jeweiligen »Gehalt«, der nur verknüpft mit dem »Wie« des 
Gemachtseins zur Wirkung kommen kann. Es ist also sowohl »etwas« 
evident durchs Kunstwerk, wie auch andererseits das Kunstwerk selbst

evident ist. Ein Kunstwerk, an dem der Evidenzanspruch seiner Produ-
zentin eingelöst werden kann, muss immer ein gelungenes sein, jedoch 
erschöpft sich der Begriff der ästhetischen Evidenz nicht in der Gelun-
genheit, sondern geht über diese hinaus. Evidenz beinhaltet die Ver-
bindlichkeit des Aufgefassten. Es geht mir darum, dass dieser Offenkun-
digkeitscharakter unter anderem auf das Kunstwerk selbst zurückgeführt 
werden kann und dass es eine Absicht der Produzenten gibt, diese  
Evidenz im Kunstwerk herzustellen, genauso wie Rezipienten das 

künstlerische Strategien, die auf Wirkungszusammenhänge und das 
»Auslösen von Erfahrungsprozessen mittels Vorrichtungen und Objek-
ten« zielen, sind im Begriff des »Kunstwerks« mit gemeint.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

128

Kunstwerk auf seine mögliche Evidenz als Einlösung des künstlerischen 
Evidenzanspruchs testen.  

Die Absicht der Künstler richtet sich auf die Transformation des 
subjektiv Gewussten und Gewollten in ein Werk, das heißt: auf dessen 
Hineinarbeiten in ein sinnlich wahrnehmbares Material und seine Modi-
fizierung durch den Prozess der Hineinarbeitung. Ob dem Produkt dieser 
Tätigkeit Evidenz tatsächlich zukommt, ob es also künstlerisch ›gelun-
gen‹ ist – dies zu entscheiden ist dann allerdings nicht mehr Sache der 
Produzenten selbst. Das Wissen der Rezipienten über den Evidenzan-
spruch der Produzentin gestaltet aber die Motivation künstlerischer Re-
zeption, die eine Überprüfung des künstlerischen Anspruchs am Ge-
genstand ist, mit. Selbst wenn es das explizite Ziel einiger Künstler ist, 
sich mit Wahrnehmungsphänomenen auseinanderzusetzen, besteht ihr 
Bemühen darin, diese mit Hilfe des Materials so zu bearbeiten, dass da-
bei etwas Evidentes, Zwingendes entsteht, dessen Evidenz sich auch die 
Betrachter nicht entziehen können.  

Das Konzept des Evidenzanspruchs lässt sich als Fazit der vorherigen 
drei Kapitel (Kapitel 2 bis Kapitel 4) in drei Punkten zusammenfassen: 

1.  Die Fragen, die von Künstlern in ihrer Arbeit behandelt werden, sind 
wesentliche, existentielle Fragen in dem ausgeweiteten Sinn, dass 
sie, anders als Alltagsfragen oder wissenschaftliche Fragen, das ei-
gene Weltverhältnis oder mögliche Teilaspekte desselben berühren. 
Die expliziten oder impliziten Fragestellungen, die am Anfang der 
künstlerischen Arbeit stehen, initiieren den Versuch, einen Weltbe-
zug exemplarisch zu formulieren – und zwar dezidiert im Gestus des 
Noch-nicht-Wissens. Bereits im Vorstadium zur Produktion richtet 
sich das Begehren der Künstler darauf, je verschieden wahrgenom-
mener Realität eine individuelle Verarbeitung derselben hinzuzufü-
gen.

2.  Die Versuche der Künstler, ein Weltverhältnis oder einen spezifi-
schen Wirklichkeitsbezug zu formulieren, müssen mit angemessenen 
Materialien auf angemessene Art und Weise »ausgearbeitet« wer-
den, so dass etwas von der Wirklichkeit Verschiedenes und eigen-
ständig Evidentes entsteht, das einen Bezug zur ihm äußerlichen 
Wirklichkeit verkörpert. Den Terminus »ausarbeiten« verstehe ich 
so, dass Sichtweisen adäquat, d.h. in nichtbeliebiger Weise, zugleich 
aber auch transformatorisch ins Werk gesetzt werden und dabei et-
was grundsätzlich Neues entsteht, das weder mit der (prinzipiell be-
grifflich fassbaren) Ausgangsfragestellung noch mit einem beliebi-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

129

gen sinnlich erscheinenden nichtkünstlerischen Gegenstand oder ei-
ner nichtkünstlerischen Situation ohne Weiteres vergleichbar ist. 

3.  Der Anspruch der Künstler ist es, dass die Evidenz des Kunstwerks 
sich vermittelt, d.h. das Kunstwerk soll von seinen Rezipienten als  
evident wahrgenommen werden. Den Rezipienten soll sowohl ein-
leuchten, was durchs Kunstwerk vermittelt wird, als auch wie es sich 
vermittelt. Das konstitutive Merkmal der Unfertigkeit des Kunst-
werks steht zu der Möglichkeit, Evidenz in ihm zu suchen und zu er-
fahren, nicht im Gegensatz; die Unfertigkeit fördert vielmehr syn-
thetisierende Aktivitäten der Rezipienten. Im Weltbezug der Rezi-
pienten – das ist ein Ziel der Produzenten – soll  eine Veränderung 
stattfinden. 

Im Folgenden sollen diese drei Punkte, die den Künstler-Evidenzan-
spruch konstituieren, näher erläutert werden. Die existentiellen Fragen 
der Künstler, die im ersten Punkt genannt werden, lassen sich als die 
Suche nach zunächst verbal Formulierbarem beschreiben. Daraus her-
vorgehende Aussagen sind aber als Beschreibungen konkreter künstleri-
scher Projekte und ihrer konkreten Themen zu verstehen. Von wissen-
schaftlichen und journalistischen Äußerungen unterscheiden sich solche 
Artikulationen erstens durch eine größere Allgemeinheit der Umschrei-
bung und zweitens zumeist durch eine unpräzisere sprachliche Formu-
lierung. Dieses unpräzise Formulieren muss kein Makel sein, sondern 
eröffnet die Möglichkeit des »kreativen« und spontanen Umgangs mit 
den aufgeworfenen Fragen, in denen Zufälligkeit eine größere Rolle 
spielen kann als in stärker formalisierten Formen des Sprechens und 
Schreibens. Zum Beispiel wäre es solch eine Artikulation, wenn die 
Künstlerin sich entscheidet, sich mit Phänomenen der räumlichen Wahr-
nehmung zu befassen und diese in ihrer Arbeit zu thematisieren. Auch in 
solch einem Fall könnte sie ihr Interesse und die Art und Weise, wie sie 
bestimmten Phänomenen nachgehen und dies mit anderen Fragen ver-
binden möchte, in sprachlicher Form thematisieren. Unpräzise sprachli-
che Formulierungen verweisen gleichzeitig darauf, dass die Künstlerin 
sich die Welt nicht auf eine sie befriedigende Art und Weise argumenta-
tiv »zurechtinterpretieren« kann. Dies wirkt sich motivierend bei der Su-
che nach anderen, d.h. nach künstlerischen Erschließungsversuchen der 
Welt aus. Die graduell größere Offenheit bzw. Vagheit der Künstlerfra-
gen stellt letztlich die Motivation dar, sich des Themas in einem anderen 
– dem künstlerischen – Medium anzunehmen. Das Fragen der Künstler 
ist begleitet von der Gestik des Nicht-Wissens bzw. des Noch-nicht-Be-
scheidwissens. Die Einforderung sprachlicher präziser Analyse bzw. ab-
schließender Darstellungweisen an dieser Stelle – vor der Produktion – 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

130

hätte, anders als in der Wissenschaft, einen hemmenden Charakter. Oft 
wird die gewählte Thematik auch durch das eingesetzte Medium ganz 
entscheidend modifiziert, ein Effekt, den wir später unter dem Begriff 
der Alterität des Kunstwerks subsumieren werden. Am Anfang der 
künstlerischen Arbeit aber steht der Versuch, »Welt« zu verstehen: 

»Der Künstler beabsichtigt weder eine Welt zu erschaffen, noch ein Werk zu 
kreieren, nein er will grundsätzlich die Welt und durch diese sich selber ver-
stehen. Sein Verstehen-Wollen ist eine Lebensnotwendigkeit, fast ein Schick-
sal, dessen er sich rühmt. Was gemeinhin als Werk bezeichnet wird, ist in 
Wahrheit weiter nichts als die Spur seiner Auseinandersetzung mit der Welt 
und mit sich selber.«133

Dieses weit gefasste »Verstehen-Wollen« ist die im ersten Punkt darge-
stellte Ausgangsbasis für die künstlerische Arbeit. Das Produzieren hat 
demzufolge immer etwas mit einem Anspruch auf Sinnhaftigkeit im 
Sinne einer Positionierung der Künstler in der Welt zu tun. Zum An-
spruch auf Sinnhaftigkeit rechne ich auch die Vorführung von existen-
tieller (also nicht grammatischer) Sinnlosigkeit oder die Störung von 
vorhandenem Sinn. Denn auch solche Bewegungen werden vollzogen zu 
dem Zweck, etwas vorzuführen, das über die Störung hinausgeht, das 
anhand der Störung demonstriert wird. Selbst wenn ein Kunstwerk in 
den Rezipienten Fragen hinterlässt und auch hinterlassen soll, ist dies als 
ein Umgehen mit Sinnhaftem aufzufassen.  

Die der Produktion vorgängige Fragestellung (von der angenommen 
wird, dass sie nicht immer sprachlich formuliert wird, wohl aber immer 
formulierbar wäre), ist deswegen bedeutend, weil sich durch sie oft das 
Medium oder Material oder die konkrete Vorgehensweise der Ausfüh-
rung ergibt. Hier ist der erste Punkt der Verzahnung der Ausgangsfrage 
und der Produktion im wahrnehmbaren Medium zu markieren. Durch 
die Ausgangsfragestellung wird eine erste Eingrenzung vorgenommen, 
die schon die Art der Rezeption des erst herzustellenden Kunstwerks im 
Sinne einer Einschränkung von Möglichkeiten mitbestimmt. Auch 
Künstler, denen es um Wahrnehmungsphänomene geht, können ihr Inte-
resse sprachlich artikulieren, wie der Künstler Folke Hanfeld meint: »Es 
geht mir um den absichtslosen Blick, um die Wahrnehmung von Zwi-
schenräumen. […] Wie verbinden sich Raum und flächenhafte Darstel-
lung miteinander?«134 Es ist aber offensichtlich keine Voraussetzung der 

133  Rémy Zaugg: Gespräche mit Jean-Christophe Ammann. Portrait, Ostfil-
dern 1994, S. 30f. 

134  Folke Hanfeld: Vortrag im Neuen Berliner Kunstverein am 23. Novem-
ber 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

131

Produktion, dass Künstler die sprachliche Explikation auch tatsächlich 
vornehmen.  

Die Idee, sich mit optischen Phänomenen zu beschäftigen, kann aus 
optischen Erlebnissen gewachsen sein. Der Entschluss, sich mit diesen 
Wahrnehmungsphänomenen künstlerisch zu beschäftigen, beruht aber 
dann auf einer Vorformulierung oder zwischenzeitlichen sprachlichen 
Formulierung der eigenen Aufgabenstellung. Anders gesagt: Es ist 
möglich, dass die Künstlerin zunächst durch wahllosen Umgang mit und 
durch Ausprobieren von irgendwelchen Materialien diese zu verändern 
oder zu kombinieren beginnt. Jedoch ist der entscheidende Punkt des 
Beginns der Kunstproduktion erreicht, wenn zu dem beliebigen Spiel  
eine Interpretation von der Künstlerseite hinzukommt. Denn erst jetzt 
weiß die Künstlerin, womit sie sich beschäftigen möchte. Die Aufgaben-
stellung, die Richtung der künstlerischen Bemühungen ist dann gefun-
den – und ab diesem Zeitpunkt beginnt die Arbeit, d.h. beginnen die 
Bemühungen, etwas besser und präziser zu gestalten. Die Strategie des 
Experimentierens mit dem Material kann dann im Prozess immer wieder 
dazwischengeschaltet werden, aber sie bleibt immer ein Mittel zu dem 
Zweck, ein evidentes Kunstwerk herzustellen.  

Im zweiten Punkt soll gezeigt werden, dass die künstlerische Organi-
sation des Kunstwerks nicht mit Formulierungen, die die Arbeit der 
Künstler begleiten, auf eine Stufe gestellt werden kann. Das Ziel der 
Künstler ist es, passende Materialien und überzeugende künstlerische 
Strategien zu finden. Für die Beschreibung dieses Bearbeitungsprozesses 
ist der Wahrheitsbegriff kein Leitbegriff, denn die Arbeit an der Wahr-
nehmbarkeit des Kunstwerks ist nicht kommensurabel mit Wahrheitszu-
schreibungen gleich welcher Herkunft. Das bearbeitete Material bzw. 
das Medium, in dem gearbeitet wird, oder die bearbeitete Situation sind 
dann auch nicht mehr einfach die Träger formulierbarer Künstlerinten-
tionen, sondern etwas, das mit den Intentionen konfrontiert wird. Die 
Aufmerksamkeit der Künstler richtet sich also nicht darauf, die von  
ihnen gewählte Thematik immer präziser mit sprachlichen Mitteln zu er-
fassen, sondern sie ist eine Neufassung im jeweiligen Medium, im  
jeweiligen Material oder in der jeweiligen Situation. Diese neue Erar-
beitung soll niemals nur Ausgangsformulierungen oder Überzeugungen  
illustrieren (das geschieht allenfalls bei schwachen, also nicht gelunge-
nen Kunstwerken), sondern sie ist eher als ein ständiges Umgehen mit 
dem anvisierten Themenfeld zu verstehen, so wie es im 3. Kapitel dar-
gelegt wurde. 

Um die materiale Umsetzung der Ausgangsfragen im Produktions-
prozess des Kunstwerks näher zu erläutern, möchte ich diese zuerst mit 
der gesprochenen und textlichen Umsetzung von Weltverhältnissen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

132

gleichen. Anders gefragt: Was ist das Besondere an der Umsetzung ins 
Material, das schon das Kunsthafte des Kunstwerks ausmacht im Ver-
gleich zu einer nichtliterarischen sprachlichen Darstellung? Zunächst er-
scheint es nämlich so, als ob es auch schon bei gewöhnlichen sprachli-
chen Artikulationen erforderlich wäre, dass sie das »verkörpern«, wovon 
sie reden. Ein Beispiel dafür wäre das Evozieren von Geschocktheit der 
Zuhörer oder Leser durch eine bestimmte Anordnung der Teile eines 
Satzes, eine Anordnung, die selbst den Schock, den sie beschreibt,  
repräsentiert. In diesem Fall stellt die Sprache das Material dar für die 
Umsetzung eines Sinngeschehens. 

Das wesentliche Kriterium für die Unterscheidung künstlerischer 
und nichtkünstlerischer Artikulation ist die Art und Weise, in der die 
Verkörperung vollzogen wird. Als Beschreibungen eines Schocks, die 
selbst Schockhaftigkeit evozieren, lassen sich z.B. kurzatmige Sätze und 
das kaskadenartige Anordnen von Satzteilen nennen. In solch einer 
»Verkörperung« hat die Sprache, die den Schock erfahrbar macht, eine 
illustrierende Funktion. Genau gesagt, kommt zu der Beschreibung, dass 
ein Schock erlitten wurde, die Erlebbarkeit für die Zuhörer/Leser durch 
Spracheigenschaften wie Tonfall, Lautstärke, Gestik, aber auch Satz-
länge und Satzbau hinzu. Die »Verkörperung« der Ausgangsfragestel-
lung in Kunstwerken dagegen geht in jedem Fall eines gelungenen 
Kunstwerks über die illustrierende Funktion hinaus. Denn durch das be-
arbeitete Material kommt etwas zum Sinnverstehen hinzu, das den Sinn 
nicht nur verstärkt, illustriert und präsentiert, sondern etwas, das ihn 
transformiert. Auch im Fall gelungener literarischer »Verkörperung« 
von sprachlich vorformulierbarem Sinn passiert mehr als eine Verstär-
kung dieses Sinns durch einen illustrierenden Einsatz von Sprachele-
menten. Vielmehr arbeitet die Autorin mit (sinnlich wahrnehmbaren) 
Elementen des Klangs von Sprache, die sprachlich Beschriebenes nicht 
nur verstärken, sondern seinen Sinn verändern. Gefühle, Stimmungen 
und Querverweise, die nicht implizit im Dargestellten gegeben sind, 
werden erzeugt, dessen Sinnhaftigkeit wird infolgedessen moduliert, 
verschoben oder in Frage gestellt, so dass sie über die bloße Mitteilung 
des Sachverhalts hinausgeht. Die kaskadenartigen Sätze, in denen ein 
Schock sich beim Sprechen oder im nichtliterarischen Schreiben verkör-
pert, sind im Gegensatz dazu eine bloße Verstärkung des Geschehens. 
Es fehlt eine Mehrbödigkeit bzw. auch Mehrdimensionalität im Sinne 
einer »Musikalität«, die z.B. literarischer Sprache eigen ist und in der 
der unmittelbare Sinn ebenfalls Verwandlungen und Verfremdungen 
unterzogen wird. Diese Unterscheidung markiert z.B. den Unterschied 
zwischen einem Interview mit einer Schriftstellerin über ihr Buch und 
ihrem Buch selbst. In der künstlerischen Verkörperung von Sinn zeigt 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

133

sich also jeweils ein Sinnüberschuss, der es unmöglich macht, den Vor-
gang des Ausarbeitens und der Umsetzung als bloße Illustration eines 
sprachlich formulierbaren Sinns aufzufassen.  

Dieses Ergebnis kann als Basis dienen für die Beschreibung des 
zweiten Punktes: der Verkörperung intendierten Sinns mit »richtigen 
Materialien« auf »richtige Art und Weise«. Zunächst zur ersten Bezeich-
nung: zum »richtigen Material«. Zwei Fälle sind hier vorstellbar: Erstens 
ist es möglich, dass eine Ausgangsfrage als sprachliche Formulierung 
entwickelt wurde, bevor die Künstlerin die Frage nach ihrer materialen 
Umsetzung überhaupt gestellt hat. Zweitens kann es auch sein, dass die 
Künstlerin bereits das Material, in dem sie arbeiten wird, kennt – etwa 
wenn sie eine Malerin ist, die nicht in Erwägung zieht, mit anderen Me-
thoden und anderem Material zu arbeiten.135 Im ersten Fall, in dem der 
Künstlerin das Material der Umsetzung noch nicht bekannt ist, liegt es 
auf der Hand, dass es der erste (auch wieder korrigierbare) Schritt ist, 
nach Material zu suchen, in dem sich der intendierte Sinn am besten 
ausarbeiten lässt.  
 Im zweiten Fall scheint es zunächst nicht so, als ob die Künstlerin 
die Wahl des Mediums und der zu verwendenden Materialien direkt aus 
der Fragestellung ableiten würde. Wie gesagt, bleibt z.B. eine Malerin 
beim Material Farbe und auch bei der Methode des Malens – auch wenn 
es für sie eine neue thematische Wendung in ihrer Arbeit gibt. Trotzdem 
existieren auch dort verschiedene Strategien. So muss z.B. die Art des 
Untergrunds, die Grundierung, der Charakter der zu verwendenden Far-
ben (Öl oder Acryl), der brachiale oder vorsichtige Anfang, die Größe 
des Bildes usw. entschieden werden. Der Spielraum, in dem diese Ent-
scheidungen getroffen werden können, ist begrenzt, trotzdem gibt es un-
endlich viele Möglichkeiten der Entscheidung. Eine Wahl der »richtigen 
Materialien« findet also auch dann statt, wenn Künstler sich darauf spe-
zialisiert haben, in bestimmten Medien zu arbeiten: auch wenn das für 
Außenstehende nicht so ersichtlich ist wie im ersten Fall, in dem 
Künstler sich je nach Themenwahl für jeweils andere Materialien und 
Vorgehensweisen entscheiden. In allen Fällen werden Material-Ent-
scheidungen von den Künstlern getroffen. Die Suche nach den passen-
den Materialien ist vom intendierten Sinn her bestimmt und wird sowohl 
experimentell als auch gegebenenfalls gedanklich von den Künstlern vo-
rangetrieben. Eigenschaften des Materials und Zwischenergebnisse sei-
ner Bearbeitung transformieren das, was ans Material herangetragen 

135  Dass das Material, in dem gearbeitet wird, auch die Sprache selbst sein 
kann, wurde schon erwähnt. Auch dann ist zwischen einer explikativen 
sprachlichen Darstellung eines intendierten Sinns und der künstlerischen 
Arbeit am sprachlichen Material zu unterscheiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

134

wurde. Entsteht aus intendiertem Thema und dem Material im transfor-
matorischen Prozess etwas Neues, bei dem die Künstlerin den Eindruck 
der Gelungenheit gewinnt, nämlich dann, wenn sie zur Überzeugung 
gelangt, »daß es stimmt«, so kann man davon sprechen, dass das Werk 
»auf die richtige Art und Weise« ausgearbeitet ist.136 Dieser Begriff von 
»Stimmigkeit« kann nicht nur das Verhältnis einzelner Teile des Kunst-
werks zueinander bezeichnen, sondern betrifft auch den Bezug des 
Kunstwerks zur wahrgenommenen Realität. Nicht nur die Abgrenzung 
einer Form von einer anderen Form innerhalb des Werks, wie es z.B. 
Luhmanns differenztheoretischer Formbegriff nahelegt,137 muss »stim-
men«, sondern als »richtig« muss der Künstlerin auch das Verhältnis er-
scheinen, das das Kunstwerk zur außerkünstlerischen Realität aufbaut. 
Sozusagen in Übereinstimmung mit Heiner Müllers Rede von  
einer »anderen Wirklichkeit«138 schreibt Luhmann:  

»Das Kunstwerk etabliert demnach eine eigene Realität, die sich von der ge-
wohnten Realität unterscheidet. Es konstituiert, bei aller Wahrnehmbarkeit 
und bei aller damit unleugbaren Eigenrealität, zugleich eine dem Sinne nach 
imaginäre oder fiktionale Realität. Die Welt wird […] in eine reale und eine 
imaginäre Realität gespalten.«139

Diese »Realitätsverdopplung, von der aus die Welt, wie sie vorgefunden 
wird, als Realität bezeichnet werden kann«, basiert nach Luhmann auf 
»Ordnungsmöglichkeiten«, die Kunstwerke als »formfest fixierte« 
Dinge anbieten.140 »Wir halten fest, daß es auf die Erzeugung einer 
Differenz zweier Realitäten ankommt, oder anders gesagt: auf die Aus-
stattung der Welt mit einer Möglichkeit, sich selbst zu beobachten.«141

Wie diese »Realitätsverdopplung« in der künstlerischen Arbeit zustande 
kommt, würde ich allerdings anders erläutern als Luhmann. Eine Fixie-
rung auf Ordnungsprinzipien der Form findet sich in jeder künstleri-
schen Gattung, auch in der Literatur. Jedoch ist Literatur gerade die Art 
von Kunst, aus der sich sprachlicher Sinn am wenigsten heraushalten 
lässt. Nicht nur aus »formalen Mitteln« und einem »Sinn für Passendes« 
ergibt sich der Nachweis von »Ordnungszwängen im Bereich des nur 

136  W. Rihm: Offene Enden, S. 44. 
137  Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/Main 1995,  

S. 49. 
138  Siehe Kapitel II.3.3: Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunst-

werk.
139  Luhmann: Kunst der Gesellschaft, S. 229. 
140  Ebd., S. 229f. 
141  Ebd., S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

135

Möglichen«,142 sondern auch aus der Beschäftigung der Produzenten mit 
sprachlich artikuliertem oder artikulierbarem Sinn, aus ihrem Weltbezug 
und aus der Konfrontation desselben mit der Eigenlogik des Materials. 
Die »richtige Art und Weise«, in der intendierter Sinn in einem Kunst-
werk präsent wird, ist nicht allein aus dem formalen Experiment »For-
menkomplexität« entstanden. Anders gesprochen: Nicht nur aus der Be-
schäftigung mit formalästhetischen Fragen der Mittel und Methoden 
(Luhmann nennt dies »implizites Wissen«) und mit Fragen des Zueinan-
derpassens einzelner Formen des Kunstwerks entsteht die »formfest  
fixierte Differenz« zur Realität der Welt. Diese Differenz ist auch für ei-
nige Kunstwerke aus dem 20. Jahrhundert, die sich in ihrer Form nicht 
von den gewöhnlichen Dingen unterscheiden, nicht mehr gegeben, wie 
Luhmann selbst einräumt.143 Die Formkomplexität des Kunstwerks wird 
erst zur Rezeptionsherausforderung, wenn ihre Konfrontation mit außer-
künstlerischer Realität nicht allein auf formalen Vergleichen, sondern 
auf der Synthese von Formalem und Sinnhaftem im Produktionsprozess 
und im Kunstwerk beruht. Die Charakterisierung des autopoietischen 
Systems der Kunst als eines, in dem kontingente Wahrnehmungen ver-
arbeitet werden und diese Verarbeitungen des Zufalls wiederum andere 
kontingente Wahrnehmungen erzeugen, die sich sprachlicher Sinnge-
bung entziehen, liefert für Luhmann das Abgrenzungsmerkmal vom 
zweckdienlichen Wahrnehmungsgebrauch anderer Systeme. Kontingenz 
im luhmannschen Sinne, die durch die Eigenlogik des Materials erzeugt 
wird, muss der Vollständigkeit halber – das ist die These – um ihren 
Gegenpart ergänzt werden, um die künstlerische Absicht zur Sinnerzeu-
gung. Aus der Verschränkung beider Tatsachen ergibt sich die Evidenz-
absicht der Produzenten. Kontingenz ist aus der Künstlerperspektive 
nicht zu vermeiden, ja Zufälliges wird als künstlerisches Mittel provo-
kativ gesucht und in der Produktion »eingesetzt«. Die Entstehung der 
Form des ganzen Werks ist dann aber nicht kontingent, so wie Luhmann 
es nahelegt, so dass »[d]er Künstler […] nur sehen [kann], was er ge-
wollt hat, wenn er sieht, was er gemacht hat.«144 Vielmehr taucht ein 
Wollen, dass sich auf die Erzeugung von Weltinterpretation richtet, 
nicht erst nach formalästhetischen Überlegungen und Handlungen auf, 
sondern es kommt viel eher im Produktionsprozess mit ins Spiel, wie 
uns die Ausführungen der in den zurückliegenden Kapiteln zitierten 
Künstler zeigen.  

Die Äquivalenz von Kunst- und Sprachsystem beruht nicht auf einer 
Äquivalenz der Formen der Kunstwerke und der Struktur der Sprache 

142  Ebd., S. 238. 
143  Ebd., S. 233. 
144  Ebd., S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

136

als zweier miteinander vergleichbarer Ordnungssysteme. Sinnstruktur ist 
als eine sprachliche Vorerschlossenheit der Welt gründend im System 
der Kunst enthalten, auch wenn Kunst sich von nichtliterarischer 
sprachlicher Kommunikation unterscheidet. Auf die Differenz zwischen 
sprachlicher Kommunikation und der Kommunikation im System der 
Kunst werde ich im 6. Kapitel des II. Teils zurückkommen. Überzeugen 
müssen eben nicht nur die künstlerischen Mittel, sondern auch die  
Gegenstände.145 Denn die Ausarbeitung des Gewollten »auf die richtige 
Art und Weise« richtet sich auf eine mögliche Evidenz des Gegenstan-
des und nicht (nur) auf die Virtuosität der künstlerischen Mittel. 
 Im dritten Punkt wird die Tatsache, dass das Kunstwerk von einer 
Künstlerin hergestellt ist, als Anlass dafür ausgegeben, dass Rezipienten 
sich mit dem Werk in der Weise der Kunstrezeption und nicht in einer 
anderen Art beschäftigen. Eine Rezipientin braucht die Information, dass 
es sich im gegebenen Fall um ein Kunstwerk handelt; sonst würde sie es 
nicht als solches rezipieren. Dies lässt sich am negativen Beispiel erläu-
tern: Im »Theater der Unterdrückten«, einer Theaterform, die von dem 
Brasilianer Ernesto Boal entwickelt wurde, bekommen die Zuschauer 
des jeweiligen Theaterstücks Gelegenheit, mit auf die Bühne zu gehen 
und aktiv in gespielte Unterdrückungssituationen einzugreifen. Das soll 
sowohl die Schauspieler als auch die Zuschauer befähigen, Wege zu fin-
den, solchen Situationen, wie sie auf der Bühne vorgespielt werden, im 
Leben anders zu begegnen. Diese Form des Theaterspielens funktioniert 
so lange, wie das Theater, das manchmal auch auf öffentlichen Plätzen 
aufgeführt wird, als Theater angekündigt wird und also auch für die Re-
zipienten als Kunst erkennbar bleibt. Es gibt jedoch auch eine Variante 
der boalschen Konzeption, in der die Schauspieler unerkannt in Situatio-
nen in der Öffentlichkeit agieren und den teilnehmenden Beobachtern 
unklar ist, dass sie sich in einer gespielten Situation befinden. In dem 
Moment der Unwissenheit der Rezipienten über den Kunstcharakter der 
ablaufenden Handlung verliert die Darstellung in ihren Augen den Sta-
tus des Theaters. Die Information, dass Theater gespielt wird, fehlt, und 
somit geht das Spiel der Schauspieler über in die Alltagsrealität und ist
somit auch Teil dieser Realität. Das ist ein Beispiel dafür, dass Kunst-
werke anders als reale Situationen wahrgenommen werden. Ein Kunst-
werk wird von Rezipienten zum einen wahrgenommen, zum anderen 
wird diese Wahrnehmung zugleich auf ihre Sinnhaftigkeit befragt. Diese 
Sinn-Befragung findet gegenüber Alltagssituationen normalerweise 
nicht statt: Solche Situationen treten ein, ohne dass mit ihnen etwas 
»gemeint« sein könnte. Für eine mögliche Befragung solcher Situatio-

145  Vgl. ebd., S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

137

nen und Gegenstände unter Sinngesichtspunkten fehlt also die Erwar-
tung, dass diese mit einem Anspruch auf Evidenz, d.h. ihrerseits als in-
terpretierende Handlung geschaffen worden seien. Für die Rezeption 
von Kunstwerken ist umgekehrt gerade die Tatsache von Bedeutung, 
dass sie von Künstlern hergestellt wurden. Das gilt zunächst einmal für 
alle Kunstwerke – für die gelungenen und für die nicht gelungenen.  
 Künstler berücksichtigen Rezipientenwahrnehmung, wenn sie sich 
im Herstellungsprozess immer wieder in die Rezipientenperspektive zu 
versetzen suchen: Das heißt, dass es Künstlern nicht um eine introver-
tierte künstlerische »Privatsprache« gehen kann, sondern dass es ihnen 
um Vermittlung und Veränderung durch das Kunstwerk gehen muss. 
Denn Künstler streben es an, die eventuellen Reaktionen der Rezipienten 
in den Produktionsprozess mit einzubeziehen. Das bedeutet nicht, dass 
sie die Reaktionen der Rezipienten genau vorherbestimmen können oder 
dass Rezipienten in einer vorherbestimmbaren oder gar gewünschten 
Weise reagieren müssen. Es heißt lediglich, dass von den Künstlern eine 
Eingrenzung der Möglichkeiten, wie ein Kunstwerk rezipiert werden 
kann, vorgegeben wird als ein randunscharfes Feld von Möglichkeiten. 
Durch das Sosein der Arbeit wird eine absolute Beliebigkeit der Rezep-
tion ausgeschlossen. Das Kunstwerk bietet Rezipienten die Möglichkeit, 
auf viele Weisen (aber nicht beliebig) daran anzuschließen. In einem 
weiten Sinn lässt sich hier von Wiederholbarkeit sprechen. Denn der 
Rezeptionsvorgang besteht aus zwei Momenten: aus dem, was das 
Kunstwerk kraft seines »So-gemacht-Seins« evoziert, und aus dem per-
sönlichen Erfahrungshorizont der einzelnen Rezipienten, innerhalb des-
sen die vom Kunstwerk vorgegebene, im weiten Sinn wiederholbare  
Reaktion wirksam wird und der im selben Zuge den Interpretationsspiel-
raum des Kunstwerks modifiziert. Die Bemühungen der Produzenten um 
die Evidenz des Kunstwerks können sich nur auf das erste Moment, sein 
So-gemacht-Sein beziehen. Auf den persönlichen Erfahrungshorizont 
der Rezipienten können Künstler keinen unmittelbaren Einfluss nehmen. 
Andererseits ermöglichen gelungene Kunstwerke besonders viele und 
besonders interessante Projektionen; je gelungener ein Kunstwerk ist, 
desto mehr Anschlussmöglichkeiten bietet es seinen Rezipienten. Es 
muss daher eine Ambivalenz (wie Tarkowskij es nennt), eine Mehr-
schichtigkeit im guten Kunstwerk sein, die Projektionen erlaubt. Das 
würde bedeuten, dass die Künstler einen indirekten Einfluss auf die Pro-
jizierbarkeit von rezipientischer Erfahrung haben, wenn sie auch nicht 
auf die konkreten Projektionen einwirken können. Die Materialität des 
Kunstwerks, die Projektionsflächen bietet, übt einen so starken Einfluss 
auf die Rezeption aus, dass man in einem eingeschränkten Sinn davon 
sprechen kann, dass die Wahrnehmung der Rezipienten durch das 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

138

Kunstwerk »gesteuert« wird. Hier geht es um eine Wiederholbarkeit im 
Sinne einer ständigen Variation. Rezipientische Erfahrung wird einer-
seits durch das Werk aufgerufen, andererseits wird sie von ihm gestört. 
Diesem Prozess von Aktivierung und Störung, in dem Wahrnehmung 
zugleich auch die »Antwort« auf Wahrgenommenes im Sinne seiner  
Ergänzung, Vervollkommnung und Fortführung bedeutet, gilt das Inter-
esse der Künstler. Im Idealfall (aus Produzentensicht) verändert das 
Kunstwerk das Weltverhältnis der Rezipienten. Diese Veränderung kann 
ganz unterschiedliche Bereiche des Weltverhältnisses der Rezipienten 
betreffen, sie kann sich allein auf einen Ausschnitt sinnlicher Weltwahr-
nehmung beziehen, sie kann aber auch z.B. auf der Ebene politischer 
Realität oder kunstgeschichtlichen Wissens oder in anderen Bereichen 
des Lebens vollzogen werden. Aber auch in diesem Fall wäre die ästhe-
tische Erfahrung des Kunstwerks kein Äquivalent begrifflicher Argu-
mentation. Dass sich aus der ästhetischen Erfahrung Konsequenzen für 
die begriffliche Beschreibung der Welt ergeben, ist vielmehr nur eine  
ihrer möglichen Wirkungen.  
 Auf den Gebieten der Literatur und des Theaters scheint es nahezu-
liegen, dass es Produzenten um die Darstellung eines Weltverhältnisses 
geht. Hingegen könnte es so scheinen, als ob Malerei, insbesondere  
abstrakte, den Produzenten eher eine Selbstgenügsamkeit und ein Bezo-
gensein aufs Material, nicht auf die Welt, abverlange. Deshalb gehe ich 
im Folgenden kurz auf den Evidenzanspruch zweier Maler ein. Ein an-
derer Einwand könnte sein, dass bestimmte Künstler in ihrer Arbeit mit 
Unsinn und Ironie umgehen und deswegen nur Brechung und Störung 
und eventuell Zerstörung, nicht aber Ansprüche affirmativer Art ans 
Kunstwerk haben. Dass auch diese Arbeitsweise eine ist, die sich auf die 
Erzeugung eines evidenten Kunstwerks richtet, soll ebenfalls anhand  
eines Beispiels erläutert werden.  

Zunächst komme ich zu der These, dass es auch im Medium der 
Malerei um die Darstellung eines Weltverhältnisses, repräsentiert in ei-
nem evidenten Werk, geht: »Ich schulde Ihnen die Wahrheit in der Ma-
lerei, und ich werde Sie Ihnen sagen.« Dieser Satz von Cézanne, aus 
dem Derrida den Titel seines gleichnamigen Buches »Die Wahrheit in

der Malerei« [Hervorhebung von mir, J.S.] ableitet, lässt sich verschie-
den interpretieren.146 Will Cézanne Wahrheit künstlerisch darstellen? 
Dagegen spricht das Wort »sagen«, das wohl sonst durch das Wort »zei-
gen« ersetzt worden wäre. Was meint Cézanne also mit dem Ausdruck 
»Wahrheit in der Malerei«? Vergegenwärtigt man sich den Kontext des 

146  Jacques Derrida: La vérité en peinture, Paris 1978, dtsch.: Die Wahrheit 
in der Malerei, Wien 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

139

Briefes an Émile Bernard, in dem der Satz geäußert worden ist, in einer 
anderen Übersetzung, konkretisiert er sich ein wenig.  

»Ich habe mich durchaus erinnert, daß sie in Tonnerre waren, aber der ganze 
Umstand, mich wieder zu Hause einzurichten, macht es mir zur Pflicht, daß 
ich mich uneingeschränkt der Verfügungsgewalt meiner Familie überantworte. 
[…] Ich schulde Ihnen die Wahrheit über [Hervorhebung von mir, J.S.] die 
Malerei, und ich werde sie Ihnen sagen.«147

Es gab also einen Austausch über die Malerei zwischen den beiden Ma-
lern, in dem Bernard offensichtlich die Rolle des Schülers spielte. Da-
durch wird klar, dass Cézanne mit dem Wort »Wahrheit« das meint, was 
er Bernard erklären wird, und keine künstlerische Darstellung der Wahr-
heit. Die spezifische cézannesche Wahrheitsunterstellung bezieht sich 
auf seine Idee von der Funktion der Malerei und der Funktion des Ma-
lers, der als ein Organ des Sehens bemüht sein sollte, das Sichtbare im-
mer genauer darzustellen. Je sensibler es der Maler schafft, die »Werk-
zeuge« Auge, Palette, Pinsel etc. zum Einsatz zu bringen, desto mehr 
nähert er sich der Idee der Transformation des Gesehenen in ein spezifi-
sches Farb- und Formensystem. Das von Cézanne entwickelte Pro-
gramm der Modulation der Farben, in dem die wahrgenommenen Farb-
töne so weit wie möglich auseinanderdividiert und per Pinselstrich mit-
einander in ein neues Verhältnis gesetzt werden, hat nichts mit einer ein-
fachen Abbildung der Wirklichkeit im Sinne der Abbildung ihrer Kom-
plexität zu tun. (Psychologische Aspekte bleiben z.B. unbeachtet, wie 
man an den cézanneschen Portraits sehen kann. Es gibt, aus einer psy-
chologischen Sicht, keinen Unterschied zwischen Cézannes Darstellung 
seiner Frau und derjenigen des Berges, den er immer wieder malte.) 
Trotzdem ist es Cézannes erklärtes Ziel, zu einem umfassenderen »Ver-
ständnis« zu gelangen.148 Es handelt sich um eine geistige Struktur, die 
Cézanne in seiner Malerei aufzuzeigen versucht; um die »Einsicht, daß 
das Individuelle und Einmalige die einzig mögliche Form darstellt, in 
der das Überpersönliche und Allgemeine erscheint und in der es sich 
darstellen läßt. […] Gegenstände werden zu formalen und farbigen Ele-
menten einer bildnerischen Ordnung, in der die Gesetzmäßigkeit allen 

147  Paul Cézanne: Ein Traum von Kunst, Berlin 1984; S. 164. »Je vous dois 
la vérité en peinture, et je vous la dirai.« Das französische »en« lässt so-
wohl die Übersetzung »in« als auch »über« zu. Ich beziehe mich auf: J. 
Derrida: La vérité en peinture, S. 6. 

148  Dem Wort Verständnis gebe ich eine sprachliche Konnotation. Es geht 
um ein Verstehen seiner selbst und der Welt. Die Mittel, um zu ihm zu 
gelangen, können aber auch Mittel der Wahrnehmung sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

140

Seins zutage tritt.«149 Der nächste Auszug (ebenfalls aus einem Brief an 
Bernard) spricht von diesem »Verständnis« und markiert so die spezielle 
Verknüpfung der Wahrheitsunterstellung mit dem Finden der richtigen 
Methoden ihrer Realisation. 

»Der Louvre ist das Buch, in dem wir lesen lernen. Wir dürfen uns freilich 
nicht damit zufrieden geben, die schönen Formeln unserer erlauchten Vorgän-
ger beizubehalten. Machen wir uns doch frei davon und studieren wir die 
schöne Natur, versuchen wir ihren Geist herauszuheben, suchen wir uns doch 
so auszudrücken, wie es unserm persönlichen Temperament entspricht. Im  
übrigen, auch die Zeit und das Nachdenken verändern so nach und nach unser 
Sehen, und am Ende finden wir zum Verständnis.«150

Hier geht es Cézanne um die Richtigkeit der Mittel und Methoden. Das 
Naturstudium wird vor dem Studium und Kopieren der alten Meister im 
Louvre ausgezeichnet. Dass das Studium von Cézannes Vorgängern im 
Louvre nicht in jedem Fall hilfreich sein kann, leuchtet unmittelbar ein, 
wenn man sich klarmacht, dass diese ganz andere Konzeptionen künstle-
rischen Arbeitens verfolgten. Sie schufen nach dem Modell und Vorbild 
des Künstlergenies ihre ganz eigenen Welten. Auf diesen genialen Ge-
stus verzichtet Cézanne. Er schafft nicht mehr eine Welt aus sich heraus, 
sondern interpretiert Vorhandenes neu.151 So sehr auch das Sehen als 
optische Wahrnehmung der Dreh- und Angelpunkt der cézanneschen 
Methode ist, so handelt es sich doch bei der Idee der cézanneschen 
Farbmodulation um ein geistiges Konzept. Es ist eine Sichtweise der 
Welt in dem Sinne einer bestimmten Haltung, die erstens der Künstler 
und zweitens das Kunstwerk der Welt gegenüber einnehmen. Deswegen 
kann Cézanne am Ende vom »Verständnis« sprechen.  

Auch dem Maler Paul Klee, der für sein abstraktes Spiel mit Farben, 
Formen, Flächen und mit den dadurch entstehenden Bildräumen bekannt 

149  Sandro Bocola: Die Kunst der Moderne. Zur Struktur und Dynamik ihrer 
Entwicklung, München, New York 1997, S. 138ff. »Formal« verstehe 
ich als eine Bezeichnung, die die Art und Weise des Gemachtseins der 
Elemente umschreibt und zunächst (theoretisch) absieht von inhaltlichen 
Gesichtspunkten. Farbe ist auch ein formales Element. Insofern ist das 
»und« in dem Ausdruck »formale und farbige Elemente« nicht ganz pas-
send. Vermutlich denkt Bocola z.B. an die Form in einem konkreten, 
z.B. geometrischen Sinn im Unterschied zu Farbe. 

150  P. Cézanne: Ein Traum von Kunst, S. 162. 
151  Vgl. Dieter Daniels: Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer 

künstlerischen Wirkungsgeschichte in der Moderne, Köln 1992, S. 213: 
»Der Künstler wechselt die Seite, er wird vom Schöpfer zum Betrachter, 
der – anstatt etwas Neues zu schaffen – eine neue Sichtweise für schon 
Vorhandenes findet.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

141

ist, ging es um ein Verständnis im Sinn einer Weltinterpretation und um 
die materielle Evidenz dieses Weltverständnisses. Im Gegensatz zu Cé-
zanne, dessen Idee die Transformation des Sichtbaren war, ging es Klee 
eher darum, zum »Urgrund« allen Seins vorzudringen. In archaischen 
Symbolisierungen versucht er, dem näherzukommen, was dem mensch-
lichen Leben zugrunde liegt. »Vom Vorbildlichen zum Urbildlichen! 
Anmaßend wird der Künstler sein, der dabei bald irgendwo stecken-
bleibt. Berufen aber sind die Künstler, die heute bis in einige Nähe jenes 
geheimen Grundes dringen, wo das Urgesetz die Entwicklungen 
speist.«152 Eine Totalität der künstlerischen Idee liegt hier besonders auf 
der Hand. Die Leidenschaft des Künstlers bezieht sich natürlich nicht 
allein auf die Idee, das Verstehenwollen, das Erforschen, sondern auch 
auf die Qualität ihrer künstlerischen Ausarbeitung. (»Anmaßend wird 
der Künstler sein, der dabei bald irgendwo steckenbleibt.«) Der künstle-
rischen Produktion steht als Vorbild die »große Natur« Pate, der man 
sich in einer nachahmenden Bewegung nähern soll.  

»Also befaßt sich denn der Künstler mit Mikroskopie? Historie? Paläontolgie? 
Nur vergleichsweise, nur im Sinne einer wissenschaftlichen Kontrollierbarkeit 
auf Naturtreue! 
Nur im Sinne der Freiheit. 
Im Sinne einer Freiheit, die nicht zu bestimmten Entwicklungsphasen führt, 
welche in der Natur einmal genauso waren oder sein werden oder die auf an-
dern Sternen (dereinst vielleicht einmal nachweisbar) genauso sein könnten, 
sondern im Sinne einer Freiheit, die lediglich ihr Recht fordert, ebenso be-
weglich zu sein, wie die große Natur beweglich ist.« 153

Die von Klee hier angedeutete Methode der künstlerischen Auseinander-
setzung mit naturwissenschaftlichen Arbeitsweisen erlaubt es den 
Künstlern, »freier«, also ungeregelter mit den naturwissenschaftlichen 
Methoden und mit naturwissenschaftlichem Bildmaterial umzugehen als 
die Naturwissenschaftler, und hat daher den Status einer Handlungsan-
weisung, ähnlich wie Cézannes Empfehlung, eher Naturstudien zu 
betreiben als die alten Meister zu kopieren. Es lässt sich bereits hier von 
fundamentalen Unterschieden zwischen der cézanneschen und der klee-
schen Methode sprechen. Diese Unterschiede verweisen auf eine Indivi-
dualität der jeweiligen künstlerischen Sichtweise, die hier nicht bestrit-
ten werden soll. Systematisch geht es aber darum, dass in allen Fällen 
Fragen des Weltverhältnisses mit künstlerischen Arbeitsstrategien ver-
knüpft werden.  

152  Paul Klee: Kunstlehre, Leipzig 1987, S. 83. 
153  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

142

Wie verhält es sich nun mit dem Evidenzanspruch, wenn Künstler 
mit den Methoden seiner Brechung, mit Ironie oder mit Unsinn arbei-
ten? Auch in diesen Fällen kann der künstlerische Evidenzanspruch 
weiterhin geltend gemacht werden. Dazu eine Äußerung des Konzept-
künstlers Ilya Kabakow über Absurdität als künstlerisches Mittel: 

»Das Absurde unterscheidet sich äußerlich in nichts von der Dummheit; man 
braucht nur an Beckett oder Charms zu denken. Doch absurde Texte zeigen, 
daß sie keinerlei echten Inhalt haben – und das verleiht ihnen einen enormen 
Inhalt. Eine von einem Dummkopf geäußerte Dummheit im Beisein eines klu-
gen Menschen aber erweist sich als äußerst sinnreich. So kann man davon 
ausgehen, daß die ›Kultur‹ ein solches Bündnis von ›Eingeweihten‹ oder ›Ver-
stehenden‹ ist, die allerdings weit davon entfernt sind, ihr Wissen preis-
zugeben.«154

Kabakow interpretiert das stilistische Mittel der Absurdität als eines, das 
in der Lage ist, für etwas anderes zu stehen, d.h. etwas vorzuführen. 
Dass das Fehlen eines Inhalts von Kabakow als ein »enormer Inhalt« 
bezeichnet wird, deutet darauf hin, dass er der Absurdität letztlich wie-
der Sinn zuspricht. Die getätigte Aussage ist in dem Sinne evident, dass 
sie auf Grunderlebnisse des menschlichen Daseins verweist. Dass die 
Darstellung von Absurdität von Kabakow als eine Form der Sinnerzeu-
gung interpretiert wird, zeigt auch seine Beschreibung des Rezipienten-
verhaltens gegenüber absurden Äußerungen. Würde die Unterstellung 
von Sinn völlig fehlen, käme es nicht zum »Bündnis von Eingeweih-
ten«. Verstehbarkeit kommt sozusagen durch die Hintertür wieder ins 
Spiel. Indem nämlich der absurden Äußerung Wahrheit in einem exis-
tentiellen Sinne unterstellt wird, muss sie »verstehbar« sein. Diese »Ver-
stehbarkeit« wird nach Kabakow von den Interpreten hergestellt und 
unterscheidet sich dann nicht mehr von der Verstehbarkeit anderer Äu-
ßerungen.

Kabakow sagt hier nichts zu einer eventuellen Differenz zwischen 
absurden Äußerungen und absurden Kunstwerken, denn beide können 
von den sogenannten »Eingeweihten« richtig verstanden werden. Der 
Unterschied zwischen einer absurden Äußerung und einem Kunstwerk, 
das aus absurden Äußerungen besteht, liegt darin, dass im Kunstwerk 
eine Materialbearbeitung stattfand, eine materielle Umsetzung des Dar-
gestellten im Sinne seiner Transformation vollzogen ist, zusammenge-
fasst: dass es hergestellt wurde. Die Information über das Hergestelltsein 
des Kunstwerks ändert das Verhalten der Rezipienten. Die absurde  

154  Ilya Kabakow/Boris Groys: Die Kunst des Fliehens, München, Wien 
1991, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

143

Äußerung eines Dummkopfs hingegen, die dieser nicht einmal bewusst 
gemacht haben muss, ist in keinem Material, auch nicht im Material der 
Sprache, hergestellt. Sie ist vielmehr passiert. Selbst wenn sie sich wie 
eine künstlerische Äußerung anhört, ist das nur Zufall und keine künstle-
rische Absicht. Wissen die Rezipienten aber, dass die Absurdität von  
einer Künstlerin stammt, suchen sie den von Kabakow beschriebenen 
»enormen Inhalt«, sie testen also ihrerseits den Evidenzanspruch des 
Künstlers am Kunstwerk. Es ist wichtig, dass die Rezipienten ein Refle-
xionsvermögen mitbringen, um die Absurdität in den Kunstwerken zu 
erkennen und zu deuten. Auf diesen Horizont der Rezipienten hoffen 
Künstler, die mit absurden Elementen arbeiten. Im Produktionsprozess 
projizieren sie selbst »enorme Inhalte« in die Absurdität hinein, wenn 
sie zu ihrem Kunstwerk Rezipientenperspektiven einnehmen, um dessen 
Wirkung zu prüfen. 

Unsere These, dass jede Kunstproduktion mit einem Evidenzan-
spruch verbunden ist, wirft die Frage auf, wie und durch wen die Einlö-
sung dieses Anspruchs beurteilt werden kann. Gerade wenn der  
Anspruch, Evidentes zu schaffen, jede Kunstproduktion begleitet, ist es 
schwer vorzustellen, dass die Produzenten bei der Bewertung der eige-
nen Arbeit von ihrem Anspruch hinreichend abstrahieren können, um 
seine Einlösung zu beurteilen. Da sie selbst in den Produktionsprozess 
involviert sind, fehlt ihnen die Distanz. Ein Effekt dieser Distanzlosig-
keit ist, dass die Bewertung der eigenen Arbeiten oftmals weit entfernt 
ist von der Einschätzung durch »andere Rezipienten«. Das gilt oft auch 
für die Bewertung einzelner Kunstwerke innerhalb eines Gesamtwerks. 

Es wurde bereits ausführlich dargelegt, dass der anfänglich inten-
dierte Sinn nur in transformierter Form in das Kunstwerk eingeht und 
dass dieser Sinn in der Konfrontation mit dem Material eine Umarbei-
tung erfährt, die unter dem Kriterium der Gelungenheit evaluativ thema-
tisiert werden kann. Der Anspruch, diese Transformation im Sinne einer 
angemessenen und »gekonnten« Bearbeitung zu vollziehen, ist Teil des 
Anspruchs der Künstler, im Kunstwerk etwas zur Evidenz zu bringen. 
Infolgedessen kann die Einlösung dieses Anspruchs auch nur auf die 
Weise bewertet werden, dass intendierte Thematik und materiale Quali-
täten der Bearbeitung konkret aufeinander bezogen werden. Die bloße 
Gegebenheit des Evidenzanspruchs kann allein noch kein Maßstab für 
die Gelungenheit des Kunstwerks sein, gerade weil sie für alle Kunst gilt 
– und weil es viele Arbeiten gibt, in denen der künstlerische Anspruch 
offensichtlich nicht eingelöst werden konnte. 
 Auch wenn es Kunstwerke gibt, bei denen laut Künstlerauskunft der 
Prozess des Entstehens wichtiger ist als das, was als Produkt übrigbleibt 
(wenn der Prozess zum Beispiel ein interaktiver gewesen ist), oder auch 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

144

wenn gar kein Produkt übrigbleibt, muss das dokumentiert werden, d.h.
die Künstlerin ist in einer Bringschuld gegenüber den Rezipienten. Sie 
muss den Prozess in irgendeiner Weise glaubhaft machen können. Auch 
in diesem Fall lässt sich die Art und Weise der Umsetzung qualitativ 
bewerten.

An dieser Stelle möchte ich auf den Anspruch des »Vaters der Kon-
zeptkunst« Joseph Kosuth eingehen, der behauptet hat, Kunst und Idee, 
letztendlich sogar Kunst und analytisches Denken in seinen Arbeiten 
gleichgesetzt zu haben und der damit indirekt auf das Ende der Ge-
schichte künstlerischer Transformation von Ideen in wahrnehmbare En-
titäten verweisen wollte. 

»So I referred to the physical material of the blow-up as the works ›form of 
presentation‹, and referring to the art entity as a proposition – a term I bor-
rowed from linguistic philosophy. At about the same time I began thinking of 
art propositions while considering the […] analogy between language and art. 
So that in my mind I began to equate linguistic propositions with artistic 
propositions.«155

Als Joseph Kosuth Anfang der 70er Jahre die Gleichsetzung von analyti-
schem Denken und Konzeptkunst verkündete, stand er am Anfang seiner 
Karriere in Kunstinstitutionen, in denen Kunstwerke und andere  
Leistungen nicht nach analytischen Kriterien beurteilt wurden und wer-
den. Kosuths Karriere im Kunstbetrieb beruht eher auf spekulativen Zu-
schreibungen und Veränderungen der Wahrnehmungsgewohnheiten der 
Betrachter als auf Anerkennung seines analytischen Scharfsinns. Kosuth 
hat zwar für seine Schriftinstallationen lediglich dekontextualisierte  
Zitate gängiger theoretischer Autoren (etwa Benjamin und Derrida) 
verwendet. Die aufwendige grafische Gestaltung (etwa in weißer Schrift 
auf schwarzem Grund, wofür z.B. der gesamte Innenraum des Stuttgar-
ter Kunstvereins geschwärzt werden musste) belegt aber ebenso wie das 
Unverständnis des Kunstpublikums für den Inhalt der Zitate, dass eine 
Sinnverschiebung vollzogen worden ist, die nicht in den Äußerungen 
des Künstlers, wohl aber in der Rezeption des Kunstwerks sichtbar wird. 
Auch wenn Kosuths Anspruch der einer absoluten Gleichsetzung von 
Kunst und Idee gewesen ist, so zeigt seine Rezeption, dass andere As-
pekte bedeutender waren: z.B. die Tatsache, dass der Künstler Kosuth 
eine Neuheit etablierte oder dass neue Wahrnehmungsweisen mit seinen 
Arbeiten für den Kunstkontext erschlossen wurden. Bloße Zitate, auf  
eine Wand gebracht, galten bis dahin nicht als Kunst. Ich nehme an, dass 

155  Joseph Kosuth: »Three Answers to Four Questions«, in: Domus, May 
1971, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

145

Kosuth mit seiner provokanten These der Analogie zwischen linguisti-
schen und künstlerischen Propositionen nicht bekannt geworden wäre, 
hätte er seine Sätze auf kleinen Zetteln an die Wände geklebt. Das  
Anbringen von Zitaten aus wissenschaftlichen Publikationen auf Gebäu-
den, Brücken und Bahnhöfen oder ihre Publikation in Tageszeitungen ist 
eher als eine Kontextverschiebung denn als philosophische These zu  
beschreiben. So wie das Kochen in einer renommierten Galerie als 
Kunst und nicht nur als Kochen definiert und akzeptiert wird, so muss 
ein Satz aus der »Grammatologie« von Derrida, der im Kunstverein über 
eine ganze Wand verteilt neben einem Benjamin-Zitat prangt, anders 
wahrgenommen werden als innerhalb des Kontextes der »Grammatolo-
gie«. Das soll aber nicht heißen, dass die sprachliche Bedeutung des 
Satzes völlig gleichgültig für die Rezeption der Arbeit ist. Vielmehr be-
sitzt er eine andere Bedeutung als im Buch. Also handelt es sich bei  
Kosuths Zitaten nicht um Propositionen, wie er es behauptet, um gleiche 
semantische Gehalte, die durch unterschiedliche Sätze ausgedrückt wer-
den können, sondern um eine Inhaltsveränderung, die durch eine Kon-
text- und Präsentationsverschiebung ein und desselben Satzes verursacht 
wird. Der semantische Gehalt des Zitates wird von Kosuth durch diese 
Verschiebung verändert, aber nicht beseitigt. Denn erst durch das Zu-
sammenspiel von sprachlichem Satzinhalt und der vom Künstler festge-
legten Präsentation ensteht das ganze Kunstwerk. Es lässt sich weder auf 
den Satzinhalt noch allein auf die sinnliche Wahrnehmung der Buchsta-
ben reduzieren.  
 Für dieses Kapitel lässt sich abschließend sagen: Auf die Perspektive 
der Produzenten, die durch einen Evidenzanspruch geleitet sind, kann in 
philosophischen Überlegungen über Kunst nicht verzichtet werden. Sie 
ist neben anderen Kriterien konstitutiv für die Bestimmung der Katego-
rie des Kunstwerks. Es geht nicht darum, subjektive Sichten und spe-
zielle künstlerische Strategien einzelner Künstler zu verdeutlichen, son-
dern auf einer Metaebene muss der übergreifende Anspruch der Künst-
ler, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, mit berücksichtigt werden. 
Dieser Anspruch erfordert eine bestimmte Art von Engagement und 
Können, welches sich von dem Können anderer Tätigkeitsfelder und von 
der Beherrschung sprachlicher Präzision im wissenschaftlichen Formu-
lieren unterscheidet. Es geht also um eine Fähigkeit oder Fertigkeit, Fra-
gestellungen, die sich von Alltags- und wissenschaftlichen Fragestellun-
gen unterscheiden, mit künstlerischen Mitteln und Strategien zu bear-
beiten. Die Entwicklung einer neuen Form der Organisation des Mate-
riellen, die evident ist und Evidenzerlebnisse verursacht, markiert die 
besondere künstlerische Leistung. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

146

6.  Die  Best immung des Begr if fs  Kunstwerk 

Die Perspektive der Produzenten, so war meine Behauptung, muss in  
einen philosophischen Beschreibungsversuch des Spezifischen von 
Kunstwerken mit eingehen. In diesem Kapitel geht es um die Frage, wie 
dies zu verstehen wäre. Zunächst soll dargelegt werden, warum sich eine 
Bestimmung des Kunstwerkbegriffs aus der Berücksichtigung künstle-
rischer Produktion ergeben sollte und inwiefern künstlerische Arbeit 
nicht allein in Begriffen wie Performativität, Ereignis oder Präsenz  
gefasst werden kann.156 In Bezug auf das Werk wäre dann der Begriff 
seiner Autonomie als der eines eigenen Verständnisses seiner Gelungen-
heit zu präzisieren. Zwei Differenzen werden in einem nächsten Schritt 
im Rahmen der Bestimmung des Kunstwerks akzentuiert: erstens die 
Differenz zwischen Kunstwerken, die mit einem Anspruch auf Evidenz 
produziert sind, und Gegenständen, die mit anderem Anspruch geschaf-
fen werden; zweitens die Differenz zwischen Gegenständen, die ge-
schaffen werden (gleich mit welchem Anspruch), und solchen, die nicht 
geschaffen, sondern vorgefunden werden. Unter Berücksichtigung der 
dialogischen Struktur des Kunstwerks wird daran anschließend (im III. 
Teil) ein Begriff der ästhetischen Kommunikation zu entwerfen sein, der 
von einem sprachlichen Kommunikationsbegriff zu unterscheiden ist. 
 Sieht man Kunstproduzenten, wie im ersten Kapitel dieses II. Teils 
erläutert, nicht allein als selbstbestimmte, ja selbstherrliche Subjekte, so 
sind »Grundsätze der Freiheit und Souveränität des Schaffensprozes-
ses«, »Ideale der phantasia, der Einbildungskraft und der Originalität« 
bzw. der »Erfindung (creatio)« unzureichende Grundlagen der Beschrei-
bung künstlerischen Tätigseins.157 Aus den Erläuterungen des Produk-
tionsverlaufes im dritten Kapitel des II. Teils ergibt sich, dass künstleri-
sches Produzieren weniger mit der souveränen Setzung einer Idee der 
Autorin in die Materialität des Werks zu tun hat, auch nicht mit subjek-
tiver Kreativität, die geniale Erfindung ermöglicht, sondern dass viel-
mehr das Material, dessen Eigenschaften sowie die Herkunft und die 
Geschichte der Produzenten (wie im Kapitel II.3 beschrieben) in diesem 

156  Vergleiche z.B. D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 168: »Treffender wäre 
es, stattdessen von der ›Auflösung des Kunstbegriffs‹ in dem Sinne zu 
sprechen, daß die werkästhetische ›Ontologie‹ untergegangen sei – jenes 
strukturelle System von Bestimmungen, das Kunst aus den Prinzipien 
der Originalität, der Form, der energeia als schöpferische Leistung und 
als ›Werk‹, ergon, und folglich den Künstler als ›Werkmeister‹ (Hegel), 
als ›Genie‹ hervorgehen ließ.« Dass sich mit der Verabschiedung des 
Künstlers als Genies nicht der Werkbegriff mit verabschiedet, geht aus 
meinen bisherigen Überlegungen zur Subjektivität der Künstler hervor. 

157  Ebd., S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

147

Prozess eine entscheidende, aber auch nicht allein die entscheidende 
Rolle spielen. Falsch ist es also, Künstlern die »Autorität eines Ur-
sprungs« zuzusprechen und aus dieser die »Einheit und die Dauer einer 
Bedeutung« der Werke abzuleiten.158 Offenbar ist es auf eine banale 
Wiese richtig, dass eine Künstlerin der Ursprung ihres Werkes ist, denn 
ohne sie würde es das Werk nicht geben; dies ist aber nicht (wie Dieter 
Mersch uns nahezulegen versucht) gleichzusetzen mit der Absolutheit 
ihrer subjektiven Freiheit im Prozess seiner Produktion. Hegels Bestim-
mung des Genies als einer Person, die »das ins Bewusstsein hebt, was in 
der Arbeit aller […] geschichtlich erreicht wurde«, verknüpft den »Auf-
trag« an die Künstler mit einer konkreten Bestimmung des Werks als  
eines Repräsentanten der Gesellschaft in einer Kulturgeschichte.159

Eine Behebung des Irrtums, dass Geschichte sich durch die Künstler als  
Medien und ohne ihr Zutun ereigne, ist kein Anlass für die Verabschie-
dung vom Werk. Die Definition künstlerischer Arbeit als Handlung ist 
es auch nicht. Mersch schreibt: »Die Grundlage von Kunst bildet jetzt 
der Akt, die Handlung […] Nichts anderes bedeutet Performativität. Das 
Performative betrifft den Vollzug, seine Zeitlichkeit, das Ereignis der 
Setzung.«160 Vollzug, Zeitlichkeit und Ereignis der Setzung sind aber 
immer schon Konstitutive im Produktionsprozess, wie die im Kapitel 
II.3 dargestellten Künstler-Reflexionen über Produktion und Transfor-
mation gezeigt haben. Auch das »Denken über Kunst« ist ein wesentli-
cher Bestandteil ihrer Herstellung und nicht als »performatives Projekt« 
einer neuen Systematik ohne Werk zuzuordnen.161 Eigenschaften, durch 
die Mersch das Kunstwerk an sich charakterisiert, waren noch nie des-
sen alleinige Spezifika: »Dort der Gegenstand, das Werk, die Dauer und 
die Geschlossenheit.« Werke waren immer auch Situationen und nicht 
nur Gegenstände, sie »dauerten« noch nie zwangsläufig, sondern nur, 
wenn sie nach ihrer Produktion rezipiert und diskutiert wurden, selbst 
das geschlossenste Werk ist ein fragmenthaftes, wie Heiner Müller rich-
tig bemerkt, und auch nach Brecht und Bachmann wäre das Werk u.a. 
durch den Begriff des Mangels oder der Leerstelle zu charakterisieren.162

Auf der anderen Seite wirbt Mersch mit neuen Qualitäten aktuellen 
künstlerischen Vorgehens: »…hier das Flüchtige, die »Bricolage«, das 
Risiko, die Situierung im Augenblick, ›die Konfiguration im hic et 

158  Ebd., S. 174. 
159  Annemarie Gethmann-Siefert/Bernadette Collenberg-Plotnikov: »Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel«, in: Julian Nida-Rümelin/Monika Betzler
(Hg.), Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegen-
wart in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 363-377, hier S. 367. 

160  D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 217. 
161  Ebd. 
162  Vgl. Kap. II.4.1: Die Beschaffenheit des Kunstwerks. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

148

nunc‹.«163 Jedes Werk ist in – seinem – Hier und Jetzt verortet, nämlich 
im Kontext seiner Entstehung, zu dem ein gelungenes Werk zugleich 
eine darstellende wie auch eine distanznehmende Position bezieht; diese 
beiden Aspekte wurden im Kapitel II.1 nach Jean Bollack als die Tradi-
tion des Autors und deren Interpretation durch den Autor im Kunstwerk 
geschildert.164 Wenn aktuelle konzeptuelle Kunstpraxis in der bildenden 
Kunst, neue Musik und postdramatisches Theater als flüchtig, partizipa-
torisch, fragmentarisch, als Situierung im Augenblick und teilweise als 
Eingriff in der Kunst bis dahin verschlossene Räume beschreibbar sind, 
so ist nicht einzusehen, warum sich dies alles nicht unkompliziert unter 
den Begriff des Werkes subsumieren lassen sollte. Denn alle diese 
»Maßnahmen« werden von Autoren bzw. Produzenten veranstaltet, auch 
wenn keine festen Materialien in Bearbeitung sind, auch wenn keine 
Partituren geschrieben werden. Selbst wenn der Zufall die Situation 
steuern soll, bleibt sie doch eine konzipierte Situation, deren Entwick-
lung beobachtet werden muss. Ich plädiere daher für eine Erweiterung 
des Werkbegriffs in dem Sinne, dass sich die Begriffe Ereignis, Perfor-
mativität und Präsenz als dem Werkbegriff untergeordnete Kategorien 
zu seiner näheren Bestimmung anbieten.165

Nun »klebt« an dem Werkbegriff in der Philosophie der Moderne 
der Begriff seiner Autonomie, einer Eigenschaft, die wechselweise als 
ein Charakteristikum des Werks selbst oder der an ihm zu vollziehenden 
ästhetischen Erfahrung gedeutet wird. Dementsprechend ist Autonomie 
entweder als die Eigengesetzlichkeit der Kunst im Sinne des Bestands 
eigener Regeln ihrer Gelungenheit oder als die Eigengesetzlichkeit der 
an ihr vollzogenen Erfahrung im Unterschied zu anderen Handlungen 
und Diskursen erörtert worden. Der bereits eingangs erwähnte Autono-
miebegriff Schillers, demzufolge die Kunst immun sein soll gegenüber 
der Willkür der Menschen, den Schiller einführt als Fundament für den 

163  D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 223. 
164  Diese Differenz benennt Jauß speziell für Literatur: »Aus alledem ist zu 

folgern, daß die spezifische Leistung der Literatur im gesellschaftlichen 
Dasein gerade dort zu suchen ist, wo Literatur nicht in der Funktion  
einer darstellenden Kunst aufgeht.« Hans Robert Jauß: »Literaturge-
schichte als Provokation der Literaturwissenschaft«, in: Rainer Warning 
(Hg.), Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, München 1993, S. 126-
162, hier S. 154. 

165  Vgl. Harald Lemke: »Gute Kunst macht Sinn. Ein Interview mit Harald 
Lemke«, in: infection manifesto. Zeitschrift für Kunst und Öffentlich-
keit, Nr. 5 (2004), S. 25-30: »Man kann […] den Werkbegriff erweitern 
und auch werklose Kunstpraxis als Werke bezeichnen. Damit habe ich 
im Grunde genommen auch keine Schwierigkeiten. Denn jede künstleri-
sche Arbeit, die sich mitteilen will, wird eben für etwas, das als Mittei-
lung funktionieren kann, ins Werk gesetzt.«  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

149

Gebrauch der schönen Kunst als Werkzeug zur chrakterlichen Verede-
lung der Menschen, wurde bereits als fragwürdige Variante kritisiert.166

Eine im Kapitel II.1. eingeführte Voraussetzung für den Autonomiebe-
griff in der Kunst ist die Autorschaft der Künstler. Die Produzenten 
können zwar als Repräsentanten ihrer Zeit verstanden werden, nicht aber 
als Medien für andere, der Zeit übergeordnete Instanzen. Infolgedessen 
entfällt die Möglichkeit, dass Kunstwerke dermaßen über ihre Produzen-
ten hinausragen, dass sie immun wären gegenüber aller menschlichen 
Willkür. Adorno berücksichtigt das. Er bestimmt den Begriff der Auto-
nomie des Kunstwerks als einen dialektischen, der die Heteronomie der 
Werke, ihre gesellschaftliche Abhängigkeit, in sich birgt.167 Das Mo-
ment der Fremdheit des Werks gegenüber anderen Gegenständen und 
Situationen, seine Eigengesetzlichkeit, die seine Autonomie ausmacht, 
der die »Idee der Freiheit […] verschwistert« ist, »hat an Herrschaft sich 
geformt, die sie verallgemeinerte«.168 So ist auch die Autonomieerwar-
tung eine, die sich aus geschichtlichen und gesellschaftlichen Zuschrei-
bungen an Kunst und Kunstwerke ergibt, und mutet als Erwartung der 
Freiheit der Kunst somit gar nicht mehr so autonom an, wie sie zuerst 
erschien. Je nach dem, was als Funktion von Kunst gilt, ist die  
Autonomie der Werke in der ästhetischen Debatte eine höher oder nie-
driger bewertete, je nach philosophischer Perspektive wird ihr Verhält-
nis zu Situationen und Gegenständen, die der Kunst äußerlich sind,  
verschieden bestimmt.  

Christoph Menke nennt zwei Bestimmungen ästhetischer Erfahrung 
als zwei Varianten der Beschreibung ästhetischer Autonomie: die Kom-
pensation und die Subversion. »Stabilisierende Folgen hat – oder kom-
pensierend bzw. entlastend ist – die ästhetische Erfahrung, wenn sie als 
verortet gedacht wird; destabilisierende Folgen hat – oder subversiv ist – 
die ästhetische Erfahrung dagegen, wenn sie als potentiell ubiquitär ge-
dacht wird.«169 Letztendlich versteht Menke auch die Kompensations-
funktion der Kunst als Subversion: »Entlasten oder kompensieren kann 
nur, was die Geltung dessen, von dem es entlasten oder das es kompen-
sieren soll, suspendiert.«170

166  Vgl. F. Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, S. 33-37. 
167  Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 14 und 16. 
168  Ebd., S. 34. 
169  Chr. Menke: Souveränität der Kunst, S. 202; vgl. dazu Odo Marquard: 

»Kompensation. Überlegungen zu einer Verlaufsfigur geschichtlicher 
Prozesse«, in: Karl-Georg Faber/Christian Meier (Hg.), Historische Pro-
zesse, München 1978, S. 330-362; ders.: »Kunst als Kompensation ihres 
Endes«, in: Willi Oelmüller (Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, 
Bd. 1: Ästhetische Erfahrung, Paderborn 1981, S. 159-199. 

170  Chr. Menke: Souveränität der Kunst, S. 201. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

150

Adorno gibt dem Begriff der Autonomie einen negativen Beige-
schmack, wenn er konstatiert: »Konsumiert wird an den Kunstwerken 
ihr abstraktes Füranderessein…«171 Auf den ersten Blick erscheint daher 
das bei Menke angenommene Nebenordnungsverhältnis zwischen der 
Autonomie ästhetischer Erfahrung und dem pluralen Gefüge der Ver-
nunft als Alternative zur adornoschen Instrumentalisierung des Autono-
miebegriffs, die mit der gesellschaftliche Vordefinition dessen, was von 
Kunst zu erwarten sei, operiert. Problematisch wird aber die Konse-
quenz, die Menke aus der Eigengesetzlichkeit der Kunstrezeption in Be-
zug auf nicht-ästhetische Diskurse ziehen möchte: »Wie und was wir 
ästhetisch erfahren, hat keinerlei bestreitende oder bejahende Kraft für 
das, was Gegenstand unseres nicht-ästhetischen Erfahrens und Darstel-
lens ist.«172 Dass sich dies aus einer Nebenordnung ästhetischen Erfah-
rens neben andere Formen des Erfahrens und Reflektierens ergeben 
muss, ist nicht einzusehen, zumal Künstler (wie in den ersten fünf Ka-
piteln dargestellt) nichts anderes bezwecken, als durch die Evidenz ihrer 
Arbeit die (inner- und außerästhetischen) Wahrnehmungen, Erfahrungen 
und Reflexionen von Rezipienten durch eine Konfrontation mit dem 
Werk zu verändern. Was Menke als Konsequenz aus der Autonomie 
ästhetischen Erfahrens ansieht, käme einer Verfehlung künstlerischer 
Absichten gleich. Nun ist das Argument, dass die Künstler nicht einver-
standen sind, keines, das den Fall abschließend entscheiden könnte. Ein 
gelungenes Werk entzieht sich tatsächlich einerseits den Ansprüchen, 
die an andere Entitäten außerhalb der Kunst gestellt werden, zum Bei-
spiel dem Anspruch, es solle im Sinne einer begrifflichen Information 
verstehbar sein; aber es entzieht sich, um die Rezipienten sozusagen 
rückwendend mit ihren Ansprüchen an die Vollkommenheit eines ge-
lungenen Werkes zu konfrontieren. Laut Ingeborg Bachmann ist die Be-
reitschaft, sich verändern zu lassen, die normale rezipientische Haltung 
gegenüber dem Werk. Gehen wir probehalber davon aus, dass nicht alle 
Rezipienten diese Auffassung Bachmanns teilen, so ergibt sich die Frage 
nach anderen Motivationen der Kunstrezeption. Wäre die autonome äs-
thetische Erfahrung am Kunstwerk tatsächlich die Konfrontation mit ei-
ner »totale[n] Negativität« die »weder wie die der skeptischen Einwände 
in die diskursive Ordnung eingeschlossen werden, noch wie die des 
Wahnsinns ausgeschlossen« werden kann,173 warum sollten Rezipienten 
sich dann dieser nicht zu bewältigenden Gefahr aussetzen? Eine Kon-
frontation mit der Negativität ästhetischer Erfahrung ist eine, die sich 
nur aus einer positiven Erwartung ans Kunstwerk ergeben kann. Ob eine 

171  Th. W. Adorno: Ästhetische Theorie, S. 33; Hervorhebung von mir. 
172  Ebd., S. 9. 
173  Ebd., S. 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

151

ins Kunstwerk und in seine Erfahrung gesetzte Erwartung dieselbe oder 
eine andere ist als die, die wir in eine diskursive Ordnung setzen – in je-
dem Fall muss die Erwartung zuerst eine Unterstellung von etwas sein, 
um überhaupt enttäuscht werden zu können. Die primäre, sozusagen 
naive Gelungenheitsunterstellung an das Kunstwerk wird einerseits – 
und da ist Menke recht zu geben – enttäuscht. Aufgrund der Autonomie 
des Werks, das heißt der eigengesetzlichen Regeln seines Gelungen-
seins, ist die Erfahrung immer eine andere als die zu erwartende. Ande-
rerseits ist diese Enttäuschung als ein Erlebnis der Alterität bzw. ›Man-
gelhaftigkeit‹ des Kunstwerks zugleich der impulsgebende Grund dafür, 
dass Rezipienten eigene Erfahrung in die vorgefundene Werkstruktur 
eintragen. Wie im Kapitel II.3 erläutert, bemühen sich nämlich die Rezi-
pienten, das teilweise widerständige Werk in den eigenen Sinn- und 
Wahrnehmungshorizont einzugliedern. Die Dialogizität dieser Interak-
tion mit dem Werk ist der rezipientischen »Disposition, das Mannigfal-
tige […] zu einer Wahrnehmungstextur zusammenzufügen, es also als 
Einheit zu konstituieren«, geschuldet.174 So muss die Erfahrung des 
Wiederfindens außerästhetischer Realität der Rezipientin die Erfahrung 
des Entzugs und der Enttäuschung komplementieren.  

Die Autonomie der Kunst liegt also nicht in einer Entziehung, d.h. in 
einer umfassenden Negation von sinnhaften Bezügen auf außerkünstleri-
sche Wirklichkeit, sondern in einer Eigengesetzlichkeit der Kunst hin-
sichtlich der Art, wie das Kunstwerk mit seinen Rezipienten ›inter-
agiert‹, wie es Erfahrungsprozesse initiiert und wie seine Gelungenheit 
von seiner konkreten Beschaffenheit abhängt. Der damit vorgeschlagene 
Autonomiebegriff geht zunächst aus von einer Eigengesetzlichkeit der 
Werke, die bestimmte Erwartungen verursachen, und ordnet die Eigen-
gesetzlichkeit ästhetischer Erfahrung systematisch als eine am Kunst-
werk vollzogene zu. »Die moderne Kunst ist in einem operativen Sinn 
autonom. Niemand sonst macht das, was sie macht.«175

Es gehört zum Begriff des Kunstwerks, geschaffen zu sein. Insofern 
heißt, etwas als Kunstwerk zu erfahren, auch, es als durch eine Produ-
zentin geschaffen zu sehen. Diese Angabe ist zunächst formal; insbe-
sondere folgt daraus nicht, dass Rezipienten zum Verständnis dessen, 
was im Kunstwerk geschieht, sich im Einzelnen auf die Produzentin des 
konkreten Werks beziehen müssten. Weil Kunstwerke mit einem An-
spruch auf Evidenz geschaffen sind, gestaltet jedoch dieser Anspruch die 
Motivation künstlerischer Rezeption mit. Etwas als Kunstwerk zu erfah-

174  H.-Th. Lehmann: Postdramatisches Theater, S. 144. Vgl. Kap. II.3.3: 
Die Vergegenwärtigung von Realität im Kunstwerk. 

175  N. Luhmann: Kunst der Gesellschaft, S. 218. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

152

ren heißt also, es als geschaffen zu erfahren – und zwar geschaffen in  
einer spezifischen, nämlich künstlerischen Weise. Diese künstlerische 
Weise des Geschaffenseins aber lässt sich gar nicht verstehen, ohne sich 
auf den Evidenzanspruch der Produzenten zu beziehen. Etwas als 
Kunstwerk zu erfahren, heißt demnach, es als etwas zu erfahren, das von 
einer Produzentin mit einem künstlerischen Evidenzanspruch hervorge-
bracht wurde. Anknüpfen lässt sich hier an Martin Seels Definition der 
Kunstwerke als  

»konstellative Darbietungen […], deren Sinn an eine nichtsubstituierbare 
(durch keine andere Kombination von Elementen ersetzbare) Ausführung ihres 
Materials gebunden ist. Der entscheidende Unterschied zu anderen Formen der 
sprachlichen oder sonstigen Darbietung liegt darin, daß es hier auf eine ge-
naue, individuelle Anordnung der Zeichenelemente ankommt«.176

Diese Definition des Kunstwerks legt die Eintragung des Evidenzan-
spruchs der Produzenten geradezu nahe. Denn wer ordnet die Elemente 
des Werks so an, dass es unverwechselbar wird, und warum? Seel  
bezieht sich meines Erachtens implizit auf den zweiten Aspekt der Be-
stimmung des Evidenzanspruchs der Künstler – ausgeführt im Kapitel 
II.5 –, nämlich auf jenen Vorgang, den wir als transformierendes 
Hineinarbeiten eines intendierten Sinns in ein angemessenes Material 
beschrieben haben. Dass es richtige und falsche, damit gelungene und 
nicht gelungene Versionen der Ausarbeitung geben muss, ergibt sich aus 
der Nichtbeliebigkeit der Konstellation der Elemente des Werkes, die 
die Unverwechselbarkeit des einzelnen Kunstwerks garantiert. Seel 
spricht von »Zeichenelementen« des Werks. Mit dem Begriff des Zei-
chens, das für etwas steht, konstruiert er den Bezug der im Kunstwerk 
hergestellten Wirklichkeit zur außerästhetischen Realität. Es lässt sich 
also festhalten, dass Rezipienten das Geschaffensein des Werks berück-
sichtigen und dass sie es in der Weise berücksichtigen, dass sie das 
Werk als eine »konstellative Darbietung« seiner Produzentin erfahren. 
Und das heißt wiederum, dass sie ihre Aufmerksamkeit auf die individu-
ell verursachte, unverwechselbare Anordnung der Elemente richten, aus 
denen das Kunstwerk besteht. Da mit Adrian Piper davon ausgegangen 
werden kann, dass Kunstwerke sich ihrer Form nach in nichts von nicht-
künstlerischen Gegenständen unterscheiden müssen, ergibt sich an  
dieser Stelle die Frage, wie Rezipienten erkennen sollen, wann sie einen 
Gegenstand oder eine Situation unter dem Gesichtspunkt seines Ge-
schaffenseins rezipieren können, wann also eine solche Rezeption eine 
dem Gegenstand angemessene ist. Aus der Unendlichkeit der ästheti-

176  M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

153

schen Erfahrung lässt sich nämlich noch nicht auf die Bestimmung eines 
Objektes oder einer Situation schließen, ein Kunstwerk zu sein, wenn 
man diesem Objekt oder jener Situation irgendwie und irgendwo begeg-
net und die Erfahrung irgendwie beginnt. Die Bereitschaft, sich auf ein 
Kunstwerk einzulassen, erklärt sich vielmehr aus dem Wissen, dass es 
sich hierbei um ein Kunstwerk handelt.177 In unserer Erziehung, unserer 
kulturellen Sozialisation, durch Vorinformationen, aus kulturellen De-
batten und im institutionellen Diskurs erfahren wir, welche Gegenstände 
und Situationen Kunstwerk genannt werden. Aus diesem Vorwissen er-
gibt sich zunächst die Wahrnehmung des Kunstwerks als Kunstwerk. 
Kollektiv vermittelte Erwartungen, die sich ans Kunstwerk richten, seine 
Wahrnehmung als »konstellative Darbietung« und der subjektive Hori-
zont der einzelnen Rezipientin verschränken sich im Fall des Gelingens 
in der ästhetischen Erfahrung. Die Annahme in der Kunsterfahrung ernst 
zu nehmen, die Künstlerin sei im Prozess der Produktion von einem  
Evidenzanspruch geleitet worden, bedeutet demnach, dass die Evidenz 
des Werks in der ästhetischen Erfahrung von den Rezipienten getestet 
wird. Dass hierbei auch Enttäuschung und das Erlebnis der Negativität 
konstitutive Funktionen erfüllen können, wurde bereits geschildert. 
Nicht das Gemachtsein eines Sinns allein ist die formale Struktur des 
Werks, sondern eine »Nichtbeliebigkeit der Versammlung von Elemen-
ten«178, der die Rezipienten die Nichtbeliebigkeit der Welterfahrung ei-
ner Produzentin zuordnen. Künstler sind von daher in der Lage, die  
Anschluss-, d.h. auch Verstehens- und Interpretationsmöglichkeiten der 
Rezipienten zu begrenzen, wenn auch nicht, sie vorherzusehen. Und sie 
können andererseits durch spezifische Strategien Projektionen provozie-
ren. Projektionen der Interpreten und das Wiederfinden eigener Erfah-
rung im Kunstwerk sind also kein Einwand gegen das Gelingen des 
künstlerischen Evidenzanspruchs, sondern eher ein Verweis auf dessen 
Einlösung. Dass aus der gelungenen oder der nichtgelingenden Erfah-
rung heraus der Diskurs, der uns lehrte, was man ein Kunstwerk nennen 
soll und was nicht, immer ein anfechtbarer Diskurs bleibt, ist selbstver-
ständlich. So rechtfertigt sich das Misstrauen Andrej Tarkowskijs gegen 
unangemessene Reaktionen und falsche Beurteilungen von Werken auch 
systematisch. Denn obwohl der Vielfalt, wie Rezipienten ihre Erfahrun-
gen ins Spiel bringen, keine Grenzen gesetzt sind, gibt es doch unange-

177  Es kommt vor, dass Künstler diese Tatsache experimentell in Frage stel-
len, zum Beispiel, wenn sie Kunstwerke, ohne sie als solche zu kenn-
zeichnen, im öffentlichen Raum installieren. Zum Schluss werden auch 
diese Werke wieder im Rahmen des Kunstbetriebs präsentiert, zum Bei-
spiel als Dokumentationen von Installationen und Ereignissen. 

178  R. Sonderegger: Für eine Ästhetik des Spiels, S. 316. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

154

messene ästhetische Beurteilungen, die anhand ihrer Überprüfung am 
Werk zurückgewiesen werden können. 

Kunstwerke unterscheiden sich folglich erstens von natürlichen Ge-
genständen durch ihre formale Eigenschaft, geschaffen zu sein. Zweitens 
unterscheiden sie sich von anderen geschaffenen Gegenständen durch 
ihre Eigenschaft, von Produzenten mit einer Evidenzabsicht hervorge-
bracht worden zu sein. Das Vorwissen der Rezipienten, dass ein Kunst-
werk vorliegt, beeinflusst den Prozess der Rezeption dergestalt, dass 
sich aus der Kenntnis, dass es sich bei einem Gegenstand oder einer  
Situation um ein Kunstwerk handelt, eine Prüfung des Evidenzanspruchs 
der Produzentin im Prozess seiner Wahrnehmung ergibt. Das Wissen um 
das Geschaffensein des Kunstwerks und die Überprüfung des Evidenz-
anspruchs der Künstler sind also wesentliche Kriterien für die Unter-
scheidung zwischen Kunstwerken und anderen Gegenständen der Wahr-
nehmung, mit denen anders umgegangen wird.179

 Setzt man das Dialogische voraus, das im Kunstwerk durch die 
Künstler angelegt ist – und dass es angelegt ist, war die im Kapitel II.4 
entwickelte These –, so muss von einer Kommunikation durch das 
Kunstwerk gesprochen werden. Auch bei der Herausarbeitung eines äs-
thetischen Kommunikationsbegriffs, der ästhetisches Verstehen von 
sprachlichem Verstehen unterscheidet, ist demzufolge die Produzenten-
perspektive notwendig zu berücksichtigen. Einer Darstellung der Kunst 
im Rahmen eines Modells ästhetischer Kommunikation muss ein Kom-
munikationsbegriff zugrunde liegen, der erstens Kommunikation nicht 
auf den Austausch von Argumenten reduziert und der zweitens das pro-
jektive Streben der Kommunizierenden in einer ganz bestimmten Weise 
darlegt. Weder darf dieses Streben als ein willkürliches Verfahren er-
scheinen, noch soll es als Kriterium zur Bestimmung des Kunstwerks 
absolut gesetzt werden. Das impliziert, dass Wahrnehmungsprozesse, 
die oftmals als ein Pendant zur Rationalität dargestellt werden, so be-
leuchtet werden müssen, dass sie in bestimmten Grenzen steuerbar und 
auf eine bestimmte, auf eine eigene Art und Weise rational sind. Denn 

179  Demzufolge wären Bezüge auf begrifflich Fassbares auch in der Wahr-
nehmung von Kunstwerken, so wie in anderen Wahrnehmungsarten, 
Voraussetzung und in ihr enthalten. Der Unterschied liegt somit nicht in 
der Spezifik des Wahrnehmens, sondern in der Unterstellung, die sich 
mit dieser Wahrnehmung verbindet. Man kann daher mit Seel zwar sa-
gen, dass es ästhetisches Wahrnehmen auch in nichtkünstlerischen Zu-
sammenhängen gibt, aber diese ästhetische Wahrnehmungsform ist nicht 
ausreichend, um die Situation der Kunstwahrnehmung zu bestimmen, 
wie Seel selbst einräumt, wenn er Kunstwerke als »konstellative Dar-
bietungen« (von etwas) bezeichnet. Vgl. hierzu auch M. Seel: Ästhetik 
des Erscheinens, S. 51f.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

155

geht es ums Kunstwerk, kann mit Hilfe seiner wahrnehmbaren Struktur 
etwas »auf den Punkt gebracht« werden, das zwar unterschiedlich inter-
pretierbar ist – und keine Interpretation ist die einzig richtige –, aber 
nicht deswegen schon als irrational dargestellt werden kann. Das wahr-
nehmende Erfassen des Kunstwerks, welches die Möglichkeiten, wie es 
rezipiert werden kann, einschränkt, muss näher bestimmt werden als 
Evidenzerlebnis im Sinne der Ausprägung eines Verständnisses. Das Er-
fassen des Kunstwerks ist ein Reagieren auf die Konstitution des 
Kunstwerks, so wurde es bereits ausgeführt. In einem Modell ästheti-
scher Kommunikation müsste es – das folgt aus dem bis hierher Gesag-
ten – um die Anschlussmöglichkeiten des Kunstwerks gehen, um Pro-
vokation von Projektionen, zugleich aber um die Begrenzung der Inter-
pretation und um deren Überprüfbarkeit am Kunstwerk. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

