Il. DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN
(BACHMANN, MULLER, PIPER, RIHM,
TARKOWSKIJ)

1. Reflexivitdt und Handlungsspielraum

Uberlegungen von Kiinstlern zum Status kiinstlerischer Arbeit ernst zu
nehmen, bedeutet, Kiinstler als Subjekte in einem ganz bestimmten Sinn
zu verstehen. Sie koénnen nicht allein als Medien aufgefasst werden,
durch welche die Natur, eine metaphysische Wahrheit, eine Tradition
oder ein Zeitgeist sich ins Werk setzt. Gébe z.B., wie Kant es beschreibt,
»die Natur im Subjekte (und durch die Stimmung der Vermogen dessel-
ben) der Kunst die Regel«l, so wiren die Entscheidungen, die Kiinstler
im Produktionsprozess treffen, fremdbestimmt und so wéren auch die
Ansichten von Kiinstlern tiber Produktionen und Kunstwerke ein uninte-
ressantes Nebenprodukt ihrer Tatigkeit. Was Kant meint, wenn er vom
»angeborne[n] produktive[n] Vermogen« des Genies spricht, bleibt in
einem AusmaB, das eine Bestimmung individueller kiinstlerischer Leis-
tung verunmdglicht, dunkel.> Auch in den diskursiven Ordnungsprinzi-
pien des Strukturalismus, in denen der Struktur des Diskurses unbe-
dingte Prioritdt eingerdumt wird, ist die Frage nach gelingender versus
nicht-gelingender kiinstlerischer Produktion nicht als die Frage nach der
Gelungenheit der Formulierung bzw. Formung eines Verhiltnisses zur
Welt beschreibbar.’

Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 46, A 179 /B 182.

Ebd., A 178 /B 181.

3 Roland Barthes: »La mort de 1’ auteur«, in: Ders.: (Euvres complétes, hg.
v. Eric Marty, Bd. 2, Paris 1994, S. 491-495. Michel Foucault : »Qu’est-ce

N =

83

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Eine negative Kontrastfolie auf der anderen Seite bildet der »schdp-
ferische Mythos des selbstherrlichen Kiinstlers«®, der in der schiller-
schen Annahme der »absoluten Immunitét [der Kunst, Anm. von mir,
J.S.] von der Willkiir des Menschen« wurzelt.” Wenn Schiller schreibt:
»Der politische Gesetzgeber kann ihr Gebiet sperren, aber darin herr-
schen kann er nicht«, so verkennt er gerade die Tatsache der Situiertheit
kiinstlerischer Produktion in (u.a. politischen) Verhéltnissen und unter-
schitzt die Bezogenheit eines jeden Kiinstlerdaseins auf diese Um-
stinde.® Addiert man zur schillerschen Immunitit der Kunst noch Sen-
dungsbewusstsein und kiinstlerisches Prophetentum, ergeben sich hier-
aus die Anspriiche der Avantgarde in der Moderne, die die Autonomie der
Kunst sowohl als deren Eigengesetzlichkeit als auch als normativen, ge-
sellschaftsutopischen Entwurf fiir die ganze Menschheit verstand. Diese
Rolle als Vorreiter kollektiver Prozesse, die Kiinstlern seit der Romantik
angedichtet wurde, erscheint aus heutiger Sicht indiskutabel und iiber-
zogen.”

Wenn also einerseits der Entwurf eines autonomen Kiinstlersubjekts
in dieser Totalitdt zuriickgewiesen werden muss, so ldsst sich anderer-
seits kiinstlerisches Produzieren wenigstens fiir die Zeit der Moderne
(seit dem 18. Jahrhundert), vermutlich aber bereits fiir einen lingeren
Zeitraum, als subjektive Handlungsweise beschreiben. Hier sehe ich eine
Parallelitit zur Frage nach einem moralischen Handlungsspielraum von

qu’un auteur?« [1969] in: Dits et écrits, hg. v. Daniel Defert/Frangois
Ewald, Bd. I, Paris 1994, S. 789-821.

4 Eduard Beaucamp: Der verstrickte Kiinstler. Wider die Legende von der
unbefleckten Avantgarde, K6ln 1998.

5 Friedrich Schiller: Uber die #sthetische Erziehung des Menschen, Stuttgart

2000, Neunter Brief, S. 34.

Ebd.

7  Eine tiberzeugende Darstellung der »Schieflage<, die durch die Entmytho-
logisierung des Fithrungsanspruchs des Genies bei gleichzeitiger Konser-
vierung seiner Absolutheitsanspriiche entstanden ist, findet sich bei Cor-
nelia Klinger. Klinger schreibt: »Ohne den Bezugspunkt in einer kiinftigen
Mythologie, d.h. ohne die Orientierung des Kiinstlers an einer Aufgabe im
Dienste der Allgemeinheit, erweist sich der dessen ungeachtet aufrechter-
haltene Anspruch auf den Sonderstatus des Genies als problematisch. [...]
In ihrer spezifischen Kombination von absoluten und kontingenten Ele-
menten dient die Genie-Idee zur Sanktionierung einer hdchst willkiirlichen
und zufilligen Subjektivitit als einer unantastbaren, der Notwendigkeit
von Legitimierung und der Moglichkeit von Kritik entzogenen Instanz. Je
starker die Originalitét des Genies betont wird und je schwicher die Hoff-
nung auf eine fiir die Allgemeinheit exemplarische und wegweisende
Funktion des Kiinstlers wird, desto weitgehender wird dieser auf seine Be-
sonderheit, aber damit auf Zufilligkeit und Willkiirlichkeit reduziert.«
Cornelia Klinger: Flucht, Trost, Revolte. Die Moderne und ihre &stheti-
schen Gegenwelten, Miinchen, Wien 1995, S. 148.

o)}

84

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Subjekten und ihren Méglichkeiten der reflexiven Bezugnahme auf die
sie pragende Welt, wie sie z.B. Judith Butler zu beantworten sucht. Die
Spezifik kiinstlerischer Handlungen im Vergleich zu moralischen soll
natiirlich nicht geleugnet werden — jene als spezifisch auszuzeichnen ist
gerade meine Absicht. Die notwendige Distanz, die eine Handelnde sich
schaffen muss, um sich zu ihrer sie konstituierenden Welt zu verhalten,
kann aber fiir kiinstlerisches und moralisches Handeln dhnlich geschil-
dert werden. »Weder bringt die Norm das Subjekt als ihre notwendige
Wirkung hervor, noch steht es dem Subjekt vollig frei, die Norm zu
missachten, die seine Reflexivitit in Gang setzt; jede Handlungsfahig-
keit, auch die der Freiheit, steht in Bezug zu einem erméglichenden und
begrenzenden Feld von Zwingen. «*

Performativer Nachvollzug und aktive Anerkennung des Gegebenen
birgt laut Butler die Potenz seiner iterativen Verdnderung. Diese univer-
sell anzuwendende Einsicht gilt auch fiir die Performativitit kiinstleri-
scher Arbeit, die sich immer auf die Welt ihrer Produzenten bezieht.
wlede Setzung ist Anschluf3, Fort-Setzung wie auch Ab-Setzung und Un-
terbrechung. Sie hat ihren Ort im Kontext und tritt zugleich aus ihm her-
aus.«’ Gelungenes kiinstlerisches Handeln sollte nicht nur als seismogra-
phische Prisentation politischer, sozialer und dsthetischer Normen auf-
gefasst werden, die das zeigt, was sie konstituiert, sondern auch als indi-
viduelle (performative) Interpretation dieser Normen. Es bleibt immer
verkniipft mit seinem zeitgeschichtlichen und kunsthistorischen Hori-
zont, von dem es sich nicht 16sen, den es aber nachvollziehen, parodie-
ren, iibertreiben, kommentieren und in vielerlei Weise darstellen kann.
Das Kiinstlersubjekt ist demzufolge sowohl ein durch duflere Bedingun-
gen konstituiertes als auch ein sich reflexiv und habituell auf diese Be-
dingungen beziehendes. »Ich mag meine Verstiandlichkeit aufs Spiel set-
zen und der Konvention trotzen, aber in diesem Falle handle ich in oder
an einem sozio-historischen Horizont, den ich zu durchbrechen oder zu
verindern suche.«'’ Die Referenz auf eine Gesellschaft, deren Existenz
das Ich erméglicht, schreibt im Gegenzug den dialogischen Charakter in
die kiinstlerische Produktion ein. Dieselbe Gesellschaft, die den Hori-
zont fiir die Arbeit der Kiinstler bildet, ist gleichzeitig die Adressatin ih-
res kiinstlerischen Handelns. Dieser Gedanke lédsst sich im Sinne von
Jean Bollacks »doppelter Tradition der Textinterpretation« weiterden-
ken, in der sich das Verhiltnis der Rezipienten zum Kunstwerk dem di-
alogischen Wechselverhiltnis zwischen Kiinstlerin und Welt ergidnzend

8  Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main 2003, S. 28.

9 Dieter Mersch: Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Asthetik des
Performativen, Frankfurt/Main 2002, S. 291.

10 J. Butler: Kritik der ethischen Gewalt, S. 121.

85

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

zuordnet. Bollack unterscheidet in seiner Theorie der »kritischen bzw.
philologischen Hermeneutik« zwischen »zwei Traditionen von Textin-
terpretation«: derjenigen des Autors und derjenigen des Lesers.'' Da es
sich bei kiinstlerischen Handlungsweisen immer um Strategien der
Werkherstellung handelt, kommen nach Bollack drei Ebenen beim In-
terpretieren eines Kunstwerks'? ins Spiel: erstens der Verstindnishori-
zont der Interpretin, der geprégt ist durch ihre eigene Tradition, zweitens
»die zum Autor gehorige Interpretationstradition« und drittens die »in
den Text eingegangene Interpretation«.'* Die hier grundlegende Unter-
scheidung ist folgende: »Wie ist es gesagt und produziert, und worauf
bezieht sich das?«'* Diese Differenz zwischen der Tradition oder der
Welt des Autors und ihrer Interpretation im Kunstwerk ermdglicht den
Entscheidungsspielraum der Kiinstlerin, den Bollack néher bestimmt als
die Moglichkeit des Zuriickgreifens auf »Verfahren von Einschluf3 oder
Ausschluf3, die auf Wahl beruhen und demnach als solche interpretiert
werden miissen, und nicht als soziale oder kulturelle Vorstellungen einer
Gesellschaft, einer Kultur oder einer Zivilisation«. Kiinstler verfiigen
daher tiber verschiedene Moglichkeiten der kiinstlerischen Reaktion auf
ein und dieselbe Situation."” Die Differenz zwischen der Tradition des
Autors und der Interpretation derselben durch den Autor ldsst sich dem-
nach durch genaue Beobachtung des vorliegenden Werks — erstens sei-
ner internen Elemente und zweitens seines Verhiltnisses zu anderen
Werken — finden. »Man hat es immer mit einer Kreuzung von Abhén-
gigkeiten und Unabhingigkeiten zu tun, ndmlich mit zu entdeckenden
Unterschieden.«'®

Ist die Moglichkeit einer graduellen Distanznahme des Kiinstlersub-
jektes von der eigenen Herkunft im performativen Vollzug und in Ver-
fahren der ausschnitthaften Fokussierung zugestanden, ergibt sich daraus
die positive Erwartung, dass AuBerungen von Kiinstlern iiber Produktio-
nen und Werke einen Beitrag zur Bildung dsthetischer Theorie leisten

11 Jean Bollack: Sinn wider Sinn. Wie liest man?, Géttingen 2003, S. 19
(Frage von Patrick Llored).

12 Bei Bollack ist es der Text.

13 Ebd., S. 19.

14 Ebd.

15 Ebd., S. 32. Diese Verfahren werden den Autoren teilweise transparent
sein, teilweise werden sie unreflektiert (z.B. motorisch, das heifit willkiir-
lich) getroffen und erst spdter begutachtet. Bollack bezieht sich als Philo-
loge auf historische Texte. Eine Subsumierung aller Kunstwerke unter die
Kategorie des Textes wire allerdings irrefithrend. Es werden also Unter-
scheidungskriterien zwischen Kunstwerk und Text im Laufe dieser Arbeit
zu entwickeln sein.

16 Ebd., S.61.

86

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

konnen und sollen. Das bedeutet nicht, dass kiinstlerische Arbeiten in
der sprachlichen Reflexion eingeholt oder gar ersetzt werden konnten
oder dass gar Selbsttransparenz von Kiinstlern begrifflich erzielt wiirde.
Auch ist hiermit nicht implizit ein normativer Anspruch an alle Kiinstler
formuliert, sie sollten sich und ihre Werke kommentieren. Vielmehr
stellt sprachliche Reflexion u.a. einen Schritt der Produzenten auf dem
Weg hin zum kiinstlerischen Werk dar: Sie kann dessen Herstellung be-
gleiten, zwischen Werk und Werk eine neue Vermittlung herstellen und
die Rezipienten {iber Motive und Prozesse der Kunstproduktion, die sie
an den Werken selbst nicht nachvollziehen kénnen, informieren.

Die Uberlegungen seitens der Kiinstler, auf die ich mich beziehen
mochte, sind keine Erlduterungen spezifischer Werke oder konkreter
Produktionsbedingungen. Meine Aufmerksamkeit gilt generellen Be-
trachtungen zum Status und zum Gelingen von kiinstlerischer Produk-
tion und kiinstlerischem Werk sowie zum Verhéltnis zwischen Produ-
zenten, Werk und Rezipienten. Auch wenn die Auswahl der Kiinstler
nicht im strengen Sinne reprisentativ ist, liegt ihr doch der Gedanke
zugrunde, dass es etwas geben muss, das alle Kiinstler aller Arten von
Kunst teilen. Eine etwas weniger anspruchsvolle These wire die, dass
man bei der Untersuchung der Produktionsperspektive in verschiedenen
Kiinsten auf familiendhnliche Phdnomene st68t, die sich als miteinander
zusammenhingend beschreiben lassen. Da diese empirisch gewonnene
Uberzeugung oft angezweifelt wird, soll sie kurz von philosophisch-be-
grifflicher Seite aus erldutert werden.

Solange angenommen wird, dass der Begriff Kunst etwas bezeichnet
und die Disziplin Asthetik als eine Disziplin aufgefasst wird, die sich
u.a. mit den Phdnomenen der Kunst beschiftigt, solange diese beiden
Kollektivsingulare einen Referenten besitzen, so lange wird es eine
sinnvolle Frage sein, was das Gemeinsame von Kunst ist und was das
Gemeinsame ihrer Produzenten ist. Dieses Gemeinsame geht iiber die
Existenz eines sozialpsychologischen und sozio-okonomischen Milieus,
das Kiinstler teilen, hinaus. Das Auswahlkriterium fiir die zu untersu-
chenden Kiinstlertexte ist damit klar vorgegeben: Es muss jeweils eine
quantitativ ausreichende Anzahl schriftlicher Darlegungen der Kiinstler
zur Thematik geben, so dass jeweils eine begrifflich artikulierte »Posi-
tion« sichtbar wird und theoretisch rekonstruiert werden kann. Dem
Einwand, dass andere Kiinstler sich nicht zur kiinstlerischen Arbeit du-
Bern und so die ausgewdhlte Gruppe keine reprisentative sein kann, ist
zu entgegnen: Wollen wir Kiinstlern eine Stimme in der Diskussion iiber
asthetische Fragestellungen geben, kénnen wir uns nur mit dem Material
beschéftigen, das existiert, und uns nicht spekulierend tiber diejenigen
dufern, die keine theoretisch fixierten Zeugnisse hinterlassen. Eine In-

87

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

terpretation der Werke an die Stelle schriftlicher Kiinstler-Statements zu
setzen, halte ich flir problematisch, weil der eigene Verstehenshorizont
des Interpreten bei solch einer Untersuchung in einem stirkeren Malle
mit ins Spiel kdme als in dem Fall, in dem theoretisch-begriffliche Vor-
gaben von Kiinstlern zur Verfligung stehen.

Ein weiteres Kriterium fiir die Auswahl ist die Vielfalt der Positio-
nen: Sie beruhen auf gegensitzlichen Auffassungen von Kunst, ihre
Wahl ist somit unideologisch. Das soll heiflen, dass keiner kiinstleri-
schen Richtung oder Gattung der Vorzug gegeben ist, sondern dass diese
vielmehr im Interesse eines Erkenntnisgewinns kontrastierend gegenein-
andergesetzt werden.!” Auch wird insgesamt keine bestimmte Gruppe
von Kiinstlern représentiert, vielmehr handelt es sich um einzelne
kiinstlerische Positionen. Dem Allgemeinheitsanspruch dsthetischer
Theorie soll Rechnung getragen werden, indem die Verschiedenheit von
Kontexten und Produktionsstrategien nicht verleugnet oder gar theore-
tisch eingeebnet wird. Der systematische Anspruch zielt jedoch auf die
Herausarbeitung genereller Beschreibungskriterien fiir kiinstlerisches
Produzieren und auf deren Konsequenzen fiir die Definition des Kunst-
werks und seiner Rezeption. Klar ist, dass keine qualitative Ableitung
auf einer quantitativen Basis von Kiinstler-Texten vorgenommen werden
soll, wie etwa bei einer Auswertung empirischer Daten im Falle der
Feldforschung. Die Kiinstler-Asthetiken werden vielmehr als Theorien
gelesen, so wie andere dsthetische Texte auch. Abgeleitet aus den fiinf
aufgefithrten Kiinstler-Positionen fithre ich das Konzept des Evidenzan-
spruchs der Kiinstler ein, ohne dass die Beschreibung kiinstlerischer Ar-
beiten illustrierend der dsthetischen Theorie angefiigt wére.

Folgende Schwerpunkte sollen in der nachfolgenden Erlduterung der
Kiinstlertexte gesetzt werden: Zuerst mochte ich dariiber nachdenken,
welcher Art die Beziehung der Produzenten zur Welt ist, bevor sie mit
der Produktion beginnen (2). Im zweiten Schwerpunkt soll die Weise
der Ausarbeitung und Umsetzung dieses Weltverhéltnisses in der Pro-
duktion und im Kunstwerk behandelt werden (3). Dementsprechend
werden Produktionsmethoden, Transformationen und das Verhéltnis der
Kunstwerke zur Realitdt im Allgemeinen wie zu intendierten Themen im
Besonderen zur Sprache kommen. An dritter Stelle mochte ich auf die
Wirkung der Kunstwerke, deren Entstehung im ersten und zweiten
Schwerpunkt erldutert ist, zu sprechen kommen (4). Hier wird nach der
Struktur des Kunstwerks zu fragen sein, weiterhin nach dem Verhiltnis
der Rezipienten zum Kunstwerk, aber auch nach dem Verhiltnis von

17 Die historische Begrenztheit der Wahl erschlieft sich aus der oben erldu-
terten Subjektposition der Kiinstler, die es in der uns vertrauten Form erst
seit der Epoche der Moderne geben kann.

88

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Produzenten und Rezipienten. AbschlieBend werden der Begriff des
Evidenzanspruchs der Kiinstler (5) und dessen Konsequenzen fiir die
Bestimmung des Kunstwerks (6) aus der Perspektive der Kiinstlertexte
behandelt.

2. Das Befragen des eigenen Weltverhidltnisses
als Voraussetzung der Produktion

Kiinstlerische Produktion findet »im Verhidltnis zum Rest der Welt«
stattlg, in ihr sind die Erfahrungen der Kiinstler, die als Fragen, Gefiihle
und als Weltverhéltnisse formuliert werden, zunichst die Grundlage fiir
das Beginnen."’ Das Verhiltnis zur Welt ist nach Heiner Miiller beein-
flusst durch zwei Komponenten: durch die gesellschaftliche Situation
und durch die individuelle Biografie der Kiinstlerin, die oft eine be-

18 Adrian Piper: Adrian Piper seit 1965: Metakunst und Kunstkritik, Wien
2002, S. 148.

19 Der Begriff Welt tritt im II. Teil in zwei verwandten Weisen auf: Erstens
verwenden ihn die zitierten Kiinstler, zweitens verwende ich ihn selbst als
systematischen Begriff, insbesondere im Zusammenhang mit dem Welt-
verhéltnis von Produzenten und Rezipienten. Fiir die zitierten Kiinstler ist
»Welt« der Inbegriff dessen, was aullerhalb des Subjekts und vor der Kunst
existiert. »Welt« taucht direkt in dieser Verwendung auf bei Bachmann,
Miiller, Piper und Tarkowskij. Folgende Begriffe konnen als Synonyme
oder als Partiale des Weltbegriffs aufgefasst werden: Realitdt (Miiller),
Wirklichkeit (Bachmann, Miiller, Tarkowskij), der Rest der Welt (Piper),
der Rest der Gesellschaft (Piper), die Gesellschaft (Piper), die Lebensform
(Rihm), das ganze Leben (Rihm), menschliches Leben (Tarkowskij), be-
stehende Gegenwart (Rihm), Werden und Vergehen (Rihm), die Dinge
(Tarkowskij), die Erscheinungen (Tarkowskij). — Auch der systematische
Weltbegriff geht aus einer durch das (empirische) Subjekt jeweils gesetz-
ten Differenz hervor: Die Welt ist der Inbegriff dessen, was nicht das
Subjekt ist, und dieses Auflen kann fallweise entweder als Gesamtheit von
Dingen oder als Gesamthorizont moglicher Sinnbeziige wahrgenommen
werden. Mit Luhmann gesprochen ist diese »Welt< eigentlich »Umwelt<;
bei ihm bezeichnet ja der Begriff »Welt« eher die Einheit der Differenz von
System und Umwelt (Niklas Luhmann: Soziale Systeme, Frankfurt/Main
1984, S. 283f.). Beides ist phdnomenologisch plausibel, denn die Subjekte
sind sowohl »in der Welt« als auch »ihr gegeniiber«. Da aber das Der-
Welt-gegeniiber-Sein fiir die Kunstproduzenten als beobachtende und
agierende Subjekte schirfer hervortritt, genie3t auch kunstphilosophisch
der Differenzbegriff den Vorzug; das »Weltverhiltnis« ist also in erster Li-
nie ein Verhiltnis zur dinglichen und sinnhaften Umwelt, und die beunru-
higende Allgemeinheit dieses Begriffs »Weltverhiltnis< spiegelt nichts an-
deres wider als die Mannigfaltigkeit der Weisen, wie sich Subjekte zu sol-
cher Umwelt verhalten konnen.

89

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

stimmte Grunderfahrung einschlieBt.”’ Miiller schreibt z.B.: »Meine
Grunderfahrung war Staat und Gewalt.«*' Die Benennbarkeit der eige-
nen Erfahrungsstruktur ist kein notwendiges Merkmal des Weltverhilt-
nisses der Kiinstler, d.h. nicht alle miissen sich explizit tiber die indivi-
duelle Strukturiertheit ihrer Erfahrung bewusst sein. Wesentlich ist, dass
es keine direkte Umsetzung von Erkenntnissen oder Einsichten tiber die
eigenen Erfahrungen im Produktionsprozess geben wird, sondern dass
das Erfahrungskonglomerat eine motivierende, eine zur Arbeit fithrende
Funktion aufweist. Damit ist auch gesagt, dass nicht formalésthetische
Uberlegungen am Beginn der Arbeit stehen, sondern das Bediirfnis, sich
die Welt interpretativ anzueignen.** In den Ausgangsfragen, die sich den
Kiinstlern im Vorfeld der Produktion stellen, geht es um Grundsitzli-
ches im eigenen Leben. Reflexionen iiber Stil, Talent und fachliches
Wissen spielen zum Beginn der Arbeit eine untergeordnete Rolle.”
Wenngleich das Nachdenken tiber diese formalen Dinge sicherlich das
Kiunstlerleben begleitet und immer wieder in die Gesamtheit der Refle-
xionen von Produzenten eingebunden ist, kann es laut Bachmann das
Wiederaufrufen eigener Erfahrung nicht ersetzen. Dieses Wiederaufru-
fen bezeichnet Bachmann als den »ausgezeichneten Ort« der Bezug-
nahme auf die Welt und das Leben. Allein aus ihr ergeben sich in der

20 Heiner Miiller: Gesammelte Irrtiimer. Interviews und Gespréche, Frank-
furt/Main 1996, Bd. 1-3. — »Erstens befindet sich (jeder Autor) in einer
bestimmten gesellschaftlichen Situation« und zweitens ist er Triger einer
individuellen Biografie, die eine »Grunderfahrung« (d.h. Ereignisse, aus
denen sich eine spezifische Sozialisierung speist) mit einschliefit. Vgl. Bd.
1,S.31und Bd. 3, S. 154.

21 Ebd., Bd. 3, S. 154.

22 Andrej Tarkowskij: Die versiegelte Zeit. Gedanken zur Kunst, zur Asthe-
tik und Poesie des Films, Frankfurt/Main, Berlin 1989. Das Bediirfnis,
sich die Welt interpretativ anzueignen, wird von Tarkowskij zunichst als
allgemein menschliches Bediirfnis — und damit als »allgemeine Notwen-
digkeit« (S. 15) bestimmt. Erst durch eine »ethische ideelle Zielsetzung«
(S. 30) und damit durch die Einordnung der eigenen Arbeit in Zusammen-
hénge, die der »Willkiir« (S. 30) eines Kiinstlers iibergeordnet sind, be-
komme die Produktion einen genuin kiinstlerischen Status.

23 Ingeborg Bachmann: »Frankfurter Vorlesungen: Fragen und Scheinfra-
gen, in: Werke, hg. v. Christine Koschel, Inge von Weidenbaum und Cle-
mens Miinster, Miinchen 1978, Bd. 4: Essays, Reden, Vermischte Schrif-
ten, Anhang; S. 182-199. (Im Folgenden zitiert als FuS.) Fragen, die
Schriftsteller laut Bachmann zum Schreiben bringen, sind nicht etwa sol-
che, die sich auf die Weise, in der Geschriebenes verfasst werden sollte,
beziehen, sondern es sind vor allem diejenigen, die »scheinbar auerhalb
der literarischen liegen« (FuS, S. 184), die in unbequemer Intensitit
Grundsitzliches im eigenen Leben thematisieren: Die Rechtfertigung der
eigenen Existenz wire die erste und schlimmste in der Literatur zu beant-
wortende Frage (ebd.).

90

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Produktion tiberzeugende formale Einsichten. Der umgekehrte Weg von
technisch Gewolltem zu einem Weltbezug ist nicht gangbar. Die eigene
Erfahrung, »wie gering sie auch sein mag«, wird von Bachmann {iber
»ein Wissen, das durch so viele Hinde geht« gesetzt.** So unterschied-
lich die Zielsetzungen auch von verschiedenen Kiinstlern definiert wer-
den, ob es sich um eine »ethisch ideelle Zielsetzung« in einem sehr all-
gemeinen Sinn handelt®® oder um konkretere Absichten z.B. in gesell-
schaftlichen Handlungsfeldern: Die Ziele sind in keinem Fall als klare
Ideen formuliert, die lediglich einer technisch-formalen Realisierung be-
diirften. (Deswegen sei es fiir Rezipienten auch unwichtig, welche Ideen
manche Dichter hatten, schreibt Bachmann.)*® Am Anfang der Produk-
tion stehen aber nicht allein konkret und prézise formulierte Ideen, son-
dern Frage-, Themen- und Aufgabenstellungen, auch Gefiihle und Ein-
stellungen, die in vager, offener Weise formuliert werden. Diese Formu-
lierungen haben nicht den Charakter einer mitzuteilenden Botschaft oder
einer in der Rezeption wieder zum Vorschein kommenden Intention. Sie
leiten vielmehr jene Arbeit der Umsetzung, Transformation, Neufassung
und Verschiebung in einem geeigneten Material ein, bei der der eigent-

24 Ingeborg Bachmann: »Rede zur Verleihung des Anton-Wildgans-Preises«,
in: Werke, Bd. 4, S. 294-297. (Im Folgenden zitiert als AWP.) Die Di-
chotomie zwischen &uferlich angeeigneten Formalien und innerlich er-
lebtem Weltverhiltnis konstruiert Bachmann immer wieder: Technisch
Gewolltes unterscheidet sie von selbst Erfahrenem und Verarbeitetem, ein
»leerer« Stilbegriff als das Durchexperimentieren von Stilen davon, »eine
neue sittliche Moglichkeit zu begreifen und zu entwerfen« (FuS, S. 191),
das bloBe literarische Talent von der Féhigkeit, »den Charakter auf der
Hohe des Talents zu halten« (AWP, S. 297). Die eigene Erfahrung kann
sich die Schriftstellerin nicht anders aneignen als durch ein Hindurchge-
hen durch schwierige Situationen. Schwierig ist nicht nur der Prozess des
Schreibens selbst, sondern das, um dessentwillen geschrieben wird. Unsi-
cherheit und Orientierungslosigkeit, Wozu- und Warumfragen stehen am
Anfang der Produktion, nicht eine klare Idee, die ihrer Umsetzung harrt.

25 Vgl. A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 30.

26 1. Bachmann, AWP, S. 295: »Es ist unwichtig, zu wissen, welche skurrilen
oder noblen, weltfremden [...] Ideen manche Dichter hatten...« Das Werk
ist der Ort des Wiederhervortretens des Weltbezugs seines Produzenten,
seine Bedeutung ist nicht mit der Bedeutung gelegentlich geduflerter Mei-
nungen des Schriftstellers zu verwechseln, die laut Bachmann ungleich ge-
ringer einzuschétzen sind als gelungene Literatur. Denn es handelt sich bei
den Statements der Literaten um Gedachtes, das von ihnen eins zu eins
wiedergegeben wird, nicht um in Literatur umgesetzte Erfahrung. Eine
Nichtbeachtung dieser Differenz zwischen literarischem Werk und per-
sonlicher Meinung erzeugt nach Bachmann »das idiotische Gerede von
[der] Rolle des Schriftstellers gestern, heute und morgen« (AWP, S. 297);
dahinter verberge sich das Missverstindnis, ein Weltverhdltnis kénne in
Gedanken, die tiber die Welt gedulert werden, angemessen zum Ausdruck
kommen.

91

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

liche Evidenzanspruch der Kiinstlerin zum Tragen kommt. Zum Beispiel
konnen unterschiedliche Gefiihlszustinde am Anfang der Produktion
stehen: Miiller nennt das Gefiihl der Schadenfreude »iiber die gebrechli-
che Einrichtung der Welt«’’, Bachmann beschreibt Gefiihle der Unsi-
cherheit und Orientierungslosigkeit. Anders als in der wissenschaftli-
chen Arbeit wird von den Kiinstlern im Wesentlichen keine argumenta-
tive Strukturierung und Prizisierung, sondern eine Intensivierung von
Weltverhiltnissen angestrebt. Das subjektive Weltverhdltnis wird nicht
nur thematisiert, sondern durchlebt und »seismographisch notiert«.”®
Nun kénnte ein Einwand lauten, dass es konzeptuelle kiinstlerische Ar-
beitsweisen gibt, in denen es sehr wohl zur Umsetzung prizise vorfor-
mulierter Weltverhdltnisse kommt, ja in denen eine Verschiebung oder
Transformation der kiinstlerischen Ideen eine Minderung der konzeptu-
ellen Ausgangsabsicht bedeuten wiirden. Aber auch wenn dergleichen
als bewusste Strategie vorkommen mag, gibt es keine direkte Umset-
zung der Intention in die Tat. Auch wenn Kiinstler im Vorfeld bis in die
ersten Phasen ihrer Arbeiten hinein ihr Thema genau reflektieren,
kommt im Moment der Umsetzung der Idee das Material bzw. das Me-
dium, in dem gearbeitet wird, hinzu, das die Ausgangsabsicht modifi-
ziert. Selbst in dem (Sonder-)Fall, in dem die Kiinstlerin es anstrebt, ihre
sprachlich vorformulierten Reflexionen und Erkenntnisse so prézise wie
moglich zu vermitteln, werden sich diese im Verlauf der Realisierung
des Kunstwerks durch die Weise der Darstellung dndern. Versteht man
die Intensivierung des Weltverhiltnisses so, dass kiinstlerisches Arbeiten
den Kiinstlern keine methodische Absehung von der eigenen Person
bzw. vom eigenen Leben erlaubt (wie wissenschaftliche Methoden sie in
der Regel verlangen), so ldsst sich die Differenz zwischen Kunstproduk-
tion und wissenschaftlicher Arbeit auch im Vergleich zwischen kon-
zeptueller kiinstlerischer und wissenschaftlicher Arbeitsweise noch wie-
dererkennen.”’

27 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 115.

28 Wolfgang Rihm: Offene Enden. Denkbewegungen um und durch Musik,
hg. v. Ulrich Mosch, Miinchen, Wien 2002. Im Moment des Komponie-
rens wird das Sich-ins-Verhiltnis-Setzen des Komponisten zur Welt nicht
aufgehoben oder ausgeblendet, sondern im Gegenteil: es wird intensiviert.
»Krisenschnittpunkte des Lebens« (S. 29) — also Momente hoher Intensitét
— werden im Prozess des Notierens in »geronnene Lebenszeit« (S. 27)
verwandelt. Das heif3t, das subjektive Weltverhéltnis wird nicht nur the-
matisiert, sondern durchlebt und »seismographisch notiert« (S. 29).

29 Dieses Kriterium der Differenz zwischen kiinstlerischem und wissen-
schaftlichem Arbeiten schldgt auch Dieter Henrich vor: »...die Erkundung
einer moglichen Stabilitdt im Leben. Auch sie geschieht in der Kunstpra-
xis — in jeweils einem Metier —, ist aber nicht zu verstehen als Beherr-
schung dieses Mediums und als seine Strukturierung zu der in ihm mogli-

92

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Ubereinstimmend und selbstverstindlich gehen Kiinstler von der

Bedeutung eines der Produktion vorgelagerten Weltverhiltnisses der

Kiinstler fiir die Produktion aus. Ebenso formulieren sie einen Weltbe-
zug der Kunstwerke, der im Verhéltnis zur Realitit einer der Verarbei-

tung von Realitt ist.

Diese Differenz zwischen der von Kiinstlern vorgefundenen Wirk-

lichkeit und der Wirklichkeit, die sich in der Produktion bildet, wird so-
wohl als eine Ubertreibung der Realitit als auch als deren mogliche Ne-
gation beschrieben.’® Die Strategie der Ubertreibung ldsst sich dem

30

chen Richtigkeit und Dichte. Es ist diese Tatsache, die Kiinstler zu so sen-
siblen Individuen macht in ihrer Zeit, und sie erklart auch zu einem guten
Teil, warum viele Kiinstler, im Unterschied zu dem Durchschnitt der Wis-
senschaftler, nicht nur in ihrer Arbeit, sondern auch im persénlichen Ver-
hiltnis zu ihrer Arbeit einen spezifischen Ernst zeigen. Wohl erklért er
sich auch daraus, dass der Kiinstler mit seinem Werk in ganz anderer
Weise als der Forscher allein steht und [...] etwas von sich selbst preis-
gibt.« Dieter Henrich: »Kunstphilosophie und Kunstpraxis«, in: Ders.: Fix-
punkte. Abhandlungen und Essays zur Theorie der Kunst, Frankfurt/Main
2003, S. 265-299, hier S. 296.

Heiner Miiller konstruiert drei verschiedene Modelle des Verhiltnisses
von kiinstlerischer Produktion zur Welt: ein Differenzmodell, eines der
Negation und gleichzeitigen Entgegensetzung und eines der Uberhohung.
Das von mir so genannte Differenzmodell definiert er folgendermafien:
»Mich interessiert Verarbeitung von Realitét und nicht die Realitdt selbst.«
(Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 64) Wenn Schreiben »Lebensausdruck«
(Bd. 2, S. 102) ist und »eine Methode, die eigenen Erfahrungen neu zu
verarbeiten« (Bd. 2, S. 132), ergibt sich daraus, dass verarbeitete Realitét
nicht mehr der (urspriinglich) vom Autor wahrgenommenen Realitit glei-
chen kann. Welt kommt tiber das (sowohl bewusste als auch unbewusste)
Agieren des Kiinstlers mit ins Spiel und wird als konstruierte bzw. neu or-
ganisierte im Prozess ihrer Verarbeitung von realer Welt differenziert.
Dieses Differenzmodell bleibt implizit in den folgenden zwei Modellen
enthalten; die Art der Differenz wird aber in beiden jeweils anders be-
stimmt: Im zweiten Modell, dem der Negation, entwirft Miiller die Diffe-
renz zwischen der unmittelbaren Wirklichkeit und einer anderen Wirk-
lichkeit, die sich in der Produktion bildet, als eine zwischen Realitdt und
Unmoglichkeit. Diese dem Werk zugeordnete Wirklichkeit ist im Verhélt-
nis zur Realitdt eine Unmdoglichkeit. Sie bekommt den Charakter einer
Utopie, die der Wirklichkeit des Lebens entgegengehalten ist. »Wirklich-
keit unmoglich zu machen« (Bd. 2, S. 13), sie zu negieren, ist die »einzige
Moglichkeit, mit Wirklichkeit umzugehen« (ebd.). Diese Strategie der
Verunmoglichung erldutert Miiller sehr oft in Interviews. Dies hindert ihn
aber nicht daran, einen dritten Fall von Weltverhiltnis zu etablieren, in
dem er kiinstlerisches Produzieren als eine Verstirkung vorgefundener
Wirklichkeit versteht. »Alles, was man in Deutschland macht, muf kriege-
risch sein, muf} als Krieg verstanden werden. Und Theater ist nicht mog-
lich in Deutschland auB3er als Krieg gegen das Publikum...« (Bd. 2, S. 20).
In diesem dritten Modell wird das Produzierte nicht in Richtung auf eine
unmogliche Wirklichkeit entwickelt, sondern vorhandene und vom Autor

93

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

butlerschen Performativititsmodell zuordnen, sie beinhaltet eine Aus-
wahl und Betonung bestimmter, bereits existierender Perspektiven auf
die Realitdt zuungunsten anderer moglicher Darstellungsweisen. Die
Strategie der Negation kann im Sinne Bollacks als ein Verfahren des
Ein- und AusschlieBens von Versatzstiicken bekannter Realitét, als ein
Verfahren, in dem sich auf diese Weise Neues bildet, gedeutet werden.
In beiden Fillen — der Ubertreibung und der Negation — entsteht etwas
von der Ausgangssituation Verschiedenes. Das Verfahren der Negation
enthédlt den Verweis auf das »Imaginire«, welches in seiner Als-ob-
Struktur »das Faszinosum der dsthetischen Fiktion, ihre Erfahrung im
eigentiimlichen Oszillieren zwischen dem Realen und dem Irrealen [...]
zu erkliren vermag.«’' So wird das fiktive Andere der negierten Wirk-
lichkeit als Imagination und somit als Utopie der vorgefundenen Wirk-
lichkeit entgegengehalten. Piper nennt dies einen »eigenen individuellen
Weltbezug«, der bereits vorhandenen Darstellungen eines gesellschaft-
lich Wirksamen angefiigt wird, der sich durch das »Hinzufiigen eines
neuen Gebildes oder Ereignisses« vollzieht und dessen Vollzug eine
Verinderungswirkung hat.*> Beide Verfahren, Ubertreibung und Nega-
tion, existieren als Moglichkeiten nebeneinander. Es besteht, philoso-
phisch gesehen, kein Widerspruch zwischen ihnen, wenn man annimmt,
dass sowohl die eine als auch die andere zum Einsatz kommt. In beiden
Fillen ist die Befragung eigener Weltverhiltnisse durch die Kiinstler die
Voraussetzung fiir die Anwendung der Verfahren. Ebenso wie sich das
Weltverhéltnis der Rezipienten kiinstlerischer Gebilde oder Ereignisse
verdndert, verdndert sich das Weltverhiltnis ihrer Produzenten in der

analysierte Wirklichkeit wird hier so verstérkt, dass sie sich durch diese
iibertreibende Uberhshung des Vorgefundenen von der nichtkiinstleri-
schen Wirklichkeit unterscheidet. Alle Methoden der dramatischen Dar-
stellung politischer und sozialer Realitéit gehdren ins dritte Modell.

31 Hans Robert JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik,
Frankfurt/Main 1991, S. 304. Den Zusammenhang zwischen der Abkunft
des Imagindren von dem Realen und der Weise der Aufrutbarkeit dieses
Imagindren, die die Machbarkeit des Fiktiven iiberbietet, bestimmt Jauf}
als anthropologisches Bediirfnis nach Vollkommenheit. »In dem zu erwé-
genden Modell bleibt das Fiktive nicht mehr nur kontrafaktisch bestimmt,
sondern gewinnt eine vermittelnde Funktion hinzu: indem es bestimmte
Realitédt negiert, gibt es ineins damit dem Imagindren Prignanz und Ge-
stalt...« (Ebd., S. 303)

32 Kiinstlerische Arbeit verdndert laut Piper die Welt, indem sie »eine neue
Prasenz schafft, »die irgendwie in die Weltsicht der wahrnehmenden Per-
son integriert werden muBi« (A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 147).
Prasenz entsteht durch »Hinzufiigen eines neuen Gebildes oder Ereignis-
ses« (S. 159) zum Bestehenden, sie entsteht aber auch dann, wenn die
Kiinstlerin vorhandenen Objekten einen Kunststatus zuerkennt.

94

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Produktion, wie Piper, Miiller, Bachmann und Tarkowskij iibereinstim-
mend behaupten.

Die von den Kiinstlern favorisierte Darstellung des Vollzugs von
Weltverhiltnissen in der Verarbeitung einer von ihnen wahrgenomme-
nen Realitét (einer Verarbeitung, die umgekehrt auch die Kiinstler ver-
andert), schlief8t bereits eine Definition kiinstlerischen Produzierens als
eines reinen Abbildens der Realitét aus. Somit wird es bereits systema-
tisch unmoglich, Kunstproduktionen als »geschichtliche Notwendigkei-
ten« aufzufassen® und die Kiinstler reduzierend als Medien zu bestim-
men, durch die hindurch beispielsweise ein »Naturzustand fixiert«
wird* oder durch die sich Gesellschaftliches ereignet. Vielmehr macht
die Beschreibung Pipers, dass Kiinstler beeinflusst sind durch ein
»Spektrum unbestimmbarer Krifte«, wie durch »das Soziale, Politische,
Psychologische, Physiologische, Asthetische, Philosophische usw.«, erst
dann Sinn, wenn dem Zum-Ausdruck-Bringen sozialer, dsthetischer und
anderer Tendenzen der Gesellschaft die Individualitit der Weltformulie-
rung durch die Kiinstler hinzugefiigt wird. Piper zieht also den Schluss,
dass Kiinstler diesen Reflexionsprozess der Gesellschaft leisten miis-

sen.35

Ich fasse das 2. Kapitel zusammen: Die Fragen, die von Kiinstlern in ih-
rer Arbeit behandelt werden, sind wesentliche, existentielle Fragen in
dem ausgeweiteten Sinn, dass sie, anders als Alltagsfragen oder wissen-
schaftliche Fragen, das eigene Weltverhéltnis oder mégliche Teilaspekte
desselben beriihren. Die expliziten oder impliziten Fragestellungen, die
am Anfang der kiinstlerischen Arbeit stehen, initiieren den Versuch,
einen Weltbezug exemplarisch zu formulieren — und zwar dezidiert im
Gestus des Noch-nicht-Wissens. Bereits im Vorstadium zur Produktion
richtet sich das Begehren der Kiinstler darauf, je verschieden wahrge-
nommener Realitit eine individuelle Verarbeitung derselben hinzuzufii-
gen.

33 W. Rihm: Offene Enden, S. 220. Rihm lehnt die Beschreibung des Pro-
duktionsmoments als Moment, in dem der Kiinstler zum Medium »ge-
schichtlicher Notwendigkeiten« wird, ab.

34 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 194. Dass Tarkowskij eine Charak-
terisierung des Kiinstlers als Medium, durch das sich Realitét formuliert,
ablehnt, belegt sein Einwand gegen einen »Naturalismus«, in dem durch
die Filmkamera objektivistisch ein »Naturzustand fixiert« werden soll.
Denn den gebe es nicht; die »jeweilige Weltsicht« des Autors sei nie vom
Gefilmten trennbar, bleibe also immer relevant.

35 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 160. Vgl. ebd.: »[D]er Kiinstler /
die Kiinstlerin muf3 dies umso mehr tun«.

95

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

3. Die Ausrichtung auf das evidente Werk
3.1 Produktionsmethoden

Wiewohl Kiinstler (im weiten Sinne) von begrifflich formulierten Welt-
verhiltnissen ausgehen, hat die Herstellung eines Kunstwerks nichts mit
der direkten Setzung einer Idee in die Materialitit des Werks zu tun. Es
ist komplizierter. Zwei Dimensionen sind nach der iibereinstimmenden
Auskunft der Kiinstler mit im Spiel: die bewusste und die unbewusste
Aktivitit der Kiinstlerin auf der einen Seite und eine Art Vorhandenheit
des Materials auf der anderen Seite. Das Material existiert einerseits un-
abhingig von den Kiinstlern, ist ihnen duBerlich, andererseits wird es be-
reits aus ihrer Perspektive wahrgenommen. Zum Material gehoren nicht
nur Meta-Medien wie Sprache und Tonalitét, sondern auch deren kon-
krete Existenzformen als »Ideen, Trdume, Politik und Philosophie«36
oder als schon vorhandener »groBer Musikblock, der in mir ist«’’. Die
Kiinstler selbst sind der Ort komplexer Prozesse, in denen sich Nach-
denken und unbewusstes, zum Teil auch motorisches, d.h. willkiirliches
Reagieren abwechseln. Diese beiden groflen Zuordnungen von Refle-
xion und Handlung als Methoden der Produktion teilen alle zitierten
Kiinstler in ihren Beschreibungen. Sie unterscheiden sich aber in den
Gewichtungen und in der Darstellung des Verhéltnisses von Reflexion
und Handlung: Wihrend Bachmann dem Denken im Prozess des Schrei-
bens als reflexiver Vergegenwértigung sowohl von Gefiihlen als auch
von moralischen Werturteilen eine herausgehobene Stellung gibt und es
dezidiert auf eine qualitativ hohere Stufe stellt als die anfinglichen In-
tentionen des Schriftstellers, betont Miiller die »Freiheit im Umgang mit
dem Material«, die Treffsicherheit und Genauigkeit von »Willkiir« und
»blinde(r) Entscheidung«.”™ Beide unterstreichen die Intensitit der Pro-

36 Vgl. H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer. Im Prozesscharakter (Bd. 1, S. 50)
gelingender Produktion, der eine ganz und gar geplante Vorgehensweise
unmoglich macht, ist die Differenz des kiinstlerischen Produkts zum in
ihm verarbeiteten Material begriindet. Ideen, Traume, Politik und Philoso-
phie (Bd 2, S. 142f; Bd. 3, S. 150), wie sie im Kiinstler vorliegen, sind
nicht Resultate kiinstlerischen Vorgehens, sondern dessen Ausgangsmate-
rial.

37 W. Rihm: Offene Enden, S. 11.

38 Statt des Sprachexperiments stellt Bachmann einen moralischen Antrieb
»vor aller Moral« (FuS, S. 192) dem Schreiben voran. Ich interpretiere
diesen Antrieb als einen moralischen Anspruch, der sich mit bestehenden
moralischen Regeln nicht zufriedengibt. Dieser ist die »StoBkraft fiir ein
Denken, das zuerst noch nicht um Richtung besorgt ist«. Der Ubergang
vom Antrieb zum Denken, »das Erkenntnis will« und »eine philosophi-
sche Richtung einschlagt«, geht einher mit der reflexiven Vergegenwirti-

96

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

duktionssituation, Bachmann spricht von Zwang und Obsession, Miiller
von Hochspannung und Magnetfeldern.* Erst in der Bewegtheit dieses
Augenblicks gehen Gedachtes und Ausgefiihrtes eine Synthese ein,
durch die Neues erzeugt wird. Die Logik des Vollzugs bringt es mit sich,
dass Gedachtes und Beabsichtigtes modifiziert, ja sogar destruiert wird.
»Aber wenn man Stiicke schreibt, ist der Hauptimpuls wirklich Destruk-
tion, bis man, aber das klingt furchtbar metaphysisch, vielleicht auf ei-
nen Kern stoBt, mit dem man dann wieder etwas bauen kann.«*

Die Verschrinkung von »Denkprozessen« mit der Komplexitit
kiinstlerischen Agierens wird von Piper als eine auch theoretisch nicht

gung sowohl von Gefiihlen als auch von moralischen Werturteilen (FuS,
S. 192). Das, was dabei jeweils zum Gegenstand des Bedenkens wird,
hingt vom spezifischen Weltverhiltnis des Autors ab. Die Differenz seiner
Fragen zu wissenschaftlichen Fragen besteht darin, dass sie iibergreifend
und komplex gestellt sind und nicht so schnell ins Konkrete des Details
aufgelost werden. Allein im Umgang »mit der Sprache und durch die
Sprache hindurch« (ebd.) versucht der Schriftsteller zu Erkenntnis zu
kommen. Weil diese Erkenntnis immer speziell die seine ist, wird die je-
weilige Richtung, in die er sich entwickelt, »immer eine andere sein«
(FuS, S. 193) als die anderer Autoren.
H. Miiller, Gesammelte Irrtiimer: Die »Freiheit im Umgang mit dem
Material« (Bd. 1, S. 50), »Willkiir« und »blinde Entscheidung« (Bd. 3, S.
163) sind nach Miiller Methoden, die bei begabten Autoren zu Werken
fuhren, die (auch als fragmentarische) ihre eigene Genauigkeit im Ver-
hiltnis zum Kontext des jeweiligen Kiinstlers und zum Material aufwei-
sen. »Die Differenz ist die wichtige Qualitit, und nicht die Ahnlichkeit
oder die Gleichheit oder die Einheit.« (Bd. 2, S. 161) Die im Stiick zu ge-
winnende Differenz ist eine von Miiller gegen »vereinheitlichendes Den-
ken« (Bd. 2, S. 161) gesetzte. Also kann kiinstlerisch blind Gesetztes unter
den Umstidnden seines Gelingens sich prizise zu AuBerkiinstlerischem
verhalten, kann Perspektiven eroffnen. Wie ist dies zu erldutern? Die
»Hochspannung von einem ArbeitsprozeB« (Bd. 2, S. 147), die Entstehung
eines »Magnetfeld(es), was sehr viel anzieht« (Bd. 2, S. 147), »so ein
Wahn, so eine Obsession, die Revolution oder Sexualitidt heiflen kann«
(Bd. 1, S. 58), bringen die Ideen des Kiinstlers, seine Trdume, seine An-
sichten tiber Politik und Geschichte auf eine Weise in Bewegung, wie es
bloBes Nachdenken oder bloles Handeln nicht vermdgen. Im Fluss dieser
Bewegung trifft der Kiinstler Entscheidungen; Gedachtes und Erlebtes
wird miteinander in einen Prozess der Synthese gebracht. »Verantwor-
tungslos« ist das Produzieren insofern, als der Kiinstler im Moment der
Produktion keine Riicksicht auf Menschen oder Tatsachen nehmen kann,
die auBerhalb dieses Prozesses liegen. Es herrscht eine eigene Logik des
Vollzugs, die sich ab der ersten Entscheidung entwickelt, »...der erste
Satz erzwingt den letzten« (Bd. 2, S. 89). »Es ist ein Material, in dem und
mit dem ich mich bewege und das mich bewegt.« (Ebd.)

39 1. Bachmann: AWP, S. 295. H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S.
147.

40 Ebd., Bd. 3, S. 193.

97

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

zu 16sende Verkniipfung dargestellt,*’ wiihrend Rihm das Verhiltnis von
Reflexion und Handlung als ein durch und durch dialektisches begreift.
Rihm bestimmt die Planmifligkeit des kiinstlerischen Vorgehens als ge-
plante Ungeplantheit, als absichtsvolle Absichtslosigkeit.* Ebenso wie
Rihm bestreitet Tarkowskij die totale Souverdnitit der Kiinstlerin, die
mit etwas experimentiert, iiber das sie aus einer {iberlegenen Position

41

42

98

A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 137: »Das wohlversiegelte, in
sich geschlossene Kabinett formalistischer Asthetik erstickt uns alle.« Pi-
per meint damit, dass eine einseitige Konzentration auf formale &stheti-
sche Fragen den kiinstlerischen Produktionsprozess lahmt, ihn behindert.
In der Produktion miissen immer beide Seiten im Spiel sein: das Astheti-
sche und das Auflerdsthetische. Denkprozesse — eng mit der Kunstproduk-
tion verkniipft — bekommen von Piper eine hervorgehobene Stellung zuge-
sprochen; auch diese Hinwendung zum Denken lésst sich als eine Absage
an formale Kenntnis und innerbetriebliche Orientierung im System der
Kunst auslegen. Piper beschreibt Denkprozesse als in verschiedenen Rich-
tungen und Spielarten auftretend: Eine Idee von der Gestalt des noch zu
schaffenden Kunstwerkes kann beispielsweise aus dem Unterbewussten
»plotzlich [...] zu BewuBtsein kommen« (S. 157), d.h. es ist »zu erkléren,
was bereits geschehen ist« (S. 177). Das Werk kann ferner »in einem
DenkprozeB« (S. 177) geschaffen werden, anders formuliert, den Gedan-
ken der Kiinstlerin kann eine zentrale Rolle im Prozess der Produktion zu-
kommen. Spielarten solcher Reflexionstitigkeit gibt es viele: Kiinstler
»schliefen [...] von Problemen, denen [sie] im letzten Werk begegnet
sind, auf mogliche Losungen im néchsten, oder werden [...] durch die
Betrachtung der Werke anderer oder einen zuvor nicht wahrgenommenen
Aspekt [ihres] eigenen Werkes >inspiriert¢, oder [sie] lesen [...] etwas, er-
fahren etwas, unterhalten [sich]...« (S. 157). Mit der Darstellung kiinstle-
rischer Verfahrensweisen schlieBt Piper dartiber hinaus organisatorische
und finanzielle Uberlegungen in den Produktionsprozess ein und betont
so, dass kiinstlerische Entscheidungen auch im Hinblick auf diese Bedin-
gungen getroffen werden. Sie widerspricht demzufolge einer (auch in der
philosophischen Asthetik) weit verbreiteten Gepflogenheit, den Vorgang
der kiinstlerischen Produktion von allem Technischen und allem Banalen
zu »reinigen«, um ihn so in seiner Wesentlichkeit zu erfassen. In dieser
Reinheit existiere Kunstschopfung nicht (S. 158).

W. Rihm: Offene Enden, S. 112. Es kommt nun darauf an, sich in einen
»iiberhellen Zustand« (S. 45) zu versetzen, ein Spiel zu beginnen, bei dem
man nicht mit den Dingen spielt, sondern in dem man »sich aufs Spiel
setzt« (S. 22). Dieses Spiel beginnt absichtsvoll, es »erscheint im Vorfeld
eindeutig methodisch planbar« (S. 97); der Spieler (Kunstler) nimmt die
Pramissen des Spiels als Voraussetzung der Produktion zur Kenntnis.
Dann wird aber das, wovon ausgegangen wurde, »einer groflen Erosion«
ausgesetzt. Ein dialektischer Prozess zwischen »Bruch und Bogen«, ein
»Spalt- und Modelliervorgang«, der »Bild und Negativbild« gleichzeitig
hervorbringt, beginnt (S. 11). Seine relative »Voraussetzungslosigkeit« (S.
17) ergibt sich aus der Heterogenitit des zu Bearbeitenden, aus der »Of-
fenheit fiir Einfliisse von auBlen« (S. 31) und aus der Krisenhaftigkeit der
Arbeitssituation.

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

heraus entscheiden konnte. Wenn die Kiinstlerin »dem Leben folgt«, bil-
det sie nicht schlicht eine gedankliche Absicht im Material ab. Vielmehr
hat man es mit einem Wechsel zwischen Aktivitit und Passivitit zu tun,
den Tarkowskij als eine Verschrinkung des Konzepts mit der Reaktion
auf Situationen, mitarbeitende Personen (z.B. Schauspieler) und Mate-
rialien begreift. Im Prozess scheint der Kiinstler erst »ein fiir ihn selbst
wesentliches Problem zu entdecken«. Ideen, von denen Kiinstler ausge-
hen, modifizieren und konkretisieren sich also im Produktionsprozess.*’
An dieser Stelle bietet sich ein kurzer Exkurs zu Hegels Darstellung
der Kunstproduktion an. Hegel beschreibt das Produzieren auf den ers-
ten Blick dhnlich, ndmlich als die kiinstlerische Ausgestaltung eines Ge-
haltes in einem Material. Die wesentliche Differenz zwischen der hier
vorgenommenen Beschreibung der Produktion und der >Setzung des
Schonen< bei Hegel (die auch von ihm zunéchst als Formulierung eines
Weltverhiltnisses definiert ist), liegt in der dargelegten Nichteinlgsbar-
keit der anfianglichen Ideen; und die Ursache dieser Nichteinlosbarkeit
besteht darin, dass der Bearbeitungsprozess ein Transformationsprozess
ist, in dem sich auch die Ideen transformieren.** Weil die Kunst nach
Hegel die Bestimmung hat, »das Dasein in seiner Erscheinung als wahr
aufzufassen«’’, und die Wahrheit eines Gegenstandes bedeutet, dass die-
ser seinem Begriff entspricht,*® ist die Produktion von Kunstwerken

43 Tarkowskij grenzt sich entschieden von Kiinstlern ab, die schlicht eine ge-
dankliche Absicht im Material abbilden. Anhand des filmischen Bildes
vom Zaun, der das Liebespaar trennt — eines Bildes, das unmissverstiand-
lich zu verstehen gibt, wie es gedeutet werden muss — kritisiert Tarkowskij
die Banalitdt des Illustrativen (Die versiegelte Zeit, S. 77f.). Es kommt
darauf an, solch banalisierende Umsetzungen zu vermeiden, zu denen es
kommt, wenn ein Regisseur einen schon gewussten, bereits sprachlich
ausbuchstabierten Subtext einer Szene »unmittelbar« durch das Bild »zum
Ausdruck bringen will« (S. 27). Trotzdem gibt es ein »Ideenkonzept«, das
am Anfang der Arbeit steht. Die »kiinstlerische Grundhaltung« in der Sa-
che bildet sich aber im Arbeitsprozess noch einmal anders heraus, wenn
»neue Gesichtspunkte« ins Spiel gebracht werden — nicht durch den Re-
gisseur, sondern durch das, womit er umgeht: durch das Material, durch
die Situation, vielleicht durch andere an der Filmproduktion beteiligte Per-
sonen (S. 81). Erst dann scheint der Kiinstler »ein fiir ihn selbst wesentli-
ches Problem zu entdecken« (ebd.; Hervorhebung von mir, J.S.).

44 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke [in 20 Bénden]. Auf der Grund-
lage der Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe, Redaktion: Eva Mol-
denhauer und Karl Markus Michel, Bd. 13: Vorlesungen iiber die Asthetik
I, Frankfurt/Main 1986, S. 52: »Das allgemeine Bediirfnis zur Kunst also
ist das verniinftige, dal der Mensch die innere und duflere Welt sich zum
geistigen BewuBtsein als einen Gegenstand zu erheben hat, in welchem er
sein eigenes Selbst wiedererkennt.«

45 Ebd., S. 205.

46 Ebd., S. 150.

99

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nach Hegel als Gestaltung dieses Begriffs in der »dufleren sinnlichen
Welt« zu verstehen. Da im Hegelschen Begriff das Besondere unter das
Allgemeine gebracht sein soll, wire die kiinstlerische Produktion also
die Ausfiihrung eines schon vorhandenen Objektiven, das somit im Pro-
zess der Gestaltung keiner wesentlichen Transformation mehr unterlie-
gen kann, sondern sich nur im Kunstwerk wieder zeigt. Dass dabei Un-
mittelbarkeit, Natiirlichkeit und Begeisterung als Antriebsmomente wir-
ken, welche laut Hegel nicht erworben werden kénnen, sondern speziell
Kinstlern naturgegeben zur Verfiigung stehen, dndert nichts an der Be-
schreibung der Kunstproduktion als eines Vorgangs, in dem »die an und
fiir sich seiende Wahrheit und Verniinftigkeit des Wirklichen [...] zur
uBeren Erscheinung gelangen soll«.*’

Spricht Hegel iiber die produktive Tatigkeit der Kiinstler als eine
Aktivitit, die diese auf Grund ihres herausgehobenen Talents vollziehen,
so trennt er zwischen einem aktiven Kiinstler und seinem passiven Mate-
rial, welches zum Trager der kiinstlerischen Setzung wird. Nach der An-
sicht der zitierten Kiinstler ist eine solche Trennung zwischen dem »Dis-
ponieren des Kiinstlers« und der »Disposition des Materials« nicht
moglich. Das Verhéltnis zwischen Kiinstler und Material ist komplexer:
Der Komponist muss sich auf den Zufall dessen, was ihn beim Kompo-
nieren erreicht, einlassen — aber um diesen Zufall im Prozess dennoch zu
»setzen«. Er tberldsst sich also nicht gédnzlich Material und Situation,
versucht aber auch nicht, sie vollends in den Griff zu bekommen.

3.2 Transformation: Der Umschlag ins Kunstwerk
Eine »Konzeption erscheint immer durch das Werk« und ist nicht mit

dem gleichzusetzen, was ein Kiinstler antwortete, wiirde er nach seinen
Ansichten gefragt.”® Es miissen also transformatorische Prozesse stattge-

47 Ebd., S. 364. Vgl. S. 367: »Dies kiinstlerische Schaffen schlieft deshalb,
wie die Kunst tiberhaupt, die Seite der Unmittelbarkeit und Natiirlichkeit
in sich, und diese Seite ist es, welche das Subjekt nicht in sich selbst her-
vorbringen kann, sondern als unmittelbar gegeben in sich vorfinden muf.
Dies allein ist die Bedeutung, in welcher man sagt, das Genie und Talent
miisse angeboren sein.«

48 Ingeborg Bachmann: »Frankfurter Vorlesungen, in: Werke, Bd. 4, S. 181-
271 (im Folgenden zitiert als FV); dies.: »Zur Entstehung des Titels >In
Apulien«, in: Werke, Bd. 4, S. 305-306 (im Folgenden zitiert als ETA). —
Das schriftstellerische Werk ist laut Bachmann Ergebnis transformatori-
scher Prozesse, »denn eine Konzeption erscheint immer durch das Werk,
immer tut sich der Anspruch kund, die Position« (FV, S. 202; Hervorhe-
bung von mir, J.S.). Ein Anspruch, der ins Werk hineingearbeitet wurde,
ist aber nicht gleichzusetzen mit dem, was ein Schriftsteller, nach seinen
Ansichten gefragt, explizit dulern wiirde. Bachmanns Hinweis auf »die

100

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

funden haben, die zur »erfundenen Form« des Kunstwerks, seiner For-
mel, wie Bachmann sagt, gefiihrt haben.* Es handelt sich um Prozesse,
in denen laut Miiller aus Willkiir Genie wurde (mit Genialitdt meint er
die Uberlegenheit des Produkts iiber die in ihm verarbeitete Meinung)
und die ein aus sich selbst heraus wirkendes Kunstwerk zum Ergebnis
haben, das an seinen Wirkungen gemessen werden kann.>® Jener Mo-
ment des Umschlags von Gedanken, Aktionen und Reaktionen im Zu-
sammenspiel mit dem Material in das Neue — ins Kunstwerk —, den
Rihm mit dem Begriff »Mutation« als einen transformativen Sprung
umschreibt, ist auch theoretisch der interessanteste Moment der Kunst-
produktion. Leider bleibt genau dieser Moment im Dunklen. Alle
Kiinstler bestitigen, dass nur nachtréglich festgestellt werden kann, ob
diese Transformation stattgefunden hat. Nachtriglich entscheiden sie
dariiber, dass es eine solche gab und ob sie als eine gelungene Trans-
formation bewertet werden soll. Die Feststellung, »dass es stimmt, ist
nach Rihm die nachtrigliche Feststellung: Hier ist etwas Ernstzuneh-
mendes entstanden.”’ Transformationen werden in ihrer Chronologie

Interferenzen zwischen Autor und Ich« (FV, S. 221) des Textes belegen
das. Wir wissen von »allen moglichen Ich in der Dichtung, dem fingierten,
verkappten, dem reduzierten, dem absoluten lyrischen, dem Ich als Denk-
figur...« (ebd.). Bachmann kommt es auf die Differenz zwischen dem
schreibenden und dem im Schreiben konstruierten Ich an, letzteres ist
Reprisentant einer eigenen Position des literarischen Textes. Auf welchem
Weg kann es zu diesem Ich des Textes, zu seiner Eigenstdndigkeit kom-
men? Wie verlduft der Prozess der Verwandlung und wie der »Weg vom
Prozef3 zur Formel« (ETA, S. 306)? Die Autorin deutet das Verhéltnis von
Schreiben und Denken als einen Wechselwirkungsprozess. Darin werde
die reflexive Vergegenwirtigung des Denkens, die am Anfang der literari-
schen Produktion stehen muss, in den Schreibfluss hineingebracht und
dieses Denken in ihm und durch ihn verdndert. Zwischendurch, zwischen
Schreiben und Schreiben, werde das Geschriebene wieder kontrollierend
zu den Gedanken ins Verhiltnis gesetzt.

49 Vgl. 1. Bachmann: ETA, S. 306. — W. Rihm: Offene Enden, S. 28. Das
Kunstwerk (bei Rihm die Komposition als Partitur) hat eine Form ange-
nommen. Seine Form ist das »unvermeidbare Ergebnis [...] von Erfin-
dung«. Erfundene Form ist aber nicht allein kiinstlerische Setzung, son-
dern Rihm schreibt etwas kryptisch, »dal} jeder in Musik erfundene Ge-
danke sich seine Form schon selber >schafft««. Die kiinstlerische Setzung
bringt also einen Formbildungsprozess in Gang, an dem das Material nicht
nur passiv beteiligt ist.

50 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 3, S. 163.

51 Vgl. W. Rihm: Offene Enden, S. 162 zum Begriff der Mutation. Der
Mutationsbegriff markiert genau den transformativen Sprung, in dem sich
Formbildung ereignet. Die Form muss fast gleichzeitig vom Kiinstler als
»das Wirkliche« erkannt und somit in den Status des Kunstwerks bzw. in
den Status eines seiner Elemente gehoben werden, um im Prozess nicht

101

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

von allen Kiinstlern gleich beschrieben: Weill die Kiinstlerin, »dal es
stimmt«, ist der Moment der Transformation Vergangenheit. Ebenso
konnen Kiinstler diesen Moment nicht erzwingen, sie kénnen ihn aber
situativ provozieren; sie kénnen ihm ihre Gedanken »bereitstellen«.>
Wenn sich laut Tarkowskij in einer Bildstruktur des Films Gedanken-
systeme darstellen, so ist Transformation bereits geschehen.” Wenn
nach Miiller die Intentionen des Kinstlers verbrannt sind im Entste-
hungsprozess des Werks, ist die Transformation in das Stiick beendet,
das der Autor selbst im Moment seiner Entstehung nicht kennen kann.
»Ich schreibe mehr als ich weiB.« »Wenn ich damit fertig bin, dann kann
ich dariiber nachdenken...«’* Der exakte Moment der Transformation
des Gedachten, das vom Autor zum Einsatz gebracht wurde, in den lite-
rarischen Text kann laut Bachmann nicht nachtriglich dezidiert nacher-
zihlt werden, es lisst sich lediglich bestitigen, dass er stattfand.”> Und

wieder verlorenzugehen. Das ist der subjektive Akt der Entscheidung
(ebd., S. 43).

52 Ebd., S. 28. Auch wenn der Autor spiter fiir die gefundene Form mit sei-
nem Namen zeichnet, kann er nicht die Transformationen erzwingen, die
das Kunstwerk erst zum Kunstwerk machen. Er kann sie wollen, er kann
sie situativ provozieren, er kann den Gedanken jbereitstellen<. Aber ob
dieser »Gedanke sich seine Form [...] schafft«, ob dieser kurze Moment
des Transformierens stattfindet, das liegt in letzter Konsequenz auferhalb
seines Einflusses.

53 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 64. Das Konzept eines Films ist
sein Drehbuch. Das Drehbuch bietet laut Tarkowskij noch nicht das, was
den »Regisseur auch tatséchlich« zu einem »Kiinstler« und die »Kinema-
tographie« zu einer »Filmkunst« macht. Der Regisseur kann aber zunéchst
vom Drehbuch ausgehen. Die kiinstlerische Arbeit am Film beginnt aller-
dings dann, wenn eine »eigene unverwechselbare Bildstruktur aufkommt«.
Solche ist Darstellung des »eigenen Gedankensystems« des Kiinstlers.
Wenn sich in einer Bildstruktur ein Gedankensystem darstellt, so ist einer-
seits bereits Transformation geschehen — Transformation von Gedachtem
in Gesehenes —, andererseits kann man sich einen Film nach Tarkowskij
nicht zuerst erdenken und ihn dann drehen, ist also die Verwandlung von
Gedachtem in Bilder auf direktem Weg gar nicht moglich.

54 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 100. Die Intentionen des
Kinstlers sind seine gedanklichen Vorhaben. Gelingt die Transformation
im Schreibprozess, verbrennen in ihm laut Miller alle Intentionen.
»Schreibend bin ich sie losgeworden.« (Bd. 1, S. 95) Das Zusammenspiel
von Raumvorstellung (der Vorstellung von den »Positionen der Figuren
des Stiicks im Raum und zueinander«; Bd. 2, S. 41), Kérpern und Ideen
bringt etwas hervor, das der Autor selbst im Moment der Entstehung nicht
kennen kann. »Deshalb bin ich immer in einer schwierigen Lage, wenn ich
gezwungen bin, meine eigenen Texte zu interpretieren. Ich schreibe mehr
als ich weif.« (Bd. 1, S. 100)

55 Den unbewussten Anteil im Schreiben gibt Bachmann in einem Bild wie-
der: »Das Wasser, mit dem ein Flu8 miindet, erinnert sich nicht an die

102

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

auch laut Piper bleiben sowohl der »kreative interne ProzeB« als auch
das in ihm entstehende Kunstwerk »opak«.”® Die Kiinstlerin ist die ein-
zige Person, die {iber die Entstehungsgeschichte des Werks Auskunft ge-
ben kann, sie allein kann Vorgefallenes erinnern. Aber auch damit wirft
sie nicht das entscheidende Licht auf den Moment des Umschlags.”’

3.3 Die Vergegenwartigung von Realitdt im Kunstwerk

Den Ausspruch »Kunst ist Kunst« zu akzeptieren, »kdme einer Bank-
rotterklirung gleich«.”® Denn dariiber, dass Kunstwerke sich in irgendei-
ner Form auf aufBerkiinstlerische Realitdt und nicht bloB selbstreferen-
tiell auf Kunst beziehen, besteht unter den zitierten Kiinstlern (und iiber
sie hinaus vermutlich bei den meisten) ein Konsens. Von Kunstwerken
lassen sich allerdings keine tagespolitischen Losungen oder wissen-
schaftlich Verwertbares erwarten, denn dieser vordergriindige Anspruch
an Kunstwerke beinhaltet eine falsche Vorstellung von ihrem Realitéts-
bezug. Bei Bachmann ist es nicht die vom Schriftsteller dargestellte,
sondern die »gesuchte und manchmal gewonnene Wirklichkeit«, die das
Kunstwerk im Falle seines Gelingens enthilt, eine Realitit des Werks,

Quellen, die Zufliisse, die Ufer, die es beriihrt, an das Gras, iiber das es
schdumte, und die Wurzeln und Stdimme, die es mitri8.« (ETA, S. 306)
Diese allegorische Darstellung umschreibt genau den eigentlich interes-
santen Moment im Produktionsprozess — den der Transformation des Ge-
dachten, das vom Autor zum Einsatz gebracht wurde, in den literarischen
Text. Dieser Moment konne nicht nachtraglich dezidiert nacherzahlt wer-
den, es lasse sich lediglich bestétigen, dass es ihn gab. Die Transformation
sei aber anwesend — im lyrischen Text selbst, denn »ein genaues Bild fiir
Prozefl und Formel, das fillt mit dem Gedicht selbst zusammen« (ETA,
S. 306).

56 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik. — Das Kunstwerk ist nach Piper
dann »in seiner hochsten Potenz« (S. 133), wenn es sich noch im Kopf der
Kiinstlerin befindet. Dieses (noch) nicht kommunizierbare Stadium des
Werkes ist zugleich dasjenige, in welchem es die Kiinstlerin »am meisten
interessiert und am meisten beschiftigt« (ebd). Dieses Vorstadium ist be-
stimmt von dem Impuls, »Erfahrung zum Ausdruck [zu] bringen« (S.
160). Um diesen inneren Prozess fiir andere zugénglich zu machen, ist es
notig, dass die Kinstlerin »Kommunikationsmethoden als separate
Form(en)« (S. 133) erfindet. Sowohl der »kreative interne ProzeB« (ebd.)
als auch das durch ihn entstehende Kunstwerk sind mit Pipers Worten
»opak« (S. 159). Das heifit, die Produktion und das in ihr entstehende
Kunstwerk sind auch fiir die Produzierende »unzugénglich gegeniiber be-
grifflicher Erklarung« (S. 160).

57 Ebd., S. 131.

58 1. Bachmann: FuS, S. 198f.

103

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

die sich unterscheidet von der Realitit, in der das Werk entstand.*® Miil-
ler betont das Geschaffensein als eine formale Bestimmung des Kunst-
werks. Das Geschaffensein ist die Voraussetzung der Existenz und der
Eigenstiandigkeit einer kiinstlerisch gestalteten Wirklichkeit, die Miiller
die »andere Wirklichkeit« des Werks nennt. Der vorgefundenen Wirk-
lichkeit wird sie etwa in Theaterstiicken Heiner Miillers als Utopie ent-
gegengehalten.®’ Sie lasst sich aber nicht fiir jedes Kunstwerk als Utopie
bestimmen. Kunstwerke, die lediglich Versatzstiicke vorgefundener
Wirklichkeit als dem Leben entnommene Ausschnitte prisentieren, zei-
gen »ihre« Realitdt als zeitliche und rdumliche Begrenzungen im Gegen-
satz zur auferkiinstlerischen Realitit. Sie sind als eine Auswahl und
Neuzusammenstellung vorhandener Realitit in der Lage, ihre eigene
»totale Besetzung mit Gegenwart« zu verzdgern oder sogar zu storen,
und offenbaren schon deshalb die Differenz zu dieser Realitit.’" Hier

59 1. Bachmann: AWP, S. 294f.; Hervorhebung von mir, J.S. — Dass Wirk-
lichkeit manchmal gewonnen werden kann, deutet darauf hin, dass sie erst
im Schreibprozess entsteht und nicht nur durch diesen vermittelt wird.

60 Ingeborg Bachmann und Heiner Miiller ndhern sich der Frage nach der
Darstellung von Realitdt in Kunstwerken von jeweils entgegengesetzter
Seite. Wahrend Bachmann dafiir pladiert, Kunstwerke an ihren aufer-
kiinstlerischen Wirkungen zu messen, betont Miiller die formale Seite des
Kunstwerks als eine Differenz dargestellter Realitdt zur vorgefundenen,
aullerhalb des Kunstwerks existierenden. Mit der Form des Kunstwerks
steht und fillt »ein Moment von Utopie«, représentiert in dieser Form.
Miiller betont also gerade die Kiinstlichkeit der Kunstwerke, die formale
Bestimmung ihres Geschaffenseins im Verhéltnis zu ihrer Umgebung, und
definiert die »wichtige politische Funktion von Theater« als Resultat der
»anderen Wirklichkeit« des Kunstwerks (Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S.
47). Dabei ist ihm das Anliegen Bachmanns, Kunstwerke miissten nach
ihren auBerkiinstlerischen Wirkungen befragbar sein, selbstverstindlich.
Miillers Kommentare sind von der Sorge getragen, dass die Rezipienten
dem Irrtum unterliegen konnten, Realitét stelle sich so in Kunstwerken
dar, wie sie uns andernorts auch entgegenkommt. Die eigenstindig ge-
staltete kiinstlerische Wirklichkeit im Werk nennt Miiller eine »andere
Wirklichkeit« (ebd.).

61 Miiller hebt an mehreren Stellen in den Interviews die Differenz seines
Werkbegriffs zu dem von Botho Strauf hervor, den man als einen Kiinst-
ler beschreiben konne, der lediglich Versatzstiicke aus der Realitét pra-
sentiere: »Botho Strauf} ist ein Fotograf. Er fotografiert die Bundesrepu-
blik, das ist in Ordnung. Mehr sehe ich da nicht. Man kann sich dariiber
streiten, ob das Dramatik ist.« (Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 148) Kann
die Form in Strauf3” Kunstwerken — und in allen &hnlich erzeugten — eben-
falls die Rolle spielen, dass durch sie ein Moment von Utopie hergestellt
wird, wie Miiller das fiir seine eigenen Stiicke in Anspruch nimmt? Zu-
mindest spielt das Formale auch in dieser Gruppe von Kunstwerken eine
Rolle: »Es gibt in seinen Texten manchmal etwas seltsam Schillerndes.«
(Bd. 3, S. 219) Wenn Kiinstler mit Wirklichkeitsausschnitten arbeiten, so

104

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

bietet es sich an, an Pipers Definition von Kunstwerken zu erinnern,
diese miissen nicht mehr hergestellt sein im klassischen Sinn, sondern
konnen ebenso gut von Kiinstlern einfach ausgewihlt werden. Auch die-
se Gegenstdnde oder Situationen haben nach Piper ihre »eigene Reali-
tit«, die sich von der Realitdt anderer Gegenstinde bzw. Situationen
unterscheidet.” Spricht Rihm von der Abbildung des Lebens »auf ande-
rer Ebene«, meint er Ahnliches, namlich dass Planung und kiinstlerische
Setzung, die sich in der Dramaturgie der Produktion vollziehen, die Ur-
sachen dafiir sind, dass das Werk durch seine Eigenschaften der Lange
und der Gestalt erfassbar wird im Unterschied zum Erleben der Kom-
plexitit und Unendlichkeit und damit Nicht-Erfassbarkeit unspezifischer
Wirklichkeit. Er begriindet so die Differenz zwischen der im Kunstwerk
vergegenwirtigten und der ungestalteten Wirklichkeit. Letztere bleibt
ansonsten als »nonfunktionale Peristaltik von Werden und Vergehen«
nicht-fassbar; durch das Kunstwerk als Begrenztes kann sie spiirbar ge-
macht werden. So spiegelt das Werk laut Rihm nicht allein die subjek-
tive Willkiir seines Urhebers wider, sondern ist geeignet, auBerkiinstleri-
sche Realitit in einem generellen Sinn zu verdeutlichen.”® Als Wieder-

liegt schon in der blofen (durch Auswahl bestimmten) zeitlichen und
raumlichen Begrenzung dieser Ausschnitte ein Moment der Differenz zur
auBerkiinstlerischen Wirklichkeit. Miillers Beschreibung der Arbeitsweise
des Theaterautors Botho Strauf} entspricht der Beschreibung Jean Bollacks
vom kiinstlerischen Produzieren als »Verfahren von Einschluf3 oder Aus-
schluB, die auf Wahl beruhen, sehr genau. Siehe oben, Kap. II.1: Reflexi-
vitdt und Handlungsspielraum.

62 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 58: »Indem ich [als Kiinstlerin,
Anm. von mir, J.S.] diese objektifizierten Wahrnehmungen mit Bedacht
als Produkte eines dsthetisch informierten BewuBtseins registrierte, wur-
den sie zur Kunst. Ich funktionierte somit als aktive Kunst-Sortiererin, die
vermdge ihres Kunstbewusstseins bestimmten Objekten der Umgebung
(darunter menschlichen) Kunststatus zuerkannte.«

63 W. Rihm iibt scharfe Kritik am immer wieder anzutreffenden Urteil,
Kunstwerke spiegelten allein die subjektive Willkiir ihrer Autoren wider
und seien daher nicht in der Lage, Realitét darzustellen. Seiner Ansicht
nach bilden Kunstwerke Realitdt ab, aber nicht in einem direkten Sinn,
sondern sie sind die Abbildung des Lebens »auf anderer Ebene« (Offene
Enden, S. 156). Da es sich bei Musik immer um einen Vorgang handelt,
der in einer Zeit ablduft, werden die Rezipienten von der Musik zur »eige-
nen Verlaufsform: zum Leben« (S. 167) gefiihrt. Realitit als »nonfunktio-
nale Peristaltik von Werden und Vergehen« (S. 229) wird durchs Kunst-
werk spiirbar gemacht. Denn sie wurde im Produktionsprozess einer »ge-
staltenden Dramaturgie« (S. 229) unterworfen. Die Planung und kiinstleri-
sche Setzung, die sich in der Dramaturgie der Produktion vollzieht, be-
griindet die Differenz der im Kunstwerk gestalteten Wirklichkeit zur un-
gestalteten. Sie ermoglicht es Rezipienten, Nicht-Verstehbares »nachzu-
verstehen« (S. 229), und dies nicht allein begrifflich.

105

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gabe der Realitdt mit poetischen Mitteln bezeichnet Tarkowskij das
Kunstwerk, dem durchaus eine Genauigkeit der »Wiedergabe von Emp-
findungen«, von »subjektiven Vorstellungen« und »seelischen Zustéin-
den« seiner Urheberin zukommen. Dieser »Reflex der Wirklichkeit«, der
laut Tarkowskij nicht mit der Wirklichkeit selbst verwechselt werden
soll, beruht auf einem intuitiven Erfassen der Welt, das durch Unschirfe
gekennzeichnet ist. Denn Wirklichkeit selbst ist laut Tarkowskij in ihrer
reinen Form nicht darstellbar, wenngleich ihrer Beobachtung eine ent-
scheidende Rolle fiir die Produktion zufillt.* So beruht auch hier die
Differenz zwischen der »anderen Wirklichkeit« des Kunstwerks und ei-
ner vorgefundenen Wirklichkeit auf der Art der Auswahl bzw. Wieder-
gabe durch die Produzentin.®

So wie sich die eigene Realitit des Kunstwerks von der vorgefunde-
nen Realitdt unterscheidet, zu der sie eine vergegenwirtigende Bezie-
hung (wie oben beschrieben) unterhilt, so ldsst sich zudem die spezifi-
sche Realitdt der Rezipienten in dieses Verhiltnis eintragen. Die andere
Wirklichkeit des Werks ist nach Miiller die Grundlage dafiir, dass Be-
ziige der Rezipienten zum Kunstwerk nicht aufgehen in der Wirklich-
keit, »aus der Zuschauer kommen und in die sie gehen«.66 Dies bedeutet,
dass sich die Wirklichkeit des Kunstwerks nie allein aus der Wirklich-
keit seiner Rezipienten, sondern als Differenz zu ihrer Realitdt konstitu-

64 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit. — Weil uns bereits alltdgliche Wahr-
nehmung Sinneseindriicke ohne »scharf umrissene Konturen« (S. 26)
vermittelt, kann die Wiedergabe der Realitdt nur »mit poetischen Mitteln
addquat« (S. 34) erfolgen. Poetische Mittel sind das Gegenteil von »do-
kumentarischer Authentizitéit« (S. 159), die es laut Tarkowskij unmdoglich
im Kunstwerk geben kann, denn in jedem filmischen Kunstwerk spiegelt
sich die spezifische Unschérfe der Wahrnehmung eines jeweiligen Autors
wieder. Eine Genauigkeit bei der Darstellung von Wirklichkeit gibt es
dennoch: Es ist die »Getreue der Wiedergabe von Empfindungen« (S. 26),
»subjektiven Vorstellungen« und »seelischen Zustinden« (S. 31), die vom
Autor im Kunstwerk gestaltet sind. Das Kunstwerk ist somit ein Gegen-
stand, der eine »unverwechselbare und komplexe Welt errichtet« (S. 36),
Tarkowskij bezeichnet es als »Reflex des Wirklichkeitsbildes« (ebd.).
Dieser Reflex ist also nicht zu verwechseln mit der Wirklichkeit selbst.
Jedoch spielt die »unmittelbare Beobachtung« (S. 101) dieser Wirklichkeit
eine entscheidende Rolle, ist sie doch die Grundlage fiir das »intuitive Er-
fassen« der Welt, ja sogar »sdmtlicher GesetzmaBigkeiten der Welt« (S.
43), die im Kunstwerk vermittelt zur Darstellung kommen.

65 Ich werde an dem Terminus der »anderen Realitidt des Kunstwerks«, den
ich von Heiner Miiller {ibernommen habe, im Folgenden festhalten. Mit
ihm wird lediglich die Differenz zwischen einer Realitdt, auf der das
Kunstwerk griindet, und einer neuen, im Kunstwerk entstandenen Realitét
erklirt, ohne dass damit die Idee eines Uber- oder Unterordnungsverhilt-
nisses beider Realitéten verbunden wiére.

66 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 109.

106

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

iert. Die Verdnderung der Rezipientenrealitit, die Adrian Piper anfiihrt,
beruht auf der verdndernden Wirkung, die Kunstobjekte ausiiben. Als
»katalytische Agenten« seien Kunstwerke laut Piper in nahezu allen
Asthetiken beschrieben, die Betonung liege aber meistens auf dem, was
Rezipienten am Kunstwerk und mit diesem erfahren. Piper kommt es in-
dessen darauf an, Kunstwerke als intentionale Ausloser der Verinderun-
gen bei Rezipienten zu beschreiben.®” Uber die Weise, wie Kunstwerke
Verdnderungen bedingen, ist etwas bei Bachmann zu erfahren: Wihrend
das Unfertige des Kunstwerks, seine »toten Stellen«, einerseits die Un-
moglichkeit der Erfiillung rezipientischer Anspriiche demonstriert und
so die Sehnsucht der Rezipienten nach Dialog und Verstehbarkeit akti-
viert, provozieren seine gelungenen Stellen andererseits die Hoffnung,
vom Werk »den ganzen Ausdruck fiir den [...] Menschen und die Welt«
gezeigt zu bekommen und somit den kiinstlerischen Anspruch des
Werks einzuldsen.®® Systematisch festzuhalten ist also zunéchst, dass die
»eigene Realitdt« des Werks nicht seine Unschérfe, ja eine Ambivalenz
seiner internen Elemente ausschlie8t. Die Ambivalenz bzw. Opazitit des
Kunstwerks wiederum ist eine Ursache fiir seinen Bedeutungsiiber-
schuss, der gegeniiber den Kunst-Erlebnissen und Interpretationen der
Rezipienten bestehen bleibt. Ein Kunstwerk, das mit einem Anspruch
geschaffen wurde, etwas zu bedeuten, kann also gleichwohl als ambiva-
lent erfahren werden.

Wie hiangen Erfahrung der Ambivalenz und Erfahrung der Evidenz
genau mit dem Werk selbst zusammen? Die Erfahrung einer Evidenz
des Werks muss sich nicht auf direkfem Wege des »Einleuchtens« einer
offenkundigen Klarheit und Ubersichtlichkeit seiner Struktur (als einer
Ordnung, die sich stringent vermittelt) einstellen. Sowohl die Storungs-
als auch die Evidenzerfahrung ist etwas, das durch das Kunstwerk selbst
verursacht wird. Im Zusammenspiel des Werks und der Rezipienten
evoziert das Werk eine Sehnsucht nach Realitétsverstandnis. Da es aber

67 Was auf den ersten Blick wie ein selbstverstandlicher Fetischismus der
Verdnderung aussieht, ist aus der Perspektive der Kiinstler eine Bedingung
der Moglichkeit auBerkiinstlerischer Bezugnahme. Es ist fiir Kiinstler ein
Unterschied ums Ganze, ob eine Verdnderung der Rezipienten tiberhaupt
vorgestellt werden kann oder nicht. — A. Piper: Metakunst und Kunstkri-
tik, S. 127ff.: »Das Werk ist ein katalytischer Agent, da es eine Verdnde-
rung in einer anderen Entitét (dem/der BetrachterIn) fordert, ohne selbst
irgendeine dauerhafte Verdnderung zu erfahren.« »Die Vorstellung von
einem Kunstobjekt als Potential oder katalytischem Agenten ist in nahezu
jeder Asthetik vorhanden, wenn auch nur implizit. In den meisten Fillen
ist dieser Aspekt jedoch eher eine Frage des Betrachters oder der Be-
trachterin und des Kritikers oder der Kritikerin als eine des Kiinstlers oder
der Kiinstlerin.. .«

68 1. Bachmann: FV, S. 268.

107

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

etwas Nicht-ganz-Vollkommenes anbietet, bemiihen sich die Rezipien-
ten, das teilweise widerstindige Werk in den eigenen Wahrnehmungs-
und Sinnhorizont einzugliedern.

»Wenn Wahrnehmung immer schon dialogisch funktioniert, indem die Sinne
auf Angebote oder Anspriiche der Umwelt antworten, zugleich aber auch eine
Disposition dafiir aufweisen, das Mannigfaltige allererst zu einer Wahrneh-
mungstextur zusammenzufiigen, es also als Einheit zu konstituieren, so bieten
sthetische Praxisformen die Chance, diese synthetisierende, leibliche Aktivi-
tdt sinnlicher Erfahrung gerade auf dem Weg ihrer gezielten Erschwerung zu
intensivieren und als Suche, Enttduschung, Entzug und Wiederfinden bewuft

69
werden zu lassen.«

Die Unméglichkeit der Konstitution einer Wahrnehmungs- und Sinnein-
heit des Werks durch seine Rezipienten, von der Hans-Thies Lehmann
hier spricht, ist offenbar keine absolute, sondern gleichsam blo3 eine
partielle Unmoglichkeit. Nicht nur die Stérung der Erfassbarkeit des
Werks durch seine Ambivalenz, sondern auch ein Wiederfinden eigener
Realitdt im Arrangement des Kunstwerks sind ndmlich fiir die Charakte-
risierung rezipientischer Realitdtsvergegenwértigung von Bedeutung.
Anders gesprochen: Die Stérung der Rezipienten durch die Ambivalenz
des Werks gehort zu seiner Evidenz, denn das Wiederfinden des Eige-
nen einerseits und dessen Modifizierung durch die ambivalente bzw.
mangelhafte Struktur des Werks andererseits verbinden sich in der ge-
lingenden Rezeption als eine Evidenzerfahrung am Kunstwerk, die als
Evidenz des Kunstwerks erlebt wird. Die spezifische Weise der Evi-
denz-Erzeugung, an die eine spezifische Wahrnehmung von Realitét ge-
kntipft ist, ist jeweils ein Effekt des konkreten Kunstwerks und seiner
spezifischen Materialitét.

3.4 Das kiinstlerisch intendierte Thema
Die intendierte Thematik sollte niemals unmissverstindlich aus dem

Kunstwerk hervorgehen — dieser Meinung Tarkowskijs schlieBen sich
die anderen Kiinstler an.”’ Wofiir steht der Terminus »unmissverstind-

69 Hans-Thies Lehmann: Postdramatisches Theater, Frankfurt/Main 1999, S.
144.

70 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 52. Am Beispiel der Sixtinischen
Madonna von Raffael, deren natiirliche Haltung zu ihrem Kind sehr oft in
der Kunstgeschichte als ein Zeichen fiir das seinerzeit neu entstehende
Selbstbewusstsein des Biirgertums gedeutet wurde, demonstriert Tar-
kowskij die Gefahr, die in der Erwartung liegt, im Kunstwerk koénne sich
die Absicht des Kiinstlers, einen Gedanken zu kldren, realisieren.

108

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

lich«? Sicher nicht dafiir, dass es missverstindlich sein miisse, womit
sich ein Kunstwerk beschiftigt, welche Aspekte der Welt und der Le-
benswelt in ihm thematisiert werden. Doch bildete das Werk nur die In-
tention der Produzentin illustrierend ab, so wire es als thematische Dar-
stellung tiberfliissig, denn es gliche seiner sprachlichen Vorformulie-
rung. Es fehlte der transformierende Prozess, in dem die intendierte
Thematik sich verwandelt. Kein gelungenes Kunstwerk kann allein aus
einem gedanklich formulierten Thema bestehen, sagt auch die Konzept-
kiinstlerin Adrian Piper.”' Eine Moglichkeit der Modifizierung von The-
men ist deren Destruktion, so wie Miiller sie beschreibt: Konkrete Ideen
des Autors werden laut Miiller im gelungenen Werk nicht illustriert,
sondern im Prozess ihrer Hineinarbeitung in die andere Wirklichkeit des
Werks in ihrer urspriinglichen Form zerstort. Fragen, die das Theater-
stiick selbst stellt, entsprechen nicht mehr den Fragen, welche die Person
des Autors formuliert — vor und nach der Arbeit am Stiick: »Ich habe mit
meinen Kommentaren nie das Niveau meiner Stiicke erreicht.«’>

Auch Tarkowskij bewertet das kiinstlerische Produkt, den Film,
hoher als die individuellen Reflexionen seines Autors: So sind »Gedan-
ken und Ideen« des Films »stets mehr, als die, die der Autor [...] bewuf}t
in ihm angelegt hat.« Der gelungene Film besitzt laut Tarkowskij nam-
lich das Merkmal, »typisch« zu sein; er existiert als ein Uberschuss, der
tiber die bewussten Intentionen seiner Produzentin generalisierend hin-
ausgeht. Bereits im Vorfeld der Arbeit tibersteigt nach Tarkowskij der
unbewusste Anteil der Beschéftigung der Kiinstlerin mit dem Thema
ihre bewusst formulierbaren Intentionen, und auch dieser unbewusste
Teil geht in den Prozess der Werkherstellung mit ein.” Der formulierten

71 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 83. Den Begriff der »ldee«, der
zweifelsohne der zentrale Begriff in Pipers Darstellung von Kunstwerken
und deren Herstellung ist, fasst sie so weit, dass sich nicht allein gedank-
lich Reformulierbares in ihm findet. »Der Spielraum einer guten Idee ist
zu weit, um direkt formuliert zu werden...« Sinnliche Phdnomene und
Materialeigenschaften gehoren daher fiir Piper zum Referenzbereich des
Begriffs »ldee«.

72 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 3, S. 157.

73 Bereits bei der Findung des Themas gehen Kiinstler laut Tarkowskij nicht
allein systematisch vor. »Das Thema reift [...] wie eine Frucht heran...«
(Die versiegelte Zeit, S. 48), d.h. es gibt einen groen Anteil von Gefiihlen
und Assoziationen, die schon im Vorfeld der Arbeit wirken. Vor dem Be-
ginn der Arbeit ist das Verhiltnis des Kiinstlers zu seinem Thema ein
sprachlich vorerschlossenes. Im Arbeitsprozess kommt die Ebene der
sinnlichen Bearbeitung hinzu — der Film wird komplexer und uniiber-
schaubarer als die Ausgangsabsicht. So sind »seine Gedanken und Ideen
stets mehr, als die, die der Autor des Filmes bewuft in ihm angelegt hat«
(S. 125). Es hat also eine Transformation des »Einmaligen und Unwieder-
holbaren«, des an die Individualitit des Kiinstlers Gekniipften in »Typi-

109

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Absicht des Kiinstlers folgt laut Rihm in der Chronologie des Produk-
tionsprozesses eine Handlung. Fiir diese Handlung erstrebt der Kiinstler
paradoxerweise einen Zustand der »Absichtslosigkeit«. Um Absichtslo-
sigkeit herzustellen, bedarf es der absichtsvollen Planung, »erst in einem
Punkt fortgeschrittenster Absicht« kann der Kiinstler »von aller Vorpla-
nung absehen«.”* Nun ist klar, dass viele, aber nicht klar, ob jede Kiinst-
lerin die Absichtslosigkeit als ein angestrebtes Merkmal der Produktion
beschreiben wiirde. Eines demonstriert die Schilderung Rihms aber ge-
nau, ndmlich dass (beschreibbare) Absichten prisent sind, die im Ver-
lauf der Handlung modifiziert werden. Nach Piper ist es auch moglich,
dass der unbewusste Anteil an der Produktion sich als eine von der
Autorin selbst nicht gekannte Absicht erst nach der Beendigung des
Werks erweist. Kiinstlerische Absichten, die Miiller und Bachmann als
Leitgedanken bzw. als zum Scheitern verurteilte Utopien beschreiben,
sind konstitutiv fiir die Entstehung der Werke einer Kiinstlerin.”

Ich fasse das 3. Kapitel zusammen: Die Versuche der Kiinstler, ein
Weltverhiltnis oder einen spezifischen Wirklichkeitsbezug zu formulie-
ren, miissen mit angemessenen Materialien auf angemessene Art und
Weise »ausgearbeitet« werden, so dass etwas von der Wirklichkeit Ver-
schiedenes und eigenstindig Evidentes entsteht, das einen Bezug zur
ihm &uBerlichen Wirklichkeit verkorpert. Den Terminus »ausarbeiten«
verstehe ich so, dass Sichtweisen adidquat, d.h. in nichtbeliebiger Weise,
zugleich aber auch transformatorisch ins Werk gesetzt werden und dabei
etwas grundsitzlich Neues entsteht, das weder mit der (prinzipiell be-
grifflich fassbaren) Ausgangsfragestellung noch mit einem beliebigen
sinnlich erscheinenden nichtkiinstlerischen Gegenstand oder einer nicht-
kiinstlerischen Situation ohne Weiteres vergleichbar ist.

sches« (S. 118), dessen Geltung iiber die Individualitit des Kiinstlers hi-
nausgeht, stattgefunden. Die Komplexitit des gelungenen Kunstwerks
bietet vielseitige Moglichkeiten zur Rezeption, die tiber die »Kldrung
eines Gedankens« weit hinausgehen (S. 52).

74 W. Rihm: Offene Enden, S. 112.

75 Vgl. A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 133. — H. Miiller: Gesam-
melte Irrtiimer, Bd. 2, S. 22f.: »Ich glaube, da ist von Anfang an ein Kon-
zept, ein Entwurf da, und der wird, so lange die Zeit reicht, ausgefiihrt.« —
I. Bachmann: FuS, S. 194. Eine Thematik, die der Schriftsteller seinem
Werk als eine Art Leitgedanke iiberordnet, nennt Bachmann eine zum
Scheitern verurteilte Utopie. Aber trotz des vorprogrammierten Scheiterns
machen »alle Denkversuche das Buch erst zu dem, was es ist«.

110

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

4. Das Werk und die Rezipienten
4.1 Die Beschaffenheit des Kunstwerks

Was lésst sich iiber die Beschaffenheit von Werken sagen, wenn man
von der Priamisse ausgeht, dass Kunstwerke sich nicht durch eine Auf-
zdhlung einzelner formalésthetischer Merkmale charakterisieren lassen?

Obwohl Rihm und Tarkowskij einen dialektischen Gegensatz im Kunst-
werk selbst konstruieren, der durch die Spannung zwischen Struktur und
Unstrukturiertheit, zwischen »unkontrollierter Organik des Wuchses«
und »strukturbildender Setzung« konstituiert wird, fassen die beiden das
Werk zum Schluss doch als eine Einheit,als iibergeordnete Struktur, als
eine »Gesamtheit« auf.”® Hier besteht ein Dissens zu Miiller, der nicht

76 W. Rihm: Offene Enden. — In die Komposition wird einerseits die kiinstle-

rische Bewegung eingeschrieben, deren Intention nach Rihm die Auflo-
sung von Strukturen ist. Andererseits konstatiert Rihm einen Hang »unse-
rer Geistigkeit« zur Strukturiertheit, die sich ebenfalls im Kunstwerk nie-
derschligt: »[Wlenn wir [...] Strukturen auflésen, finden wir stets die
nichstiibergeordnete Struktur« (S. 124). In einem vergleichbaren Verhilt-
nis, so Rihm, stehen der »Wuchs« (S. 126) des Kunstwerks und die kiinst-
lerische Entscheidung. Die Zuordnung von Struktur und Unstrukturiertheit
scheint aber in diesem Verhéltnis gerade umgekehrt zu sein: Die kiinstleri-
sche Entscheidung steht in diesem Fall im Kontrast zur unkontrollierten
Organik des Wuchses, sie steht fiir strukturbildende Setzung. Aus einer
»Versuchsanordnung« (S. 75), die der Kiinstler einrichtet und die eine
»Eigengesetzlichkeit« (S. 166) des Kunstwerks provoziert, entsteht Iden-
titdt. Diese beschreibt Rihm dialektisch auch als Unentschiedenheit, »weil
die Antinomien in Auflosung begriffen sind«. So ist am Ende doch die
Einheit das iibergeordnete Merkmal musikalischer Kunstwerke — wenn-
gleich immer im Kontrast mit der Dynamik seiner uneinheitlichen Ele-
mente. »Bei offensichtlicher Unbezogenheit der Teile fiigt sich alles den-
noch, als hitte es Bezug.« (S. 124)
Tarkowskij zufolge ist ein Film eine Einheit, die aus »Filmteilen« besteht
(Die versiegelte Zeit, S. 125). Die Filmteile stehen zueinander in einem
inhaltlichen, aber auch in einem zeitlichen Spannungsverhiltnis. Der Sinn
des ganzen Films ergibt sich nicht durch die Sinnhaftigkeit einzelner Ele-
mente, sondern erst aus der Weise ihrer Montage. Die Montage wird von
Tarkowskij als »Form der Vereinigung von Filmteilen unter Berticksichti-
gung des in ihnen herrschenden Zeitdrucks« (ebd.) beschrieben. Der »fil-
mische Rhythmus« steht nicht nur fiir die Spieldauer der einzelnen Film-
teile und fiir das Verhiltnis dieser Teile untereinander, sondern auch fiir
den »Spannungsbogen der in ihnen ablaufenden Zeit« (ebd.). Vermutlich
meint Tarkowskij damit den Grad der Raffung von dargestellter Lebens-
zeit, z.B. die Darstellung von Situationen, die synchron zur Zeit der Zu-
schauer verlaufen oder das Zusammenfassen eines langen biografischen
oder historischen Zeitabschnitts, aus welchem Episoden mitgeteilt werden.
In jedem Fall miissen die einzelnen Teile des Films durch das Verhiltnis,
in das sie zueinander gesetzt sind, eine »Gesamteinheit« (S. 122) bilden.

111

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

mehr von der Einheit des Werks sprechen wiirde, der die Idee der Ein-
heit eher im »Widerschein der Méglichkeit einer Uberwindung« sieht.
Uberwunden werden sollen Prozesshaftigkeit und Fragmentaritit, die
beide an erster Stelle durch das Werk prisentiert sind. Miiller setzt bei-
des parallel zur menschlichen Erfahrung auBerkiinstlerischer Wirklich-
keit und gelangt so zur Idee der Einheit als einer utopischen Idee, die
durch die Offenheit des Werks nur mehr aktiviert, nicht aber selbst pré-
sentiert wird.”” Es sind die Fehler, das Nicht-Perfekte fiir Miiller, bei
Tarkowskij die Weise der Montage der einzelnen Teile, die einen An-
kntipfungsanlass fiir die Rezipienten bilden. Hier soll zunichst fest-
gehalten werden, dass es unter anderem die Struktur des Kunstwerks ist,
die einen Einfluss auf die Weise seiner Rezeption ausiibt.

Schreiben Kiinstler iiber die Beschaffenheit des Kunstwerks, so mei-
nen sie — auch das gilt es festzuhalten — die des gelungenen Kunstwerks.
Das, was Rihm, Tarkowskij als tatsichliche Einheit und Miiller als Vor-
griff auf die Idee der Einheit des Kunstwerks bezeichnen, konnte man in
den Begriff der Evidenz des Kunstwerks einbeziehen. Die Kiinstler ver-
wenden den Evidenzbegriff zwar nicht, aber sie erldutern im Einzelnen
und konkret die Aspekte, aus denen sich ihr eigener Anspruch, ein ge-
lungenes Kunstwerk zu schaffen, zusammentfiigt. Diese Aspekte lassen
sich unter dem Titel einer Evidenz des Kunstwerks und eines Evidenz-
anspruchs der Produzentin (phdnomenologisch und hermeneutisch) auf

77 Brechts Gedanke, dass die Fehler das seien, »was den Kunstwerken die
Dauer verleiht« (H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 35), lédsst sich
sowohl auf die geschriebene als auch auf die inszenierte Fassung eines
Theaterstiicks anwenden. »Solange sie Fehler haben, solange sie nicht per-
fekt sind, kann man sie gebrauchen, kann man etwas mit ihnen machen.«
(Ebd.) Die so von Brecht eingeforderte Prozesshaftigkeit und Offenheit
des Werks erscheint bei Miiller in vielfdltigen Spielarten der Beschreibung
wieder: Er gibt Stiicken mit drei und vier Handlungsabldufen, die sich
tiberlagern, den Vorzug vor solchen mit einem einzigen Verlauf der Hand-
lung; er interessiert sich fiir das Fragmentarische aller Arbeiten: »Nichts
ist fragmentarischer als eine runde Sache, als ein geschlossenes Stiick; da
muf} man viel mehr abhacken und weglassen, um etwas scheinbar Ge-
schlossenes herzustellen.« (Bd. 1, S. 113) Er fordert Lebendigkeit, die da-
durch entsteht, »dafl ein Element immer das andere in Frage stellt« (Bd. 2,
S. 47), und verlangt, dass »etwas Unauflgsbares« da sein muf} »bei aller
analytischen Anstrengung« (Bd. 2, S. 44). Auch im Verlauf der Auffiih-
rungsgeschichte eines Stiickes ist »mal die eine Schicht an der Oberfliche
[...] und in einer anderen Situation und Generation eine andere« (Bd. 2, S.
54). Leerstellen und Liicken sind konstitutive Elemente von Werken. In
der Form, von deren »Eleganz« und »Schonheit« er trotz aller Prozessua-
litit und Fragmenthaftigkeit spricht, liegt »das utopische Moment« des
Kunstwerks, »der letzte Widerschein der Maoglichkeit einer Uberwin-
dung, eine Andeutung, »daB Uberwindung méglich ist« (Bd. 1, S. 180).

112

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

den Begriff bringen. Deshalb schlage ich vor, die von den Kiinstlern
konzipierte Einheit des gelungenen Werks, die sich (wie bei Bachmann
dargestellt) unter anderem aus ambivalenten Werkstrukturen ergibt,78 als
eine angestrebte Evidenz und die kiinstlerische Absicht, ein gelungenes
Werk zu schaffen, als Kinstler-Evidenzanspruch zu bezeichnen. Die
formale Einheit des Kunstwerks, auf der die Kiinstler trotz der erlduter-
ten Ambivalenz seiner Elemente bestehen, interpretiere ich als ein
»Mehr« des Kunstwerks gegentiber seiner Rezeption. Diese Einheit (und
folglich dieser Bedeutungsiiberschuss) ist nach der Auskunft der Kiinst-
ler immer gekoppelt an das (nicht nur formal zu beschreibende) Welt-
verhéltnis des Kunstwerks, wie im dritten Kapitel dargelegt wurde.

4.2 Das Verhaltnis von Kunstwerk und Rezipienten

In diesem Abschnitt wird nach dem Anteil des Kunstwerks im Verhalt-
nis zum Anteil seiner Rezipienten im Prozess der ésthetischen Erfahrung
gefragt, und zwar zunichst aus der Perspektive der zitierten Kiinstler.
Dazu trage ich zuerst die Bestimmungen des Kunstwerks, wie sie von
den Kiinstlern vorgenommen werden, zusammen. AnschlieBend cha-
rakterisiere ich die Disposition der Rezipienten. In einer Art Synthese
versuche ich zuletzt, aus dem Zusammenspiel von beidem eine Bestim-
mung der Situation der dsthetischen Erfahrung abzuleiten.

Es ldsst sich nach Ansicht Ingeborg Bachmanns keine Liste von
Merkmalen erstellen, die Literatur zu guter Literatur machen wiirden,
denn suchten wir in den Werken »nach gliicklichen Merkmalen von
Qualitiit«, kiimen wir zu keiner »Gewihr fiir Authentizitit«.” Verallge-
meinert bedeutet das: Gelungene Kunstwerke sind nicht als eine Gruppe
von wahrnehmbaren Gegenstinden und/oder Situationen beschreibbar,
die durch bestimmte aufzéhlbare formale Eigenschaften gekennzeichnet
wiren. Auch der Erfolg in einer vom Zeitgeschmack geprigten Offent-
lichkeit oder wissenschaftliche Analysen einzelner Werke konnen laut
Bachmann keine Qualititskriterien literarischer Texte sein.®” Versucht
man dennoch, Kunstwerke niher zu bestimmen, muss man von formal-
asthetischen Erlduterungen im Sinne allgemeiner Bestimmungen ihrer
duBerlichen Form absehen. Abseits solcher Bestimmungen lassen sich
aber Dispositionen finden, die Kunstwerke als Kunstwerke charakteri-
sieren und Bedingungen ihrer Gelungenheit indizieren. Das Wie der

78 Zu Bachmann vgl. Kap. 11.3.3: Die Vergegenwirtigung von Realitit im
Kunstwerk.

79 1. Bachmann: FuS, S. 193.

80 I. Bachmann: FV, S. 259f.

113

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Umsetzung dieser Dispositionen bleibt freilich im Einzelfall verschie-
den.

Zuerst ldsst sich sagen, dass jedes Kunstwerk nach dem Prozess
seiner Herstellung getrennt von den Ausgangsideen seiner Produzenten,
getrennt auch vom Herstellungsprozess und von der Erfahrung seiner
Rezipienten existiert.®! Dies scheint mir auch auf Musik, Theater oder
partizipatorische situationsorientierte Arbeiten zuzutreffen. Denn gleich-
sam in dem Moment, in welchem das Werk durch eine Handlung, z.B.
eine Auffithrung oder eine aktive Beteiligung seiner Rezipienten voll-
stindig wird, ist es bereits von seiner Produktion getrennt. Die konkrete
Realisierung des einzelnen Werks ist eine Tatsache, mit der sich Rezi-
pienten auseinanderzusetzen haben. Es gibt kein Dahinter, kein Eigentli-
ches, das durch das Stiick dargestellt werden kann.** Geht man mit Miil-
ler davon aus, dass Kunstwerke »Erfahrenes und nicht Begriffenes« be-
handeln,® ergeben sich die zwei Ebenen des Kunstwerks, die Miiller
etabliert: die der »Information« und die des »Ausdrucks«. Beide sind
nicht voneinander getrennt, sondern das Kunstwerk ist in seiner Kom-
plexitit eine Synthese der informativen Aspekte in der konkreten
unverwechselbaren formalen Art und Weise, in der sie erscheinen. Das
heift, die Ausdrucksebene des Werks hingt untrennbar zusammen mit
seiner Form, mit seiner Konstruktion, mit der Art seines Gemachtseins.®*
Rihm sagt, das Kunstwerk besitzt eine »Gestalt«. Wéhrend die Ebene
der Information bei jedem einzelnen Kunstwerk unterschiedlich prasent
ist, ldsst sich auf die Gestalt im Sinne des Wie des Gemachtseins des
Kunstwerks nie verzichten.*> Eine Gestalt, und sei sie noch so unspekta-
kuldr, muss ein Kunstwerk immer haben. Sie ist die Bedingung der
Moglichkeit seiner Existenz. In Bezug auf den spezifischen Kontext der
Rezeption schreiben Kiinstler Kunstwerken ein Moment der Aktivitit

81 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127.

82 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 108.

83 Ebd., Bd. 3, S.161.

84 Ebd., Bd. 1, S. 99. »Information« steht laut Miiller fiir die Verstehbarkeit
des Theaterstiicks.

85 Nach Rihm initiiert die Tatsache, dass Musik, obwohl sie situationistisch
ist, eine »Gestalt« besitzt (Offene Enden, S. 29), die Méglichkeit ihrer
Fassbarkeit, ja sogar die ihrer Begreifbarkeit. »Das Nichtbewiltigbare in
schoner Gestalt« (S. 232) tritt an den Menschen heran und beriihrt ihn.
Das soll wohl heiflen, dass das, was im Hoérer durch die musikalische Situ-
ation aktiviert wird, durch eine Situation, die einerseits fassbar und so be-
wiltigbar bleibt, weil sie in begrenzten rdumlichen und zeitlichen Dimen-
sionen gegeben ist, andererseits nicht von ihm allein bestimmt werden
kann. Das Ausgeliefertsein besteht darin, eben nicht wihlen zu konnen,
welche Gedanken, Emotionen und biografischen Erinnerungen im Mo-
ment des Musikhorens wachgerufen werden.

114

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

ein, etwas Evokatorisches, das in den Werken selbst liegt. Was wird als
Ursache dieses evokatorischen Charakters der Werke genannt? Nach
Bachmann enthalten Kunstwerke Voraussetzungen in sich selbst, »die
sich jeder endgiltigen Absprache und Einordnung entziehen«. Unge-
schliffene Bruchstellen im Werk, seine Fragmenthaftigkeit, Mangel und
Fehler, die es enthilt, seine Liicken und Leerstellen, seine Organisation
der Unordnung bedingen das, was Tarkowskij als ein Merkmal »groB3er
Meisterwerke« (also gelungener Werke) bestimmt: Sie weisen eine
»Ambivalenz« auf, eine Nicht-Festgelegtheit.’® Dieses strukturelle
Merkmal gilt laut Miiller auch fiir sogenannte vollendete, also nicht nur
als Fragment existierende Werken. Es 148t sich auch unter dem Begriff
des Unfertigen fassen.®” Im Begriff des Unfertigen steckt ein Plan, ein
Ziel, ein Ideal, wie das Kunstwerk sein kdnnte. Dieses Ideal oder Ver-
sprechen ist die Ursache der »dialogischen Potenz« des Kunstwerks. Das
bedeutet nach Rihm nichts anderes, als dass das Kunstwerk einen »An-
spruch [...] auf allgemeine Verstehbarkeit aus eigener Kraft« erhebt.*®
Diese allgemeine Verstehbarkeit kann (nach miillerschem Vokabular)
nur im Sinne eines »Verstehens« der Synthese von Information und
Ausdruck im Kunstwerk gedeutet werden; sie unterscheidet sich somit
von begrifflichen Sinnunterstellungen an nichtliterarische sprachliche
Aussagen kraft der Prasenz der Ausdrucksebene; {ibersetzt aus Miillers
Vokabular heifit dies: kraft der Materialitdt des Kunstwerks. Die Art,
wie das Kunstwerk seine Mingel présentiert, bezeichnet Miiller gele-
gentlich als eine »prizise Formulierung«.* Dies scheint mir darauf zu
verweisen, dass die Organisation der spezifischen Unordnung im einzel-
nen Kunstwerk keine beliebige sein kann.

Eine Beschreibung der grundlegenden Rezipientendisposition, die
sozusagen verantwortlich dafiir ist, dass Rezipienten zu solchen werden,
gibt Wolfgang Rihm: Rezipienten miissen korperlich anwesend sein, sie
miissen eine innere Aufmerksamkeit besitzen, sie diirfen im Moment der
Rezeption nicht bedroht sein, sondern sie miissen frei sein, sich einer
Sache zuzuwenden. Anders formuliert: Sie miissen »MuBe haben«.” In
der gelingenden Rezeption diirfen sie sich nicht hinter einer Kenner-
schaft verschanzen, die Rihm als »eigenes Vorwissen und kluges Nach-
verstehen« charakterisiert.”’ Denselben Sachverhalt artikuliert Tarkows-

86 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 64; 1. Bachmann: FV, S. 260
und S. 271; A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 115.

87 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 64.

88 W. Rihm: Offene Enden, S. 18.

89 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 108.

90 W. Rihm: Offene Enden, S. 230.

91 Ebd., S. 178.

115

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

kij etwas pathetischer, indem er bestimmt, die Rezipienten brauchten
eine »wache, sensible Seele, die [...] fdhig zu unmittelbarem #stheti-
schen Erleben ist«.”” Nach Bachmann ist der Umgang der Rezipienten
mit dem Kunstwerk durch eine Wechselseitigkeit von Aktivitit und Pas-
sivitdt gekennzeichnet. Die Rezipienten nehmen eine &sthetische Hal-
tung gegeniiber dem Werk ein, die von Bachmann als Erwartung einer
»Verdnderung durch die Kunst« — und zwar einer Verinderung ihrer
selbst, der Rezipienten — charakterisiert wird.”> Miiller und Piper defi-
nieren falsche &sthetische Haltungen von Rezipienten gegeniiber dem
Werk, die erfahrungsgemil oft vorkommen: Nach Miiller konzentrieren
sich die Rezipienten haufig allein auf die Informationsebene des Werks,
unterstellen also dem Werk einen Geltungsanspruch, der sich allein auf
das Begreifen seines sprachlichen Sinns bezieht. »Die diimmste Haltung
ist ja iiberhaupt, wenn man was verstehen will.«’* Nach Piper stilisieren
Rezipienten félschlicherweise »Kiinstlerlnnen auf unangenehme Weise
zu biografischen Objekten« und respektieren damit nicht die Getrennt-
heit der privaten Person der Kiinstlerin von ihrem Werk, betrachten das
Werk also als Kommentar zum Leben der Kiinstlerin.”

Wenn nun der Prozess der Rezeption zur Sprache kommt, flieit das
bis hierher zur Disposition von Werk und Rezipientin Gesagte konstitu-
tiv mit in die Uberlegungen ein. Rezipienten zeigen keine einmiitigen
Reaktionen auf Kunstwerke. Diese Feststellung veranlasst Andrej Tar-
kowskij zu der Aussage, man konne aus der Beurteilung eines Werks
nicht auf seine Qualitdt oder Gelungenheit schlieBen. Der Einmiitigkeit

92 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 177f.

93 Bachmann beschreibt den Moment des Lesens als eine Interaktion zwi-
schen Text und Leser, in der die Leser sowohl passive als auch aktive
Phasen durchlaufen. Die Leser werden dabei in eine Bahn geschleudert,
»in der von Worten und Dingen nichts Zufilliges mehr Zufall hat« (FuS,
S. 193), sie werden von Werken verdndert »zu neuer Wahrnehmung,
neuem Gefiihl, neuem BewuBtsein« (FuS, S. 195f.), sie erfahren, wo sie
stehen oder stehen sollten, sie werden von den Werken angetrieben, »mit
der Literatur als eine Utopie zu verfahren, sie begreifen sich »aufatmend
darin als zur Sprache gekommen« (FV, S. 270f.) bzw. es gehen ihnen die
Augen auf. Es gibt aber auch einen aktiven Umgang der Leser mit dem
Text: Sie wollen die »Verdnderung durch die Kunst« (FuS, S. 196), sie
sind »gnad- und riicksichtslos« mit dem Text, sie »zitieren [diesen] trium-
phierend oder verdammend, als wiren die Werke nur dazu da, um etwas
[...] zu beweisen« (FV, S. 259); sie beheben die Miangel der Werke da-
durch, dass sie diesen »eine Chance geben, sie halten auf der »Zeit-
schwelle« an, um dem Anriicken der Literatur zu begegnen (FV, S. 259f.),
sie begreifen, was sie doch nicht sehen kénnen.

94 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 170. Anders gesagt: »Die erste
Wirklichkeit im Theater ist der Text, nicht der Stoff.« (Ebd., Bd. 2, S. 63)

95 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 163.

116

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

der Reaktionen kommt bei Tarkowskij derselbe Stellenwert zu wie bei
Bachmann der Wirkung eines Werks in der Offentlichkeit, die sie dem
Zeitgeschmack, nicht dem Eigenwert des Kunstwerks zuordnet.”® Unter-
schiedliche Reaktionen auf ein und dasselbe Kunstwerk fiihren laut Tar-
kowskij zu verschiedensten Beurteilungen. Daraus leitet Tarkowkskij
zuerst ab, dass ein permanentes Misstrauen gegen die Bewertung eines
jeden Kunstwerks geboten ist, denn die kénnte auch eine unangemes-
sene Reaktion sein.”’ Es lassen sich also mit Tarkowskij Kunstwerke
vorstellen, deren Qualitét in ihrer 6ffentlichen Wirkung nicht geniigend
gewiirdigt wird, so wie man sich umgekehrt Werke vorstellen kann, de-
ren Qualitit Giberschitzt bzw. ganz falsch beurteilt wére.

Worin liegt nun das Kriterium der Angemessenheit der Bewertung?
Mochte man nicht unterschiedliche Einschidtzungen von Qualitidt und
Gelungenheit von Kunstwerken grundsitzlich gleichberechtigt nebenei-
nander stellen, so muss man laut Tarkowskij im Werk selbst nach Krite-
rien seiner angemessenen Rezeption suchen: Auch wenn Kunstwerken
ein »Mehr¢, das sich als »Ambivalenz« zeigt, eingeschrieben ist, gibt es
doch angemessene und unangemessene Weisen der Reaktion auf sie.”®
Diesen Gedanken der relativen Vorgabe von Rezeptionsmoglichkeiten
durch das Werk verfolgt auch Heiner Miiller: Wenn Miiller den dramati-
schen bzw. literarischen Text als eine Autoritit bestimmt, an der die Re-
zipienten nie ganz vorbeikommen, auf die sie sich einzulassen haben,
dann lassen sich richtige von falschen Arten der Interpretation dieses
Textes unterscheiden. Dies demonstriert Miiller am Beispiel zweier fehl-
geschlagener Lektiirearten von Texten aus der DDR, die Miillers An-
sicht nach »nie richtig gelesen wurden«.

»Frither wurden sie gelesen als Beweis, da3 auch in der DDR ein paar intelli-
gente Menschen begriffen haben, daf3 dieses System nicht funktioniert — also
als dissidentische Texte. Heute werden sie als affirmative Texte denunziert.
Beides sind sie nicht, weder das eine noch das andere. Die Texte sind nie kon-

96 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 49f. u. S. 93; 1. Bachmann: FV, S.
259.

97 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 93. Allein die Messlatte der Rezi-
pientenbeurteilung (und sei es eine kollektiv und diskursiv gewonnene) an
einen Film anzulegen, erscheint dem Regisseur Tarkowskij paradox. Die
von Tarkowskij angefiihrte Tatsache, dass »heutzutage [...] eine einmii-
tige Reaktion auf ein [...] Kunstphdnomen schlicht unvorstellbar gewor-
den ist«, zeigt m.E. die Paradoxie einer Annahme von der Art, man kénne
von der Wirkung des Kunstwerks direkt auf seine Bedeutung (im Sinne
seiner Wichtigkeit und Qualitit) schlieen.

98 Ebd., S. 115.

117

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

kret gelesen worden. Man hat immer nur Meinungen iiber die Texte gehabt,
aber man hat sie nie gelesc::n.«99

Diese AuBerung verweist uns darauf, dass der Moment der Begegnung
zwischen Kunstwerk und Rezipient nicht ganz von Meinungen, Kenner-
schaft (Rihm) oder dem Wissen iiber 6ffentliche Wirkung (Bachmann)
bestimmt sein darf. Dass Vorurteile immer eine konstitutive Rolle im
Prozess der Anniherung an das Werk spielen, wissen wir.'® Im Falle
gelingender Rezeption werden sie aber nach einiger Zeit fallengelassen
oder durch Beobachtungen ersetzt. »Meistens verfolgt man eine Spur
und gibt sie dann zugunsten einer anderen auf, die zu einer besseren
Interpretation fiihrt. In anderen Fillen gibt man sie auf, weil man ent-
deckt, dass ein >guter« Gedanke zu >gut< war.«'*" Anderungen vorgefass-
ter Urteile werden verursacht durch die Beschéftigung mit dem Werk,
die Verfasstheit des Kunstwerks beeinflusst seine Rezeption mit. Alle
Arten des Insistierens der zitierten Kiinstler auf der Aktivitdt des Kunst-
werks fallen unter diese Beschreibung. Miiller spricht davon, dass Stii-
cke »gegen das Publikum durchgesetzt werden« miissen.'” Piper
schreibt: Die Kiinstlerin »setzt der Reaktion des Betrachters oder der
Betrachterin auf das Werk Grenzen«.'”

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die jeweilige Art des Ge-
machtseins des Kunstwerks falsche Weisen des Reagierens, der &stheti-
schen Erfahrung und ihrer Reflexion — des Interpretierens — ausschlieft.
Damit ist nicht eine einzige Art des Reagierens auf das Kunstwerk oder
eine stark eingeschrinkte Auswahl moglicher Reaktionen ausgezeichnet.
Deren Vielfalt bleibt »potentiell unendlich«. »Zu sagen, daBl ein Text
potentiell unendlich sei, bedeutet nicht, daB3 jeder Interpretationsakt ge-
rechtfertigt ist. Selbst der radikalste Dekonstruktivist akzeptiert die Vor-
stellung, dal3 es Interpretationen gibt, die v6llig unannehmbar sind. Das
bedeutet, dal der interpretierte Text seinen Interpreten Zwinge aufer-
legt. Die Grenzen der Interpretation fallen zusammen mit den Rechten
des Textes (was nicht heif3en soll, sie fielen zusammen mit den Rechten
des Autors).«'” Die Autoren haben kein Recht auf ein letztes Wort, geht
es um die Erfahrung und Interpretation ihrer Werke. Ihr Recht beginnt

99  H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 3, S. 161.

100 Uber Vorurteile als Konstitutive vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit
und Methode. Gesammelte Werke, Bd. 1, Tiibingen 1990, S. 270 ff.

101 J. Bollack: Sinn wider Sinn, S. 70.

102 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 11.

103 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 128.

104 Umberto Eco: Die Grenzen der Interpretation, Miinchen 1992, S. 22.
Das, was Eco fiir alle Arten von Texten behauptet, interessiert uns hier
in einem auf Kunstwerke bezogenen Sinn.

118

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

schon vorher, ndmlich im Produktionsprozess, wo sie entscheiden, in
welcher Form das Kunstwerk existieren wird.

Wenn ein Kunstwerk seine Rezeption beeinflusst, warum ist dann
seine Verkennung im Sinne Tarkowskijs tiberhaupt moglich? Dies fithrt
zur Frage nach der Weise, in der Rezipienten an dsthetischen Urteilen
beteiligt sind. Zwei Gruppen, in die Tarkowskij die Zuschauer seines
Films »Der Spiegel« anhand von Leserpost einteilt, demonstrieren zwei
verschiedene Arten, an besagten Film heranzugehen. Wihrend es der
ersten Gruppe gelungen war, eigene Erfahrung in die »Ambivalenz« des
Films einzutragen, sich mit ihren Emotionen und Erinnerungen an die
Kindheit in den Liicken und in der »Unordnung« des Films anzusiedeln,
misst die zweite Gruppe den Film an ihrer Meinung, wie ein Film gene-
rell konstruiert sein sollte, und scheitert so bereits, bevor isthetische
Erfahrung beginnen konnte. Tarkowskij spricht von der »gedanklichen
Formel, die, wenn sie als Ansicht oder Theorie Ausgangspunkt &sthe-
tischer Erfahrung sein soll, diese nurmehr behindert und sogar verhin-
dert. Die reflexive Kommentierung der dsthetischen Erfahrung scheint
Tarkowskij erst nach dem Prozess dieser Erfahrung sinnvoll zu sein. Es
handelt sich dann um einen Akt der Synthese von Erfahrenem und Ge-
dachtem.'”® Wie ldsst sich nun dieses von Tarkowskij positiv ausge-
zeichnete Interagieren von Rezipienten mit dem Werk prozessual be-
schreiben?

105 Eine Auswahl der Briefe von Filmzuschauern, die Tarkowskij in der
Einleitung seines Buchs Die versiegelte Zeit vorstellt, vermittelt einen
Eindruck, wie unterschiedlich ein Kunstwerk (hier ist es der Film Der
Spiegel) rezipiert werden kann. Wéhrend Zuschauer, die ihre Entriistung
iiber die schlechte Qualitédt des Films duflern, diesen an eigenen Forde-
rungen, wie ein Film generell konstruiert sein soll, messen (handelnde
Personen, Ereignisse und Erinnerungen sollen in einer bestimmten Wei-
se verkniipft werden), und Rechenschaft »von den fiir das Filmwesen
verantwortlichen Leitungskadern« (Die versiegelte Zeit, S. 9) fordern,
zeigen die lobenden Briefe, dass es den Zuschauern gelungen ist, eigene
Emotionen und Erinnerungen in den Film einzutragen: »Ganz genauso
sah meine Kindheit aus... Nur — wie haben Sie davon erfahren kénnen?«
(S. 11) Anhand der Zuschauerpost zeigt Tarkowskij sehr deutlich, wo-
rauf es ihm ankommt — auf eine »Unmittelbarkeit lebendiger Wahrneh-
mung« (ebd.), die nicht durch Ansichten oder Definitionen, was ein
guter Film sei, ersetzt werden konne. Ein entscheidender Punkt fiir das
rezeptive Gelingen scheint der Zeitpunkt zu sein, an dem eine »gedank-
liche Formel« (S. 115) in der Rezeption zum Tragen kommt. Ist diese
theoretische Formel Ausgangspunkt, scheint sie das Eingehen aufs
Kunstwerk nahezu zu verhindern. Denn der Rezipient ist nicht mehr zur
Unmittelbarkeit lebendiger Wahrnehmung fahig. Er misst das Kunst-
werk an den Regeln, von denen er ausgeht. Er verkennt das, was das
Kunstwerk ihm an Ambivalenz anbietet.

119

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Die Situation des Ausgesetztseins an das Kunstwerk besteht laut
Rihm aus der Perspektive der Rezipienten darin, nicht wéhlen zu koén-
nen, welche Gedanken, Emotionen und biografischen Erinnerungen im
Moment der Rezeption aufgerufen werden. Erst in dieser Situation, in
der der Rezipient dem Kunstwerk ausgesetzt ist, kann er »mit allen sei-
nen Sinnen und intellektuellen Féhigkeiten diese Beriihrung erwidern
oder es auch lassen«. Dies ist nach Rihm der zweite Teil der Rezeption,
der beeinflussbare.'”® Man kann sich also nicht vollstindig einem Stiick
entziehen, um dann das in es einzutragen, was einen gerade beschiftigt.
Vielmehr ist die Art, wie das Publikum »zwischen den Blocken seinen
Platz findet« oder wie es »sich auf Inseln der Unordnung im Stiick an-
siedelt« (Miiller), erstens von der materialen Struktur des Werks mitbe-
stimmt, zweitens vom Reagieren seiner Rezipienten. Das bestétigt auch
Miiller, wenn er konstatiert, dass jedes Gelingen im Theater auch auf der
Art des Reagierens und Agierens der Zuschauer beruht. Die Erfahrung
bzw. das Erlebnis dieser materialen Gegebenheit fithrten im glinstigen
Fall zu einem neuen Realititsverstindnis.'"’

Auch die gelingende rezipientische Reaktion, die aus der Konfronta-
tion mit einer Unordnung, mit einem konstitutiven Mangel des Werks
erwichst, ldsst sich, wie oben dargelegt, als das Erlebnis der Evidenz be-
schreiben. In der Erinnerung an die utopische Idee des gelingenden
Schreibens (und auch die des gelingenden Sprechens), die laut Bach-
mann durch das Defizitire des literarischen Textes in uns aktiviert wird,
fihlen wir uns durch den literarischen Text bestitigt. Wir suchen, was
wir niemals finden werden — eine Potenz, unser Verhiltnis zur Wirk-
lichkeit in Génze auszudriicken. Die Fragmenthaftigkeit des Werks ver-
weist uns auf diesen Anspruch.'®®

Ich stimme mit Bachmann darin iiberein, dass es um unser Verhilt-
nis zur Wirklichkeit geht, die Idee der Ganzheit mochte ich indessen
nicht als unser Verhéltnis zum ganzen der Wirklichkeit verstanden wis-

106 W. Rihm: Offene Enden, S. 232. Kunstrezeption muss, so Rihm, iiber
dieses individuelle Empfinden jedes Einzelnen stattfinden — selbst eine
Wirkung der Musik auf Menschenmassen ist die Summe vieler ange-
rithrter Empfindungen Einzelner. Man kann diese Feststellung als gute
Erkldrung dafiir lesen, warum mit Kunst niemals gesellschaftliche Uto-
pien durchgesetzt werden kénnen — weil Kunst in ihrer Rezeption den
Weg iiber die Gestimmtheit vieler Einzelner gehen muss. So kann sie
nicht in gleicher Weise fiir alle Menschen, auch nicht ein und desselben
kulturellen Hintergrundes, verbindlich sein. Auch wenn Kunstwerke,
wie Rihm betont, Kommunikation aktiv fordern, erzeugen sie doch in
verschiedenen Rezipienten Verschiedenes.

107 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 64ff.

108 I. Bachmann: FV, S. 271.

120

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

sen; sondern gegen Bachmann mdochte ich die Darstellungen anderer
Kiinstler geltend machen, die eher eine Evidenz des Werks als etwas an-
streben, das auf konkrete Ausschnitte vorgefundener Wirklichkeit bezo-
gen ist. Auch die Produktion eines Kunstwerks, das sich partiell auf
Wirklichkeit bezieht, ist mit dem Evidenzanspruch als einem Anspruch
der Ganzheit des Werks konstitutiv verbunden. Die von den Rezipienten
laut Bachmann gesuchte »Potenz unser Verhiltnis zur Wirklichkeit in
Ginze auszudriicken« betrachte ich als einen Sonderfall konkreter Evi-
denzerwartung.

Nur im Verhéltnis zu einer Idee und zu einer Sehnsucht nach Ganz-
heit lassen sich Fragment, Mangel und »potentielle Durchstreichung«
definieren. Nur im Verhiltnis zum Anspruch auf die Darstellung eines
Weltbezugs kann Verunsicherung, ob er sich denn wirklich durchs
Kunstwerk vollziehe, aufkommen. »Theater durchsetzt alle Darstellung
mit der Verunsicherung, ob etwas dargestellt wurde; jeden Akt mit der
UngewilBheit, ob es einer war; jede These, jede Position, jedes Werk,
jeden Sinn mit einem Schwanken und potentieller Durchstreichung.«'*
Auch nach Ansicht Wolfgang Rihms ist der rezeptiven Situation die
Moglichkeit der Nicht-Bestitigung eigenen Wissens und Selbstver-
stindnisses eingeschrieben. Die dialogische Potenz des Theaters und der
Musik, die nicht-begrifflich an ihre Horer herantritt, fordert eine neue
Suche nach Sinn ein, die zum Schluss sprachlich reflektiert werden
kann.''"® So ist nicht das evident, was im Zustand der Riihrung einen
schnellen Erfolg beim Publikum hervorruft, um schnell wieder verges-
sen zu sein,'"" sondern Evidenz wird erlebt im Akt der Synthese von
Defizitdrem, Fragmenthaftem mit einer gegeniiber dem Werk eingenom-
menen Haltung.''”? Die Evidenz des Kunstwerks bedeutet somit nicht das
Einleuchten von etwas génzlich Gekanntem, sowieso schon Offensicht-
lichem, sondern die Aktivierung von Gekanntem und seiner gleichzeiti-
gen (wenn auch nicht totalen) Verunsicherung, ja Verdnderung durch
das Werk. Evidenz heifit nach dem Gesagten auch, dass es einleuchtet,
wie das Kunstwerk die Verdnderung provoziert. Dasselbe markiert Piper
mit ihrer Bezeichnung des Kunstwerks als »katalytischem Agenten«, mit
der sie die Verdnderung meint, die sich in der Betrachterin durch das
Kunstwerk vollzieht.'"> Dass Rezipienten mit einem solchen stheti-

109 H.-Th. Lehmann: Postdramatisches Theater, S. 460.
110 W. Rihm: Offene Enden, S. 180ff.

111 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 88.

112 1. Bachmann: FV, S. 127.

113 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127.

121

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

schen Anspruch auf eigene Verdnderung durch die Kunst an Kunstwerke
herantreten, davon gehen die zitierten Kiinstler aus.™*

Was den Rezipienten am Werk und durch das Werk einleuchtet, ist
selbstverstandlich nicht identisch mit den Ausgangsiiberlegungen, von
denen die Kiinstler ausgingen; keiner der Kiinstler behauptet das. Auch
wurde es nicht gewonnen in einem synchronen Mitvollzug mit dem
Kunstwerk, sondern in Prozessen ausschnitthaften Reagierens auf das
konkrete und konkret gemachte »Versprechen« des Werks, evident in
Bezug auf etwas zu sein, das mit dem Weltbezug und der Erfahrung der
Kiinstlerin zusammenhéngt. Einleuchtendes wird gewonnen in Prozes-
sen des Reagierens auf die Fragmenthaftigkeit der Darstellung in ihrer
konkreten unverwechselbaren formalen Art und Weise. Weil Kiinstler
davon ausgehen, auf die Art und Weise des Gemachtseins des Werks
Einfluss nehmen zu kénnen, gehen sie davon aus, einen bedingten Ein-
fluss auszuiiben — nicht darauf, was in der &sthetischen Erfahrung der
Rezipienten geschieht, sondern darauf, wie viele und wie gute Angebote
ein Werk seinen Rezipienten machen kann. Wenn Piper auf der theoreti-
schen Ebene zwei Versionen der Bestimmung des Kunstwerks als eines
»katalytischen Agenten« vorschldgt, versucht sie den beabsichtigten
Einfluss, der Kiinstlern wichtig ist, in die Theorie hineinzutragen: »Die
Vorstellung von einem Kunstobjekt als Potential oder katalytischem
Agenten ist in nahezu jeder Asthetik vorhanden. ..« »In den meisten Fil-
len ist dieser Aspekt jedoch eher eine Frage des Betrachters oder der
Betrachterin und des Kritikers oder der Kritikerin als eine des Kinstlers
oder der Kiinstlerin.« »Er [der Aspekt des katalytischen Agenten — J.S.]
repréasentiert eher eine reflexive als eine engagierte Vision des Wer-
kes.«'"” Die »engagierte Vision des Werkes«, die erst noch ausgearbeitet
werden misste, stellt ans Kunstwerk normative Anspriiche: ndmlich die,
dass es die Betrachter in einer jeweils bestimmten, von der Kiinstlerin
beeinflussten Weise verédndern soll.

114 Das heifit: Kiinstler erkldren die Erwartungen, die Rezipienten an das
Werk haben, anders als der Diskurs der &sthetischen Erfahrung, der von
einer rein diskursiven Sinn- bzw. Wahrheitsunterstellung an Kunstwerke
ausgeht. Die Erwartung der Rezipienten, vom Kunstwerk verdndert zu
werden, ist immer die Erwartung, mit beiden Dimensionen des Kunst-
werks konfrontiert zu sein: mit dem, was evident werden soll, und mit
der Art und Weise, wie es evident sein soll.

115 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 129.

122

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

4.3 Das Verhiltnis von Kiinstlern, Interpreten
und Rezipienten

Das Dialogische der Kunst ist im Prozess ihrer Herstellung enthalten,
kiinstlerische Arbeit ist ihrem Wesen nach auf die Rezipienten ausge-
richtet, egal ob es sich um ein »Du« in der Einzahl handelt oder ums
ganze Publikum.''® Produzenten gehen aus von einer »zutiefst kommu-
nikativen Funktion« der Kunst (Tarkowskij), auch wenn fast immer nur
eine ausgewdihlte Minderheit durch sie erreicht wird. Nur ein kleines,
von Tarkowskij aristokratisch genanntes Publikum ist in der Lage, das,
was Kunst der Realitdt entgegenhilt, zu erkennen und anzuerkennen.
Obwohl sich Kiinstler mit ihrer Arbeit auf die Rezipienten orientieren,
wollen sie sich dennoch nicht nach diesen richten, wollen sie keine Er-
wartungen erfiillen. »Es ist sicher kein Widerspruch, wenn ich einerseits
nichts Besonderes dafiir tue, um meinem Zuschauer zu gefallen, und an-
dererseits doch mit zitternder Seele darauf hoffe, dal3 er meinen Film
annimmt und liebt.«'"’

Leser und Zuschauer stellen auch fiir Miiller den Bezugspunkt in der
Produktion dar, selbst wenn die Stiicke nach ihrer Herstellung in der
Schublade verschwinden. »Auch in der Schublade ist das Publikum in
irgendeiner Weise anwesend.«''® Aber Bediirfnisse der Rezipienten sol-
len nach Miiller auf keinen Fall einfach befriedigt werden, sie miissen
vielmehr in einen Prozess der Auseinandersetzung gezwungen wer-
den."”” Denn der Grund, Kunst zu produzieren und zu prisentieren, ist
fiir die Kiinstler nicht, dem Publikum gefallen zu wollen, sondern der,
»eine Reaktion oder eine Verdnderung bei dem/der BetrachterIn« bewir-
ken zu wollen.'”’ Die Kontaktaufnahme zwischen den Produzenten und
den Rezipienten iiber das Kunstwerk verlduft nicht als eine lineare Mit-
teilung oder als das Aufzeigen von etwas durch die Produzenten fiir die
Rezipienten. Als Ursachen fiir die Komplexitit des Kommunikations-
verhiltnisses sind erstens transformative Prozesse bei der Herstellung

116 Vgl. W. Rihm: Offene Enden, S. 256. Das Dialogische der Musik be-
ginnt bereits im Prozess ihrer Herstellung, denn die Selbstreflexion des
Komponisten beim Komponieren ist zugleich »ein Angebot sozialer
Kommunikation«. Vgl. auch Ingeborg Bachmann: »Die Wahrheit ist
dem Menschen zumutbar, in: Werke, Bd. 4, S. 275-277 (im Folgenden
zitiert als Wz), hier S. 276.

H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 11: »Man schreibt immer fiir
ein Publikum.«

117 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 46; 171; 176.

118 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 12.

119 Ebd., Bd. 2, S. 20.

120 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 127.

123

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

des Werks und zweitens die Struktur dsthetischer Erfahrung als eine von
den Rezipienten mitgestaltete anzufiihren. Trotzdem ist der Begriff
Kommunikation fiir die Produktion und Rezeption angemessen, weil es
ein Ausgerichtetsein auf Kommunikation auf beiden Seiten des Kunst-
werks gibt. »Der Schriftsteller — und das ist seine Natur — ist mit seinem
ganzen Wesen auf ein Du gerichtet, auf den Menschen, dem er seine Er-
fahrung vom Menschen zukommen lassen mochte...«'?' Ein Kiinstler ist
wihrend der Arbeit darauf ausgerichtet, »seine Idee so aufrichtig wie
moglich auszudriicken« und sich mit dem Publikum zu verstindigen.'*
Von der Seite der Rezipienten wird dagegen ein Anspruch auf Verstin-
digung an das Werk — und nicht an den Kiinstler — herangetragen. Auch
Produzenten richten sich natiirlich in ihrer Arbeit am Werk an ihr Ge-
geniiber, die Rezipienten. Ein Urteil {iber die Kiinstlerin bilden sich Re-
zipienten durch die Konfrontation mit deren Arbeiten, und (meistens)
nicht in der Auseinandersetzung mit ihrer Person. Rezipienten finden
mehr und anderes im Werk, als Kiinstler erwarten konnen, denn die
»Doppelgesichtigkeit« des Kunstwerks wird von seiner Produzentin
nicht vollstindig iiberblickt.'” Die Voraussetzung dafiir, mehr und
anderes als die Kiinstlerin im Werk zu finden, ist nach Tarkowskij den-
noch »die Bereitschaft und Moglichkeit, einem Kiinstler zu vertrauen,
ihm zu glauben«. Das Vorschussvertrauen des Rezipienten kann im Fall
der Enttduschung, also im Falle des Nicht-Gelingens, zuriickgezogen
werden. Die Rezipientin vertraut der Kiinstlerin nicht deshalb, weil sie
davon ausgeht, diese sei kliiger als sie, sondern weil sie nach Tarkowskij
der Kiinstlerin Fahigkeiten unterstellt, ihre Weltsicht im Kunstwerk (hier
mit Hilfe von Bildern) zu organisieren.'** Rihm zufolge macht das
Kunstwerk den Rezipienten das Angebot, fremde Gestimmtheit und
Wahrnehmung aufzunehmen und wirken zu lassen; Musik wird gehort
als das »Horen des anderen«. Besonders viele »Kommunikationswech-
selbeziehungen« ergeben sich, wenn Interpreten an der Auffithrung des
Werks beteiligt sind und Auffiihrungsrituale die Gestimmtheit und die
Art der Wahrnehmung der Interpreten mit ins Spiel bringen. Geht es
zwar im dsthetischen Diskurs um die sprachliche Deutung der éstheti-
schen Erfahrung, so sind Auffithrung und Rezeption des Werks laut
Rihm gleichwohl nicht mit einem Gesprach gleichzusetzen. In jedem
Fall meint einer (der Produzent, aber auch der Interpret), dass sich mit
Musik »etwas sagen lasse«, und meint auch einer (der Empfinger), »dal3
die Musik etwas sage«. Aber es kann nicht sprachlich wiederholt wer-

121 1. Bachmann: Wz, S. 276.

122 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 164.
123 Ebd., S. 172.

124 Ebd, S. 47.

124

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

den, »was [...] der Komponist sagen wollte«: »[M]an miifite als Antwort
das Stiick nochmals spielen.« Sprachliche Formulierung ist ebensowohl
potentiell durch Musik gefordert, wie sie auch immer wieder durch den
Vorgang des Horens iiberboten wird.'>

Erldutern Kiinstler Rezipienten ihre Intentionen, fiihren diese Erldu-
terungen nicht zwangsldufig zum »richtigen« Umgang mit dem Kunst-
werk oder zu seiner schliissigen Erkldrung: »[A]us einer Offenlegung
meiner Intentionen [folgt] ebenso wenig eine rationale Theorie oder eine
Erklirung der Arbeit...«'?® Das richtige Verstehen der Arbeiten kann
also von den Kiinstlern nicht vorgegeben werden. Genauso ist der insti-
tutionalisierte dsthetische Diskurs mit seinen systemimmanenten Regeln
laut Piper keine Gewihr fiir das Finden der richtigen Rezeptionsart.'?’
Ungeachtet dieser »Opazitit, die Piper nicht nur den Werken, sondern
auch ihren Produzenten bescheinigt, gibt es aber eine Mdoglichkeit fiir
Kiinstler, »ihre Beziige« »erfolgreich, wenn auch unvollstindig« zu arti-
kulieren, so dass Rezipienten sich einen verbesserten Zugang zu noch
nicht beurteilten oder falsch beurteilten Kunstwerken verschaffen
konnen. Dies geschieht etwa, wenn Kiinstler nicht allein tiber ihre Inten-
tionen sprechen, sondern iiber den Produktionsprozess, in den ihre In-
tentionen eingegangen sind. Denn am Kunstprodukt lassen sich die Be-
dingungen seiner Herstellung nicht unbedingt nachvollziehen, aber »in
den Personen, die es hergestellt haben« gibt es das Wissen iiber den
Verlauf des Produktionsprozesses.'*® Die Auseinandersetzung mit Pro-
duktionsstrategien und -kontexten verhindert es, dass die Produkte sei-
tens der Rezipienten nur nach Gesetzen des Marktes oder nur nach eige-
nen Geschmackskriterien beurteilt werden. In diesem Sinne gilt die Auf-
forderung Pipers, Rezipienten méchten tiber kiinstlerische Tatigkeit und
nicht nur iiber deren Produkte nachdenken. Denn es sind die Kiinstler,
die Produkte herstellen, und um Produkte dreht sich »alles im kapitalis-
tischen System«. Betrachtet man ein Kunstwerk nur noch als Ware oder
nur aus der Perspektive des Geschmacks, hat man die Erwartung, es
solle (im nicht nur informativen Sinne) vestehbar sein, verloren.'*

Auch der umgekehrte Fall kommt vor: Rezipienten nehmen Kontakt
auf mit Produzenten: »Wenn es Argumente gibt, die mich tiberzeugen,
dann muss ich sie beriicksichtigen«."** »Wenn es einen Zuschauer gibt,

125 W. Rihm: Offene Enden, S. 173; 236; 239.
126 A. Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 180.
127 Ebd., S. 145.

128 Ebd., S. 63.

129 Ebd., S. 163.

130 H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 2, S. 20.

125

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

fiir den es wichtig und fruchtbar ist, in einen Dialog mit mir zu treten,
dann kann das ein groBes Stimulans fiir meine Arbeit sein«.''

Ich fasse das 4. Kapitel zusammen: Der Anspruch der Kiinstler ist es,
dass die Evidenz des Kunstwerks sich vermittelt, d.h. das Kunstwerk
soll von seinen Rezipienten als evident wahrgenommen werden. Den
Rezipienten soll sowohl einleuchten, was durchs Kunstwerk vermittelt
wird, als auch wie es sich vermittelt. Das konstitutive Merkmal der
Unfertigkeit des Kunstwerks steht zu der Moglichkeit, Evidenz in ihm
zu suchen und zu erfahren, nicht im Gegensatz; die Unfertigkeit fordert
vielmehr synthetisierende Aktivititen der Rezipienten. Im Weltbezug
der Rezipienten — das ist ein Ziel der Produzenten — soll eine Verinde-
rung stattfinden.

5. Der Evidenzanspruch der Kiinstler

Aus den Produzenten-Intentionen, die am Beginn der kiinstlerischen Ar-
beit stehen, lassen sich keine Regeln fiir die Rezeption von Kunstwerken
ableiten. So sehen das auch die Produzenten. Perspektiven von Kiinst-
lern auf Prozesse der Herstellung von Kunstwerken sind dennoch unver-
zichtbar fiir die Konstituierung einer &sthetischen Theorie. Denn Kiinst-
ler sind weder nur Medien, durch die sich iibergeordnete Instanzen ins
Werk setzen, noch sind sie allein Seismographen, die Situationen anzei-
gen. Es muss von kiinstlerischen Entscheidungen und von Leistungen
gesprochen werden, die Kiinstler erbringen oder nicht erbringen. Welche
Kriterien definieren die Leistungen der Kiinstler? Was beabsichtigen die
Kinstler selbst?

Die kiinstlerische Absicht, Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit so mit-
einander zu verzahnen, dass etwas Neues entsteht, richtet sich auf das
Kunstwerk und darauf, dass dieses Neue (und jene Verzahnung) in der
Rezeption prasent wird. Diese Absicht, die von mir Evidenzanspruch der
Kiinstlerin ans Kunstwerk genannt wird, ist entscheidendes Merkmal zur
Bestimmung des Werks als Kunstwerk. Denn der Evidenzanspruch der
Kiinstler wird damit zum Kriterium, anhand dessen Kunstwerke von an-
deren Wahrnehmungsgegenstinden unterschieden werden konnen.'*

131 A. Tarkowskij: Die versiegelte Zeit, S. 180.

132 Den Begriff »Kunstwerk« fasse ich sehr weit. Demzufolge verstehe ich
unter Herstellen auch Tétigkeiten des Hinstellens, (wie z.B. bei Ready-
mades), der Darstellung (wie z.B. Theater und Performance) sowie
Strategien des kiinstlerischen Eingriffs in vorgefundene Situationen im
Gegensatz zur klassischen Herstellung eines Kunstwerks. Auch neuere

126

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Daraus folgt aber, dass auch bei der ndheren Bestimmung des Kunst-
werks als eines Gegenstandes, der zwischen seiner Produzentin und sei-
nen Rezipienten steht, auf die Einbeziehung der Produzentenperspektive
nicht verzichtet werden kann. Sie ist notwendig fiir die Gewinnung eines
Begriffs &sthetischer Kommunikation, der es ermdoglicht, &sthetisches
Verstehen von sprachlichem Verstehen zu unterscheiden.

Die Vielfalt der geschichtlich gegebenen Benutzungsweisen des Evi-
denzbegriffs bringt Konkretisierungsprobleme mit sich, da sich mittels
eines weiten Evidenzbegriffs gar nicht mehr zwischen subjektiven Pro-
jektionen und dem Gegenstand innewohnenden Eigenschaften unter-
scheiden lieBe. Aus diesem Grund entscheide ich mich, Evidenz als eine
Eigenschaft von Kunstwerken aufzufassen und die Frage nach der Psy-
chologie projizierender Subjekte zuriickzustellen. Zwar beinhaltet Evi-
denz immer eine Ubersubjektivitit ihrer Erkennbarkeit, ich gehe aber
davon aus, dass diese Offenkundigkeit vom Kunstwerk selbst verursacht
wird und nicht allein in der Subjektivitdt der Rezipienten gesucht wer-
den darf. Eine Evidenz des Kunstwerks, so wie sie von den Kiinstlern
angestrebt wird, deute ich als die Eigenschaft des Kunstwerks, den Rezi-
pienten etwas offenkundig werden zu lassen. Die dsthetische Erfahrung
am Kunstwerk bezoge sich sodann einerseits auf das Wiederfinden eige-
ner Erfahrung als auch auf deren Infragestellung durch das Werk — und
auf den Wechsel zwischen beidem; das eine wie das andere ist Effekt
einer Evidenz des Kunstwerks, d.h. in beiden Hinsichten leuchtet das
Kunstwerk ein. Mit dem Begriff der Evidenz ist also nicht gemeint, dass
ein Kunstwerk tiberhaupt als Kunstwerk erkannt wird; es geht auch nicht
allein um die Evidenz eines vom Kunstwerk vermittelten Gehalts im
Sinne einer Botschaft. Evidenz soll heiflen, dass Kunstwerke sich in
einer Weise vermitteln konnen, die sowohl ihr Gemachtsein betrifft als
auch ihren jeweiligen »Gehalt«, der nur verkniipft mit dem »Wie« des
Gemachtseins zur Wirkung kommen kann. Es ist also sowohl »etwas«
evident durchs Kunstwerk, wie auch andererseits das Kunstwerk selbst
evident ist. Ein Kunstwerk, an dem der Evidenzanspruch seiner Produ-
zentin eingeldst werden kann, muss immer ein gelungenes sein, jedoch
erschopft sich der Begriff der dsthetischen Evidenz nicht in der Gelun-
genheit, sondern geht iiber diese hinaus. Evidenz beinhaltet die Ver-
bindlichkeit des Aufgefassten. Es geht mir darum, dass dieser Offenkun-
digkeitscharakter unter anderem auf das Kunstwerk selbst zuriickgefiihrt
werden kann und dass es eine Absicht der Produzenten gibt, diese
Evidenz im Kunstwerk herzustellen, genauso wie Rezipienten das

kiinstlerische Strategien, die auf Wirkungszusammenhinge und das
»Auslosen von Erfahrungsprozessen mittels Vorrichtungen und Objek-
ten« zielen, sind im Begriff des »Kunstwerks« mit gemeint.

127

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Kunstwerk auf seine mogliche Evidenz als Einlosung des kiinstlerischen
Evidenzanspruchs testen.

Die Absicht der Kiinstler richtet sich auf die Transformation des
subjektiv Gewussten und Gewollten in ein Werk, das heifit: auf dessen
Hineinarbeiten in ein sinnlich wahrnehmbares Material und seine Modi-
fizierung durch den Prozess der Hineinarbeitung. Ob dem Produkt dieser
Tatigkeit Evidenz tatsdchlich zukommt, ob es also kiinstlerisch >gelun-
genc ist — dies zu entscheiden ist dann allerdings nicht mehr Sache der
Produzenten selbst. Das Wissen der Rezipienten iiber den Evidenzan-
spruch der Produzentin gestaltet aber die Motivation kiinstlerischer Re-
zeption, die eine Uberpriifung des kiinstlerischen Anspruchs am Ge-
genstand ist, mit. Selbst wenn es das explizite Ziel einiger Kiinstler ist,
sich mit Wahrnehmungsphinomenen auseinanderzusetzen, besteht ihr
Bemiihen darin, diese mit Hilfe des Materials so zu bearbeiten, dass da-
bei etwas Evidentes, Zwingendes entsteht, dessen Evidenz sich auch die
Betrachter nicht entziehen kénnen.

Das Konzept des Evidenzanspruchs lédsst sich als Fazit der vorherigen
drei Kapitel (Kapitel 2 bis Kapitel 4) in drei Punkten zusammenfassen:

1. Die Fragen, die von Kiinstlern in ihrer Arbeit behandelt werden, sind
wesentliche, existentielle Fragen in dem ausgeweiteten Sinn, dass
sie, anders als Alltagsfragen oder wissenschaftliche Fragen, das ei-
gene Weltverhiltnis oder mogliche Teilaspekte desselben beriihren.
Die expliziten oder impliziten Fragestellungen, die am Anfang der
kiinstlerischen Arbeit stehen, initiieren den Versuch, einen Weltbe-
zug exemplarisch zu formulieren — und zwar dezidiert im Gestus des
Noch-nicht-Wissens. Bereits im Vorstadium zur Produktion richtet
sich das Begehren der Kiinstler darauf, je verschieden wahrgenom-
mener Realitit eine individuelle Verarbeitung derselben hinzuzufii-
gen.

2. Die Versuche der Kiinstler, ein Weltverhéltnis oder einen spezifi-
schen Wirklichkeitsbezug zu formulieren, miissen mit angemessenen
Materialien auf angemessene Art und Weise »ausgearbeitet« wer-
den, so dass etwas von der Wirklichkeit Verschiedenes und eigen-
stindig Evidentes entsteht, das einen Bezug zur ihm &uBerlichen
Wirklichkeit verkorpert. Den Terminus »ausarbeiten« verstehe ich
so, dass Sichtweisen addquat, d.h. in nichtbeliebiger Weise, zugleich
aber auch transformatorisch ins Werk gesetzt werden und dabei et-
was grundsitzlich Neues entsteht, das weder mit der (prinzipiell be-
grifflich fassbaren) Ausgangsfragestellung noch mit einem beliebi-

128

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

gen sinnlich erscheinenden nichtkiinstlerischen Gegenstand oder ei-
ner nichtkiinstlerischen Situation ohne Weiteres vergleichbar ist.

3. Der Anspruch der Kiinstler ist es, dass die Evidenz des Kunstwerks
sich vermittelt, d.h. das Kunstwerk soll von seinen Rezipienten als
evident wahrgenommen werden. Den Rezipienten soll sowohl ein-
leuchten, was durchs Kunstwerk vermittelt wird, als auch wie es sich
vermittelt. Das konstitutive Merkmal der Unfertigkeit des Kunst-
werks steht zu der Moglichkeit, Evidenz in ihm zu suchen und zu er-
fahren, nicht im Gegensatz; die Unfertigkeit fordert vielmehr syn-
thetisierende Aktivitidten der Rezipienten. Im Weltbezug der Rezi-
pienten — das ist ein Ziel der Produzenten — soll eine Verdnderung
stattfinden.

Im Folgenden sollen diese drei Punkte, die den Kiinstler-Evidenzan-
spruch konstituieren, niher erlédutert werden. Die existentiellen Fragen
der Kiinstler, die im ersten Punkt genannt werden, lassen sich als die
Suche nach zunichst verbal Formulierbarem beschreiben. Daraus her-
vorgehende Aussagen sind aber als Beschreibungen konkreter kiinstleri-
scher Projekte und ihrer konkreten Themen zu verstehen. Von wissen-
schaftlichen und journalistischen AuBerungen unterscheiden sich solche
Artikulationen erstens durch eine grofere Allgemeinheit der Umschrei-
bung und zweitens zumeist durch eine unprézisere sprachliche Formu-
lierung. Dieses unpréizise Formulieren muss kein Makel sein, sondern
eroffnet die Moglichkeit des »kreativen« und spontanen Umgangs mit
den aufgeworfenen Fragen, in denen Zufilligkeit eine groBere Rolle
spielen kann als in stirker formalisierten Formen des Sprechens und
Schreibens. Zum Beispiel wire es solch eine Artikulation, wenn die
Kiinstlerin sich entscheidet, sich mit Phdnomenen der raumlichen Wahr-
nehmung zu befassen und diese in ihrer Arbeit zu thematisieren. Auch in
solch einem Fall konnte sie ihr Interesse und die Art und Weise, wie sie
bestimmten Phéanomenen nachgehen und dies mit anderen Fragen ver-
binden méchte, in sprachlicher Form thematisieren. Unprézise sprachli-
che Formulierungen verweisen gleichzeitig darauf, dass die Kiinstlerin
sich die Welt nicht auf eine sie befriedigende Art und Weise argumenta-
tiv »zurechtinterpretieren« kann. Dies wirkt sich motivierend bei der Su-
che nach anderen, d.h. nach kiinstlerischen ErschlieBungsversuchen der
Welt aus. Die graduell groflere Offenheit bzw. Vagheit der Kiinstlerfra-
gen stellt letztlich die Motivation dar, sich des Themas in einem anderen
— dem kiinstlerischen — Medium anzunehmen. Das Fragen der Kiinstler
ist begleitet von der Gestik des Nicht-Wissens bzw. des Noch-nicht-Be-
scheidwissens. Die Einforderung sprachlicher praziser Analyse bzw. ab-
schlieBender Darstellungweisen an dieser Stelle — vor der Produktion —

129

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

hitte, anders als in der Wissenschaft, einen hemmenden Charakter. Oft
wird die gewéhlte Thematik auch durch das eingesetzte Medium ganz
entscheidend modifiziert, ein Effekt, den wir spiter unter dem Begriff
der Alteritdt des Kunstwerks subsumieren werden. Am Anfang der
kiinstlerischen Arbeit aber steht der Versuch, » Welt« zu verstehen:

»Der Kiinstler beabsichtigt weder eine Welt zu erschaffen, noch ein Werk zu
kreieren, nein er will grundsitzlich die Welt und durch diese sich selber ver-
stehen. Sein Verstehen-Wollen ist eine Lebensnotwendigkeit, fast ein Schick-
sal, dessen er sich rihmt. Was gemeinhin als Werk bezeichnet wird, ist in
Wabhrheit weiter nichts als die Spur seiner Auseinandersetzung mit der Welt
und mit sich selber.«'**

Dieses weit gefasste »Verstehen-Wollen« ist die im ersten Punkt darge-
stellte Ausgangsbasis fiir die kiinstlerische Arbeit. Das Produzieren hat
demzufolge immer etwas mit einem Anspruch auf Sinnhaftigkeit im
Sinne einer Positionierung der Kiinstler in der Welt zu tun. Zum An-
spruch auf Sinnhaftigkeit rechne ich auch die Vorfithrung von existen-
tieller (also nicht grammatischer) Sinnlosigkeit oder die Storung von
vorhandenem Sinn. Denn auch solche Bewegungen werden vollzogen zu
dem Zweck, etwas vorzufiihren, das iiber die Stérung hinausgeht, das
anhand der Stérung demonstriert wird. Selbst wenn ein Kunstwerk in
den Rezipienten Fragen hinterldsst und auch hinterlassen soll, ist dies als
ein Umgehen mit Sinnhaftem aufzufassen.

Die der Produktion vorgéingige Fragestellung (von der angenommen
wird, dass sie nicht immer sprachlich formuliert wird, wohl aber immer
formulierbar wire), ist deswegen bedeutend, weil sich durch sie oft das
Medium oder Material oder die konkrete Vorgehensweise der Ausfiih-
rung ergibt. Hier ist der erste Punkt der Verzahnung der Ausgangsfrage
und der Produktion im wahrnehmbaren Medium zu markieren. Durch
die Ausgangsfragestellung wird eine erste Eingrenzung vorgenommen,
die schon die Art der Rezeption des erst herzustellenden Kunstwerks im
Sinne einer Einschrinkung von Moglichkeiten mitbestimmt. Auch
Kiinstler, denen es um Wahrnehmungsphdnomene geht, konnen ihr Inte-
resse sprachlich artikulieren, wie der Kiinstler Folke Hanfeld meint: »Es
geht mir um den absichtslosen Blick, um die Wahrnehmung von Zwi-
schenrdumen. [...] Wie verbinden sich Raum und flichenhafte Darstel-
lung miteinander?«'** Es ist aber offensichtlich keine Voraussetzung der

133 Rémy Zaugg: Gespriche mit Jean-Christophe Ammann. Portrait, Ostfil-
dern 1994, S. 30f.

134 Folke Hanfeld: Vortrag im Neuen Berliner Kunstverein am 23. Novem-
ber 2000.

130

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Produktion, dass Kiinstler die sprachliche Explikation auch tatséchlich
vornehmen.

Die Idee, sich mit optischen Phanomenen zu beschiftigen, kann aus
optischen Erlebnissen gewachsen sein. Der Entschluss, sich mit diesen
Wahrnehmungsphédnomenen kiinstlerisch zu beschéiftigen, beruht aber
dann auf einer Vorformulierung oder zwischenzeitlichen sprachlichen
Formulierung der eigenen Aufgabenstellung. Anders gesagt: Es ist
moglich, dass die Kiinstlerin zundchst durch wahllosen Umgang mit und
durch Ausprobieren von irgendwelchen Materialien diese zu verdndern
oder zu kombinieren beginnt. Jedoch ist der entscheidende Punkt des
Beginns der Kunstproduktion erreicht, wenn zu dem beliebigen Spiel
eine Interpretation von der Kiinstlerseite hinzukommt. Denn erst jetzt
weil} die Kiinstlerin, womit sie sich beschéftigen méchte. Die Aufgaben-
stellung, die Richtung der kiinstlerischen Bemiihungen ist dann gefun-
den — und ab diesem Zeitpunkt beginnt die Arbeit, d.h. beginnen die
Bemiihungen, etwas besser und priziser zu gestalten. Die Strategie des
Experimentierens mit dem Material kann dann im Prozess immer wieder
dazwischengeschaltet werden, aber sie bleibt immer ein Mittel zu dem
Zweck, ein evidentes Kunstwerk herzustellen.

Im zweiten Punkt soll gezeigt werden, dass die kiinstlerische Organi-
sation des Kunstwerks nicht mit Formulierungen, die die Arbeit der
Kiinstler begleiten, auf eine Stufe gestellt werden kann. Das Ziel der
Kiinstler ist es, passende Materialien und iiberzeugende kiinstlerische
Strategien zu finden. Fiir die Beschreibung dieses Bearbeitungsprozesses
ist der Wahrheitsbegriff kein Leitbegriff, denn die Arbeit an der Wahr-
nehmbarkeit des Kunstwerks ist nicht kommensurabel mit Wahrheitszu-
schreibungen gleich welcher Herkunft. Das bearbeitete Material bzw.
das Medium, in dem gearbeitet wird, oder die bearbeitete Situation sind
dann auch nicht mehr einfach die Tréger formulierbarer Kiinstlerinten-
tionen, sondern etwas, das mit den Intentionen konfrontiert wird. Die
Aufmerksamkeit der Kiinstler richtet sich also nicht darauf, die von
ihnen gewéhlte Thematik immer praziser mit sprachlichen Mitteln zu er-
fassen, sondern sie ist eine Neufassung im jeweiligen Medium, im
jeweiligen Material oder in der jeweiligen Situation. Diese neue Erar-
beitung soll niemals nur Ausgangsformulierungen oder Uberzeugungen
illustrieren (das geschieht allenfalls bei schwachen, also nicht gelunge-
nen Kunstwerken), sondern sie ist eher als ein stindiges Umgehen mit
dem anvisierten Themenfeld zu verstehen, so wie es im 3. Kapitel dar-
gelegt wurde.

Um die materiale Umsetzung der Ausgangsfragen im Produktions-
prozess des Kunstwerks ndher zu erldutern, mochte ich diese zuerst mit
der gesprochenen und textlichen Umsetzung von Weltverhiltnissen ver-

131

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gleichen. Anders gefragt: Was ist das Besondere an der Umsetzung ins
Material, das schon das Kunsthafte des Kunstwerks ausmacht im Ver-
gleich zu einer nichtliterarischen sprachlichen Darstellung? Zunéchst er-
scheint es namlich so, als ob es auch schon bei gewo6hnlichen sprachli-
chen Artikulationen erforderlich wire, dass sie das »verkdrpern«, wovon
sie reden. Ein Beispiel dafiir wire das Evozieren von Geschocktheit der
Zuhorer oder Leser durch eine bestimmte Anordnung der Teile eines
Satzes, eine Anordnung, die selbst den Schock, den sie beschreibt,
reprasentiert. In diesem Fall stellt die Sprache das Material dar fiir die
Umsetzung eines Sinngeschehens.

Das wesentliche Kriterium fiir die Unterscheidung kiinstlerischer
und nichtkiinstlerischer Artikulation ist die Art und Weise, in der die
Verkorperung vollzogen wird. Als Beschreibungen eines Schocks, die
selbst Schockhaftigkeit evozieren, lassen sich z.B. kurzatmige Sitze und
das kaskadenartige Anordnen von Satzteilen nennen. In solch einer
»Verkorperung« hat die Sprache, die den Schock erfahrbar macht, eine
illustrierende Funktion. Genau gesagt, kommt zu der Beschreibung, dass
ein Schock erlitten wurde, die Erlebbarkeit fiir die Zuhorer/Leser durch
Spracheigenschaften wie Tonfall, Lautstiarke, Gestik, aber auch Satz-
lange und Satzbau hinzu. Die »Verkorperung« der Ausgangsfragestel-
lung in Kunstwerken dagegen geht in jedem Fall eines gelungenen
Kunstwerks iiber die illustrierende Funktion hinaus. Denn durch das be-
arbeitete Material kommt etwas zum Sinnverstehen hinzu, das den Sinn
nicht nur verstirkt, illustriert und prisentiert, sondern etwas, das ihn
transformiert. Auch im Fall gelungener literarischer »Verkorperung«
von sprachlich vorformulierbarem Sinn passiert mehr als eine Verstér-
kung dieses Sinns durch einen illustrierenden Einsatz von Sprachele-
menten. Vielmehr arbeitet die Autorin mit (sinnlich wahrnehmbaren)
Elementen des Klangs von Sprache, die sprachlich Beschriebenes nicht
nur verstirken, sondern seinen Sinn verdndern. Gefiihle, Stimmungen
und Querverweise, die nicht implizit im Dargestellten gegeben sind,
werden erzeugt, dessen Sinnhaftigkeit wird infolgedessen moduliert,
verschoben oder in Frage gestellt, so dass sie iiber die bloBe Mitteilung
des Sachverhalts hinausgeht. Die kaskadenartigen Sétze, in denen ein
Schock sich beim Sprechen oder im nichtliterarischen Schreiben verkor-
pert, sind im Gegensatz dazu eine blole Verstirkung des Geschehens.
Es fehlt eine Mehrbodigkeit bzw. auch Mehrdimensionalitdt im Sinne
einer »Musikalitit«, die z.B. literarischer Sprache eigen ist und in der
der unmittelbare Sinn ebenfalls Verwandlungen und Verfremdungen
unterzogen wird. Diese Unterscheidung markiert z.B. den Unterschied
zwischen einem Interview mit einer Schriftstellerin tiber ihr Buch und
ihrem Buch selbst. In der kiinstlerischen Verkorperung von Sinn zeigt

132

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

sich also jeweils ein Sinniiberschuss, der es unmoglich macht, den Vor-
gang des Ausarbeitens und der Umsetzung als bloBe Illustration eines
sprachlich formulierbaren Sinns aufzufassen.

Dieses Ergebnis kann als Basis dienen fiir die Beschreibung des
zweiten Punktes: der Verkorperung intendierten Sinns mit »richtigen
Materialien« auf »richtige Art und Weise«. Zunichst zur ersten Bezeich-
nung: zum »richtigen Material«. Zwei Fille sind hier vorstellbar: Erstens
ist es moglich, dass eine Ausgangsfrage als sprachliche Formulierung
entwickelt wurde, bevor die Kiinstlerin die Frage nach ihrer materialen
Umsetzung iiberhaupt gestellt hat. Zweitens kann es auch sein, dass die
Kiinstlerin bereits das Material, in dem sie arbeiten wird, kennt — etwa
wenn sie eine Malerin ist, die nicht in Erwdgung zieht, mit anderen Me-
thoden und anderem Material zu arbeiten.'*> Im ersten Fall, in dem der
Kiinstlerin das Material der Umsetzung noch nicht bekannt ist, liegt es
auf der Hand, dass es der erste (auch wieder korrigierbare) Schritt ist,
nach Material zu suchen, in dem sich der intendierte Sinn am besten
ausarbeiten lasst.

Im zweiten Fall scheint es zunichst nicht so, als ob die Kiinstlerin
die Wahl des Mediums und der zu verwendenden Materialien direkt aus
der Fragestellung ableiten wiirde. Wie gesagt, bleibt z.B. eine Malerin
beim Material Farbe und auch bei der Methode des Malens — auch wenn
es fiir sie eine neue thematische Wendung in ihrer Arbeit gibt. Trotzdem
existieren auch dort verschiedene Strategien. So muss z.B. die Art des
Untergrunds, die Grundierung, der Charakter der zu verwendenden Far-
ben (Ol oder Acryl), der brachiale oder vorsichtige Anfang, die GroBe
des Bildes usw. entschieden werden. Der Spielraum, in dem diese Ent-
scheidungen getroffen werden konnen, ist begrenzt, trotzdem gibt es un-
endlich viele M6glichkeiten der Entscheidung. Eine Wahl der »richtigen
Materialien« findet also auch dann statt, wenn Kiinstler sich darauf spe-
zialisiert haben, in bestimmten Medien zu arbeiten: auch wenn das fiir
AuBenstehende nicht so ersichtlich ist wie im ersten Fall, in dem
Kiunstler sich je nach Themenwahl fiir jeweils andere Materialien und
Vorgehensweisen entscheiden. In allen Féllen werden Material-Ent-
scheidungen von den Kiinstlern getroffen. Die Suche nach den passen-
den Materialien ist vom intendierten Sinn her bestimmt und wird sowohl
experimentell als auch gegebenenfalls gedanklich von den Kiinstlern vo-
rangetrieben. Eigenschaften des Materials und Zwischenergebnisse sei-
ner Bearbeitung transformieren das, was ans Material herangetragen

135 Dass das Material, in dem gearbeitet wird, auch die Sprache selbst sein
kann, wurde schon erwéhnt. Auch dann ist zwischen einer explikativen
sprachlichen Darstellung eines intendierten Sinns und der kiinstlerischen
Arbeit am sprachlichen Material zu unterscheiden.

133

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

wurde. Entsteht aus intendiertem Thema und dem Material im transfor-
matorischen Prozess etwas Neues, bei dem die Kiinstlerin den Eindruck
der Gelungenheit gewinnt, nimlich dann, wenn sie zur Uberzeugung
gelangt, »dall es stimmt«, so kann man davon sprechen, dass das Werk
»auf die richtige Art und Weise« ausgearbeitet ist."*® Dieser Begriff von
»Stimmigkeit« kann nicht nur das Verhiltnis einzelner Teile des Kunst-
werks zueinander bezeichnen, sondern betrifft auch den Bezug des
Kunstwerks zur wahrgenommenen Realitét. Nicht nur die Abgrenzung
einer Form von einer anderen Form innerhalb des Werks, wie es z.B.
Luhmanns differenztheoretischer Formbegriff nahelegt,”’’ muss »stim-
men«, sondern als »richtig« muss der Kiinstlerin auch das Verhiltnis er-
scheinen, das das Kunstwerk zur auBlerkiinstlerischen Realitit aufbaut.
Sozusagen in Ubereinstimmung mit Heiner Miillers Rede von
einer »anderen Wirklichkeit«'*® schreibt Luhmann:

»Das Kunstwerk etabliert demnach eine eigene Realitét, die sich von der ge-
wohnten Realitidt unterscheidet. Es konstituiert, bei aller Wahrnehmbarkeit
und bei aller damit unleugbaren Eigenrealitit, zugleich eine dem Sinne nach
imaginédre oder fiktionale Realitit. Die Welt wird [...] in eine reale und eine
imaginére Realitdt gespalten.«]39

Diese »Realititsverdopplung, von der aus die Welt, wie sie vorgefunden
wird, als Realitidt bezeichnet werden kann«, basiert nach Luhmann auf
»Ordnungsmoglichkeiten«, die Kunstwerke als »formfest fixierte«
Dinge anbieten.'* »Wir halten fest, daB es auf die Erzeugung einer
Differenz zweier Realititen ankommt, oder anders gesagt: auf die Aus-
stattung der Welt mit einer Mdglichkeit, sich selbst zu beobachten.«'*!
Wie diese »Realitdtsverdopplung« in der kiinstlerischen Arbeit zustande
kommt, wiirde ich allerdings anders erldutern als Luhmann. Eine Fixie-
rung auf Ordnungsprinzipien der Form findet sich in jeder kiinstleri-
schen Gattung, auch in der Literatur. Jedoch ist Literatur gerade die Art
von Kunst, aus der sich sprachlicher Sinn am wenigsten heraushalten
lasst. Nicht nur aus »formalen Mitteln« und einem »Sinn fiir Passendes«
ergibt sich der Nachweis von »Ordnungszwingen im Bereich des nur

136 W. Rihm: Offene Enden, S. 44.

137 Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/Main 1995,
S. 49.

138 Siche Kapitel 11.3.3: Die Vergegenwirtigung von Realitdt im Kunst-
werk.

139 Luhmann: Kunst der Gesellschaft, S. 229.

140 Ebd., S. 229f.

141 Ebd., S. 235.

134

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Mébglichen«,'** sondern auch aus der Beschiftigung der Produzenten mit
sprachlich artikuliertem oder artikulierbarem Sinn, aus ihrem Weltbezug
und aus der Konfrontation desselben mit der Eigenlogik des Materials.
Die »richtige Art und Weise, in der intendierter Sinn in einem Kunst-
werk présent wird, ist nicht allein aus dem formalen Experiment »For-
menkomplexitit« entstanden. Anders gesprochen: Nicht nur aus der Be-
schiftigung mit formaldsthetischen Fragen der Mittel und Methoden
(Luhmann nennt dies »implizites Wissen«) und mit Fragen des Zueinan-
derpassens einzelner Formen des Kunstwerks entsteht die »formfest
fixierte Differenz« zur Realitdt der Welt. Diese Differenz ist auch fiir ei-
nige Kunstwerke aus dem 20. Jahrhundert, die sich in ihrer Form nicht
von den gewdhnlichen Dingen unterscheiden, nicht mehr gegeben, wie
Luhmann selbst einrdumt.'* Die Formkomplexitit des Kunstwerks wird
erst zur Rezeptionsherausforderung, wenn ihre Konfrontation mit auf3er-
kiinstlerischer Realitit nicht allein auf formalen Vergleichen, sondern
auf der Synthese von Formalem und Sinnhaftem im Produktionsprozess
und im Kunstwerk beruht. Die Charakterisierung des autopoietischen
Systems der Kunst als eines, in dem kontingente Wahrnehmungen ver-
arbeitet werden und diese Verarbeitungen des Zufalls wiederum andere
kontingente Wahrnehmungen erzeugen, die sich sprachlicher Sinnge-
bung entziehen, liefert fiir Luhmann das Abgrenzungsmerkmal vom
zweckdienlichen Wahrnehmungsgebrauch anderer Systeme. Kontingenz
im luhmannschen Sinne, die durch die Eigenlogik des Materials erzeugt
wird, muss der Vollstdndigkeit halber — das ist die These — um ihren
Gegenpart erginzt werden, um die kiinstlerische Absicht zur Sinnerzeu-
gung. Aus der Verschrinkung beider Tatsachen ergibt sich die Evidenz-
absicht der Produzenten. Kontingenz ist aus der Kiinstlerperspektive
nicht zu vermeiden, ja Zufilliges wird als kiinstlerisches Mittel provo-
kativ gesucht und in der Produktion »eingesetzt«. Die Entstehung der
Form des ganzen Werks ist dann aber nicht kontingent, so wie Luhmann
es nahelegt, so dass »[d]er Kunstler [...] nur sehen [kann], was er ge-
wollt hat, wenn er sieht, was er gemacht hat.«'** Vielmehr taucht ein
Wollen, dass sich auf die Erzeugung von Weltinterpretation richtet,
nicht erst nach formalésthetischen Uberlegungen und Handlungen auf,
sondern es kommt viel eher im Produktionsprozess mit ins Spiel, wie
uns die Ausfithrungen der in den zuriickliegenden Kapiteln zitierten
Kiinstler zeigen.

Die Aquivalenz von Kunst- und Sprachsystem beruht nicht auf einer
Aquivalenz der Formen der Kunstwerke und der Struktur der Sprache

142 Ebd., S.238.
143 Ebd., S.233.
144 Ebd., S. 44.

135

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

als zweier miteinander vergleichbarer Ordnungssysteme. Sinnstruktur ist
als eine sprachliche Vorerschlossenheit der Welt griindend im System
der Kunst enthalten, auch wenn Kunst sich von nichtliterarischer
sprachlicher Kommunikation unterscheidet. Auf die Differenz zwischen
sprachlicher Kommunikation und der Kommunikation im System der
Kunst werde ich im 6. Kapitel des II. Teils zuriickkommen. Uberzeugen
miissen eben nicht nur die kiinstlerischen Mittel, sondern auch die
Gegenstinde.'* Denn die Ausarbeitung des Gewollten »auf die richtige
Art und Weise« richtet sich auf eine mogliche Evidenz des Gegenstan-
des und nicht (nur) auf die Virtuositdt der kiinstlerischen Mittel.

Im dritten Punkt wird die Tatsache, dass das Kunstwerk von einer
Kiinstlerin hergestellt ist, als Anlass dafiir ausgegeben, dass Rezipienten
sich mit dem Werk in der Weise der Kunstrezeption und nicht in einer
anderen Art beschiftigen. Eine Rezipientin braucht die Information, dass
es sich im gegebenen Fall um ein Kunstwerk handelt; sonst wiirde sie es
nicht als solches rezipieren. Dies lédsst sich am negativen Beispiel erldu-
tern: Im »Theater der Unterdriickten«, einer Theaterform, die von dem
Brasilianer Ernesto Boal entwickelt wurde, bekommen die Zuschauer
des jeweiligen Theaterstiicks Gelegenheit, mit auf die Biithne zu gehen
und aktiv in gespielte Unterdriickungssituationen einzugreifen. Das soll
sowohl die Schauspieler als auch die Zuschauer befdhigen, Wege zu fin-
den, solchen Situationen, wie sie auf der Biihne vorgespielt werden, im
Leben anders zu begegnen. Diese Form des Theaterspielens funktioniert
so lange, wie das Theater, das manchmal auch auf &ffentlichen Plitzen
aufgefiihrt wird, als Theater angekiindigt wird und also auch fiir die Re-
zipienten als Kunst erkennbar bleibt. Es gibt jedoch auch eine Variante
der boalschen Konzeption, in der die Schauspieler unerkannt in Situatio-
nen in der Offentlichkeit agieren und den teilnehmenden Beobachtern
unklar ist, dass sie sich in einer gespielten Situation befinden. In dem
Moment der Unwissenheit der Rezipienten tiber den Kunstcharakter der
ablaufenden Handlung verliert die Darstellung in ihren Augen den Sta-
tus des Theaters. Die Information, dass Theater gespielt wird, fehlt, und
somit geht das Spiel der Schauspieler iiber in die Alltagsrealitit und ist
somit auch Teil dieser Realitét. Das ist ein Beispiel dafiir, dass Kunst-
werke anders als reale Situationen wahrgenommen werden. Ein Kunst-
werk wird von Rezipienten zum einen wahrgenommen, zum anderen
wird diese Wahrnehmung zugleich auf ihre Sinnhaftigkeit befragt. Diese
Sinn-Befragung findet gegeniiber Alltagssituationen normalerweise
nicht statt: Solche Situationen treten ein, ohne dass mit ihnen etwas
»gemeint« sein konnte. Fiir eine mogliche Befragung solcher Situatio-

145 Vgl. ebd,, S. 237.

136

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

nen und Gegenstidnde unter Sinngesichtspunkten fehlt also die Erwar-
tung, dass diese mit einem Anspruch auf Evidenz, d.h. ihrerseits als in-
terpretierende Handlung geschaffen worden seien. Fiir die Rezeption
von Kunstwerken ist umgekehrt gerade die Tatsache von Bedeutung,
dass sie von Kiinstlern hergestellt wurden. Das gilt zun4chst einmal fiir
alle Kunstwerke — fiir die gelungenen und fiir die nicht gelungenen.
Kiinstler beriicksichtigen Rezipientenwahrnehmung, wenn sie sich
im Herstellungsprozess immer wieder in die Rezipientenperspektive zu
versetzen suchen: Das heifit, dass es Kiinstlern nicht um eine introver-
tierte kiinstlerische »Privatsprache« gehen kann, sondern dass es ihnen
um Vermittlung und Verdnderung durch das Kunstwerk gehen muss.
Denn Kiinstler streben es an, die eventuellen Reaktionen der Rezipienten
in den Produktionsprozess mit einzubeziehen. Das bedeutet nicht, dass
sie die Reaktionen der Rezipienten genau vorherbestimmen koénnen oder
dass Rezipienten in einer vorherbestimmbaren oder gar gewiinschten
Weise reagieren miissen. Es heif3t lediglich, dass von den Kiinstlern eine
Eingrenzung der Moglichkeiten, wie ein Kunstwerk rezipiert werden
kann, vorgegeben wird als ein randunscharfes Feld von Moglichkeiten.
Durch das Sosein der Arbeit wird eine absolute Beliebigkeit der Rezep-
tion ausgeschlossen. Das Kunstwerk bietet Rezipienten die Moglichkeit,
auf viele Weisen (aber nicht beliebig) daran anzuschlieBen. In einem
weiten Sinn ldsst sich hier von Wiederholbarkeit sprechen. Denn der
Rezeptionsvorgang besteht aus zwei Momenten: aus dem, was das
Kunstwerk kraft seines »So-gemacht-Seins« evoziert, und aus dem per-
sonlichen Erfahrungshorizont der einzelnen Rezipienten, innerhalb des-
sen die vom Kunstwerk vorgegebene, im weiten Sinn wiederholbare
Reaktion wirksam wird und der im selben Zuge den Interpretationsspiel-
raum des Kunstwerks modifiziert. Die Bemiihungen der Produzenten um
die Evidenz des Kunstwerks kénnen sich nur auf das erste Moment, sein
So-gemacht-Sein beziehen. Auf den personlichen Erfahrungshorizont
der Rezipienten kénnen Kiinstler keinen unmittelbaren Einfluss nehmen.
Andererseits ermoglichen gelungene Kunstwerke besonders viele und
besonders interessante Projektionen; je gelungener ein Kunstwerk ist,
desto mehr Anschlussmoglichkeiten bietet es seinen Rezipienten. Es
muss daher eine Ambivalenz (wie Tarkowskij es nennt), eine Mehr-
schichtigkeit im guten Kunstwerk sein, die Projektionen erlaubt. Das
wiirde bedeuten, dass die Kiinstler einen indirekten Einfluss auf die Pro-
jizierbarkeit von rezipientischer Erfahrung haben, wenn sie auch nicht
auf die konkreten Projektionen einwirken konnen. Die Materialitdt des
Kunstwerks, die Projektionsfldchen bietet, {ibt einen so starken Einfluss
auf die Rezeption aus, dass man in einem eingeschrinkten Sinn davon
sprechen kann, dass die Wahrnehmung der Rezipienten durch das

137

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Kunstwerk »gesteuert« wird. Hier geht es um eine Wiederholbarkeit im
Sinne einer stindigen Variation. Rezipientische Erfahrung wird einer-
seits durch das Werk aufgerufen, andererseits wird sie von ihm gestort.
Diesem Prozess von Aktivierung und Stérung, in dem Wahrnehmung
zugleich auch die »Antwort« auf Wahrgenommenes im Sinne seiner
Ergidnzung, Vervollkommnung und Fortfiihrung bedeutet, gilt das Inter-
esse der Kiinstler. Im Idealfall (aus Produzentensicht) verdndert das
Kunstwerk das Weltverhiltnis der Rezipienten. Diese Verdnderung kann
ganz unterschiedliche Bereiche des Weltverhiltnisses der Rezipienten
betreffen, sie kann sich allein auf einen Ausschnitt sinnlicher Weltwahr-
nehmung beziehen, sie kann aber auch z.B. auf der Ebene politischer
Realitdt oder kunstgeschichtlichen Wissens oder in anderen Bereichen
des Lebens vollzogen werden. Aber auch in diesem Fall wire die dsthe-
tische Erfahrung des Kunstwerks kein Aquivalent begrifflicher Argu-
mentation. Dass sich aus der &sthetischen Erfahrung Konsequenzen fiir
die begriffliche Beschreibung der Welt ergeben, ist vielmehr nur eine
ithrer moglichen Wirkungen.

Auf den Gebieten der Literatur und des Theaters scheint es nahezu-
liegen, dass es Produzenten um die Darstellung eines Weltverhéltnisses
geht. Hingegen konnte es so scheinen, als ob Malerei, insbesondere
abstrakte, den Produzenten eher eine Selbstgentigsamkeit und ein Bezo-
gensein aufs Material, nicht auf die Welt, abverlange. Deshalb gehe ich
im Folgenden kurz auf den Evidenzanspruch zweier Maler ein. Ein an-
derer Einwand konnte sein, dass bestimmte Kiinstler in ihrer Arbeit mit
Unsinn und Ironie umgehen und deswegen nur Brechung und Stérung
und eventuell Zerstérung, nicht aber Anspriiche affirmativer Art ans
Kunstwerk haben. Dass auch diese Arbeitsweise eine ist, die sich auf die
Erzeugung eines evidenten Kunstwerks richtet, soll ebenfalls anhand
eines Beispiels erldutert werden.

Zunichst komme ich zu der These, dass es auch im Medium der
Malerei um die Darstellung eines Weltverhéltnisses, repriasentiert in ei-
nem evidenten Werk, geht: »Ich schulde Thnen die Wahrheit in der Ma-
lerei, und ich werde Sie Ihnen sagen.« Dieser Satz von Cézanne, aus
dem Derrida den Titel seines gleichnamigen Buches »Die Wahrheit in
der Malerei« [Hervorhebung von mir, J.S.] ableitet, ldsst sich verschie-
den interpretieren.'*® Will Cézanne Wahrheit kiinstlerisch darstellen?
Dagegen spricht das Wort »sagen«, das wohl sonst durch das Wort »zei-
gen« ersetzt worden wire. Was meint Cézanne also mit dem Ausdruck
»Wabhrheit in der Malerei«? Vergegenwirtigt man sich den Kontext des

146 Jacques Derrida: La vérité en peinture, Paris 1978, dtsch.: Die Wahrheit
in der Malerei, Wien 1992.

138

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Briefes an Emile Bernard, in dem der Satz geduBert worden ist, in einer
anderen Ubersetzung, konkretisiert er sich ein wenig.

»Ich habe mich durchaus erinnert, dal sie in Tonnerre waren, aber der ganze
Umstand, mich wieder zu Hause einzurichten, macht es mir zur Pflicht, daf3
ich mich uneingeschrinkt der Verfiigungsgewalt meiner Familie iberantworte.
[...] Ich schulde Thnen die Wahrheit éiber [Hervorhebung von mir, J.S.] die
Malerei, und ich werde sie Thnen sagen.«147

Es gab also einen Austausch tiber die Malerei zwischen den beiden Ma-
lern, in dem Bernard offensichtlich die Rolle des Schiilers spielte. Da-
durch wird klar, dass Cézanne mit dem Wort » Wahrheit« das meint, was
er Bernard erkldren wird, und keine kiinstlerische Darstellung der Wahr-
heit. Die spezifische cézannesche Wahrheitsunterstellung bezieht sich
auf seine Idee von der Funktion der Malerei und der Funktion des Ma-
lers, der als ein Organ des Sehens bemiiht sein sollte, das Sichtbare im-
mer genauer darzustellen. Je sensibler es der Maler schafft, die »Werk-
zeuge« Auge, Palette, Pinsel etc. zum Einsatz zu bringen, desto mehr
nidhert er sich der Idee der Transformation des Gesehenen in ein spezifi-
sches Farb- und Formensystem. Das von Cézanne entwickelte Pro-
gramm der Modulation der Farben, in dem die wahrgenommenen Farb-
tone so weit wie moglich auseinanderdividiert und per Pinselstrich mit-
einander in ein neues Verhiltnis gesetzt werden, hat nichts mit einer ein-
fachen Abbildung der Wirklichkeit im Sinne der Abbildung ihrer Kom-
plexitit zu tun. (Psychologische Aspekte bleiben z.B. unbeachtet, wie
man an den cézanneschen Portraits sehen kann. Es gibt, aus einer psy-
chologischen Sicht, keinen Unterschied zwischen Cézannes Darstellung
seiner Frau und derjenigen des Berges, den er immer wieder malte.)
Trotzdem ist es Cézannes erklértes Ziel, zu einem umfassenderen »Ver-
standnis« zu gelangen.'”® Es handelt sich um eine geistige Struktur, die
Cézanne in seiner Malerei aufzuzeigen versucht; um die »Einsicht, daf3
das Individuelle und Einmalige die einzig mogliche Form darstellt, in
der das Uberpersonliche und Allgemeine erscheint und in der es sich
darstellen 148t. [...] Gegenstdnde werden zu formalen und farbigen Ele-
menten einer bildnerischen Ordnung, in der die GesetzméBigkeit allen

147 Paul Cézanne: Ein Traum von Kunst, Berlin 1984; S. 164. »Je vous dois
la vérité en peinture, et je vous la dirai.« Das franzdsische »en« ldsst so-
wohl die Ubersetzung »in« als auch »iiber« zu. Ich beziehe mich auf: J.
Derrida: La vérité en peinture, S. 6.

148 Dem Wort Verstindnis gebe ich eine sprachliche Konnotation. Es geht
um ein Verstehen seiner selbst und der Welt. Die Mittel, um zu ihm zu
gelangen, konnen aber auch Mittel der Wahrnehmung sein.

139

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Seins zutage tritt.«'* Der nichste Auszug (ebenfalls aus einem Brief an
Bernard) spricht von diesem »Verstdndnis« und markiert so die spezielle
Verkniipfung der Wahrheitsunterstellung mit dem Finden der richtigen
Methoden ihrer Realisation.

»Der Louvre ist das Buch, in dem wir lesen lernen. Wir diirfen uns freilich
nicht damit zufrieden geben, die schonen Formeln unserer erlauchten Vorgén-
ger beizubehalten. Machen wir uns doch frei davon und studieren wir die
schéne Natur, versuchen wir ihren Geist herauszuheben, suchen wir uns doch
so auszudriicken, wie es unserm personlichen Temperament entspricht. Im
ibrigen, auch die Zeit und das Nachdenken verdndern so nach und nach unser
Sehen, und am Ende finden wir zum Verstindnis.«' >

Hier geht es Cézanne um die Richtigkeit der Mittel und Methoden. Das
Naturstudium wird vor dem Studium und Kopieren der alten Meister im
Louvre ausgezeichnet. Dass das Studium von Cézannes Vorgéngern im
Louvre nicht in jedem Fall hilfreich sein kann, leuchtet unmittelbar ein,
wenn man sich klarmacht, dass diese ganz andere Konzeptionen kiinstle-
rischen Arbeitens verfolgten. Sie schufen nach dem Modell und Vorbild
des Kiinstlergenies ihre ganz eigenen Welten. Auf diesen genialen Ge-
stus verzichtet Cézanne. Er schafft nicht mehr eine Welt aus sich heraus,
sondern interpretiert Vorhandenes neu.'>' So sehr auch das Sehen als
optische Wahrnehmung der Dreh- und Angelpunkt der cézanneschen
Methode ist, so handelt es sich doch bei der Idee der cézanneschen
Farbmodulation um ein geistiges Konzept. Es ist eine Sichtweise der
Welt in dem Sinne einer bestimmten Haltung, die erstens der Kiinstler
und zweitens das Kunstwerk der Welt gegeniiber einnehmen. Deswegen
kann Cézanne am Ende vom »Verstandnis« sprechen.

Auch dem Maler Paul Klee, der fiir sein abstraktes Spiel mit Farben,
Formen, Flichen und mit den dadurch entstehenden Bildrdaumen bekannt

149  Sandro Bocola: Die Kunst der Moderne. Zur Struktur und Dynamik ihrer
Entwicklung, Miinchen, New York 1997, S. 138ff. »Formal« verstehe
ich als eine Bezeichnung, die die Art und Weise des Gemachtseins der
Elemente umschreibt und zunéchst (theoretisch) absicht von inhaltlichen
Gesichtspunkten. Farbe ist auch ein formales Element. Insofern ist das
»und« in dem Ausdruck »formale und farbige Elemente« nicht ganz pas-
send. Vermutlich denkt Bocola z.B. an die Form in einem konkreten,
z.B. geometrischen Sinn im Unterschied zu Farbe.

150 P. Cézanne: Ein Traum von Kunst, S. 162.

151 Vgl. Dieter Daniels: Duchamp und die anderen. Der Modellfall einer
kiinstlerischen Wirkungsgeschichte in der Moderne, Koln 1992, S. 213:
»Der Kiinstler wechselt die Seite, er wird vom Schopfer zum Betrachter,
der — anstatt etwas Neues zu schaffen — eine neue Sichtweise fiir schon
Vorhandenes findet.«

140

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

ist, ging es um ein Verstdndnis im Sinn einer Weltinterpretation und um
die materielle Evidenz dieses Weltverstandnisses. Im Gegensatz zu Cé-
zanne, dessen Idee die Transformation des Sichtbaren war, ging es Klee
eher darum, zum »Urgrund« allen Seins vorzudringen. In archaischen
Symbolisierungen versucht er, dem ndherzukommen, was dem mensch-
lichen Leben zugrunde liegt. »Wom Vorbildlichen zum Urbildlichen!
AnmaBend wird der Kiinstler sein, der dabei bald irgendwo stecken-
bleibt. Berufen aber sind die Kiinstler, die heute bis in einige Nihe jenes
geheimen Grundes dringen, wo das Urgesetz die Entwicklungen
speist.«'*> Eine Totalitit der kiinstlerischen Idee liegt hier besonders auf
der Hand. Die Leidenschaft des Kiinstlers bezieht sich natiirlich nicht
allein auf die Idee, das Verstehenwollen, das Erforschen, sondern auch
auf die Qualitdt ihrer kiinstlerischen Ausarbeitung. (»Anmaflend wird
der Kiinstler sein, der dabei bald irgendwo steckenbleibt.«) Der kiinstle-
rischen Produktion steht als Vorbild die »grole Natur« Pate, der man
sich in einer nachahmenden Bewegung néhern soll.

»Also befafit sich denn der Kiinstler mit Mikroskopie? Historie? Paldontolgie?
Nur vergleichsweise, nur im Sinne einer wissenschaftlichen Kontrollierbarkeit
auf Naturtreue!

Nur im Sinne der Freiheit.

Im Sinne einer Freiheit, die nicht zu bestimmten Entwicklungsphasen fiihrt,
welche in der Natur einmal genauso waren oder sein werden oder die auf an-
dern Sternen (dereinst vielleicht einmal nachweisbar) genauso sein konnten,
sondern im Sinne einer Freiheit, die lediglich ihr Recht fordert, ebenso be-
weglich zu sein, wie die grofle Natur beweglich ist.« 153

Die von Klee hier angedeutete Methode der kiinstlerischen Auseinander-
setzung mit naturwissenschaftlichen Arbeitsweisen erlaubt es den
Kiinstlern, »freier«, also ungeregelter mit den naturwissenschaftlichen
Methoden und mit naturwissenschaftlichem Bildmaterial umzugehen als
die Naturwissenschaftler, und hat daher den Status einer Handlungsan-
weisung, dhnlich wie Cézannes Empfehlung, eher Naturstudien zu
betreiben als die alten Meister zu kopieren. Es ldsst sich bereits hier von
fundamentalen Unterschieden zwischen der cézanneschen und der klee-
schen Methode sprechen. Diese Unterschiede verweisen auf eine Indivi-
dualitit der jeweiligen kiinstlerischen Sichtweise, die hier nicht bestrit-
ten werden soll. Systematisch geht es aber darum, dass in allen Fillen
Fragen des Weltverhéltnisses mit kiinstlerischen Arbeitsstrategien ver-
kniipft werden.

152 Paul Klee: Kunstlehre, Leipzig 1987, S. 83.
153 Ebd.

141

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Wie verhdlt es sich nun mit dem Evidenzanspruch, wenn Kiinstler
mit den Methoden seiner Brechung, mit Ironie oder mit Unsinn arbei-
ten? Auch in diesen Fillen kann der kiinstlerische Evidenzanspruch
weiterhin geltend gemacht werden. Dazu eine AuBerung des Konzept-
kiinstlers Ilya Kabakow iiber Absurditit als kiinstlerisches Mittel:

»Das Absurde unterscheidet sich duBlerlich in nichts von der Dummbheit; man
braucht nur an Beckett oder Charms zu denken. Doch absurde Texte zeigen,
dafB3 sie keinerlei echten Inhalt haben — und das verleiht ihnen einen enormen
Inhalt. Eine von einem Dummkopf geduflerte Dummheit im Beisein eines klu-
gen Menschen aber erweist sich als duflerst sinnreich. So kann man davon
ausgehen, daf3 die »Kultur< ein solches Biindnis von >Eingeweihten< oder >Ver-
stehendenc¢ ist, die allerdings weit davon entfernt sind, ihr Wissen preis-
zugeben.«154

Kabakow interpretiert das stilistische Mittel der Absurditit als eines, das
in der Lage ist, flir etwas anderes zu stehen, d.h. etwas vorzufiihren.
Dass das Fehlen eines Inhalts von Kabakow als ein »enormer Inhalt«
bezeichnet wird, deutet darauf hin, dass er der Absurditit letztlich wie-
der Sinn zuspricht. Die getdtigte Aussage ist in dem Sinne evident, dass
sie auf Grunderlebnisse des menschlichen Daseins verweist. Dass die
Darstellung von Absurditit von Kabakow als eine Form der Sinnerzeu-
gung interpretiert wird, zeigt auch seine Beschreibung des Rezipienten-
verhaltens gegeniiber absurden AuBerungen. Wiirde die Unterstellung
von Sinn vollig fehlen, kdme es nicht zum »Biindnis von Eingeweih-
ten«. Verstehbarkeit kommt sozusagen durch die Hintertiir wieder ins
Spiel. Indem nimlich der absurden AuBerung Wahrheit in einem exis-
tentiellen Sinne unterstellt wird, muss sie »verstehbar« sein. Diese »Ver-
stehbarkeit« wird nach Kabakow von den Interpreten hergestellt und
unterscheidet sich dann nicht mehr von der Verstehbarkeit anderer Au-
Berungen.

Kabakow sagt hier nichts zu einer eventuellen Differenz zwischen
absurden AuBerungen und absurden Kunstwerken, denn beide kénnen
von den sogenannten »Eingeweihten« richtig verstanden werden. Der
Unterschied zwischen einer absurden AuBerung und einem Kunstwerk,
das aus absurden AuBerungen besteht, liegt darin, dass im Kunstwerk
eine Materialbearbeitung stattfand, eine materielle Umsetzung des Dar-
gestellten im Sinne seiner Transformation vollzogen ist, zusammenge-
fasst: dass es hergestellt wurde. Die Information iiber das Hergestelltsein
des Kunstwerks dndert das Verhalten der Rezipienten. Die absurde

154 Tlya Kabakow/Boris Groys: Die Kunst des Flichens, Miinchen, Wien
1991, S. 30.

142

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

AuBerung eines Dummkopfs hingegen, die dieser nicht einmal bewusst
gemacht haben muss, ist in keinem Material, auch nicht im Material der
Sprache, hergestellt. Sie ist vielmehr passiert. Selbst wenn sie sich wie
eine kiinstlerische AuBerung anhért, ist das nur Zufall und keine kiinstle-
rische Absicht. Wissen die Rezipienten aber, dass die Absurditit von
einer Kiinstlerin stammt, suchen sie den von Kabakow beschriebenen
»enormen Inhalt«, sie testen also ihrerseits den Evidenzanspruch des
Kiinstlers am Kunstwerk. Es ist wichtig, dass die Rezipienten ein Refle-
xionsvermogen mitbringen, um die Absurditdt in den Kunstwerken zu
erkennen und zu deuten. Auf diesen Horizont der Rezipienten hoffen
Kiinstler, die mit absurden Elementen arbeiten. Im Produktionsprozess
projizieren sie selbst »enorme Inhalte« in die Absurditdt hinein, wenn
sie zu ihrem Kunstwerk Rezipientenperspektiven einnehmen, um dessen
Wirkung zu priifen.

Unsere These, dass jede Kunstproduktion mit einem Evidenzan-
spruch verbunden ist, wirft die Frage auf, wie und durch wen die Einl6-
sung dieses Anspruchs beurteilt werden kann. Gerade wenn der
Anspruch, Evidentes zu schaffen, jede Kunstproduktion begleitet, ist es
schwer vorzustellen, dass die Produzenten bei der Bewertung der eige-
nen Arbeit von ihrem Anspruch hinreichend abstrahieren konnen, um
seine Einlosung zu beurteilen. Da sie selbst in den Produktionsprozess
involviert sind, fehlt ihnen die Distanz. Ein Effekt dieser Distanzlosig-
keit ist, dass die Bewertung der eigenen Arbeiten oftmals weit entfernt
ist von der Einschitzung durch »andere Rezipienten«. Das gilt oft auch
fur die Bewertung einzelner Kunstwerke innerhalb eines Gesamtwerks.

Es wurde bereits ausfithrlich dargelegt, dass der anfinglich inten-
dierte Sinn nur in transformierter Form in das Kunstwerk eingeht und
dass dieser Sinn in der Konfrontation mit dem Material eine Umarbei-
tung erféhrt, die unter dem Kriterium der Gelungenheit evaluativ thema-
tisiert werden kann. Der Anspruch, diese Transformation im Sinne einer
angemessenen und »gekonnten« Bearbeitung zu vollziehen, ist Teil des
Anspruchs der Kiinstler, im Kunstwerk etwas zur Evidenz zu bringen.
Infolgedessen kann die Einlosung dieses Anspruchs auch nur auf die
Weise bewertet werden, dass intendierte Thematik und materiale Quali-
taten der Bearbeitung konkret aufeinander bezogen werden. Die blofie
Gegebenheit des Evidenzanspruchs kann allein noch kein Maf3stab fiir
die Gelungenheit des Kunstwerks sein, gerade weil sie fiir alle Kunst gilt
—und weil es viele Arbeiten gibt, in denen der kiinstlerische Anspruch
offensichtlich nicht eingelost werden konnte.

Auch wenn es Kunstwerke gibt, bei denen laut Kiinstlerauskunft der
Prozess des Entstehens wichtiger ist als das, was als Produkt tibrigbleibt
(wenn der Prozess zum Beispiel ein interaktiver gewesen ist), oder auch

143

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

wenn gar kein Produkt tibrigbleibt, muss das dokumentiert werden, d.h.
die Kiinstlerin ist in einer Bringschuld gegeniiber den Rezipienten. Sie
muss den Prozess in irgendeiner Weise glaubhaft machen konnen. Auch
in diesem Fall ldsst sich die Art und Weise der Umsetzung qualitativ
bewerten.

An dieser Stelle mochte ich auf den Anspruch des »Vaters der Kon-
zeptkunst« Joseph Kosuth eingehen, der behauptet hat, Kunst und Idee,
letztendlich sogar Kunst und analytisches Denken in seinen Arbeiten
gleichgesetzt zu haben und der damit indirekt auf das Ende der Ge-
schichte kiinstlerischer Transformation von Ideen in wahrnehmbare En-
titdten verweisen wollte.

»So I referred to the physical material of the blow-up as the works >form of
presentation¢, and referring to the art entity as a proposition — a term I bor-
rowed from linguistic philosophy. At about the same time I began thinking of
art propositions while considering the [...] analogy between language and art.
So that in my mind I began to equate linguistic propositions with artistic
propositions.«] »

Als Joseph Kosuth Anfang der 70er Jahre die Gleichsetzung von analyti-
schem Denken und Konzeptkunst verkiindete, stand er am Anfang seiner
Karriere in Kunstinstitutionen, in denen Kunstwerke und andere
Leistungen nicht nach analytischen Kriterien beurteilt wurden und wer-
den. Kosuths Karriere im Kunstbetrieb beruht eher auf spekulativen Zu-
schreibungen und Verdnderungen der Wahrnehmungsgewohnheiten der
Betrachter als auf Anerkennung seines analytischen Scharfsinns. Kosuth
hat zwar flir seine Schriftinstallationen lediglich dekontextualisierte
Zitate gingiger theoretischer Autoren (etwa Benjamin und Derrida)
verwendet. Die aufwendige grafische Gestaltung (etwa in weiller Schrift
auf schwarzem Grund, wofiir z.B. der gesamte Innenraum des Stuttgar-
ter Kunstvereins geschwirzt werden musste) belegt aber ebenso wie das
Unverstandnis des Kunstpublikums fiir den Inhalt der Zitate, dass eine
Sinnverschiebung vollzogen worden ist, die nicht in den AuBerungen
des Kiinstlers, wohl aber in der Rezeption des Kunstwerks sichtbar wird.
Auch wenn Kosuths Anspruch der einer absoluten Gleichsetzung von
Kunst und Idee gewesen ist, so zeigt seine Rezeption, dass andere As-
pekte bedeutender waren: z.B. die Tatsache, dass der Kiinstler Kosuth
eine Neuheit etablierte oder dass neue Wahrnehmungsweisen mit seinen
Arbeiten fiir den Kunstkontext erschlossen wurden. Blofle Zitate, auf
eine Wand gebracht, galten bis dahin nicht als Kunst. Ich nehme an, dass

155 Joseph Kosuth: »Three Answers to Four Questions«, in: Domus, May
1971, S. 54.

144

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Kosuth mit seiner provokanten These der Analogie zwischen linguisti-
schen und kiinstlerischen Propositionen nicht bekannt geworden wire,
hitte er seine Sitze auf kleinen Zetteln an die Winde geklebt. Das
Anbringen von Zitaten aus wissenschaftlichen Publikationen auf Gebéu-
den, Briicken und Bahnhofen oder ihre Publikation in Tageszeitungen ist
eher als eine Kontextverschiebung denn als philosophische These zu
beschreiben. So wie das Kochen in einer renommierten Galerie als
Kunst und nicht nur als Kochen definiert und akzeptiert wird, so muss
ein Satz aus der »Grammatologie« von Derrida, der im Kunstverein tiber
eine ganze Wand verteilt neben einem Benjamin-Zitat prangt, anders
wahrgenommen werden als innerhalb des Kontextes der »Grammatolo-
gie«. Das soll aber nicht heiflen, dass die sprachliche Bedeutung des
Satzes vollig gleichgiiltig fiir die Rezeption der Arbeit ist. Vielmehr be-
sitzt er eine andere Bedeutung als im Buch. Also handelt es sich bei
Kosuths Zitaten nicht um Propositionen, wie er es behauptet, um gleiche
semantische Gehalte, die durch unterschiedliche Sétze ausgedriickt wer-
den koénnen, sondern um eine Inhaltsverdnderung, die durch eine Kon-
text- und Présentationsverschiebung ein und desselben Satzes verursacht
wird. Der semantische Gehalt des Zitates wird von Kosuth durch diese
Verschiebung verdndert, aber nicht beseitigt. Denn erst durch das Zu-
sammenspiel von sprachlichem Satzinhalt und der vom Kiinstler festge-
legten Présentation ensteht das ganze Kunstwerk. Es ldsst sich weder auf
den Satzinhalt noch allein auf die sinnliche Wahrnehmung der Buchsta-
ben reduzieren.

Fiir dieses Kapitel ldsst sich abschliefend sagen: Auf die Perspektive
der Produzenten, die durch einen Evidenzanspruch geleitet sind, kann in
philosophischen Uberlegungen iiber Kunst nicht verzichtet werden. Sie
ist neben anderen Kriterien konstitutiv fiir die Bestimmung der Katego-
rie des Kunstwerks. Es geht nicht darum, subjektive Sichten und spe-
zielle kiinstlerische Strategien einzelner Kiinstler zu verdeutlichen, son-
dern auf einer Metaecbene muss der tibergreifende Anspruch der Kiinst-
ler, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, mit beriicksichtigt werden.
Dieser Anspruch erfordert eine bestimmte Art von Engagement und
Konnen, welches sich von dem Koénnen anderer Tatigkeitsfelder und von
der Beherrschung sprachlicher Prizision im wissenschaftlichen Formu-
lieren unterscheidet. Es geht also um eine Féhigkeit oder Fertigkeit, Fra-
gestellungen, die sich von Alltags- und wissenschaftlichen Fragestellun-
gen unterscheiden, mit kiinstlerischen Mitteln und Strategien zu bear-
beiten. Die Entwicklung einer neuen Form der Organisation des Mate-
riellen, die evident ist und Evidenzerlebnisse verursacht, markiert die
besondere kiinstlerische Leistung.

145

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

6. Die Bestimmung des Begriffs Kunstwerk

Die Perspektive der Produzenten, so war meine Behauptung, muss in
einen philosophischen Beschreibungsversuch des Spezifischen von
Kunstwerken mit eingehen. In diesem Kapitel geht es um die Frage, wie
dies zu verstehen wire. Zunichst soll dargelegt werden, warum sich eine
Bestimmung des Kunstwerkbegriffs aus der Beriicksichtigung kiinstle-
rischer Produktion ergeben sollte und inwiefern kiinstlerische Arbeit
nicht allein in Begriffen wie Performativitit, Ereignis oder Prisenz
gefasst werden kann."® In Bezug auf das Werk wire dann der Begriff
seiner Autonomie als der eines eigenen Verstdndnisses seiner Gelungen-
heit zu prézisieren. Zwei Differenzen werden in einem néchsten Schritt
im Rahmen der Bestimmung des Kunstwerks akzentuiert: erstens die
Differenz zwischen Kunstwerken, die mit einem Anspruch auf Evidenz
produziert sind, und Gegenstanden, die mit anderem Anspruch geschaf-
fen werden; zweitens die Differenz zwischen Gegenstinden, die ge-
schaffen werden (gleich mit welchem Anspruch), und solchen, die nicht
geschaffen, sondern vorgefunden werden. Unter Berticksichtigung der
dialogischen Struktur des Kunstwerks wird daran anschlieBend (im III.
Teil) ein Begriff der dsthetischen Kommunikation zu entwerfen sein, der
von einem sprachlichen Kommunikationsbegriff zu unterscheiden ist.
Sieht man Kunstproduzenten, wie im ersten Kapitel dieses II. Teils
erldutert, nicht allein als selbstbestimmte, ja selbstherrliche Subjekte, so
sind »Grundsidtze der Freiheit und Souverinitit des Schaffensprozes-
ses«, »ldeale der phantasia, der Einbildungskraft und der Originalitét«
bzw. der »Erfindung (creatio)« unzureichende Grundlagen der Beschrei-
bung kiinstlerischen Titigseins."”’ Aus den Erliuterungen des Produk-
tionsverlaufes im dritten Kapitel des II. Teils ergibt sich, dass kiinstleri-
sches Produzieren weniger mit der souverdnen Setzung einer Idee der
Autorin in die Materialitdt des Werks zu tun hat, auch nicht mit subjek-
tiver Kreativitdt, die geniale Erfindung erméglicht, sondern dass viel-
mehr das Material, dessen Eigenschaften sowie die Herkunft und die
Geschichte der Produzenten (wie im Kapitel I1.3 beschrieben) in diesem

156 Vergleiche z.B. D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 168: »Treffender wire
es, stattdessen von der »>Auflosung des Kunstbegriffs< in dem Sinne zu
sprechen, dal3 die werkésthetische »Ontologie« untergegangen sei — jenes
strukturelle System von Bestimmungen, das Kunst aus den Prinzipien
der Originalitdt, der Form, der energeia als schopferische Leistung und
als »Werky¢, ergon, und folglich den Kiinstler als »Werkmeister« (Hegel),
als »Genie« hervorgehen lieB.« Dass sich mit der Verabschiedung des
Kiinstlers als Genies nicht der Werkbegriff mit verabschiedet, geht aus
meinen bisherigen Uberlegungen zur Subjektivitit der Kiinstler hervor.

157 Ebd., S.173.

146

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Prozess ecine entscheidende, aber auch nicht allein die entscheidende
Rolle spielen. Falsch ist es also, Kiinstlern die »Autoritdt eines Ur-
sprungs« zuzusprechen und aus dieser die »Einheit und die Dauer einer
Bedeutung« der Werke abzuleiten.'>® Offenbar ist es auf eine banale
Wiese richtig, dass eine Kiinstlerin der Ursprung ihres Werkes ist, denn
ohne sie wiirde es das Werk nicht geben; dies ist aber nicht (wie Dieter
Mersch uns nahezulegen versucht) gleichzusetzen mit der Absolutheit
ihrer subjektiven Freiheit im Prozess seiner Produktion. Hegels Bestim-
mung des Genies als einer Person, die »das ins Bewusstsein hebt, was in
der Arbeit aller [...] geschichtlich erreicht wurde«, verkniipft den » Auf-
trag« an die Kiinstler mit einer konkreten Bestimmung des Werks als
eines Reprisentanten der Gesellschaft in einer Kulturgeschichte.'”
Eine Behebung des Irrtums, dass Geschichte sich durch die Kiinstler als
Medien und ohne ihr Zutun ereigne, ist kein Anlass fiir die Verabschie-
dung vom Werk. Die Definition kiinstlerischer Arbeit als Handlung ist
es auch nicht. Mersch schreibt: »Die Grundlage von Kunst bildet jetzt
der Akt, die Handlung [...] Nichts anderes bedeutet Performativitit. Das
Performative betrifft den Vollzug, seine Zeitlichkeit, das Ereignis der
Setzung.«'* Vollzug, Zeitlichkeit und Ereignis der Setzung sind aber
immer schon Konstitutive im Produktionsprozess, wie die im Kapitel
1.3 dargestellten Kiinstler-Reflexionen iiber Produktion und Transfor-
mation gezeigt haben. Auch das »Denken tiber Kunst« ist ein wesentli-
cher Bestandteil ihrer Herstellung und nicht als »performatives Projekt«
einer neuen Systematik ohne Werk zuzuordnen.'®' Eigenschaften, durch
die Mersch das Kunstwerk an sich charakterisiert, waren noch nie des-
sen alleinige Spezifika: »Dort der Gegenstand, das Werk, die Dauer und
die Geschlossenheit.« Werke waren immer auch Situationen und nicht
nur Gegenstinde, sie »dauerten« noch nie zwangsldufig, sondern nur,
wenn sie nach ihrer Produktion rezipiert und diskutiert wurden, selbst
das geschlossenste Werk ist ein fragmenthaftes, wie Heiner Miiller rich-
tig bemerkt, und auch nach Brecht und Bachmann wire das Werk u.a.
durch den Begriff des Mangels oder der Leerstelle zu charakterisieren.'®*
Auf der anderen Seite wirbt Mersch mit neuen Qualititen aktuellen
kiinstlerischen Vorgehens: »...hier das Fliichtige, die »Bricolage«, das
Risiko, die Situierung im Augenblick, »die Konfiguration im hic et

158 Ebd, S. 174.

159 Annemarie Gethmann-Siefert/Bernadette Collenberg-Plotnikov: »Georg
Wilhelm Friedrich Hegel«, in: Julian Nida-Riimelin/Monika Betzler
(Hg.), Asthetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegen-
wart in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 363-377, hier S. 367.

160 D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 217.

161 Ebd.

162 Vgl. Kap. 11.4.1: Die Beschaffenheit des Kunstwerks.

147

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nunc<.«'® Jedes Werk ist in — seinem — Hier und Jetzt verortet, namlich

im Kontext seiner Entstehung, zu dem ein gelungenes Werk zugleich
eine darstellende wie auch eine distanznehmende Position bezieht; diese
beiden Aspekte wurden im Kapitel II.1 nach Jean Bollack als die Tradi-
tion des Autors und deren Interpretation durch den Autor im Kunstwerk
geschildert.'® Wenn aktuelle konzeptuelle Kunstpraxis in der bildenden
Kunst, neue Musik und postdramatisches Theater als fliichtig, partizipa-
torisch, fragmentarisch, als Situierung im Augenblick und teilweise als
Eingriff in der Kunst bis dahin verschlossene Rdume beschreibbar sind,
so ist nicht einzusehen, warum sich dies alles nicht unkompliziert unter
den Begriff des Werkes subsumieren lassen sollte. Denn alle diese
»MalBnahmen« werden von Autoren bzw. Produzenten veranstaltet, auch
wenn keine festen Materialien in Bearbeitung sind, auch wenn keine
Partituren geschrieben werden. Selbst wenn der Zufall die Situation
steuern soll, bleibt sie doch eine konzipierte Situation, deren Entwick-
lung beobachtet werden muss. Ich pladiere daher fiir eine Erweiterung
des Werkbegriffs in dem Sinne, dass sich die Begriffe Ereignis, Perfor-
mativitidt und Priasenz als dem Werkbegriff untergeordnete Kategorien
zu seiner niheren Bestimmung anbieten.'®

Nun »klebt« an dem Werkbegriff in der Philosophie der Moderne
der Begriff seiner Autonomie, einer Eigenschaft, die wechselweise als
ein Charakteristikum des Werks selbst oder der an ihm zu vollziehenden
asthetischen Erfahrung gedeutet wird. Dementsprechend ist Autonomie
entweder als die Eigengesetzlichkeit der Kunst im Sinne des Bestands
eigener Regeln ihrer Gelungenheit oder als die Eigengesetzlichkeit der
an ihr vollzogenen Erfahrung im Unterschied zu anderen Handlungen
und Diskursen erértert worden. Der bereits eingangs erwihnte Autono-
miebegriff Schillers, demzufolge die Kunst immun sein soll gegeniiber
der Willkiir der Menschen, den Schiller einfiihrt als Fundament fiir den

163 D. Mersch: Ereignis und Aura, S. 223.

164 Diese Differenz benennt Jaul speziell fiir Literatur: »Aus alledem ist zu
folgern, daf die spezifische Leistung der Literatur im gesellschaftlichen
Dasein gerade dort zu suchen ist, wo Literatur nicht in der Funktion
einer darstellenden Kunst aufgeht.« Hans Robert JauB3: »Literaturge-
schichte als Provokation der Literaturwissenschaft«, in: Rainer Warning
(Hg.), Rezeptionsasthetik. Theorie und Praxis, Miinchen 1993, S. 126-
162, hier S. 154.

165 Vgl. Harald Lemke: »Gute Kunst macht Sinn. Ein Interview mit Harald
Lemke, in: infection manifesto. Zeitschrift fiir Kunst und Offentlich-
keit, Nr. 5 (2004), S. 25-30: »Man kann [...] den Werkbegriff erweitern
und auch werklose Kunstpraxis als Werke bezeichnen. Damit habe ich
im Grunde genommen auch keine Schwierigkeiten. Denn jede kiinstleri-
sche Arbeit, die sich mitteilen will, wird eben fiir etwas, das als Mittei-
lung funktionieren kann, ins Werk gesetzt.«

148

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

Gebrauch der schonen Kunst als Werkzeug zur chrakterlichen Verede-
lung der Menschen, wurde bereits als fragwiirdige Variante kritisiert.'*®
Eine im Kapitel II.1. eingefiihrte Voraussetzung fiir den Autonomiebe-
griff in der Kunst ist die Autorschaft der Kinstler. Die Produzenten
konnen zwar als Reprisentanten ihrer Zeit verstanden werden, nicht aber
als Medien fiir andere, der Zeit iibergeordnete Instanzen. Infolgedessen
entfillt die Moglichkeit, dass Kunstwerke dermaf3en iiber ihre Produzen-
ten hinausragen, dass sie immun wiren gegeniiber aller menschlichen
Willkiir. Adorno beriicksichtigt das. Er bestimmt den Begriff der Auto-
nomie des Kunstwerks als einen dialektischen, der die Heteronomie der
Werke, ihre gesellschaftliche Abhingigkeit, in sich birgt.'®” Das Mo-
ment der Fremdheit des Werks gegeniiber anderen Gegenstinden und
Situationen, seine Eigengesetzlichkeit, die seine Autonomie ausmacht,
der die »Idee der Freiheit [...] verschwistert« ist, »hat an Herrschaft sich
geformt, die sie verallgemeinerte«.'® So ist auch die Autonomieerwar-
tung eine, die sich aus geschichtlichen und gesellschaftlichen Zuschrei-
bungen an Kunst und Kunstwerke ergibt, und mutet als Erwartung der
Freiheit der Kunst somit gar nicht mehr so autonom an, wie sie zuerst
erschien. Je nach dem, was als Funktion von Kunst gilt, ist die
Autonomie der Werke in der dsthetischen Debatte eine hoher oder nie-
driger bewertete, je nach philosophischer Perspektive wird ihr Verhilt-
nis zu Situationen und Gegenstinden, die der Kunst &ufBerlich sind,
verschieden bestimmt.

Christoph Menke nennt zwei Bestimmungen &sthetischer Erfahrung
als zwei Varianten der Beschreibung dsthetischer Autonomie: die Kom-
pensation und die Subversion. »Stabilisierende Folgen hat — oder kom-
pensierend bzw. entlastend ist — die &sthetische Erfahrung, wenn sie als
verortet gedacht wird; destabilisierende Folgen hat — oder subversiv ist —
die dsthetische Erfahrung dagegen, wenn sie als potentiell ubiquitér ge-
dacht wird.«'” Letztendlich versteht Menke auch die Kompensations-
funktion der Kunst als Subversion: »Entlasten oder kompensieren kann
nur, was die Geltung dessen, von dem es entlasten oder das es kompen-
sieren soll, suspendiert.«'”°

166 Vgl. F. Schiller: Uber die #sthetische Erziehung des Menschen, S. 33-37.

167 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 14 und 16.

168 Ebd., S. 34.

169 Chr. Menke: Souverénitdt der Kunst, S. 202; vgl. dazu Odo Marquard:
»Kompensation. Uberlegungen zu einer Verlaufsfigur geschichtlicher
Prozesse«, in: Karl-Georg Faber/Christian Meier (Hg.), Historische Pro-
zesse, Miinchen 1978, S. 330-362; ders.: »Kunst als Kompensation ihres
Endes«, in: Willi Oelmiiller (Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie,
Bd. 1: Asthetische Erfahrung, Paderborn 1981, S. 159-199.

170 Chr. Menke: Souverinitit der Kunst, S. 201.

149

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Adorno gibt dem Begriff der Autonomie einen negativen Beige-
schmack, wenn er konstatiert: »Konsumiert wird an den Kunstwerken
ihr abstraktes Fiiranderessein...«'”" Auf den ersten Blick erscheint daher
das bei Menke angenommene Nebenordnungsverhédltnis zwischen der
Autonomie dsthetischer Erfahrung und dem pluralen Gefiige der Ver-
nunft als Alternative zur adornoschen Instrumentalisierung des Autono-
miebegriffs, die mit der gesellschaftliche Vordefinition dessen, was von
Kunst zu erwarten sei, operiert. Problematisch wird aber die Konse-
quenz, die Menke aus der Eigengesetzlichkeit der Kunstrezeption in Be-
zug auf nicht-dsthetische Diskurse ziehen mdéchte: »Wie und was wir
asthetisch erfahren, hat keinerlei bestreitende oder bejahende Kraft fiir
das, was Gegenstand unseres nicht-dsthetischen Erfahrens und Darstel-
lens ist.«'”* Dass sich dies aus einer Nebenordnung #sthetischen Erfah-
rens neben andere Formen des Erfahrens und Reflektierens ergeben
muss, ist nicht einzusehen, zumal Kiinstler (wie in den ersten fiinf Ka-
piteln dargestellt) nichts anderes bezwecken, als durch die Evidenz ihrer
Arbeit die (inner- und auferédsthetischen) Wahrnehmungen, Erfahrungen
und Reflexionen von Rezipienten durch eine Konfrontation mit dem
Werk zu verdndern. Was Menke als Konsequenz aus der Autonomie
asthetischen Erfahrens ansieht, kime einer Verfehlung kiinstlerischer
Absichten gleich. Nun ist das Argument, dass die Kiinstler nicht einver-
standen sind, keines, das den Fall abschlieBend entscheiden konnte. Ein
gelungenes Werk entzieht sich tatsdchlich einerseits den Anspriichen,
die an andere Entitdten auflerhalb der Kunst gestellt werden, zum Bei-
spiel dem Anspruch, es solle im Sinne einer begrifflichen Information
verstehbar sein; aber es entzieht sich, um die Rezipienten sozusagen
riickwendend mit ihren Anspriichen an die Vollkommenheit eines ge-
lungenen Werkes zu konfrontieren. Laut Ingeborg Bachmann ist die Be-
reitschaft, sich verdndern zu lassen, die normale rezipientische Haltung
gegeniiber dem Werk. Gehen wir probehalber davon aus, dass nicht alle
Rezipienten diese Auffassung Bachmanns teilen, so ergibt sich die Frage
nach anderen Motivationen der Kunstrezeption. Wére die autonome &s-
thetische Erfahrung am Kunstwerk tatséchlich die Konfrontation mit ei-
ner »totale[n] Negativitit« die »weder wie die der skeptischen Einwénde
in die diskursive Ordnung eingeschlossen werden, noch wie die des
Wahnsinns ausgeschlossen« werden kann,'” warum sollten Rezipienten
sich dann dieser nicht zu bewiltigenden Gefahr aussetzen? Eine Kon-
frontation mit der Negativitit dsthetischer Erfahrung ist eine, die sich
nur aus einer positiven Erwartung ans Kunstwerk ergeben kann. Ob eine

171 Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 33; Hervorhebung von mir.
172 Ebd, S.9.
173 Ebd., S.273.

150

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

ins Kunstwerk und in seine Erfahrung gesetzte Erwartung dieselbe oder
eine andere ist als die, die wir in eine diskursive Ordnung setzen — in je-
dem Fall muss die Erwartung zuerst eine Unterstellung von etwas sein,
um tberhaupt enttduscht werden zu konnen. Die primére, sozusagen
naive Gelungenheitsunterstellung an das Kunstwerk wird einerseits —
und da ist Menke recht zu geben — enttduscht. Aufgrund der Autonomie
des Werks, das heiflit der eigengesetzlichen Regeln seines Gelungen-
seins, ist die Erfahrung immer eine andere als die zu erwartende. Ande-
rerseits ist diese Enttduschung als ein Erlebnis der Alteritit bzw. >Man-
gelhaftigkeit« des Kunstwerks zugleich der impulsgebende Grund dafiir,
dass Rezipienten eigene Erfahrung in die vorgefundene Werkstruktur
eintragen. Wie im Kapitel 11.3 erldutert, bemiihen sich ndmlich die Rezi-
pienten, das teilweise widerstindige Werk in den eigenen Sinn- und
Wahrnehmungshorizont einzugliedern. Die Dialogizitdt dieser Interak-
tion mit dem Werk ist der rezipientischen »Disposition, das Mannigfal-
tige [...] zu einer Wahrnehmungstextur zusammenzufiigen, es also als
Einheit zu konstituieren«, geschuldet.'”* So muss die Erfahrung des
Wiederfindens auBerésthetischer Realitdt der Rezipientin die Erfahrung
des Entzugs und der Enttduschung komplementieren.

Die Autonomie der Kunst liegt also nicht in einer Entziehung, d.h. in
einer umfassenden Negation von sinnhaften Beziigen auf au3erkiinstleri-
sche Wirklichkeit, sondern in einer Eigengesetzlichkeit der Kunst hin-
sichtlich der Art, wie das Kunstwerk mit seinen Rezipienten jinter-
agiert, wie es Erfahrungsprozesse initiiert und wie seine Gelungenheit
von seiner konkreten Beschaffenheit abhiangt. Der damit vorgeschlagene
Autonomiebegriff geht zundchst aus von einer Eigengesetzlichkeit der
Werke, die bestimmte Erwartungen verursachen, und ordnet die Eigen-
gesetzlichkeit dsthetischer Erfahrung systematisch als eine am Kunst-
werk vollzogene zu. »Die moderne Kunst ist in einem operativen Sinn
autonom. Niemand sonst macht das, was sie macht.«!”

Es gehort zum Begriff des Kunstwerks, geschaffen zu sein. Insofern
heif}t, etwas als Kunstwerk zu erfahren, auch, es als durch eine Produ-
zentin geschaffen zu sehen. Diese Angabe ist zundchst formal; insbe-
sondere folgt daraus nicht, dass Rezipienten zum Verstindnis dessen,
was im Kunstwerk geschieht, sich im Einzelnen auf die Produzentin des
konkreten Werks beziehen miissten. Weil Kunstwerke mit einem An-
spruch auf Evidenz geschaffen sind, gestaltet jedoch dieser Anspruch die
Motivation kiinstlerischer Rezeption mit. Etwas als Kunstwerk zu erfah-

174 H.-Th. Lehmann: Postdramatisches Theater, S. 144. Vgl. Kap. 11.3.3:
Die Vergegenwirtigung von Realitdt im Kunstwerk.
175 N. Luhmann: Kunst der Gesellschaft, S. 218.

151

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ren heif3t also, es als geschaffen zu erfahren — und zwar geschaffen in
einer spezifischen, ndmlich kiinstlerischen Weise. Diese kiinstlerische
Weise des Geschaffenseins aber l4sst sich gar nicht verstehen, ohne sich
auf den Evidenzanspruch der Produzenten zu beziehen. Etwas als
Kunstwerk zu erfahren, heiflit demnach, es als etwas zu erfahren, das von
einer Produzentin mit einem kiinstlerischen Evidenzanspruch hervorge-
bracht wurde. Ankniipfen ldsst sich hier an Martin Seels Definition der
Kunstwerke als

»konstellative Darbietungen [...], deren Sinn an eine nichtsubstituierbare
(durch keine andere Kombination von Elementen ersetzbare) Ausfithrung ihres
Materials gebunden ist. Der entscheidende Unterschied zu anderen Formen der
sprachlichen oder sonstigen Darbietung liegt darin, dafl es hier auf eine ge-
naue, individuelle Anordnung der Zeichenelemente ankommt«. '

Diese Definition des Kunstwerks legt die Eintragung des Evidenzan-
spruchs der Produzenten geradezu nahe. Denn wer ordnet die Elemente
des Werks so an, dass es unverwechselbar wird, und warum? Seel
bezieht sich meines Erachtens implizit auf den zweiten Aspekt der Be-
stimmung des Evidenzanspruchs der Kiinstler — ausgefiihrt im Kapitel
IL5 —, ndmlich auf jenen Vorgang, den wir als transformierendes
Hineinarbeiten eines intendierten Sinns in ein angemessenes Material
beschrieben haben. Dass es richtige und falsche, damit gelungene und
nicht gelungene Versionen der Ausarbeitung geben muss, ergibt sich aus
der Nichtbeliebigkeit der Konstellation der Elemente des Werkes, die
die Unverwechselbarkeit des einzelnen Kunstwerks garantiert. Seel
spricht von »Zeichenelementen« des Werks. Mit dem Begriff des Zei-
chens, das fiir etwas steht, konstruiert er den Bezug der im Kunstwerk
hergestellten Wirklichkeit zur auBerédsthetischen Realitét. Es ldsst sich
also festhalten, dass Rezipienten das Geschaffensein des Werks beriick-
sichtigen und dass sie es in der Weise beriicksichtigen, dass sie das
Werk als eine »konstellative Darbietung« seiner Produzentin erfahren.
Und das heilit wiederum, dass sie ihre Aufmerksamkeit auf die individu-
ell verursachte, unverwechselbare Anordnung der Elemente richten, aus
denen das Kunstwerk besteht. Da mit Adrian Piper davon ausgegangen
werden kann, dass Kunstwerke sich ihrer Form nach in nichts von nicht-
kiinstlerischen Gegenstdnden unterscheiden miissen, ergibt sich an
dieser Stelle die Frage, wie Rezipienten erkennen sollen, wann sie einen
Gegenstand oder eine Situation unter dem Gesichtspunkt seines Ge-
schaffenseins rezipieren konnen, wann also eine solche Rezeption eine
dem Gegenstand angemessene ist. Aus der Unendlichkeit der &stheti-

176 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 157.

152

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

schen Erfahrung lésst sich ndmlich noch nicht auf die Bestimmung eines
Objektes oder einer Situation schliefen, ein Kunstwerk zu sein, wenn
man diesem Objekt oder jener Situation irgendwie und irgendwo begeg-
net und die Erfahrung irgendwie beginnt. Die Bereitschaft, sich auf ein
Kunstwerk einzulassen, erklirt sich vielmehr aus dem Wissen, dass es
sich hierbei um ein Kunstwerk handelt.'”” In unserer Erzichung, unserer
kulturellen Sozialisation, durch Vorinformationen, aus kulturellen De-
batten und im institutionellen Diskurs erfahren wir, welche Gegenstande
und Situationen Kunstwerk genannt werden. Aus diesem Vorwissen er-
gibt sich zunidchst die Wahrnehmung des Kunstwerks als Kunstwerk.
Kollektiv vermittelte Erwartungen, die sich ans Kunstwerk richten, seine
Wahrnehmung als »konstellative Darbietung« und der subjektive Hori-
zont der einzelnen Rezipientin verschrénken sich im Fall des Gelingens
in der &sthetischen Erfahrung. Die Annahme in der Kunsterfahrung ernst
zu nehmen, die Kiinstlerin sei im Prozess der Produktion von einem
Evidenzanspruch geleitet worden, bedeutet demnach, dass die Evidenz
des Werks in der dsthetischen Erfahrung von den Rezipienten getestet
wird. Dass hierbei auch Enttduschung und das Erlebnis der Negativitit
konstitutive Funktionen erfiillen kénnen, wurde bereits geschildert.
Nicht das Gemachtsein eines Sinns allein ist die formale Struktur des
Werks, sondern eine »Nichtbeliebigkeit der Versammlung von Elemen-
ten«'"®, der die Rezipienten die Nichtbeliebigkeit der Welterfahrung ei-
ner Produzentin zuordnen. Kiinstler sind von daher in der Lage, die
Anschluss-, d.h. auch Verstehens- und Interpretationsméglichkeiten der
Rezipienten zu begrenzen, wenn auch nicht, sie vorherzusehen. Und sie
konnen andererseits durch spezifische Strategien Projektionen provozie-
ren. Projektionen der Interpreten und das Wiederfinden eigener Erfah-
rung im Kunstwerk sind also kein Einwand gegen das Gelingen des
kiinstlerischen Evidenzanspruchs, sondern eher ein Verweis auf dessen
Einlosung. Dass aus der gelungenen oder der nichtgelingenden Erfah-
rung heraus der Diskurs, der uns lehrte, was man ein Kunstwerk nennen
soll und was nicht, immer ein anfechtbarer Diskurs bleibt, ist selbstver-
standlich. So rechtfertigt sich das Misstrauen Andrej Tarkowskijs gegen
unangemessene Reaktionen und falsche Beurteilungen von Werken auch
systematisch. Denn obwohl der Vielfalt, wie Rezipienten ihre Erfahrun-
gen ins Spiel bringen, keine Grenzen gesetzt sind, gibt es doch unange-

177 Es kommt vor, dass Kiinstler diese Tatsache experimentell in Frage stel-
len, zum Beispiel, wenn sie Kunstwerke, ohne sie als solche zu kenn-
zeichnen, im offentlichen Raum installieren. Zum Schluss werden auch
diese Werke wieder im Rahmen des Kunstbetriebs présentiert, zum Bei-
spiel als Dokumentationen von Installationen und Ereignissen.

178 R. Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels, S. 316.

153

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

messene isthetische Beurteilungen, die anhand ihrer Uberpriifung am
Werk zuriickgewiesen werden konnen.

Kunstwerke unterscheiden sich folglich erstens von natiirlichen Ge-
genstdnden durch ihre formale Eigenschaft, geschaffen zu sein. Zweitens
unterscheiden sie sich von anderen geschaffenen Gegenstinden durch
ihre Eigenschaft, von Produzenten mit einer Evidenzabsicht hervorge-
bracht worden zu sein. Das Vorwissen der Rezipienten, dass ein Kunst-
werk vorliegt, beeinflusst den Prozess der Rezeption dergestalt, dass
sich aus der Kenntnis, dass es sich bei einem Gegenstand oder einer
Situation um ein Kunstwerk handelt, eine Priifung des Evidenzanspruchs
der Produzentin im Prozess seiner Wahrnehmung ergibt. Das Wissen um
das Geschaffensein des Kunstwerks und die Uberpriifung des Evidenz-
anspruchs der Kiinstler sind also wesentliche Kriterien fiir die Unter-
scheidung zwischen Kunstwerken und anderen Gegenstdnden der Wahr-
nehmung, mit denen anders umgegangen wird.'”

Setzt man das Dialogische voraus, das im Kunstwerk durch die
Kiinstler angelegt ist — und dass es angelegt ist, war die im Kapitel 11.4
entwickelte These —, so muss von einer Kommunikation durch das
Kunstwerk gesprochen werden. Auch bei der Herausarbeitung eines ds-
thetischen Kommunikationsbegriffs, der &#sthetisches Verstehen von
sprachlichem Verstehen unterscheidet, ist demzufolge die Produzenten-
perspektive notwendig zu berticksichtigen. Einer Darstellung der Kunst
im Rahmen eines Modells dsthetischer Kommunikation muss ein Kom-
munikationsbegriff zugrunde liegen, der erstens Kommunikation nicht
auf den Austausch von Argumenten reduziert und der zweitens das pro-
jektive Streben der Kommunizierenden in einer ganz bestimmten Weise
darlegt. Weder darf dieses Streben als ein willkiirliches Verfahren er-
scheinen, noch soll es als Kriterium zur Bestimmung des Kunstwerks
absolut gesetzt werden. Das impliziert, dass Wahrnehmungsprozesse,
die oftmals als ein Pendant zur Rationalitét dargestellt werden, so be-
leuchtet werden miissen, dass sie in bestimmten Grenzen steuerbar und
auf eine bestimmte, auf eine eigene Art und Weise rational sind. Denn

179 Demzufolge wéren Bezlige auf begriftlich Fassbares auch in der Wahr-
nehmung von Kunstwerken, so wie in anderen Wahrnehmungsarten,
Voraussetzung und in ihr enthalten. Der Unterschied liegt somit nicht in
der Spezifik des Wahrnehmens, sondern in der Unterstellung, die sich
mit dieser Wahrnehmung verbindet. Man kann daher mit Seel zwar sa-
gen, dass es dsthetisches Wahrnehmen auch in nichtkiinstlerischen Zu-
sammenhéngen gibt, aber diese dsthetische Wahrnehmungsform ist nicht
ausreichend, um die Situation der Kunstwahrnehmung zu bestimmen,
wie Seel selbst einrdumt, wenn er Kunstwerke als »konstellative Dar-
bietungen« (von etwas) bezeichnet. Vgl. hierzu auch M. Seel: Asthetik
des Erscheinens, S. 51f.

154

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE PERSPEKTIVE DER PRODUZENTEN

geht es ums Kunstwerk, kann mit Hilfe seiner wahrnehmbaren Struktur
etwas »auf den Punkt gebracht« werden, das zwar unterschiedlich inter-
pretierbar ist — und keine Interpretation ist die einzig richtige —, aber
nicht deswegen schon als irrational dargestellt werden kann. Das wahr-
nehmende Erfassen des Kunstwerks, welches die Moglichkeiten, wie es
rezipiert werden kann, einschrinkt, muss ndher bestimmt werden als
Evidenzerlebnis im Sinne der Ausprigung eines Verstindnisses. Das Er-
fassen des Kunstwerks ist ein Reagieren auf die Konstitution des
Kunstwerks, so wurde es bereits ausgefiihrt. In einem Modell dstheti-
scher Kommunikation miisste es — das folgt aus dem bis hierher Gesag-
ten — um die Anschlussmoglichkeiten des Kunstwerks gehen, um Pro-
vokation von Projektionen, zugleich aber um die Begrenzung der Inter-
pretation und um deren Uberpriifbarkeit am Kunstwerk.

155

https:/dol.org/10:14361/9783839407882-002 - am 14.02.2026, 14:38:58, https:/Iwwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783830407882-002 - am 14.02.2026, 14:36:58. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

