MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN UNTER JUNGEN
MANNERN: DIFFERENZKONSTRUKTIONEN UND DIE
FORDERUNG NACH RESPEKT

Nikola Tietze

Einleitung

Formen der Identifikation mit dem Islam gehoren spitestens seit dem ver-
starkten Nachzug der Familien angeworbener auslédndischer Arbeitnehmer, der
nach dem Anwerbestopp von 1973 einsetzte, zur gesellschaftlichen Realitit
der Bundesrepublik Deutschland. Die Muslime sind in der 6ffentlichen Mei-
nung jedoch vor allem als ,,Tiirken* wahrgenommen worden, deren andere,
fremde kulturelle Identitdt u. a. von der islamischen Religion geprigt sei. Erst
seit den Attentaten vom 11. September und vor allem der Entdeckung, dass
zumindest drei der Terroristen jahrelang unauffillig in Hamburg gelebt und
studiert haben, entdeckt die 6ffentliche Diskussion die religidse Dimension
der Selbstbeschreibungen der Zuwanderer und vor allem ihrer in der Bundes-
republik sozialisierten Kinder. Die Bezeichnungen ,,Tiirke* (,.tirkischer Ju-
gendlicher*) und ,,Muslim“ (,,muslimischer Jugendlicher*) stehen fiir zwei
unterschiedliche Perspektiven auf die aus der Tiirkei zugewanderten Immi-
granten und deren Familien. Wihrend die eine vor allem eine kulturelle, na-
tional definierte Distanz betont, hebt die zweite eine mehr oder weniger als
bedrohlich empfundene religiose Fremdheit hervor. Beide Benennungen ge-
hen iiber die Subjektivitdt der bezeichneten Personen hinweg und ziehen den
selbst gewihlten sowie gesellschaftlich zu begriindenden Charakter der Diffe-
renzherstellung kaum oder gar nicht in Betracht. Dort, wo kulturelle und reli-
giose Elemente nicht mehr zu den Selbstverstindlichkeiten der Alltagswelt
gehoren (vgl. Schiffauer 1991), konnen diese jedoch zu Bestandteilen identi-
titspolitischer Konstruktionen von Alteritit werden (vgl. Nokel 2002). In die-
ser Hinsicht eignen sich junge Erwachsene, die sich ,, Tirken®, ,,Muslime*
oder auch , tiirkische Muslime* in der Bundesrepublik nennen, den Islam und
seine vermeintlichen kulturellen Ausprigungen an. Um ihre Selbstbeschrei-
bungen zu verstehen, miissen diese also in den ihnen eigenen sozialen Erfah-
rungshorizont gestellt und als Formen der Auseinandersetzung mit der gesell-
schaftlichen sowie politischen Realitit interpretiert werden. Im Folgenden

123

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

steht die Gruppe junger Muslime im Vordergrund, die ihre Differenz vor dem
Hintergrund einer prekéren sozialen Lage (Arbeitslosigkeit, Sozialhilfeabhin-
gigkeit, institutionelle und politische Diskriminierung, Stigmatisierung des
Wohnviertels etc.) herausarbeiten. Es geht darum, das Ineinandergreifen sub-
jektiver Beschreibungen von Ausgrenzung und die Islamisierung des Selbst
hervorzuheben und gleichzeitig die Schilderungen der eigenen Situation als
Sinnkonstruktionen in Bezug auf die Position innerhalb der deutschen Gesell-
schaft darzustellen.

Die Grundlage der Uberlegungen beruht auf einer Studie muslimischer
Religiosititsformen, die zwischen 1995 und 1998 im Hamburger Stadtteil
Wilhelmsburg durchgefiihrt worden ist (vgl. Tietze 2001). Die sozialstatisti-
schen Daten dieses Wohnbezirks haben zur Bemessung der objektiven gesell-
schaftlichen Randstellung gedient (vgl. Armut in Hamburg 1993, Armut in
Hamburg II 1998). Die Untersuchungsgruppe setzte sich aus jungen Ménnern
zwischen 16 und 30 Jahren zusammen, denen einerseits die Sozialisation in
einer aus der Tiirkei eingewanderten Familie und andererseits die unerfiillte
Aspiration auf sozio-6konomische Autonomie gemeinsam waren.'

Ausgrenzungserfahrungen: Auslinderfeindlichkeit und
Konsumwiinsche

Mehmet” reicht mir das Stellenangebot fiir einen Dreher in einer Schiffsblock-
fabrik mit der Bemerkung: ,,Hier, das ist unsere Situation!* In der Tat ist in
der letzten Zeile des Computerauszugs, den der 21jdhrige Mann im Arbeits-
amt Harburg vorgefunden hat, zu lesen: ,,Keine Auslidnder zuweisen! Auch
Junggesellen vor der Wehrpflicht!“ Fiir Mehmet — ein , Junggeselle* mit tiirki-
scher Staatsbiirgerschaft, der nie an einem anderen Ort als in Wilhelmsburg
gelebt hat — ist mit dieser lapidaren Bemerkung der Kern seiner Ausgren-
zungserfahrung beschrieben. ,,Man gibt uns keine Chance! Was willst Du da
noch tun? Ich hab Dreher gelernt, ‘ne Ausbildung, alles ... Aber seit zwei Jah-
ren suche ich eine richtige Arbeit, aber immer das...Verriickt werden konnte
ich.

Viele meiner Gesprichspartner arbeiten neben der Schule, der Ausbildung
oder auch als ,,Nebenbeschiftigung zum Rumhingen® in einem Kleinunter-
nehmen der Grof3familie. Sie erhalten dafiir eine Entlohnung, die alle im Ver-

1 Zwischen Frauen und Ménnern bestehen erhebliche Unterschiede in bezug auf
den hier angedeuteten Emanzipationsprozess. Deshalb miissen die Beschrei-
bungen von Ausgrenzungserfahrungen und ihre mogliche Islamisierung ge-
schlechtsspezifisch differenziert werden (vgl. Karakasoglu-Aydin 2000, Klink-
hammer 2000, Frese 2002). In diesem Sinne ist die Beschrankung meiner Aus-
fithrungen auf maskuline Selbstbeschreibungen und Religiosititsformen im Fol-
genden zu verstehen.

2 Die Namen der Gesprichspartner sind gedndert worden, um die Anonymitit der
jungen Erwachsenen zu garantieren.

124

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

hiltnis zur geleisteten Arbeit als zu gering einschédtzen. Man erhalte so den
Familienfrieden, aber ,.kann eigentlich nicht etwas wirklich entwickeln und
machen, weil es ja von den Vitern aufgezogen wird, mit ihrer Art, die Dinge
zu machen.” Die Beschiftigung im Sektor des ethnic business, die eine gewis-
se Ndhe zur Arbeitswelt aufrechterhdlt, ist in den Augen vieler junger Er-
wachsener der zweiten Generation tiirkischer Immigranten mit dem Gefiihl
sozialer Ausgrenzung verbunden. Sie ldsst weder in finanzieller noch familid-
rer Hinsicht personliche Autonomie zu, die fir meine Gesprichspartner das
positive Gegenbild zur Exklusion darstellt. ,,Wenn Du so arbeitest bei Deinem
Vater, einem Cousin oder so, dann hast Du immer was zu tun, héngst nicht
rum und so, aber Du bleibst irgendwie immer... Du bist ein Nichts.” Die Ar-
beit im Gemiiseladen, Kiosk oder am Marktstand des Vaters oder Onkels ver-
ortet den einzelnen am Rande der Gesellschaft, ndmlich in der Gruppe der
Auslénder, die — wie der oben zitierte Mehmet sagt — ,.keine Chance haben®.
Die Erfahrungen mit der Arbeitswelt innerhalb der Immigrantenstrukturen be-
stitigen somit die Ausgrenzung aus der Gesellschaft.

Ein junger Mann aus einer tlirkischen Familie in Wilhelmsburg muss nicht
arbeitslos sein, um sich am Rande der Gesellschaft zu fithlen. Viele meiner
Gesprichspartner haben in der Tat eine Beschiftigung tiber Arbeitsbeschaf-
fungsprogramme oder konnen eine Lehre in einer Ausbildungsgesellschaft
vollziehen. In beiden Fillen kann jedoch eine solche staatliche Integrations-
mafBnahme den Eindruck entstehen lassen, keine ,richtige Arbeit™ zu haben
und in einer Art Warteschleife blockiert zu sein. ,,Wie soll ich denn Zukunfts-
projekte entwickeln, wenn ich nie weil3, ob ich wieder Arbeit kriege, wenn
meine ABM-Stelle ausgelaufen ist. Heiraten und Kinder haben, das geht nicht,
verstehst Du.” Yasar macht eine Lehre in einer Ausbildungsgesellschaft:
,»Weilit Du, da sind alles so Leute wie hier (im Haus der Jugend, NT), alles
Tiirken und so. Es ist auch wirklich eine gute Stimmung. Aber wenn ich fertig
bin, krieg ich auch keine Arbeit. Die denken doch, dass wir gar nichts richtig
lernen und nicht arbeiten. Wie im Falle der Beschiftigung im Bereich des
ethnic business ist es nicht die Distanz zur Arbeitswelt oder der véllige Ver-
lust der Arbeitserfahrung, sondern das Gefiihl, im ,,falschen* — stigmatisierten
oder prekédren — Arbeitsmarkt integriert zu sein, das den Eindruck des Ausge-
grenzt-Seins entstehen ldsst.

Das Gefiihl, Opfer von Ausldnderfeindlichkeit am Arbeitsmarkt zu sein,
verstirkt sich durch den Eindruck, mit den sozialen Problemen seines Wohn-
ortes, zu denen jeder Hamburger eine Distanz sucht, identifiziert zu werden.
,Fur die Hamburger gibt es hier nur Alkoholismus, Leute, die von Sozialhilfe
leben, Auslénder, die klauen und so. Also, sehen sie mich auch so, wenn ich
mich irgendwo vorstelle, egal, was ich eigentlich kann oder bin.“ In dieser
Hinsicht wird jede individuelle Anstrengung, die eigene Situation zu verin-
dern, sinnlos. Osman schlie3t seine pessimistischen Gedanken iiber seine Si-
tuation mit der Bemerkung: ,,Weifit Du, was einem da bleibt: Man kann nur
noch so werden, wie die Leute einen sehen... ein tiirkischer Jugendlicher, der
dealt und am S-Bahnhof rumhéngt!*

125

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Der Stadtteil besitzt jedoch nicht nur eine negative Rolle, sondern auch eine
emotionale Bedeutung, die tiber eine einfache affektive Bindung an den
Wohnort hinausgeht. Er steht fiir die soziale Randposition innerhalb der Ge-
sellschaft und wird gleichzeitig ein Teil des eigenen Selbstbildes.

,»Also vor allem, wir hier reden irgendwie anderes Deutsch, wir reden so
,ah, 6h‘, ,voll daneben‘ und so was. Und die reden irgendwie so’n sauberes
Deutsch, so slangméBig. Also jeder hat so seine eigene Sprache, seine anderen
Worter, die er gebraucht. (...) Ich merk sofort, wenn ich hier mit jemandem
rede, ja der kommt aus einer besseren Gegend Hamburgs, der da eben aus
Wilhelmsburg oder Altona oder so was.*

Die hier angedeuteten Differenzen im Sprachgebrauch vermitteln einen
Eindruck davon, wie sehr das Bild des Stadtviertels und dessen gesellschaftli-
che Bewertung mit der Selbstbeschreibung verschmelzen konnen. Obwohl
Teil der Stigmatisierung, spielt der Wohnort eine affektive Rolle als Ressour-
ce fiir soziale Nahbeziehungen. In dieser Hinsicht ist das Ausgrenzungsgefiihl,
das mit der urbanen Segregation verbunden ist, von einem eigentiimlichen
Hin- und Herschwanken zwischen Ablehnung und Verteidigung des Stadt-
viertels geprdgt. Meine Gespréachspartner, die ein durchaus differenziertes
Bild von den verschiedenen konkurrierenden, ja sich bekdmpfenden Gruppen
(,,turkische Nationalisten™ versus ,,linke Tiirken“, Aleviten versus Sunniten,
DVU-Wihler versus Ausldnder, Jugendliche versus Alte, Alkoholiker und
Drogenabhéngige versus ,,cleanen Leuten® etc.) in Wilhelmsburg zeichnen,
betonen iibereinstimmend, dass im Falle eines Angriffs von auflen ,alle zu-
sammenzuhalten®. ,,Aber wenn wir so von auflen angegriffen werden, dann
sind wir alle Wilhelmsburger. Ich bin eigentlich auch stolz ein Wilhelmsbur-
ger zu sein, schon weil es alle anderen hier schlecht finden und dagegen sind.*

Die Stadtteilgemeinschaft, die in der zitierten Haltung zum Ausdruck
kommt, existiert jedoch nur in der Vorstellung von einer Ausnahmesituation.
Der Alltag der sozialen Beziehungen ist ein anderer. Die Schilderungen mei-
ner Gesprachspartner lassen nicht nur auf die oben genannten Gruppendiffe-
renzierungen innerhalb der Wohnbevoélkerung schlieen, sondern relativieren
auch die Qualitit der Solidaritdtsbande unter den ,,Ausgegrenzten®. Fiir einige
junge Manner tlirkischer Herkunft sind die familidren und auf regionale Zuge-
horigkeit in der Tiirkei zuriickgehende Netzwerke (hemserilik), die héaufig als
Kompensation von ,,Heimatverlust“ und Auslédnderfeindlichkeit interpretiert
werden (vgl. Nauck/Kohlmann/Diefenbach 1997), ,zum Ersticken®. Die
Schwierigkeiten, eine Arbeit zu finden, die eine eigene Wohnung in einem
anderen Stadtteil finanzieren konnte, beziehungsweise sich iiberhaupt auf dem
allgemeinen Wohnungsmarkt mit einem tiirkischen Namen und einer Adresse
in Wilhelmsburg behaupten zu kénnen, kénnen daher zum Hindernis fiir die
Emanzipation von der Familie und als auferlegte Festlegung der eigenen Per-
sonen auf ,,das tiirkische Leben‘ erfahren werden. In dieser Hinsicht wird die
Qualitdt der sozialen Nahbeziehungen der ,,ethnischen Gemeinschaft® fiir den
nach Autonomie strebenden jungen Erwachsenen zu einem zusétzlichen Ele-
ment des Gefiihls von Ausgrenzung.

126

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Die Stigmatisierung durch die Wohnadresse, die sich mit der empfunde-
nen Diskriminierung auf dem Arbeitsmarkt als tiirkischer — ausldndischer —
Jugendlicher verbindet, iibersetzt sich fiir meine Gesprachspartner in eine in-
stitutionelle Marginalisierung. Insbesondere die Bereiche der Schule, Ausbil-
dung und Universitdt werden als Orte erlebt, an denen die urbane Segregation
und die Zugehorigkeit zur Gruppe der ,, Tiirken® in eine Chancenungleichheit
im gesellschaftlichen System miinden. Die jungen Leute sehen sich mit der
Pramisse konfrontiert, es wegen des Immigrantenhintergrunds nicht ,,schaf-
fen* zu konnen. Kenan erzihlt zum Beispiel:

,»,Mein Berufsschullehrer war der Meinung, ich wiird den Beruf nicht schaffen und
auch nicht die Priifung. Wozu geh ich aber zur Schule? (...) Jedes Mal nach dem
Unterricht, hat er alle rausgehen lassen, nur mit mir wollte er noch mal reden: ,Das
schaffen Sie nicht, gucken Sie mal Thre Arbeiten an, lauter Fiinfen. (...) Er wollte,
dass ich mir eine Arbeitsstelle suche und die Lehre nicht zu Ende mache. Er hat das
schon mal mit einem Schiiler gemacht, das war auch ein Tiirke. (...) Ich hab einen
deutschen Kollegen gehabt, Detlef, der hat kein Wort Englisch gekonnt. Manchmal
ist er gar nicht zum Unterricht gekommen. Dem hat er das nicht gesagt, aber mir.*

Yildirin sieht sich damit konfrontiert, dass man ihn nicht in die gymnasiale
Oberstufe versetzen will, weil ,,es fiir tiirkische Jugendliche besser [ist], eine
Lehre zu machen. Wirklich, das haben die so zu mir gesagt nach der Konfe-
renz!*“ Ertekin hingegen meint, seine Wirtschaftspriifung an der Universitit
nicht bestanden zu haben, weil der Professor keine Auslidnder als Studenten
haben mochte. Das Entscheidende dieser Geschichten ist nicht, ob sie wirklich
so abgelaufen, sind wie sie erzéhlt werden, sondern das Gefiihl der jungen
Miénner, innerhalb der Bildungsinstitutionen nicht dieselben Chancen zu ha-
ben wie ihre Mitschiiler, die eben nicht Kinder von tiirkischen Einwanderern
sind. Wird das Scheitern im schulischen System als Folge eines auferlegten
Status erlebt, dann scheint jede Eigeninitiative sinnlos. ,,Weiflit Du in der
Schule haben die mich immer als Null gesehen, als einen Tiirken, der doch nie
richtig schreiben lernen kann, da hab ich es gelassen.“ Der Autor dieses Satzes
ist heute arbeitslos, hat nie eine Lehre gemacht und verbringt seine Zeit mit
Freunden am FEingang des Einkaufszentrums am S-Bahnhof Wilhelmsburg
oder im Café des nahegelegenen Haus der Jugend.

Fiir einige junge Erwachsene tiirkischer Herkunft, die ihr Ausgrenzungs-
gefiihl in gesellschaftspolitischen Kategorien formulieren, verstdrkt sich das
Erleben von urbaner Segregation, Stigmatisierung am Arbeitsmarkt und in-
stitutioneller Diskriminierung durch die Erfahrung einer politischen Ausgren-
zung, insbesondere im lokalpolitischen Bereich. Ismail stellt fest:

,Die Auslander miissen hier wihlen. In Wilhelmsburg gibt es dreilig Prozent Aus-
lander, wenn nicht mehr, dann miissen die hier wihlen. Zum Beispiel das kommu-
nale Wahlrecht. Da entscheidet eine Minderheit hier tiber die Zukunft anderer. Das
ist nicht einsichtig (...) nach dem demokratischen Prinzip. Also das ist nicht eine Sa-
che, dass wir mehr Macht haben wollen.

127

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Sein Freund Kenan, der als selbstdndiger Kurier arbeitet, fiigt hinzu: ,,Und das
liegt auch daran, dass man sich mehr fiir die tiirkische Politik interessiert, weil
man auf die deutsche Politik gar keinen Einfluss hat.®> Wird der Antrag auf
Einbiirgerung abgelehnt, wird der politische Ausschluss aus der Gesellschaft
zum Kern der Ausgrenzungserfahrung. Urbane und institutionelle Diskrimi-
nierung sowie die ungleiche Behandlung auf dem Arbeitsmarkt werden dann
als Folge eines ungerechten, rassistischen politischen Systems erlebt. Ertekin,
der sich als Opfer der Auslénderfeindlichkeit seiner Professoren an der Fach-
hochschule beschreibt, ist, wie er sagt, ,,einer von denen, die die deutsche
Staatsbiirgerschaft beantragt haben. Sie haben sie abgelehnt, ohne weitere Er-
klédrung. Dabei bin ich hier geboren und kenne die Tiirkei nur aus dem Ur-
laub.” Jedoch ist eine solche politische Definition des Ausgrenzungsgefiihls
eine Ausnahme unter meinen Gesprichspartnern. Die Mehrheit unter ihnen
erlebt den Ausschluss von der politischen Partizipation in der Bundesrepublik
als ein Element unter vielen, das die eigene Biographie am Rand der Gesell-
schaft verortet. Die erlebte Distanz zum Arbeitsmarkt beziechungsweise die
empfundene Blockierung des eigenen Lebens in ArbeitsbeschaffungsmaB-
nahmen oder Ausbildungsprogrammen, die Stigmatisierung in der Stadt und
die immer schon vorweggenommenen Urteile iiber Lernhandicaps in der
Schule spielen hingegen in den meisten Selbstbeschreibungen die zentrale
Rolle fiir das Gefiihl, an der Peripherie der Gesellschaft zu leben. Da die Ein-
biirgerung die soziale prekédre Lage nicht dndern kann, wird das Fehlen des
deutschen Passes kaum als zusitzliche gesellschaftliche Exklusionsform emp-
funden.* Denn wie Hiiseyin, der die deutsche und die tiirkische Staatsbiirger-
schaft besitzt, feststellt: ,,Ob Du nun einen deutschen Pass hast oder nicht, Du
bleibst doch ein Auslidnder, ein Tiirke!*

Die geringe Rolle, die der Ausschluss von der politischen Beteiligung in
der subjektiven Beschreibung von Ausgrenzung einnimmt, ist eng mit der
Konzeption vom eigenen Leben verbunden. Die Partizipation an Wahlen oder
politischen Debatten nimmt darin keine zentrale Stellung ein. Vielmehr ist der
Dreh- und Angelpunkt der Lebensvorstellung der Konsum. Mode, Freizeitge-
staltung und Korperpflege sind die entscheidenden Elemente, an denen sich
unter den jungen Minnern die Bestdtigung des Ichs bemisst. In der Tat zeugt
die Kleidung der Mehrheit meiner Gespréchspartner von einer perfekten Inte-
gration in die Welt der Mode und ihrer Marken. Der Besuch des Braunungs-
studios und Bodybuildingraums gehort zur Normalitdt der jungen Ménner, die

3 Die Interviews sind vor der Reform des Staatsangehorigkeitsrechts vom 1.
Januar 2000 gefiihrt worden sind. Es ist zu erwarten, dass sich im Laufe der
nichsten Jahre das Ausgrenzungsgefiihl von der politischen Beteiligung ent-
schérft, wenn eine groflere Anzahl von jungen Erwachsenen die bundesdeutsche
Staatsbiirgerschaft beziehungsweise einen Anspruch auf Einbiirgerung besitzt
und sich an Wahlen beteiligen kann.

4 Eine Minderheit, die die deutsche Staatsbiirgerschaft nie beantragen wollte,
sicht allerdings eine Notwendigkeit eines solchen Antrags, weil sonst die
Abschiebung im Falle einer Straffilligkeit drohe.

128

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

den Erfolg ihres Korperbewusstseins an der Quantitdt der Eroberung von
Frauen bemessen.” Die Debatten iiber gelungene oder weniger erfolgreiche
Abende in der Diskothek sind permanenter Gespréichsstoff. Die herausragende
Bedeutung, die die ,,Disco” einnimmt, macht aus diesem offentlichen Frei-
zeitort eine zentrale Kategorie der Bewertung der eigenen gesellschaftlichen
Position. Die Tatsache, dass einige Tiirsteher ,,Tiirken” den Eintritt verweh-
ren, nimmt daher in den Schilderungen der Ausgrenzung mehr Platz ein, als
die Unmoglichkeit fiir tiirkischer Staatsbiirger, sich an bundesdeutschen
Kommunalwahlen beteiligen zu kénnen.

,,Ja, ich habe auch deutsche Bekannte, aber die kommen rein (in die Diskothek, NT).
Beim Auslénder gibt es immer Komplikationen. Man wird in eine Lage gebracht,
wo man nichts daftir kann. Ich weif} nicht, ob man sich das auf Dauer gefallen lassen
kann. Oder ob es dann zu anderen Reaktionen kommt, dass man halt seine eigenen
Unterhaltungsanstalten macht. Das fiihrt dann aber auch dazu, dass die Kommuni-
kation zwischen Ausldandern und Deutschen, die kommt dann nicht voran. Und dann
sagen die Deutschen, die Ausldnder miissen sich anpassen. Das geht ja nicht. Man
kann sich ja nicht in eine Gesellschaft mit Zwang begeben, wenn einem davor Bar-
rieren gestellt werden.*

Die Selbstinszenierung durch Mode und Freizeit verweist auf eine Hyper-
Integration in die bundesrepublikanische Konsumgesellschaft, die in einem
scharfen Kontrast zu den subjektiven Beschreibungen eines Ausgegrenzt-
Seins aus dem wirtschaftlichen, urbanen und politischen Leben der Bundesre-
publik steht. Die soziale Lage der jungen Minner erscheint somit als ein
merkwiirdiges ,,Drinnen im Drauflen”, das einerseits das Gefiihl, sich im
LAus® der Gesellschaft zu befinden, schmerzhaft verstirkt und andererseits
von einer noch vorhandenen Teilnahme am ,,In“ zeugt.6 In dieser ambivalen-
ten Situation kann der Islam fiir einige (wohl gemerkt nicht fiir alle) jungen
Erwachsenen zu einer Ressource werden, die hilft, Widerspriiche zu bewilti-
gen und sich uneingeldsten Autonomievorstellungen anzunghern.

Vom ,,Auslinder® zum ,,Muslim*

Kenan weil}, was es heiflt ,,sein eigenes Ich® zu verlieren: ,,Wenn man das
verloren hat, dann hat das ganze Leben keinen Sinn mehr.” Er hat die Erfah-
rung gemacht ,,rumzuziehen, zu trinken. ,,Ziellos, man schwebt irgendwie im

5 Es besteht ein entscheidender Unterschied zwischen dem Erfolg in der
»2Anmache® von Frauen, mit dem man sich vor den anderen briistet, und der
Tatsache, sich zu verlieben, was man vor den Kumpeln verheimlicht.

6  Frangois Dubet und Didier Lapeyronnie (1994) beschreiben in ihrem Buch ,,Im
Aus der Vorstddte. Der Zerfall der demokratischen Gesellschaft“ den Wandel
der Industriegesellschaft als eine Transformation sozialer Schichtung. Die
klassische vertikale gesellschaftliche Struktur in ein ,,Oben* und ,,Unten* wird
von einer horizontalen Linie, die nun mehr ein ,,Drinnen®“ und ,,Drauflen*
festlegt, durchbrochen.

129

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Weltall, ziellos wie ein Schrotthaufen, nee... das ist ziellos!” Der Bezug auf
die religiose Tradition hat es Kenan erméglicht, eine Distanz zur eigenen so-
zialen Lage aufzubauen. ,,Wenn ich noch weiter, wenn ich mich nicht zusam-
mengerissen hétte, mich sozusagen... das, was ich gelernt habe, meinen reli-
giosen Stamm, wenn ich da nicht wieder hingegriffen hitte, wir ich jetzt auch
bestimmt ziellos auf der Strale.” Er meint, dank seiner Islamitét die Lehre als
Schlosser beendet haben zu kénnen, obwohl sein Berufsschullehrer ihn (in
seinen Augen wegen Tlrkenfeindlichkeit) als unfihig bezeichnet hat. Die re-
ligiose Identifikation fiihrt ein ,,Vorher* und ,,Nachher” in seinen Lebenslauf
ein. Sie macht aus dem ,,Herumschweben als Schrotthaufen Vergangenheit
und ermdglicht gleichzeitig die Erfahrung der Gegenwart und eine Aussicht
auf eine Zukunft. So sieht sich Kenan, der nach seiner Lehre arbeitslos war
und in dem Fuhrunternehmen eines Onkels gearbeitet hat, in der Lage, seine
berufliche Situation durch eine Fortbildung im Versicherungswesen zu ver-
bessern. Mit der Vorstellung einer personlichen Zukunftsperspektive wird
gleichzeitig die jugendspezifische Phase des Wartens, das im Zusammenhang
des Ausgrenzungsgefiihls als ein Zustand der Blockierung erlebt wird, umge-
deutet in die religids begriindete Notwendigkeit, ,,Geduld zu haben*.’

Die Bezugnahme auf den Islam geht mit einer Sinnkonstruktion fur die
Zeiterfahrung einher. Die Langeweile oder der desorientierte Hyperaktivis-
mus, der die Ziellosigkeit des ,,Herumhingen® begleiten kann, wird mittels ei-
ner religids definierten Zeit tiberwunden. So erzdhlt Muzaffer wie die fiinf
Gebete am Tag ,,die Leere des Arbeitslos-Sein“ durchbrechen. Deniz hinge-
gen, der eine Lehre abgeschlossen hat und das Abitur nachmachen will, um
Flugzeugbau zu studieren, hat sich eine volkstiimliche Tradition aus der Tiir-
kei zu Eigen gemacht: Am Donnerstagabend trinkt er keinen Alkohol und
macht keine Frauen an, um den Freitag als muslimischen Feiertag einzulei-
ten.® In der Tat sitzt Deniz donnerstags abends wihrend seines Urlaubs mit
seiner Wilhelmsburger FuBlballmannschaft auf der Terrasse eines tilirkischen
Hotels am Mittelmeer vor einem nicht alkoholischen Getrink, wihrend seine
Kollegen wie iiblich die umliegenden Diskotheken ,,unsicher machen®. Die
selbstauferlegte Abstinenz, die Deniz nicht davon abhilt, es am Freitagabend
seinen Freunden gleich zu tun, ist keine Farce, sondern der individuelle Ver-
such, Sinn in einer Zeit zu konstruieren, die sich im /ic et nunc des Konsums
zu verlieren droht.

Der arbeitslose Nurretin benutzt seine muslimische Religiositit, um dem
urbanen Raum eine Topographie zu geben, die sich der Sinnlosigkeit des

7  Geduld darf hier nicht als Schicksalsergebenheit verstanden werden. Die jungen
Mainner, die auf den Begriff der Geduld rekurrieren, geben ihre Eigeninitiative
nicht auf, sondern erarbeiten sich ein Mittel, um objektive Handlungseinschrin-
kungen auf einer subjektiven Ebene zu handhaben.

8 Das Mittagsgebet (zuhr) am Freitag besitzt eine herausragende Funktion im
Wochenablauf eines Glaubigen. Nach der islamischen Tradition ist er der Ver-
sammlung der Gldubigen an einem Ort gewidmet und symbolisiert den Gedan-
ken der umma, der Gemeinschaft der Muslime.

130

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Nichtstuns und dem Gefiihl von gesellschaftlicher Bedeutungslosigkeit entge-
genstellt:

,»,Wenn ich rausgehe, weil} ich, wo ich hingehe und warum. Ich hab ein Ziel: die Mo-
schee oder hier den Jugendclub. Dadurch komme ich nicht auf krumme Gedanken,
wie Spielotheken und so. Weilit Du, ich weill dann auch, warum ich zu Hause blei-
be. Ich mein, ich halt es dann zu Hause auch aus.*

Die Orte der Negatividentitit — der Langeweile des ,,Herumhéngens®, des
Stresses, wenn man ein ,,Ding drehen® wollte, oder der sinnlosen Inszenierung
der eigenen Person tiber Konsum — werden durch die positive Bedeutung der
,islamischen Orte* ersetzt. Dadurch wird einerseits die Wohnung, in der man
mit seinen Eltern lebt, und der man wegen der fehlenden Arbeit nicht ent-
kommen kann, zu einem ertriglichen beziehungsweise sinnvollen Ort. And-
rerseits wird die Bedeutung der Orte im Stadtteil ausgehend von der zentralen
Stellung der Moschee oder des islamischen Jugendclubs organisiert und nach
Regeln der islamischen Tradition hierarchisiert. Die Stigmatisierung des
Stadtviertels, das einem an der Haut zu kleben schien, wird angesichts der
Aufwertung von religios definierten Orten im Wohnort tiberwindbar.

Mit Hilfe der Dogmen des Islams — insbesondere der Unterscheidung zwi-
schen dem Erlaubten (%elal) und dem Unerlaubten (haram) — geben sich die
jungen Wilhelmsburger Orientierungspunkte in einer sozialen Welt, die
,zlellos erscheint, in der alles moglich und doch nichts erreichbar ist. Die
Anomieerfahrungen, die die Schilderungen des Ausgrenzungsgefiihls durch-
ziehen, liberwinden sie auf einer subjektiven Ebene durch die religios begriin-
dete Vorstellung von Grenzen. Die muslimische Identifikation wird in ein
ethisches Prinzip tibersetzt, das im Sinne einer Lebensfiihrung die Erfahrung
vom eigenen Selbst im sozialen Raum und in der Zeit erméoglicht. Gleichzeitig
eroffnet sich dem Individuum dadurch eine Perspektive, mit den egozentri-
schen Beziehungen des ,Herumhéngens“ zu brechen. ,,Hier [im Jugendclub
des Milli Goriis nahestehenden Moscheevereins, NT] hab ich richtige Freunde
gefunden. Frither, das waren Kumpel, man hat zusammen irgendwas gemacht.
Aber so richtig Vertrauen gibt’s da nicht.” Die Selbstbeschreibung als Muslim
6ffnet den Blick auf den (muslimischen und nicht muslimischen) Anderen:
Wihrend des Fastenmonats geht es darum, eine Solidaritit [mit] Obdachlosen
und der Dritten Welt zum Ausdruck zu bringen.

Die Identifikation mit der islamischen Tradition, in der die jungen Minner
durch ihre Eltern kulturell oder auch religios sozialisiert worden sind, impli-
ziert keine Selbstaufgabe oder Absage an die so sehr gewiinschte Emanzipati-
on von der Familie und dem Immigrationsmilieu. Im Gegenteil die Herausbil-
dung einer muslimischen Religiositét geht bei meinen Gesprichspartnern mit
einem komplexen Abldsungsprozess von der Herkunftswelt einher. Ferhat er-
klért mir:

,»,Bei uns zu Hause erzéhlt man sich viele solche Legenden [iiber die Siege der Tiir-
ken und ihre Helden, NT]. Das ist ein bisschen so in den Familien, die rechts sind.

131

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Meine Familie ist ein bisschen so. Aber der Islam und der Nationalismus sind zwei
verschiedene Sachen, das ist nicht eins. Der Islam ist fiir alle, nicht nur fiir die Tiir-
ken. Die Alten denken oft, dass Tiirke sein und Muslim sein dasselbe ist. Also der
Islam ist nicht links und nicht rechts. Er geht da zwischen hindurch.*

Indem der Sohn einer aus der Tiirkei eingewanderten Familie den Islam uni-
versalisiert und damit aus der vorgelebten nationalkulturellen Verortung her-
auslost, schafft er sich eine Distanz zu den Eltern, ohne mit ithnen vollkommen
zu brechen. Dariiber hinaus kann er mit dieser Konzeption der islamischen
Tradition als Muslim ein Deutscher sein, der mit seiner aus der Tiirkei stam-
menden Familie weiterhin kommunizieren kann. Ferhat, der sich wiinscht,
einmal beim Bundesgrenzschutz arbeiten zu kénnen, bliebe mit einer Selbst-
beschreibung als Tiirke ein ,,Ausldnder” mit dem ihm wohl bekannten stigma-
tisierten gesellschaftlichen Status. Dank einer muslimischen Religiositit, die
ihm den Zugang zu universellen Werten und Normen erdffnet, bewiltigt er —
so paradox dies auch erscheinen mag — den Widerspruch zwischen einem Be-
rufswunsch, als deutscher Beamter die nationalstaatlichen Grenzen der Bun-
desrepublik zu schiitzen, und der Solidaritit mit seiner ,,tirkisch* orientierten
Familie.

Die Tendenz, den Islam als eine universelle Religion zu verstehen, die
nicht auf die Gruppe ,,der Tiirken* beschrénkt ist, gibt dem Glauben die Qua-
litit einer Utopie.” Die religiose Tradition mit ihren kulturellen und histori-
schen Implikationen wird durch den Bezug auf eine aulerweltliche Instanz in
den Hintergrund gedringt. In diesem Falle werten die jungen Ménner die Be-
deutung ihrer sozialen und wirtschaftlichen Probleme im Hinblick auf die her-
ausragende Rolle des durch den Glauben konstruierten Alternativbereichs ab.
Mehmet durchbricht seinen Nihilismus, mit dem er seinen Alltag mit ver-
schiedenen Jobs mit und ohne Arbeitsvertrag und den Rassismus ,,der Deut-
schen® schildert und beschreibt seine Emotionen wihrend des Abendgebets
im Fastenmonat: ,,Weil3t Du, beim Ramazan, nach dem Gebet, abends, dann
singen alle, das ist wie ein Traum. Weiit Du, wie sie dann alle singen, ein
Traum! Das ist auf Arabisch, ich verstehe nichts, aber es ist sooo gut!“ Die
Momente solcher Gefiihle — die, wie Murat beschreibt, das Gefiihl der Wahr-
heit geben — ,,lassen Dich vergessen, dass Du eigentlich immer der Beschisse-
ne bist.”“ Die Moglichkeit, die soziale Welt zu ,,vergessen®, impliziert fiir das
Individuum die Fahigkeit, Distanz zu eigener Situation einzunehmen und die
Erfahrungen aus dem Glaubensmoment heraus neu zu ordnen. ,,Arbeitslosig-
keit ist ein Loch, da steckt man drin. Und weifit Du als Tiirke steckt man da
richtig drin. Wenn Du dann etwas hast, woran Du glaubst, dann ist das Loch
nicht mehr so tief.

9  Paul Ricceur definiert die Utopie als eine Zusammensetzung aus drei Elementen:
die Vorstellung von einer Alternative zur bestehenden sozialen Ordnung, die
Blindheit gegeniiber Widerspriichen zwischen Anspruch und Wirklichkeit und
die Ablehnung von Handlungseinschriankungen (vgl. Ricoeur 1986: 430).

132

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Der Universalisierung des Islams, die in einigen Selbstbeschreibungen auf-
bricht, steht eine Tendenz der Ethnisierung der Religion gegeniiber. In diesen
Féllen beruht die religiose Identifikation nicht auf einem utopischen Prinzip
oder einer ethischen Rationalisierung islamischer Dogmen und Praktiken. Sie
wird vielmehr zu einem Instrument kultureller bzw. politischer Integration fiir
die soziale Gruppe. Deniz, fiir den ein Tiirke ,,automatisch (...) mit der Ge-
burt* ein Muslim ist, stellt iber die konfessionelle Zuweisung eine Distinktion
zu ,,den Deutschen her. Entscheidend ist dabei, dass die Zugehorigkeit zum
Islam — die sich hier eben nicht, wie im Falle einer ethischen oder utopischen
Akzentuierung der Religiositit, an dem Praktizieren der religiosen Dogmen
bemisst oder bewerten ldsst — die soziale Stigmatisierung der ,,tiirkischen
Auslédnder” ins Positive wendet. ,,Die Lehrer in der Schule haben keine Ah-
nung von der Tiirkei und den Leistungen in der Geschichte des Islam. Das in-
teressiert die auch gar nicht. Weiit Du zum Beispiel, dass Goethe einen tiirki-
schen Grofvater hatte? Ja, das wusstest Du nicht.“ Der Erfahrung, als tiirki-
scher Jugendlicher per se als Arbeiter oder Handwerker und fiir intellektuelle
Reflexionen als untauglich eingestuft zu werden, wird tiber eine solche Auf-
wertung des eigenen kulturellen Hintergrunds die abwertende Dimension ge-
nommen. Dabei verschmelzen die Beziige auf eine tiirkische und islamische
Kultur miteinander, werden austauschbar.

Die Kulturalisierung der Zugehorigkeit zum Islam kann sich politisieren,
wenn die religiose Tradition zum zentralen Mittel der Integration fiir die
Gruppe wird und als Ideologie darauf abzielt, eine Ordnung fiir die Gemein-
schaft herzustellen.'’ Diese Tendenz ist bei denjenigen jungen Minnern aus-
geprigt, die ihre soziale Randstellung und jede Form von institutioneller Dis-
kriminierung in politischen Kategorien begreifen. Der im ersten Teil zitierte
Ertekin, der sich der Ausldnderfeindlichkeit seiner Professoren ausgeliefert
sieht und dessen Antrag auf Einbiirgerung abgelehnt worden ist, spricht daher
von der Notwendigkeit, dass sich die Muslime zusammenschlieBen miissen,
,,um ihre Interesse und ihre Vision der Dinge* vertreten zu konnen. ,,Ich bin
Muslim, weil wir Tiirken in Deutschland unterdriickt werden.* Auch wenn in
diesem Ausdruck von Religiositit wie im Falle der Kulturalisierung die natio-
nal-kulturelle Komponente des Tiirkischen mit der religiosen Kategorie ver-
schmilzt, so wird die islamische Identitit — anders als in den oben von Deniz
zitierten AuBerungen — zum zentralen Element der Selbstbeschreibung. Mit-
tels einer solchen ideologischen Akzentuierung der religiosen Identifikation
16st sich das Individuum von dem Auslidnderstatus, der mit der faktischen po-

10 Der Begriff des Ideologischen lehnt sich an die Definition von Paul Ricceur an,
der die Ideologie als eine komplementire Bewegung zur Utopie betrachtet und,
wie fiir die Utopie, drei Dimensionen in der Ideologie unterscheidet: die Ver-
schleierung, die Gruppenintegration und das Verwechseln der in der Weltan-
schauung produzierten Bilder mit der Wirklichkeit. Die Ideologie ist also ,,ein
Muster, ein Kode, um sich ein Gesamtbild nicht nur von der Gruppe, sondern
auch von der Geschichte und letztendlich von der Welt zu machen“ (Ricceur
1986: 340).

133

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

litischen Ausgrenzung einher geht, und wechselt in ein konfessionelles Aus-
einandersetzungsfeld {iber, in dem es ungeachtet der Staatsangehorigkeit um
die Rechte und Pflichten von christlichen und islamischen Gemeinschaften
geht.

In Wilhelmsburg, wo eine groe Anzahl von islamischen Vereinen mit di-
versen sozialen Strukturen (wie ein Kindergarten oder ein Jugendclub) und ein
recht ausdifferenziertes islamisch orientiertes Geschiftsleben (Lebensmit-
telladen, Autoreparaturwerkstitten, ein Reisebiiro etc.) existieren, kann eine
ideologische Akzentuierung der individuellen Religiositdt in eine imaginére
Islamisierung des gesamten Stadtteils tibergehen. ,,Wir haben alles hier, aber
das ist getrennt von den Deutschen. Hier in Wilhelmsburg ist eigentlich alles
sehr gut.” Das gesellschaftliche Stigma, das dem Wohnort anhaftet, wird ver-
kehrt. Dadurch kann sich der Gliubige einerseits von seinen als ausgegrenzt
geltenden Nachbarn — den Arbeitslosen, den Sozialhilfeempfingern, die sich
vom sozialen Leben in die Isolation zuriickziehen oder in Alkoholismus oder
Drogenabhéingigkeit abdriften — differenzieren. Andererseits wird die Distanz
zum Zentrum der Gesellschaft — den ,,integrierten Deutschen — eine berech-
tigte, ja eine durch religiose Reinheit begriindete Distanz, weil sie sich durch
die Identifikation mit der islamischen Tradition herstellt. Die objektive Segre-
gation zwischen ,,.Deutschen und ,, Tiirken* wird von vielen jungen Musli-
men, die sich in Moscheevereinen engagieren und dort Funktionen iiberneh-
men, zur Ausgangsbasis fiir eine konfessionell begriindete Konzeption der ge-
sellschaftlichen Beziehungen. Aus den ,,Deutschen” werden Christen (Prote-
stanten oder Katholiken), aus den ,, Tiirken* Muslime, die als gleichberechtigte
Gemeinschaften das Leben im Stadtteil organisieren. Man ist dadurch nicht
mehr der ,,minderwertige Auslédnder, der schief angeguckt wird”, sondern
Muslim, der dem Christen (und nicht dem Deutschen) gleichwertig gegen-
tibersteht und legitimer Weise den rechtlichen Status der Religionsgemein-
schaft einklagen kann. Ertekin aus Wilhelmsburg fordert Gleichheit und Re-
spekt fiir sich und seine Glaubensbriider, indem er sich als Teil der ,,islami-
sche Gemeinde* seines Stadtteils versteht.!! Im Namen dieser ,,Gemeinde*
geht er zu Biirgerversammlungen, wo Probleme des Umweltschutzes, der
Kinderbetreuung oder des StraBenverkehrs diskutiert werden, um Interessen
der islamischen Gemeinschaft (oder das, was er darunter versteht) zu vertre-
ten. Bei solchen Gelegenheiten stellt er die Differenz der Muslime heraus und
wird gleichzeitig zu einem deutschen Biirger, der sich fiir das Wohlergehen
der Bewohner eines Stadtteils einsetzt und genau so wie die nicht-musli-
mischen Biirger soziale Interessen vertritt.

11 Schon durch den Gebrauch seiner Begriffe — z.B. die Ubernahme des christlich
geprigten Worts ,,Gemeinde* und nicht Gemeinschaft oder umma — macht Erte-
kin deutlich, wie sehr er die Sprache des gesellschaftlichen Alltags in seinem
Stadtteil verinnerlicht hat.

134

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Die Identifikation mit dem Islam:
die Forderung nach Respekt

Die unterschiedlichen Akzentuierungen in der Identifikation mit dem Islam
gehen aus den individuellen Verkniipfungen von sozialen Erfahrungen mit
Elementen der religiosen Tradition hervor. Das Individuum ist der Ort, ,,an
dem sich eine Religion anlagert™ (Wohlrab-Sahr/Kriiggeler 2000: 241). Indem
Dogmen, Rituale und religiose Erinnerungsfiguren aus der institutionellen
Konzeption der islamischen Tradition herausgeldst und auf eine auf das Selbst
zentrierte Perspektive ibertragen werden, brechen Moglichkeiten fiir neue
Interpretationen und Kombinationen sowie Umdeutungen auf. Dabei kann die
Religion zu dem ethischen Prinzip einer Lebensfithrung werden und in einer
utopischen Akzentuierung Widerspriiche des gesellschaftlichen Alltags relati-
vieren oder tiberwinden. Sie kann aber auch kulturalisiert werden und dadurch
zu einer positiven Umwertung eines Stigmas beitragen. In ihrer ideologisie-
renden Ausrichtung wird sie schlieBlich zum zentralen Integrationselement ei-
ner Gruppe und ermdglicht, soziale Erfahrungen in politische Kategorien bzw.
Forderungen zu {ibersetzen. Die Privatsphire wird somit nicht zum exklusiven
Bereich der Religiositit, wie es Thomas Luckmann (1991) mit dem Titel sei-
nes Buchs ,,Die unsichtbare Religion* nahe legt. Vielmehr ermoglicht das
permanente Neu-Zusammensetzen von Elementen der islamischen Tradition,
der Religion eine ,,6ffentliche” und damit auch eine politische Bedeutung zu
geben. Dabei werden das Individuum und seine sozialen Beziehungen nicht
den religiosen Regeln des Islam unterstellt, sondern der individuelle Glaubige
macht aus der Tradition eine Ressource, um seinen gesellschaftlichen Erfah-
rungen und seiner Individualitdt einen Sinn geben zu kénnen. Man kann in
dieser Hinsicht von einem Dialog sprechen, den der einzelne Muslim mit der
deutschen Gesellschaft aufnimmt. Dieser Dialog wird in der Herstellung von
Differenz deutlich. Die Konstruktion des eigenen Selbst als der oder die An-
dere darf jedoch nicht mit einer Verabsolutierung der Alteritit verwechselt
werden. Sie ist vielmehr ein Prozess, in dem sich die Identitdt mit Mitgliedern
des gleichen sozialen Milieus und der gleichen Altersgruppe in der Mehr-
heitsgesellschaft (z.B. im Bereich von Bildungs- und Berufsvorstellungen,
politischer Partizipationsaspirationen und Konsumwiinsche) mit einer selbst
bestimmten Differenz verkniipft. Das Vermengen von Gleichsein und Anders-
sein in den Identifikationsformen mit dem Islam gibt der jeweiligen individu-
ellen Religiositdt die notige Dynamik, um soziales Handeln in einer prekdren
sozialen Lage zu ermdglichen.

Die islamische Tradition dient somit als eine mdgliche Ressource, um die
eigene soziale Position am Rande der Gesellschaft zu bewiltigen bzw. zu kon-
fliktualisieren, und um Widerspriiche zu Bestandteilen des eigenen Ichs zu
machen. Der Islam bietet sich in der Tat gerade dort zur Konfliktualisierung
gesellschaftlicher Verhiltnisse an, wo sich Unterschiede zur Mehrheitsgesell-
schaft in Bezug auf Konsumwiinsche und Vorstellungen von beruflichen Kar-
rieren ldngst nivelliert haben. Die religiose Identifikation wird so zu einem der

135

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

letzten Mittel, um in positiver Form Differenz zu formulieren. In diesem Sin-
ne haben die muslimischen Erfahrungen einerseits die Funktion, auseinander-
fallende Anforderungen und widerstreitende Wiinsche zu biindeln und zu
Teilen des eigenen Selbst zu machen. Andererseits werden sie zu Tragern der
Forderung nach Respekt in einem gesellschaftlichen und politischen Bezie-
hungsgefiige, in dem sie sich marginalisiert fithlen (Bude 2001). Es geht dabei
nur begrenzt um ein Mehr an sozio-6konomischer Gerechtigkeit, die {iber so-
ziale Mallnahmen teilweise umgesetzt werden kann. Im Vordergrund steht fiir
die jungen Minner vielmehr die Herstellung von Bedingungen, in denen ihr
Wunsch nach Autonomie, Individualitdit und Unverletzlichkeit respektiert
wird.'? Die muslimische Religiositdt — als ,,unsichtbare” und als ,,sichtbar ge-
machte Religion® — stellt eine mogliche Form dar, um diesen Bedingungen
und Zielen ngher zu kommen und gleichzeitig die piddagogisierende Bevor-
mundung durch die Mehrheitsgesellschaft bzw. die Individualitét einschrin-
kende Familienbande zurtickzuweisen.

Zitierte Literatur

Armut in Hamburg (1993): Beitrdige zur Sozialberichterstattung, Hamburg:
Behorde fiir Arbeit, Gesundheit und Soziales.

Armut in Hamburg IT (1998): Hamburg: Behorde fiir Arbeit, Gesundheit und
Soziales.

Bude, Heinz (2001): ,,Gerechtigkeit als Respekt. Sozialmoralische Folgen von
Ungerechtigkeit durch Exklusion®, in: Berliner Debatte INITIAL 12/3, S.
28-37.

Dubet, Frangois/Lapeyronnie, Didier (1994): Im Aus der Vorstdidte. Der Zer-
fall der demokratischen Gesellschaft, Stuttgart: Klett-Cotta

Frese, Hans-Ludwig (2002): Den Islam ausleben. Konzepte authentischer Le-
bensfiihrung junger tiirkischer Muslime in der Diaspora. Bielefeld: tran-
script.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erzie-
hungsvorstellungen: eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tiirkischen Lehramts- und Pddagogik-Studentinnen in Deutschland. Frank-
furt a. M.: IKO-Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation.

Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung. Ei-
ne qualitative-empirische Untersuchung zur Religiositit sunnitisch ge-
prdgter Tiirkinnen der zweiten Generation in Deutschland. Marburg: Dia-
gonal-Verlag.

12 Der Begriff der Unverletzlichkeit wird hier als Gegensatz zum Gefiihl der
Verwundbarkeit verstanden, das meine Gespriachspartner im Zusammenhang
mit den alltédglichen Diskriminierungserfahrungen beschreiben. Ein Satz, ein
Blick oder eine Geste, die als ausldnderfeindlich oder rassistisch interpretiert
werden, konnen in eine geradezu korperlich empfundene Verletztheit miinden.

136

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Luckmann, Thomas (1991 [1967]): Die unsichtbare Religion. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Nauck, Bernhard/Kohlmann, Annette/Diefenbach, Heike (1997): ,,Familidre
Netzwerke, intergenerative Transmission und Assimilierungsprozesse®, in:
Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 49, S. 477-499.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur So-
ziologie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie. Biele-
feld: transcript.

Ricceur, Paul (1986): Du texte a [’action. Essais d’herméneutique II. Paris:
Seuil.

Schiffauer, Werner (1991): Die Migranten aus Subay, Tiirken in Deutschland.:
Eine Ethnographie. Stuttgart: Klett-Cotta.

Tietze, Nikola (2001): Islamische Identitdiiten. Formen muslimischer Religio-
sitdt junger Mdnner in Deutschland und Frankreich. Hamburg: Hambur-
ger Edition.

Wohlrab-Sahr, Monika/Kriiggeler, Michael (2000): ,,Strukturelle Individuali-
sierung versus autonome Menschen oder: Wie individualisiert ist die Reli-
gion? Replik zu Pollack / Pickel: Individualisierung und religioser Wandel
in der Bundesrepublik Deutschland®, in: Zeitschrift fiir Soziologie 3, S.
240-244.

137

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 19:08:30.


https://doi.org/10.14361/9783839402290-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

