
https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


André Reichart
Das Schweigen der Gewalt

Lettre

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


André Reichart (Magister Artium), geb. 1979, lehrt und forscht an der Universität 
Fukuoka in Japan. Seine Forschungsschwerpunkte sind Literatursemiotik, Pop-
kultur und Fiktionstheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


André Reichart

Das Schweigen der Gewalt
Ästhetisierte Gewalt in der Prosa Jung-Wiener Autoren um 1900

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


This publication is supported by Fukuoka University Grant for Publication of Doc-
toral Dissertation.   

The EOSC Future project is co-funded by the European Union Hori-
zon Programme call INFRAEOSC-03-2020, Grant Agreement num-
ber 101017536 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch das Projekt EOSC Future.
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de)
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

Erschienen 2022 im transcript Verlag, Bielefeld
© André Reichart

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Umschlagabbildung: André Reichart
Lektorat: TIESLED Satz & Service  
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6036-4
PDF-ISBN 978-3-8394-6036-8
https://doi.org/10.14361/9783839460368
Buchreihen-ISSN: 2703-013X
Buchreihen-eISSN: 2703-0148

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Vorwort .................................................................................. 7

Einleitung: Faszinosum Gewalt ........................................................... 11

I. Theoretisch-methodische Vorüberlegungen

1 Dimensionen der Gewalt ........................................................... 23

1.1 Begriffsbestimmungen ............................................................. 23

1.2 Kodierung von Gewalt............................................................... 27

2 Moderne Ästhetik und Gewalt ...................................................... 47

2.1 Jung-Wien und die Wiener Moderne ................................................. 47

2.2 Die Ästhetik der Moderne ........................................................... 74

2.3 Der Ort des Negativ-Ästhetischen .................................................. 105

II. Literarische Analysen

3 Gewalt und Grenze ................................................................ 139

3.1 Gewalt als veränderndes Ereignis .................................................. 139

3.2 Arthur Schnitzler: Die Hirtenflöte................................................... 142

3.3 Richard Beer-Hofmann: Der Tod Georgs ............................................ 154

3.4 Hermann Bahr: Die gute Schule .................................................... 162

3.5 Felix Salten: Das Schicksal der Agathe ............................................. 166

3.6 Gewalt als Transgression .......................................................... 173

4 Gewalt und Welt.................................................................... 177

4.1 Erzählte Welten..................................................................... 177

4.2 Topologisches Denken .............................................................. 179

4.3 Revolte und Ordnung: Die Hirtenflöte ............................................... 182

4.4 Kriegswelt und ausgebrannte Psyche: Das Schicksal der Agathe .................... 202

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.5 Gewalt als Folge und als Ordnung .................................................. 213

Exkurs: Gewalt und Heroik...............................................................219

1 Schnitzlers Jeanne d Arc ............................................................219

2 Die heilige Jungfrau als fremder Kode ............................................. 225

5. Gewalt und Wahrheit .............................................................. 237

5.1 Wahrheit des Narrativs ............................................................ 237

5.2 Künstlerexistenz: Die gute Schule .................................................. 239

5.3 Tod als Wahrheit: Der Tod Georgs .................................................. 255

6 Resümee: Die schweigende Gewalt ............................................... 265

III. Quellen- und Literaturverzeichnis

Quellen ................................................................................. 273

Literatur ............................................................................... 275

Filme ....................................................................................291

’

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Die vorliegende Monographie ist die überarbeitete Version meiner Dissertation,

die während meiner Tätigkeit an den verschiedenen Abteilungen der geisteswis-

senschaftlichen Fakultäten der TU Braunschweig in Deutschland sowie der Kyushu

Universität und der Fukuoka Universität in Japan entstand.

Ganz besonders herzlich möchte ich deshalb meiner Doktormutter, Frau Pro-

fessorin Renate Stauf, für ihr Engagement und ihre Unterstützung danken, die

trotz der durch die Entfernung nicht immer einfachen Betreuungssituation un-

ermüdlich nicht nur den Schreibprozess begleitet, sondern auch meinen wissen-

schaftlichen Werdegang durch ihre Förderung überhaupt erst ermöglicht hat.

Ebenso gilt mein herzlicher Dank meinem Zweitgutachter PD Dr. Cord Berg-

hahn, dermich ebensomit Rat undHilfe nicht nur bei wissenschaftlichen, sondern

auch bei beruflichen Fragen immer wieder beraten und geleitet hat.

Bedanken möchte ich mich auch bei den Kollegen und Freunden des Oberse-

minars, die in den vielen Besprechungen und Diskussionen mit anregenden Vor-

schlägen und hilfreichen Hinweisen mehr als einmal entscheidend zum Gelingen

der Arbeit beigetragen haben.

Zuletzt danke ich allen (den mir wichtigen) Menschen aus meinem privaten

Umfeld, auf deren Rücken diese Arbeit ebenso ausgetragen wurde und die mich

auf unterschiedlichste Weise unterstützt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meiner Mutter und meinem Vater

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt

DonFernando, dieser göttlicheHeld, stand jetzt denRücken andieKirche gelehnt;

in der Linken hielt er die Kinder, in der Rechten das Schwert. Mit jedem Hiebe

wetterstrahlte er einen zu Boden; ein Löwe wehrt sich nicht besser. Sieben Blut-

hunde lagen tot vor ihm, der Fürst der satanischen Rotte selbst war verwundet.

Doch Meister Pedrillo ruhte nicht eher, als bis er der Kinder eines bei den Beinen

von seiner Brust gerissen, und, hochher im Kreise geschwungen, an eines Kirch-

pfeilers Ecke zerschmettert hatte. Hierauf ward es still, und alles entfernte sich.

Don Fernando, als er seinen kleinen Juan vor sich liegen sah, mit aus dem Hirne

vorquellendenMark, hob, voll namenlosen Schmerzes, seineAugen genHimmel.1

Heinrich von Kleist: Das Erdbeben in Chili (1807)

 

The Englishmen remained where they stood, watching the spectacle as it ap-

proached. Neither dread nor horror touched them now, just an awe that rooted

them to the spot. They knew this was a sight they could never hope to see again;

this was the apex—after this there was only common experience. Better to stay

then, though every step brought death nearer, better to stay and see the sight

while it was still there to be seen. And if it killed them, this monster, then at

least they would have glimpsed a miracle, known this terrible majesty for a brief

moment. It seemed a fair exchange. Popolac was within two steps of the cottage.

They could see the complexities of its structure quite clearly. The faces of the

citizens were becoming detailed: white, sweat-wet, and content in their weari-

ness. Some hung dead from their harnesses, their legs swinging back and forth

like the hanged. Others, children particularly, had ceased to obey their training,

and had relaxed their positions, so that the form of the body was degenerating,

beginning to seethe with the boils of rebellious cells. Yet it still walked, each step

an incalculable effort of coordination and strength. Boom—The step that trod the

cottage came sooner than they thought. Mick saw the leg raised; saw the faces of

the people in the shin and ankle and foot—they were as big as he was now—all

huge men chosen to take the full weight of this great creation. Many were dead.

1 Kleist: Sämtliche Werke und Briefe, S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Das Schweigen der Gewalt

The bottom of the foot, he could see, was a jigsaw of crushed and bloody bodies,

pressed to death under the weight of their fellow citizens.2

Clive Barker: In the hills, the cities (1984)

Zwei Passagen aus zwei Erzählungen, die fast zwei Jahrhunderte auseinanderlie-

gen. Beide sind drastisch in ihren Darstellungen, die durchdrungen sind von Ge-

walt, und beide lassen den verstörten Leser beunruhigt mit den geschilderten Sze-

nen allein zurück. Erschrocken, angewidert oder fasziniert verfolgen wir die Aus-

führungen der Grausamkeiten.

Dennoch trennt auf den ersten Blick die beiden Zitate mehr, als sie verbindet.

Einzig die Gewalt scheint eine Gemeinsamkeit zu sein. Der erste Text entsteht im

deutschsprachigen Raum zu einer Zeit, als die Befreiungskriege gegen Napoleon

bevorstehen und er wird lose der Romantik zugerechnet. Der zweite Text ist Teil

der aktuellen Popkultur und entsteht vor dem Hintergrund des Kalten Krieges.

Heinrich von Kleists Novelle ist bereits seit Langem Teil des literarischen Kanons,

Clive Barkers Erzählung wird vielleicht niemals in diesen aufgenommen werden.

Während sich in Kleists Erzählung die Eskalation der Gewalt aus der Handlung

entwickelt, verkehrt Barkers Erzählung das Verhältnis ins Gegenteil und lässt die

Darstellung zum Anlass der Handlung werden: Seine beiden Protagonisten sto-

ßen im damaligen Jugoslawien auf zwei abgelegene Dörfer, in denen ein seltsa-

mer Kult praktiziert wird. In regelmäßigen Zeitabständen kommt es zum Kampf

zwischen den beiden Siedlungen, der hochgradig ritualisiert abläuft. Die gesam-

te Dorfgemeinschaft versucht mithilfe von Seilen und Akrobatik einen Riesen aus

menschlichen Körpern zu formen, der dann gegen seinen Kontrahenten aus dem

Nachbardorf antritt. Den Hauptteil der Erzählung nimmt die Darstellung des gro-

tesken Kampfes ein. Die Motivation der Handlung, die das Ereignis hervorbringt,

ist absurd, die detaillierte Schilderung der Grausamkeiten ihr eigentliches Ziel.

Der Gegenstand der Erzählung ist die Faszination des Augenblickes. Das Schauen

und Miterleben des Ereignisses ist die zentrale Erfahrung, nach der alles andere

verblasst – »after this there was only common experience«. Hierfür riskieren und

opfern schließlich die Protagonisten ihr Leben, denn am Ende werden beide von

dem Riesen aus menschlichen Körpern zermalmt. Wenn das geschilderte Ereig-

nis überhaupt einen Zweck erfüllt, dann ist es der, den Figuren den Grund zum

Verharren und zum Staunen zu geben. Sie sind gebannt von dem Augenblick und

der Augenblick wird zur absoluten Erfahrung. Das Grausame zu erblicken ist das

Risiko des Todes wert.

Aber auch Kleists Erzählung legt den Blick auf das Absurde frei. Bereits der

Ausgangspunkt der gesamten Handlung seiner Erzählung, das Erdbeben, ist ange-

lehnt an jenes Erdbeben von Lissabon, das zum Anlass für die erbitterten Debatten

2 Barker: Books of Blood. Bd. 1, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt 13

um das Theodizee-Problem wurde, die sich ebenfalls in den Text mit eingeschrie-

ben haben.3 Kleist illustriert jene Erfahrung, die zum berechtigten Zweifel an der

›besten aller möglichenWelten‹ führt: die als sinnlos empfundene Gewalt. Auf dem

Höhepunkt dieser bricht dieHandlung ab.DerHeld, dermit seiner abschließenden

ikonischen Geste auf den Himmel verweist, bleibt zurückgelassen im »namenlosen

Schmerz«. Das Erdbeben in Chili fasziniert deshalb bis heute durch seine kompro-

misslose Konsequenz, mit der der Ausgang der Ereignisse in der Absurdität be-

lassen wird. Sie unterläuft auf narrativer Ebene damit die Möglichkeit einer zu-

friedenstellenden Erklärung der Gewalt für den Handlungsverlauf. Sie sperrt sich,

lässt sich nicht einhegen in ein sinnvolles Ganzes.4

Kleist unterscheidet in gute und böse Gewalt, denn die Gewalt des Don Fernan-

do, der ein »göttlicher Held« ist und folglich seine Gegner »wetterstrahlte«, ist eine

gute, und die Gewalt der »Bluthunde« und der »satanischen Rotte« kann nur eine

schlechte sein. Letztere setzt sich jedoch durch: Der Mord an dem Kind ist unge-

recht und ziellos, da seine Eltern nicht einmal die sind, auf die sich anfangs dieWut

des Mobs richtete. Es ist das Opfer einer blindwütigen Tat, motiviert durch eine

Verwechslung, schlimmer noch: durch einen Rausch. Die schlimmste Form der Ge-

walt aber ist die als sinnlos empfundene Gewalt, jene, die sich jeglicher Erklärung

entzieht. Sie ist deshalb die schlimmste Form, weil durch sie hindurchscheint, was

der Mensch in einer friedlichen Umgebung nicht wahrhabenmöchte, nämlich dass

die Gewalt zu jederzeit präsent und dem Menschen inhärent ist; dass sie hervor-

brechen kann von einemMoment auf den nächsten. Sie ist kein Ausnahmefall und

sie benötigt keine Begründung. Zur Beruhigung rationalisiert man sie, entwickelt

Analyseschemata, aber letztlich versagen alle Versuche, sie ganz als Folge einer Ur-

sache erklären zu wollen.5 Kulturelle Erklärungsmuster, soziologische Ansätze und

politische Strategieerwägungen verschleiern, kaschieren und negieren diesen As-

pekt, der, einmal benannt, das Ende des rationalen Zugriffs bedeutet: »Absolute

Gewalt bedarf keiner Rechtfertigung. Sie wäre nicht absolut, wenn sie an Gründe

gebunden wäre.«6 SoWolfgang Sofskys pointierte Aussage in seinem Essay Traktat

über die Gewalt über jenes Unsagbare, was er für den Urgrund der Gewalt hält.

Auch Barker nähert sich demWesen der Gewalt, jedoch aus einer gänzlich an-

deren Perspektive. Die Gewalt bei Barker ist weder gut noch böse. Gewalt entsteht

3 Liebrand: Das Erdbeben in Chili, S. 114f. und 118.

4 Wellbery (Semiotische Anmerkungen zu KleistsDas Erdbeben in Chili, S. 84-87) vergleichtmo-

dellhaft drei mögliche Lesarten und zeigt, dass das Wesentliche für alle drei Varianten der

radikale Bruch durch die »schiere Gewalt« ist. Dieser Bruch führt zu einer »Problematisierung

des Narrativen«.

5 Baberowski: Gewalt verstehen, S. 5ff.

6 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Das Schweigen der Gewalt

aus der Notwendigkeit des Rituals heraus.7 Die Opfer der Gewalt sind auch Opfer

für die Gemeinschaft. Aber der Ausgang des Kampfes der beiden ausMenschen ge-

machten Riesen hat keinerlei Konsequenzen für die Dörfer. Im gegebenen Werte-

horizont der Erzählung ist die Gewalt ganz von einer ethischen Bewertung befreit.

ImZentrum steht das Faszinosum.Seine Beobachter werden vomAnblick in seinen

Bann gezogen. Sie wenden sich angesichts der Greul nicht angewidert ab, sondern

erhöhen das Gesehene zu einer erhabenen Erfahrung. Der Text thematisiert damit

das komplexe Beziehungsverhältnis von Schaulust und Gewalt. Die Ergriffenheit

des Beobachters8 als ästhetische Empfindung, die das Grausame zum Objekt der

Betrachtung werden lässt, enthebt das Dargestellte seiner moralischen und damit

auch seiner empathischen Abhängigkeiten. Ohne diese Verschiebung verbleibt das

Schauen in einem moralischen Diskurs verhaftet und die Darstellung der Gewalt

sowie das Lustgefühl der Rezeption nähert den Betrachter dem Täter an.9 Auch

Barkers Gewalt fehlt jegliche Rechtfertigung und doch ist der Tenor ein anderer.

Nicht Verzweiflung entsteht bei den Protagonisten, zumal sie von der Gewalt nicht

affiziert sind, sondern Faszination.

Barkers Erzählung ist als Allegorie auf den Kommunismus nach dem Ende der

Tito-Ära im ehemaligen Jugoslawien gelesen worden. Die beiden Riesen stehen in

dieser Lesart für den Verlust der Individualität in einem Regime, das darauf ausge-

richtet ist, jeden Einzelnen zu einem Teil eines Ganzen zu machen und somit das

Allgemeine über das Individuelle zu stellen. Der Kampf dient einzig dem Zweck,

die Effizienz des Systems zu beweisen.10 So schlüssig die Interpretation auch ist,

ihr entgeht ein entscheidender Aspekt: Mit der Überführung der Erzählung ins Al-

legorische wird sie um jenes Element beraubt, was ihre Literarizität ausmacht –

ihre Absurdität.

Damit verkommt die Darstellung zum billigen Schock, die Darstellung um der

Darstellung willen ist nicht mehr Zweck, sondern leerer Effekt.11 An dieser Soll-

bruchstelle des ästhetischen Diskurses liegt der Umkipppunkt von Kunst zu Ge-

7 Bezeichnenderweise ist auch das Ende vonKleists Erzählung als ›Sündenbockritual‹ gedeutet

worden. – Vgl. Liebrand: Das Erdbeben in Chili, S. 118.

8 Mit Nennung der männlichen Funktionsbezeichnung ist in diesem Buch, sofern nicht anders

gekennzeichnet, immer auch die weibliche Form mitgemeint.

9 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 109ff. Gerade in letzter Zeit wieder vermehrt lässt sich

dieses Verhältnis an den Diskussionen über Schaulustige (»Gaffer«) ablesen, die letztlich

dazu geführt haben, dass im Mai 2017 ein Gesetzesentwurf im deutschen Bundesrat ver-

abschiedet wurde, der das Filmen und Fotografieren als Straftat wertet, die mit bis zu

zwei Jahren Freiheitsentzug geahndet werden kann. www.bundesrat.de/SharedDocs/druck-

sachen/2016/0201-0300/226-16(B).pdf?__blob=publicationFile&v=5.

10 Gomel: »Rotting Time«, S. 403.

11 Dies illustriert S.T. Joshis Literaturkritik (The ModernWeird Tale, S. 119). Indem er Gomels In-

terpretation folgt, spricht er zugleich Clive Barker ab, eine gelungene Geschichte geschaffen

zu haben. Gerade die Unbegreiflichkeit des Horrors wird auch für Joshi zum entscheidenden

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt 15

waltverherrlichung. Ein schmaler Grat, der den Kern der Problematik vieler Ab-

handlungen über die Wirkung von medialer Gewalt bildet: die Lust am Zur-Schau-

Gestellten, das Partizipieren an der Gewaltausübung und seine stellvertretende

Ausführung als Wunschbefriedigung. All diese Dinge berühren die Frage nach ei-

ner ästhetischen Gewalt in dem Moment, wo ihr das Ästhetische abgesprochen

wird. Barkers Gewalt ist ›unnötig‹ für die Handlung. Entzieht man ihr auch ih-

ren literarischen Wert, tritt das Charakteristische an ihr zutage. Es ist das ›Zuviel‹

der Darstellung. Es ist dieses Verhältnis, das auch Karl Heinz Bohrer herausstellt,

wenn er eine Szene in Flauberts Salambo beschreibt und anmerkt, dass sich die

geschilderten Gewaltszenarien eben nicht mehr allegorisch auflösen lassen: »Die

wahrnehmbare Welt ist in dieser semantischen Form reduziert auf sinnliche Vor-

gänge ohne Sinn außer dem einen, daß sie die ästhetisch-emotionale Imagination

evozieren.«12 Auch bei Kleist wäre für den Handlungsverlauf ausreichend, dass ein

kleines Kind getötet wird. Es ist nicht nötig, dass der Körper »zerschmettert« wird

und er am Ende am Boden liegt »mit aus dem Hirne vorquellende[m] Mark«.

Es entsteht also eine Kluft, so auch meine Vermutung, zwischen einer narrati-

ven Funktion eines Ereignisses und ihrer Darstellung. Diese Kluft ist Ziel meines

Beschreibungsversuches. Aus diesem Abgrund starrt die Sinnlosigkeit der darge-

brachten Gewalt uns entgegen, die womöglich in das Ästhetische überführt wird

oder aber sogar ihren eigentlichen Kern darstellt. Denn das Ästhetische, wird es

als absolut verstanden, konstituiert sich durch seinen Selbstzweck. Seine Begrün-

dung ist ausschließlich seine Existenz und hierbei nähert es sich jenem Aspekt der

Gewalt an, der wie oben erwähnt aus unserer Kultur ausgeschlossen bleiben soll.

Offensichtlich aber ist Gewalt nicht automatisch ästhetisch, weil sie durch das

Medium Text kodiert wird, wie sich im Falle von Barkers Erzählung gezeigt hat.

Auch die Einbettung in den Diskurs der Kunst hilft zwar der Rechtfertigung ihres

Vorhandenseins, allerdings findet damit die Zuordnung zum Ästhetischen quasi

über seinen ästhetischen Kontext statt. Zugegeben, es stellt eine verlockende Mög-

lichkeit der Definition dar, würde man festlegen, dass wenn Gewalt in Literatur

vorkommt, sie damit auch ästhetisch kodiert ist. Dies würde aber die Kategorie

einer ästhetischen Darstellung obsolet werden lassen, denn dann wäre per se alles

einmal in diesen Kontext Gestellte ästhetisch. Karl Heinz Bohrer führt deshalb den

Aspekt der Sinnverweigerung an. Die Gewalt selbst und nicht die sie umgebende

Erzählung verweigert sich einer letztendlich zufriedenstellenden Deutung. Das ist

die hinreichende Bedingung für das Ästhetische. An Barkers Text zeigt sich, dass

dies zumindest für den Diskurs »Literatur« zutrifft. Der Gewalt in der Erzählung

Bewertungskriterium, die nicht mehr gegeben ist, wenn man die Erzählung als politische

Satire versteht.

12 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Das Schweigen der Gewalt

wird ihr ästhetischer und literarischer Wert in dem Moment abgesprochen, wo

eine Sinngebung stattfindet.

Was bedeutet es aber, wenn ein Textterm sich dem Sinn verweigert? Handelt

es sich hierbei nicht vielmehr um eine subjektive Erfahrung des Lesers? Ist die-

ses Phänomen intersubjektiv überhaupt beschreib-, geschweige denn vermittelbar?

Die Frage, die sich deshalb hier anschließt, ist, ob das Dargestellte, die Darstellung

und der Ort der Darstellung in ein derartiges Bedingungsverhältnis treten können,

dass sich das spezifisch Ästhetische an ihnen zeigen lässt.Das Ästhetische aber, das

als Absolutes auf sich selbst gerichtet ist, verweist auf nichtsmehr anderes. Um das

Ästhetische der Gewalt zu zeigen, müsste plausibel veranschaulicht werden, dass

ihre Darstellung nur auf sich selbst gerichtet ist und nichts außerhalb des Werkes

symbolisiert. Denn in dem Moment, wo sich die Gewalt ihrer Einhegung in den

Diskurs des Nützlichen und Ethischen entzieht, legt sie zugleich ihr Wesen frei

und sie ist ganz Kunst.

Natürlich ist der Absolutheitsanspruch, und das soll nicht übergangen werden,

ein historischer, der seit Langem schon der Kritik ausgesetzt ist. Auch die Folge der

daraus resultierenden Betrachtung – für die Gewalt hier in Bezug auf das Schöne

und das Schreckliche – hat keine überzeitliche Gültigkeit, sondern ist im Gegen-

teil sehr der Gegenwart geschuldet.13 Es ist ein modisches Thema und birgt des-

halb viele Gefahren, allen voran die der Belanglosigkeit, die vielleicht die größte

für die literaturwissenschaftliche Beschäftigung darstellt. Wenn Michel Wievior-

kas Analysen zum Verhältnis der Gewalt in Frankreich stimmen und wenn diese

auf den deutschsprachigen Raum übertragbar sind, dann hat sich in den intellek-

tuellen Kreisen ein verändertes Verhältnis zur Gewalt etabliert. Das neue Verhält-

nis ist ganz entschieden von Ablehnung geprägt. Doch dieses Verhältnis resultiert

nicht, wie vielleicht anzunehmen wäre, aus den Erfahrungen zweier Massenver-

nichtungskriege, das Umdenken setzt später ein. Erst Anfang der 1970er-Jahre ist

fürWieviorka wirklich eine Abkehr von der Legitimation der Gewalt als Mittel zum

(guten) Zweck zu erkennen. Aber auch sie ist bereits wieder im Verschwinden be-

griffen, denn durch die extreme Erschütterung der öffentlichenWahrnehmung be-

dingt durch den globalen Terror und die gewaltsamen Gegenaktionen ergibt sich

erneut eine neu entflammte Diskussion um die Legitimation der Gewalt.14 Der

Terror selbst und seine Gewaltexzesse finden ihren Widerhall in der kontempo-

rären Popliteratur, die mit ihren ästhetischen Mitteln reagiert. Dies führt aber –

nach dem Ende der Narration – vor allem zu einer Repräsentation als Tableau, als

Archiv, ohne zwangsläufig eine Aussage produzieren zu wollen oder politisch Stel-

lung zu beziehen.15 Gewalt ist in der Populärkultur allgegenwärtig und durch alle

13 Vgl. Groebner: Schock, Abscheu, schickes Thema, S. 72.

14 Vgl. Wieviorka: Die Gewalt, S. 61-78.

15 Vgl. Werber: Der Teppich des Sterbens, S. 65f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt 17

Medien realisiert. Gleichzeitig changiert die Diskussion über Gewalt zwischen den

Extrempunkten der absoluten Negation dieser bis hin zur ihrer Überbewertung.16

Dem gesamten Spektrum liegt zudem häufig die Idee zugrunde, dass die Gewalt

ein vormodernes, zivilisationsbedrohendes, menschheitsgeschichtlich konstantes

Phänomen ist.17 Also ist zunächst festzuhalten, dass meine Faszination für die Ge-

walt nicht vom historischen Material initialisiert worden ist, sondern von der mich

umgebenden aktuellen Kultur.18 Ebenso ist dabei zu beachten, dass meine Vorstel-

lungen und Bewertungen sich nie ganz von diesemHorizont lösen werden können.

Dennoch ist es mein Ziel, einen historisch sensibilisierten Beitrag zur Analyse und

Bewertung der Ästhetisierung von Gewalt zu leisten. Was ebenfalls in allererster

Linie bedeutet, keine moralischeWertung in Bezug auf ihre Darstellung vorzuneh-

men.

Die Darstellungskultur der Gewalt, wie sie sich heute etabliert hat, resultiert

aber aus einer historischen Entwicklungslinie. Wenn Das Erdbeben in Chili und In

the hills, the cities Etappen einer Genealogie sind, dann liegt die Wiener Moderne

zeitlich auf halbem Wege zwischen den beiden. Dass Gewalt vollwertiges Element

der Kunst und damit ›kunstfähig‹ wird, ist kein trivialer Prozess. Es ist die Moder-

ne, die von der Forschung als Beginn jener Entwicklung angesehen wird, in dessen

Verlauf Teile als zur Kunst befähigt hinzugenommen werden, die in davorliegen-

den Epochen davon ausgeschlossen waren.19 Das meint nicht, dass Gewalt zuvor

nicht Thema der Literatur oder der bildenden Künste war, sondern es bedeutet,

dass ihr die Eigenschaft des Schönen oder Erhabenen grundsätzlich abgesprochen

wurde. In einem über mehrere Jahrhunderte dauernden Prozess lockert sich die

strikte Haltung, respektive weil sich die Begriffe des Schönen und des Erhabenen

ebenfalls ändern. Es gilt deshalb, wenigstens ausschnittsweise den Weg nachzu-

vollziehen, auf dem die Gewalt mit unter die ›schönen Dinge‹ gelangt und der in

seinem vorläufigen Extrempunkt, nämlich der selbstreferenziellen Autonomieäs-

thetik, mündet.20 Zudem ist es nötig zu begreifen, welche Konsequenzen daraus

für die Darstellung der Gewalt resultieren und wie sie sich am Textmaterial auf-

zeigen und beschreiben lassen können.

Was die ästhetische Kodierung angeht, erscheint unter denModernen dieWie-

ner Moderne als besonders prädestiniert. Denn sie ist es, der die ästhetische Über-

formung der Wirklichkeit bis zum Eskapismus nachgesagt wird, während z.B. die

16 Wobei Alfred Hirsch (Notwendige und unvermeidliche Gewalt?, S. 56) meint, dass es eine

Sigle der Moderne sei, dass sich Gewalt angefangen bei Hobbes vom Thema zum Problem

wandele.

17 www.bpb.de/apuz/26643/gewalt-in-modernen-gesellschaften-zwischen-ausblendung-und-

dramatisierung?p=all#fr-footnodeid1.

18 Jäger: Der Mensch und die Gewalt, S. 301.

19 Kiesel: Geschichte der literarischen Moderne, S. 102ff.

20 Vgl. Fähnders: Avantgarde und Moderne 1890-1933, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Das Schweigen der Gewalt

Berliner Moderne dem Naturalismus nahesteht und für ihre Poetologie über wei-

te Bereiche das Diktum von Arno Holz, Kunst sei Natur weniger X, gilt.21 In Wien

hingegen bestimmt der Ästhetizismus zeitweilig nicht nur die Kunst, sondern auch

das Leben und Selbstverständnis des Künstlers. Die Idee, dass Kunst auf ihre Art

die Natur abbildet, also der Mimesisgedanke, der sich über den Imitationsbegriff

zur Nachbildung wandelt, verkehrt sich im Ästhetizismus zumindest teilweise ins

Gegenteil.22 Kunst bildet nicht mehr Natur nach, sie verändert, überformt und

korrigiert sie. Sie schafft sich ihre eigene Natur, ihre eigene Wirklichkeit – so zu-

mindest formuliert sich der ambitionierte Impetus in vielen poetologischen Refle-

xionen der Jung-Wiener Autoren. Gewalt aber besitzt wie die Sexualität auch eine

enorme existenzielle Kraft, weshalb an ihr, ebenso wie am Tod, eine ästhetische

Überformung – möglicherweise permanent – scheitern muss. An diesen Verwer-

fungslinien offenbaren sich Macht und Ohnmacht der Kultur zugleich.

Aufgrund der Komplexität und Ambivalenz der vorliegenden Literatur kön-

nen nur exemplarische Einzeluntersuchungen vorgenommenwerden, die gar nicht

den Anspruch erheben können, ein allgemeingültiges Prinzip innerhalb der Jung-

Wiener Literatur, geschweige denn derWiener Moderne an sich zutage zu fördern.

Es wäre auch angesichts der vielen literaturwissenschaftlichen Darstellungen die-

ser Epoche, die sich trotz ihres Umfangs fortwährend um Differenzierung, statt

um Subsumierung bemühen, ein Verkennen des Charakters des Untersuchungs-

gegenstandes sowie der bisherigen Forschungsergebnisse.23 Es ist aber auch nicht

Ziel, bestehende Forschungsergebnisse in der Hinsicht zu korrigieren, dass das

Thema Gewalt in der aktuellen Forschungsliteratur übersehen worden sei, wenn-

gleich es allerdings tatsächlich im Hinblick auf die Wiener Moderne eher unterre-

präsentiert ist. Ziel ist es aber, mit der Hinwendung zur Gewaltdarstellung einer

Verwerfungslinie zu folgen, der vielleicht damals noch nicht die Relevanz zuteil-

geworden ist, wie sie sie in heutiger Zeit besitzt, an deren Repräsentationen aber

sich nichtsdestotrotz jene entscheidenden Momente bereits manifestieren, die für

unsere heutige Kultur von zentraler Bedeutung sind. Gewalt ist jedoch kein be-

stimmendesThema in den kanonischen Erzählungen. Deshalb wähle ich wie schon

andere vormir, die sichmit ähnlichen Schwierigkeiten angesichts der Literatur der

Moderne konfrontiert sahen, den Weg der qualitativen Einzeluntersuchung weni-

ger kanonischer Texte kanonischer Autoren in der Hoffnung, vor allem neue Aspek-

te veranschaulichen zu können und nicht Ergebnisse zu bestätigen. Ein Autor fehlt

freilich hier unter den kanonischen Autoren, und das ist Hugo von Hofmannsthal.

21 Beutin: Deutsche Literaturgeschichte, S. 344.

22 Bereits die Romantik hatte den Nachahmungsgedanken fallen gelassen und der Kunst bzw.

dem Genie selbstschaffendes Potenzial zuerkannt. Natur wird nicht mehr abgebildet, son-

dern erweitert. – Vgl. Petersen: Mimesis – Imitatio – Nachahmung, S. 231f.

23 Vgl. Lorenz: Wiener Moderne, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Faszinosum Gewalt 19

Er fehlt allerdings nicht, weil seine Erzählungen nicht ergiebig für eine Untersu-

chung der Gewaltdarstellung wären, sondern im Gegenteil, weil sie zu ergiebig

sind. Hofmannsthals Gewaltdarstellungen zu analysieren, hätte entweder bedeu-

tet, den Schwerpunkt der Arbeit von einem ausgewogenen Verhältnis unter den

Autoren zu einem auf einen Autor fokussierten Verhältnis zu verschieben. Oder es

hätte bedeutet, die Komplexität der Gewalt bei Hofmannsthal zugunsten der Ba-

lance zu vernachlässigen.Beides empfand ich als unbefriedigend,weshalb ichmich

entschieden habe, diesen bewusst auszusparen und mich damit zu begnügen, hier

auf ein weiteres Forschungsdesiderat zu verweisen.

ZumSchluss des Beginns gilt esmeinerseits jedoch noch einenwichtigen Zwei-

fel zu formulieren. In den vielen Arbeiten, die sichmit Gewalt in ihren unterschied-

lichen Formen und Repräsentationen auseinandersetzen, liegt häufig der Fokus

auf einem Phänomen im Speziellen – nämlich der sinnlosen Gewalt. Zumindest in

puncto Ästhetik möchte ich zeigen, dass, wenn man versucht, sich diesem Phäno-

men zu nähern und es analytisch zu fassen, es sich permanent dem Zugriff ent-

zieht. Es liegt möglicherweise in der Natur des Gegenstandes, der hier analysiert

werden soll, oder auch am Zugriff selbst. Doch der Zweifel bleibt, dass es sich bei

der sinnlosen Gewalt, die bei der Auseinandersetzung mit ihren Darstellungen ei-

ne entscheidende Rolle einnimmt, um ein sinnentleertes Objekt im Zentrum des

Diskurses handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Theoretisch-methodische Vorüberlegungen

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt

1.1 Begriffsbestimmungen

Gewalt ist ein komplexer Begriff, der in verschiedenen Disziplinen mit unter-

schiedlichen Definitionen verwendet wird. Dabei legen die jeweiligen Ansätze

auf spezifische Gesichtspunkte ihrem Erkenntnisinteresse entsprechend an-

dere Gewichtungen. Für die Analyse literarischer Texte ist es deshalb wichtig,

auszuwählen, welche Aspekte von Relevanz sind und welche nicht.

1.1.1 Dimensionen des Gewaltbegriffs

Die Komplexität der Gewalt an sich und das gesteigerte Interesse an ihr als Unter-

suchungsgegenstand in den letzten Dekaden führen zwangsläufig zu einer Ausdif-

ferenzierung ihrer Beschreibungsmittel, allein schon deshalb, weil unterschiedli-

che Disziplinen mit unterschiedlichen Fragestellungen die Gewalt zu analysieren

versuchen.1 Aber auch »Gewalt« als Begriff weist selbst bei einer konkreten Be-

schränkung seiner Bedeutungsdimensionen weitreichende Abhängigkeiten zu un-

terschiedlichen Aspekten des Lebens auf. Bernhard Waldenfels vergleicht ihn in

seiner Komplexität mit Liebe oder Tod. Sie alle stellen gleichermaßen existenzi-

elle und ebenso gesellschaftlich verdrängte Dinge dar, woraus sich zwangsläufig

komplizierte Verflechtungen ergeben. Ihnen nachzugehen kann selbst bei einem

konkreten Erkenntnisinteresse schnell ins Unüberschaubare führen.2

Aus der Kontingenz des Phänomens resultiert schließlich die ganz unterschied-

liche ethische Betrachtungsweise, die die sanktionierte wie die erlaubte oder sogar

gewünschte Gewalt kennt.3 Im Deutschen hat das zum Teil auch etwas mit dem

Zusammenfall der legitimen und illegitimen Form im Wort selbst zu tun, da es,

im Gegensatz zu anderen europäischen Sprachen, beides bezeichnet, was etwa im

Lateinischen durch potestas und violentia unterschieden ist.4 Zu einem anderen Teil

1 Vgl. Wahl: Aggression und Gewalt, S. 6.

2 Waldenfels: Aporien der Gewalt, S. 9.

3 Wahl: Aggression und Gewalt, S. 12.

4 Imbusch: Der Gewaltbegriff, S. 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Das Schweigen der Gewalt

hat es auchmit demWandel dessen zu tun, was a) als Gewalt wahrgenommen wird

und b) was als legitime/illegitime Gewalt verstanden wird.5 Dies betrifft auch die

Rezeptionshaltung und es ist denkbar, dass – über die Bewertung ob sanktioniert

oder gerechtfertigt hinaus – eine Handlung in einer Erzählung von einem heutigen

Leser als Gewalt gedeutet wird, die ein historischer Leser durchaus nicht als solche

empfunden haben muss.6 Mindestens für den deutschen Kulturraum gilt, dass im

öffentlichen Diskurs über die letzten Jahrzehnte eine fortschreitende Stigmatisie-

rung der Gewalt stattgefunden hat. Waren in den 1950er-Jahren noch Ohrfeigen

als didaktisches Mittel in der Schule erlaubt, ist heutzutage offiziell das Recht der

Kinder auf eine gewaltlose Erziehung bis ins Elternhaus durchgesetzt worden. Die

Räume der erlaubten und gerechtfertigten privaten Gewalt werden kleiner. Dies

hängt sicherlich mit der ideologischen Hoffnung der Moderne zusammen, dass

Gewalt durch den Zivilisationsprozess erodiert; eine Vorstellung, die auf Norbert

Elias zurückgeht und längst nicht unkritisiert geblieben ist, sondern schließlich im

Angesicht der beiden Weltkriege bis hin zu den aktuellen kriegerischen Konflikten

sogar die gegenteilige Position provoziert hat.

Nicht nur deshalb, aber vor allem auch vor diesem Hintergrund ist die verübte

Gewalt immer die Gewalt der Anderen.7 Sie ist etwas, das einbricht in einen Alltag,

in einen kulturellen Raum, in den sie nicht gehört, aus dem sie eigentlich ausge-

schlossen sein sollte, da sie vorzivilisatorisch ist, also ein Relikt aus jener Zeit, als

der Mensch noch ein Tier war. Dieser Mythos motiviert nicht nur Strategien, um

Gewalt zu kaschieren, zu übersehen und zu bagatellisieren, er motiviert auch kom-

plexe Rechtfertigungsstrategien – vor oder nach dem Akt –, sofern man sie selber

verüben muss oder will. Darüber hinaus ist Gewalt auch geschlechtlich konnotiert.

Sie ist – gestützt durch empirische Ergebnisse – primär männlich.8

Diese Stigmatisierung hat weitreichende Folgen auch bei der Betrachtung von

Kultur. So stellt etwa die Lust an Gewalt und in ihrer Verlängerung die Lust an Ge-

waltdarstellungen ein ethisch problematisches Untersuchungsfeld dar.9 Wie noch

zu zeigen sein wird, kann auch bei einer ästhetischen Betrachtung die ethische Di-

mension nicht suspendiert werden. Auch diese Arbeit kann sich nicht aus ihrer his-

torischen Verfasstheit lösen, und ihr Verfasser wird mit seiner Folie die einzelnen

literarischen Phänomene als Gewalt bewerten müssen. Dabei bleibt er befangen,

so sehr er auch Objektivität anstrebt.

5 Ebd., S. 51.

6 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

7 Vgl. Rauchfleisch: Allgegenwart von Gewalt, S. 12.

8 Vgl. ebd., S. 20ff.

9 So kann auch etwa Udo Rauchfleisch (ebd., S. 33) bei seiner Analyse der psychologischen

Voraussetzungen nicht umhin die Lust an Gewalt an sich als krankhaft zu bezeichnen, die

letztlich hauptsächlich aus »Kompensationen einer zentralen Selbstunsicherheit« resultie-

ren würde.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 25

Gewalt kann (und sollte) als eine spezifische Form der Aggression aufgefasst

werden.10 Mit dieser Unterteilung ließe sich etwa das Problem konkretisieren, ob

Gewalt vorgesellschaftlich oder immer schon kulturell determiniert ist. Aggression

an sich als inkorporierte Fähigkeit zur Gewalt würde dann die irreduzible Voraus-

setzung für jene darstellen, wohingegen ihre Manifestation als Gewalt dann nur

innerhalb eines kulturellen Kontextes stattfinden kann.

1.1.2 Physische Gewalt

Angesicht der Diversität ist deshalb sicher die Reduktion auf eine konkrete Vor-

stellung sinnvoller als die Erweiterung des Begriffs zu einem umbrella term, denn

sonst droht, was Valentin Groebner in diesem Zuge auch für die Begriffe »Bild«,

»Körper« und »Raum« konstatiert: »Ein überdehnter Gewaltbegriff dient als grif-

figes Etikett, unter dem fleißige Doktoranden die klassischen Themen und Texte

des eigenen Fachs wiederkäuen.«11 Auch demmöchte ichmit einer konkreten, statt

einer ambivalenten Auffassung von Gewalt entgegenwirken.

In der Gewaltforschung existieren zwar eine Vielzahl von divergierenden

Begriffen, aber über die Definition der physischen Gewalt herrscht Konsens:

»Aktivitäten, die darauf abzielen, vorsätzlich die körperliche Unversehrtheit eines

Menschen zu beschädigen, werden als physische Gewalt bezeichnet.«12 Diese

Minimaldefinition allerdings mündet im Problem, aus der theoretischen Basis

eine Überführung in die Beschreibungspraxis zu erreichen, wobei dies vor allem

für die Gesellschaftswissenschaften gilt.13 Wohlgemerkt, es handelt sich um eine

Minimaldefinition. Sobald die Frage erweitert wird zum Versuch der vollständigen

Bestimmung des Begriffs, ist kein Konsens mehr zu erzielen. Dies liegt nicht nur

an den unterschiedlichen Disziplinen, Fragestellungen und Erkenntnisinteressen,

sondern auch an der Wahl der Betrachtungsebenen, die sich von der zwischen-

menschlichen konkret-handlungsbasierten bis hin zur systematisch-abstrakten

gesellschaftlichen Ebene erstrecken können. Schließlich ist es auch eine Frage,

welche Formen der Gewalt man zur Gewalt an sich zählen möchte und welche

nicht. Lässt man neben der Beschädigung des Körpers auch verbale Gewalt zu? Ist

das Ignorieren, Isolieren und Internieren eines Menschen auch Gewalt? Ebenso

der Bereich der seelischen Grausamkeiten oder der Aspekt der Autoaggression,

der interessanterweise in den hier angeführten Überblicksdarstellungen nicht

genannt wird, wären als relevant zu erachten. Diese Erweiterungen erstrecken

10 Ebd., S. 11f.

11 Groebner: Schock, Abscheu, schickes Thema. 72.

12 Christ/Gudehaus: Gewalt – Begriffe und Forschungsprogramme, S. 2.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Das Schweigen der Gewalt

sich bis zu den häufig in diesem Zusammenhang auch kritisierten Konzepten von

Galtungs ›systematischer‹ und Bourdieus ›symbolischer Gewalt‹.14

Es wird deutlich, dass der Versuch, allen Formen der Gewalt gerecht zu wer-

den und sie zu beschreiben, in diesem Rahmen nicht möglich ist. Zumal es sich im

Falle der Ästhetisierung von Gewalt auch um ein besonderes Spannungsverhältnis

zwischen ethischen und ästhetischen Vorstellungen handelt, auf den ich geson-

dert und ausführlich eingehen werde. Deshalb eignet sich die physische Gewalt als

einfachste und offensichtlichste Form, um, von ihr ausgehend, wenn nötig, elabo-

riertere und komplexere Formen zu beschreiben.Die Annahme lautet also hier, dass

der narrative Text innerhalb seiner Möglichkeiten eine Vorstellung von ›Welt‹ abbildet, in der

ein Ereignis stattfindet, dass der Minimaldefinition von Gewalt genügt. Die Überführung

des Begriffes in die hier notwendige Beschreibungspraxis der artifiziellen, diege-

tischen Welt sieht sich nicht mit den Schwierigkeiten einer soziologischen oder

juristischen Beschreibung konfrontiert. Ihr Material ist kodifiziert, ihre Zeichen

in weniger Bewegung als die Teile der realen Welt, die die anderen beiden Rich-

tungen beschreiben müssen. Dies ist etwa von entscheidender Bedeutung bei der

Frage der Motivation von Gewalt. Während soziologische und juristische Problem-

stellungen sich hier mit vielen Unwägbarkeiten auseinandersetzen müssen, ergibt

sich für die Literaturwissenschaft eine eventuelle Motivation der Gewalt aus dem

Text – oder eben nicht.

Hinsichtlich desMediums Literatur wäre zu überlegen, ob aufgrund seinerme-

dialen Bedingungen eine Gewaltform als prädestiniert oder besonders affin anzu-

sehen ist. Literatur als Medium, das nicht mit visuellen oder auditiven Mitteln ar-

beitet, könnte eine Affinität zur Darstellung von Gedankengängen aufweisen und

deshalb sich besonders den seelischen Folgen von Gewalt zuwenden.

1.1.3 Literaturwissenschaftlicher Gewaltbegriff

Die Literaturwissenschaft hat gegenüber den anderen Wissenschaften, beruhend

auf der Verschiedenheit des Gegenstandes, zwangsläufig zusätzliche Fragestellun-

gen herausgebildet, die auch genuin besser mit den Methoden der Literaturwis-

senschaft zu beschreiben sind, sofern sie sich vom Erkenntnisinteresse her von

anderen Disziplinen unterscheiden.Hania Siebenpfeiffer differenziert als eine ers-

te wichtige Unterteilung die Beschäftigung der Literaturwissenschaft mit Gewalt

hinsichtlich ihrer Gewichtung, nämlich ob Gewalt in der Literatur, also als »Sujet,

Motiv oder Thema«, oder ob Gewalt der Literatur, also als »sprachästhetische Ge-

14 Jäger: Der Mensch und die Gewalt, S. 304; Wahl: Aggression und Gewalt, S. 12. Nicht so Im-

busch (Der Gewaltbegriff, S. 40), der sichmit der Absicht einermöglichst vollständigen Erfas-

sung dessen, was in einer Gesellschaft als Gewalt gelten kann, für beide Konzepte ausspricht.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 27

staltung« untersucht wird, wobei eine Kombination aus beidem als dritte Option

ebenso existiert.15

Eine andere Unterteilung verfolgt Andrea Geier, wenn sie den Begriff »Gewalt«

für die Literatur in einen soziokulturellen und einen ästhetischen Aspekt aufteilt,

die sie nicht streng voneinander unterschieden wissen will. Der Gegenbegriff zu

»ästhetisch« lautet bei ihr »pragmatisch«. Beide Begriffe hebt sie jedoch zusätzlich

von Bohrers These einer ästhetischen Kategorie der Imagination des Bösen ab. Ihr

Erkenntnisinteresse richtet sich hierbei auf die Bewertung des Verhältnisses von

empirischer Gewalt zu ihrer Darstellung in Literatur.16

Den von Siebenpfeiffer als sprachästhetisch charakterisierten Ansätzen – die

vor allem eine Eigenheit der literarischen Sprache als »Gewalt« verstehen oder be-

stimmte Formdestruktion als »gewaltsam« beschreiben –17 steht Geier kritisch ge-

genüber. Sie spricht sich gegen eine rein formalästhetische Analyse des Phänomens

»Sprachgewalt« aus, die letztlich ihrer Meinung nach immer nur einer zirkulären

Argumentation innerhalb des Gegenstandes verfallen kann. Problematisch scheint

mir aber weniger die Analyse an sich, sondern das metaphorische Verständnis der

Analysekategorie »Gewalt«. Denn es geht bei dem von Geier Kritisierten nicht um

die Gewalt als Dargestelltes, sondern um das »Gewaltsame« der Mittel einer Dar-

stellung. Diese ›Formzerschlagung‹ soll deshalb hier ebenfalls nicht Thema sein

und das Bedeutungspotenzial desWortes »Gewalt« auch nicht eine Anschlussmög-

lichkeit für eine dekonstruktivistische Betrachtung, zumal bei einer Formzerschla-

gung vielleicht eher von einer »Verletzung der Sprache« gesprochen werden sollte.

Diese zusätzliche Erweiterung des Begriffes, die ihn schließlich zu einem Anlass

macht, über die Verwendung von Sprache und Form in der Literatur zu reflektie-

ren, wird aber auch in weiten Teilen der Literaturwissenschaft kritisch gesehen,

wie Geier selbst bemerkt und wie die eingangs erwähnte Kritik von Groebner ver-

anschaulicht.18

1.2 Kodierung von Gewalt

Gewalt in der Literatur weist andere Eigenschaften auf als die empirische Gewalt.

Das ist eine Folge des Übertragungs- und Überformungsprozesses, der bei der

Realisation in einer Textumgebung stattfindet. Diese spezifischen Unterschiede

erweitern und beschränken mögliche Interpretationsansätze in Hinblick auf die

15 Siebenpfeiffer: Literaturwissenschaft, S. 340.

16 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

17 Siebenpfeiffer: Literaturwissenschaft, S. 345.

18 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Das Schweigen der Gewalt

Präsentation von Gewalt im sprachlichen Kunstwerk. Es gilt dabei, textinterne wie

-externe Abhängigkeiten zu berücksichtigen.

1.2.1 Der Kode des Mediums

Wenn hier von der »Kodierung der Gewalt« die Rede ist, dann muss berücksich-

tigt werden, dass die Bezeichnung »Kodierung«/»Codierung« verschiedene Ansätze

aus verschiedenen Disziplinen subsumiert, weshalb hier ebenfalls eine Konkreti-

sierung angebracht ist. Der Begriff »Kodierung« im semiotischen Sinnemuss min-

destens von demder »Codierung« im soziologischen Sinne abgegrenzt werden,was

hier auch durch die unterschiedlichen Schreibungen markiert werden soll, wenn-

gleich dies keine einheitliche Reglung darstellt; vielmehr finden sich in der Fachli-

teratur beide Schreibweisen parallel für beide Begriffsverwendungen.19

Die Soziologie ist hinsichtlich der Gewaltforschung gerade in letzter Zeit eine

der produktivsten Disziplinen.20 Zwar ist bis heute eine umfassende soziologi-

sche Theorie zur Gewalt weiterhin Forschungsdesiderat geblieben, aber sie fragt

in vielen Einzeluntersuchungen nach den Formen von Gewalt in der empirischen

Gesellschaft; sie untersucht ihren Ursprung, ihren Nutzen und ihre Gefahr für die-

se.21 Besonders seit den 1990er-Jahren hat sich die Forschung weg von einer Täter-

Opfer-Beziehung sowie deren Ursachen und hin zu einer genuinen Gewaltbetrach-

tung verlagert.22 Während die Soziologie mit ihrem Codebegriff ein Modell zur

Beschreibung der gesellschaftlichen Wirklichkeit erarbeitet, gilt für die Literatur-

wissenschaft im Speziellen, was für die Kulturwissenschaft allgemein gilt: Gewalt

wird hier als eine narrativ strukturierte begriffen, die abhängig von ihrer diskursi-

ven Realisation ist. Die Kulturwissenschaft liefert keine Aggressionstheorien und

keine Aussagen über ihre empirischen Ausprägungen, sondern befasst sich mit

ihren kulturell-diskursiven Überformungen.23 Der Rahmen der Literaturwissen-

schaft wiederum ist nicht so weit gefasst wie der der Kulturwissenschaft. Aber für

beide gilt, dass Teil der Analyse dabei immer auch die Darstellungsebene ist, de-

ren Repräsentationsformen in Abhängigkeit zum jeweiligen Medium strukturiert

werden.24

19 So benutzt etwa Michael Baum (Kontingenz und Gewalt, S. 31) in seiner semiotisch fundier-

ten Arbeit den Begriff »Code« sowohl für ein zu untersuchendes Zeichenkonstrukt als auch

für ein soziales Kommunikationssystem. Helmut Willke (Systemtheorie III, S. 133) hingegen

verwendet Kodierung/Codierung als völlig äquivalent undwechselt die Schreibung sogar auf

derselben Seite.

20 Christ: VI. Disziplinäre Zugänge, S. 371.

21 Ebd., S. 372f.; Wolf: Codierung von Gewalt, S. 78.

22 Christ: VI. Disziplinäre Zugänge, S. 373.

23 Wolf: Codierung von Gewalt, S. 79.

24 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 29

1.2.2 Lesbarkeit von Kodes/Codes

Zugleich besitzt der soziologische Begriff der Codierung, so wie er sich in der Folge

der Arbeiten von Clifford Geertz durchgesetzt hat, aber auch Überschneidungen in

seiner Bedeutung zum Semiotischen, denn beide Konzepte gehen von einer ›Les-

barkeit‹ der Gewalt aus.25 Diese Lesbarkeit bezeichnet zwei verschiedene Aspekte:

Zum einen ist damit gemeint, dass die Art und Weise, wie Gewalt vollzogen wird,

selbst als eine kommunikative Handlung verstanden werden kann. Das heißt, dass

bestimmte Formen der Gewaltausübungen und ihre Verletzungen am Opfer eine

Botschaft transportieren.26 Der andere Aspekt bezieht sich auf den Zusammen-

hang von gesellschaftlichen Ideologien, Normen und Werten, die sich in der Be-

wertung und im literarischen Fall in der Form ihrer Inszenierung widerspiegeln.27

Das in diesem Zusammenhang häufig angesprochene theoretische Problem,

ob es eine Existenzform der Gewalt jenseits jeglicher kultureller Überformung gibt

oder nicht, ist für eine literaturwissenschaftliche Betrachtung nicht relevant.28

Der Literaturwissenschaftler hat auf den Bereich außerhalb des artifiziellen Textes

über seinen Untersuchungsgegenstand hinaus kaum einen Zugriff. An dieser Aus-

gangslage lässt sich auch der Unterschied zu einer anthropologischen, aber ebenso

zu einer biologischen Fragestellung charakterisieren, da beide auf ein vormedia-

les Phänomen ausgerichtet sind.29 Die Literaturwissenschaft und damit auch die

Literatursemiotik hingegen besitzt den Luxus, ihre Phänomene zuerst ganz in der

Sphäre der Zeichen verorten zu dürfen, womit das Material, an dem sich das Phä-

nomen zeigt, bereits hochgradig konstruiert ist.

Ebenso ob die ausgeführte Gewalt aus einer Codierung resultiert oder ob der

Verstehensprozess (nicht der Erfahrungsprozess) nur über eine Codierung stattfin-

den kann, sind kognitionstheoretische Fragen, die für diese Analyse unentschieden

25 Christ: IV. Merkmale, Präventionen und Folgen, S. 190; Wolf: Codierung von Gewalt, S. 74.

26 Christ: IV. Merkmale, Präventionen und Folgen, S. 195f. Michaela Christ stellt dar, wie die

Massaker während des Genozids in Ruanda 1994 Gewaltformen hervorgebracht haben, die

nicht willkürlich ausgewählt wurden, sondern die selbst Vorstellungen der Täter über die

Opfer transportierten. Die Wahl der Mittel war somit kommunikativ motiviert, da sie über

die Spuren der Gewalt am Opfer eine Aussage für die Überlebenden vermittelten. Darüber

hinauswar die Auswahl auch traditionell bedingt und spiegelte alte Hierarchievorstellungen

wider.

27 Ebd., S. 194f; Wolf: Codierung von Gewalt, S. 74.

28 Vgl. ebd., S. 12. Wolf referiert hier die Problematik, dass, nicht zuletzt auch aus Rivalitäten

um die Deutungshoheit einzelner Disziplinen untereinander, sowohl die extreme Position

der rein biologisch determinierten wie der rein soziokulturell erworbenen Aggression bzw.

Gewalt bestehen würde. Hinsichtlich widerstreitender kulturwissenschaftlicher Ansätze vgl.

ebd., S. 81ff.

29 Vgl. Maye: Codierung und Gewalt in der Phänomenologie, S. 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Das Schweigen der Gewalt

bleiben dürfen. Diese Fragen würden dann wichtig werden, wenn die entsprechen-

den Ergebnisse der literaturwissenschaftlichen Analyse einen Rückbezug auf kul-

turelle Konzepte erfahren sollen und da auch erst, wenn eine Bewertung hinsicht-

lich tatsächlicher historischer Beeinflussung das Ziel der Interpretation wäre.30

Dafür gibt es einen anderen Aspekt des literarischen Kodes, der bei seiner Ana-

lyse unbedingt beachtet werdenmuss.Der kulturelle Diskurs über die Literatur legt

Polyvalenz und Abstraktion als Voraussetzung für eine produktive Rezeption fest.

Das geschieht unabhängig davon, ob jeder konkrete Text auch eine Mehrdeutigkeit

aufweist. Dies wiederum begünstigt eine distanzierte Haltung beim Leser, der nun

beginnt, nach dem ›Sinn‹ jedes einzelnen Elementes zu fragen. Somit ›zwingt‹ ein

literarischer Kode in andererWeise zur Interpretation, als dies eine gesellschaftlich

codierte Handlung tut.31

1.2.3 Analyseebenen

Welche Aspekte bei einer literaturwissenschaftlichen Analyse von Gewalt zu be-

rücksichtigen sind, soll anhand einer Stelle aus Ferdinand von Schirachs Kurzge-

schichtensammlung Verbrechen veranschaulicht werden, da alle wesentlichen Ele-

mente sich in diesem Beispiel in konzentrierter Form wiederfinden, obwohl die

Szene streng genommen keine Gewaltdarstellung ist, sondern eine Schilderung

ihrer Folgen, über die der Ablauf der Gewalttat erschlossen wird:

Seine Freundin fand ihn im Laden, als sie ihn um Heroin anbetteln wollte. Er lag

mit demGesicht nach unten auf einemder beiden Friseurstühle, die Armehatte er

um den Stuhl gelegt, als wollte er ihn umarmen. Seine Hände waren auf der Un-

terseite mit Kabelbindern gefesselt, der massige Körper klemmte zwischen den

Armlehnen. Pocol war nackt, aus seinem After ragte ein abgebrochener Besen-

stiel. Der Gerichtsmediziner stellte bei der Obduktion fest, dass die Wucht, mit

der das Holz eingeführt worden war, auch die Blase perforiert hatte. Pocols Kör-

per wies am Rücken und Kopf insgesamt 117 Platzwunden auf, die Stahlkugel des

Totschlägers hatte vierzehn Knochen gebrochen. Welcher der Schläge ihn am En-

de getötet hatte, konnte nicht mit Sicherheit festgestellt werden. Pocols Tresor

war nicht aufgebrochen worden, die beiden Eimer mit den Automatenmünzen

standen fast unberührt im Eingang. EineMünze hatte Pocol imMund, als er starb,

und eine weitere fand man in seiner Speiseröhre.32

30 Wolf: Codierung von Gewalt, S. 81. Wolf weist darauf hin, dass es für angrenzende Diszipli-

nen nützlichwäre, wenn sie die Ergebnisse der Kulturwissenschaft einbeziehenwürden, weil

sie ansonsten Gefahr liefen, ganz heterogene gesellschaftliche Verhältnisse zur Gewalt unter

einer universalen Theorie zu subsumieren.

31 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 402ff.

32 Schirach: Verbrechen, S. 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 31

Auf der grundlegenden Ebene der Darstellung befindet sich die Realisation im und

durch das Zeichensystem, deren Regeln und Abhängigkeiten Voraussetzung für die

spezifische Repräsentationsform sind.Welche Begriffe undwelche Konzepte damit

repräsentiert werden, ist auf dieser Ebene bereits insofern entscheidend, weil bei

einer semantischen Analyse die einzelnen Bedeutungsanteile eine Rolle spielen.

Ebenso ist hier bereits die Frage der Selektion wichtig, etwa warum »perforiert«

und nicht durchstochen verwendet wird und welche Denotationen und Konnota-

tionen damit eigentlich aktualisiert werden. Natürlich kann nie eine Ebene isoliert

von der anderen betrachtet werden, sondern ein Befund wird vertikal weitere Aus-

wirkungen haben. Somit bildet die Analyse der ersten Ebene zugleich immer auch

die Grundlage für alle folgenden.

Die nächste Stufe fragt nach der Funktion der Gewaltszene im Zusammenhang

der Erzählung. Handelt es sich um einen Höhepunkt oder um ein wichtiges Ereig-

nis? Verändert es Figuren oder den Handlungsverlauf oder ist es für den weiteren

Hergang irrelevant? Dies beinhaltet die Schwierigkeit, die Relevanz der gegebe-

nen Details zu bewerten und zu fragen, welche Teile wirklich narrativ-strukturell

funktionalisiert sind und welche womöglich eine andere Funktion haben.

In der nächsten Ebene überschneiden sich bereits die beiden Konzepte von

Codierung/Kodierung, wie sie eingangs referiert wurden, was auch zum Teil der

Aktualität der verwendeten Textpassage geschuldet ist, wenn hier die Lesbarkeit

von Gewalt dargestellt wird und somit aktuelle soziologische Vorstellungen reprä-

sentiert sind. Innerhalb der diegetischen Welt ›lesen‹ die Polizisten die einzelnen

Elemente der Tat und kommen so zu dem (falschen) Schluss, dass es sich um ara-

bische Täter handeln muss. Warum die Ermittler der Meinung sind, die Gewalt

als eine soziokulturell markierte deuten zu können, findet sich an anderer Stelle

im Text (»besondere Demütigung«). Texte tragen somit immer bereits auch eigene

Vorstellungssysteme, Wertigkeiten und Ordnungen mit sich, die sich auch ganz

anders konstituieren können als die, die sie in der Kultur umgeben, z.B. wenn

ein Text aus einer ganz anderen Epoche stammt und die sich in ihm befinden-

den Wertesysteme von der aktuellen Kultur vollständig abgelehnt werden. Welche

kulturellen Konzepte sich wiederum im Text niedergeschlagen haben und welche

möglicherweise nicht, ist Sache der Analyse. Denn auch außerhalb des Textes ›liest‹

der Leser die Repräsentation von Gewalt. Er verbindet sie mit seinen ihn umgeben-

den Vorstellungen und Diskursen und muss wiederum bewerten, warum etwa im

Beispiel hier die Tat ›arabisch‹ gelesen wird und welche Welt- und Wertevorstel-

lungen damit repräsentiert sind.

Zum Schluss lässt sich an diesem Textabschnitt noch der Aspekt der Polyva-

lenz der Literatur veranschaulichen, denn dem Leser fällt womöglich auf, dass die

Münze im Mund unkommentiert bleibt. Es beginnt ein weiterer produktiver Um-

gang mit Literatur, bei dem der Leser versucht, eine Notwendigkeit für das Detail

zu entdecken, und zwar aufgrund der bereits erwähnten Unterstellung, dass jedes

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Das Schweigen der Gewalt

Element von Literatur bedeutungsvoll ist und dass über die reineNarration hinaus-

gehend komplexere Bedeutungen Eingang in den literarischen Text finden.33 Fast

er ihn als Literatur auf, dann unterstellt er vielleicht, dass die Münze innerhalb

einer Kollektivsymbolik, wie etwa die Münzen, die Toten auf die Augen gelegt wer-

den, zu deuten ist. Betrachtet man den gesamten Text, aus dem das Zitat stammt,

stellt man fest, dass sich tatsächlich innerhalb der ganzen Erzählung keine Begrün-

dung für die Notwendigkeit der Münzen inMund und Hals finden lässt. Das Detail

verbleibt, jedenfalls für die Bedeutung innerhalb der Narration, funktionslos. Da-

mit ist das Panorama der Schwierigkeiten der Analyse der Gewalt in literarischen

Texten aufgespannt und die einzelnen Aspekte werden im Folgenden noch näher

ausgeführt.

1.2.3.1 Ebene der narrativen Funktion

Kode ist in einem ersten, basalen Verständnis eine Folge von geordneten Zeichen,

die gelesen werden können. Daraus folgt die Notwendigkeit eines Trägermediums

für die Kodifizierung, das zudem im Hinblick auf seine Funktion innerhalb einer

Kultur häufig auf Kontinuität ausgelegt ist.34 Aus dieser Abhängigkeit bedingt sich

jedoch eine historische Verortbarkeit. Zwar ist der so kodifizierte Zeichensatz zum

einen übertragbar, zum anderen aber abhängig von seinem Entstehungsprozess

und damit von seinem Träger. Limitierung und Potenzial ergibt sich somit sowohl

durch das dem Kode zugrunde liegende Zeichensystem wie durch die Möglichkei-

ten des Mediums zur Fixierung und Übertragung der Zeichen. Folglich handelt es

sich im Rahmen dieser Arbeit bei der Kodierung um eine sprachlich-schriftliche

mit ihren jeweiligen Bedingungen und Beschränkungen sowie ihrem Potenzial.

Hier sollen aus pragmatischen Gründen zwei grundsätzliche Begriffe zusammen-

gelegt werden, die bei einer erschöpfenden Darstellung des semiotischen Systems

streng genommen getrennt bleibenmüssten, nämlich der Kode als potenzielle, rea-

lisierbare Zeichenfolge und der Kode als bereits realisiertes, fixiertes Produkt.35 Da

33 Die schematische Unterteilung in literarische und nichtliterarische Texte ist an dieser Stelle

zugunsten der Veranschaulichung bewusst einfach gehalten. Ausführlicher wird dieser As-

pekt in Kap. 2.3 verhandelt.

34 Eco: Zeichen, S. 170f. In dem nun selten gewordenen Fall der rein mündlichen Überlieferung

wäre das Gedächtnis das Trägermedium. Hier ist aber nicht beabsichtigt, eine vollständige

Darstellung aller denkbaren Kodesysteme zu berücksichtigen, sondern sich auf die für eine

kulturell relevante Ebene und das heißt eine von Menschen absichtlich produzierte Form

eines physischen Kommunikationsträgers zu beschränken.

35 Tatsächlich untergliedert Eco (Einführung in die Semiotik, S. 57-64) den potenziellen Kode in

eine syntaktische und eine semantische Ebene, die losgelöst von einander betrachtetwerden

können. Das syntaktische System, das für ihn die Struktur darstellt, funktioniert ohne eine

sinngebende Zuweisung allein anhand der Regeln der Selektion und Kombination. Kode ist

in der Regel eine Kombination aus einem syntaktischen und einem semantischen System.

Da im Fall der Literatur aber ein sprachlicher Kode vorliegt, kann diese grundlegende Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 33

aber auch in der Analyse das systematische mit dem medialen Potenzial zusam-

mengedacht wird, handelt es sich um keine unzulässige Verkürzung. Damit ist das

erste Ziel der Analyse, die sprachliche Verfasstheit der Repräsentation von Gewalt,

so wie sie sich aus ihren syntaktischen und semantischen Elementen zusammen-

setzt, zu beschreiben. Auf dieser Ebene, die ich die Struktur nennenmöchte, findet

aber auch im Falle eines Romans die narrative Konstruktion statt. Das häufig als

Tiefenstruktur bezeichnete Handlungsgefüge arrangiert nicht nur die einzelnen

Textsegmente, sondern weist ihnen auch ihre narrative Funktion zu.36

Neben der rein sprachlichen Verfasstheit, bestehend aus ihren Oppositionen

und Äquivalenzen, ihren Denotationen und Konnotationen, muss auch die Erzähl-

ebene berücksichtigt werden und die Funktion des Phänomens Gewalt in Abhän-

gigkeit zu dieser. Gewalt kann in unterschiedlichster Form in der Literatur prä-

sentiert werden. Genauso komplex wie die Gewalt und ihr Begriff sind, so sind

es ihre Repräsentationsformen in der Literatur.37 Die meinerseits vorgenomme-

ne Begriffsbestimmung, dass Gewalt eine Handlung sei, die einen anderen Körper

destruktiv affiziert, beschränkt die im Rahmen dieser Arbeit zu untersuchenden

Phänomene auf ein handhabbares Maß. Gewalt tritt unter den gemachten Ein-

schränkungen in der Terminologie der Narratologie als Ereignis in erzählenden Tex-

ten auf. »Ereignis« meint hier die kleinste Einheit, die bei der Beschreibung einer

Erzählung bedeutungstragend sein kann.38 Die Analyse des Textes beinhaltet als

genuin literaturwissenschaftlichen Aspekt die Frage nach der Funktion der Gewalt

im Kontext der Erzählung.39 Während auf einer ersten Ebene vor allem das Wie

des Dargestellten im Zentrum steht, ist im folgenden Schritt sein Verhältnis zum

Handlungsgefüge und zur diegetischen Welt an sich zu berücksichtigen. Mitun-

ter sind die Ereignisse einer Handlung dabei abhängig von gattungstypologischen

Konventionen. Uwe Dursts Kommentar zum Problem des Todes von Emilia Galotti

veranschaulicht dies auf prägnante Art und Weise:

scheidung vernachlässigt werden. Auch die Limitierung des Mediums selbst, die durch die

Produktions-, Rezeptions- und Vertriebswege entsteht, halte ich für nicht so essenziell für

das Erkenntnisinteresse, als dass sie hier in größerem Umfang reflektiert werden müsste.

36 Vgl. Volli: Semiotik, S. 94f.

37 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

38 Vgl. Martinez/Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie, S. 25. Auch hier kommt es gele-

gentlich zu Konfusionen aufgrund unterschiedlicher Definitionen. Andrea Geier (V. Reprä-

sentationen der Gewalt, S. 266) unterscheidet zwischen Handlung und Ereignis. Ein Ereignis

findet statt wie etwa eine Naturkatastrophe und wird nicht von menschlichen Akteuren ver-

übt, womit ihm keine menschliche Intention zugrunde liegt. Es ist aber leicht nachzuvoll-

ziehen, dass man sich mit diesem Ansatz die Problematik der soziologischen Fragestellung

einhandelt, ob jede Handlung intentional ist. Zudem ist Handlung innerhalb der Narratolo-

gie ebenfalls ein entsprechend definierter Begriff.

39 Ebd., S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Das Schweigen der Gewalt

Die Frage, warum Emilia Galotti stirbt, ist ein bekanntes literaturwissenschaftli-

ches Rätsel. Die möglichen Antworten scheinen zunächst vielfältig. […] Für die Li-

teraturwissenschaft hingegen ist nur eine einzige Antwort legitim: Weil Lessings

Stück eine Tragödie ist. Nur durch eine solch formalistische Betrachtungsweise

verkommt das Literarische nicht zur bloßen Illustration nicht-literarischer Diszi-

plinen und Fragestellungen.40

Obwohl sein Standpunkt einen entscheidenden Aspekt berührt, muss die Radika-

lität hier entschärft werden. Über die reine Form hinaus können eben auch ideolo-

gische Entwürfe in einer diegetischenWelt sich wiederfinden, und die Logik dieser

Welt lässt mögliche Ergebnisse zu und lehnt andere ab.41 Denn die Frage, die nach

der formalen Begründung entsteht, nämlich warum Emilia Galotti eine Tragödie

und keine Komödie geworden ist, lässt sich ebenso begründet, berechtigt und not-

wendig anschließen und muss deshalb trotzdem nicht augenblicklich an eine so-

ziologische, historische oder psychologischeDisziplin übergebenwerden.Die Kau-

salität eines Ereignisses ergibt sich in der Literatur aber mitunter aus den Regeln

der Form. Sie muss deshalb nicht gezwungenermaßen aus der Motivation einer

Figur, einer Regel der konstruierten Welt oder als Element einer Gesellschaftskri-

tik verstanden werden.Mehr noch: Ein Gewaltakt kann einzig die Funktion haben,

die Handlung der Erzählung voranzutreiben. Die Regeln der Form können durch

aktuelle Moden oder historische Traditionen bestimmt sein und sie sind ein zu-

sätzliches Element der Strukturierung, das in der empirischen Wirklichkeit der

Gesellschaft keinen unmittelbaren Einfluss auf Gewalt hat.42

Ob aber das Ereignis »Gewalt« innerhalb eines Handlungsgefüges eine zentrale

oder eine marginale Rolle einnimmt, hat sehr wohl Auswirkung auf die Interpre-

tation der innerhalb des Textes repräsentierten Vorstellung von Welt. So analy-

siert Michael Müller etwa die Stellung der Gewalt in Cormac McCarthys Roman No

Country for Old Men und kommt zu dem Ergebnis, dass die Frage nach der Gewalt

als handlungsrelevant oder irrelevant im direkten Verhältnis mit der Ideologie der

diegetischenWelt steht.43 Eine imHandlungsgefüge als sinnlos gesetzte Gewalttat

transportiert somit auf der dialektischen Ebene des Romans eine dezidierte Kritik

an bestehenden moralischen Werturteilen der Gesellschaft.

40 Durst: Theorie der phantastischen Literatur, S. 13.

41 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 264f.

42 Mittelbar ist psychopathologisch wahrscheinlich denkbar, dass eine Gewaltdarstellung aus

rein formalen Gründen Nachahmer in der Realität findet. Allerdings wird die Motivation des

Täters vermutlich nicht sein, das Leben der Opfer als klassische Tragödie gestalten zuwollen.

43 Müller: Die ganz normale Gewalt, S. 353f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 35

1.2.3.2 Ebene der Ordnung

In einem anschließenden Schritt muss also auch die Kodifizierung im weiteren

Sinne betrachtet werden, d.h., nach welchen historischen und formalen Ideen Ge-

walt inszeniert wird. Umberto Eco schreibt dazu:

In semantisch, syntaktisch und pragmatisch weiterem Sinn ist er [der Kode] das

konventionalisierte Systemmetasprachlicher Regeln, die bestimmten kulturellen

EinheitenbestimmteAusdruckselemente zuordnen, diese Einheiten zuSememen

koordinieren und für jede Zuordnung die restriktiven, kontextuellen und situati-

ven Selektionen festlegen.44

Auf dieser Ebene geht es zudem um die schwierige Bewertung der einzelnen kul-

turellen Konventionen, die die Interpretation der dargebotenen Gewalt beeinflus-

sen und regeln. Eco spricht hier von ›Subcodes‹ oder verschiedenen Lesungen, die

der Konvention eines Kodes nicht widersprechen. Während also die Denotation

eines Elements in einer Sprechergemeinschaft in der Regel verbindlich verstan-

den wird, können im Bereich der Konnotation ganz andere Zusammenstellungen

erfolgen, und das jeweils situations- und subjektabhängig. Aber auch bei den De-

notationen kann es, wohl gemerkt meist bei Beispielen, die aus ihrem textuellen

Kontext isoliert werden, zu einer Ambiguität oder Offenheit kommen. Zudem, wie

bei der Diskussion des Begriffs »Gewalt« erwähnt, sind historische Veränderun-

gen des Begriffskonzepts möglich. Sowohl im Bereich der Konnotationen als auch

der Denotationen sind die jeweiligen Ausprägungen nicht chaotisch, sondern die

Komplexität und damit die Ambiguität werden durch die erlaubten Sets an In-

terpretationsregeln determiniert. Nicht jede Auslegung eines Kodes ist damit zu

jeder Zeit gültig.45 Dies zusammengenommen bezeichnet die eingangs erwähnte

historische Verortbarkeit, aus der auch eine Abhängigkeit beim Verstehensprozess

resultiert. Inwieweit nun, und hier soll wieder von Ideologien gesprochen wer-

den,46 diese kulturellen Konzepte von Ästhetik mit ihrer möglichen Anbindung

historisch auf die Texte gewirkt und einen historischen Leser beeinflusst haben,

ist natürlich ein hochgradig virtuelles Konstrukt. Die Analyse kann hier immer nur

defizitär bleiben, da sie abhängig ist von der individuellen Sprachkompetenz des

Literaturwissenschaftlers als Interpret. Darüber hinaus basieren alle diachronen

Annahmen wiederum auf der Rekonstruktion allgemeiner historischer Vorstellun-

gen einer Kulturgemeinschaft. Die Hoffnung besteht also darin, durch die Aussa-

44 Eco: Zeichen, S. 184.

45 Eco: Einführung in die Semiotik. 134-138.

46 Michael Titzmann und Umberto Eco (ebd., S. 168-178) ergänzen sich hier. Mit »Ideologien«

sind in diesem Zusammenhang keine politischen Ansichten und Agenden gemeint, sondern

im weiteren Sinne umfassende Normen- und Wertesysteme, die das individuelle und das

kollektive Handeln strukturieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Das Schweigen der Gewalt

gen einzelner Diskurse eine intersubjektive, aber in ihrer Abstraktion auch leider

überindividuelle Heuristik zu präsentieren, wie ein ästhetisches Bewertungskon-

zept der Moderne ausgesehen haben könnte, gestützt auf verschiedene, bereits er-

folgte Rekonstruktionen der Sekundärliteratur.

Nun trägt Literatur seine Konventionen zum Teil mit sich, indem sie durch

Opposition und Äquivalenzen, allgemein durch Zuschreibungen und Setzungen

im Text, Konnotationen selbstständig formt. Deutungsentscheidungen hinsicht-

lich z.B. einer positiven oder einer negativen Bewertung von Gewalt werden vom

Text so selbst beeinflusst und gelenkt. Diese Textstrategien sind beschreib- und

rekonstruierbar. Sie geben damit auch einen Hinweis, an welche übergeordneten

Kodes sie anknüpfen. Diese Zuschreibungen, also Semantisierungen, sichtbar zu

machen, bildet den Kern meiner Auseinandersetzung mit den Texten.

Trotz dieser enthaltenen Konventionen ist nun gerade das signifikante Merk-

mal eines literarischen Textes neben der Polyvalenz auch seine tendenzielle Offen-

heit. Leerstellen und Ambivalenzen, die sich in einem Text intentional und unin-

tentional ergeben, sind die wichtigsten Konnektoren für die die Texte umgeben-

den übergeordneten Kodes. Es ist deshalb sinnvoll, in diesem Zusammenhang statt

von übergeordneten Kodes von Diskursen zu sprechen.47 Schließlich stiften sie die

Regeln, die Begrenzungen, die Selektionen und Ausschlusspraktiken, die den Le-

ser unter besonderen Umständen zu einer Interpretation anleiten. Das Potenzial

der Literatur ist also ihre Unbestimmtheit bzw. Vielbestimmtheit, die den Text an-

schlussfähig mit textexternen oder intertextuellen Verweisen macht.48

1.2.3.3 Ebene der Narrative

Die Verbindung textexterner und damit kultureller Implikationen, die wiederum

ihrerseits aus anderen Texten extrapoliert werden müssen, nennt Jahraus »Projek-

tionen«. Sie sind komplexe individuelle Äußerungen über einen Text, die über die

Selektion der in Bezug zu setzenden kulturellen Kontexte bereits eine Interpre-

tationsleistung darstellen. Jedoch müssen sie, als Bedingung von ihm formuliert,

rückführbar auf die Ebene der Analyse bleiben. Ebenso ist es nötig, den gewähl-

ten Kontext zu plausibilisieren.49 Die Vielzahl der hierbei möglichen Aussagen er-

gibt sich durch die nun geschaffene Anbindung an unterschiedliche Kontexte. Aber

auch diesemüssen begründet sein und gehen von derselben Grundlage der Analyse

aus, weshalb auch sie weder unbegrenzt noch beliebig sind:

47 Gemeint ist damit nicht die in der Narrativik verwendete Bedeutung von Diskurs/Discours.

Vgl. Krah: Einführung in die Literaturwissenschaft, S. 286ff.; Eicher/Wiemann: Arbeitsbuch

Literaturwissenschaft, S. 89.

48 Vgl. die einführende Problematisierung in: Mills: Der Diskurs, S. 1-30.

49 Jahraus: Analyse und Interpretation, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 37

So ist die Interpretation im Sinne der Rückführbarkeit auf die Analyse ausgerich-

tet, weil über ihr methodisch regelgeleitetes Verfahren der intersubjektive Gel-

tungsanspruch garantiert und eingelöst wird. Aber auch die Analyse ist auf die

Interpretation ausgerichtet, weil erst durch sie Bedürfnisse nach Sinnkonstitutio-

nen beim Leser und Interpreten eingelöst werden, die imUmgangmit Texten ent-

stehen, aber durch die Analyse allein nicht befriedigt werden können.50

Rückführbarkeit versteht sich vor allem im intersubjektiven Sinne, d.h., dass für

andere Leser außer dem Interpreten selbst die postulierte Anschlussfähigkeit zu

jeweiligen Kontexten zumindest nachvollziehbar sein muss.

Manfred Titzmann wiederum sieht das kulturelle Wissen in den Propositionen

realisiert, d.h. in jenen unausgesprochenen Vorannahmen, die dennoch notwendig

sind, um eine Äußerung als ›sinnvoll‹ zu verstehen. Die so abgeleiteten und damit

logisch notwendigen Aussagenmüssen für Titzmann deshalb nichtmehrweiter be-

gründet werden. Er fasst es unter kulturelles Wissen (kW) einer Sprechergemein-

schaft zusammen.Dabei fallen auch Aussagen darunter, die weder vom Autor noch

vom Rezipienten wahrgenommen werden. Titzmann trennt hier zwischen einem

Rezipienten eines Textes und einem Interpreten.51 Ersteres bezieht sich vermut-

lich auf einen ideellen rekonstruierten historischen Leser, der eine Projektionsflä-

che des Interpreten selbst bildet, womit hier der Übergang zwischen Jahraus’ Pro-

jektionen und Titzmanns Propositionen fließend ist. Jahraus’ Projektionen lassen

einen größeren Spielraum zu, weil auch anderes, also jetztzeitiges kulturelles Wis-

sen appliziert werden kann, sofern es sinnvoll begründet ist. Titzmann hingegen

reduziert diesen Anteil ausschließlich auf den propositionellen Gehalt einer Aus-

sage und sieht von jeglichen weitergehenden Interpretationsversuchen zugunsten

der intersubjektiven Explizierbarkeit ab.

In beiden Konzeptionen ist aber ein Rückbezug auf die Textebene immer mög-

lich und nötig. Festzuhalten ist, dass Kodierung von Gewalt auf einer strukturalen,

narrativen und ästhetischen/ideologischen Ebene stattfindet.

1.2.4 Grenzen der Rückführbarkeit

Ein weiterer, kontrovers diskutierter Punkt bei der Analyse von Literatur generell

ist die Rückführbarkeit der Ergebnisse in eine gesellschaftliche Realität. Tatsäch-

lich halte ich Rückschlüsse aus einer Gewaltdarstellung auf eine gesellschaftliche

Realität von Gewalt für problematisch, wenn man sie zum Gegenstand einer lite-

raturwissenschaftlichen Analyse machen will. Es gibt keinen Grund zu glauben,

dass tatsächliche Gewalt keinen Einfluss auf die Darstellung in Literatur hätte

50 Ebd., S. 33.

51 Titzmann: Zum Verfahren der strukturalen Textanalyse, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Das Schweigen der Gewalt

und vice versa; es gibt aber möglicherweise keine Möglichkeit, mit den literatur-

wissenschaftlichen Mitteln die Übereinstimmungen und Konvergenzen befriedi-

gend nachzuweisen und zu analysieren. Die ›Schwierigkeiten‹ der methodischen

Erschließung resultieren aus der Transformation der empirischen Realität in eine

mediale Umsetzung mit ihren Prozessen und Regeln – konventionelle wie struk-

turelle. Der soziologische Ansatz läuft somit Gefahr, Rückschlüsse aus medialen

Konzeptionen auf eine soziologische Wirklichkeit zu übertragen und umgekehrt.

Im ersten Fall werden textinterne Zusammenhänge und Verweise fälschlicherweise

bei ihrer Rückführung auf gesellschaftliche Zusammenhänge ›überstrapaziert‹ und

deren eigentlicher Ursprung in einer intertextuellen Ebene übersehen. Im zweiten

Fall werden Zusammenhänge und Erkenntnisse aus einer sekundären Abbildung

von ›Welt‹ gewonnen, die für sich bereits einen Erklärungsanspruch darstellen.

Hier ist also eher eine zirkuläre Argumentation zu befürchten als bei der von Geier

kritisierten formalen und ästhetischen Betrachtung von Gewalt. Meine Bedenken

lassen sich vielleicht an einem konkreten Beispiel veranschaulichen.52

Arno Heller, der eine Arbeit über die Gewaltrepräsentationen im amerikani-

schen Roman der 1970er-Jahre schreibt, stellt eine Auswahl verschiedener litera-

turwissenschaftsfremder Ansätze zur Erklärung von Gewalt zusammen.53 Obwohl

er selber die Literatur als einen Container von Ideologien ansieht, überträgt er die

zusammengestellten Analysekategorien, um die Ursachen für die Gewalt in der Er-

zählwelt zu beschreiben.54 Rückwirkend möchte er dann wieder die gesellschaft-

liche Funktion des Mediums einbeziehen und hofft beim Transfer auf die soziale

Wirklichkeit auch auf ergänzende Erkenntnisse, d.h. konkret, weitere Ursachen zu

entdecken, die in der Literatur als Auslöser der Gewalt dargestellt werden, aber in

den soziologischen Disziplinen noch nicht ausreichend Beachtung finden.55

Weder erscheint es mir sinnvoll psychologische, biologische oder soziologische

Annahmen zur Gewaltursache an einer fiktiven Welt überprüfen zu wollen, noch

halte ich es für zielführend, die ideologischen Repräsentationen in einem Text,

immerhin strukturiert durch ein Autor-Subjekt, als Ergänzung für soziologische

Theorien heranzuziehen. In beiden Fällen handelt es sich um eine Verwechslung

des zu untersuchenden Gegenstandes und um eine Reduktion, die die Literatur

als eine einfache Simulation einer empirischen Welt missversteht. Natürlich sind

Ergebnisse der Literaturwissenschaft anschlussfähig, aber vielleicht in einem et-

52 Das Beispiel ist stellvertretend für viele Ansätze literaturwissenschaftlicher Arbeiten. So ver-

sucht auch Christine Abbt in ihrer Arbeit (Der wortlose Suizid, S. 14f.) einen ähnlichen Ansatz

für die Ethik zu verfolgen.

53 Heller: Gewaltphantasien, S. 18.

54 Ebd., S. 28ff.

55 Ebd., S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 39

was bescheideneren Rahmen.56 Um es noch einmal zuzuspitzen, kritisiere ich an

diesem Vorgehen, dass man mithilfe von Literatur die Struktur einer empirischen

Gewalt analysieren will und zu diesem Zweck auch Begriffsinstrumentarien ver-

wendet, die für die Erfassung einer gesellschaftlichen Wirklichkeit gedacht sind,

anstatt Literatur als eine diskursive Wirklichkeit zu begreifen, die einerseits zwar

über Wünsche und Ängste ebenso wie über die Wahrnehmung von Welt Auskunft

gibt, die aber ganz anderen Gesetzmäßigkeiten unterliegt – gerade hinsichtlich

dessen, was als ›wahr‹ empfunden wird. Das, was wir als ›wahr‹ empfinden, sind

Produkte einer medialen Regelhaftigkeit, die historisch gewachsen ist und die das

›Authentische‹ konstruiert. JanMukařovský schildert es wunderbar pointiert in sei-

nem Beispiel der Prager Schauspielerin Hana Kvapilová, die durch Einfühlung in

ihre Figur versucht, die Gefühle dieser zu durchleben, aber das Publikum sieht und

merkt davon nichts. Erst als sie sich wieder an die Regeln der aktuell praktizier-

ten Schauspielkunst hält, erkennt das Publikum das ›authentische‹ Spiel.57 Wenn

selbst mit demselben Medium, dem Körper, nicht eine unmittelbare Darstellung

gelingt, wie soll dies dann im mittelbaren Medium Text in seiner Sonderform Li-

teratur möglich sein? Auch auf die Gefahr hin, einen Allgemeinplatz unter meine

Prämissen aufzunehmen – wobei Hellers Abhandlung zeigt, dass er so allgemein

nicht zu sein scheint –, halte ich die Veränderung eines realen Ereignisses durch

seine Transformation in seine Repräsentation für fundamental: Die Überführung

der Gewalt in das Medium Literatur entkoppelt kognitive individuelle Eindrücke

und Vorstellungen und stellt sie in einer Übersetzung – einer Kodierung – inter-

subjektiv zur Verfügung, und zwar in einer Form, die mit bestimmten strukturel-

len und medienspezifischen Bedingungen operiert, etwa dass visuelle Eindrücke

durch Schrift übermittelt werden, um vielleicht die offensichtlichste zu nennen.

Nur so kann sie aber einen polyvalenten Charakter erhalten, der sie letztlich in die

Lage versetzt, weitere kulturschaffende Funktionen zu übernehmen, die über eine

reine Vermittlung der Historie hinausgehen. Denn Literatur ist eine Repräsentati-

on von Wirklichkeitskonstruktionen, Wünschen und Ängsten und als diese ist sie

selbstverständlich relevant für das Individuum und die Gesellschaft. Literaturwis-

senschaft kann zeigen, von welchen Ideologien und Vorstellungen diese Konstruk-

tionen beeinflusst sind, sofern sie sich durch intertextuelle Bezüge rekonstruie-

ren lassen. Literaturwissenschaft kann sogar zeigen, wie bestimmte Vorstellungen

56 Ottmar Ette (Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft, S. 15) äußert den Verdacht, dass

bei solchen Ansätzen einem Reputationsverlust der Geisteswissenschaften versucht wird

entgegen zu wirken. Das Bemühen, letztlich mit Interpretationsergebnissen aus Romanen,

Comics oder Filmen direkte Aussagen über unsere Gesellschaft zu machen, soll der Germa-

nistik ›lebenspraktischen‹ Nutzen verschaffen.

57 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 79f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Das Schweigen der Gewalt

selbst Resultat einer Diskurslogik sind oder aus einer artifiziellen medialen Tradi-

tion resultieren, also wie bestimmte medienspezifische Korrelationen die Struktur

literarischer Phänomene beeinflussen, ebenso wie es ästhetische, kulturelle oder

gesellschaftliche tun.Die Schwierigkeit besteht darin, ihre Relevanz gegenüber den

anderen Einflüssen einzuschätzen und abzugrenzen.58

Auch wenn der Aktualisierungsprozess selbstverständlich im Rezipienten wie-

der zu einer Anbindung an einen individuellen, subjektiven und kulturell-intersub-

jektiven Kontext führt, so reduzieren und potenzieren sich bestimmte Aspekte von

Gewalt bei der Transformation und Adaption über das Medium Text im Allgemei-

nen und über dasMediumLiteratur im Speziellen und lösen damit die Referenz zur

empirischen zugunsten einer literarischen Welt ab. Dabei erreicht die Darstellung

von Gewalt natürlich wiederum ihre soziale Wirksamkeit und Relevanz, aber unter

ihren ganz eigenen Bedingungen. Groebner, der ebenfalls die Darstellung und das

Dargestellte als getrennt verstanden wissen will, erläutert anhand der christlichen

Tradition der Märtyrererzählungen, wie komplex und zugleich wie unterschiedlich

die Regeln und Vorannahmen des Betrachters von Gewaltdarstellungen sein kön-

nen, die somit eine andere Beeinflussung zeigen und einer eigenen gesellschaft-

lich-kommunikativen Handlung unterliegen.59 Der mittelalterliche Blick auf die

Leidensdarstellungen der Märtyrer war ein anderer als der heutige.

Eine Aufgabe der Literaturwissenschaft kann es also sein, die Logik des Me-

diums offenzulegen, die bestimmte Darstellungen der Gewalt produziert. Danach

ist sehr viel besser zu entscheiden, welche Teile im Medium und welche Teile aus

anderen Medien und welche Teile womöglich aus einer empirischen und erlebten

Realität eingeflossen sind.Die naive Idee von derMöglichkeit der 1:1-Beeinflussung

oder Abbildung der Umwelt durch Medien ist ebenso abwegig wie eine komplette

Leugnung dieser. Jedoch welche Wirkung es letztendlich ist, wie sie sich im Indi-

viduum zeigt und wie das Individuum sie umsetzt, ist nicht mit literaturwissen-

schaftlichen Mitteln beschreibbar. Selbst wenn, und dies ist wahrscheinlich, die

mediale Repräsentation den Weltentwurf des Individuums und damit direkt sei-

ne Wahrnehmung von Welt konstruiert, so ist immer nur das Potenzial durch den

Vermittler, hier der Literaturwissenschaftler als Interpret, beschreibbar, nicht sei-

ne tatsächliche Realisation.

Wenn nun aber der soziologische Ansatz sich nicht eignet, um Rückschlüs-

se von der Literatur auf die Gesellschaft zu machen, so liefert er doch vielleicht

Beschreibungs- und Erklärungsmuster für das Dargestellte, ungeachtet seiner for-

malen Abhängigkeit zum Medium.60 Zu fragen wäre also, ob es nicht sinnvoll ist,

58 Und folge damit einem Konsens, vgl. Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

59 Groebner: Schock, Abscheu, schickes Thema. 75ff.

60 Imbusch: Gewalt – Stochern in unübersichtlichem Gelände, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 41

hier interdisziplinär vorzugehen und auf das Analyseinstrumentarium der Sozio-

logie zurückzugreifen, das hinsichtlich des mimetischen Anteils der literarischen

Darstellung Relevanz besitzt. Schließlich beschäftigt sich die Soziologie weitaus

elaborierter mit den Erscheinungsformen der Gewalt, als dies die Literaturwissen-

schaft tut. Sofern also die eingangs erwähnte Minimaldefinition der physischen

Gewalt für den literarischen Text gelten kann, so können auch weitere Beschrei-

bungsmittel hilfreich sein unter der erwähnten Voraussetzung, dass die diegeti-

sche Welt etwas abbildet, das in ihrer Erscheinungsform der empirischen Wirk-

lichkeit ähnlich ist.

Der traditionelle soziologische Ansatz zielt neben einer Analyse der Gewalt-

handlung auch auf eine Erklärung und Begründung ihres Ursprungs ab. So nimmt

Peter Imbusch eine Unterteilung in die Mikro- und Makrogewalt und die Gliede-

rung ihrer jeweiligen Erscheinungsformen vor. Das wichtigste Differenzierungs-

merkmal ist hierbei, ob die ausgeführte Gewalt privat oder kollektivmotiviert wird,

was jeweils anderen Rechtfertigungsstrategien unterläge. Imbusch führt hierfür

die Gegenpaare unlegitimiert und legitimiert an undmarkiert damit den Argumenta-

tionsansatz der institutionellen Gewalt gegenüber einer individuell verübten.61 Zu-

gleich möchte er anhand von sieben Leitfragen eine differenziertere Betrachtung

der einzelnen Gewaltereignisse schaffen, um besser die unterschiedlichen Analyse-

ebenen voneinander trennen zu können, um so einer Vermischung von eigentlich

unterschiedlichen Ereignissen vorzubeugen.62

Jan Philipp Reemtsma hingegen fragt nach der Motivation für die Handlung,

indem er in lozierende, raptive und autotelische Gewalt unterteilt. Während bei Im-

busch also entscheidend ist, wer unter welchen Bedingungen Gewalt ausübt, rich-

tet Reemtsma sein Augenmerk darauf, wie ein Körper von der Gewalt zu welchem

Zweck affiziert wird. So nennt er »lozierend« jene Gewalt, die den Körper als Hin-

dernis auf dem Weg zum Ziel betrachtet, also sich nicht auf diesen selbst richtet,

sondern über ihn alsMasse verfügt. Er unterteilt weiter in »dislozierend« und »cap-

tiv«, wobei sich im ersten Fall das Ziel der Aggression auf die Beseitigung des Kör-

pers richtet, im zweiten aber auf seine Verwahrung.63 Bei »raptiver« Gewalt han-

delt es sich hingegen um den Willen, den anderen Körper zu besitzen, meist aus

sexuellen Beweggründen.64 »Autotelisch« hat die Disintegrität des Körpers zum

Ziel und ist somit allein durch die Lust an seiner Beschädigung oder Zerstörung

motiviert.65

61 Imbusch: Moderne und Gewalt, S. 30ff.

62 Imbusch: Der Gewaltbegriff, S. 34-37.

63 Reemtsma: Vertrauen und Gewalt, S. 108.

64 Ebd., S. 113.

65 Ebd., S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Das Schweigen der Gewalt

Hier zeichnet sich bereits ein beobachtungspraktisches Problem der Beschrei-

bungsmodelle von Imbusch und Reemtsma ab, das die Literaturwissenschaft im

Gegensatz zur Soziologie nicht betrifft. Ein Text gibt mitunter sehr genau über

die Motivation eines Täters oder die Ursache eines Gewaltausbruchs in einer Mas-

se Auskunft. In der empirischen Untersuchung ist dies nicht der Fall. Des Weite-

ren wären diese Ansätze auf die Analyse der Figureninteraktion beschränkt. Und

noch ein weiterer Punkt ist entscheidend: Selbst dort, wo in der Literatur eine Be-

gründung für ein Handeln fehlt, erlangt das Fehlen als Nullposition wieder eine

Funktion, was nur durch die Ebene des Textes als Konstruktion der Wirklichkeits-

beschreibung möglich wird. Was in der Soziologie nicht beobachtbar ist, ist in der

Literatur Teil einer Konstruktion. Erneut sind wir somit darauf zurückgeworfen,

dass die Umsetzung von Gewalt in Literatur anderen Strukturen unterliegt als die

tatsächliche gesellschaftliche Gewalt.

Die Grenze der soziologischen Beschreibungsmittel befindet sich genau an die-

sem Punkt. Die Mittel stellen Instrumentarien zur Beschreibung der Gewalt, ih-

rer Ursachen und Folgen bei den Tätern und den Opfern bereit. Aber sie schaffen

zwangsläufig keineMöglichkeit der Beschreibung ihrer Repräsentation imText. Ih-

re Repräsentation kann somit zwar mit den soziologischen Modellen im Hinblick

auf die soziale Ordnung, die im Text dargestellt wird, bewertet werden, sie kann

aber keine Auskunft über die Struktur ihrer ästhetischen Kodierung geben. Wäre

das Ziel der Arbeit die Beschreibung und Analyse der dargestellten fiktiven Gewalt

im Verhältnis zur dargestellten fiktiven Gesellschaft, dann würde sich das soziolo-

gische Beschreibungsmodell anbieten. Da es sich aber bei meinem Vorhaben um

eine ästhetische und damit im weiteren Sinne um eine poetologische Bewertung han-

delt, liefern alle Beschreibungsmethoden, die nach einer Kausalität fragen, die aus

sozialenMilieus, gesellschaftlichenMachtstrukturen oder individueller Sozialisati-

on resultiert, keine Antwort. Damit fehlt eine typische soziologische Fragestellung,

die den Nutzen solcher Beschreibungsmittel rechtfertigen würde.66

Nun gerät aber eben diese Frage nach den Ursachen der Gewalt in den 1990er-

Jahren in der Sozialwissenschaft in die Kritik. Imbusch beschreibt dies als die Auf-

spaltung in Innovateure und Mainstreamer. Die von ihm so betitelten Innovateure

stehen der Frage der Kausalität sehr kritisch gegenüber, da sie nach ihrer Auffas-

sung entweder keine weiteren Erkenntnisse zutage fördere, da die Gründe weitest-

gehend beschrieben seien, oder es sich bei ihr womöglich um eine beschwichtigen-

de Konstruktion handele. Eine Konstruktion, die den Mythos der zivilisatorischen

Moderne weiter perpetuieren würde, dass wenn die Ursachen erst gefunden seien,

diese auch ausgelöscht, die Gewalt somit beseitigt werden könnte. Sie sehen keine

Notwendigkeit der Begründung von Gewalt und verlagern ihre Bemühungen von

66 Vgl. Siebenpfeiffer: VI. Disziplinäre Zugänge: 5. Literaturwissenschaft, S. 344f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 43

der Beschreibung desWarum hin zu demWie undWas.67 So positioniert sich auch

Friedrich Jäger gegen die zivilisatorische Utopie, dass mit fortschreitender Erzie-

hung des Menschen die Gewalt verschwinden würde; und beide Weltkriege sind

ihm Beleg, dass dem nicht so ist. Jedoch wehrt er sich auch gegen die Position,

die nun aus dieser Resignation heraus die Gewalt zum konstitutiven Moment der

Moderne machen möchte.68

Anstelle der Ursachenforschung rückt also stattdessen eine Prozessbeschrei-

bung in den Mittelpunkt des Interesses der soziologischen Untersuchungen. Die

Gewalt wird in dichter Beschreibung analysiert, der Blick verlagert sich vom Täter

als Ursache hin zum Opfer als Folge. Die Beschreibung selber orientiert sich an

Verfahren der kulturellen Phänomenologie wie die von Clifford Geertz.69 Schließt

sich hier womöglich doch wieder der Kreis zu meinem Vorhaben? Die textliche Re-

präsentation soll in meiner Arbeit dicht beschrieben, ihre Linien zu einer ästheti-

schen Auffassung und der daraus resultierenden Inszenierung aufgezeigt werden.

Wolfgang Sofsky zielt in seinem Traktat über Gewalt nicht nur auf die dichte Be-

schreibung der Gewalt an sich, sondern auch auf ein ›Erlebbarmachen‹ der Folgen

am Opfer ab:

Die Gewalt trifft den Leib, sie reißt das Fleisch auf, zerschlägt Knochen, verätzt

Haut oder Atemwege. […] Der Mensch erschrickt nicht vor etwas, er schreckt in

sich zusammen. Die Hand sucht die schmerzende Stelle und preßt sich auf die

Wunde im Bauch, wo es rinnt, wo es wegströmt. Er will sich bewegen, sich zusam-

menkrümmen, aber es zerreißt ihmdie Eingeweide.Wasum ihnherumgeschieht,

ist plötzlich zunichte. […] Der Schmerz besetzt alle Bahnen des Körpers und über-

flutet das gesamte Sinnenfeld. Er wird zur ganzen Welt.70

Hier zeigt sich, dass das Movens der Beschreibung, die von der Ursache auf die

Folge die Aufmerksamkeit richten will, auch eine ethische Kritik beinhaltet, und

zwar aus demGrund, dass bisher das Opfer als unterrepräsentiert angesehen wird.

So pointiert Sofsky: »Das Bewußtsein der Geschichte ist kein Bewußtsein von den

Opfern. Den Mörder will man sehen, nicht die Toten.«71 Dies reflektiert eine es-

senzielle Disposition, auch der Ästhetisierung von Gewalt. Der Blick auf das Opfer

67 Imbusch: Gewalt – Stochern in unübersichtlichem Gelände, hier S. 27ff.

68 Jäger: DerMensch und die Gewalt. 301f. – Dies ist ein wichtiger Einwand indirekt auch gegen

die literaturwissenschaftliche Bewertung der Moderne, wie es Brittnacher vornimmt, wenn

er von einer exklusivenGewaltexzessivität spricht. Vielleicht ist seine Zuschreibung keine aus

dem Textkorpus gewonnene, sondern die self-fulfilling prophecy einer geschichtlich beding-

ten, resignierten Haltung, die eine Entsprechung auf der literarischen Ebene finden will.

69 Imbusch: Gewalt – Stochern in unübersichtlichem Gelände, S. 29.

70 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 73.

71 Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Das Schweigen der Gewalt

sei verstellt durch »eingefahrene Diskurse der Gewalt«.72 Die Sichtbarwerdung des

zuvor verschütteten Opfers ist Teil der Beschreibung. Zwar handelt es sich um eine

Analyse der Vorgänge, es ist zugleich aber auch eine Repräsentation. Die dichte Be-

schreibungwird selbst wieder zur Darstellung. Sie evoziert die Bilder, sie analysiert

sie nicht. Die Vorlage der hypothetischen empirischen Situation ist selbst nicht real

im Sinne, dass sie sich auf einen konkreten Fall bezieht. Das muss sie auch nicht,

da sie prototypisch für alle vergleichbaren Fälle steht. Die Analyse der tatsächlich

stattgefundenen Ereignisse dient als Matrix, aus der die nun fiktive Situation für

die Repräsentation geschaffen wird. Damit ist sie selbst Teil der Imagination von

Gewalt. Dieser Zusammenhang ist in der Auseinandersetzung mit Sofsky auch re-

flektiert worden.73 Dies ist insofern interessant, weil Sofsky selbst die Imagination

als Ursprung der Gewalt erachtet, die gleichsam auch verhindere, dass Gewalt aus

dem kollektiven Bewusstsein verschwinden würde.74

Das stellt keinenWiderspruch für Sofsky dar, der zum einen seiner Darstellung

nicht die imaginative Kraft zugesteht, die andere Werke haben, und zum anderen

basieren seine Analysen auf der Annahme, dass Gewalt im Kern nicht zu überwin-

den ist:

Gewalt hält sich nicht an die Maßstäbe der jeweiligen Zivilisationen. Stets will sie

darüber hinaus. Absolute, grundlose Gewalt wird von Leidenschaften regiert, die

sich um historische Umstände nicht scheren. Es ist ein Irrglaube, die Gewalt sei zu

Ende, sobald sie irgendeinen Zweck erreicht habe. Und es ist ein Fehlschluß, Ge-

walt ließe sich für immer beseitigen, wenn man nur ihre vermeintlichen Zwecke

mit anderen Mitteln zu erreichen versuchte.75

Erneut zeigt sich bei den Ausführungen, die Motivation beeinflusst die Darstel-

lung. Erfasst ist nicht das Medium, nicht der Text, nicht die Abhängigkeit etwa

zur Logik des Handlungsgefüges – kurz: Die Struktur der Repräsentation ist not-

wendigerweise nicht Teil der soziologischen Analyse. Die Spur weist also in eine

andere Richtung, die letztlich auch bei der Bewertung und Analyse des Ereignis-

ses ›Gewalt‹ nicht negiert werden kann. Künstlichkeit bedingt die Verzerrung der

Darstellung, ihr Analyseinstrumentarium verbiegt sich mit ihr.

Aber auf einen anderen essenziellen Punkt haben die Ausführungen zur Sozio-

logie ein Licht geworfen. Reemtsma führt zur autotelischen Gewalt aus: »Autoteli-

sche Gewalt ist die Gewalt, die [uns] ammeisten verstört, die sich demVerständnis,

72 Ebd., S. 67.

73 Vgl. Steinseifer: Vom Nutzen und Nachteil der Gewalt, S. 22. Tatsächlich kritisiert er Sofsky

hinsichtlich seiner Darstellungsform dermaßen, dass er ihm tendenzielle Unwissenschaft-

lichkeit vorwirft.

74 Vgl. Baberowski: Gewalt verstehen, S. 6.

75 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 61f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 45

auch dem Erklären weitestgehend zu entziehen scheint.«76 Gewalt, deren Ursache

wir nicht verstehen, die von Tätern begangen wird, die keine ersichtliche Moti-

vation haben, außer den Willen zur Gewalt, erschüttert uns. Sie beunruhigt uns

und der Wunsch, das Unbegreifliche zu begreifen, ist stark, vielleicht stärker als

bei anderen Themen, wie Liebe oder Tod. Diese Verunsicherung, dieses Unbeha-

gen evoziert ein literarischer Text gleichermaßen, wenn er Grausamkeiten produ-

ziert, die sich einer Interpretation verweigern. Vielleicht ist es deshalb auch nicht

verwunderlich, dass die Innovateure mit der Suspendierung der Frage nach dem

Grund auch das klassische Beschreibungsinstrumentarium der Soziologie zuguns-

ten eines aus der kulturwissenschaftlichen Disziplin aufgeben. Gewalt um ihrer

selbst willen, die keine Funktion hat, keine Aussage transportiert, fordert uns in

höchstem Maße heraus und provoziert zur Auseinandersetzung mit ihr. Womög-

lich schafft auch eine Ästhetik, deren Ideal es ist, dass das Kunstwerk in seiner

reinen Form nichts als sich selbst repräsentiert, im Hinblick auf die Gewalt, wenn

diese nichts bedeutet, ein Element, das die emotionale Distanz zu ihr als Kunst

kontinuierlich aufhebt.

76 Reemtsma: Vertrauen und Gewalt, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt

2.1 Jung-Wien und die Wiener Moderne

Das Panorama der Zeit der Wiener Moderne ist weit und vielfältig. Es in seiner

Gänze darstellen zu wollen, würde eine andere Zielsetzung der Promotion voraus-

setzen. Vielmehr geht es um einen Überblick der Motive- und Themenkomplexe

der Wiener Moderne, die die Autoren beeinflussen und somit potenzielle Diskur-

se darstellen, auf die ihre Schriften Bezug nehmen und deren Problemstellung in

der Prosa ihren Niederschlag finden. Anhand der Frauenfiguren soll veranschau-

licht werden, wie genuin literarische Motive zugleich die kulturellen Aspekte von

Zeit widerspiegeln. Des Weiteren spielt Gewalt eine untergeordnete Rolle in der

Wiener Moderne, es ist die ästhetische Akzentverschiebung, die es besonders zu

berücksichtigen gilt. Die Ringstraße als topologisches Element der sozialen Wirk-

lichkeit der Schriftsteller findet ihre Entsprechung als Transgression und als In-

klusion bzw. Eskapismus in Fremd- und Eigenwahrnehmung der Poetologie des

Jung-Wiener Kreises.

2.1.1 Im inneren Kreis

DieWiener Moderne ist eine pulsierende, eruptive und dispersive Epoche. Das ha-

ben die vielen Überblicksdarstellungen und Einzeluntersuchungen zu spezifischen

Themen über die Jahre deutlich gezeigt. Und bis heute scheint das Potenzial für

wissenschaftliche Arbeiten noch nicht ausgeschöpft zu sein, betrachtet man die

jüngsten Publikationen der letzten Zeit. Deshalb soll hier auch nicht versucht wer-

den, die Komplexität derWienerModernemit ihren vielen kulturellen Entwicklun-

gen in ihrer Gänze darzustellen, sondern Ziel ist es, die wichtigsten Aspekte zu um-

reißen, um eine historisch-kulturelle Verortung als Analysebasis zu ermöglichen.

Die Darstellung erfüllt dabei zwei Funktionen: Sie dient einerseits zur diachronen

Unterscheidung der literarischen Repräsentationsformen zu vorhergehenden Epo-

chen und andererseits zur ästhetisch-theoretischen Fundierung anhand kunstphi-

losophischer Probleme der Zeit. Da in dieser Arbeit kein diachroner Vergleich der

Darstellung vonGewalt aus unterschiedlichen literaturgeschichtlichen Abschnitten

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Das Schweigen der Gewalt

erfolgt, setze ich voraus, dass die gefundenen Besonderheiten an den Repräsenta-

tionen in der modernen Literatur zugleich distinguierende Merkmale der Darstel-

lung von Gewalt sind, die sie von Darstellungen anderer Epochen unterscheiden,

sofern sie mit den konstitutiven Aspekten der modernen Ästhetik korrespondie-

ren. Das heißt, lassen sich an einer Gewaltdarstellung jene entscheidenden ästhe-

tischen Merkmale finden, die zugleich auch paradigmatisch für die Ästhetik der

Moderne sind, dann stellen diese Merkmale auch das Spezifikum der Präsentati-

onsform dar, welches in anderen Epochen entweder nicht vorhanden oder nicht

relevant ist. Gerade weil der ästhetische Diskurs und das Schaffen von Kunst in

der Wiener Moderne in ein produktives, dynamisches Wechselverhältnis treten,

findet die theoretische Reflexion der Zeit fortwährend ihren Niederschlag in der

Kunst. Die Kulmination diesesWechselverhältnisses zeigt sich z.B. an den Frauen-

figuren der modernen Literatur, weshalb zum Schluss dieses Abschnittes kurz die

Konzentration der verschiedenen Diskurse anhand der femme fatale und der femme

fragile veranschaulicht werden soll. Besonders zur femme fatale existieren bereits

viele literaturwissenschaftliche Untersuchungen, die die Komplexität der jeweili-

gen Abstoßungs- und Anziehungskräfte zwischen den gesellschaftlichen Feldern,

wie Wissenschaft, Politik und Philosophie, in ihrem Verhältnis zur Kunst heraus-

gearbeitet haben. In konzentrierter Form findet sich hier die reflektorische Funkti-

on der Literatur, die zwischen Gegendiskurs und affirmativem Entwurf changiert,

wenn Episteme der anderen Bereiche in ihr verarbeitet, verworfen, idealisiert oder

konkretisiert werden. Die Schriftsteller beziehen mit den Mitteln der Kunst Stel-

lung, indem sie mit den Möglichkeiten der Ästhetik Aussagen über die Weltwahr-

nehmung, ihre Konstruktion und das Verhältnis des Subjekts zu diesen treffen.

Was also für die Frauenfiguren gilt, sollte in gewisser Weise auch auf die Reprä-

sentation der Gewalt in Literatur anwendbar sein. Da es sich allerdings somit vor

allem um eine ästhetische Fragestellung handelt, wird es in dem folgenden Kapitel

doch nötig sein, sich ausführlicher mit ausgewählten Problemen der Ästhetik in

Hinblick auf die Wiener Moderne näher zu beschäftigen. Soziologische, medizini-

sche, gesellschaftspolitische Entwicklungen allerdings, die alle unzweifelhaft auch

zum Kontext der Literatur gehören und mit denen immer ein Verhältnisgeflecht

besteht, werden zugunsten der Konkretisierung weniger gewichtet.

Um zu vermeiden, dass auch in dieser Arbeit erneut eine aufwendige und kom-

plexe Darlegung der Epochenproblematik stattfindet, sei exemplarisch auf die aus-

führlichen Erörterungen in den jeweiligen Einführungen verwiesen. Die Wiener

Moderne kann als Teilepoche der Moderne angesehen werden, deren definitori-

sches Merkmal vor allem die Verortung in Wien ist. »Wiener Moderne« ist wie

»Moderne« selbst ein Containerbegriff (Kimmich und Wilke sprechen vom »Man-

telkonzept«) unter den Strömungen, wie Fin de Siècle, Dekadenz oder Ästheti-

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 49

zismus subsumiert werden.1 Diese Begriffe wiederum weisen keine trennscharfe

Abgrenzung untereinander auf, sondern überschneiden sich teilweise. Gegenüber

den allgemein formulierten Charakteristika der überregionalen Phänomene dieser

Strömungen existieren in Wien spezifisch regionale Ausprägungen, die sich teil-

weise zu den Charakteristika der allgemein bestimmten unterscheiden. Während

der Begriff »Wiener Moderne« weiter gefasst ist und Veränderungen auf allen kul-

turellen Gebieten berücksichtigt, konzentriert sich die Bezeichnung »Jung-Wien«

oder »Junges Wien« auf die Kaffeehaus-Dichterkreise um Arthur Schnitzler und

Peter Altenberg. Es handelt sich dabei um eine Selbstbezeichnung, die bekanntlich

Hermann Bahr populär gemacht hat.2 Allerdings findet der Begriff in der neue-

ren Forschungsliteratur immer weniger Anwendung. Jung-Wien, wie es Dagmar

Lorenz ausführt, lag eine Auffassung zugrunde, die die Totalität und Komplexität

der Wiener Moderne selbst zuerst nicht umfassend erfasst hatte. Vor allem durch

die Arbeiten von Jacques Le Rider ist dies im Verlauf der 1980er- und 1990er-Jahre

korrigiert worden.3 Die Rückwendung zu dem Begriff »Jung-Wien« geschieht je-

doch ganz bewusst und ist der Komplexität des Modernebegriffs geschuldet. Er

ist eine notwendige Einschränkung, die nicht die Ganzheit der Wiener Moderne

anspricht, sondern sich auf ein Phänomen bezieht, das örtlich und zeitlich weit

begrenzter ist und dessen partizipierende Personen gut erfasst sind.4 Die beiden

Bezeichnungen »Wiener Moderne« und »Jung-Wien« werden damit in ein mikro-

makrostrukturelles Verhältnis gesetzt. Wiener Moderne bezeichnet den literari-

schen Kontext und damit den übergeordneten makrostrukturellen Ideologieraum

als Bezugsrahmen, wohingegen Jung-Wien den mikrostrukturellen Rahmen eines

Teilsystems bezeichnet, das sich vor allem durch seine Literatur konstituiert.

2.1.2 Metropole Wien

Wien ist um 1900 herum die drittgrößte Stadt Europas und unter damaligen Ge-

sichtspunkten eine wirkliche Metropole. Die verschiedenen Ethnien, die in der

Großstadt ihr zu Hause gefunden haben, bieten vielfältige Inspirationen für das

künstlerische und intellektuelle Leben.5 Dennoch wird Wiens Habitus, im Gegen-

1 Vgl. Kimmich/Wilke: Einführung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 9.

2 Vgl. ebd., S. 81; Crow: Art and Architecture 1900 and 2000, S. 158; Haupt/Würffel: Geistige

Zentren des Fin de Siècle, S. 165.

3 Vgl. Lorenz: Wiener Moderne, S. 3ff.

4 Den Vorschlag von Dominik Orth und Ingo Irsigler (Einführung in die Literatur der Wiener

Moderne, S. 11f.), den Begriff wegen des Attributs ›jung‹ nur für die Frühphase der Wiener

Moderne zu verwenden, halte ich für verfehlt, da er das wichtigere Kriterium kassiert, nach

dem sich der Begriff nur auf eine bestimmte Literatur und ihren Autorenkreis bezieht, wo-

hingegen die Wiener Moderne noch viel mehr Aspekte des kulturellen Lebens einschließt.

5 Haupt/Würffel: Geistige Zentren des Fin de Siècle, S. 164.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Das Schweigen der Gewalt

satz zu dem Berlins oder Paris, als eher konservativ wahrgenommen. Ein Grund

für diese Fremd- und Eigenwahrnehmung ist in der beginnenden Konkurrenz zwi-

schen Berlin und Wien zu suchen.6 Während dieses vor allem auch in intellek-

tuellen Kreisen ausgetragenen Wettstreits entstehen beiderseits selbstkonstituti-

ve Stereotype. Dass Berlin überhaupt in Konkurrenz mit Wien tritt, liegt wieder-

um an Berlins Stadtentwicklung, die noch in den 1880er-Jahren im Vergleich zu

Wien als eher gemäßigt beschrieben wird, sich jedoch durch ihre abrupte und

sprunghafte Expansion zum paradigmatischen Beispiel moderner Prozesse wan-

delt, vor allem im Hinblick auf eine durch industrielle Entwicklungen bedingte

Veränderung.7 Wien bleibt zurück. Berlins exponenzielles Wachstum seiner Ein-

wohner von 800.000 auf rund 2,5 Millionen in weniger als 30 Jahren, seine rasante

räumliche Ausdehnung und die durch Technik verursachte Beschleunigung prak-

tisch aller Alltagsbereiche erzeugen nun auch im deutschsprachigen Kulturkreis

eine lebensweltliche Erfahrung, die zuvor schon die Bewohner vor allem in Paris

und London machen mussten und literarisch verarbeiteten – die Stadt als Mo-

loch.8 Berlins Entwicklung zur Metropole erhält zudem eine politische Dimensi-

on, da die Stadt als Reichshauptstadt analog zuWiens Funktion für Österreich das

Deutsche Reich repräsentieren soll.9 Dieses Konkurrenzverhältnis spielt ebenfalls

in kultureller Hinsicht eine wichtige Rolle und beeinflusst ästhetische, aber auch

städtebauliche Prozesse wesentlich. Wien hatte lange vor Berlins Aufstieg mit den

typischen Problemen einer Großstadt zu kämpfen und deswegenweitreichende, al-

lerdings ebenso wegweisende bauliche Veränderungen vorgenommen, die darüber

hinaus repräsentative Funktionen innehatten und die politischeMacht Österreichs

symbolisieren sollten. Die Planungs- und Umsetzungsabläufe sind in vielerlei Hin-

sicht revolutionär und Berlin wird mit verschiedenen Projekten, vor allem seinen

Bahnhöfen, versuchen mit diesen zu wetteifern. Ebenfalls aufgrund des Konkur-

renzverhältnisses streicht Berlin seine Unterschiede als modern und somit positiv

heraus.Wien als historisch gewachseneGroßstadt kämpftmit Umstrukturierungs-

problemen. Berlin jedoch als neu entstandene Metropole hat keine vergleichbaren

Probleme, da diemeisten Teile tatsächlich neu entstanden sind.WiensManko wird

6 Lorenz: Wiener Moderne, S. 10ff.

7 Haupt/Würffel: Geistige Zentren des Fin de Siècle, S. 170f; Sprengel/Streim: Berliner und

Wiener Moderne, S. 24.

8 Wenn gleich dieses häufig beschworene Thema der Dekadenzliteratur zuvor schon von deut-

schen und österreichischen Schriftstellern reflektiert und verwendet wurde, manifestiert

sich nun erstmals der Prozess der industriellen Metropole als kulturelle Wirklichkeit auch in

Deutschland. Vgl. Kimmich/Wilke: Einführung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 19;

Haupt: Themen und Motive, S. 151f. Für die deutschsprachige Moderne an sich wird Berlins

Entwicklung zur Großstadt sogar als notwendige Voraussetzung gesehen, vgl. Anz: Thesen

zur expressionistischen Moderne, S. 330.

9 Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 51

von Berliner Seite genutzt, indem sie Wien als die Stadt des vergangenen Jahrhun-

derts stilisiert, während Berlin die Metropole des Fortschritts sei. Allerdings trifft

die Charakterisierung auf Wiener Seite nicht zwangsläufig auf Ablehnung; im Ge-

genteil sind alteingesessene Einwohner Wiens mehr oder minder ›schockiert‹ über

die Entwicklung ihrer Heimat hin zurMetropole und zum Zentrum der habsburgi-

schen Monarchie.10 Sie würden tatsächlich gerne die Stadt im Zustand des letzten

Jahrhunderts belassen. Paradigmatisch steht hierfür die Ringstraße, die wie eine

Grenze zu einem inneren Kreis die bürgerliche, gut situierte Schicht von den Ar-

beitern, Eingereisten, Armen und Zugezogenen trennt. Sie ist einer der wenigen

Orte, an dem sich in konzentrierter Form der Moderneprozess anhand der Ent-

wicklung der baulichen Maßnahmen ablesen lässt. Gleichzeitig erfährt das Projekt

von öffentlicher Seite eine intensive Reflexion, weshalb auch kultur-soziologische

Prozesse sich in die Architektur einschreiben und sie gleichermaßen durch Kritik

und Begeisterung der Feuilletons zur Chiffre des Wandels der Wiener Gesellschaft

um die Jahrhundertwende wird, was sich auch an den vielen Forschungsarbeiten

zeigt, die sich bis heute mit ihr beschäftigen.11 Paradigmatisch ist die Ringstraße

auch deshalb, weil sich an ihr Mal umMal die ambivalenten Verwerfungen zeigen,

die charakteristisch für die Wiener Moderne sind. So war das bauliche Projekt ei-

gentlich als sowohl architektonische als auch ideologische Öffnung gedacht, die

die einzelnen sozialen Schichten zusammenführen sollte. Dafür werden für das

Bauprojekt die Reste der alten Befestigungsanlage abgebaut, die den alten Stadt-

kern von den neueren Stadtteilen trennt, weswegen die Mauerreste auch seiner

Zeit schon nicht nur als topologische, sondern auch als soziologische Grenze ver-

standen werden.12 Tatsächlich aber bleibt die unsichtbare Grenze bestehen. Stefan

Scherer stellt heraus, dass die Bürger sehr wohl die kulturellen Prunkbauten als

»Bollwerk gegen die Vorstadt« verstanden haben.13 Ebenso bleiben die in ihr lie-

genden Stadtviertel fast unbeeinflusst von der industriellen Fortentwicklung, die

andere Stadtteile formt und verändert. Ihr historisches Bild und ihre traditionelle

Integrität, anders als etwa Stadtviertel in Berlin, bleiben konserviert.14 Giselheid

Wagners Analyse von Ferdinand von Saars Wahrnehmung der Ringstraße veran-

schaulicht diesen Zwiespalt. So beklagt von Saar den Verlust des alten Wiens, in

10 Haupt/Würffel: Geistige Zentren des Fin de Siècle, S. 167.

11 Allein in den letzten drei Jahren sind rund 15 Monografien veröffentlicht worden, die sich

sowohl architekturgeschichtlich als auch kulturwissenschaftlich mit der Ringstraße ausein-

andersetzen, etwa Stühlinger: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstraße, und Bischoff, Cä-

cilia/Pichorner, Franz: Der Weg zum vollendeten Museum. Kaiser Franz Joseph I. und das

Gesamtkunstwerk an der Wiener Ringstrasse. Wien 2016, um nur zwei Beispiele herauszu-

greifen.

12 Stühlinger: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstraße, S. 52.

13 Scherer: Richard Beer-Hofmann und die Wiener Moderne, S. 330.

14 Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 331f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Das Schweigen der Gewalt

dem die Ursprünglichkeit seiner Kultur und Bewohner gewahrt war. Die neuen

baulichen Entwicklungen jedoch bedrohen und beschädigen für ihn diesen kultu-

rellen Kern.15 Gleichzeitig konstituiert er das alte Wien als Rückzugsort, gerade

eben auch abgeschirmt durch die in seinen Worten ›verödete‹ moderne Pracht-

straße mit ihren repräsentativen Bauten.16 Sie ist die topologische Manifestation

des als bedrohlich empfundenen Modernisierungsprozesses, der tatsächlich nun

an die idealisierte, idyllische Unversehrtheit einer gewachsenen, damit natürlichen

und kleinen, zugleich überschaubaren und begreifbaren Lebenswelt heranrückt.

Der Bau der Straße und vor allem ihr vorangegangener öffentlicher Wettbewerb

von 1858 stellen dennoch nichts Geringeres als einen Meilenstein in der moder-

nen Städteplanung dar, gerade auch weil er öffentlich stattfindet und somit von

denWienern antizipiert und diskutiert werden kann.17 Hierin offenbart sich über-

dies die Ambivalenz zwischen Erneuerung und Rückwärtsgewandtheit der Wiener

Moderne erneut. Einerseits ist der gesamte Prozess der Planungsfindung, der Aus-

schreibung und seiner Reflexion ein liberales Massenereignis, das Bürger und Be-

wohner einbezieht und nicht Maßnahmen schlicht oktroyiert; sein Ergebnis führt

allerdings zu einer erneuten kulturellen Abschottung des gehobenen Bürgertums

und der Millionäre zu den niedrigeren Schichten. In diesem gutbürgerlichen Mi-

lieu bewegen sich die meisten Vertreter des sogenannten Jung-Wiens, deren Texte

in dieser Arbeit im Fokus stehen, und sie gehören zu einer Generation, deren fami-

liäres Vermögen ihnen letztlich eine Künstlerexistenz ermöglicht, welches sie zu-

gleich aber immer in demGefühl des parasitären Verhältnisses zur Elterngenerati-

on zurücklässt.Wenngleich das nicht auf alle Vertreter der literarischen Bewegung

zutrifft, ist es aber vor allem in der medialen Wahrnehmung dieser Gruppe und

ihrer Werke immer wieder Gegenstand der Auseinandersetzung.18 Während von

nicht wienerischen, speziell Berliner Intellektuellen, dies kontinuierlich als Anlass

zur Kritik genommen wird, da den Schriftstellern als Resultat ihrer finanziellen

Unabhängigkeit Lebensferne und Naivität unterstellt wird, sieht die Wiener Seite

die soziale Herkunft durchaus positiv und als Grundlage einer fundierten kulturel-

len Kompetenz mit der nötigen finanziellen Freiheit, sich ganz der Literatur wid-

men zu können.19 Aufgrund dieser Herkunft ist es aber auch wenig verwunderlich,

dass die literarischen Arbeiten des Wiener Kreises im Vergleich zu den Berliner

15 Vgl. Wagner: Harmoniezwang und Verstörung, S. 159f.

16 Ebd., S. 185f.

17 Stühlinger: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstraße, S. 10f.

18 So kommt Felix Salten aus eher ärmlichen Verhältnissen und mit dem Börsenzusammen-

bruch von 1873 verliert z.B. Arthur Schnitzlers Familie einen Großteil ihres Vermögens. Vgl.

Lorenz: Wiener Moderne, S. 84.

19 Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 227-230.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 53

Arbeiten sich weitaus weniger sozialengagiert ausnehmen. Zwar fehlt hier eben-

falls der Raum, alles en détail zu erörtern, aber die Wiener Bürgerschicht, und dies

schließt ihre intellektuellen Kreise mit ein, ist sozialistischen Tendenzen gegen-

über weitaus skeptischer eingestellt, als das unter den Berliner Intellektuellen der

Fall ist.20 Auch deshalb wird Berlin eher dem Naturalismus, Wien eher dem Im-

pressionismus und Symbolismus zugeordnet.21 Das bedeutet allerdings nicht, und

diese Verallgemeinerung findet häufig statt, dass die Autoren nicht sozialkritisch

wären – im Gegenteil: Ihre Analysen legen den Finger in die Wunden und ver-

drängten Probleme der eigenen Gesellschaft.22 Die Schriftsteller riskieren Skan-

dale und gesellschaftlichen Reputationsverlust, brechen mit der Elterngeneration

und erproben neue Lebensentwürfe. Allerdings resultieren daraus selten revolutio-

näre Ambitionen, die sich auf die gesamte Gesellschaft erstrecken würden.

Analog zum Image Wiens tendiert die Literaturgeschichte ebenso dazu, dem

Jung-Wiener Dichterkreis Konservatismus und Eskapismus als subsumierende

Charakteristika zuzuordnen. Das hat hinsichtlich einer notwendigen Abstrakti-

on durchaus seine Berechtigung, droht aber im spezifischen individuellen Fall

durch eine vorurteilsbehaftete Lesart Interpretationsergebnisse zu verstellen, die

dieser Lesart zuwiderlaufen.23 Ein populäres Beispiel ist Schorskes Diktum des

ästhetizistischen Rückzugs aus dem politischen Bereich der Gesellschaft, den er

den Schriftstellern der Wiener Moderne attestiert. Dieser Einschätzung folgend,

ist lange Zeit Arthur Schnitzler bezüglich seiner Haltung zum Ersten Weltkrieg

eine apolitische Einstellung unterstellt worden. Erst die genauere Lektüre seiner

Tagebücher hat ergeben, dass dieses Urteil so nicht haltbar ist. Bernard Shaw stellt

zudem heraus, dass es mehr Schorskes eigene historische Situation war, die ihn

zu dem Ergebnis kommen ließ, als das tatsächliche Material, das er erforschte.

Die Ursache für den Kurzschluss vom Image der Metropole Wiens auf die dis-

tinguierenden Charakteristika des Dichterkreises ist aber auch in der Person Her-

mann Bahrs zu suchen. Bahr behauptet an verschiedenen Stellen seiner autobio-

grafischen Schriften, er habe den Jung-Wiener Kreis praktisch gegründet. Eine

These, die auch von der Literaturwissenschaft häufig so weiter kolportiert wurde.

Tatsächlich stößt Bahr erst später zu einer bestehenden Gruppe hinzu und auch

der Terminus »Junges Wien« bzw. »Junges Österreich« ist bereits vorher von Ar-

thur Schnitzler in seinen Tagebüchern verwendet worden. Der wahre Kern aber

20 Erneut zeigt sich, dass für den Rahmen der Arbeit die Bevorzugung der Bezeichnung Jung-

Wien präziser ist, denn während die Jung-Wiener Autoren eher distanziert gegenüber dem

politischen Geschehen waren, haben hingegen Intellektuelle wie Karl Kraus sich sehr enga-

giert. Vgl. Gemmel: Die Kritische Wiener Moderne, bes. ab S. 131.

21 Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 45.

22 Eder: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne«, S. 159f.

23 Lorenz: Wiener Moderne, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Das Schweigen der Gewalt

des Mythos ist, dass es Bahrs publizistischer Fähigkeit und seinem feuilletonisti-

schen Talent sowie seinem organisatorischen Engagement zu verdanken ist, dass

der Dichterkreis um Beer-Hofmann, Schnitzler und Hofmannsthal derartige Be-

kanntheit erlangt.24 Bahr ist nicht Jung-Wien – das wäre verkürzt dargestellt – er

beeinflusst aber zu einem nicht unerheblichen Teil die Außenwahrnehmung des

Kreises und damit letztlich auch die kulturellen Schablonen, mit denen sowohl die

Ästhetik als auch die Literatur rezipiert wird.25

Darüber hinaus ist Bahrs poetische Konzeption ungeachtet seiner Zuspitzung

nicht absolut gegenläufig zur Selbstwahrnehmung der anderen Autoren. Dies wird

immer wieder in Texten deutlich, die sich mit den Beziehungen innerhalb der

Gruppe und ihrem literarischen Selbstverständnis auseinandersetzen. In diesen

Texten zeigt sich auch, dass ein Gefühl der Exklusivität in doppeltem Sinne vor-

herrscht: zum einen nämlich als vom Puls der Zeit durch das alte Wien abgeschnit-

ten und zum anderen durch diese erzwungene Sonderposition in der Lage, als Be-

wahrer einer ideellen, weil originären Kultur fungieren zu können.

Bahrs Wechsel nach Wien ist, wie das Sprengel und Streim plausibel veran-

schaulichen, einer teils reflektierten, teils erst retrospektiv verstandenen Verände-

rung seiner eigenen ästhetischen Prinzipien geschuldet. Dass die Wahl auf Wien

fällt, ist Resultat eines ideologischen Wandels, der, beeinflusst durch persönliche

Enttäuschungen, in Bahrs Programm zur Überwindung des Naturalismus mün-

det.26 Er stößt zu einem Kreis dazu, von dem er der Ansicht ist, seine neue Ästhe-

tik in ihm repräsentiert zu finden bzw. sich gemeinsammit den Künstlern in diese

Richtung entwickeln zu können. Der Kreis, der sich zuerst im Kaffeehaus Grienst-

eidl zusammenfindet und nach dessen Abriss ins Café Central wechselt, ist typisch

für intellektuelle und künstlerische Gruppen der Zeit. Die neue Form der gemein-

samen Organisation mit dem Ziel, Kunst zu schaffen, hat sich über einen länge-

ren Zeitraum schrittweise aus der Salonkultur des vorherigen Jahrhunderts ent-

wickelt.27 Die Gründe hierfür sind vielfältig. Der Kunstmarkt ist in Veränderung

begriffen, seit Kirche und Adel nicht mehr alleinige, bestimmende Geldgeber sind.

Das Bürgertum, das sich ebenfalls ideologisch eher durch Vereine und Gruppen

repräsentiert sieht, ist wichtigster Kunde und Produzent von Kunst geworden.28

Im Falle Adolf Loos etwa sind es sogar fast ausschließlich wohlhabende jüdische

Wiener, die sich ihre Wohnungen von ihm einrichten lassen.29 Die Künstlerkreise

werden zum entscheidenden Nukleus kultureller Prozesse. Gleichzeitig schaffen

24 Vgl. Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne, S. 84ff.

25 Simonis: Ästhetizismus, S. 3.

26 Vgl. Sprengel/Streim: Berliner und Wiener Moderne. Vor allem S. 88f., S. 93f. und S. 100.

27 Würffel: Kunst-Kreise, -Gruppen und -Gemeinschaften, S. 196.

28 Ebd., S. 197.

29 Timms: Die Wiener Kreise, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 55

sie mit ihrem häufig als elitär verstandenen Impetus einen Raum, der sie zuneh-

mend von der umliegenden Gesellschaft isoliert. Ein Prozess, der letztlich von bei-

den Seiten vorangetrieben wird. Sowohl die umgebende Gesellschaft sondert sich

aus verschiedenen Gründen von den Künstlern ab, wenngleich sie ihre Produkte

gern und ausgiebig rezipiert, als auch andersherum sich die zum inneren Kreis

gehörenden als Gemeinschaft verstehen, die sich aufgrund von Ansichten, Lebens-

weisen und nicht zuletzt intellektuellen Voraussetzungen zwangsläufig von der sie

umgebenden Umwelt abgrenzen muss.30 Nicht selten liegt dem auch ein Wille zur

Veränderung und Neuformung der Gesellschaft oder aber eine programmatische

Abkehr von der Zivilisation zugrunde.31 Im Falle der Wiener Kreise betont Edward

Timms allerdings, dass obwohl die Kreise nach außen hin isoliert sind, sie da-

gegen untereinander sich stark vernetzen und austauschen. Dies resultiert zum

einen aus der Überschneidung ihrer Teilnehmer und zum anderen durch die per-

sönlichen Beziehungen zentraler Personen der einzelnen Kreise. Nach Timms sind

die Gruppierungen der Intellektuellen immer auf eine Schlüsselfigur ausgerichtet,

die als sozialer Knotenpunkt wiederum Beziehungen zu anderen Schlüsselfiguren

unterhält, und dies teilweise über Interessengebiete hinweg. So führten etwa Karl

Kraus und Adolf Loos einen Austausch über ähnliche ästhetische Programme, al-

lerdings einmal auf die Publizistik und einmal auf die Architektur bezogen.32 Für

die Wiener Gesellschaft hat Timms deshalb versucht, die kulturelle Interaktion in

einem Diagramm von sich überschneidenden Kreisen darzustellen.33 Ihm ist hier-

bei wichtig zu betonen, dass die Kreise kein einfaches Modell sind, sondern sich

wirklich an bestimmten Orten regelmäßig zusammengefunden haben.34 Erneut

ist es die Kreisstruktur, die als Metapher der soziokulturellen Interaktionen ihre

Entsprechung auf topologischer Ebene wiederfindet. Was im Makrostrukturellen

die Ringstraße ist, ist im Mikrostrukturellen das Kaffeehaus.

2.1.3 Entzauberung und Verzauberung

Fast unnötig zu erwähnen und ohne es hier erschöpfend ausführen zu können,

ist der Begriff der Moderne für sich genommen ein umbrella term, der in viele un-

terschiedliche Elemente zerfällt. Moderne ist ein Konglomerat, das man versucht

30 Timms (ebd.) bezeichnet die Situation derWiener Gruppierungen wie folgt: »Zugespitzt for-

muliert: Die Wiener Moderne war nie wirklich zu Hause in Wien.« (S. 136)

31 Typische Beispiele sind etwa der George-Kreis oder der Monte Verità. Vgl. Würffel: Kunst-

Kreise, Gruppen und -Gemeinschaften, S. 197f.

32 Timms: Die Wiener Kreise, S. 132f.

33 Bezeichnenderweise ist die Schlüsselfigur für den Jung-Wiener Kreis Schnitzler und nicht

Bahr (ebd., S. 130).

34 Ebd., S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Das Schweigen der Gewalt

durch Begriffe wie Dekadenz, Avantgarde, Ästhetizismus etc. genauer zu erfas-

sen.35Was für die Moderne im Allgemeinen gilt, gilt ebenso für dieWiener Moder-

ne im Speziellen.36 Aufgrund der daraus resultierenden Vielfältigkeit und Komple-

xität der Problemfelder ist es deshalb nicht leicht, spezifischeThemen als dominant

zu benennen. Dennoch kommt es zu bestimmten Konzentrationen einzelner Mo-

tive, die als Diskursobjekte in verschiedenen kulturellen Bereichen fungieren und

so mehr als andere wiederholt zum zentralen Gegenstand der Auseinandersetzung

werden. Einer Projektionsfläche gleich schreiben sich in der Auseinandersetzung

mit den Diskursobjekten die vielfältigen Aspekte der Moderne in ihre Darstellun-

genmit hinein. Entscheidend ist hierbei, dass sich in praktisch allen kulturrelevan-

ten Bereichen unvereinbare Antinomien gegenüberstehen, obwohl gleichzeitig die

einzelnen Episteme einen Universalitätsanspruch für sich beanspruchen.37 Dieses

Phänomen wird auch häufig als »Krise« bezeichnet, und obwohl der Begriff bei der

Beschreibung der Moderne einen inflationären Gebrauch erfahren hat, behält er

trotz allem seine Berechtigung. Die durchaus schmerzhaften Parameterverschie-

bungen um 1900, die letztlich eine Verunsicherung in allen Bereichen der Welt-

konstitution bedeuten, werden auch von den Menschen der Moderne als belastend

und destabilisierend erfahren. Dass vermehrt zur Metapher der Krankheit – und

Krise ist diesem Begriffsfeld entlehnt – sowohl in damaligen Reflexionen als auch

in heutigen Untersuchungen gegriffen wird, ist der Entwicklung geschuldet, dass

durch den Positivismus ein analytischer Zugriff auf wesentliche gesellschaftliche

Bereiche erfolgt.

Die technisch-industrielle Revolution verändertmutatis mutandis dieWeltwahr-

nehmung selbst.38 Ein Rationalisierungsprozess beginnt, der selbst wiederum auf

35 Fast in jederÜberblicksdarstellung zurWienerModerne oder derModerne an sich findet sich

eine ausführliche Problematisierung des Modernebegriffs, weshalb hier auf diese Ausein-

andersetzung verzichtet wird. Eine der wesentlichen Schwierigkeiten besteht darin, dass in

der Diskussion die Grenze zwischen der historischen Fremd- und Selbstbezeichnung, die als

Kampfbegriff, Schlagwort und Diffamierung genutzt wurde, und der literaturwissenschaft-

lichen Definition verwischt. Ein zweites Moment, das die Festlegung des Begriffs erschwert,

ist der Impetus der Künstler, die anfangs den Bruch mit der Tradition suchen, aber im Ver-

lauf der modernen Kulturentwicklung einen Bruch mit der eigenen Avantgarde vollziehen,

was teilweise wiederum zu einer Hinwendung zu traditionellen Konzepten führt. Was dar-

über hinaus die Sache verkompliziert, ist, dass der Begriff sowohl kulturell wie auch regio-

nal dispersive Phänomene zusammenfassen soll. Zudem muss mindestens zwischen einer

ästhetischen und einer soziokulturellen Moderne unterschieden werden, die sich in ihren

Entwicklungen auseinanderbewegen. Vgl. Fähnders: Avantgarde und Moderne 1890-1933,

S. 1-8.

36 Vgl. Lorenz: Wiener Moderne, S. 1-9.

37 Weiß: Antinomien der Moderne, S. 53f.

38 Anz: Thesen zur expressionistischen Moderne, S. 337.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 57

eine lange Tradition zurückgreifen kann, und durchdringt alle Bereiche des Le-

bens. Die damit um 1900 einsetzenden oder sich radikalisierenden Prozesse sind

die Grundlage auch heutiger Denk- und Wahrnehmungsprozesse, da das Funda-

ment der veränderten sozialen Wirklichkeit mit dem als absolut empfunden Mo-

dernisierungsprozess und den daraus resultierenden Konflikten letztlich in diese

Zeit fällt und von der damaligen Kultur reflektiert und verarbeitet wird.39 Die tech-

nische Beeinflussung der Lebenswirklichkeit etabliert einen Paradigmenwechsel,

der bis in unsere heutige Zeit Relevanz hat. Die fortschreitende Übernahme der

Weltdeutungsinstanz und der daraus resultierende Wahrheitsanspruch der Wis-

senschaften schreiten fort und führen weiter, was im 19. Jahrhundert begonnen

hat. Als eine Folge dessen wird der Mensch erfasst, gemessen und funktionalisiert.

Es setzt ein tiefgreifender epistemologischer Wandel ein, der zentrale Begriffe der

westlichen Philosophie affiziert und damit auch die Bestimmung des Menschen an

sich neu ausformuliert. Der Positivismus, der sich sukzessive in den Naturalismus

überführt, fügt dem Individuum in seinem Konstitutions- und Erkenntnisprozess

dabei die sogenannten metaphysischen Kränkungen zu, die in Max Webers viel

zitierter Sentenz von der Entzauberung der Welt münden.

Gleichzeitig kommt es zu einer sprunghaften Zunahme von scheinbar vollstän-

dig entgegengesetzten, neometaphysischen Diskursen. Die Zeit um 1900 ist auch

die Blütezeit des europäischen Okkultismus. Der Einfluss des okkulten Gedanken-

guts gerade auf Intellektuelle und Künstler der Moderne kann dabei kaum zu ge-

ring veranschlagt werden. Zahlreiche Arbeiten setzen sich in letzter Zeit vermehrt

mit diesem Aspekt auseinander und haben immer wieder die enge Verflechtung

des Okkultismus40 mit vielen Bereichen des kulturellen Lebens aufgezeigt.41 Und

obwohl für historisch tradiertere magische Zirkel wie z.B. die Freimaurer wegen

der Gesetzesbestimmungen in Österreich es nicht so leicht war, in Wien Fuß zu

fassen, florierten dafür neuere Zusammenschlüsse umso mehr.42

39 Bublitz: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S. 62ff.

40 »Okkultist« ist eine Selbstbezeichnung um 1900 von denjenigen, die sich dieser Denkrich-

tung verbunden fühlen. So beschreibt Helena Petrovna Blavatsky (1831-1891), eine bedeuten-

de Theosophin jener Zeit, in ihrem posthum ins Deutsche übertragenen Buch Fremdwörter-

buch für Okkultisten und Theosophen (S. 50) »Okkultismus« gleichbedeutend mit Mystik, Ma-

gie, Kabbala und Hermetik und damit vereinbar mit der theosophischen Weltanschauung

und nicht etwa als abwertenden Begriff, von dem es sich zu distanzieren gilt. Wie häufig bei

diesen Publikationen lässt sich nicht mit absoluter Sicherheit sagen, ob wirklich Blavatsky

die Verfasserin der Schrift ist. Als Beleg ist der Abschnitt dennoch nützlich, da es ein Text

innerhalb des Okkultismusdiskurses ist und sich an die an ihm Partizipierenden richtet. Zur

Bedeutung Blavatskys vgl. Goodrick-Clarke: The Western Esoteric Traditions, S. 225–227;

Doering-Manteuffel: Das Okkulte, S. 194–196.

41 Vgl. Pytlik: Okkultismus und Moderne, S. 16–19.

42 Semrau: Erleuchtung und Verblendung, S. 90ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Das Schweigen der Gewalt

Die Gründe für die Rückkehr bzw. dieWiedererstarkung sind komplex und der

Prozess ist langwierig und beginnt spätestens mit der Aufklärung.43 Entscheidend

ist aber, dass die sich neu formierenden okkulten Strömungen von einem ande-

ren Selbstverständnis ausgehen als die der Jahrhunderte zuvor. War der okkulte

Diskurs im 18. Jahrhundert zuvor noch ein praktischer, alltagsorientierter, wird er

zum Anbeginn des 20. Jahrhunderts ein abstrakt-theoretischer und wandelt sich

(erneut) zu einem akademischen und intellektuellen Diskurs.44 Seine Entwicklung

findet zeitgleich mit tiefgreifenden Veränderungen des physikalischen Weltbildes

statt,wobei es genau diese Veränderungen sind, die als eine der wesentlichenUrsa-

chen für das Wiedererstarken des Interesses für das Okkulte in akademischen und

intellektuellen Kreisen angesehen wird.45 Eine Folge davon ist ein weit um sich

greifender Relativismus, der die Grenzen zwischen rationaler, harter Wissenschaft

und fantastischer Spekulation nicht mehr so trennscharf erscheinen lässt, wie das

für Kant noch in seinem Aufsatz Träume eines Geistersehers (1766) gegeben war.46 Im

19. Jahrhundert ging der Positivismus noch davon aus, dass die Gesetzmäßigkeiten

der Natur imWesentlichen feststünden, aber Entdeckungen Ende des 19. Jahrhun-

derts, wie etwa die Entdeckung der Röntgenstrahlen, erfordern ein Umdenken und

eine Umstrukturierung des bis dato gültigen physikalischen Weltbildes. Die auf

Mechanik basierende Theorie wird sukzessive durch die strahlen- und teilchen-

basierte erweitert. ›Unsichtbaren‹ Vorgängen muss nun eine weit größere Rele-

vanz und ein viel komplexeres Verhältnis zu den Prozessen der Natur eingeräumt

43 Doering-Manteuffel (Das Okkulte) vertritt in ihrer Arbeit die sehr überzeugende These, dass

es just die Aufklärung selbst war, die mit ihren Erfolgen die Macht der Kirche zurückdräng-

te, gleichzeitig aber damit den alternativen, zuvor als abergläubisch bezeichneten Konzep-

ten den Weg ebnete und zu neuer Blüte verhalf. Diese These wird inzwischen zunehmend

auch von anderen Wissenschaftlern übernommen. Monika Neugebauer-Wölk, Renko Geff-

arth und Markus Meumann resümieren in ihrem 2013 veröffentlichten Sammelband Aufklä-

rung – Esoterik, der gleichzeitig auch das Ende des 2004 begonnen DFG-Forschungsprojektes

markiert, dass seit ihrer ersten Tagung 1997 die systematische Erforschung der Esoterik stei-

genden Zulauf erhält und dass im Zuge dessen auch die These von dem Bedingungsverhält-

nis von Aufklärung und Esoterik breitere Akzeptanz gewinnt (S. 1f.).

44 Er war es bereits zuvor in der FrühenNeuzeit, ist aber relativ bald aus den Akademien wieder

suspendiert worden (vgl. Otto: Magie, S. 505).

45 Vgl. Pytlik: Okkultismus und Moderne, S. 195f.

46 Die Vorstellung, dass Immaterialität ohne Materialität keinen Bestand hat, was für Kant in

seiner Schrift essenziell ist, erfährt eine Revision.Was bis dato als Immaterialität verstanden

wurde, ist womöglich keine. Der Relativismus folgt aus der Feststellung, dass esWeltbildver-

schiebungen geben kann, die eine tiefe Verunsicherung derWahrnehmung zur Folge haben.

Spätestens abermit Schrödingers Erkenntnis, dass immikrostrukturellen Bereich Gesetzmä-

ßigkeiten des makrostrukturellen teilweise keine Gültigkeit mehr haben, erstreckt sich die

Krise auf alle Bereiche der Wahrheitsfindung. Vgl. Semrau: Erleuchtung und Verblendung,

S. 111f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 59

werden als zuvor. Zumal sie zu einem Großteil bis dahin auch unbeobachtbar wa-

ren. So sind paradoxerweise gerade die neuen Erkenntnisse in der Naturwissen-

schaft, insbesondere in der Physik, als hauptverantwortlich dafür anzusehen, dass

bestimmte okkulte Konzepte denWeg wieder zurück in den akademischen Betrieb

finden.47 Der kurzzeitigen Verunsicherung um 1900 herum ist es auch geschuldet,

dass Magie nicht mehr als das Abseitige, Abergläubische gilt, sondern vielmehr als

das alternativ Gedachte verstanden wird; ein Phänomencontainer, in dem Konzep-

te weiterverfolgt werden, die – und das ist entscheidend – noch nicht von derWis-

senschaft erklärt werden können. Der Okkultismus versteht sich nicht prinzipiell

als zur Naturwissenschaft in Opposition, sondern im Gegenteil als ihre notwen-

dige Ergänzung, im Grunde aber unter der Annahme des naturwissenschaftlichen

Paradigmas.48

Die Auffassung, dass die durch Überlieferung bewahrten ›Beobachtungen‹ von

besonders dafür empfänglichen Individuen letztlich sich früher oder später durch

die Wissenschaft bestätigt finden werden, ist der signifikante Unterschied zu den

vorherigen Epochen.49 Das Selbstverständnis der Okkultisten ist, dass ihre Me-

thoden eine Erweiterung der bisherigen naturwissenschaftlichen darstellen, mit

deren Hilfe sich die gewonnenen Erkenntnisse nun verstehen und anwenden las-

sen.50 Damit diesesWissen erhalten bleibt, erforscht und nutzbar gemacht werden

kann, äußert Ludwig Staudenmaier 1912 die Hoffnung auf einen Lehrstuhl Ma-

gie als experimentelle Naturwissenschaft. Etwas, was zumindest teilweise durch

die Gründung der Psychologischen Gesellschaft in Deutschland 1886 durch Albert

Freiherr von Schrenck-Notzing und Carl du Prel zu dem Zeitpunkt schon einge-

47 Die Aufsätze im Sammelband von Anna Lux und Sylvia Paletschek untersuchen genau auf

diesen Aspekt hin die Institutionalisierung der Parapsychologie in verschiedenen Ländern,

womit auch deutlich wird, dass sich das Phänomen nicht auf den deutschsprachigen Raum

beschränkt, sondern Industrienationen generell in der Moderne betrifft: Anna Lux/Sylvia

Paletschek (Hg.): Okkultismus im Gehäuse. Institutionalisierungen der Parapsychologie im

20. Jahrhundert im internationalen Vergleich. Berlin u.a. 2016.

48 Pytlik: Okkultismus und Moderne, S. 23f.

49 So spricht auch Blavatsky von »okkulterWissenschaft«, die in der Lagewäre,mehr als die pro-

fane, sichtbareWelt zu erkennen (Fremdwörterbuch für Okkultisten und Theosophen [Theo-

sophisches Glossarium], S. 50). Ebenso wird in dem von dem Theosophen Carl Kiesewetter

sehr wichtigen Werk Geschichte des neueren Occultismus (1891), das großen Einfluss auf die

Selbstkonstitution der okkulten Bewegung hat, Okkultismus als Wissenschaft verstanden

(vgl. Doering-Manteuffel: Okkultismus, S. 20).

50 Vor diesem Hintergrund ist es auch verständlich, warum Romanfiguren wie Van Helsing in

Bram Stokers Dracula oder in Mary Shelleys Frankenstein nicht nur dem Übernatürlichen ge-

genüber aufgeschlossen sind, sondern es auch nutzbar machen können. Sie sind Magier, die

abermit naturwissenschaftlichenMethoden zu ihrenErkenntnissengelangt sind (vgl. Stock-

hammer: Zaubertexte, S. 10ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Das Schweigen der Gewalt

löst war, aber tatsächlich erst in den 1920iger-Jahren die direkte Anbindung an die

Universitäten erfährt.51

Parapsychologie, Magnetismus, Hypnose, Psychoanalyse und Strahlentherapie

sind alles Disziplinen, die eine Nähe zum magischen Denken in dieser Zeit auf-

weisen und teilweise mit magischen Erklärungsmodellen operieren. Der Okkul-

tismus um 1900 ist aber weder ein antirationalistischer noch ein modernefeind-

licher Diskurs, auch wenn er regressive Tendenzen besitzt.52 Natürlich bleibt das

Bestreben der vielen praktizierenden und schreibenden Magier, die ›entzauber-

te‹ Welt zurückzuverzaubern. Sie tun dies aber nicht, indem sie die Naturwissen-

schaft schlicht nicht anerkennen, sondern indem sie sie um Konzepte erweitern.

Zwar stehen diese Konzepte häufig in Kontradiktion mit bestehenden physikali-

schen Annahmen, die Hoffnung aber ist, dass am Ende das okkulte Weltbild recht

behält, weil die Naturwissenschaft es Zug um Zug anerkennen muss.

2.1.4 Tod und Sexualität

Ein weiteres Indiz dafür, dass ein grundlegender Wandel des Verständnisses von

Welt und Subjekt sich vollzieht, ist die im Vergleich zur vorhergehenden Epoche

überproportionale Konzentration auf existenzielle Themen. Der Tod spielt deshalb

in der Wiener Moderne eine entscheidende, weil zutiefst ambivalente Rolle.53 Tat-

sächlich scheint er ein derart beherrschendes Thema zu sein, dass Karl Kraus sei-

nen ehemaligen Weggefährten geradezu eine Fixierung auf den Vanitasgedanken

vorwirft.54 Kraus übersieht dabei, dass Tod nicht nur in der Literatur, sondern vor

allem in wissenschaftlichen Diskursen auch ein bestimmendes Thema ist. Denn

sowohl die durch technische Errungenschaften urbar gemachte Umwelt als auch

die rasanten Erfolge im medizinischen Sektor suggerieren eine Allbeherrschbar-

keit der Natur. Unter diesem Eindruck entsteht ein erneuerter Dualismus, der den

Menschen aus der Natur löst und sie ihm gegenüberstellt.55 Es sind allerdings ge-

rade diese Allmachtsfantasien derWissenschaft von der vermeintlichen Beherrsch-

barkeit der Natur und der wenigstens partiellen Überwindung des Todes, die einen

Gegendiskurs der Literatur geradezu provozieren.56

51 Ebd., S. 7ff; Pytlik: Okkultismus und Moderne, S. 41f.

52 Regressive Tendenz besitzt er, weil er nicht nur an eine ›Unsterblichkeit der Seele‹ glaubt,

sondern auch eine Reetablierung der Transzendenz fordert (vgl. Pytlik: Okkultismus und

Moderne, S. 195).

53 Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 101f.

54 Kraus: Die demolirte Literatur, S. 281.

55 Vgl. Bublitz: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S. 72f. Bublitz allerdings konzen-

triert sich weitaus mehr auf die kapitalistischen Marktgesetze und Freuds Kulturanalyse als

Begründungsansatz.

56 Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 61

Denn der Tod wandelt sich unter der vor allem medizinischen Betrachtung zu

einem störenden Faktor. Er ist jetzt das Versagen des Apparates, der Zusammen-

bruch der Maschine Mensch. Tod ist nicht mehr der natürliche Abschluss des Le-

bens, sondern in einer auf reibungslose Abläufe orientierten Gesellschaft ein Un-

fall, der die Ordnung gefährdet. Fast noch schlimmer in diesem Zusammenhang

wiegt die Krankheit.Während der Tod einen notwendigen Ersatz des Verstorbenen

zur Folge hat, ist die Krankheit ein schleichender Prozess, der alle anderen Abläufe

in seinem Umfeld lähmt. Familienangehörige des Kranken sind gleichermaßen er-

fasst wie die ihm zugeteilten Arbeitsaufgaben. Kuren undTherapien werden nötig.

Der Mensch existiert noch, ist aber für die Gesellschaft vollkommen unbrauchbar

geworden. Unter den Krankheiten die diffuseste, weil ihre organischen Ursachen

zu dieser Zeit kaum erfassbar sind, ist die ›Krankheit der Nerven‹. Dass nun ge-

rade die Sensibilität der Nerven und das übersteigerte Feingefühl, was ebenfalls

von Kraus verspottet wird, zum kreativen Habitus nicht nur der Jung-Wiener, son-

dern auch anderer Künstlerkreise erhoben wird, lässt sich durchaus, ebenfalls wie

die Konzentration auf das Thema »Tod«, als subversive Gegenbewegung verste-

hen.57 Während für Peter Altenberg allerdings es weit mehr als nur eine ästheti-

sche Haltung ist, da er relativ jung von einem Arzt die Diagnose erhält, aufgrund

seiner nervlichen Konstitution zu keiner Arbeit fähig zu sein, konzentriert Arthur

Schnitzler in einer seiner wichtigsten Erzählungen Sterben gleich beide Aspekte.

Sowohl das lange und kräftezehrende Siechtum, die Auswirkungen auf den Cha-

rakter des Menschen und seine Umwelt als auch der Tod selbst sind Thema der

Handlung.

Der Sterbeprozess und seine ihn begleitenden Krankheiten selbst ist Objekt

medizinischer Erfassung und Dokumentation, woraus wiederum eine weitere

Kränkung und Entzauberung der metaphysischen Welt- und Selbstwahrnehmung

resultiert.58 Das Organische, das ausschließlich im Vordergrund steht und noch

im kleinsten biochemischen Prozess verstanden werden soll, bietet keinen Platz

mehr für Spekulationen über Geist und Seele, so wie die katalogisierten Vor-

gänge, die als Beispiel dienen, um sie bei einem ähnlichen Fall wiedererkennen

zu können, kaum mehr Raum lassen für einen individuellen Sterbeprozess, ein

persönliches Schicksal. Der nur noch auf Verfallsprozesse reduzierte Körper, an

dessen Ende jegliche Form der Selbstermächtigung des Subjekts scheitern muss,

ist die Herausforderung der Philosophie, an der sich die Intellektuellen vor allem

künstlerisch abarbeiten.59 Das Motiv des Memento Mori erlebt seine Renaissance,

57 Haupt: Themen und Motive, S. 144.

58 Bublitz: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S. 66f.

59 Bublitz (ebd.) sieht im Hinblick auf die rationale Erkenntnistheorie die Aufgabe für die Mo-

derne als gescheitert an: »Der subjektzentrierten Vernunft mißlingt das Unterfangen, die

Beschränkungen eines endlichen Erkenntnisvermögens zu transzendieren« (S. 68).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Das Schweigen der Gewalt

wenn es denn je passé war, aber auch hier unter ganz anderen Vorzeichen. Der

tote Körper, der Leichnam, der Kadaver, steht als Schreckbild für das auf die

Absurdität der unentrinnbaren Endlichkeit geworfene Individuum.60 Der Tod ist

nicht mehr letztes Argument, um seinem Dasein eine im Idealfall gottgefällige

Sinnhaftigkeit zu geben, er ist das genaue Gegenteil, er ist nun der Sinnentleerer

der menschlichen Existenz.61

Beherrschender ist das Motiv des Todes deshalb als Erschütterung der Ord-

nung, als Zerstörer der Sicherheit und des Selbstbetrugs. Tod ist auch in der Mo-

derne Objekt der Verdrängung im öffentlichen Raum, wie die Gesellschaftsanaly-

sen von Max Weber und Sigmund Freud eindrucksvoll zeigen.62 Ebenso belegen

sie, dass die Verdrängung nicht im stärkeren Maße um 1900 beginnt, sondern be-

reits vorliegt. Aber das gesteigerte Interesse und die neuen Perspektiven auf den

Verfallsprozess und die Endlichkeit des Individuums werfen neue Fragen der Sinn-

gebung auf.63 Zwar ist das christliche Heilsversprechen einer besseren Existenz im

Jenseits seit Längerem erodiert, die Brisanz einer neuen Sinnhaftigkeit hat aber

keineswegs abgenommen, respektive weil eine zufriedenstellende Antwort weiter

ausbleibt. So bewegen sich viele Schriften hierzu im Spannungsverhältnis zwi-

schen neospirituellen Ansätzen einerseits, die zuvor bereits unter dem Aspekt des

Okkultismus Erwähnung fanden, und der Auseinandersetzung mit der Absurdität

der menschlichen Existenz aufgrund ihrer unabwendbaren Vergänglichkeit ande-

rerseits. Die Gravität des zwiespältigen Verhältnisses zum Tod wird erneut deut-

lich, wenn man sich das Verhältnis von dem Ich und seiner Welt zu dieser Zeit

verdeutlicht. Die Fixpunkte der Wahrheitsfindung durchlaufen, ausgelöst durch

verschiedene Entwicklung, wie ebenfalls bereits im Zusammenhang mit dem Ok-

kultismus erwähnt, eine grundlegende Revision. In dieser scheinbaren Beliebigkeit

derWahrheiten bieten das Bewusstsein und das Ich einen vorläufigen Ankerpunkt,

60 Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 101f.Was nicht bedeutet, dass das Bild des toten Körpers keine

ästhetische Überformung erfahren könnte. Im Gegenteil ist spätestens seit Edgar Allen Poe

die ›schöne Tote‹ fester Bestandteil des künstlerischen Bildrepertoires. Vgl. Surmann: Tod

und Liebe bei Richard Beer-Hofmann und Arthur Schnitzler, S. 32f.

61 Erneut ist es Schnitzler, der sich, verteilt über seine Schaffenszeit, in drei Erzählungen mit

demWunsch des Sterbenden beschäftigt, auch nach seinem Tod bzw. über seinen TodMacht

und Einfluss zu behalten. Dies besonders unter dem Aspekt der Subjektkonstitution.

62 Beide allerdings insistieren darauf, dass die Todesverdrängung nicht ein Resultat derModer-

ne darstellt, sondern eine kulturelle Konstante bildet, vgl. Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 24.

63 Wobei im ähnlichen Maße wie bei meinem Thema der Gewalt immer die Gefahr besteht,

rekursiv ein gesteigertes Interesse zu unterstellen, das in Wirklichkeit ein jetztzeitiges ist.

Pfeiffer (ebd., S. 19) weist in seiner Studie zum Tod in der Literatur der Moderne gleich zu

Beginn darauf hin, dass es einen sprunghaften Anstieg der Forschungsliteratur zu diesem

Thema seit den 1970er-Jahren gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 63

der über die Selbstvergewisserung des Subjekts wenigstens in der eigenenWelt Si-

cherheit schafft. Als nun diesem Element auch eine Destabilisierung widerfährt,

ist gerade der alles Individuelle bedrohende Tod die letzte, stabile Gewissheit. Das

Erlöschen der Existenz und damit das Verschwinden der eigenen Gedankenwelt

bzw. das Verschwinden des Anderen bei seinem Tod entziehen sich einer Relati-

vierung, entziehen sich auch einer Überformung durch die Ästhetik und werden

somit zur unhintergehbaren Wahrheit.64

Neben dem Tod ist ein weiteres bestimmendesThema,wenn nicht vielleicht so-

gar das bestimmende Thema, die Sexualität. Wie der Tod durchzieht und vernetzt

sie alle anderen Motive und Themenkomplexe der Wiener Moderne. Die Konstitu-

tion des Begriffes »Sexualität« selbst schreibt sich in die Moderne ein, durchdringt

wesentliche kulturelle Bereiche und verändert die Auffassung von Eros, die teil-

weise unsere heutige Wahrnehmung weiterhin bestimmt. Dies ist einer der vielen

Gründe, warum man in der Forschung vermehrt zu dem Schluss kommt, dass die

entsprechenden Diskurse in dieser Zeit und besonders inWien einen Paradigmen-

wechsel einleiten, der weiterhin Gültigkeit besitzt.65 Verglichen mit den anderen

europäischen Zentren, erfährt gerade imWiener intellektuellen Umfeld die Sexua-

lität eine besondere Aufmerksamkeit.66 Ebenso wie beim Thema Tod erfasst das

Interesse und die Beschäftigung mit der Thematik alle wesentlichen Bereiche der

Kultur.67 Vor allem aber im Bereich der Wissenschaften entsteht eine intensive

Auseinandersetzung und damit einhergehend eine Vermessung und Neukonsti-

tution des intimen zwischenmenschlichen Kontakts. Naturwissenschaft, Medizin

und nicht zuletzt die Psychoanalyse bemächtigen sich diesem Feld und der Begriff

»Sexualität« spiegelt dieWandlungweg von der romantischen Liebe und hin zur sci-

entia sexualis wider. Besonders der Psychiater Richard von Krafft-Ebing (1840-1902)

64 Damit ist weder der Leichnam noch der Sterbeprozess gemeint, sondern der Umstand des

Verschwindens, der Abbruch der Existenz, das Verstummen der Stimme.

65 Eder: Zur Sexualisierung der »WienerModerne«, S. 165f. In diesem Zusammenhang erwähnt

Franz X. Eder, dass häufig in der literaturwissenschaftlichen Forschung der Anschein erweckt

würde, als sei Sexualität eine Konstante derMenschheitsgeschichte, diemalmehrmal weni-

ger unterdrückt und kontrolliertwürde unddie gerade in derModerne erste Schritte zur Libe-

ralisierung erfahren würde, dadurch dass jetzt eine wissenschaftliche Erfassung stattfände.

Dagegen möchte Eder betonen, dass Sexualität in der Ausprägung, so wie sie in der Mo-

derne etabliert wird und die Interaktionen der Individuen bestimmt, eine Konstruktion aus

Verhaltensregeln undWahrnehmungsrastern ist, die den biologischen Kern letztlich margi-

nalisieren.

66 Ebd., S. 167.

67 Spätestens mit Freuds Annahme der sublimierten Triebe wandelt sich die Diskussion über

Lust zur künstlerischen Produktivitätsdebatte. Der Frau wird hierbei aufgrund ihres im Ver-

gleich zumMann andersartigen Verhältnis zur eigenen Libido häufig jegliche Kreativität ab-

gesprochen. Vgl. Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Das Schweigen der Gewalt

und der PhilosophOttoWeininger (1880-1903) werden alsHauptakteure dieses Pro-

zesses angesehen.68 War die körperliche Liebe zuvor bestimmt durch die Opposi-

tionen ›rein‹ und ›sündig‹, so bewegt sie sich nun im Feld zwischen ›gesund‹ und

›krank‹ und wird begrenzt und bestimmt durch Verdrängung und Perversion.69

Sexualität wird zu großen Teilen pathologisiert. Die mit neuer Deutungshoheit

angetretene Wissenschaft drängt den Einfluss von Kirche und Religion endgül-

tig aus dem Bereich der Intimität zurück,70 was neue hygienische Ratgeber für

den Hausgebrauch eindrucksvoll belegen. Allerdings setzt die neu entstandene Se-

xualwissenschaft zwar mit anderen Epistemen, aber dennoch im Grunde die tra-

dierte Moralvorstellung um. Nicht ›züchtig‹ oder ›tugendhaft‹, sondern ›natürlich‹

ist jetzt der heterosexuelle Geschlechtsverkehr (in der Ehe), der der Fortpflanzung

dient. Alles andere, sei es Masturbation, Homosexualität, Polygamie oder Prostitu-

tion, stellt eine Abweichung von der nun naturgegebenen Norm dar und gefährdet

die Gesundheit des Individuums.71 Frauen, Homosexuelle und Juden stehen be-

sonders im Zentrum des analytischen Interesses der Sexualwissenschaft im Wien

um 1900.Was als wissenschaftliche Erforschung beginnt, endet in vielen Bereichen

in einer noch rigideren Überwachung des Subjekts, die nun jedem Einzelnen die

Selbstkontrolle überantwortet zu prüfen, ob er nicht gefährdet, ja vielleicht bereits

krank und pervertiert ist.72 Der Einfluss des neu entstandenen Forschungszweiges

reicht bis in die Rechtswissenschaft, was wiederum zur Bildung neuer kriminolo-

gischer Kategorien führt. Aber auch auf kulturtheoretischer Ebene wird die Rede

vom ›gesunden Volkskörper‹ diskursbestimmend, der bedroht ist durch Dekadenz,

Ausschweifungen und Entartung. Biologismus und Kulturpessimismus verbinden

sich zu einer unguten Melange.73

Andererseits entsteht gerade durch ihre offene Neuthematisierung eine weite-

re der vielen Ambivalenzen, weshalb auch die literaturwissenschaftliche Forschung

in ihrer Bewertung des Verhältnisses der Jung-Wiener zur Sexualität zwischen den

Polen Unterdrückung und Befreiung schwankt. Die allgegenwärtige Präsenz von

Lust, Ausschweifung und Perversion setzt nolens volens eine Diskussion in der Öf-

fentlichkeit in Gang, die die Grundlage sowohl eines Liberalisierungsprozesses als

auch Regulierungsprozesses bildet.74 Zumal die soziale Wirklichkeit den theore-

68 Eder: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne«, S. 172f.

69 Rabelhofer: Symptom, Sexualität, Trauma, S. 117.

70 Streng genommen verdrängt sie die philosophische Erkenntnistheorie von ihrem absolu-

ten Wahrheitsanspruch. Allerdings gilt das nicht für den Bereich der Sexualität. Vgl. Kim-

mich/Wilke: Einführung in die Literatur der Jahrhundertwende, S. 36.

71 Rabelhofer: Symptom, Sexualität, Trauma, S. 125f.

72 Ebd., S. 127.

73 Ebd., S. 122.

74 So setzt sich Magnus Hirschfeld, der als einer der Hauptbegründer der Sexualwissenschaft

gilt, nicht nur für eine Entkriminalisierung der Homosexualität, sondern übergreifend für ei-

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 65

tischen Reflexionen überhaupt erst den Anlass dazu bietet, über den Verfall der

Gesellschaft zu resümieren.75Wenigstens in der gesellschaftlichen Wahrnehmung

ist Wien zu einem Ort geworden, der, für die einen zur Sorge, für die anderen

zur Freude, die Möglichkeiten bietet, seine Wünsche und Fantasien auszuleben.76

Denn die bürgerliche Moral ist seit längerer Zeit unterhöhlt, die intakte Kleinfa-

milie zwar ein Ideal, das aber faktisch in der Auflösung begriffen ist. Gerade auch

damit setzen sich die Schriftsteller Jung-Wiens intensiv auseinander.77 Die Effekte

sind dispers und deshalb auch schwer zu subsumieren. So hat die Pathologisierung

zur Folge, dass die vormals wollüstige Sünderin zur übersexualisierten Nympho-

manin umgedeutet wird,was ihr die Eigenverantwortung für ihrHandeln entzieht,

da sie nicht anders kann, als ihren Trieben zu folgen. Auch der Homosexuelle soll-

te nach Krafft-Ebings Einschätzung gerade nicht kriminalisiert werden, sondern

mit Verständnis und Fürsorge in die Obhut der Therapie überantwortet werden,

damit er geheilt werden kann.78 In dieser Debatte entstehen zudem ebenso Po-

sitionen, die sich gegen eine grundsätzliche Pathologisierung aussprechen, allen

voran Sigmund Freud, der gerade in Bezug auf die Homosexualität diese nicht als

Ausnahme verstanden wissen will, sondern als Abweichung, zu der potenziell jeder

fähig ist.79

2.1.5 Die Moderne ist weiblich

In den Werken der Jung-Wiener konzentrieren sich diese essenziellen Diskursob-

jekte einem Brennglas gleich in den unterschiedlichen Entwürfen der Frauenfigu-

ren. Das ist kein Zufall, denn das Weibliche erfährt über einen längeren Prozess

während der Moderne eine Neukonstitution.80 Das Weibliche oder das weiblich

Konnotierte etabliert sich im Verlauf des Prozesses mehr und mehr zum ästheti-

schen Gegendiskurs eines szientistisch geführtenModernediskurses, der überwie-

gendmännliche Zuschreibungen erhält. Das Spektrumder Typen variiert zwischen

den beiden extremen Ausprägungen der femme fatale oder dem Vamp auf der einen

ne Liberalisierung der Sexualität ein. Vgl. Sohn/Wahrig: Wissenschaften: Medizin und Bio-

logie, S. 701.

75 Prostitution ist in weiten Teilen bis hin zur Kinderprostitutionmindestens geduldet. Die Dul-

dungwird vonder Polizei aus durchaus pragmatischenÜberlegungender Kontrolle aufrecht-

erhalten. Erst mit den öffentlichen Diskussionen setzen Sanktionen und strafrechtliche Ver-

folgungen ein. Vgl. Wingfield: The World of Prostitution in Late Imperial Austria, S. 172f.

76 Eder: Zur Sexualisierung der »Wiener Moderne«, S. 160.

77 Vor allemArthur Schnitzlermit seinem Theaterstück Reigen trifft denNerv der Zeit so genau,

dass es ihm Erfolg, Aufmerksamkeit und einen Gerichtsprozess einhandelt, der bezeichnen-

derweise zu seinen Gunsten ausgeht.

78 Rabelhofer: Symptom, Sexualität, Trauma, S. 124.

79 Ebd., S. 129.

80 Beutin: Deutsche Literaturgeschichte, S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Das Schweigen der Gewalt

und über die femme enfant, der Kindfrau, zur femme fragile auf der anderen Sei-

te der Skala.81 Die unterschiedlichen Schattierungen sind dabei so vielfältig, dass

zwar von wiederkehrenden Typen, aber nicht von einer einheitlichen Frauendar-

stellung gesprochen werden kann.82 Neben den Genannten führt z.B. Stephanie

Catani noch die Mutter, die Ehefrau, die Prostituierte und das süße Mädel an,

die sich ebenfalls durch ein häufig reproduziertes Darstellungsmuster, insbeson-

dere im Hinblick auf ihre Sexualität, zu Typengruppen zusammenfassen lassen.

Aufgrund der Vielfältigkeit einerseits und der unterschiedlichen Funktionen der

weiblichen Figuren in den Texten andererseits ist es deshalb auch nicht sinnvoll,

von einem homogenen Diskurs der Weiblichkeit zu sprechen.83 Vielmehr existiert

eine Kontinuität in den Problemfeldern, an denenWeiblichkeit bestimmt und kon-

struiert wird. In ihren Ausdeutungen zeigt sich jedoch erneut die nun schonmehr-

fach erwähnte Ambivalenz. Gerade die Literatur fungiert hier häufig einerseits als

Gegendiskurs zu den wissenschaftlichen Bestimmungsversuchen des unbekann-

ten Wesens Frau, wie sie andererseits jedoch auch ihre Ergebnisse als Inspiration

und Impuls übernimmt und weiterentwickelt. Das Repertoire, auf das die Künst-

ler, vor allem die bildenden Künstler, zurückgreifen, speist sich ausmythologischen

Quellen. Ganz besonders wenn es um das überzeitlich Wesenhafte der Frau geht,

werden biblische oder mythologische Figuren wie Judith, Salome oder die Sphinx

bemüht, um im aktualisierten Gewand das jeweilige weibliche Prinzip darzustel-

len.

Die femme fatale repräsentiert dabei das wilde Naturwesen, das Unberechenba-

re, den ungebändigten Trieb, wie er in den Sexualwissenschaften zuvor entwor-

fen wird.84 Damit ist sie Projektion der männlichen Lust, die sich stellvertretend

im Weiblichen manifestiert. Eine ihrer subversiven Eigenschaften ist, dass sie mit

81 Wenngleich häufig die Femme fatale und die Femme fragile als Oppositionen und damit

als Extrempunkte einer Skala gesehen werden, lassen sich nicht ohne Weiteres alle litera-

rischen Umsetzungen in dieser problemlos einordnen. Denn desto elaborierter die Figuren

variiert werden, desto mehr werden der Kindfrau z.B. während des Prozesses Eigenschaften

der Femme fatale übertragen, wenn gleich sie zuvor eher der femme fragile zugeordnet wer-

den konnte. Es findet eine zunehmende Erotisierung statt, die gerade durch den Aspekt der

naiven unschuldigen Kindlichkeit ein noch größeres Bedrohungspotenzial erreicht. Um die-

ser Dynamik Rechnung zu tragen, schlägt Catani vor, statt von Typen von Topoi zu sprechen.

Da aber der entsprechende Aspekt der Komplexität der Frauenfiguren ebenfalls im Rahmen

dieser Arbeit nicht tiefergehend behandelt werden kann, verbleibe ich bei der weiter ver-

breiteten Bezeichnung Typ. Vgl. Haupt: Themen und Motive, S. 145.

82 Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 79.

83 Ebd., S. 87.

84 Dabei darf nicht vergessen werden, dass es sich bei den literarischen Werken nicht um eine

Illustration wissenschaftlicher Ergebnisse handelt. Der literarische Diskurs ist nicht nur von

seiner Medialität her verschieden, sondern bezieht auch auf ganz unterschiedliche Weise

Position zu den Wahrheitsentwürfen der Wissenschaft. Vgl. ebd., S. 85ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 67

ihrem auf Erotik ausgerichteten Verhalten eine Gegenposition zum real-gesell-

schaftlichen Prozess der ›Hausfrauisierung‹ der guten Töchter der Bürgerschicht

bezieht.85 Sie ist zugleich motivgeschichtlich gesehen aber auch ein Produkt des

sich wandelnden Naturbegriffs in dieser Zeit. Die Natur, die in ihrer romantischen

Idealisierung im 18. Jahrhundert den utopischen Gegenpol zum als negativ emp-

fundenen Zivilisationsprozess bildet, entwickelt sich unter biologischen Prämissen

imHinblick auf denMenschen und im Fall der femme fatale zumbedrohlichen Trieb.

Mit dieser Verschiebung und der gleichzeitigen Pathologisierung der unkontrol-

lierten Natur pervertiert ebenfalls das vormals reine Naturwesen »Weib« des 18.

Jahrhunderts konsequent zu einem die Ordnung oder die Existenz bedrohenden

Geschöpf.86 Der Dämonisierungsprozess, in dem sich jetzt die Männerfantasien

bündeln, entzieht ihr aber nicht das fantastische Moment.87 Das zeigt sich in den

Umsetzungen, in denen sie als bluttrinkender Vampir oder als männerverführende

tödliche Wasserfrau, als Udine, Nixe oder Sirene erscheint. Die Künste bedienen

sich dabei aus der langen Tradition der Darstellungen der Frau als Monster, wobei

die Antike besonders häufig als Bildspender herangezogen wird.88 Aber auch die

okkulten Strömungen mit ihren antichristlichen, magischen Ausrichtungen über-

blenden die Inszenierungen der femme fatale.89 Es gilt dennoch festzuhalten, dass

die Vorstellung der Frau als bedrohliches Wesen keine genuine Erscheinung der

Moderne ist. Sie tritt im gesteigerten Maße in dieser Epoche auf, da sie eine ent-

scheidende Funktion übernimmt, und zwar die veränderte Sicht auf Natur, Erotik

und Weiblichkeit zu konstituieren, zu reflektieren und zu konterkarieren.

Die Frauenfigur, die in der Sekundärliteratur häufig als ihre Opposition ange-

sehen wird, ist die femme fragile.90 Sie kompensiert geradezu diemännlichen Ängs-

te, die sich in der femme fatale manifestieren.91 In Bezug auf die Wiener Moderne

ist gerade dieser Typus von entscheidender Wichtigkeit, da die femme fragile als

kränkelnd und schwach inszeniert wird. Damit korreliert ihre Darstellung mit der

Vorstellung der Dekadenz und dem Fin de Siècle. Die schwächliche, gebrechliche

Frau wird zum Sinnbild einer pervertierten, verfallenden Kultur.92 Sie ist schön,

85 Bublitz: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S. 64f.

86 Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 71ff.

87 Haupt: Themen und Motive, S. 146f.

88 Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 88.

89 Ebd., S. 92. Visuell evidentwird das z.B. bei Félicien Rops’ Gemälden undGrafiken. Auchwenn

er kein Vertreter der Wiener Moderne, sondern Symbolist des Fin de Siècle ist, verschränken

sich bei ihm okkulte Motive mit dem Tod und der Darstellung der Frau; etwa bei Calvarie

(1882) oder Parodie humaine (ca. 1880).

90 Ebd., S. 79.

91 Beutin: Deutsche Literaturgeschichte, S. 364f.

92 Catani: Das fiktive Geschlecht, S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Das Schweigen der Gewalt

beinah ätherisch, aber dem Untergang geweiht. Während die femme fatale für ih-

re Liebhaber immer latent gefährlich bleibt, ist die femme fragile die Inkorporation

des Widerstandslosen. An ihre Seite tritt häufig zur weiteren Kontrastierung ein

Mann, der Stärke und Autorität bis hin zur Gewalt repräsentiert und sie anleiten

und beschützen soll.93 Widerstandslosigkeit bezieht sich auch auf ihren Körper,

weshalb sie häufig als Sterbende oder Siechende inszeniert wird. Damit vereint sie

in sich weitausmehr als die femme fatale den Aspekt des Todes. Auch zeigt sich in ihr

par excellence der Vorgang der Ästhetisierung. Wie bereits zuvor erwähnt, wird das

Abscheuliche des Todes durch die zarte Frauenerscheinung gebannt. Die Überfor-

mung erfasst sowohl den Sterbevorgang wie den Tod selbst. Der Leichnam wird in

die Nähe der Plastik gerückt, sein Eintritt gleicht der Vollendung der Bestimmung

der femme fragile.

Besonders interessant in diesem Zusammenhang ist, dass die Weiblichkeit als

Schwäche in ihrer Verschränkung mit einem dekadenten Ästhetizismus als allge-

meines Prinzip auch von den männlichen Autoren beansprucht wird. Unabhängig

von einem biologischen Geschlecht ist das Weibliche mit Teil der Selbstreflexion

der Schriftsteller aus dem Jung-Wiener-Kreis. Die Weiblichkeit, die ihnen anhaftet

und die sie sich zu eigen machen, ist Ausdruck von Passivität, gesteigerter Emp-

findlichkeit und Fixierung auf das Schöne und den Schmuck.

Allerdings repräsentiert die femme fragile auch die andere Extremposition des

Verhältnisses der Frau zur Sexualität. Ihr wird jegliche Lust abgesprochen, ihre

erotische Ausstrahlung resultiert gerade aus der Abwesenheit von Sexualität – oder

aus einer noch nicht erwachten Sexualität, die, in demMoment,wo sie in der femme

fragile zum Vorschein tritt, entweder ihre Ausstrahlung oder ihren Körper zerstört.

Wie bereits zuvor angedeutet, ist durch die Abwesenheit des sexuellen Triebes als

notwendige Grundlage der Kreativität die schwächliche Frau zur schöpferischen

Passivität verdammt.94 Was die femme fatale aufgrund ihres Wesens nicht kontrol-

lieren und damit nicht sublimieren kann, fehlt der femme fragile von Beginn an.

Auch das ist ein Zug, den sich immer wieder die Jung-Wiener Schriftsteller an-

eignen. Arthur Schnitzler porträtiert in dem kurzen impressionistischen Text Er

wartet auf den vazierenden Gott (1886) genau jenen Typ von Künstler, der in Fremd-

und Eigenwahrnehmung als das prototypische Genie erscheint, selbst allerdings

nichts kreiert, sondern seine Eindrücke, Einfälle und Entwürfe im Imaginären be-

lässt. Erneut ist es Peter Altenberg, der den im Potenziellen verbleibenden Künst-

lertypus zu Lebzeiten verkörpert. Sein Schreibstil, seine kurzen Sentenzen über die

Beobachtungen seiner Umgebung, die er selbst als ›Skizzen‹ bezeichnet hat, besit-

93 Ebd., S. 105.

94 Ebd., S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 69

zen den Gestus des Vorläufigen, des Impressionistischen. Zwar inspirierte er viele,

selbst aber blieb er eine schwankende Existenz zwischen Kuriosum und Genie.95

An den Frauenfiguren als paradigmatisches Beispiel zeigt sich, wie die hier

vorgestellten Themenkomplexe ihre Umsetzung in der Kunst finden. Die literari-

sche Manifestation steht in einem engen Wechselverhältnis zu den Diskursen der

Zeit, die sich wiederum durch sie verändern. Im literarischen Narrativ manifes-

tieren sich sowohl ablehnende als auch affirmative Tendenzen. Literatur fungiert

als Versuchslabor und Weiterentwicklung der Episteme oder tritt als ihr Gegen-

entwurf und ihre Kritik auf. In diesem Zusammenhang wird häufig auf einen für

die deutschsprachige Moderne insgesamt konstitutiven Text von Eugen Wolff ver-

wiesen.96 In seinem Essay Die Moderne vollzieht der Literaturwissenschaftler eine

Synthese aller wesentlichen kulturellen Denkrichtungen, indem er einer Frau als

allegorische Darstellung entsprechende Attribute zuweist.97

ImHinblick gerade auf dieWienerModerne ist noch eine weitere, entscheiden-

deWechselwirkung von der Forschung herausgearbeitet worden.Die Fixierung der

Autoren auf weibliche Figuren, respektive, weil die beeinflussenden Diskurse sich

ebenfalls verstärkt mit Frauen auseinandersetzen, verändert sukzessive auch die

Begriffsbildung der Ästhetik.98 Das Weibliche durchdringt die Konstituenten der

Moderne.99 Es wird in diesem Prozess aus dem Konkreten gelöst und erneut in das

Abstrakte überführt. Entscheidend ist dabei, dass eine Konkretisierung abstrak-

ter Inhalte mittels Metaphorisierens und Allegorisierens in der Wiener Moderne

erfolgt, die in der Komplexität der literarischen Darstellung eine neue abstrakte

Ebene schafft. Damit erzeugt die Literatur eine Potenzierung der Abstraktion, de-

ren Impetus aber eigentlich die Konkretisierung war.

Anzunehmen ist, dass die Gewaltdarstellung ebenfalls in ein ähnliches

Bedingungs- und Abhängigkeitsverhältnis sowohl zu den Diskursobjekten als

auch zu den ästhetischen Rahmenbedingungen eingebunden ist. Das bedeutet

aber auch, dass ihr nicht schlicht eine Funktion zugeordnet werden kann, sondern

dass sie je nach Einbindung und Inszenierung dem Kontext entsprechend, wie

andere Motive und Elemente der Literatur ebenfalls, eine Vielzahl von Funktionen

übernimmt. Nicht zielführend wäre es deshalb, würde man versuchen, die eine

95 Lorenz: Wiener Moderne, S. 89ff.

96 Beutin: Deutsche Literaturgeschichte, S. 342.

97 EugenWolff: Die Moderne. Zur »Revolution« und »Reform« der Litteratur. In: Deutsche aca-

demische Zeitschrift für alle geistigen Interessen (Organ der »Deutschen academischen Ver-

einigung«) 3 (1886), Nr. 33 vom 26. September, Erstes Beiblatt, S. [4] und Zweites Beiblatt, S.

[1]-[2]. www.lyriktheorie.uni-wuppertal.de/scans/1886_wolff.pdf (überarb. Fassung eines Vor-

trags über Die Moderne, den Wolff am 10. September 1886 in Berlin gehalten hat).

98 Helduser: Geschlechterprogramme, S. 258ff.

99 So manifestiert sich für Hannelore Bublitz (Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne, S.

66) die gesamte Krisenerfahrung der Wiener Moderne im Topos des Geschlechterkonflikts.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Das Schweigen der Gewalt

charakteristische Funktion oder den einen distinguierenden Darstellungsmodus

herausarbeiten zu wollen.

2.1.5 Gewalt und die Wiener Moderne

Nach den bisherigen Ausführungen zu den Themenkomplexen, die die Schwer-

punkte vor allem auf Sexualität und die damit verbundenen Vorstellungen von

Geschlechtern, Psychologie, Mythos und Tod gelegt haben, wirkt auf den ersten

Blick die Wiener Moderne womöglich nicht besonders ergiebig für die Analyse von

Gewalt und ihrer ästhetischen Kodierung. Auch für die Schriften der Jung-Wiener

sieht die Forschung zumindest bei den kanonischen Autoren keine gesonderteHin-

wendung zu diesem Thema.100 Die Autoren der Kaffeehauskultur scheinen sich

nicht zwangsläufig im gesteigerten Maße für Gewalt zu interessieren, zumal, wie

Hans Brittnacher es in seiner Studie ausführt, eine Hinwendung zur Gewalt au-

genscheinlich den ästhetischen Programmen der Zeit zuwiderläuft. Allerdings be-

hauptet er an selber Stelle den bisherigen Darstellungen zum Trotz gerade eine

Zunahme der Gewaltdarstellungen:

Weder den müden Protagonisten der décadance noch den aufgeweckteren Ver-

treter des Jugendstils bietet sich Gewalt als selbstverständliches oder auch nur

naheliegendes Thema an – den einen hätte sie zu beschwerlich, den anderen zu

häßlich sein müssen. Daß sich beide dennoch mit fast obsessiver Energie diesem

Thema zuwenden, liegt an der Erfahrung der Krise und der Erwartung eines un-

vermeidlichen Zeitenwechsels, der dem ästhetischen Denken eine chiliastische

Prägung aufzwingt: Was zu Ende geht, soll endlich auch ein Ende haben.101

Als Beispiel führt Brittnacher den zentralen Monolog von Hofmannsthals Elektra

an, bei dem es sich seiner Meinung nach um ein »hysterisches Rachedelirium mit

einer in der Literatur bis dahin unbekannten Dichte an Blut- und Schlachtmeta-

phern«102 handele. Tatsächlich scheint, wenn man darüber hinaus auch die Erzäh-

lungen Das Märchen der 672. Nacht (1894) oder die Reitergeschichte (1899) in Betracht

zieht, zumindest für den Autor Hofmannsthal eine Hinwendung zur Gewalt er-

kennbar. Ist also doch die Thematisierung der Gewalt in erhöhtem Maße ebenfalls

ein Merkmal der Wiener Moderne, welches sie von vorhergehenden Epochen un-

terscheidet und die bei der kanonischen Subsumierung der spezifischen Charak-

teristika bisher fehlt?

100 Haupt: Themen undMotive, S. 138-158; Kimmich/Wilke: Einführung in die Literatur der Jahr-

hundertwende, S. 84ff.

101 Brittnacher: Ermüdung, Gewalt und Opfer, S. 88.

102 Brittnacher: Erschöpfung und Gewalt, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 71

Auch Arbeiten, die sich auf das intellektuelle Klima der Zeit und ihre Ausprä-

gungen in Philosophie, Soziologie und Politik konzentrieren, kommen vermehrt

zu dem Schluss, dass Gewalt durchaus ein alle kulturellen Bereiche bestimmen-

des Thema sei. Hier darf trotz aller Kritik, die er wegen seines psychoanalytischen

Vorgehens geerntet hat, Peter Gays monumentale Studie Kult der Gewalt, in der er

sich minutiös mit den Verflechtungen der Gewalt in der deutschen Kultur ausein-

andersetzt, weiterhin als grundlegend angesehen werden.103 So umfangreich und

detailliert sie auch ausfällt, so paradigmatisch ist sie dabei für die Forschungslite-

ratur zu dem Thema generell. Sein Schwerpunkt liegt auf Deutschland, mit vielen

Querverweisen zu den Vereinigten Staaten und Großbritannien. Österreich hinge-

gen wird eher sporadisch im Vergleich zu den anderen Ländern verhandelt. Auch

der Fokus des Erkenntnisinteresses ist repräsentativ für viele Studien, die sich mit

der Gewalt derModerne auseinandersetzen.Denn es geht ihmumden Versuch, die

Gründe für die beiden Weltkriege in einer bürgerlichen Kultur der Gewalt zu bele-

gen. Ein aktuellerer Versuch, der von den Erklärungsansätzen weitaus komplexer

argumentiert, nichtsdestotrotz ein ähnliches Ziel verfolgt, ist Peter Imbuschs Mo-

derne und Gewalt.104 Die Verflechtungen von Kunst und Gewalt werden deshalb vor

allem bei den Avantgarden wie den Expressionisten und Futuristen untersucht.105

Betrachtet man die übrigen Autoren, wie Schnitzler, Salten oder Beer-

Hofmann, findet sich in ihren Schriften keine gehäufte Thematisierung von

Gewalt. Sie sind nicht gewaltfrei, sonst wären sie hier auch nicht Thema der

Untersuchung, aber von einer Hinwendung mit »obsessiver Energie« kann nicht

die Rede sein. In Schnitzlers zentralen Texten wie Sterben, Leutnant Gustl oder

Traumnovelle sind gewaltvolle Szenen enthalten, aber sie dominieren weder die

Handlung, noch ist ihre Darstellung überaus drastisch. Peter Altenbergs Schrei-

ben zeichnet sich sogar mehr durch eine Abscheu vor der Gewalt als durch eine

Faszination für sie aus.

Ebenso lassen die gerade auch in letzter Zeit vermehrt erscheinenden Studien

zu anderen Epochen und ihrer Affinität zu Gewaltdarstellungen eine signifikan-

103 Gay: Kult der Gewalt.

104 Imbusch: Moderne und Gewalt.

105 Vgl. hierzu z.B. aus soziologischer Sicht Beckenbach: Avantgarde und Gewalt, S. 3827; Tho-

mas Hecken: Avantgarde und Terrorismus: Rhetorik der Intensität und Programme der Re-

volte von den Futuristen bis zur RAF. Bielefeld: transcript 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Das Schweigen der Gewalt

te Zunahme »eklatante[r] Gewaltszenarien« zweifelhaft erscheinen.106 So stellen

Markus Meumann und Dirk Niefanger für das 17. Jahrhundert fest:

Diese medial stilisierte Gewalterfahrung […] steht in der Rigorosität ihrer Dar-

stellungen den Kriegsbüchern der Klassischen Moderne oder den virtuellen

Aggressions-›Events‹ der postmodernen Video-Generation in nichts nach.107

Deshalb ist es vorerst sinnvoll, nicht von einem Anstieg der Gewalt in der Literatur

der Wiener Moderne als distinguierendes Merkmal zu anderen Epochen auszuge-

hen. Auch muss der Vermutung, dass die Darstellungen an Brutalität zunehmen

würden, kritisch gegenübergestanden werden. Möchte man aber weder mit einer

quantitativen Vergleichsanalyse noch einer diachronen Gegenüberstellung von Ge-

waltschilderungen die beiden genannten Merkmale doch noch belegen, muss ein

neues Merkmal in Betracht gezogen werden, das das Spezifische der Gewalt in der

Wiener Moderne erfassen kann.

Brittnacher sieht in der Verwendung der Gewaltmetaphorik eine Verschiebung

weg von einer sinnstiftenden hin zu einer sinnverweigernden poetischen Funk-

tion. Diese schlägt sich für ihn gerade eben in der exzessiven Neuformulierung

der Gewalt als kompensatorisches Moment nieder. Auch Rolf Grimminger spricht

in Bezug auf die Tragödie in der Moderne von einer Sinnentleerung der Gewalt,

und zwar in der Form, dass das Ereignis des Todes seiner rituellen und mytholo-

gischen Komponente beraubt wird. Auch Brittnacher konstatiert dies generell für

die Literatur am Ende des 19. Jahrhunderts und als Folge des Wegbrechens einer

Metaphysik.

Grimminger und Brittnacher sind allerdings beide der Ansicht, dass letztlich

die Gewalt an eine zwar vom christlichen Kontext teilweise befreite, aber noch

ausreichend auf ihn rekurrierende Opfermetaphorik gebunden ist.108 Dem Op-

fer kommen als Träger die Konnotationen zu, die die Gewalt nicht mehr besitzt,

z.B. das Moment der Sinnstiftung:

Vor diesem Hintergrund der Faszination für Rituale und Sakrales konnte das Mo-

dell des Opfers seine hohe Suggestionskraft entfalten: Statt den ordnungsfeindli-

106 Vgl. etwa Martin Zimmermann (Hg.): Extreme Formen von Gewalt in Bild und Text des Al-

tertums. München: Herbert Utz 2009; Bernd Seidensticker/Martin Vöhler (Hg.): Gewalt

und Ästhetik. Zur Gewalt und ihrer Darstellung in der griechischen Klassik. Berlin/New York:

de Gruyter 2006; Jutta Eming/Claudia Jarzebowski (Hg.): Blutige Worte. Internationales

und interdisziplinäres Kolloquium zumVerhältnis von Sprache undGewalt inMittelalter und

Früher Neuzeit. Göttingen: V & R Unipress 2008; Mareen van Marwyck (Hg.): Gewalt und

Anmut. Weiblicher Heroismus in der Literatur und Ästhetik um 1800. Bielefeld: transcript

2010.

107 Meumann/Niefanger: Ein Schauplatz herber Angst, S. 11.

108 Vgl. Grimminger: Der Tod des Aristoteles, S. 13; Brittnacher: Ermüdung, Gewalt und Opfer,

S. 87f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 73

chen, sinnzersetzenden und konfliktträchtigen Parametern vonModerne und Ra-

tionalität nach Ordnung, Sinn und Einheit zu fahnden, greift das Opfer auf ein

archaisches Lösungsmodell zurück […] um die Desintegrationserfahrung der Mo-

derne zu überwinden.109

Die Handlung selber, das Ereignis des Gewaltaktes, ist nun aber weder Ritual noch

Träger essenzieller Werte. Bei Grimminger folgt daraus zumindest für das Theater

ein selbstreferenzieller Akt, der sich letztlich bis in das Medium Film fortsetzt.110

Der Diskurs umMoral, Gesetz und höheren Sinn ist jetzt verstummt, die aggressi-

ve Gewalttat aber noch da, phänomenal zumal in ihrer filmischen Visualität, die

sich verdichten kann zummöglichst unmittelbaren Schock der verletzten Körper-

lichkeit, einen Schock um des Schocks dieser Verletzung willen. Selbst wenn er

noch zitiert wird – kein Rechtsdiskurs kann ihn am Ende zueilend begründen.111

Die hier formulierte Selbstreferenz, aus dem Prozess einer schwierig gewordenen

Legitimation resultierend, ist also eine Faszination für das Sensationelle, die in di-

rekter Verbindung mit der Schaulust und damit mit den visuellen Medien steht.

Damit ergibt sich die Möglichkeit, dass die frei gewordene negative Ästhetik –

wie auch immer sie sich nun etabliert, als Gewalt, als Böses oder als Hässliches –

mit ihrer Loslösung von ihrer Funktion als sinnstiftendes Pendant auch die Frei-

heit erhalten hat, keine Funktionen zu übernehmen. Möglicherweise sind dies die

beidenTheoreme, mit denen sich die Moderne arrangiert: die Absurdität der Exis-

tenz durch den Verlust des sinnstiftenden Konzeptes der Metaphysik auf der einen

und die Sinnhaftigkeit der Imagination von Ereignissen um ihrer selbst willen auf

der anderen Seite, was im Kern ebenfalls absurd bleibt, aber keiner Rechtfertigung

mehr bedarf. Darüber hinaus trifft gerade in der Wiener Moderne beides zusam-

men: dieMöglichkeit vonGewaltdarstellungen abseits einermoralisierenden Funk-

tionalisierung und eine ästhetischeHaltung, die alles versucht zu ästhetisieren und

es gleichzeitig von einem sinnstiftenden Kontext zu trennen. Vielleicht ist sie aber

auch deshalb prädestiniert zu scheitern, nämlich an dem, was nicht ästhetisierbar

ist, und vielleicht resultiert hieraus letztlich ein Verstummen, ein Schweigen der

Gewalt.

Diese These ist an dieser Stelle vorerst noch schwer nachzuvollziehen, da der

nötige Bezugsrahmen fehlt, der verdeutlicht, warum die Form der Ästhetisierung

109 Ebd., S. 89.

110 Am Beispiel der Filmfiguren James Bond und Indiana Jones exemplifiziert er jedoch, dass

nicht zwingend motivlose Gewalt die bestimmende Form der Funktionalisierung darstellt,

sondern viel häufiger die durch ›permanente Notwehr‹ gerechtfertigte als notwendiges Übel

zur Verwirklichung eines Ziels der Handlung.

111 Grimminger: Der Tod des Aristoteles, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Das Schweigen der Gewalt

der Gewalt in der Wiener Moderne eine Trennung der literarischen Gewaltdarstel-

lungen von ihrer Funktion zur Folge hat, die damit in einer Sinnentleerung resul-

tiert. Hierzu ist es nötig, über die ästhetischen Diskurse die qualitative Nuancen-

verschiebung hinsichtlich der Verwendung und Stilisierung von Gewaltdarstellun-

gen zu vorhergehenden Auffassungen zu isolieren. Ohne diesen Schritt bleibt die

Bedeutung der These von der funktionslosen, sinnentleerten, schweigenden Ge-

walt als Teil einer negativen Ästhetik unverständlich, weil ansonsten unklar bleibt,

was mit »sinnentleert«, »funktionslos«, »schweigend« und »negativer Ästhetik« ge-

meint ist.

2.2 Die Ästhetik der Moderne

Das Spezifische der Ästhetik der Moderne muss zugleich auch das Spezifische der

Gewaltdarstellung sein und was sie von den Darstellungen der vorherigen Epochen

unterscheidet. EinenwichtigenWendepunkt stellt dieHinzunahme desNichtschö-

nen unter die ästhetischenDinge dar. Zudem konzentriert sich die ästhetische Dis-

kussion in ihrem Verlauf letztlich auf die Negativität als das Wesen der absoluten

Kunst. Sie bildet das autonomieästhetische Pendant zum Erhabenen und ihre Ma-

nifestation ist der sich der Interpretation entziehende Ausdruck.

2.2.1 Metaphern der Gewalt

Man lasse seine Nägel fünfzehn Tage lang wachsen. O! wie süß es ist, ein Kind,

dessen Oberlippe noch nichts bedeckt, brutal aus seinem Bett zu reißen und die

Augen, weit geöffnet, so zu tun, als legeman ihm sanft die Hand auf die Stirn, um

seine schönenHaare nach hinten zu streichen! Dann, plötzlich, im Augenblick, da

es am wenigsten darauf gefasst ist, die Nägel tief in seine weiche Brust zu schla-

gen, doch so, daß es nicht stirbt; denn wenn es stürbe, könnteman es später nicht

leiden sehen. Dann, die Wunden ausleckend, trinke man sein Blut; und während

dieser Zeit, die so lange dauern müsste wie die Ewigkeit, weint das Kind.112

Charles Baudelaire, Joris-Karl Huysmans, der Comte de Lautréamont (i.e. Isidore

Lucien Ducasse) – das sind einige der Autoren, derenWerke im Zuge der Charakte-

risierung der modernen Ästhetik und ihrer Poetologie häufig Erwähnung finden –

und sie sind alle Franzosen. Bildgewalt, dichterisches Sujet und Impetus der Aus-

sagen sind paradigmatisch für Zeitgeist und Lebensgefühl der Boheme und ihrer

Intellektuellen in Paris. Ihre drastische Bildsprache und ihre radikalen Metaphern

112 Lautréamont: Die Gesänge des Maldoror, S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 75

werden so kaum im deutschsprachigen Raum erreicht.113 Lautréamont, eigentlich

eine späte und zufällige Wiederentdeckung durch die Surrealisten Louis Aragon,

Andre Breton und Philippe Soupault und damit nur retrospektiv repräsentativ, zu-

mal er bereits mit 24 Jahren verstirbt, reiht vordergründig in seinen Gesängen des

Maldoror Grausamkeit an Grausamkeit. Aber es ist nur der erste Teil seines dia-

lektisch angelegten Werkes. Zur Fertigstellung des zweiten Teils kommt es nicht.

Es wird sich nicht klären lassen, ob seine Ankündigung einer Apologetik des Gu-

ten lediglich eine strategische Äußerung war, weil er aufgrund seiner abstoßenden

Bildsprache keinen Verleger fand, oder ob er wirklich vorhatte, ein Gleichgewicht

zu seiner verstörenden Bilderwelt zu schaffen.114 Vermutlich hätte sich erst in der

Komplementierung der Gegensätze das volle poetologische Programm von Lau-

tréamont offenbart, denn es geht ihm sicherlich nicht um eine simple Apotheose

des Bösen.115

Beim Lesen des Zitates erscheint etwas jedoch intuitiv evident: Die Ausprägung

der ästhetischen Mittel hat sich verändert. Dabei geht es nicht nur um eine simple

Neuzusammenstellung der Sujets, sondern vielmehr scheint eine seit Langem sich

in der europäischen Ästhetik angekündigte Entwicklung einen vorläufigen Zenit zu

erreichen. Nur will man ins Detail gehen und den spezifischen Unterschied benen-

nen, der diese Darstellung von ihren vorherigen unterscheidet, ist man auch hier

wiederum versucht, in Schlagworte zu verfallen: »Die Zerschlagung aller Formen«,

»der Schock, der das Althergebrachte erschüttern soll« und »die Umwertung aller

Werte« sind einige der plakativen Wendungen, durch deren Reduktion das Novum

der modernen Ästhetik fassbar gemacht werden soll.

Lautréamonts Werk ist ein Zerwürfnis mit der tradierten Poetologie auf vie-

lerlei Ebenen. Die Worte sperren sich durch das Drastische ihrer Darstellung ge-

gen eine Interpretation und damit eine Aneignung durch den Rezipienten. Ihre

Schockwirkung drängt die Ausdrucksebene in den Vordergrund, erschwert den Zu-

gang zur Bedeutungsebene. In vielen seiner Sprachbilder lässt sich in der Gewaltig-

keit seiner Wortwahl das Ringen um jenes Element erkennen, dass Hugo Friedrich

in seiner in diesem Zusammenhang immer wieder erwähnten Studie als die ›abso-

lute Metapher‹ bezeichnet hat.116 Friedrich stellt vor allem das Verschwinden des

lyrischen Ichs sowie die Tendenzen zu oxymoralen Formulierungen als wesentliche

Elemente der modernen Ästhetik heraus.117 Lautréamonts Bilder haben denselben

Impetus, wenn er auchmit anderenMitteln realisiert wird.Mit der Erschütterung,

der bereits erwähnten Schockwirkung, ist ihnen damit jenes Element inhärent, das

113 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 13.

114 Rippel: Zur Ästhetik von Lautréamonts Gesängen des Maldoror, S. 98.

115 Vgl. ebd.

116 Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik, S. 151f.

117 Vgl. Coenen: Analogie und Metapher, S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Das Schweigen der Gewalt

Karl Heinz Bohrer bei Kierkegaard beschrieben vorfindet und das er für das ent-

scheidende konstitutive Moment der modernen Poetik überhaupt ansieht.118

Ebenso paradigmatisch sind in Lautréamonts Poesie die geschaffenen Konno-

tationen für eigentlich positive Tugenden und Eigenschaften.Wenn er sie inmons-

tröse Vergleiche zwingt, belässt er ambivalent, wie sich das lyrische Ich zu ihnen

stellt.119 Sein ästhetischer Ausdruck oszilliert um die Umwertung der Werte, so-

wohl im Positiven wie im Negativen. Denn unentschlossen bleibt – besser noch –

hat zu bleiben, ob das Wahre und Schöne nicht mehr gut, das Gute und Wahre

nicht mehr schön oder das Schöne und Gute nicht mehr wahr ist.

Lautréamonts Poetologie ist eine weitere Eskalationsstufe der ›Ästhetik des

Bösen‹, die spätestens mit de Sade begonnen hat.120 Sie bildet eine der vielen

Grundlagen für jenen Ästhetizismus, der die Jung-Wiener Autoren eine Zeit lang

beherrscht.121 Allerdings liegen zwischen seiner und der Wiener Poetologie noch

einige Schritte der Parameterverschiebung. Und auch wenn vielleicht die französi-

sche Literatur die drastischeren Ausprägungen hervorgebracht hat, in der deutsch-

sprachigen Ästhetik existiert ebenfalls eine Entwicklungslinie, die sich mit dem

Bösen und dem Hässlichen in der Kunst auseinandersetzt und von der Aufklärung

ausgehend bis in die Moderne das Verhältnis von Schönheit, Wahrheit und dem

Guten beginnt zu hinterfragen.122 Die deutsche Ästhetikdiskussion findet beson-

ders über den Symbolismus Stéphane Mallermés, wenn auch nur durch eine eher

populärphilosophische Rezeption, Eingang in den französischen Ästhetizismus.

2.2.2 Die nichtschönen Dinge

Warum aber die ethische Kategorie des Bösen enggeführt wird mit der ästheti-

schen Kategorie des Hässlichen und diese Paarung zum Kern der Autonomie der

118 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 49f.

119 Rippel: Zur Ästhetik von Lautréamonts Gesängen des Maldoror, S. 108.

120 Ebd., S. 104.

121 Auch bei der Bezeichnung »Ästhetizismus« handelt es sich um einen inzwischen sehr kom-

plex gewordenen Containerbegriff, der zumindest in literarischer Hinsicht in die Einzelteile

»Lʼart pour lʼart«, »Dekadenz« und »Fin de Siècle« aufgegliedert werden kann, wobei aber

auch bei diesen es nicht möglich ist, sie trennscharf voneinander abzugrenzen. Das wieder-

um führt dazu, dass viele Beiträge zudiesemThema jeweilsmit einer Begriffsklarstellungbe-

ginnen. Vgl. hierzu den Problemaufriss bei Simonis: Ästhetizismus und Avantgarde, S. 291ff.

Für mein Vorgehen lege ich den von Simonis erarbeiteten, komparatistisch-poetologischen

Ansatz zugrunde, der vor allem ästhetische Episteme als epochenübergreifende, genealogi-

sche Linien zur konstitutiven Bestimmung herausstellt. Für den hier vorliegenden Kontext

ist weniger eine exakte Nachzeichnung der einzelnen Entwicklungslinien von Interesse, son-

dern mehr eine Konzentration auf die wesentlichen, ästhetischen Prämissen, die in Bezug

auf die Wiener Moderne von Relevanz sind.

122 Kiesel: Geschichte der literarischen Moderne, S. 100ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 77

Kunst erklärt wird, ist kein trivialer Schritt. Es ist deshalb notwendig, sich noch

einmal die systematische Entwicklung der Begriffe im Verlauf der Diskussion vor

Augen zu führen, zumal es dieser Wandel der Kunstvorstellung ist, der sich di-

rekt auf die Darstellung von Gewalt auswirkt. Denn Gewalt ist wie Sexualität nicht

etwas, das ohne Weiteres Eingang in die moderne Kunst finden konnte.123 Ge-

walt und Ästhetik treten vor allem dann in ein besonders schwieriges Verhältnis,

wenn Schönheit auch eine moralische Komponente zugesprochen wird.124 Wenn

also Gewalt, heute oder damals in der Wiener Moderne, zum Teil der Literatur

wird, dann muss immer auch gefragt werden, unter welchen Voraussetzungen

dies geschieht.125 Auch heute sind ästhetische Betrachtungen nicht jenseits eines

moralischen Diskurses, sondern haben weiterhin Berührungspunkte, die häufig

zum Ausschluss bestimmter Kunstgegenstände führen oder aber die Zuordnung

bestimmter Gegenstände als Artefakte der Kunst verhindern.126

Die Aufnahme der nichtschönen Dinge in die moderne ästhetische Systematik

als genuin ästhetische Elemente setzt, wie es Herbert Dieckmann prägnant formu-

liert, ihre vorherige Ausschließung voraus.127 Das bedeutet also, dass mindestens

123 Vgl. Jauß: Die nicht mehr schönen Künste: Fünfte Diskussion, S. 613f.; Nieraad: Die Spur der

Gewalt, S. 13.

124 Für die griechische Kultur etwa ist der entscheidende Punkt erreicht, als Platon dem Dich-

ter einemoralische Verpflichtung oktroyiert und somit die alte Funktion der Darstellung des

Hässlichen nicht mehr akzeptiert, da sie sich auf das Niedere, Weltliche konzentriere und

nicht das Göttliche, Idealistische beherberge. Vgl. Müller: Bemerkungen zur Rolle des Häss-

lichen in Poesie und Poetik des klassischen Griechentums, S. 16.

125 Damit sind zum einen die poetologischen Überlegungen gemeint, die dem Künstler bereit-

stehen, um verschiedene Elemente für sich nutzbar zu machen, sowie die Traditionslinien

undModen, denen er durch seine Vorbilder und durch Publikumserwartung unterworfen ist.

Damit ist zum anderen aber auch ein gesellschaftlicher Diskurs bezeichnet, der die Grenze

zwischen skandalös und provokant zieht und der selektiert und beschränkt. Er markiert zu-

dem auch, was in einer Zeit nicht gedacht werden kann – nicht, weil es nicht gedacht werden

darf, sondern weil es nicht Teil der öffentlichen Diskussion ist, da es weder eine Problema-

tisierung erfährt noch von aktuellem Interesse ist. Alles zusammen bildet letztlich die Folie,

den kulturellen Hintergrund, vor dem ein angenommener historischer Leser die Gewalt be-

wertet und sie als ästhetisch oder als abstoßend wahrnimmt. Es ist also nicht die Ästhetik

allein, die einen Einfluss auf die Wahrnehmung der Teile der Kunst ausübt. Ihr Wandel ist

aber an sich bereits komplex genug, weshalb von der Hinzunahme noch anderer, wichtiger

Einflüsse zugunsten der Verständlichkeit Abstand genommen werden soll.

126 Als Beispiel, dass auch heute die Diskussion um Ästhetik nicht ohne die moralischen As-

pekte geführt werden kann, wird der Kommentar von Karlheinz Stockhausen anlässlich der

Anschläge auf das World Trade Center am 11. September 2001 angeführt, der für seine Äu-

ßerung, die Bilder seien ästhetisch, stark kritisiert wurde. Vgl. Reicher: Einführung in die

philosophische Ästhetik, S. 21.

127 Dieckmann: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhunderts,

S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Das Schweigen der Gewalt

in den der Moderne vorhergehenden Epochen die hässlichen Dinge nicht als Teil

der Kunst angesehen wurden. Um also auch Gewalt, die in historischen Schön-

heitskonzepten lange den hässlichen Dingen zugeordnet wurde, zu etwas Ästheti-

schem werden lassen zu können, sind somit verschiedene Umwertungen nötig.128

Sie betreffen sowohl den Begriff »schön« als auch den Begriff »ästhetisch« sowie

die Begriffe »gut« und »wahr«.

Der Begriff des Ästhetischen aber und sein Verhältnis zum Schönen, ebenso

wie seine exponierte Stellung innerhalb der Kunsttheorie, die letztlich ihn zum

Primat erhebt, sind historische Phänomene. Es sind also nicht nur die Kategorie

des Schönen und der Kanon der schönen Dinge vom Wandel betroffen, sondern

natürlich auch das System der Ästhetik selbst, welches bestrebt ist, beides festzu-

schreiben. Jenes Paradigma, auf das bisher Bezug genommen wurde, hat seinen

Beginn erst im 18. Jahrhundert und trotz diverser Fragestellungen, die sowohl von

Platon und Aristoteles herrühren, findet ebenso eine Loslösung von jenen sowie

von vorausgehenden mittelalterlichen Konzepten statt.129 War zuvor Gott Garant

für die Existenz des Schönen, ist es nun nach Baumgartens Schrift die ästhetische

Erfahrung.130 Dies stellt den eigentlichen paradigmatischen Wechsel des 18. Jahr-

hunderts dar, der die Schönheit zu einer nicht mehr metaphysischen, sondern zu

einer subjektiven Größe erhebt, auch wenn die Hoffnung besteht, dass ein überin-

dividuelles, verbindliches Prinzip zu finden ist.131

So bleibt etwa auch bei Winckelmann die Schönheit das Geheimnis im Zen-

trum des Diskurses. Zwar werden von ihm spezifische Aussagen das Wesen der

Schönheit betreffend getroffen, es findet aber keine ontologische Bestimmung

statt, wenn er schreibt:

Denn die Schönheit ist eins von den großen Geheimnissen der Natur, deren Wir-

kungwir sehen, und alle empfinden, von derenWesen aber ein allgemeiner deut-

licher Begriff unter die unerfundenen Wahrheiten gehöret.132

Schönheit ist durch die reproduzierbare Erfahrbarkeit evident und bedarf keiner

Setzung.133 Bei Johann JoachimWinckelmann ist sie zwar noch nicht beliebig, auch

128 Ebd., S. 292; Nieraad: Die Spur der Gewalt, S. 137ff.

129 Reschke: Schön/Schönheit, S. 395f.

130 Baumgartens Zugriff auf die Schönheit als Gegebenes ist ein systematischer, woraus aber

letztlich eine philosophische Beschreibungsschwierigkeit resultiert, die sich vor allem der

deutschsprachige philosophische Diskurs einhandelt, während etwa der französische auf ei-

ne derartige Herangehensweise aus epistemologischen Gründen verzichtet und das Schöne

im Irrationalen belässt, vgl. Reschke: Schön/Schönheit, S. 398.

131 Ebd., S. 395.

132 Winckelmann: Geschichte der Kunst des Alterthums, S. 192.

133 Vgl. Ueding: Von der Rhetorik zur Ästhetik, S. 61. Er arbeitet heraus, dass Winckelmanns

Schönheitsbegriff durch Baumgarten, aber auch durch die Rhetorik geprägt ist, wobei

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 79

wenn sie einen subjektiven Effekt beschreibt, da jeder Kunstverständige diesel-

ben Empfindungen haben wird, aber vor diesem historischen Hintergrund ist die

heutige Auffassung, dass Schönheit relativ und vom Subjekt abhängig ist, nicht

verwunderlich, sondern Konsequenz einer lang anhaltenden Diskussion.134 Aber

im Laufe der Auseinandersetzung ist die intuitive Evidenz des Schönen, durch die

letztlich seine Existenz als Axiom verbleibt, Grund dafür, dass das Schöne als Be-

stimmungsmoment sich entwertet und der immer schon mit ihm konkurrierende

Begriff des Erhabenen sich langsamdurchsetzt.135 Dies hat auch zur Folge, dass die

Mimesis als abbildendes Prinzip des Naturschönen nicht mehr Primat ist, sondern

das formgebende Prinzip und damit die Hinwendung zum Kunstschönen mehr

und mehr an Bedeutung gewinnt. Die Gegenüberstellung eines am Schönen inter-

essierten (im Gegensatz zum zwecklosen Schönen) und des vom Erhabenen über-

wältigten Rezipienten eröffnet Konzepten, die auf das Absolute der Kunst abzielen,

eine mögliche Entwicklungsrichtung.

Wenn allerdings das Hässliche,Widerliche und Unanständige gerade nicht Ob-

jekte eines ästhetischen Diskurses sind, heißt das nicht, dass ihnen keinerlei Refle-

xion widerfahren würde oder sie sogar tabuisiert wären, sondern damit ist ledig-

lich gemeint, dass sie nicht mehr und noch nicht wieder Zentrum der Diskussion

um die ästhetischen Dinge bilden. Denn das Hässliche,Widerliche, Eklige und Bö-

se war nie aus der Kunstbetrachtung ausgeschlossen. So setzt sich niemand anderes

als Edmund Burke mit der Faszination und auch demWohlgefallen, also der Lust,

an der Darstellung von schrecklichenDingen auseinander und zieht, zwar nicht ex-

plizit, aber in der argumentatorischenKonsequenz, Parallelen zwischen demHäss-

lichen und dem Erhabenen, indem er dem Erhabenen Charakteristika zuschreibt,

die zuvor das Hässliche besessen hatte.136 Auch Diderot schließt das Widerliche,

Ekelhafte und Schreckliche nicht aus der Kunst aus, sondern gesteht ihm eine es-

senzielle Wirkung zu, die vergleichbar ist mit der der Schönheit, wenngleich er

dennoch nicht so weit geht, beide gleichberechtigt zu akzeptieren.137 Man kann

deshalb auch nicht in den vormodernen Epochen ohne Weiteres behaupten, dass

WinckelmanndasGewicht der rhetorischenRegeln zugunsten eines Zusammenspiels aus ex-

empla und exercitatio verschiebt. Entscheidend ist hierbei aber, wie der Schaffende die Schön-

heit erkennt, nämlich nicht analytisch-deduktiv, sondern intuitiv-induktiv durch die Beschäf-

tigung mit schönen Dingen.

134 Zur Grundlegung einer subjektiven Betrachtung des Schönen durch Francis Hutcheson für

den englischsprachigen Raum, der zwölf Jahre nach Baumgarten eine individuelle Schön-

heitskonzeption bereits stärker betont, vgl. Pöltner: Grundkurs Philosophie, S. 72f.

135 Reschke: Schön/Schönheit, S. 391f.

136 Vgl. Dieckmann: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhun-

derts, S. 296ff.

137 Vgl. ebd., S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Das Schweigen der Gewalt

das Hässliche negiert oder tabuisiert wurde. Es ist aber die besondere Funktiona-

lisierung als Mittel zur teleologisch verstandenen Menschwerdung, die die Kunst

vor allem in der Zeit der Aufklärung besonders ausgeprägt erfährt und dieThemen

wie Gewalt oder Sexualität letztlich ihre Kunstfähigkeit abspricht. Zur Zeit der Auf-

klärung gilt weiterhin die Bedingung, dass das Schöne auch gut sein soll.138 Wer-

den Gewalt und die Darstellung ihrer Folgen zu den hässlichen, schrecklichen und

widerlichen Dingen gezählt und werden diese wiederum als die Abwesenheit des

Guten verstanden, weil die ästhetischen Kategorien als mit den moralischen ver-

bunden gedacht werden, dann kann das Hässliche weder »schön« noch »zweckfrei«

auftreten. Das teleologischeWeltbild der Aufklärer, das auf eine Vervollkommnung

der Menschheit ausgerichtet ist, ein Weltbild also, das ein Fortschreiten zum Gu-

ten annimmt (oder zumindest anstrebt),muss allerdings das Schlechte ebenfalls als

Teil zu diesem Prozess ansehen. Die Gewalt ist dann immer auch Element eines

Werdungsprozesses, an dessen Ende die Vervollkommnung steht. Diese Denkfigur

erfasst das Schreckliche als ein zielgerichtetes, als ein nützliches Ereignis. Gewalt

kann hier nicht als ›schön‹ auftreten, da dies wiederum der moralischen Ideologie

zuwiderlaufen würde, wenn diese mit der Poetologie eng verzahnt wird.139 Weder

Ausgangs- noch Endpunkt, aber wichtiger Meilenstein in diesem Prozess bilden

die Laokoon-Diskussionen, die letztlich bis zu Hegel reichen.140 Paradigmatisch

ist Lessings Zuspitzung in der Laokoon-Diskussion die repräsentativ für eine Set-

zung steht, die im 19. Jahrhundert revidiert wird. Handelt es sich hier zwar nicht

um die Gewalt, sondern um eine ihrer Folgen, nämlich den Schmerz, so ist an der

Diskussion dennoch abzulesen, dass die ›nichtschönen Dinge‹ bei Lessing an eine

Funktion gebunden werden müssen und zumindest theoretisch bestimmten Re-

geln unterworfen bleiben:

Der Meister arbeitete auf die höchste Schönheit, unter den angenommenen Um-

ständen des körperlichen Schmerzes. Dieser, in aller seiner entstellenden Heftig-

keit, war mit jener nicht zu verbinden. Er mußte ihn also herabsetzen; er mußte

Schreien in Seufzenmildern; nichtweil das Schreien eine unedle Seele verrät, son-

dern weil es das Gesicht auf eine ekelhafteWeise verstellet. Dennman reiße dem

Laokoon in Gedanken nur den Mund auf, und urteile. Man lasse ihn schreien, und

sehe. Es war eine Bildung, die Mitleid einflößte, weil sie Schönheit und Schmerz

zugleich zeigte; nun ist es eine häßliche, eine abscheuliche Bildung geworden,

von der man gern sein Gesicht verwendet, weil der Anblick des Schmerzes Unlust

138 Kiesel: Geschichte der literarischen Moderne, S. 100f.

139 Vgl. Jauß: Die nicht mehr schönen Künste: Dritte Diskussion, S. 595 u. 567.

140 Auf ihre enorme historische Relevanz ist in der wissenschaftlichen Literatur wiederholt hin-

gewiesen worden. Vgl. Schneider: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Post-

moderne, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 81

erregt, ohne daß die Schönheit des leidenden Gegenstandes diese Unlust in das

süße Gefühl des Mitleids verwandeln kann.141

In dieser berühmten Stelle aus Lessings Traktat kulminiert das Bedingungsver-

hältnis von Dargestelltem und Darstellungslehre. Zurücknahme und Beschrän-

kung werden von Lessing in der Ausführung gesehen. Schmerz ist Mittel, nicht

Teil des Edlen. Es dient als Kontrast, um das Mitleid zu befördern und die gu-

te Seele darzustellen. Natürlich setzt sich Lessing auch an verschiedenen Stellen

in seiner Schrift neben Schmerz nicht nur mit Gewalt auseinander, sondern mit

den hässlichen Dingen im Allgemeinen und ihrem Verhältnis zur Kunst,142 aber

in seiner empathischen Ästhetik liegt der Schwerpunkt mehr auf den Folgen beim

Opfer. Entscheidend bleibt, dass die Funktionalisierung die Mittel heiligt; ihr Feh-

len aber würde den dargestellten Schmerz zwecklos machen und ihn damit seinem

Sinn berauben – er wäre nutzlos. Das Widerliche und Hässliche hat einen Hilfs-

status als Werkzeug, nicht als essenzielles Element. Als Letzteres ist es bei Lessing

nicht vorgesehen, weder als Thema noch als Gegenstand der Kunst.143 Und trotz

aller tiefgreifenden Wandlungsprozesse, die während der Poetikdiskussionen fol-

gen, behaupten Lessings Schriften ihre Relevanz bis in die Moderne hinein.144

Aber bereits in der Romantik hinterfragt Friedrich Schlegel die unbedingte

Zwangsläufigkeit einer Nützlichkeit der Kunst. Mit seiner Hinwendung zum In-

teressanten anstelle des bedingungslosen Schönen beginnt jene Verschiebung, die

der Kunst ihren Autonomiestatus zugestehen wird, gerade indem sie das zuvor

Abseitige zulässt.145 Mit ihr beginnt sich zudem auch das Verhältnis von Kunst

und Wirklichkeit zu verändern.146 Allerdings erfährt auch bei Schlegel das Hässli-

141 Lessing: Laokoon, S. 20.

142 Dieckmann: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des 18. Jahrhunderts,

S. 310.

143 Ebd., S. 311.

144 Manfred Fuhrmann (Die Funktion grausiger und ekelhafter Motive in der lateinischen Dich-

tung, S. 250) weist z.B. darauf hin, dass Lessings Urteil zur antiken Literatur unter den Vor-

zeichen seiner Ästhetik den bis dahin bestehenden Kanon verändert. Größere Teile der bis

dato rezipierten lateinischen Dichtung, insbesondere die Tragödien Senecas, fallen in der

Nachfolge Lessings aus dem Kanon. Erst mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts ändert sich

die philologische Sichtweise auf diese Schriften erneut. Lessings Auswahl ist ein Beispiel für

die Beschränkung einer kulturellen Selektion aufgrund poetologischer Entscheidungen.

145 Vgl. Kösser: Erfahrung und Erwartung, S. 237f.

146 Da hier der Fokus nicht auf demVerhältnis von Kunst undWirklichkeit liegt, kann der Aspekt

nicht in angemessener Weise vertieft werden, aber in der Romantik ist letztlich die Annah-

me, dass Kunst reine Nachahmung sei, längst überholt. Vgl. Petersen: Mimesis – Imitatio –

Nachahmung, S. 232f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Das Schweigen der Gewalt

che keine Aufwertung zur ästhetischen Kategorie, sondern ist des ›Kriminalkodex‹

wegen, wie er es formuliert, Bestandteil der Reflexion.147

2.2.3 Rosenkranz Ästhetik des Hässlichen

Einer ähnlichen Motivation folgend wie Schlegel unternimmt 1853 Karl Rosen-

kranz, was laut ihm seit dem Beginn der Ästhetik fehlt – den systematischen

Versuch einer Erfassung des Hässlichen:

Große Herzenskünstler haben sich in die schauerlichen Abgründe des Bösen ver-

tieft und die furchtbaren Gestalten geschildert, die ihnen aus ihrer Nacht entge-

gengetreten sind. […] Die Hölle ist nicht bloß eine religös-ethische, sie ist auch

eine ästhetische. Wir stehen inmitten des Bösen und des Übels, aber auch inmit-

ten des Häßlichen. […] In diese Hölle des Schönen wollen wir niedersteigen.148

Das Hässliche gehört für ihn zum festen Repertoire der Kunst.Wie bereits im Ein-

gangsteil erwähnt und wie es auch im ersten Zitat repräsentiert ist, existiert seit

dem akademischen Versuch, das Ästhetische zu fassen, eine Spannung zwischen

den Begriffen des Erhabenen, des Schönen und des Wahren. Aus dieser Spannung

heraus entstehen im Laufe der vielen Diskussionen immer wieder Abwägungen

zwischen dem Wahren und damit dem, was dargestellt werden kann, dem Schö-

nen und somit dem, was dargestellt werden darf, und schließlich dem Erhabenen,

welches zwischen dem ersten und dem zweiten Begriff changiert. So ist auch für

Rosenkranz das Hässliche ein komplexes Phänomen, das nicht in einer einfachen

Dichotomie zum Schönen aufgeht. Der Unterschied seiner Haltung, etwa im Ver-

gleich zu Kant, ist, dass Rosenkranz das Hässliche nicht nur als Teil der Kunst ver-

steht, sondern es auch in ihr repräsentiert sehenmöchte. Ein Sachverhalt, den Kant

noch kategorisch ausschließt.149 Der Gewalt im größeren Umfang widmet sich Ro-

senkranz in seinem Abschnitt über das Rohe. Autotelischer Gewalt nach Reemtsma

entspricht bei Rosenkranz die »Brutalität«. Sie sei die willkürliche Grausamkeit,

die verübt würde, um aus ihr Lust zu schöpfen.150 Hinsichtlich ihrer ästhetischen

Repräsentation, die Rosenkranz für kontinuierlich und epochenübergreifend ver-

wirklicht sieht, gilt weiterhin die Bedingung der Rücknahme. Anhand von Schlach-

tengemälden führt er aus, dass Grausamkeiten Themen sind, dass der Künstler

aber bestimmte, reelle Formen der Gewalt dennoch nicht darstellt.151 Besondere

Bedeutung haben die Darstellungen der Grausamkeit für ihn seit Anbeginn der

147 Zelle: Die doppelte Ästhetik der Moderne, S. 299.

148 Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen, S. 11.

149 Schneider: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne, S. 97.

150 Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen, S. 235f.

151 Ebd., S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 83

künstlerischen Verarbeitung christlicher Motive wie der Kreuzigung und des Mär-

tyrertodes. Die strikte Dichotomie zwischen dem guten Opfer und dem schlechten

Täter wäre etwas, das der griechischen und römischen Mythologie fremd gewesen

sei.152 An dieser Stelle macht Rosenkranz noch einmal ganz deutlich, dass er eine

autonome Darstellung von Brutalität für die Kunst ablehnt:

Ein ästhetischer Gegenstand kann die Brutalität, welche den wehrlosen Heiligen

ausgesuchte Leiden bereitet, nur insofern werden, als die Darstellung den Sieg

der inneren Freiheit über die äußere Gestalt zur Erscheinung bringt.153

Systematisch versucht Rosenkranz dem Hässlichen begrifflich habhaft zu werden

und kann es weder mit dem Unvollkommenen noch mit dem Negativen gleichset-

zen. Weder muss das Unvollkommene hässlich noch das Vollkommene schön sein.

Das Negative entzieht sich sogar ganz der Ästhetik, da es nicht ist und somit auch

kein Gegenstand einer Anschauung sein kann.154

Auch das Gute oder Nützliche ist für Rosenkranz nicht zwingend mit dem

Schönen verbunden. So würden giftige Blumen bezaubern und töten können.

Ebenso ist das Hässliche nicht die Folge des Bösen in der Welt, weder als Sym-

ptom noch als Ausdruck, denn auch das Gute ist fähig, in hässlicher Form zu

erscheinen. Überdies kann ein hässliches Tier nicht hässlich sein, weil es böse ist,

da es selbst zum Bösen gar nicht fähig ist.155

Aber der Mensch ist zum Bösen fähig, und hier ist es für Rosenkranz doch

wichtig, einen Unterschied zu machen. Für ihn ist »der absolute Zweck des Geistes

Wahrheit und Schönheit«.156 Der Mensch ist aus freiem Willen zum Bösen fähig,

und diese Deformation, dieses bewusste Handeln gegen die eigentliche Natur des

menschlichen Geistes, müsste sich auch in der äußeren Form niederschlagen.157

Rosenkranz hat also die Bindung vom Guten und Schönen, auch wenn er sie re-

lativiert, noch nicht ganz aufgegeben. Das Böse kann sich, es muss sich nicht in

der Veränderung des Schönen zeigen. Wenn es sich jedoch zeigt, dann ist es eine

Deformation des zum Schönen fähigen Geistes, dessen Schönheit sich aber erst

entfaltet, wenn der Mensch das Gute zulässt. Dass Rosenkranz die entsprechen-

den Diskussionsschritte, auch wenn er sie knapphält, dennoch anführt, zeigt, dass

seinerzeit die Entsprechung, dass das Böse auch hässlich sein muss, doch noch

nicht ganz erodiert ist. Besonders deutlich wird dies im Abschnitt, den Rosenkranz

152 Ebd., S. 241f.

153 Ebd., S. 242.

154 Ebd., S. 18f.

155 Ebd., S. 31.

156 Ebd., S. 32.

157 Ebd., S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Das Schweigen der Gewalt

dem Bösen selbst widmet. Zwar bekräftigt er noch einmal, dass die Annahme, al-

les Hässliche sei gleichbedeutend mit dem Bösen, eine unzulässige Ausweitung

des Begriffes sei, dennoch ist für Rosenkranz das Böse als das Radikale oder Ab-

surde gleichbedeutend mit dem Hässlichen.158 Während also das Gute und jenes,

das weder gut noch böse ist, zum Hässlichen fähig ist, impliziert er in diesem Ab-

schnitt letztlich doch, dass das Böse sich immer in der Deformation dessen zeigt,

was zum Schönen fähig wäre. Das Böse kann also nicht schön sein. Rosenkranz über-

antwortet die Definition des Bösen als ethischen Begriff einer anderen Disziplin

und beschränkt sich auf eine konzentrierte Formulierung, nämlich dass das Böse

der böse Wille ist, der sich in der willkürlichen Tat, dem Verbrechen, etabliert.159

In diesem Zusammenhang positioniert er sich explizit gegen Friedrich Schillers

Haltung, indem er Schillers Gedanken so wendet, dass das ästhetische Verbrechen

zwar formal ästhetisch ist, jedoch kein Ausdruck der Freiheit, sondern gerade ih-

re Verleugnung darstellt.160 Durch diese Verleugnung wiederum offenbart sich als

Kontrast die Freiheit in der Tat des guten Willens.161

Wie im Falle der Brutalität ist das Böse respektive der böse Wille weiterhin

ein Gegenstand der Kontrastierung und nur in dieser Funktion Teil der Kunst. An

dieser Grenze des Denkens zeigt sich die Veränderung, die im Fortschreiten der

Moderne für viele ästhetische Konzepte entscheidend werden wird. Rosenkranz’

epistemologischer Schritt ist dennoch eine wichtige Veränderung für die Verwen-

dung der Gewalt in der Literatur der Moderne: Auch in der ästhetischen Reflexion

kann nun das Hässliche als Teil des Kunstwerks erscheinen. Es ist damit nicht

mehr zwangsläufig überformt oder zweckgebundenes nötiges Übel, sondern ›an

sich‹ und somit ›rein‹. Denn das Bestreben der Kunst sei immer auch die Idee, die

Imagination, zu repräsentieren und diese sei für sich an keine Grenze gebunden,

sondern frei. Auch könne nicht vor demHässlichen haltgemacht werden, wenn die

Gesamtheit der Wirklichkeit Gegenstand der Kunst sein soll.162

Zwar darf man bei Rosenkranzʼ Betrachtungen noch nicht so weit gehen, dass

ausschließlich das Hässliche ganz Kunst sein kann, denn es ist für ihn nicht zu

einer ›ästhetischen Selbstständigkeit‹ fähig, aber es ist in seiner reinen Form als

Bestandteil der Kunst akzeptiert.163 Ebenso idealisiert für ihn die Kunst auch das

158 Ebd., S. 305.

159 Ebd., S. 306.

160 Peter-André Alt (Ästhetik des Bösen, S. 177ff.) weist darauf hin, dass Schillers Darstellung des

Bösen inDie Räuber über eine bloße Kontrastierung des Guten hinaus geht und vielmehr eine

tiefgehende Skepsis gegenüber dem aufklärerischen Rationalismus darstellt, weshalb er bei

ihm einen dekonstruktiven Ansatz vermutet, wofür Alt Belege in Schillers Der Verbrecher aus

verlorener Ehre findet.

161 Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen, S. 306.

162 Ebd., S. 43f.

163 Ebd., S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 85

Hässliche, da alle Gegenstände, die sie behandelt, in der Anschauung auf ihre Idee

reduziert werden. Dies geschieht, indem sie von dem Natürlich-Zufälligen befreit

werden.Durch diesen Prozess wird dasHässliche in der Kunst wie jeder andere Ge-

genstand auch ästhetisiert.164 Die Verwendung in der Kunst gibt dem Hässlichen

einen (formalen!) Zweck im Gesamtkunstwerk, ohne den es nicht Bestandteil der

Kunst werden kann, aber diese Eingliederung erfolgt als ästhetisches Element.165

Unter welchen Bedingungen das Hässliche in der Kunst Verwendung finden und

welche Formen es dabei annehmen kann, führt Rosenkranz dann in seiner Arbeit

auf und systematisiert ihre Repräsentationen. Indem sich Rosenkranz somit von

seinem Lehrmeister Hegel entfernt, steht er auf halbemWeg zwischen den radika-

len ästhetischen Auffassungen der Avantgarden und den traditionellen aufkläreri-

schen Konzepten des Schönen.166

Rosenkranz, an der Schwelle der Moderne, versteht das Böse, obwohl er es

im ästhetischen Sinne als reine Idee anerkennt, weiterhin nicht als eigenständig,

sondern in Abhängigkeit zum Guten. Philosophieästhetisch konsequent allerdings

wäre der nächstliegende Schritt, die eigenständige Ästhetik des Bösen zu fordern.

Denn Rosenkranzʼ Argument für die Aufrechterhaltung des Bedingungsverhältnis-

ses ist schwach, wie sich hinsichtlich der Besprechung von Schillers Werk zeigt. So

hat er zwar selbst die Fähigkeit des Menschen zum Bösen gerade durch seinen

freienWillen begründet und ihn somit vom Tier unterschieden, kassiert aber diese

Voraussetzung wieder, indem er das Verbrechen nicht als die Handlung des freien

Willens und somit der Freiheit des Menschen anerkennen will. In diesem Wider-

spruch tritt letztlich die feine Grenze seines Denkens in Erscheinung, wenn er nur

die gute Tat als den Ausdruck der Freiheit akzeptiert. Ob Rosenkranz den letz-

ten argumentativen Schritt nicht zu gehen vermag, ihn nicht gehen möchte oder

sich nicht zu gehen traut, bleibt natürlich an dieser Stelle Spekulation. Dennoch

scheint er weiter an der didaktisch-humanistischen Ideologie der Aufklärung fest-

zuhalten. Rosenkranzʼ Argumentation und Gedankenführung wird bei der Ausein-

andersetzungmit Schiller wage undweniger stringent. Das Dilemma, dass Schiller

offensichtlich in seinem Text Der Verbrecher aus verlorener Ehre einen bösen Willen

porträtiert, und zwar nicht zwangsläufig, um etwas höheres Gutes besser zu ak-

zentuieren, und dennoch ein Werk der hohen Literatur schafft, stellt Rosenkranz

vor das Problem, diesem Text Schillers entweder das Ästhetische abzuerkennen

164 Ebd., S. 47f.

165 Ebd., S. 49.

166 Für Hegel ist die Dichotomie von Schön und Hässlich entscheidend. Er lehnt den romanti-

schen Gedanken vom Zufälligen, Interessanten und Dunklen entschieden ab. Und weil er

damit der Kunst jegliche Dynamik entzieht, was ihm bewusst ist, resultiert seine Entschei-

dung im Ende der Kunst. Vgl. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 173ff; Zelle: Die doppelte Ästhetik

der Moderne, S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Das Schweigen der Gewalt

oder aber ihm eine Lesart aufzuzwingen, die seiner eigentlichen Aussage zuwi-

derläuft. Denn Schiller eröffnet in seinem Text die Frage, ob das Böse immer nur

einem Nachgeben der niederen Instinkte gleichkommt oder eben nicht doch eine

selbstbestimmte und damit freie Entscheidung sei.167 Eine Tat, die böse ist um

der Bosheit willen, ist demnach keine Handlung, die nur ein Bedürfnis wie Rache,

Hunger oder Gier befriedigt: Sie ist eine freie Entscheidung zum Bösen und da-

mit Ausdruck des freien Willens. Rosenkranz entscheidet sich letztlich dazu, diese

Lesart zu negieren.168

Es zeigt aber, dass ästhetische Darstellungen von Gewalt in dieser Zeit womög-

lich genau diesen Konflikt der Ideologien in ihren Repräsentationsformen abbil-

den. Die Kopplung der ethischen Verpflichtung an das Ästhetische der Kunst und

gleichzeitig die Konzentration auf das Recht und die Pflicht der Ausübung des frei-

en Willens schaffen ein Spannungsverhältnis, das die Verwürfnisse der Moderne

einleitet.

2.2.4 »Entübelung aller Übel«

Obwohl es Ziel der bisherigen Ausführungen war, die argumentative Konsequenz

aufzuzeigen, die zu derWandlung der ästhetischen Kategorien führt, soll nicht der

Anschein entstehen, als sei die Ästhetik der Moderne alleinig ein Ergebnis dieser.

Wie bereits eingangs erwähnt, sind diverse Prozesse in einem ständigen Wechsel-

verhältnis und auf verschiedenen Ebenen beteiligt. Auch Rosenkranzʼ Einbeziehen

des Hässlichen als Teil der Ästhetik wird in der Sekundärliteratur unter anderem

als Resultat einer Krisenerfahrung der Wirklichkeit gesehen, die nicht nur diese

selbst, sondern auch mutatis mutandis abstrakte Begriffe als Folge daraus zuneh-

mend als kontingent begreift.169 Darum stellen auch poetologische Veränderun-

gen häufig genug konstitutive Setzungen und keine rein deduktiven Folgerungen

167 Vgl. Limbach: Friedrich Schillers Seelenkunde vom Verbrechen, S. 222f.

168 Zwar ist es etwas verwunderlich, dass Rosenkranz sich gerade an diesem Text von Schiller

abarbeitet, gehört er doch nicht zwangsläufig zu den entscheidenden, künstlerischen Wer-

ken des Autors, zumal Die Räuber formalästhetisch weitaus interessanter hätten sein dürfen.

Es zeigt aber erneut die Abhängigkeit Rosenkranzʼ Denken von der ethischen Konzeption.

Während sich Schiller in den Räubern nämlich noch auf den traditionellen Zweck des ab-

schreckenden Beispiels in seiner Vorrede, wenn auch nur noch pro forma, als Legitimation

für das Dargebotene beruft, ist die Zielsetzung beim Verbrecher aus verlorener Ehre eine an-

dere. Der Text hinterfragt grundsätzliche, moralische Werte und eröffnet das Problem der

Schuldfähigkeit, wodurch sich Rosenkranz womöglich herausgefordert sieht. Unter dem As-

pekt aber einer Ästhetisierung des Bösen wären die Räuber weitaus radikaler einzustufen.

Alt bemerkt dazu in Ästhetik des Bösen: »In den Räubern ist die Ästhetik des Bösen so massiv

präsent, daßman überlegenmuß, ob es hinreicht, sie einzig als funktionaler Bestandteil der

Abschreckungsprogrammatik zu deuten, die ihr die Vorrede zuweist.« (S. 180)

169 Vgl. Schneider: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne, S. 96ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 87

dar. Dies wird besonders deutlich, wenn man sich die Rezeption von Nietzsches

Überlegungen zu einer Ästhetik der Moderne vor Augen führt.170 In Bezug auf

die formalästhetische Diskussion vollzieht Nietzsche zunächst nämlich nur noch

diesen letzten Schritt dadurch, dass er dem Bösen seine volle Kunstfähigkeit zu-

spricht und dem Erhabenen den Schrecken und das Chaos als Tiefenstruktur ent-

gegenstellt.171 Tatsächlich aber muss seine Philosophie noch weitaus mehr leis-

ten.172 Indem er nämlich das Wahrhaftige der Kunst in ihr Gegenteil verkehrt und

das nur Imaginativ-Illusorische an seine Stelle hebt, antwortet er auf jene Kontin-

genzerfahrung der Moderne mit der Abkehr von der einen Wirklichkeit und der

Hinwendung zur anderen – zur künstlichenWirklichkeit.173 Zudem wird rückwir-

kend exakt jenes Fundament umgedeutet, das zuvor argumentativer Garant für

die bisherigen Ästhetiktheorien war – die Kunst der Griechen. Nietzsches Schrif-

ten sind Inspiration für die Kulturschaffenden, wie sie zugleich Zeitdiagnose und

Vision der Moderne darstellen. Deshalb werden in vielen Abhandlungen, die sich

mit der Moderne auseinandersetzen, die Schriften Nietzsches zu Recht als zentral

herausgestellt und die Philosophie Nietzsches minutiös referiert. Dabei darf aller-

dings nicht übersehen werden, dass in vielen Fällen die Umsetzung in der Kunst

sowie die Rezeption in intellektuellen Zirkeln bei Weitem nicht derart elaboriert

ablief, wie die Werke Nietzsches das ermöglicht hätten.174 Gerade im Falle Jung-

Wiens ist die Übernahme seiner Ideen eher vermittelt und eklektisch. Hermann

Bahr bewundert seine Wortkunst, steht aber dem philosophischen Werk kritisch

gegenüber.175 Selbst Hofmannsthal, der sich im Vergleich zu den anderen Autoren

nachweislich intensiver mit den Schriften, allerdings in sehr jungen Jahren, aus-

einandergesetzt hat, übernimmt nur reduziert einzelne Konzeptelemente seiner

170 Wobei diese Relevanz aus einer sehr komplexen Verflechtung von wegweisenden philoso-

phischen AussagenNietzsches einerseits und einem ausufernden Personenkult unter seinen

Anhängern andererseits besteht. Vgl. Valk: Friedrich Nietzsche – Musaget der literarischen

Moderne, S. 1-20.

171 Plumpe: Ästhetische Kommunikation der Moderne, S. 36f. Im Sinne Nietzsches spielt die Di-

chotomie vonGut undBöse letztlich keineRollemehr.De facto aber setzen auch die Anhänger

von seiner Ästhetiktheorie die Dichotomie sowohl im künstlerischen wie im theoretischen

Diskurs fort.

172 Gerhard Plumpe (Ästhetische Kommunikation der Moderne, S. 27ff.) pointiert, dass in der

Zeit vor Nietzsche die ästhetische Theoriebildung im Grunde stagniert. Nietzsche tritt eben

auch deshalb mit seinen Textformen nicht akademisch auf, sondern versucht mit einer Viel-

zahl von Stilmitteln, seine Ideen zu formulieren. Sein Anspruch ist nichts Geringeres als eine

Veränderung der bisherigen Kultur und ihrem zugrunde liegenden Denken. Deshalb sind

die Unterschiede in seiner Philosophie tiefergehender, als es auf rein formal-logischer Ebe-

ne sich darstellt.

173 Zelle: Die doppelte Ästhetik der Moderne, S. 330.

174 Vgl. Valk: Friedrich Nietzsche – Musaget der literarischen Moderne, S. 7f.

175 Niefanger: Nietzsche-Lektüren in der Wiener Moderne, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Das Schweigen der Gewalt

Ästhetik. Nietzsches Gedankengebäude ist fragmentiert in einzelne Ideen in den

öffentlichen, intellektuellen Diskurs eingedrungen, weshalb sich viele Ähnlichkei-

ten in der Literatur finden lassen.176 Dabei sind seine Vorstellungen aber häufig

genug auf prägnante Sprüche, wie die ›Umwertung aller Werte‹, reduziert. Es ist

deshalb durchaus sinnvoll, bei einer generalisierenden Betrachtung der Prozesse,

die das Spezifische der modernen Ästhetik herausbilden, auf diesem Niveau der

Abstraktion zu bleiben.

Nichtsdestotrotz werden im diskursiven Kollektiv der Avantgarden so entschei-

dende Prämissen verschoben, die wiederum als kleinster gemeinsamer Konsens

sowohl zur Abgrenzung zu den etablierten Kunstvorstellungen dienen als auch als

Gegenposition zu den eigenen Bewegungen fungieren.Wobei die individuelle Aus-

formulierung der einzelnen Autoren zu ihren ganz eigenen, elaborierten Werken

führt. Bezüglich der Hinwendung zum Grotesken und Abstoßenden spricht Har-

ry Lehmann deshalb von einer ›Umcodierung‹ der bisherigen Binärschemata, die

damit auch die Opposition von schön/hässlich ablöst.177 Sie beginnt bei Charles

Baudelaire vorerst mit einer gleichwertigen Ersetzung von schön und hässlich,

die jedoch deshalb keine simple Verkehrung darstelle, weil die Poetik der Moder-

ne zugleich die Setzung einer neuen, absolut gültigen Schönheitsidee ablehne.178

Das bedeutet, dass entgegen anderer Befunde der Literaturwissenschaft Baude-

laire durch die Verweigerung einer neugesetzten Konstante im Bezugsrahmen der

Ästhetik zwar die alten Beschränkungen erodiert, jedoch ohne ihr Gegenteil zur

neuen Beschränkung werden zu lassen. Vorerst ist der Griff nach dem Abseitigen

und Abstoßenden als Erweiterung der schöpferischenMöglichkeiten gedacht, ohne

zur neuen Doktrin werden zu sollen.

AuchOdoMarquard bezeichnet das zentraleMoment der Ästhetik derModerne

als die »Entübelung aller Übel«.179 Es resultiert für ihn aus dem Scheitern derTheo-

logie bei der Lösung des Theodizeeproblems, woraus der Verlust erwächst, dass in

derWirklichkeit eine göttliche Entsprechung im Schönen nicht mehr zu finden ist.

Selbst das ›Naturschöne‹ kann nicht mehr als absolut empfunden werden. Konse-

quent ›akzeptiere‹ die Kunst nun dasNichtschöne ebenso gut als ihrenGegenstand,

da die Letztbegründung des vorherigen Ästhetikideals verloren sei. Dies schaffe

zugleich den Ausgangspunkt einer Kunstentwicklung, die sich bis heute fortset-

ze und die der Kunst eine komplexe kompensatorische Aufgabe überantworte.180

NachMarquard übernimmt die Kunst die beiden essenziellen Funktionen der »Re-

176 Ebd., S. 49.

177 Lehmann: Die flüchtige Wahrheit der Kunst, S. 181.

178 Ebd.

179 Marquard: Aesthetica und Anaesthetica, S. 14.

180 Ebd., S. 12ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 89

volutionierung der Wirklichkeit« und der »Ästhetisierung derWirklichkeit«.181 Äs-

thetik muss nun (allein) leisten, was mit der teleologischen Geschichtsauffassung

verloren gegangen ist: die Vervollkommnung des Menschen und seiner Welt zum

Guten. Daraus folgt aber auch, dass weder die Vergangenheit noch der jetztzeitige

Zustand die Vervollkommnung bedeutet; sondern einer künftigen Zeit wird über-

antwortet, was als defizitär in der Gegenwart empfunden wird.182 Dies alles zu

einem Moment, wo eigentlich das ›Ende‹ der Kunst proklamiert wurde, was sich

allerdings vor allem auf ihre gesellschaftliche Relevanz und Beeinflussungsmög-

lichkeiten bezieht.183 Für die Intellektuellen bedeutet das zuerst einen Rückgriff

auf eine apokalyptische Geschichtsauffassung, die sich am Beginn der Moderne in

der Literatur des Fin de Siècle und der Dekadenzmanifestiert; beides Bewegungen,

die ihre gegenwärtige Kultur als eine endzeitige begreifen.184

Neben dem Moment der Verschiebung des Ideellen auf das zukünftige Zeital-

ter wird in der Literaturwissenschaft häufig als Reaktion auf eine mit der Existenz

empfundene Krise auch auf eine neue Auffassung der Sensibilität verwiesen.185

Das Reizvolle des bereits seit Längerem in die Kritik geratenen Primats der Schön-

heit soll zugunsten der Reizbarkeit der Nerven überwunden werden.186 Ästhetisch

ist nichtmehr,was gefällt, sondernwas auffällt, und das bezeichnet all jenes,was in

der Lage ist, zur abgestumpften und ermattenden Wahrnehmung des reizüberflu-

teten Menschen der Moderne durchzudringen.187 Ein ähnlicher Ansatz liegt auch

beim Ästhetizismus der Jung-Wiener vor, weshalb zu dieser Zeit auch der Begriff

»Nervenkunst« populär wird. Hierbei handelt es sich aber nicht um eine fehlende

Empfänglichkeit, sondern im Gegenteil um eine Hypersensibilität, die der Rich-

tung ihren Namen gibt.188 Mit einher geht im französischen Ästhetizismus auch

bereits die Forderung nach ständiger Erneuerung, um interessant zu bleiben, die

bei den folgenden Avantgarden im ›Überbietungsdruck‹ der Innovationmündet.189

Dies alles begünstigt die Zunahme der Gewalt als Mittel der Inszenierung, gerade

aufgrund ihrer verstörenden und existenziell bedrohlichen Eigenschaften, wie im

vorherigen Kapitel versucht zu illustrieren, die sich nun zum Garant der Schock-

wirkung wandeln.

181 Ebd., S. 16.

182 Ebd., S. 18.

183 Liessmann: Die Kunst nach dem Ende des Endes der Kunst, S. 211f.

184 Moog-Grünewald: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne, S. 170.

185 Crescenzi: Moderne und décadence, S. 319.

186 Ebd.

187 Ebd.

188 Haupt: Themen und Motive. 143f.

189 Simonis: Ästhetizismus und Avantgarde, S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Das Schweigen der Gewalt

2.2.5 Ästhetik des Negativen

2.2.5.1 Das Nichts und das Böse als Freiheit und Imagination

Ungeachtet der komplexen und filigranen Effekte, die diese Verschiebungen in den

teilweise diametral ausgerichteten Ideologien, Strömungen und Subkulturen be-

wirkt, ist das einende Prinzip, dass die Zuversicht in Bezug auf ein stabiles Zen-

trum verloren gegangen ist. Die sich selbst immer wieder verschiebende Kunst

resultiert aus einer Poetik der Negativität. Mit Negativität ist hier gemeint, dass

zum strukturbildenden Prinzip, vor allem durch Baudelaire in seinem essenziellen

Essay Notes nouvelles sur Edgar Poe (1884), ein ›Endzeitgefühl‹ erhoben wird, das zu-

gleich den Anbeginn etwas radikal Neuem zwar postuliert, dieses aber als Leerstel-

le inszeniert. Maria Moog-Grünewald fasst diesbezüglich zusammen: »Das Neue,

Andere scheint poietisch [sic] nicht realisierbar, ist bestenfalls im Momentum äs-

thetisch erfahrbar: als Aufschein dessen, was nicht ist, noch nicht ist und zugleich

nicht mehr ist.«190 Das Resultat der negativen Ästhetik für das sprachliche Kunst-

werk ist die ›Unsagbarkeit‹ als neuer Kern der Literatur.191 Sowohl die Thematisie-

rung des Verlustes der Sprache im Chandos-Brief auf Motivebene als auch das Su-

chen der Literaten nach der absoluten Metapher auf struktureller Ebene sind letzt-

lich Bewegungen, in deren Zentrum die Negativität steht. Wie Moog-Grünewald

noch einmal deutlich herausstellt, handelt es sich dabei eben nicht um die Annähe-

rung an eine »erfahrbare Realität«, sondern im Gegenteil soll die Sprache in reine

Poesie überführt werden.192 Sprache, die so artistisch an das Unsagbare heran-

reichen soll, ja im Idealfall durch hermetische Bilder selbst zum Unsagbaren oder

wenigstens zum Nichtbezeichnenden wird, ist wie das Kunstwerk generell in die-

ser Ideologieauffassung gerade nicht Repräsentant von Welt, sondern diese selbst

bzw. ihr ideelles Substrat. Marquard wiederum weist dabei auf ein entscheidendes

Problem dieser Radikalisierung des Absolutheitsanspruchs hin. Kunst geht ihr Ge-

genüber verloren, das sie zu ihrer Konstitution braucht. Wenn ›Welt‹ nicht mehr

relevant ist, fehlt der ›Kunst‹ ihre notwendige Opposition, gegen die sie sich ab-

grenzen kann.193

Gleichzeitig resultiert aus diesem Gedankengang noch ein weiterer Konflikt

dermodernen Künstler: Zunehmendwird durch die radikalen Absolutheitsansprü-

che die Unvereinbarkeit von Kunst und Leben zum zentralen Problem. Das reale

Leben, kann es nicht ästhetisch überformt werden, kontaminiert die künstlerische

Existenz, die sich wiederum nicht selbst aus demmenschlichen Dasein suspendie-

ren kann. Die Unvereinbarkeit, die im Falle der Dekadenz in ihrer apokalyptischen

190 Moog-Grünewald: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne, S. 171.

191 Ebd.

192 Ebd., S. 175.

193 Marquard: Aesthetica und Anaesthetica, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 91

Ausprägungmündet und die eine Entwicklung des poetischen Reflexionsprozesses

darstellt, widerspricht nicht und wird auch nicht widerlegt von der gegenläufigen

Bestrebung der Avantgarden, die Grenze zwischen Welt und Kunst aufzulösen.194

Sowohl die Dekadenz mit ihrem apokalyptischen, endzeitlichen Impetus als auch

die Avantgarden, die sie überwinden wollen und die sich deshalb auf das Jetzt und

das Präsente konzentrieren, folgen letztlich demselben Prinzip.195 Ihr Ziel bleibt

eine »oxymorale Semantik«.196 Im Bestreben, alles zu ästhetisieren, beraubt sich

auch die Avantgarde dem notwendigen Nichtästhetischen als konstitutive Opposi-

tion.197 Auch die Darstellung von Gewalt ist von diesen Tendenzen betroffen. Für

das Verständnis ihrer spezifischen Darstellung in Abhängigkeit zur Ästhetik nach

dem bisher Referierten stellt die Etablierung des Bösen als ästhetische Kategorie

die Verschiebung mit der wichtigsten Auswirkung auf die Gewaltrepräsentation in

der Literatur dar.

Es ist vor allem Karl Heinz Bohrer für den deutschsprachigen Raum, der sich

mit diesem nächsten Schritt der ästhetischen Entwicklung intensiv auseinander-

gesetzt hat und der radikalisierten Form der Ästhetik des Bösen in zentralen Wer-

ken der Moderne nachspürt. Dabei weist er dem Bösen als ästhetische Katego-

rie die Funktion eines konstitutiven Moments der Moderne zu. Denn für nichts

Geringeres hält Bohrer genau diese Veränderung: die Etablierung des Bösen als

ontologische und ästhetische Kategorie, die der Gewalt und Brutalität einen neu-

en Bereich zugesteht, nämlich die Fähigkeit zur Imagination, und zwar ohne ein

zweckrationalistisches Programm imHintergrund zu haben oder eine Konterkari-

katur eines Schönheitsideals darzustellen, sei die eigentliche Signatur der anbre-

chenden Moderne das wirkliche Novum der Zeit.198 Der Beginn hierfür ließe sich

auf das Erscheinen der ErzählungThe black cat von Edgar Allan Poe datieren (1843),

in der der Protagonist darüber resümiert, dass das Wohlgefallen des Menschen an

der Grausamkeit bisher keine philosophische Reflexion erfahren habe. Bohrer geht

mit der Meinung Poes Protagonisten konform und möchte zeigen, dass bis zum

Beginn der Moderne, als das Böse in die philosophische oder ästhetische Reflexion

eintrat, es nie losgelöst und für sich – wie etwa das Erhabene – betrachtet wurde,

sondern immer schon als Gegenpart und zur Abgrenzung, zur Stigmatisierung und

zur Illustration eines Anderen, eines Gegenübers. Das sinnlose Böse, jenes, das um

194 Moog-Grünewald: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne, S. 182f.

195 Zumal nicht übersehen werden darf, dass teilweise Anspruch und tatsächliche Umsetzung

der proklamierten Programme auseinandergehen. Mehr noch geht Annette Simonis (Ästhe-

tizismus und Avantgarde, S. 291ff.) davon aus, dass der Einfluss des Ästhetizismus auf die

Avantgarden sich nicht mit einer simplen Abwehrhaltung dieser ihm gegenüber subsumie-

ren lässt.

196 Moog-Grünewald: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne, S. 175f.

197 Marquard: Aesthetica und Anaesthetica, S. 11.

198 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Das Schweigen der Gewalt

seiner selbst willen beschrieben und inszeniert wird, wäre das Fremde des Diskur-

ses. Die idealistische Philosophie, die sich auf Aristoteles oder seine poetologische

Tradition berufe, verweigere jedoch der ›schwarzen Literatur‹, die diesen Imagina-

tionsbereich semantisch kodiere, den Stellenwert ästhetisch wertvoller Kunst.199

Dies ist für Bohrer eine »Unterschlagung des Bösen als ein[e] hermeneutisch[e]

Kategorie, die die Gegenwart begreift«.200 Eine Umwertung der Gewalt in etwas

Schönes, die ›Umwertung derWerte‹, ist dabei nur die erste Stufe der Entwicklung

einer ästhetischen Kategorie des Bösen, denn sie folge letztlich dem Ideal »Schön-

heit« mit umgekehrten Vorzeichen. Als nächster Schritt würde sich die Vorstellung

vom Bösen als »eigentliche Produktivkraft« etablieren, die im letzten Schritt zu ei-

ner »semantischen Organisation« führe, die sich der Bewertung von positiv und

negativ entzöge.201 Für ihn zeigt sich diese neue Form der Ästhetik in der pro-

grammatischen Zwecklosigkeit des dargestellten Bösen, was, auf den Gegenstand

dieser Untersuchung gewendet, ebenso für die Darstellung von Gewalt zutreffen

würde: »Es handelt sich um ein Schweigen der bösen Bilder: um die Strategie kon-

tinuierlicher Sinnverweigerung.«202 Das ist der entscheidende Effekt, durch den

sich die Ästhetik des Bösen respektive durch den sich das Böse selbst manifestiert

und der deshalb nicht genug betont werden kann: Das Böse als ästhetische Kate-

gorie ist dann durch die Kunst realisiert, wenn die ästhetische Inszenierung von

Grausamkeiten und Gewalt rein um ihrer selbst willen, frei von jeglicher didakti-

scher Intention künstlerisch und damit autonomieästhetisch inszeniert wird. Im

Resultat ›schweigen‹ die Bilder, indem sie sich jeder Interpretation entziehen, die

wiederum eine Inbesitznahme und Zweckrationalisierung darstellen würde.

Im Kontrast zur aufklärerischen Ästhetik und auch noch im Hinblick auf Ro-

senkranzʼ Argumentation wird deutlich, was Bohrer hier als entscheidend heraus-

streicht. Zumindest für die akademische Ästhetiktheoriediskussion stellt es einen

wesentlichen Schritt dar, die ethische Kategorie des Bösen ihre volle, verantwor-

tungslose Kunstfähigkeit zuzusprechen und damit jeglichen humanistischen Prin-

zipien einer Bildung des Menschen durch Kunst und Kultur zu widersprechen.

Das Sperrige an Bohrers These ist die apodiktische Alleinstellung, die der Mo-

derne in der Reflexion der menschlichen Natur und ihrer bösen Kraft hier zufallen

soll, deren Ausgangspunkt zudem noch im Werk des Autors Edgar Allan Poe läge.

Problematisch schon deshalb, weil Bohrer explizit zum Teil seines Ansatzes erklärt,

dass vor allem der deutsche Idealismus das Böse »unterschlagen« hätte.203 Der Ab-

solutheitsanspruch, mit dem er seine Annahme hier formuliert, ist schwer zu ak-

199 Vgl. ebd., S. 17ff.

200 Ebd., S. 13.

201 Ebd., S. 29.

202 Ebd., S. 28.

203 Ebd., S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 93

zeptieren. Seine These muss vielmehr als Abgrenzung zu direkt vorhergehenden

ästhetischen, philosophischen und poetologischen Konzepten gedacht werden, an-

sonsten ist die These von der bösen Natur des Menschen als eigene ontologische

Größe, die erstmalig am und als Beginn der Moderne entdeckt werden würde,

schlichtweg nicht haltbar.204 Bezieht man hingegen seine Aussagen ausschließ-

lich auf die philosophieästhetische Diskussion, die erst mit Baumgarten beginnt,

mag seine Position stimmen und schlüssig sein. Tatsächlich muss dann die Ästhe-

tisierung auch des Hässlich-Bösen als Erodierung der letzten Bastion des im 18.

Jahrhunderts gesetzten Paradigmas angesehen werden.

Poes ErzählungThe Imp of Perverse (1845) eines Inhaftierten und zum Tode Ver-

urteilten, auf die sich Bohrer hier bezieht, gleicht tatsächlich eher einem Essay,

da auf der Ebene der Handlung eigentlich kaum Ereignisse stattfinden. Dennoch

darf nicht vergessen werden, dass Poe das Medium der »Weird Tale« nutzt, um die

Beispiele für seine Argumentation aus der Fiktion selbst zu beziehen. Wie auch in

The black cat ist der Erzähler überzeugt, dass bisherige Betrachtungen der mensch-

lichen Seele einen Antrieb gänzlich außer Acht gelassen haben:

Induction, à posteriori, would have brought phrenology to admit, as an innate and

primitive principle of human action, a paradoxical something, which we may call

perverseness, for want of a more characteristic term. In the sense I intend, it is, in

fact, a mobile without motive, a motive not motivirt.205

Diese prima mobilia verfolge lediglich einen Zweck: »to do wrong for the wrong’s

sake«. Illustriert wird dies an drei Gegebenheiten, in der einmal ein Gesprächs-

partner nicht davon ablassen kann, etwas Beleidigendes zu sagen, obwohl er nicht

will. In einem zweiten ist es der Drang, über eine Klippe zu springen, motiviert

allein durch die Idee dessen, was die Folge davon wäre, und im letzten Beispiel

wird die Abgabe einer Arbeit deshalb nicht eingehalten, weil, wohl wissend, welche

Nachteile demjenigen daraus entstehen, er sich nicht vor Fristende dazu durch-

ringen kann zu arbeiten. In allen drei Beispielen hat der Mensch keinen Nutzen,

nur Schaden aus seinen eigenen Handlungen. Eine weitere Erläuterung stellen die

analeptisch präsentierten Ereignisse des Protagonisten dar, der sich selbst als Op-

fer dieser Kraft sieht. Sein zuvor perfekt verübter Mord blieb unentdeckt. Aber aus

dem reinen Antrieb heraus, sich zu schaden, gesteht er am Ende die Tat. Allerdings

204 Zwar wird als Argument hier immer wieder auf Nietzsches Philosophie und Ästhetik verwie-

sen, die sich aber meiner Meinung nach gerade auf das archaische Konzept der Vorstellung

von einander gleichberechtigten Kräften der Zerstörung und der zum Nützlichen domesti-

zierten Zerstörung beruft (vgl. Russel: Philosophie des Abendlandes, S. 36ff.). Auch in Hin-

blick auf die direkten Vorläufer und Anfänge der Ästhetik stellen sich Zweifel ein hinsicht-

lich eines wirklichen Novums der Reflexion der bösen Natur, wie ich es versucht habe im

Eingangskapitel zu skizzieren.

205 Poe: The Imp of the Perverse, S. 354.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Das Schweigen der Gewalt

wird an dieser Stelle noch einmal deutlich, wie die zuvor dargebrachten Gedanken

und Überlegungen zur Charakterisierung und Motivierung des Protagonisten die-

nen. Bohrer vollzieht somit auch in Hinblick aufThe black cat eine problematische

Gleichsetzung der Reflexionen der Figur mit Poes eigenen Gedanken.

Peter-André Alt sieht in diesem Zusammenhang noch eine andere Bewegung,

wenngleich er auch zum selben Schluss wie Bohrer kommt. Seine These zu seiner

Beschäftigungmit der Ästhetik des Bösen lautet, dass es sich um eine »Verlagerung

in die Psychologie« handele.206 Diese Bewegung gehe einher mit der Freisetzung

des Bösen als ästhetische Kategorie, die möglich wurde durch die sich etablierende

Kunstautonomie. Das Böse, was zuvor eingebettet war in einem Rahmen aus An-

schauung und moralischer Erziehung, konnte durch den Verlust der Metaphysik

frei werden, um neue Funktionen zu übernehmen. Dabei liefert gerade die zuvor

erfolgte Anschauungskultur das entsprechende Repertoire, das nun umgedeutet

werden kann und dessen Topoi neu besetzt werden. »Der ästhetische Reiz des Bö-

sen verbindet das Moment der Veranschaulichung jedoch mit einer Komponente

der Mehrdeutigkeit, die ihm erst durch seine konkrete Erscheinung zufällt: das

Böse wird böse und zugleich schön durch seine Sichtbarkeit.«207

Da bereits Baumgarten für das Schöne eine Verlagerung ins Innere des Indivi-

duums vorgenommen hat, erscheint es nur konsequent,wenn sich dies im gleichen

Zug auch für das Böse ereignen sollte. Aber auch für Alt ist das Schweigen der bö-

sen Bilder in ihrer Abkopplung von jeglicher ethischer Funktionalisierung, ohne

eine Umwertung zum vermeintlichen Schönen jener Kern der Moderne, in dessen

Bereich sich die neue ästhetische Kategorie bildet. Das Böse und in diesem Fall die

Inszenierung der Gewalt greift auf ein Spektrum bereits entwickelter Strategien

zurück, die sich nun unter der Kunstautonomie neu besetzen.

Auch Jürgen Nieraad sieht in der Unauflösbarkeit der Bilder von Gewalt jenes

Moment der Moderne, wie es von Bohrer und Alt herausgestellt wird. Die Darstel-

lungen der Gewalt, die vor der Moderne womöglich symbolische, metaphorische

oder allegorische Funktionen besessen hätten, stehen nun unversöhnlich für sich

selbst. Nieraad führt ebenfalls Die Gesänge des Maldoror (1874) von Lautréamont an

als Beispiel einer Verselbstständigung des Metaphernbereichs. Die deutlich auflös-

baren Metaphern der vorangegangenen Epochen, die das Dargebotene mit einem

Signifikanten zweiter Ordnung verbunden hätten, bewahrten so eine Ordnung, die

der Gewalt ihre Verselbstständigung nahm und sie unter einen rationalen Aspekt

stellte. Hier nun löse sich dieses Verhältnis auf, indem sich der Bildspenderbereich

vom Bildempfängerbereich entferne. Die Metapher verschiebe sich hin zur abso-

luten Metapher im Sinne Hugo Friedrichs, die ihre Deutung verweigere.208

206 Alt: Ästhetik des Bösen, S. 12.

207 Ebd., S. 16.

208 Nieraad: Die Spur der Gewalt, S. 125f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 95

Die Bewegung der Loslösung möchte Nieraad mit einem Konzept von Julia

Kristeva erklären. Diesem zur Folge bahnt sich in den Bildern der Grausamkeit ei-

ne menschliche Triebstruktur über den Bereich des Bezeichneten seinenWeg nach

außen, die ansonsten durch das Gebot der Sprachreglung unterdrückt ist. Kristeva

wird dabei so verstanden, dass die Sprache in einen symbolischen und einen se-

miotischen Teil zerfällt. Ersterer ist der Sphäre des Bewusstseins zuzuordnen, die

den zweiten Teil des Semiotischen als Ausdruck dermenschlichen Triebstruktur zu

beherrschen versucht. Der Trieb als die Grundstruktur des menschlichen Wesens

schaffe es nun erstmalig im 19. Jahrhundert, sich jenseits von Gut und Böse in der

Literatur zu manifestieren.209

Bereits Odo Marquard hat eine ähnliche Betrachtung vorgenommen, indem

er das Modell des Unbewussten als notwendige Voraussetzung für den Wandel zu

den ›nicht mehr schönen Künsten‹ erachtet.210 Anders als Marquard muss Nier-

aad jedoch einen hohen argumentativen Aufwand betreiben, da er offensichtlich

mit seiner Analyse mehrere Aspekte gleichzeitig verfolgt. So soll zum einen die

Darstellung der Gewalt, wie versucht zu referieren, in ihrer Darstellung um ihrer

Darstellung willen die Zweckbindung für moralisch-ethische Deutungen verhin-

dern. Ihr gelingt dies durch eine hohe Autoreflexivität, da die evozierten Bilder

ganz für sich stehen, ohne dieMöglichkeit der vollständig befriedigenden, rationa-

len Auflösung. Die Sprachkunst zeige aber darüber hinaus auch mittels des Bruchs

mit der Verständigung das Unvermögen des Subjekts, mithilfe der Sprache sich

der Umwelt durch adäquate Abbildung zu ermächtigen.211 Zugleich soll aber die-

se »poetische Semiosis« die Rückkehr des Subjekts, hier als Triebobjekt, in den

Ort der Sprache möglich machen, weil über die individuelle Sprachverwendung

sich das Individuum gegen die Symbolmacht der Sprache in diese einschreibt.212

Da nun aber weder das Triebmodell nach Freud noch das Modell nach Lacan dem

Subjekt überhaupt eine große individuelle Eigenständigkeit, außer einer zufällig-

ontogenetischen, einräumt, muss er Kristevas Ausführungen zuvor in eine Tradi-

tion der Subjektheorien stellen, die das Subjekt als weiterhin autark betrachten,

um schließlich in ihrer Sprachtheorie ein Schichtenmodell zu erkennen, das bei

aller symbolischen Loslösung der Sprache vom Individuum dieses als fest einge-

schriebenes Triebobjekt immer an die reine Symbolverwendung koppelt. Kristevas

»symbolisch-semiotisches Schichtenmodell« bette das Subjektive in den Kode der

Sprache mit ein, sodass das Symbolische nie vollständig alleinig determinierend

209 Ebd., S. 119f.

210 Wobei er vorsichtiger von einer Begleiterscheinung spricht, die erst im Verlauf der Verände-

rungen aus der Romantik heraus konstitutive Elemente beiträgt. – Vgl. Marquard: Aesthe-

tica und Anaesthetica, S. 45f.

211 Nieraad: Die Spur der Gewalt, S. 120.

212 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Das Schweigen der Gewalt

sein könne.213 Die Verwendung der Gewalt und die daraus resultierenden Me-

taphernkomplexe besonders bei Lautréamont müssen in Nieraads Lesart zu viel

leisten. Zum einen ist ihre Verwendung und die Verweigerung der Auflösbarkeit

hinsichtlich einer zweckrationalen Deutung Voraussetzung für die absolute Meta-

pher. Hiermit wird sowohl der Sprachzerfall als auch der Ichzerfall diagnostiziert.

Dieses Spiel derWorte, die sich in einer hohen Autoreflexion aufeinander beziehen

und sich somit vomReferenten abgelöst haben, garantiert ihre Loslösung von einer

rein referenziellen Funktion.Da aberNieraad sowohl Derridas als auch LacansHal-

tung der Eigenmacht der Sprache über das Subjekt ablehnt, möchte er mithilfe des

Konzeptes von Kristeva das Individuum sich über eine zweite Schicht, und zwar

vorsymbolisch, in die Sprache einschreiben lassen.214 So garantieren zum anderen

die imaginativen Gewaltfantasien das Subjektiv-Individuelle und konservieren das

Künstler-Ich über sein vorsymbolisches Triebsubjekt, das sich in die Verwendung

der Worte bereits eingeschrieben hat. Damit stehen sich die Verselbstständigun-

gen der Sprachbilder, die sich einer sinnhaften Interpretation verweigern, und das

Imaginative, durch das sich das Individuum in den Text einschreibt, kontradikto-

risch gegenüber. Selbst wenn in einer Textanalyse, der selbst wieder nur die Spra-

che zur Beschreibung zur Verfügung steht, sich ein solcher Befund zwar höchstens

postulieren, niemals aber veranschaulichen lassen würde, ließe sich dennoch die

Kontradiktion von Nieraads eigener Argumentation nie auflösen.

Aber auch Bohrers Ansatz bereitet hinsichtlich der Verwendung für die Text-

beschreibung einige Schwierigkeiten. Bohrer widmet sich im Zuge seiner Ästhetik

des Bösen der Gewalt gesondert. Gewalt ist hierbei ein Element in der Literatur, das

in einem Bedingungsverhältnis mit der Form steht.215 Das formgebende Prinzip,

das den poetischen Zweck der Revolte verfolgt und bei dem der Künstler bestrebt

ist, seine Wirkung durch die Störung und im besten Fall durch die Zerschlagung

des Automatismus zu erreichen, findet seine passende Entsprechung auf bildge-

bender Ebene in der Gewalt. Sie ist also deshalb vorrangig Teil der Erzählung, weil

sie sich aus den formalen Überlegungen zum Stil ergibt. Die Darstellung von Ge-

walt entspricht auf Inhaltsebene somit dem formgebenden Prinzip der Formzer-

schlagung auf der Ebene des Stils:

Gewaltthemen treten deshalb so oft in der Kunst auf, weil ihre formale Expres-

sion der dem großen Künstler eingeborenen Affinität zum Stil, der verwundet,

entgegenkommt. Es ist also die Stilaffinität als Affinität zum Effekt, der das Ge-

waltthema erst zur Gewaltphantasie macht.216

213 Ebd., S. 128.

214 Ebd., S. 127f.

215 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 189.

216 Ebd., S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 97

Der Ansatz ist hier ebenfalls ein autonomieästhetischer: Die Gewalt ist im Text,

wenn auch nicht ausschließlich, so zumindest vorrangig deshalb, weil sie auf der

Ebene der Darstellung das beste Äquivalent zur Ebene des Stils bildet. Stil und

Ausdruck harmonieren in diesem Fall besonders gut. Die Gewalt, so allen übrigen

Funktionen entbunden, kann nach Bohrers Verständnis dann ganz ästhetisch sein.

Ihr Vorhandensein ist durch die Form, nicht durch den Inhalt begründet. Auf das

Problem der textimmanenten Beschreibung gewendet, würde dies bedeuten, dass

es also nicht reicht, wenn ›Gewalt‹ von einem Text als ›schön‹ ausgewiesen wird.

Die eigentliche Ästhetik entfaltet sich erst bei ihrer Präsentation um ihrer Präsen-

tation willen. Damit wird ihre Funktion im Textgefüge auf ihre bloße Anwesenheit

reduziert. Diesen Aspekt, der bei Bohrer hier etwas im Dunkeln verbleibt und nur

durch die Hinzunahme anderer Aufsätze von ihm klarer wird, hat Sabine Fried-

richs konziser formuliert: Die absolute Metapher, auf die letztlich die Verwendung

der Gewalt abzielt, entsteht durch die Repetition und Steigerung des Dargestell-

ten. Der permanente Versuch der Texte, das Dargebotene noch zu überbieten, die

Grausamkeiten noch genauer zu beschreiben, führt zu einem »Hyperrealismus« ei-

nerseits und einer »phantasmatischen Entgrenzung« andererseits, die letztlich es

unmöglich machen, sich die Szenen noch als etwas Konkretes zu denken, sondern

sie gehen tatsächlich in eine Welle der reinen Wortgewalt über.217 »Die Sprache

selbst, die ästhetischen Versprachlichungsmodi des Bösen und die Textstrukturen

werden damit zentral.«218

Dass dies aber einen eklatanten Paradigmenwechsel darstellen soll, ist nur in

Abhängigkeit mit dem ästhetischen Überbau zu verstehen. Ansonsten hat es den

Anschein, dass Darstellungsformen unter ein Programm gezwungen werden. Das

Spezifische des Bösen, respektive des neuen Ästhetischen, muss absolut sein. Da-

mit widerfährt dem Bösen, was zuvor dem Schönen und Erhabenen widerfahren

ist. Sowohl das Böse selbst als auch seine Prädikation als ›absolut‹ sind axioma-

tisch. Bohrer, Nieraad und Alt etablieren deshalb auch einen Kanon, der Grundlage

zur Bestimmung des Bösen wird.219 Bei Bohrer ist das absolute und damit ästheti-

sche Böse selbst wiederum nicht als positive Eigenschaft, Proposition oder Aussage

vorhanden, sondern zeigt sich negativ durch den Modus einer sinnverweigernden

Repräsentation. Nicht das Dargestellte allein, sondern die Art und Weise der Dar-

stellung bilden zusammen notwendige und hinreichende Bedingung. Was ›böse‹

ist, ist hierbei aus sich selbst heraus evident. Die angeführten Beispiele werden

nicht hinsichtlich ihrer Eigenschaft, böse zu sein, hinterfragt, sondern gelten als

217 Friedrich: Die Imagination des Bösen, S. 13.

218 Ebd.

219 So spüren alle drei Autoren bei ähnlichen Werken der Moderne das Böse als konstitutiv auf.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Das Schweigen der Gewalt

exemplarisch, um den Modus der Repräsentation zu veranschaulichen.220 Genau

so verfährt Winckelmann bei seiner Bestimmung des Schönen. Bohrer konstitu-

iert das Böse durch zwei Pole: Das Böse ist auf sich selbst gerichtet und existiert

um seiner selbst willen; es ist nicht das Gegenteil des Guten. Er schließt damit ei-

nen funktionalen Nutzen kategorisch aus, damit das Böse selbst ästhetische Kraft

werden kann. Bei dieser Setzung verbleibt es und im Fortgang seiner Erörterun-

gen konstituiert sich das Böse vor allem an Beispielen dadurch, wie es sich zeigt

und was das Gezeigte nicht ist. Sabine Friedrichs konstatiert deshalb hinsichtlich

Bohrers Begriff vom Bösen folgerichtig:

Neben den Schwierigkeiten, das ästhetische Böse jenseits jeder Referentialisier-

barkeit tatsächlich angemessen erfassen zu können, liegt das größte Problem

wohl darin, daß Bohrers Konzeption des Bösen als plötzliches Erschrecken weder

eine detaillierte Beschreibung der spezifischen Textstrukturen ermöglicht, noch

Unterscheidungskriterien bereitstellt, die es erlauben würden, das Böse histo-

risch zu differenzieren. Reduziert auf ein inhaltlich nicht faßbares, plötzliches

ästhetisches ›Ereignis‹ erscheint das ›Böse‹ letztlich bei so unterschiedlichen Au-

toren wie Baudelaire, Flaubert, Nietzsche, Kierkegaard und Proust als identisches

Phänomen.221

Friedrichs präzise Kritik des plötzlichen Erschreckens halte ich allerdings noch für

einen anderen, entscheidenden Effekt in der Haltung des Rezipienten für relevant,

auf den im Anschluss auf die folgenden Erörterungen noch einmal gezielt einge-

gangen werden soll.

2.2.5.2 Die Lust an der Gewalt und das absolute Böse

Bei den bisherigen Autoren spielt die Lust am Schrecklichen und Hässlichen in den

besprochenen Ausführungen fast keine Rolle, wenngleich sie bei früheren Ästhe-

tikern wie etwa Edmund Burke den eigentlichen Grund zu seiner Beschäftigung

mit dem Phänomen darstellte. Da gerade in den sozialwissenschaftlichen Ausein-

andersetzungen dieser Lustgewinn einen ganz wesentlichen Teil der Analysen aus-

macht, insbesondere in Bezug auf die Motivation eines Täters, mag es zuerst über-

raschen, dass in ästhetisch-theoretischen Abhandlungen der Aspekt kaum zum

Tragen kommt. Es wird aber dann verständlich, wennman sich in Erinnerung ruft,

dass zu den traditionellen ästhetischen Grundannahmen gehört, dass das profane

220 Obwohl Alt (Ästhetik des Bösen, S. 605) selbst in einer Fußnote auf den Aspekt hinweist, dass

in Bohrers Schrift ›das Böse‹ als gegeben verbleibt, wird auch von ihm kein klar umrissener

Begriff des Bösen verwendet; zur Kritik am Begriff des Bösen bei Alt vgl. Wörtche: Das Böse,

ach …, besonders Abschnitt 10 und 39.

221 Friedrich: Die Imagination des Bösen, S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 99

Lustgefühl dem Höheren, Ästhetischen im Weg steht. Denn das Lustgefühl inter-

feriert mit dem komplexen Abhängigkeitsverhältnis von ästhetischer Einstellung,

ästhetischer Erfahrung und ästhetischem Werturteil. Seit Kant ist das ›interesse-

lose Wohlgefallen‹ ein entscheidendes Merkmal der ästhetischen Erfahrung bzw.

je nach Deutung des ästhetischen Wohlgefallens, welches wiederummit dem ethi-

schen Erkennen des Guten verschränkt war. Deshalb kann sich z.B. Rosenkranz

auch nur zwei Möglichkeiten des Wohlgefallens am Hässlichen vorstellen. Entwe-

der es geschieht ›gesund‹ als Teil des Rezeptionsvorganges des Kunstwerks, indem

sich das Hässliche dem Schönen unterordnet und somit aufgelöst wird, oder es

geschieht ›krankhaft‹ und ist damit symptomatisch für ein degeneriertes Zeitalter,

das den Lustgewinn in der Darstellung des Ekelhaften sucht.

Georges Bataille allerdings, ein weiterer wichtiger Ästhetiker im Hinblick auf

das Böse aus dem französischen Sprachraum, setzt sich zwar nicht primär, aber

unter anderem auch mit dem Lustgewinn durch Gewaltdarstellungen auseinan-

der. Dies ist zum Teil seiner anders gelagerten Konzeption der negativen Ästhetik

geschuldet. Er entwirft ein sehr viel konkreteres Bild von der Schöpfungskraft des

Bösen, seinem Zweck und seinem Ursprung, als es die deutschsprachigen Theo-

retiker vornehmen. Dabei verfolgt er weniger einen systematischen, sondern eher

einen kursorischen Zugriff, der an jedem Phänomen des Bösen seine Funktion und

Bedeutung spezifisch herausarbeitet.

Anders als die streng formale Position Bohrers vollzieht Bataille eine idealisti-

sche Umwertung des Bösen. Er hat einen absoluten Anspruch an die Literatur, den

er gleich zu Beginn seiner Abhandlung darlegt und auf den bezogen das Böse eine

entscheidende Funktion einnimmt: »Die Literatur ist das Wesentliche, oder sie ist

gar nichts. Das Böse – eine akute Form des Bösen –, dessen Ausdruck sie ist, stellt

für uns meiner Ansicht nach den souveränen Wert dar.«222

Indem Bataille im Bösen einen Kern der Freiheit erkennt, den er auf eine kind-

liche Komponente des Erwachsenen rückbezieht, schafft er ein Spannungsverhält-

nis zwischen einer kindlichen Unschuld, die letztlich nur den Regelverstoß sucht,

und dem Ringen des Erwachsenen um Souveränität. Die kindliche Unschuld, die

der Erwachsene nicht mehr besitzt, besteht in Batailles Konzeption zum Teil aber

in der Revolte gegen die Regeln fort, wobei diese Revolte tatsächlich nur die Regel-

überschreitung zum Ziel hat.Was das Kind noch in Auflehnung gegen die Erwach-

senen geduldet vollziehen darf, ist dem Erwachsenen hinsichtlich der Gesellschaft

fast vollständig versagt.223Wenngleich er aber nicht mehr mit derselben Unschuld

des Kindes gegen die Regeln revoltieren kann, so beinhaltet jedoch dennoch die

Transgression weiterhin im Kern den Akt der Souveränität. Diesen Freiheitsgedan-

ken verfolgt Bataille als roten Faden durch seine unterschiedlichen Betrachtungen

222 Bataille: Die Literatur und das Böse, S. 7f.

223 Vgl. ebd., S. 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Das Schweigen der Gewalt

über die böse Literatur. ›Böse‹ ist die Literatur hierbei wie der Teufel böse ist, der

geduldet vonGott Transgression umder Transgressionwillen vorantreiben darf.224

Auch der Künstler muss diese Konventionsüberschreitung suchen, will er wirkliche

Literatur schaffen. Die Gesellschaft duldet dies im Namen der Kunst.225

Seit der Romantik, die nach dem Wegfall der Religion Aufgaben dieser der

Kunst überantwortet, sieht Bataille zudem eine starke Wesensähnlichkeit von Li-

teratur und mystischer Kontemplation, da sie beide fähig sind, Zustände zu er-

schaffen, die Derivate der erwünschten Urzustände, wie etwa Kindheit oder Frei-

heit, darstellen.226 »Gutes und Böses, Schmerz und Freude. Dieser Standort wird

sowohl von einer gewaltsamen Literatur als auch von der Gewalt der mystischen

Erfahrung bezeichnet.«227

Das Böse ist bei Bataille auch dadurch gekennzeichnet, dass es der ›geizigen

Moral‹ entgegengesetzt ist.228 Die ›klassische‹, konservativeMoral ist auf den Fort-

bestand und die Erhaltung des Menschen ausgelegt, alles, was diesem Ziel zuwi-

derläuft, ist zugleich ein Verstoß gegen sie. Sich gegen diese schützende Haltung

der Gesellschaft zu stellen, die als ›gut‹ deklariert, was dem Menschen im Allge-

meinen nützt, bedeutet auch einen Schlag der Befreiung zu führen für das Indi-

viduelle, den Einzelnen, der hier ganz nach seinen egoistischen Prinzipien han-

deln darf. Aber das Böse ist nicht der alleinige Antagonist dieser Moral, sondern

wiederum nur die Umkehrung des Prinzips des Heiligen.229 Auch das Heilige ist

gegen eine konservative Moral ausgerichtet, da es den Menschen zugunsten eines

höheren Prinzips zu opfern bereit ist. Damit führt Bataille das Böse und das Hei-

lige eng, wenn er sie beide als egoistische Prinzipien der dem Kollektiv dienenden

Moral entgegenstellt. Sowohl dem Heiligen als auch dem Bösen liegt seiner Auf-

fassung nach ein radikaler Individuationsprozess zugrunde, der das Subjekt der

Gesellschaft entzieht.

Bei seinen Ausführungen zum Marquis de Sade setzt sich nun Bataille inten-

siv mit dem Lustgewinn durch Gewaltdarstellungen auseinander und kommt zu

dem Schluss: De Sades Bücher seien ›langweilig‹.230 Das Repetitive seiner obszö-

nen und gewaltsamen Darstellungsexzesse könne den Spannungsbogen nicht auf-

rechterhalten. Auch die Variation der immer neuen Foltermethoden seiner Figuren

sind nach einer gewissen Seitenzahl erschöpft. Der Gewöhnungseffekt bei der Lek-

türe bleibt unvermeidlich. Dennoch konstatiert Bataille: »Niemand – es sei denn,

224 Vgl. ebd., S. 30f.

225 Vgl. ebd., S. 16ff. und 31.

226 Vgl. ebd., S. 21ff.

227 Ebd., S. 24.

228 Vgl. ebd., S. 118.

229 Vgl. ebd., S. 149.

230 Vgl. ebd., S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 101

er wäre gefühllos – beendet die ›Cent vingt journées‹ ohne Übelkeit: Am Übelsten

ist sicher der daran, den diese Lektüre sinnlich erregt.«231

Damit endet seine im Kapitel überwiegend formalästhetische Beschreibung

der Werke de Sades mit einem Geschmacksurteil und auf einer moralischen No-

te. Dieses, im Hinblick auf den zuvor formulierten Freiheitsanspruch des Bösen,

doch eher überraschende Ergebnis wird von Bataille an dieser Stelle nicht näher er-

läutert. Jedoch ist es paradigmatisch, nicht nur für Batailles Verständnis, sondern

für jene theoretische Haltung insgesamt, die ich zu Beginn des Abschnitts skiz-

ziert habe. Bei Bataille stehen sich Bewusstsein und Leidenschaft unversöhnlich

gegenüber. Wollte man den Exzess Sades begreifen, müsste man verstehen, dass

dieWahrheit in der erlebten Leidenschaft liegt. Aber Leidenschaft ist für das reflek-

tierende Bewusstsein nicht zugänglich, es wird durch sie blockiert. Sie kann nicht

rational erschlossen werden.Man erlebt Leidenschaft oder man erlebt sie nicht.232

Wird ein ästhetischer Gegenstand vom Rezipienten zur Lustbefriedigung genutzt,

kann sich keine ästhetische Lesart einstellen, da dafür ein reflektierender Zugang

nötig ist. Die Wahrnehmung der Kunst ist stattdessen besetzt oder ›getränkt‹ von

der primären Funktion, Bedürfnisse zu befriedigen, wobei eine ästhetische Erfah-

rung in diesemDenkmodell nicht als Bedürfnis angesehen wird. Gleiches lässt sich

auf den Autor übertragen. Schafft er Gewaltdarstellungen, weil sie ihm Lust berei-

ten, weil er Freude an der Darstellung von Gewalt empfindet, steht diese primäre

Funktion der ästhetischen im Weg.

So sehr diese Argumentation hinsichtlich der philosophieästhetischen Denk-

tradition sicherlich richtig und schlüssig ist, stehe ich einer Überbeanspruchung

dieses Ansatzes kritisch gegenüber, da ich bezweifle, dass selbst auf der Ebene der

Begriffe sich eine trennscharfe Unterscheidung zwischen Lust, Freude und ästhe-

tischem Gefühl finden lässt, auch wenn sie logisch zwingend notwendig erscheint.

Vielmehr hat es den Anschein, dass dem Theoretiker Bataille der Leser Bataille in

die Quere kommt bei dem Versuch, eine persönlich negative Rezeptionserfahrung

objektiv zu begründen. Ich halte zudem dieses hier dokumentierte ›Herausfallen‹

für einen ganz wesentlichen Aspekt im Hinblick auf die Auseinandersetzung nicht

nur mit der Gewalt, sondern auch z.B. mit dem Ekelhaften. Denn es wird hier ver-

sucht, etwas intellektuell zu trennen, was emotional eng verwoben zu sein scheint.

Ebenso zeigt sich hier, dass das schwierige Verhältnis von Ästhetik und Ethik

nicht aufgelöst ist, sondern als essenzielles Spannungsverhältnis weiter fortbe-

steht. Dabei befindet sich der Gestus einer Argumentation, die das Absolute will,

häufig im Widerstreit mit den persönlichen oder aber den diskursiven ethischen

Ausschlusspraktiken, was dazu führt, das entscheidende Argumente übersehen

231 Ebd., S. 101.

232 Vgl. ebd., S. 103ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Das Schweigen der Gewalt

werden. Ausgerechnet in Bohrers Arbeit lässt sich ein anschauliches Beispiel hier-

für finden. Er möchte sich ganz auf eine ästhetische Betrachtung verlegen und holt

bei seiner Distanzierung zu übrigen Positionen und der seiner Meinung nach in

Deutschland stark von der idealistischen Philosophie geprägten Diskussion zu ei-

nem Rundumschlag gegen die bisherigen Auseinandersetzungen aus. »Gott« wür-

de lediglich durch »Geist« ersetzt und schließlich sei die Ursache für die »Bigot-

terien« der Hochschulgermanistik auch in der »kleinbürgerlichen kleinstädtisch-

akademischen Struktur der deutschen Intelligenz« zu suchen.233 Dabei wird deut-

lich, dass die ästhetische Betrachtung des Bösen jenseits moralischer Bewertungen

auch einen sozialkritischen Impetus besitzt, der möglicherweise nicht ohne Wei-

teres mit dem theoretischen in Einklang zu bringen ist.

Bohrer kritisiert nun an Batailles Position vor allem zwei Dinge: So sieht er in

Batailles Apologetik eine Definition der Gewalt aus sich selbst heraus und nicht,

wie Bohrer es fordert, aus ästhetischenGesichtspunkten.234 Denn, und dies ist sein

zweiter Haupteinwand, indem Bataille eine Verklärung der Gewalt und des Bösen

betreibe, bewahre er zugleich auch die Abhängigkeit dieser von ihrer moralischen

Betrachtungsweise.235 Erst aber, wenn man die Gewalt aus diesem Verhältnis löse

und sie wie Bohrer nur unter dem formalen Gesichtspunkt berücksichtige, könne

sie zu der »hermeneutischen Kategorie, die die Gegenwart begreift«, avancieren.236

Wenngleich Bohrer in Bezug auf seine Argumentation recht hat, Bataille für seine

Verherrlichung zu kritisieren, da sie einen autonomieästhetischen Sinn verfehle,

so wichtig ist Batailles vorhin erwähnte Überlegung zur Abhängigkeit dieser Ka-

tegorie von ihrem ethischen Ursprung. Denn wenn Bohrer erst in der Loslösung

des Bösen von allen ethischen Bezügen die volle Entfaltung der ästhetischen Ka-

tegorie sieht, so erodiert er zugleich die Konstituente des Bösen. In dieser Kon-

trastierung wird erneut der problematische Begriff des Bösen bei Bohrer deutlich,

der eine ethische Kategorie in eine ästhetische überführen, aber zugleich aus ih-

rem ethischen Bedingungsverhältnis enthebenmöchte und damit den Begriff auch

von der ihn konstituierenden Abhängigkeit zum ethischen Diskurs befreien will.

Damit hört das Böse auf zu sein, denn wie Bataille ganz richtig feststellt:

Das Böse verbleibt nur so lange das Böse, wie es von dem ihm beschworen, ver-

klärten oder handelnden Subjekt als das Böse empfunden wird. Es hört dann auf

das Böse zu sein, wenn es zurNormalität oder zur ehrlichen Leidenschaftwird und

damit keine Grenzverletzung mehr darstellt.237

233 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 44.

234 Vgl. ebd., S. 184.

235 Vgl. ebd., S. 176. Bohrer spricht hierbei von der Überführung in das »Heteronom-Heilige«.

236 Ebd., S. 13.

237 Vgl. Bataille: Die Literatur und das Böse, S. 152 u. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 103

Der Künstler, der die Gewalt seiner stilistischen Eigenschaften wegen einbringt,

vollzieht tatsächlich nichts Böses, wenn es ihm nicht mehr um die Grenzüber-

schreitung, die Provokation oder den Schock geht. Nur in einer polyperspektivi-

schen Betrachtung ist das Böse noch aufrechtzuerhalten. Während der Künstler

keine ethischen Bezüge mehr für relevant erachtet, muss es der Leser sehr wohl

tun, wenn das Böse weiterhin als das Böse erkannt werden soll. Friedrichs kriti-

siert an Bohrers Ansatz ebenso genau dies und gerade an der für Bohrer so wichti-

gen Stelle aus Flauberts Salambo ist für Friedrichs das Schweigen der Gewalt alles

andere als evident sowie sie auch ein Böses jenseits der Moral nicht für möglich

hält.238

In den narrativen Inszenierungsverfahren konstituiert sich auf der Grundlage an-

thropologischer Diskursvorgaben ein neuartiges ästhetisches Böses, das jedoch

stets auf das Reizpotential des moralisch Verwerflichen angewiesen bleibt.239

Diese Kritik betrifft letztlich auch in abgeschwächter Form Alt und Nieraad. Auch

diese Autoren haben die Schwierigkeit, das Böse als unabhängig von jeglichen sitt-

lichen Diskursen zu erfassen, ohne die moralische Komponente dabei zu suspen-

dieren. Dennoch bleiben ihre Ergebnisse insofern gültig, als dass das Funktions-

spektrum des Bösen zum Beginn der Moderne erweitert wird. Es ist eben nicht

mehr nur Kontrastmittel, um das Gute oder Moralische deutlicher hervortreten

zu lassen, sondern es kann um seiner selbst willen auftreten. Es kann ästhetisch

sein – auch trotz oder gerade wegen seiner moralischen Abhängigkeit. Das allein

ist vollends hinreichend als Abgrenzung zu historisch früheren Poetologien. Boh-

rer schießt über das Ziel hinaus, wenn er bei seiner Bestrebung, das Böse in die

Autonomieästhetik zu überführen, jenes ganz von seinem ethischen Diskurs lö-

sen zu können glaubt. Dies ist schon allein aus diskurshistorischen Erwägungen

nicht möglich, da selbst bei einem Künstler, der zum Ziel hat, das Böse als rein

ästhetische Kategorie zu etablieren, im historischen Kontext das bis heute weiter-

hin immer in Abgrenzung zu einem moralischen Diskurs stattfinden wird. Auch

Bohrers ›Erschrecken‹ wird letztlich zerrieben zwischen der körperlichen Reakti-

on, die einer distanzierten Betrachtung zuwiderläuft, und der aktiven Loslösung

von jedweden moralischen Bewertungen, die diese wiederum voraussetzt.

Deutlich wird die Abhängigkeit noch einmal, wenn Jürgen Nieraad Bataille

ebenfalls für seine Gewaltapologie kritisiert, was zudem auch beleuchtet, wieso

Nieraad den argumentativ schwierigen Weg über die subversive Etablierung des

Subjekts im Unbewussten der Sprache wählt, um die Autonomie des Bösen greif-

bar zu machen. Weder eine sinnstiftende Funktion noch eine absolute Autonomie

will er der Gewalt zugestehen als Resultat der Erlebnisse und Erkenntnisse des

238 Friedrich: Die Imagination des Bösen, S. 37.

239 Ebd., S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Das Schweigen der Gewalt

ZweitenWeltkrieges.240 Eine Radikalästhetik der absoluten Gewaltdarstellung wä-

re für de Sade, Lautréamont und Poe noch möglich gewesen, heute hätte aber die

Wirklichkeit die Imagination überholt.241 Ob sich Nieraad dafür den Vorwurf der

›Bigotterie‹ vonseiten Bohrers einhandeln würde, bleibt sicherlich unentscheidbar,

es illustriert jedoch, dass weder Flaubert noch Bohrer sich außerhalb der histo-

rischen Diskursivität bewegen können und nur in der theoretisch-abstrakten äs-

thetischen Betrachtung das Böse von seinen Abhängigkeiten abzulösen vermögen,

wobei der Begriff dann sich entleert. Weder aber lässt sich innerhalb des Textkon-

textes die semantische Ebene suspendieren noch im Rezeptionskontext ihre refe-

renzielle Funktion negieren. Es ist aber anzunehmen, dass Bohrer sich gegen diese

Haltung generell stellt und hofft, die Kunst von ihrer moralischen Abhängigkeit in

Gänze zu befreien.

Zwischen Bohrer und Bataille spannen sich die entgegengesetzten Positionen

der ästhetischen Betrachtungen von Gewalt auf. Sofern nicht ohnehin im Text als

positiv konnotiert, kann die Gewalt mit Bataille in ihrem Schrecken eine Spur der

Souveränität sein, weil sie die Grenzverletzung per se darstellt. Sinnlose Gewalt, so

verstanden, dass sie nicht nützlich, sondernmenschenfeindlich ist, ist zugleich das

Element des nach Selbstbestimmung greifenden Subjekts, das sich wiederum nur

im Refugium der Literatur wirklich entfalten kann (und darf). Während Bataille

damit eine Sinngebung vollzieht, belässt Bohrers Ansatz hingegen den Schrecken

der Gewalt als das Unerklärliche, das sich dem Verständnis entzieht und gerade

darum autonom und ästhetisch wird. Wenngleich man den Schritt der ethischen

Loslösung (aus begriffsanalytischen Gründen) nicht mitgehen darf, bleibt Bohrers

Modell in seiner theoretischen Konsequenz das essenziellere: Wenn die Sigle der

Moderne sich durch die Aufwertung desHässlichen und Bösen konstituiert und zu-

gleich im Ästhetizismus sich mit der Kunstautonomie verbindet, dannmuss sie im

Hinblick auf die Gewalt die auf sich selbst gerichtete und damit zweckfreie Gewalt-

darstellung zur Folge haben, die zudem eine autonomieästhetische Überformung

erfährt und damit ganz als vollberechtigter Teil des Kunstwerkes existieren darf.

Ihre Erscheinungsform verweigert sich jeglicher Sinngebung undmanifestiert sich

deshalb als schweigender Textterm.

Allerdings wird nicht nur durch die Kritik von Sabine Friedrichs deutlich, dass

die vorgestellten Positionen einen umgekehrten Weg beschreiten und das Benö-

tigte in die literarischen Phänomene legen und deshalb wichtige Einwände, wie

etwa die historische Provokation von christlichenWerten, die Schockwirkung oder

die Lust am Grauen, zwar erwähnen und für falsch befinden, aber nicht ernstzu-

nehmend entkräften können. Besonders Bohrers Position, wie Friedrichs gezeigt

240 Nieraad: Die Spur der Gewalt, S. 141f.

241 Ebd., S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 105

hat, versucht sich in ein changierendes Verhältnis zwischen einer Referenzlosig-

keit der gewaltsamen Bilder und ihrer Bedingung durch den Stil zu stellen. Nur

genau hier bleibt unentscheidbar, ob der Stil die Semantik oder die Semantik den

Stil begründet.

Übrig bleibt das Merkmal der Sinnverweigerung – ein hermetischer Textterm

also, der sich jeglicher zufriedenstellender Interpretation entzieht.Möchte man an

der Idee der negativen Ästhetik als konstitutives Prinzip der modernen Literatur

festhalten undmöchteman dies auch am Textmaterial sichtbarmachen,mussman

dieses Merkmal wohl oder übel in eine textanalytische Größe überführen.

Vielleicht deuten Friedrichs’ Hinweis auf den »Hyperrealismus« und Batailles

Werturteil der »Ermüdung« in die Richtung einer möglichen Lösung: Durch das

Repetitive einer Gewaltdarstellung entleert sich ihre Funktion für das Textgefüge,

da die Wirkung oder ihr Nutzen mit jeder weiteren Nennung abnehmen muss. Als

sinnlos empfunden wird – so meine Annahme –, was als zwecklos oder funkti-

onslos in der Literatur erscheint. Das ›Zuviel‹ der Gewalt ist ein Nebeneffekt der

Darstellung um ihrer selbst willen, also einer autonomieästhetischen Repräsenta-

tion. Dabei spielen ethische Abhängigkeiten insofern eine untergeordnete Rolle,

weil sich auch ihr Spannungsverhältnis in der Repetition verliert. Fraglich bleibt

weiterhin, ob sich dies mit der Vorstellung vom ›schweigenden Text‹ verbinden

lässt.

2.3 Der Ort des Negativ-Ästhetischen

Die im vorherigen Teil herausgearbeitete Negativität der modernen Ästhetik muss

nun eine Überführung in textanalytische Größen erfahren, wenn ein Beleg auf tex-

timmanenter Ebene möglich sein soll. Ebenso steht im Zentrum, wie und wodurch

sich das Schweigen eines Textes zeigt. Das berührt allerdings die Frage, ob Ele-

mente in einem Kunstwerk respektive in der Literatur zu finden sind, die den Ge-

genstand als genuin ästhetisch ausweisen. Da diese Frage aber zu den ungelösten

Fragen der Ästhetiktheorie gehört, kann auch hier kein endgültig befriedigendes

Ergebnis gefunden werden. Das angestrebte Ziel ist ein pragmatischer Kompro-

miss.

2.3.1 Das Ästhetische der Kunst

Ging es im vorherigen Kapitel um die Komplexität des Phänomens des Hässlichen

und des Bösen in der Literatur, die ideologischen Bedingungen für ihre Aufnah-

me unter die ›schönen Dinge‹ sowie ihre Bedeutung für die kulturell-ästhetische

Entwicklung, so steht als Nächstes im Zentrum, wie eine Beschreibung des Phä-

nomens systematisch und analytisch auf der Ebene des Textes zu leisten sein soll.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Das Schweigen der Gewalt

Diese Fragestellung wiederum zerfällt in zwei Problembereiche, nämlich wie und

wo sich das Ästhetische am Text zeigt und auf welche Weise die so lokalisierte

ästhetische Eigenschaft des Textes in Bezug zu den ästhetischen Theorien zu set-

zen ist. Denn, wie bereits im vorherigen Kapitel angedeutet, führen die elaborier-

te Ästhetiktheorie und die komplexe Poetologie der Moderne zu einem entschei-

denden, analytischen Problem, das ich im Folgenden genauer ausführen möchte:

Wenn auch auf textimmanenter und damit auf analytischer Ebene die Negativität

der modernen Ästhetik belegbar gemacht werden soll, ist es nötig, die abstrakten

ästhetischen Bestimmungen in textanalytische Größen zu überführen. Ansonsten

verbleibt das bisherige Ergebnis der ästhetischen Diskussion lediglich auf theore-

tischer Ebene und findet keine nachweisbare und damit auch keine über den Text

intersubjektiv vermittelbare Entsprechung auf der Ebene der realisierten Werke.

Negativität an einemText zu veranschaulichen, scheint zunächst aber zu bedeuten,

zu zeigen, dass etwas nicht ist.

Wie schon mehrfach erwähnt, muss die Erörterung der Frage, ob sich das Äs-

thetische am konkreten kulturellen Gegenstand zeigt, im Rahmen dieser Arbeit

ausgeklammert bleiben. Denn ob Ästhetik etwas im Kern Stabiles und damit Über-

historisches beschreibt oder ob es sich auf etwas vollständig Wandelbares bezieht,

ob es Teil des Kunstwerkes ist oder ganz im Auge des Betrachters liegt – das sind

Aspekte, die auch in den aktuellen Diskussionen nicht entschieden sind und die es

deshalb auch hier nicht zu entscheiden gilt.

Dass es distinguierende Elemente geben muss, wird einem einsichtig, wenn

man bedenkt, wie gut wir in der Lage sind, Teile unserer aktuellen Kultur, z.B.

Popmusik, Filme oder Mode, bis auf wenige Jahre genau einzuordnen. Dies setzt

voraus, dass wir entscheidende Unterschiede in ihrer Gemachtheit feststellen kön-

nen, die wiederum uns Auskunft darüber geben, welchen historischen Geschmack

sie gerade bedienen, seien es nun Elemente der kulturellen Artefakte selbst oder die

sie umgebenden Diskursive. Ebenso wären jegliche Epocheneinteilungen obsolet,

würde es nicht veränderliche und zugleich historisch spezifische Charakteristika

geben, die uns von Strömungen oder Moden sprechen lassen. Diese Charakteris-

tika müssen sich an einem Gegenstand ebenso wie im Gespräch über ihn manifes-

tieren.242

Kann allerdings die Annahme von spezifischen ästhetischen Charakteristika ei-

nes Gegenstandes erklären, warum wir uns auch über Gegenstände, die aus sehr

frühen Epochen stammen, hinsichtlich ihrer Schönheit unterhalten können, so ist

doch auch der stärkste Einwand gegen diese Annahme, dass offensichtlich nicht

nur historische Gegenstände, die mal als schön galten, nun nicht mehr von uns als

solche empfunden werden. Mehr noch scheint es, dass gerade auch aktuelle Kul-

turobjekte einer sehr viel intensiveren Diskussion über ihren ästhetischen Status

242 Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 107

unterliegen als historische, obwohl die Rezipienten hier sogar denselben kulturell-

ideologischen Horizont teilen sollten.243 Lässt man dieses Argument gelten, ist es

leicht, zu der Überzeugung zu gelangen, dass letztlich Ästhetik eben nicht evident,

sondern ›Verhandlungssache‹, womöglich noch subjektiv und damit absolut belie-

big ist. Als Folge daraus besteht im heutigen Verständnis trotz der elaborierten

Diskussionen über das Erhabene und das Absolute der vergangen Jahrhunderte

zwischen Schönheit und Ästhetik ein Bedingungsverhältnis.244 Tatsächlich geht

Norbert Schneider so weit, anzunehmen, dass ›Ästhetik‹ inzwischen den Begriff

des Schönen ersetzt bzw. ihn vollständig absorbiert hat: »Die Kategorie des Ästhe-

tischen ist durch ihren expansiven Gebrauch soweit verallgemeinert worden, daß

sie heute wieder auf das angewendet werden kann,wasman einst das Naturschöne

nannte.«245

Grund dafür eben sei, dass der Begriff des Ästhetischen nun die Überzeugung

der nur relativen Gültigkeit von Schönheit transportieren würde, der der gegen-

wärtigen Auffassung entspräche, dass letztlich der Diskurs über das Schöne als

historisch verortet gelten müsse und somit ganz abhängig von der Haltung des

Rezipienten zum Kunstwerk sei.246

Wennman aber den Nutzen einer Textbeschreibung nicht suspendierenmöch-

te – und ästhetische Kodierung impliziert eine Anlage im literarischen Text –, dann

folgt daraus die Überzeugung, dass sich etwas am Text zeigen lässt. Die Literatur

als das sprachliche Kunstwerk textimmanent über seine ästhetische Sprachverwen-

dung zu beschreiben, war und ist ein Kernanliegen der literaturwissenschaftlichen

Methodik. Nicht zwangsläufig muss dies jedoch das Ästhetische selbst sein, son-

dern es könnte sich auch um die textuellen Voraussetzungen handeln, die den Ge-

genstand in die Lage versetzen, als ästhetisch akzeptiert zu werden.

Deshalb aber lässt sich die Frage nach demWie undWo des Ästhetischen nicht

ausklammern, denn wenn der bisherige Befund der Literaturwissenschaft stimmt,

dass eine spezifisch neue ästhetische Kodierung von dem Hässlichen, konkret der

Gewalt, vorläge, die sich in ihrer Art und Weise nun mindestens von der direkt

vorhergehenden kulturellen Epoche unterscheiden würde, dann muss sie sich im

Text auch benennen lassen. Zwar ist nun klar, dass mit der Übernahme des Begriffs

»ästhetisch« man sich auch seine Grundlagenfrage nach der möglichen Autonomie

243 Vgl. ebd., S. 60.

244 »Schön« galt und gilt weiterhin als eine wichtige, vielleicht die wichtigste Eigenschaft von

Kunst bzw. von ästhetischen Gegenständen (vgl. ebd., S. 57).

245 Schneider: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne, S. 19.

246 Ebd. Vgl. hierzu Goldman: Aesthetic properties, S. 127f.: »Aesthetic properties are response

dependent – relations between objective properties and responses of observers – and these

responses are relative to different tastes.«

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Das Schweigen der Gewalt

des Kunstwerks sowie dessen Absolutheitsanspruch einhandelt, ich möchte aber

dieser Spannung nicht einfach durch eine Suspendierung des Begriffs entgehen.

Damit setzt man allerdings voraus, dass Objekte der Kunst nicht beliebig sein

können. Denn wenn alle Werte dem historischenWandel unterlägen und wenn zu-

dem der Ort der Manifestation des Ästhetischen als reine Empfindung sich im Re-

zipienten befände, dann läge auch in der Kunstbetrachtung der Zweifel nahe, dass

etwas allgemein Konstantes womöglich nicht existiere. Andernfalls aber muss dem

Kunstwerk, respektive der Literatur, eine distinguierende Eigenschaft zukommen,

die es von anderen Gegenständen unterscheidet. Ansonsten kann jedes Ding (oder

jeder Text) zur Kunst erhoben werden. Zu beachten gilt bei dieser Fragestellung

allerdings, wie auch schon beim gesteigerten Interesse bezüglich des Themas »Ge-

walt«, dass es sich um eine aktuelle Diskussion handelt, die vor allem durch Theo-

dor W. Adorno wieder angestoßen wurde und seitdem erneut eine sehr komplexe

Ausprägung erfahren hat.247 Es ist deshalb auch hier weder möglich noch sinnvoll,

vollständig alle derzeitig hinsichtlich der Fragestellung diskutierten Lösungsansät-

ze vorzustellen. Da diese Arbeit vor allem einen semiotischen Ansatz verfolgt, sind

in Bezug auf die Abhandlungen, die von der zeichenbasierten Verfasstheit des Ge-

genstands aus nach seiner Interaktion mit den Kommunikationskreisen über ihn

fragen, in letzter Zeit im deutschsprachigen Raum vielleicht besonders die Über-

legungen von Bernd Kleinmann, in seiner Folge Harry Lehmann und Siegfried J.

Schmidt hervorzuheben. Letztere bietet sich aufgrund seiner prägnanten Zuspit-

zung der Problematik am ehesten an, um in der hier gebotenen Kürze einen mög-

lichen Kompromiss zu umreißen. Schmidt lehnt ab, dass jedes beliebige Objekt

ästhetisch sein kann, sondern im Medium muss ein »Angebot« einer ästhetischen

Bedeutung vorliegen, die aber ebenso der Rezipient lesen können will, was sich je

nach historischer Situation ändert. Die ästhetische Eigenschaft selbst ist aber vom

historischen Kontext unabhängig beschreibbar:

»Das Ästhetische ist eine Eigenschaft eines Werkes, die sich unter einer ganz be-

stimmtenPerspektive zeigt.« So lautet die These, die imFolgenden expliziertwird.

Die Bedingungen dieser Eigenschaft, d.h. die Ästhetizität, muß a-historisch ex-

plikabel sein. Die Wertung, Einschätzung dieser Eigenschaften aber unterliegt

historisch bedingten Schwankungen. So hängen Kunst und Ästhetisches zusam-

men.248

Die hier erwähnten Überlegungen sind ebenfalls häufig Teil der Diskussion um

die tatsächliche oder vermeintliche objektive Nachweisbarkeit von Literarizität.

Die unterschiedlichen Zugänge werden in der Regel durch die Gegenüberstellung

247 Vgl. Kleinmann: Das ästhetische Weltverhältnis, S. 9ff.

248 Schmidt: Ästhetische Prozesse, S. 12 (Hervorhebungen im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 109

vom pragmatischen, normativen und deskriptiven Literaturbegriff subsumiert.249

Schmidts Ansatz kombiniert im Grunde alle drei Zugänge, wenn er das Problem

löst, indem er annimmt, dass aus dem Angebot ästhetischer Objekte durch die

Gesellschaft normativ Objekte ausgewählt werden, die dann als ›Kunst‹ gelten.

Ebenso können aber unter diesen ›Kunstobjekten‹ auch nichtästhetische Objek-

te sein.250 Dies bedeutet, dass pragmatisch als Kunst gilt, was eine Kultur zu ihr

erklärt, und dies ungeachtet eventueller akademischer Definitionsversuche.251 Zu-

gleich ist der Kunstbegriff, der einige Werke zur Norm erhebt und anhand dieser

selektiert, ein normativer, der eventuell einige Objekte herausfallen lässt, die aber

später wieder in einen Kanon aufgenommen werden können.252 Ebenso werden

(gelegentlich) Objekte ausgewählt, die keine ästhetischen Eigenschaften besitzen,

die also unter einer deskriptiven Perspektive keine ästhetischen Objekte sind.

Schmidts Konzept schließt zwar die normative und pragmatische Ebene nicht

aus, sondern benutzt sie zur Erklärung bestimmter kultureller Phänomene, reicht

die Entscheidungshoheit in wissenschaftlicher Hinsicht jedoch wieder an die de-

skriptive Ebene zurück, da diese schließlich transparent machen können müss-

te, wann die kulturelle Selektion irrt, indem sie in der Lage wäre, auch ästheti-

sches Potenzial in Objekten zu erkennen, die gerade nicht ausgewählt sind und

vice versa. Wenngleich er ganz konsequent damit die letztliche Begründung des Äs-

thetischen auf eine mit der Wissenschaftstheorie in Einklang zu bringende Defi-

nition zurückführt, unterstellt er im Grunde den vorhergehenden Epochen eine

Unfähigkeit zur Objektivität, da sie in ästhetischen Fragen strikt normativ vorge-

gangen sein müssten. Nicht ästhetische Prinzipien, sondern ausschließlich immer

nur ihre konkrete Realisierung wären dann zuvor betrachtet worden, wenn beide

Annahmen aufrechterhalten werden sollen: sowohl eine veränderliche Auffassung

des Schönen als auch historisch unabhängige Bildungsprinzipien, aus denen be-

stimmte ausgewählt und bestimmte ausgeschlossen werden. Allerdings wenn man

akzeptiert, dass es diese Bildungsprinzipien sind, die unter spezieller Perspektive

einen Gegenstand in die Fähigkeit versetzen, als Kunst zu gelten, dann ließen sich

die konkreten Ergebnisse der Bildungsprinzipien, die sich im Kunstwerk zeigen,

als ästhetische Merkmale bezeichnen. Damit ist allerdings nichts über das spezifisch

Ästhetische der Merkmale ausgesagt, sondern es wird lediglich konstatiert, dass

sie vorhanden sind. Um auch zum Ende dieses Abschnittes konkret das oben an-

gesprochenemethodische Problem zuspitzen zu können, ist es deshalb notwendig,

249 Baasner: Allgemeine Einführung: Grundbegriffe, S. 31.

250 Vgl. Schmidt: Ästhetische Prozesse, S. 15ff.

251 »Wissenschaft« ist hierbei natürlich ein Teilsystem der Kultur, aber unterschieden von dem

Teilsystem »Kunst«, hat also in diesem System nur bedingt Aussagekraft.

252 Vgl. hierzu auch Jahraus: Literaturtheorie, S. 97f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Das Schweigen der Gewalt

sich die wichtigsten Überlegungen zur Existenzweise des Ästhetischen im Gegen-

stand Literatur noch einmal bewusst zu machen.

2.3.2 Ästhetisch als Medieneigenschaft

Die systematische Frage nach dem Ästhetischen führt also zwangsläufig zur Frage

nach dem Literarischen bzw. der Literarizität. Dieser Zusammenhang ist keines-

falls überraschend, da die philosophische Ästhetik letztlich auch das sprachliche

Kunstwerk zu definieren bestrebt war und ist, wenngleich auch ihr Einfluss für

die derzeitige Literaturwissenschaft mehr und mehr zurückgedrängt wird.253 Die

Fragestellungen der Literaturtheorie hinsichtlich ihres Objektes »Literatur« sind

somit aber zum Teil dennoch weiterhin dieWeiterführungen der ästhetischen Aus-

einandersetzung, allerdings auf einem weitaus spezifischeren Gebiet.

›Ästhetisch‹ ist uns zwar offenbar intuitiv einsichtig und ebenso zählen wir die

›Literatur‹, hier als besondere Textform verstanden, sicherlich zu den ›ästhetischen

Gegenständen‹, beides jedoch trägt an dieser Stelle wenig zu einer Konkretisie-

rung der Begriffe bei. Die Transformation eines Ereignisses in ein Medium und

zudem noch in ein künstlerisches Medium ist ein abstrahierender Akt, der das Er-

eignis von seinem ursprünglichen Kontext bis zu einem gewissen Grad ablöst. Das

Vorhandensein der Gewalt im literarischen Text zwingt sie als Teil immer in Re-

lation zu den anderen Teilen und wir unterstellen als Rezipienten eine planvolle,

eine sinnvolle, eine bewusste Entscheidung.254 Die hohe Künstlichkeit des Medi-

ums Literatur als ›ästhetischen Kode‹ per se zu verstehen, ist – wie bereits erwähnt

– deshalb nicht abwegig.255 Würde man ›ästhetisch‹ so ausschließlich als Medi-

enattribut auffassen wie etwa ›visuell‹, könnte man argumentieren, dass mit der

Übersetzung spezifischer Inhalte in das Medium Literatur sie bereits ›ästhetisch

kodiert‹ wären, weil alle kanonischen Texte der Literaturwissenschaft per Defini-

tion schon ästhetische Gegenstände seien. Wären die Texte in dieser Weise bereits

ästhetische Gegenstände, so wären es folglich auch ihre Teile – etwa so, wie alle

Elemente eines Bildes zwangsläufig visuell wären. Zwar variieren die dargestellten

Ereignisse in ihrer Repräsentation, sie besitzen auch unterschiedliche Funktionen,

aber ihr Erscheinungsort markiert sie immer schon als ästhetisch. Auch wie und

wofür Gewalt dann dargestellt werden würde, wäre unerheblich für die Frage, ob

253 Vgl.Geisenhanslüke: Einführung in die Literaturtheorie, S. 18; Jahraus: Literaturtheorie,

S. 106ff.

254 Marie Reicher (Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 164) erhebt andersherum den

intentionalen Akt aufseiten des Senders zum entscheidenden Moment, der das Medium zu

einem Kunstobjekt erhebt, sogar auch dann, wenn der Rezipient diese Intention der ästhe-

tischen Kommunikation nicht erkennt.

255 So etwa Michael Baum in seiner Arbeit, der damit die Schwierigkeit der Problematisierung

des Ästhetischen am Text umgeht. Vgl. Baum: Kontingenz und Gewalt, S. 21ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 111

es sich um eine ästhetische Kodierung dieser handeln würde. Ein normativer Lite-

raturbegriff verfährt letztlich genau so, indem die Zugehörigkeit eines Textes zur

Literatur nicht belegt werden zu braucht, sondern festgelegt wird, im Idealfall von

einer dafür ebenfalls ausgewiesenen Autorität. Historisch gesehen war dies der

für die Ästhetik empfindsame Mensch, der Kunst ›erkennt‹, wenn er sie sieht, was

z.B. die Schriften Winckelmanns durchzieht. Literarizität ist dann immer schon

evident und muss nur noch präsentiert, nicht aber belegt werden.

In diesem Sinne argumentiert z.B. Günther Pöltner, wenn er kritisiert, dass

analytische Versuche der Erfassung des Gegenstandes immer bereits ein Vorver-

ständnis von ›ästhetisch‹ voraussetzen würden, ohne dieses zu reflektieren.256

Sein Vorschlag für die Erfassung des Ästhetischen ist die Rückbesinnung auf

die ursprüngliche Idee von der Erfahrung der Schönheit. Nur indem man sich

der Beschreibung der Erfahrung des Schönen zuwende und schließlich am Mo-

ment der Bewusstwerdung der Existenz des Schönen ansetzen würde, wäre

eine befriedigende Beschäftigung möglich. Der Mensch bilde seine Idee von

Schönheit ursprünglich durch die Erfahrung derselben, deshalb sei es notwendig,

sich über die Voraussetzungen, die Möglichkeiten und ihre Struktur Klarheit zu

verschaffen.257

Mit der Rückbesinnung auf die baumgartensche/winckelmannsche Empfin-

dung allerdings gerät man an die Grenze dessen, was innerhalb der Literaturwis-

senschaft noch intersubjektiv beschreibbar ist. Die ästhetische Erfahrung wäre so-

mit für den Literaturwissenschaftler seiner Gegenstandssphäre enthoben. Denn

am Analyseobjekt ›Literatur‹ lässt sich nicht die individuelle Wahrnehmung bele-

gen. Sie kann zwar festgehalten und vermittelt werden, aber sie stellt letztlich nicht

mehr als ein Indiz für das jeweilige ästhetische Phänomen dar.Ob es sich bei einem

Textterm um ein ästhetisches Merkmal in formaler Hinsicht handelt, wäre erneut

nicht intersubjektiv argumentierbar. Als Garant, dass etwas auf das spezifisch Äs-

thetische verweist, bleibt nur die subjektive Leseerfahrung als Beglaubigung. Jedes

Element, das so isoliert, aufgliedert und von dem behauptet wird, dass es ästhe-

tisch sei, bleibt dann abhängig von der Reproduzierbarkeit der ästhetischen Emp-

findung im Gegenüber.258 Die Gefahr besteht, hierbei ein subjektives Werturteil

mit einem Urteil über die ästhetische Qualität eines Textes zu verwechseln. Was

wiederum voraussetzt, dass man einen Unterschied zwischen den beiden Urteilen

grundsätzlich akzeptiert.259

Dies wäre aus verschiedenen Gründen eine unbefriedigende Ausgangssituati-

on. Denn Ziel des Abschnittes sollte es ja sein, die spezifisch negativ-ästhetischen

256 Pöltner: Grundkurs Philosophie, S. 220.

257 Ebd., S. 214f.

258 Vgl. Rühling: Fiktionalität und Poetizität, S. 39.

259 Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 68f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Das Schweigen der Gewalt

Momente der Darstellung von Gewalt sichtbar zu machen. Damit kann nicht eine

allgemeine Objekt- bzw. Medieneigenschaft zielführend für das Erkenntnisinter-

esse sein, sondern ›ästhetisch‹ muss eine besondere und damit von anderen Re-

präsentationsformen unterscheidbare Inszenierung bezeichnen, weil es um qua-

litative Nuancen geht, die die einzelnen Phänomene untereinander distinguieren.

›Ästhetische Kodierung‹ meint hier also eine graduelle Unterscheidung zwischen

einer ästhetischen Inszenierung und einer reinen »Realitätsreferenz«260, die es gilt

anhand der unterschiedlichenUmsetzungen jeglicher Elemente in Literatur zu ver-

anschaulichen.261 Die Eigenschaft ›ästhetisch‹ wäre somit nicht nurMerkmal einer

Textform, sondern darüber hinaus auch Merkmal eines spezifischen Repräsenta-

tionsmodus innerhalb des Textes, der wiederum den Rezipienten in die Lage ver-

setzt, den Text als Literatur zu lesen.

Es darf aber nicht der Fehler begangenwerden, die Eigenschaft eines Textesmit

einer Rezeptionshaltung gleichzusetzen, oder anders gewendet: Die Verschiebung

der Problematik des Ästhetischen in die Rezeptionshaltung des Lesers ist nicht

zielführend für eine Beschreibung des Ästhetischen am Text. Denn wenn man die

ästhetische Empfindung als Voraussetzung für die Ästhetik des Gegenstandes er-

hebt, kann rückwirkend jedes Element als ästhetisch bezeichnet werden.Was exakt

zu dem zirkulären Schluss führen würde, den ich einleitend erwähnt habe.

2.3.2.1 Ästhetisch als ›Verfasstheit‹

Im besonderen Fall der Literatur findet das Ästhetische statt durch oder ist aufge-

hoben in einer materiellen Form. Es handelt sich dabei in der Regel um einen fest-

gesetzten Text, und da es im Rahmen dieser Arbeit nicht nötig ist, grundsätzlich

alle möglichen Realisationsformen zu berücksichtigen, dürfen die vorauszusetzen-

den Annahmen auch insofern defizitär sein, wenn sie wenigstens für literarische

Texte Gültigkeit haben.262

Ein immer schon entscheidendes Kriterium für die Literarizität war in diesem

Zusammenhang die planvolle kreative Sprachverwendung. Die Sprache als Mate-

rial, die in dem Maße arrangiert und zusammengestellt wird, dass sie erkennbar

mit Absicht zu einem Werk mit künstlerischer Intention wird, ist die Grundla-

ge der Literatur. Diese charakteristische und häufig originelle Sprachverwendung

260 Bohrer: Warum ist Gewalt ein ästhetisches Ausdrucksmittel?, S. 22.

261 Offensichtlich evident wird dies, wenn man kontrastiv Lyrik und Prosa gegenüberstellt. Vgl.

hierzu Moritz Baßler (Zur Sprache der Gewalt in der Lyrik des deutschen Barock, S. 125-

144), der anhand der Barocklyrik veranschaulicht, in wie vielfältiger und konzeptionell un-

terschiedlicherWeise die Gräueltaten eines Dreißigjährigen Krieges ihre Verarbeitung in der

Literatur gefunden haben.

262 Hier liegt ein entscheidender Unterschied zwischen Literaturwissenschaft und Philosophie,

denn im Rahmen der Literaturwissenschaft ist es nicht zwingend nötig, dass auch außerlite-

rarische Phänomene in einem Beschreibungsmodell hinreichend aufgehoben sein müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 113

wurde und wird mit dem Konzept des Stils versucht zu erfassen. ›Stil‹ beinhaltet

die intentionelle Verfasstheit, die kreative Sprachverwendung und die individuelle,

charakteristische Komponente des Autors.

Manfred Frank sieht aber die semiotischen Beschreibungsverfahren nicht im

Stande, den Stil eines Textes zu erfassen. Im Stil jedoch liegt das Individuelle be-

gründet und dies wiederum erst überführt den Text in ein Werk und macht ihn

damit zur Literatur.263 Da das Individuelle allerdings vor allem die Abweichung

von der Norm und das Unterlaufen des Konventionellen markiere, kann sie un-

ter den ›szientistischen‹ Prämissen einer strukturalen Textanalyse letztlich nicht

sichtbar gemacht werden, da das Bestreben dieser sei, die Vielfalt der entstehen-

den Textphänomene auf eine handhabbare Menge von Grundprinzipien zu redu-

zieren.264 Das Individuelle jedoch, das sich dem Allgemeinen entziehe, sei selbst

immer »unteilbar und mithin unmittelbar«.265 Wenn aber das Individuelle, das

hier durch das Beschreibungsraster fällt, zugleich das Wesentliche der Literatur

darstellt, dann ist auch das Ästhetische eines Textes mit semiotischen Verfahren

nicht sichtbar zu machen. Da das Individuum bei seiner Sprachverwendung dem

Text ein ›Mehr‹ zufügt, das sich durch »Unwiederholbarkeit« und »Unübertragbar-

keit« auszeichnet, zerfällt die Interpretation in zwei Teile.266 Der erste beinhaltet

die konventionelle Beschreibung einer »symbolischen Ordnung«, der zweite Teil

sei der Versuch, »den Akt der ursprünglichen Sinnfindung des Autors diesseits

der sprachlichen Konventionen zu erraten«.267 Der Autor ist nie vollständig den

Regeln einer Grammatik unterworfen und die neuen »Sinnpotentiale«, die durch

die »Kreativität des sprechenden/schreibenden Individuums« in den Text geschrie-

ben werden, bezeichnet Frank mit Sartres Begriff als »›Hermeneutik des Schwei-

gens‹«.268 Dieses Schweigen sei zwar nur ein »heuristisches und vorübergehendes

Moment der Textauslegung«, dennoch bleibt die Kluft zwischen Leser und Autor

unüberbrückbar.269 Der Leser ist an dieser Scharnierstelle nun gefordert, seine

Freiheit zu ergreifen und dem Text einen Sinn zu geben und damit gleichzeitig

auch seine Umwelt wieder infrage zu stellen.270 Das Schweigen des Textes bedeu-

tet also das Einzigartige des Individuums, das mit seiner persönlichen Sprachver-

wendung eine neue Sinngebung in der Zeichenordnung vornimmt, die von keiner

Konvention determiniert ist. Wenn der Leser den Text zum Sprechen bringen will,

263 Frank: Was ist ein literarischer Text, und was heißt es, ihn zu verstehen?, S. 177.

264 Ebd., S. 171ff.

265 Ebd., S. 179.

266 Ebd., S. 189.

267 Ebd., S. 191.

268 Ebd.

269 Ebd.

270 Ebd., S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Das Schweigen der Gewalt

dann kann er nicht anders, als dieser Kombination von Zeichen einen Sinn zu ge-

ben, bei der er sich auf keine Regel und keine kollektive Vorgabe verlassen kann.271

Damit ist ein Kerngedanke der Hermeneutik per se formuliert, die als Ziel gera-

de das ›Zum-Sprechen-Bringen‹ der stummen Texte hat.272 Hans-Georg Gadamer

spricht in diesem Zusammenhang von »Horizontverschmelzung«.273

»Schweigen« ist hier eine hermeneutische Kategorie der Interpretation. Sie ist

jedem literarischen Text inhärent und sie ist der Abstand zum Verfasserindividu-

um, der im selbstbestimmten Akt der Textaneignung durch das Leserindividuum–

wenn auch niemals vollständig – überwunden wird. Gadamer nennt es die »Leer-

stelle« des Textes, die vom Leser aufgefüllt wird, jedoch ist für ihn auch letztlich

die tatsächliche Intention des Autors nicht rekonstruierbar.274

Nun wollen sicherlich weder Gadamer noch Frank Literarizität ausschließlich

als einen individuellen Stil verstanden wissen, sondern der literarische Text muss

noch mehr Potenzial in sich bergen als nur eine persönliche Sprachverwendung.

Zudem ließe sich einwenden, ob die Neuschaffung von Gestaltungsmöglichkeiten

der Sprache wirklich unbegrenzt und willkürlich ist. Mukařovský etwa geht von ei-

ner fortschreitenden Kumulation aus. Damit wächst auch das Ausdrucksvermögen

jeder Sprache, die sukzessive Möglichkeiten der Aussage und damit Möglichkeiten

der ästhetischen Gestaltung ansammelt.275 Er geht aber auch davon aus, dass die

271 Nicht übersehen werden darf hierbei, dass diese Kritik ein starkes ideologisches Moment

hat. Frank bezieht sich auch deshalb auf Sartres radikalen Freiheitsbegriff, um die persön-

liche Einzigartigkeit zu betonen, die er durch die naturwissenschaftlichen Bestrebungen,

die seiner Meinung nach individuumsfeindlich und allgemein ausgerichtet sind, in Gefahr

sieht zu verschwinden. Dieses ideologischeMoment begegnet einem immer wieder, so auch

beim Aspekt der ästhetischen Erfahrung: Günther Pöltner (Grundkurs Philosophie, S. 223)

etwa bringt seine ablehnende Haltung gegenüber demwissenschaftlichen Ansatz zum Aus-

druck in Bezug auf die persönliche ästhetische Empfindung angesichts des Kunstwerks: »Zu

den größten Verschließungen gehört gegenwärtig nach wie vor der Szientismus, die Wis-

senschaftsgläubigkeit. Für den Szientismus ist die wissenschaftliche (= fachwissenschaftli-

che!) Rationalität die alleinmaßgeblicheRationalität unddementsprechenddie fachwissen-

schaftlich erfaßte Realität die wahre Realität. Der Szientist ist blind für den methodischen

Reduktionismus, dem sich die (Fach-)Wissenschaften verdanken. Er setzt die aller Wissen-

schaften uneinholbar vorausliegende lebenspraktische Erfahrung zu einer unkritischen, sub-

jektivenWeltsicht herab und verdrängt denWiderspruch, der darin besteht, daß seine Theo-

rie vom eigenen Leben ständig widerlegt wird. Was von allem Anfang anmethodisch ausge-

klammert wird, kann innerhalb der dadurch gewonnenen Perspektive grundsätzlich nicht

mehr vorkommen. Der Szientist lässt seine Theorie gescheiter als seine Erfahrung sein.«

272 Vgl. Sexl: Einführung in die Literaturtheorie, S. 135ff. Hier auch der Hinweis auf Manfred

Franks entscheidende Rolle bei der Wiederaneignung der Schriften Schleiermachers durch

die postmoderne Hermeneutik.

273 Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 29.

274 Ebd., S. 32.

275 Vgl. Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 115

Neuschaffung solcher Gestaltungsprinzipien immer in Abhängigkeit der bereits

erfolgten stattfindet und durch diese limitiert wird. Solange kulturelle Praktiken,

auch die der Sprache, nicht in Vergessenheit geraten, begrenzt sich die Möglich-

keit zur Neuschaffung mit jedem weiteren kreativen Akt. Und letztendlich bildet

Sprache das Material, aus dem auch das sprachliche Kunstwerk geschaffen wird.

Damit setzen die Möglichkeiten des Materials zugleich das Fundament und auch

ihre Grenzen.276 Das bedeutet, dass die Gestaltungsprinzipien, die den Oberflä-

chendiskurs betreffen, sich immer auf den Tiefendiskurs und damit die zugrunde

liegenden Bildungsprinzipien der (Schrift-)Sprache zurückführen lassen und epo-

chenunabhängig beschreibbar bleiben.277 Ebenso dürfte Einigkeit darüber herr-

schen, dass das Ästhetische durch die Bearbeitung der Sprache im Text auftritt.278

Das Ergebnis ist in seinermateriellen Form stabil und damit ist auch das Konstrukt

der Zeichen stabil und weder beliebig noch in Bewegung.279 Diesen Sachverhalt

meinten die Formalisten und auch die Strukturalisten, als sie von der kristallinen

Form ausgegangen sind, in der die Sprache einmal erstarrt ist. Bei allen Schwie-

rigkeiten hinsichtlich der Festsetzung eines Modells von Struktur und Bedeutung

kann daher dennoch nicht ignoriert werden, dass auf materieller Seite ein ›Ge-

gebenes‹ existiert. Dass der Semioseprozess deshalb trotzdem nicht zwangsläufig

zu eindeutigen, objektiven Ergebnissen führt, bleibt hiervon unberührt. Aber auch

dagegen ließe sich einwenden, ob die Neuschaffung von Gestaltungsmöglichkeiten

wirklich unbegrenzt und willkürlich ist.

Zudemmüssen diese zwei Bereiche auseinandergehalten werden, und das sind

zum einen die Beziehungen der Worte untereinander, also die Zeichenstruktur,

und zum anderen die Bedeutung bzw. das Verständnis dieser, also die Semiose.

Auch wenn es so scheinen mag, dass unter dem Begriffsapparat der Semiotik alles

nur in grundlegende Prinzipien atomatisiert wird, so ist dieses Vorgehen – wie

bereits erwähnt – lediglich das Hilfsmittel zur Beschreibung des Besonderen am

Text als Abweichung von der Norm. Auch die bisher zitierten Semiotiker sind sich ei-

nig, dass das Literarische des Textes zugleich auch immer seine Exklusivität zu

anderen Textsorten, aber auch zu anderen Werken ausmacht. Gérard Genette wi-

derspricht deshalb der hermeneutischen Kritik, da für ihn das Revolutionäre eines

Textes erst dann zutage tritt, wenn man es vor der Folie des Konventionellen sieht.

276 Vgl. ebd., S. 149.

277 Das gilt für die zu beschreibenden Gegenstände, nicht für den Standpunkt des Beschreiben-

den. In seinem Standpunkt manifestiert sich der diachrone Wandel.

278 Jahraus: Literaturtheorie, S. 107.

279 »Kodifiziertheit« der Literatur ist tatsächlich eines der wenigen konsensfähigen Merkmale

und wird sowohl in theoretischen Abhandlungen als auch in einführenden Darstellungen

immer wieder genannt. Kodifiziertheit darf aber nicht mit »Abgeschlossenheit des Textes«

gleichgesetzt oder als notwendige Voraussetzung der Textdefinition verstanden werden,

denn schon hier endet der Konsens.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Das Schweigen der Gewalt

Das bedeutet, dass durch die systematische Betrachtung der konventionellen und

damit nichtliterarischen Texte das Individuelle des literarischen Stils zutage tritt.

Ebenfalls ist zu berücksichtigen, dass jeder Text immer vom Rezipienten ›zum

Sprechen‹ gebracht werden muss, indem er die kodierten Platzhalter für die Sinn-

einheiten in ›seine Sprache übersetzt‹, wie das Gadamer beschreibt.280 Denn die

Bedeutung der Zeichen ist nicht in den Zeichen selbst gespeichert, sondern im

Rezipienten und im Sender. Die um absolute Eindeutigkeit bemühte Bedienungs-

anleitung eines Gerätes und das sprachliche Kunstwerk sind in dieser fundamen-

talen Struktur gleich. Der Semioseprozess ist nur ungleich komplexer im Fall der

Literatur.

Frank, Gadamer und respektive auch Bohrer referieren also nicht auf einen

grundsätzlichen Semioseprozess, sondern einen für das sprachliche Kunstwerk

exklusiven. Damit bleibt trotz aller Ablehnung seitens der Hermeneutik für ein

strukturanalytisches Verfahren ungeklärt, was hermeneutisch den Stil und semio-

tisch die Zeichenstruktur der Literatur so besonders gegenüber anderen Textfor-

men macht, außer dass der Text ein gemachter ist.

2.3.2.2 Ästhetisch als Funktion

Wenn die Verfasstheit als notwendige Voraussetzung für Literatur gelten soll,

dann ist weiterhin über das spezifisch Ästhetische nichts ausgesagt. Wäre das Äs-

thetische eine Funktion innerhalb des Textes, so ließen sich Elemente isolieren, die

womöglich nur diese Funktion aufweisen würden. Dieser Ansatz ist spätestens mit

Roman Jakobsons poetischer Funktion ausgiebig verfolgt und letztendlich auch

verworfen worden – allerdings nur unter dem Aspekt, dass sie als hinreichendes

Merkmal für die Unterscheidung von ästhetischen zu nicht ästhetischen Texten

dienen könnte. Die poetische Funktion allein kann nicht mit dem Ästhetischen

gleichgesetzt werden. Jakobsons Ansatz liegt aber die traditionelle ästhetisch-

philosophische Auffassung zugrunde, dass die Kunst an sich und damit auch das

sprachliche Kunstwerk in erster Linie auf sich selbst verweist.281 Konsequent

spricht er deshalb auch von »der Autonomie der ästhetischen Funktion«, schränkt

aber zugleich ein und will dies nicht auf die gesamte Kunst übertragen wissen.282

Die Autoreflexivität bleibt ein starkes, tragfähiges Konzept zur Beschreibung der

Besonderheit literarischer Texte. Der Text, der zuerst selbstverweisend auf seine

diegetische Welt und seine Sprachverwendung gerichtet ist, unterscheidet sich

damit von anderen Textsorten, die eine andere kommunikative Funktion über

280 Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 33.

281 Jakobson: Linguistik und Poetik, S. 92: »Die Einstellung auf die BOTSCHAFT als solche, die

Ausrichtung auf die Botschaft um ihrer selbst willen, stellt die POETISCHE Funktion der Spra-

che dar.« (Hervorhebungen im Original).

282 Jakobson: Was ist Poesie, S. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 117

die selbstreferenzielle Darstellungsfunktion stellen.283 Jakobsons Ansatz des ge-

spiegelten Prinzips der Äquivalenz auf die Achse der Selektion löst die schwierige

Frage nach der Beschaffenheit dieser Selbstreferenzialität, indem ein innersyste-

matischer Grund alleinig für die Auswahl eines anderen Elements verantwortlich

ist, das in anderen kommunikativen Kontexten nicht nach dem Prinzip der

Äquivalenz, sondern aus rein semantischen Gründen gewählt werden würde.284

In Jakobsons Beispielen handelt es sich häufig um lautliche Entscheidungen,

bei denen der Sprecher einem Wort aus klanglichen Erwägungen heraus einem

anderen gegenüber den Vorzug gibt.285 Aber weder haben alle Bestandteile der

Dichtung ausschließlich eine poetische Funktion, noch ist die poetische Funktion

exklusiv dem Sprachkunstwerk vorbehalten. Sprachliche Mittel der Poesie werden

auch in anderen Situationen genutzt, wo sie womöglich allerdings stören, da sie

außerhalb ihres kulturell vorgesehenen Rahmens auftreten.286 Diese von Jakobson

gemachte wichtige Einschränkung wird häufig bei der Kritik an seinem Ansatz

übersehen.287 Er selbst stellt aber wiederholt heraus, dass die poetische Funktion

für die Bestimmung der Literarizität eines Textes nur eine notwendige, aber keine

hinreichende Bedingung ist.

Ebenso ist die ›Autonomie der poetischen Funktion‹ bei Jakobson nicht in dem

Sinne als absolut zu verstehen, dass sie die alleinige Funktion des gesamten Textes

darstelle. Für die Sprache der Literatur gilt, was für andere sprachliche Akte eben-

falls gilt: Potenziell sind alle Funktionen einer Mitteilung enthalten, nur in unter-

schiedlicher Gewichtung.288 Bei literarischen Texten aber überwiegt die poetische.

›Poetische Funktion‹ bedeutet allerdings auch nicht, dass der semantische Teil des

Zeichens getilgt wird. Die poetische Funktion lenkt lediglich die Aufmerksamkeit

auf das Wort und die Wortverwendung und erfüllt damit eben jene essenzielle,

kulturelle Aufgabe der Sprachkunst, einer Automatisierung der Sprache und da-

mit ihrem Entwicklungsstillstand entgegenzuwirken.289

Jakobson betrachtet vor allem die Poesie als Idealform des literarischen Textes.

Wie bereits im Kapitel über Kodierung von Gewalt erwähnt, muss aber für die Pro-

sa die Ebene der Narration als essenzielles Strukturmoment ebenso berücksichtigt

283 Jahraus: Literaturtheorie, S. 133. Damit ist nicht das Merkmal der Fiktionalität gemeint.

284 Jakobson: Linguistik und Poetik, S. 93f. Vgl. hierzu auch Babka: Formalistisch-strukturalisti-

sche Theorien, S. 166f.

285 Jakobson: Linguistik und Poetik, S. 93.

286 Ebd., S. 92f.

287 So z.B. bei Rühling: Fiktionalität und Poetizität, S. 43.

288 Jakobson: Linguistik und Poetik, S. 88f.

289 Jakobson: Was ist Poesie?, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Das Schweigen der Gewalt

werden.290 Die Erzählstruktur und im makrostrukturellen Bereich die Gattungs-

struktur sind allerdings streng genommen bereits innerliterarische Bezugssyste-

me. Denn durch die Transformation zur Erzählung ist der Bezug zur außertextli-

chen Realität unterbrochen. Genette geht so weit zu sagen getilgt. Wenn man also

die systeminterne Selbstreferenz auch auf narrative Entscheidungen ausweitet und

zeigen kann, dass bestimmte Elemente eine feste Funktion im Handlungsgefüge

erhalten, die sie vorrangig für das Handlungsgefüge haben, dann treten ihre übri-

gen Funktionen in den Hintergrund.291

Erneut gerät man jedoch so in Versuchung, alle der Narration zugehörigen Ele-

mente a priori als selbstreferenziell und damit poetisch bzw. ästhetisch aufzufas-

sen,womitman letzten Endes den gleichen Zirkelschluss begehenwürde,wie wenn

man eineMedieneigenschaft als ›ästhetisch‹ ausweist. Ein wirkliches Äquivalent zu

Jakobsons poetischer Funktion wäre ein Element auf narrativer Ebene, das für die

diegetische Konstruktion keine Bedeutung hätte. Aber wie soll im Sinne der Narra-

tologie, einem Beschreibungsapparat, der zwar zwischen der Darstellung und dem

Dargestellten unterscheiden kann, eine Unterscheidung in ›der Erzählung zugehö-

rig‹ und ›der Erzählung nicht zugehörig‹ treffen? Verortet sie doch jedes Element

des Textes entweder als Darstellendes oder als Dargestelltes.292 Die Beantwortung

dieser Frage muss hier vorerst zurückgestellt werden, wird aber im Kapitel 2.3.8

noch einmal zentral.

2.3.2.3 Ästhetisch als Notwendigkeit zur Interpretation

Mit dem Konzept der Selbstreferenzialität hat Jakobson gezeigt, dass sehr wohl

in Texten Funktionen beschreibbar sind, die über eine einfache Informationsver-

mittlung hinausgehen. Sein Ansatz stellt in Bezug auf die Ästhetiktheorie letztlich

die Einlösung des Autonomiegedankens im semiotischen Beschreibungssystems

dar. Für Jakobson war es genug, dass die selbstreferenzielle Funktion in Texten

überwog, um sie ›literarisch‹ zu nennen. Die sich seinem Vorschlag anschließende

Diskussion hat wiederum deutlich gemacht, dass Selbstreferenzialität sich nicht

290 So überträgt dann auch Roland Barthes Jakobsons Funktion auf die diegetische Ebene, wes-

halb ich auf sein Konzept noch einmal in Kap. 2.3.8 eingehen werde, da es für die bisher

aufgeworfene Problematik entscheidend wird.

291 Ichhatte bereits zuvor aufUweDursts Beispiel des Todes vonEmiliaGalotti verwiesen.Wenn-

gleich seine Argumentation natürlich bewusst provokant ist und sie somit teilweise unter-

schlägt, dass an einer derartig zentralen Stelle des gesamten Handlungsgefüges auch eine

systeminterne Funktion (Tod der Hauptfigur aufgrund der Konventionen der Gattung Tragö-

die) zwangsläufig eine Interpretation provoziert, die über die Funktion hinausgeht, so lassen

sich aber vielleicht für weniger zentrale Stellen genau diese primären handlungsrelevanten

Funktionen sicherlich bestimmen.

292 Vgl. Fludernik: Einführung in die Erzähltheorie, S. 17ff.; Martinez/Scheffel: Einführung in

die Erzähltheorie, S. 19ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 119

mit Poetizität oder Literarizität gleichsetzen lässt. Jakobson selbst verweist dar-

auf, dass die poetische Funktion den gesamten Text ›färbt‹, und er benutzt hierfür

das Bild eines Gewürzes, das den Geschmack der Speise verändert. Damit begibt

er sich indirekt zurück in die Rezeptionshaltung des Lesers. Lotman fasst es dann

konkret, wenn er konstatiert, dass Literatur nicht der Text allein sei. Denn die bis-

herigen Bestrebungen, formale Merkmale zu finden, kommen über den Status von

notwendigen Bedingungen nicht hinaus, weshalb Titzmann dazu festhält:

Literarische Texte sind eine Teilmenge der sprachlichen Texte: »literarisch« sind

jene Texte, die im je gegebenen synchronen System (Epoche, Kultur) für »litera-

risch« gehalten/als »literarisch« rezipiert werden. Dieser pragmatische Literatur-

begriff ist notwendig (und hinreichend), solange keine definitorischen Kriterien

für »Literarizität« formuliert werden können. Entsprechende Versuche wurden in

den 1970er Jahren – mit dem Eingeständnis des Scheiterns – zumindest vorläufig

eingestellt.293

Während Titzmann eher resignierend eine Vorläufigkeit konstatiert, wendet Jahr-

aus diesen Sachverhalt in ein positives, dynamisches Verhältnis zwischen zwei ver-

schiedenen Dimensionen von ›Text‹, die er als ›Kommunikationssystem Literatur‹

und ›Symbolsystem Literatur‹ auffasst.294 Wie bei Titzmann ist die Zugehörigkeit

eines Textes zum Korpus Literatur im Kommunikationssystem eine externe Zu-

schreibung, die den Gegenstand erst in die Position versetzt, als Literatur rezi-

piert werden zu können. Dagegen ist das Symbolsystem sowohl textintern als auch

intertextuell auf sich bezogen und bildet seine eigene Einheit, vorerst ungeachtet

dessen, ob auch die gesellschaftliche Zuschreibung als Literatur vorliegt oder nicht.

Diese beiden Systeme sind nicht voneinander isoliert, sondern bedingen und be-

einflussen sich gegenseitig. Das eine resultiert aber nicht zwangsläufig aus dem

anderen. Ein System kann deshalb auch nicht dem anderen vorgezogen oder prio-

risiert werden. Auch hier manifestiert sich erneut das bereits in der philosophisch-

ästhetischen Betrachtung aufgekommene Problem, dass nicht entscheidbar ist, ob

das genuin Ästhetische rein als internes Element oder nur als externe Zuschrei-

bung existiert. Jahraus hält darüber hinaus und anders als Titzmann die Objek-

tivierbarkeit von Literarizität generell für fraglich. Er kritisiert an der Idee der

wissenschaftlichen Objektivierbarkeit von ästhetischem Potenzial, dass die kon-

stitutive Fähigkeit der Kunstobjekte damit übersehen wird: Die Literatur selbst ist

in der Lage, das Spektrum der ästhetischen Dinge zu verändern und um bisher

unbekannte Gestaltungsprinzipien zu erweitern.

Auch Jahraus hält an dieser Exklusivität des literarischen Textes fest. So be-

inhaltet Literatur für ihn ein konstitutives Element und damit ein ›Wesen‹, das

293 Titzmann: Semiotische Aspekte der Literaturwissenschaft, S. 3031.

294 Jahraus: Literaturtheorie, S. 142 ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Das Schweigen der Gewalt

sich der wissenschaftlichen Objektivierung letztlich immer entzieht; »ein sympto-

matischer, signifikanter und konstitutiver Rest«295. Dieser ›konstitutive Rest‹ ent-

ziehe sich seiner Beschreibbarkeit durch eine intersubjektive Analyse deshalb, da

er nicht in ihr abbildbar sei. Zugleich sei er das, was Literatur ausmache. Er ist

für Jahraus auch für den bereits referierten Umstand verantwortlich, dass Kunst

das Diskursobjekt »Kunst« selbst verändert und somit auch die Maßstäbe verän-

dert, über die sie beschreibbar wird. Konsequenterweise macht sich das sowohl im

kulturellen als auch im symbolischen System Literatur bemerkbar. Im kulturellen

System ist es die ständige Dynamik der Parameter, nach denen eine Gemeinschaft

entscheidet, was Literatur ist. So verändern gerade innovative Texte die Kriteri-

en dadurch, dass bisher unbekannte oder nicht akzeptierte Elemente nun Teil des

Katalogs werden können.296

Im Bereich des Symbolsystems bezieht sich der nicht fixierbare Teil auf das

Bedeutungspotenzial literarischer Texte.297 Ambiguität,Mehrdeutigkeit und sogar

hermetische Passagen sind – hier wiederum auf der Ebene des kulturellen Systems

– in der Literatur geduldet und erwünscht, wohingegen sie in anderen Bereichen,

wie etwa Sachtexten, nicht zwangsläufig akzeptiert werden. ›Polyvalenz‹ ist eben-

falls ein Merkmal, das zu den traditionellen Eigenschaften des Kunstwerkes in der

Ästhetiktheorie gehört.298

Die Aussagefähigkeit der Literatur ist nicht durch exakte Terminologie zu leis-

ten.299 Das wäre aber nur dann problematisch, wenn man die Literaturwissen-

schaft(en) zum einzig richtigenUmgangmit Literatur erklärenwollenwürde.Hier-

zu hatte bereits Michail Bachtin angemerkt:

Der Autor bestimmt, wenn er ein Werk schafft, dieses Werk nicht für die Litera-

turwissenschaftler, und er setzt kein spezifisches literaturwissenschaftliches Ver-

ständnis voraus; er hat nicht ein Kollektiv von Literaturwissenschaftlern im Blick.

Er lädt zum Festmahl nicht die Literaturwissenschaftler an seinen Tisch.300

295 Ebd., S. 99.

296 Ebd.

297 Jahraus versucht in seinem Ansatz immer wieder schwierige Synthesen aus einer Nominal-

und einer Realdefinition, wie er auch zwischenKriterien eines deskriptiven und eines norma-

tiven Literaturbegriffs wechseln muss. Hierzu dienen die beiden Systeme, die jeweils einen

Bereich des Beschreibungszugriffs darstellen.

298 Im Hinblick auf die Frage, was Literatur sei, wird in vielen Einführungen in die Literaturwis-

senschaft auf die drei Hauptmerkmale »Fiktionalität«, »Polyvalenz« und »kreative Sprach-

verwendung« verwiesen, allerdings mit abweichenden Formulierungen.

299 Vgl. diesbezüglich auch Lotman (Die Struktur literarischer Texte, S. 39ff.), der ebenfalls her-

ausstellt, dass in Literatur Vermitteltes nurmit der Sprache der Literatur auch vermittelt wer-

den kann.

300 Bachtin: Die Ästhetik des Wortes, S. 349.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 121

Literatur als Kommunikat ist auf ein Verstehen ohne wissenschaftliche Methode

hin ausgerichtet und bedarf nicht der Literaturwissenschaft als Vermittler. Aber

auch von literatursemiotischer Seite wird dieses ›Fehlen‹ des unspezifischen ›Mehr‹

eines Textes in der analytischen Beschreibung immer wieder reflektiert. Lotman

z.B. wendet ein, dass es nicht verwundern dürfe, wenn bei der Übersetzung eines

polysem ausgerichteten Textes in eine auf Eindeutigkeit bestrebte Sprache es zu

Verlusten kommt. Die Literaturwissenschaft, jedenfalls der Teil mit der sich selbst

oktroyierten Forderung nach eindeutiger, intersubjektiver Vermittelbarkeit der Er-

gebnisse, kann die Ambiguität und Mehrdeutigkeit eines literarischen Textes nicht

vollständig wiedergeben. Dem anderen Teil der Literaturwissenschaft bleibt aller-

dings auch nur die Option übrig, sie mit neuen, ähnlich ambiquen Begriffen zu

reproduzieren. Der unbeschreibbare ›Rest‹ ist ein potenzieller Mehrwert von In-

formation, also ein Bedeutungspotenzial eines ›mehrschichtigen‹ künstlerischen

Textes, der nicht vollständig in ein ›einschichtiges‹ Beschreibungssystem der Lite-

raturwissenschaft übersetzt werden kann. Das Problem relativiert sich aber, wenn

die Gesamtheit der Kommentare zu einem literarischen Text betrachtet wird, die

darüber hinaus selbst wieder konstitutiven Charakter haben und die den Text erst

zum Objekt »Literatur« erklären. Lotman spricht vom spielerischen »Flimmern«

des Textes und bezeichnet damit jenes Phänomen, dass dem Leser das Bedeu-

tungspotenzial der Literatur immer bewusst ist. Die für ihn relevante Lesart ver-

hält sich zur Literatur als eine mögliche unter anderen, die nicht nebeneinander

bestehen, sondern sich überlagern, und verleiht dem Text die Komplexität, die sich

beim Lesen immer wieder entfaltet.301 Für Lotman erhält die potenzielle Bedeu-

tungsvielfalt eines sprachlichen Kunstwerks erst durch eine realisierte Koexistenz

verschiedener fixierter Lesarten sein kulturell konstitutives Moment.302 Literatur-

wissenschaft ist deshalb auch ein Teil dieser Lesarten.

2.3.6 Das Vorläufig-Ästhetische

Der Problemkomplex der ›ästhetischen Gewalt‹ zerfällt also für diese Arbeit in ei-

ne diskursive und eine systematische Komponente. Aber beide Komponenten sind

veränderlich in einem stetigen dynamischen Austausch. Auch das System des Äs-

thetischen ist ein historisches und es gibt Gründe, warum man z.B. der Überzeu-

gung sein kann, dass dieses System für die heutige Kunst obsolet ist.303

Wie hoffentlich deutlich geworden ist, führt die Frage, ob das Ästhetische dem

Text vorgelagert oder inhärent ist, zu einer methodischen Entscheidung, nämlich

301 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 107.

302 Ebd., S. 108.

303 Vgl. Jauß: Die nicht mehr schönen Künste: Siebte Diskussion, S. 634.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Das Schweigen der Gewalt

ob die Analysekategorie »ästhetisch« als eine systematische oder als eine pragma-

tische Eigenschaft beschrieben werden soll. Vorausgesetzt wird, dass es so etwas

wie ein ästhetisches Erlebnis im Rezipienten gibt.304 Auslöser aber für diese ästhe-

tischen Empfindungen sind dann Teile oder die Gesamtheit eines Kunstwerkes.

Wie ebenfalls bereits erwähnt, kann im Rahmen der Arbeit nicht entschieden

werden: ob nur im Werk genuin ästhetische Merkmale vorhanden sind, die eine

hinreichende Bedingung darstellen und somit dieses eindeutig als Kunst auswei-

sen können, indem sie es von anderen kulturellen Objekten unterscheiden. Es war

auch nicht Ziel, das Problemder ästhetischen Eigenschaften zu lösen, sondern fest-

zulegen, was für den Geltungsbereich dieser Arbeit unter ästhetisch zu verstehen

ist.

Ästhetisch ist im Rahmen der Fragestellung ein Zustand des Mediums, die der

aus seiner Verfasstheit, ihren seinen Funktionen und aus seiner kulturellen Einbet-

tung entsteht. Spezifisch literarisch-ästhetisch meint, dass die Verfasstheit im ho-

hen Maße selbstreferenzielle Züge aufweist. Selbstreferenziell bedeutet hier, dass

im Text Elemente vorliegen, die Teil einer narrativen Struktur sind und deren

hauptsächliche Funktion auf diese gerichtet ist, wenn es sich um einen Erzähltext

handelt. Schließlich meint ästhetisch auch, dass der Semioseprozess eine größe-

re Herausforderung darstellt, da aufgrund der Struktur des literarischen Textes

sein Bedeutungsgerüst nicht trivial ist, sondern einer intensiveren Form der In-

terpretation bedarf. Eine ästhetische Kodierung von Gewalt liegt dann vor, wenn

die genannten notwendigen Bedingungen gegeben sind.

Es bleiben noch zwei offene Fragen, die im nächsten Schritt zu klären sind. So

ist es zunächst noch nötig, das Spezifische der Ästhetik der Moderne in Verbin-

dung mit den hier entworfenen Analysekategorien zu bringen. Wie ich versucht

habe zu illustrieren, ist dabei der Begriff des Schweigens essenziell. Bei diesem

wiederum handelt es sich um eine hermeneutische Kategorie, die sich auf dieMög-

lichkeit oder in diesem Fall die Unmöglichkeit bezieht, einen Text zum Sprechen

zu bringen, zu verstehen oder zu interpretieren. Sie steht in Bezug zu einer Au-

tonomieauffassung der Kunst, bei der diese als Ideal völlig in der Selbstreferenz

aufgeht. Das Werk entzieht sich hierbei permanent einem endgültigen Zugriff des

Subjekts und kann so seine Autonomie behaupten. Jedes zum Sprechenbringen, je-

de Interpretation stellt den Versuch dar, das Kunstwerk begreifbar zu machen und

es damit letztlich seiner Autonomie wieder zu berauben. Deshalb muss auch der

literarische Text, wenn er denn absolut Kunst ist, sich permanent einer abschlie-

ßenden Deutung mittels der Selbstreflexivität entziehen.

Wie im vorherigen Kapitel versucht zu veranschaulichen, geht dabei die theo-

retische Forderung soweit, dass es auch keinen innernarrativen Sinn geben darf,

304 Wollte man dies auch noch definieren, würde man in einen infiniten Regress gelangen (vgl.

Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 17ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 123

d.h., dass es nicht genügt, wenn im Falle der Gewalt eine textexterne Referenz ge-

tilgt ist, sondern auch eine textinterne Referenz, z.B. in Form einer Begründung als

notwendiges Handlungselement würde nur wieder ein Begreifbarmachen und da-

mit Zweckrationalisieren ihrer Existenz darstellen. Die semiotische Entsprechung

hierfür wäre eine absolute Funktionslosigkeit der Gewalt. Daraus resultiert das

zweite zu lösende Problem, denn bisher war sowohl im Kapitel zur Kodierung von

Gewalt sowie in diesem hier von Funktionen die Rede, nicht aber von einer Funkti-

onslosigkeit. Mehr noch ist hoffentlich deutlich geworden, dass eine formal-struk-

turelle Analyse keine Funktionslosigkeit abbilden kann, wenn sie bestrebt ist, jedes

Element in einer Zeichenstruktur zu bestimmen. Auch Selbstreferenzialität ist im

semiotischen Sinne eine Funktion.

Um jedoch Missverständnissen vorzubeugen, ist zu erwähnen: Es handelt sich

hier um einen Versuch einer Überführung eines abstrakten, wenig definierten her-

meneutischen Begriffs, der mehr den Charakter einer beschreibenden Metapher

hat, in eine fassbare analytische Größe, die sich am Textmaterial zeigen lässt. Das

Ergebnis kann nur ein Kompromiss sein und wird nicht die gesamte philosophi-

sche Dimension fassen können, die in den komplexen Überlegungen und Argu-

mentationsfolgen von Bohrer, Frank und anderen entwickelt worden sind. Es ist

ein Versuch, dessen Ziel es ist zu entscheiden, ob sich auch systematisch-analytisch

Indizien für den von den genannten Autoren angeführten Sachverhalt benennen

lassen. Das Hauptaugenmerk liegt auf der Negativität, dem Schweigen und wie

es sich am literarischen Werk zeigen lässt. Denn letztlich liegt dem die Frage zu-

grunde, welche Relevanz die ästhetisch-theoretischen Überlegungen für die Praxis

einer analytischen Textbeschäftigung haben können und wie sich ihre Ergebnisse

bei dieser berücksichtigen lassen.

2.3.7 Wie und warum die Literatur von Gewalt ›schweigt‹

Was aber, wenn diese Bilder schweigen und in einemArrangement ästhetisch ver-

schlossener böser Vorstellungen verharrten, ohne daß ein Sinn, welcher auch im-

mer, vermittelt würde? Wenn letzteres möglich wäre, dann könnte man von dem

Bösen im Modus des Kunstwerks sprechen und sagen, das Böse sei eine ästheti-

sche Kategorie in dem Sinne, daß hermeneutisch eine Perspektive auf die Welt

freigelegt werde.305

Dies war die These, von der Bohrer und andere Autoren ausgegangen waren

und deren Berücksichtigung vorerst zurückgestellt wurde. So soll hier der Frage

nachgegangen werden, inwiefern der Befund immerhin einiger wichtiger phi-

losophieästhetischer Autoren seinen Niederschlag finden kann, dass sich die

305 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Das Schweigen der Gewalt

Darstellung des Hässlichen, repräsentiert durch die Darstellung der Gewalt, jegli-

cher Sinngebung verweigert, um gleichfalls dadurch absolut ästhetisch zu werden.

Denn schließlich ist dies nicht nur für Karl Heinz Bohrer nichts Geringeres als der

»Grundstein einer Poetologie der Moderne«.306

Bohrer spricht davon, dass die Bilder ›schweigen‹, dass sie sich also nicht mit-

teilen, dass sie nichts aussagen. Der Text enthält keine Wertungen und keine An-

gebote weder hinsichtlich einer kausalen noch metaphysischen Begründung, die

zufriedenstellend das Vorhandensein der Gewalt rechtfertigen würden. Die Kon-

sequenz der Gedankenführung ist unbestreitbar. Denn wenn das Ästhetische am

Werk das initiale Schweigen ist, das uns zur Auseinandersetzung zwingt, dann

kann das absolute Kunstwerk nur jenes sein, das wir nicht zum Sprechen bringen

können und uns deshalb ewig mit ihm auseinandersetzen müssen. Auch die Dar-

stellung der Gewalt ist dann erst eine ›ästhetische Kategorie, die hermeneutisch

eine Perspektive auf die Welt freilegt‹, wenn sie schweigt. Der undeutbare Kern als

Substituens der Wirklichkeit in der Kunst ist das Element, aufgrund dessen erst

Kunst zur Kunst wird. Kunst vermag somit, ex negativo die Wirklichkeit zu reprä-

sentieren bzw. selbst zur Wirklichkeit zu werden, weil sie durch ihre Provokation

zur Auseinandersetzung uns an die Undeutbarkeit und damit Sinnlosigkeit der

uns umgebenden Realität erinnert. Kunst besitzt ihr Wesen demnach dort, wo sie

absurd bleibt.

Vorausgesetzt, solche Elemente existierten, ergibt sich auch von hermeneuti-

scher Seite her das basale Problem der Beschreibungsmöglichkeit. Es wird – um

es zugespitzt zu formulieren – von einem hermeneutischen Verfahren gefordert,

die Unmöglichkeit der Interpretation zu veranschaulichen. Um zu illustrieren, wie

sich dabei das Interpretationsproblem zum Methodenproblem verschieben kann

und so letztlich droht sich in einer zirkulären Argumentationskette zu verlieren,

soll stellvertretend Bettine Menkes dekonstruktivistischer Ansatz Bohrers autono-

mieästhetischem gegenübergestellt werden. Menke setzt sich in ihrer Monogra-

fie intensiv mit dem Thema der Stimme und in diesem Zusammenhang auch mit

ihrem Verstummen unter verschiedenen Aspekten auseinander. Eines ihrer dabei

verhandeltenHauptprobleme ist die Schwierigkeit, eine ›Unlesbarkeit‹ zu erfassen.

Unter anderem bei Kafka geht sie der Frage nach, wie ein angemessener Verste-

hensprozess zu beschreiben ist, bei Werken, die sich dem Verstehen gerade ver-

weigern. In diesem Zuge kritisiert sie die Auslegung von Theodor W. Adorno zu

Kafkas posthum veröffentlichter Erzählung Der Bau (1923/24, veröffentlicht 1928).

Adorno sähe den sich verweigernden Text als Allegorie einer sich dem Begreifen

verweigernden Welt. Menke wirft Adornos Lesart vor, dass er im Grunde mit der

Festlegung auf die Negativität der Aussage als Verweis auf die Unverstehbarkeit

der Welt den Text seiner hermetischen Qualität beraubt. Alternativ bietet sie das

306 Ebd., S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 125

Verfahren der Dekonstruktion zur Texterfassung an. Die Aussage des Interpreten

wird hierbei Mal um Mal verschoben, um nicht wieder auf eine einfache Aussage

reduziert werden zu können.307

Möchte man dennoch andeutungsweise eine Zusammenfassung angeben, so

könnte man formulieren, dass der Text Der Bau auf verschiedenen Ebenen einen

»negativen Prozess« fordert, der letztlich das Lesen selbst zum Reflexionsmittel-

punkt werden lässt, ohne jedoch die Möglichkeit zu bieten, diesem Mittelpunkt

eine klare Zuschreibung überantworten zu können.308 Womit dann die Deutung

wieder nur auf die Selbstreflexivität des Leseprozesses zurückgeworfen wird.

Bohrer betont aber, dass es sich gerade nicht um eineDekonstruktion des Sinns

handelt, wie sie Derrida beschreibt, da diese das Böse in der Literatur ansonsten

nämlich seiner Exklusivität berauben würde, da im Sinne der Dekonstruktion jeg-

liche Bedeutung im Text von diesem Prozess betroffen ist.309 Vielmehr geht es,

wie bereits ausgeführt, um ein Bedingungsverhältnis zwischen dem Stil der Mo-

derne und seiner Wahl des Dargestellten. Die Begründung der Anwesenheit des

Grausamen ist die Form selbst und damit eine rein ästhetische. Somit wird das

mögliche Verweispotenzial der Gewalt rückgebunden auf eine künstlerische Not-

wendigkeit – sie ist anwesend, weil sie auf der Ebene des Bildgebenden die beste

Entsprechung des Formgebenden ist.310 Das Zuviel der Darstellung, das Schwelgen

in Grausamkeiten und das Phänomen, dass sich diese Bestandteile weder restlos

aus der Notwendigkeit einer Handlung noch aus textexternen Begründungen, wie

gesellschaftlichen oder biografischen, erklären lassen, resultiert für Bohrer eben

daraus, dass die Begründung für das Vorhandensein einzig und allein im Stil zu

suchen ist.

›Schweigen‹ aber im semiotischen Sinn widerspricht zunächst einmal dem

grundlegenden Zeichenmodell. Semiotik kennt zwar das Prinzip der Leerstelle,

aber dieses Prinzip bezeichnet das Fehlen eines für eine Deutung relevanten

Elementes. Auch dieses Phänomen ist für die Literatur des Symbolismus und

des Ästhetizismus entscheidend, wie es Annette Simonis in ihrer Abhandlung

herausstellt. Allerdings pointiert sie dabei zu Recht, dass man das Unsagbare

307 Menke: Prosopopoiia, S. 43ff.

308 Ebd., S. 53. Menkes Text setzt im Grunde an die Stelle der Interpretation ein Bündel von Aus-

sagen, die selbst wieder nicht endgültig interpretierbar sind. In ihrer Beschreibung wird also

der Effekt nachgeahmt, den sie am Text meint erkennen zu können. Ihr Vorgehen, ihre Aus-

sagen immer wieder einzuschränken und zu überlagern, um sie so einer schlichten Eindeu-

tigkeit zu entziehen, ist möglicherweise das einzige probate Mittel, um sich einem hermeti-

schen Textphänomen zu nähern, allerdings um den Preis, einen weiteren hermetischen Text

zu produzieren.

309 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 187.

310 Ebd., S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Das Schweigen der Gewalt

von dem Ungesagten klar unterscheiden muss.311 In Bohrers Fall jedoch wird

das Vorhandensein eines Elementes vorausgesetzt, das vom Leser nicht gedeutet

werden kann – oder vielleicht präziser: dem Leser kein Angebot für eine Deutung

anbietet. Eine Sinnverweigerung dergestalt, dass ein kompetenter Leser zu keiner

zufriedenstellenden Interpretation gelangt, müsste einen hermetischen Text-

term als Grundlage haben, der entweder durch ein Überangebot gleichwertiger

Möglichkeiten eine Unentscheidbarkeit oder durch eine Häufung oxymoroner

Merkmale eine Unlesbarkeit schafft und somit sich einer letztendlich zufrieden-

stellenden Lesart entzieht. Das ist aber das Gegenteil dessen, was der Begriff

»Schweigen« impliziert. Denn weiterhin besteht das Problem, dass das einge-

brachte Ausdrucksmittel, auch wenn es stilistisch motiviert ist, innerhalb des

Symbolkomplexes weder seine Bedeutung noch seine Funktion verliert. Mag das

Element auch lediglich Ornament sein, die Abhängigkeit im Bedeutungsgeflecht

bleibt bestehen. Der textliche Kontext garantiert bis zu einem gewissen Grad die

Stabilität des Signifikanten. Nelson Goodman exemplifiziert das Phänomen in sei-

ner Unterscheidung in intrinsische und extrinsische Qualitäten der Kunst. Obwohl

er zuerst von Literatur ausgeht, diskutiert er schließlich anhand von bildender

Kunst, vor allem anhand der abstrakten Malerei, die Möglichkeit einer rein, wie er

es nennt, »intrinsischen Symbolisierung«312. Um sein Argument zu verdeutlichen,

schließt er schließlich alle konkreten, bildlichen Darstellungen aus, weil selbst

im Falle der Abbildung etwas Nichtexistenten, in Goodmans Beispiel Fabelwesen,

schlussendlich etwas symbolisiert würde.313 Auch abstrakte Darstellung, die ein

Gefühl, eine Stimmung oder eine Idee darstellen, schließt er aus.314 Letztlich

behält Goodman nur noch Arrangements von Farben und Formen übrig oder, wie

im Fall der Readymade-Kunst, unbearbeitete Objekte oder Aktionen. Doch auch

hier fungierten die Bestandteile als »Proben« und symbolisierten erneut extrinsi-

sche Eigenschaften, die sie in einen Verweiszusammenhang zwängen.315 Schuld

daran sei der zeitlich-kulturelle Kontext, der den Gegenstand zur Kunst erhebt

und damit alle seine Teile einem Kunstbetrachtungsprozess überantworte.316

Um es noch einmal zu verdeutlichen, weder Bohrer noch Goodman gehen da-

von aus, dass die Bedeutungsebene des Zeichens getilgt werden kann. Bohrer hält

aber einen Zustand für denkbar, indem die Verweisstruktur irrelevant wird und die

Darstellung für sich steht. Dagegen wendet Goodman die Stabilität des Zeichen-

systems ein, aus dem sich mikrostrukturell das Kunstwerk durch seine makro-

311 Simonis: Ästhetizismus und Avantgarde, S. 255f.

312 Goodman: Weisen der Welterzeugung, S. 77ff.

313 Ebd., S. 80.

314 Ebd., S. 80f.

315 Ebd., S. 81f.

316 Ebd., S. 84ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 127

strukturelle Abhängigkeit nicht entziehen kann, gerade weil der Kunstgegenstand

Kunst ist.

Jan Mukařovský hat sich mit dieser Diskursmacht intensiv auseinanderge-

setzt, indem er das dynamische Spiel aus Absichtlichem und Unabsichtlichem

beschreibt. Die ästhetische Rezeptionshaltung des Betrachters begünstigt zuerst

den Wunsch, das Kunstwerk als ein bedeutendes zu nehmen, in dem jedes Teil

seinen Sinn und Zweck hat.317 Selbst die offensichtliche Zufälligkeit, in Mukařovs-

kýs Beispiel die Beschädigungen des Torsos der Venus von Milo, wird schließlich

zum Teil der Wirkung des Werks selbst.318 In der Kontemplation ist somit auch

jenes Faktum der Zerstörung entscheidend für die Wirkung des Objekts auf den

Betrachter. Es ist womöglich gerade wegen dieses Teils, der sich zuerst sperrt,

als Teil der Bedeutung des Kunstwerks mit akzeptiert zu werden, Kunst. Erst in

dem Moment, wenn der Betrachter irritiert ist, ergriffen ist und einmal mehr

entscheiden muss, ob er dieses Element, das stört, zur Kunst dazurechnet und

im zweiten Schritt entscheiden muss, welche Bedeutung es für ihn hat, beginnt

die oszillierende Auseinandersetzung mit der Kunst selbst.319 Die Pointe hierbei

ist aber, dass der Rezipient es schlussendlich harmonisiert, selbst das Zufällige.

Wenn aber selbst das Zufällige wieder eine Sinngebung erfährt und somit durch

den Rezipienten eine Bedeutung zugewiesen bekommt, wird sich ein Gegenstand,

der seine Gemachtheit als geordnetes Zeichenkonvolut noch deutlicher zur Schau

stellt, ebenfalls nicht entziehen können. Und so wie die Farbe Rot ihr Rotsein

nicht verliert, so wird der sprachliche Ausdruck seine Semantik behalten und ist

damit dem Semioseprozess preisgegeben. An dieser Stelle muss man sich von

dem Gedanken verabschieden, dass Elemente der Kunst absolut intrinsisch sein

können.

Würde man allerdings hier stehen bleiben, müsste man entweder wohl oder

übel auf die semantische Methode verzichten, da sie an ihre Grenze gestoßen ist,

oder Karl Heinz Bohrer und all den anderen Autoren, für die er hier stellvertre-

tend steht, die Richtigkeit seiner Beobachtung absprechen, die er nun mal »das

Schweigen der bösen Bilder« genannt hat. Sicherlich besteht die Möglichkeit, dass

Bohrer theoretisch zu einer Überzeugung gelangt ist, die er selbst als Erlebnis am

Text nicht reproduzieren kann. Zwar wären dann seine Überlegungen im Rahmen

der ästhetischen Diskussion logisch zwingend, aber sie würden den Zeichencha-

rakter der Sprache negieren und zudem auf keiner Leseerfahrung gründen. Die

Vermutung liegt jedoch nahe, dass der Erfahrung die Theorie folgte. Auch Batail-

le, der zwar nicht von ›Schweigen‹, sondern von ›Ermüdung‹ spricht, scheint sich

offensichtlich auf etwas Ähnliches zu beziehen.

317 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 35f.

318 Ebd., S. 34

319 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 55ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Das Schweigen der Gewalt

Deshalb soll versucht werden, auf anderemWeg diesen Effekt zu begreifen, in-

demman sich zunächst von der semantischen Bedeutung desWortes »Schweigen«

ein wenig löst, um so womöglich zu einer Synthese zu gelangen, die beide sich jetzt

unvereinbar gegenüberstehenden Positionen vereint.

2.3.8 Wirklichkeitseffekt und Abscheu als das Negativ-Ästhetische

Was für die intrinsische und extrinsische Qualität eines Kunstwerkes gilt, gilt mu-

tatis mutandis somit auch auf funktional-narrativer Ebene. Ein Gewaltereignis in-

nerhalb eines Handlungsgefüges könnte nur dann als ›sinnlos‹ bezeichnet werden,

wenn es für das Gefüge der Geschichte keinerlei Relevanz hätte. Es wäre dann

funktionslos. Aber wenn ein Ereignis in einem Handlungsverlauf narratologisch er-

schlossenwird, so zielt gerade das Beschreibungsmodell darauf ab, dass jedemEle-

ment auch eine Funktion innerhalb einer Erzählstruktur zugeordnet werden kann.

Der Beschreibungsapparat selbst macht somit eine Funktionslosigkeit im Grunde

nicht abbildbar.320 Lediglich über die Zunahme einer neuen Funktion, die etwa

›ästhetisch‹ oder ›poetisch‹ lauten müsste, könnte eine derartige Nullposition in-

nerhalb des Systemsmarkiert werden.Dies ist nun aber bereits im vorhergehenden

Teil und unter der Berücksichtigung von Roman Jakobsons Versuch ausgeschlos-

sen worden, da, wenn ›ästhetisch‹ nur als selbstverweisend aufgefasst wird, die

Narration schon auf sich selbst und ihre diegetische Welt ausgerichtet ist. Übrig

blieben dann erneut nur Versuche, sprachliches Ornament wie Alliterationen oder

das vielleicht hierfür bereits überstrapazierte rhetorische Mittel der Metapher zu

isolieren. Schlussendlich hätte es so zwar einen dezidiert ästhetischen, aber nicht

zwangsläufig einen negativ-ästhetischen Wert. Selbst gesetzt den Fall, man hät-

te eine absolute Metapher innerhalb der Gewaltdarstellung verwirklicht, umfasst

diese wiederum nur einen sehr kleinen Teil des Gesamtphänomens der Gewaltdar-

stellung. Schließlich enthalten auch die Stellen, die Bohrer, Nieraad oder Bataille

als Belege heranziehen, eher weniger Metaphern und werden vielmehr selbst in ih-

rer Gesamtheit als Metaphern aufgefasst. Allerdings ist damit auch anzunehmen,

dass die Belegstellen wegen ihrer Eigenschaft, einen bestimmten Leseeindruck zu

evozieren, ausgewählt wurden, möchte man nicht eine absolute Beliebigkeit un-

terstellen. Es ist womöglich dieser Leseeindruck, der den Schlüssel für die Lösung

des Problems bereithält.

So beschreibt Roland Barthes an einem gänzlich anderen Phänomen, allerdings

ebenso wie Bohrer bei Flaubert, wie der ›Beschreibungszwang‹ des französischen

Realismus Artefakte produziert, die sich scheinbar in keinen Funktionszusammen-

320 Oder ein solches Element wird als irrelevant bezeichnet und damit seine Funktionslosigkeit

bagatellisiert (vgl. Barthes: Der Wirklichkeitseffekt, S. 164).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 129

hang fügen.321 Daran schließt er die Frage an: »Ist in einer Erzählung alles signi-

fikant, und wenn nicht, wenn in einer Erzählung bedeutungslose Flecken bleiben,

wie lautet dann letztlich, wenn man so sagen kann, die Bedeutung dieser Bedeu-

tungslosigkeit?«322

Barthes zeigt, dass die Detailversessenheit einer möglichst genauen Wieder-

gabe einer Szene, die bei dem Prozess der Beschreibung Dinge hinzufügt, die kei-

ne Funktion im Handlungsgefüge aufzuweisen scheinen, keinen atmosphärischen

Wert und keine charakterisierende Aufgabe für eine Figur der Erzählung haben,

dennoch einen Effekt produzieren. Er nennt es den »Wirklichkeitseffekt«.323 Die-

sen Teilen sei allen gemein, dass sie für das »Seiende« stünden und sich wie dieses

einer Einhegung unter einen Sinn sperrten.324

Barthes’ Vorgehen zeigt andererseits auch, worauf eingangs Bezug genommen

wurde, nämlich dass die semiotische Beschreibung schlecht mit funktionslosen

Dingen umgehen kann – er schafft eine neue Funktion, um das Phänomen zu er-

fassen.

Das Kriterium der neuen Funktion ist der niedrige Informationsgehalt der be-

schriebenen Elemente für die Narration, weil ihre potenziell anderen Funktionen

für die Erzählung bereits von anderen Elementen erfüllt worden sind, wie in Bar-

thes’ Beispiel etwa die Konstruktion eines Handlungsortes. Die zusätzlichen In-

formationen sind additive und tragen zu einer Detailschärfe der Szene bei.325 Sie

sind aber in informationstheoretischem Sinne redundant, wobei ihre Redundanz

mit jedem hinzugefügten Element steigt. Mit der Reduzierung ihrer Zweckgebun-

denheit hinsichtlich anderer Funktionen steigt im gleichen Maße die Funktion der

Repräsentation, oder anders formuliert: Das Vorhandensein des Elementes wird

zu seiner einzigen Funktion.

Betrachtet man unter dem Erörterten erneut die ganz zu Beginn zitierte Stelle

aus Kleists Erdbeben in Chili, in der der Säugling mit zerschlagenem Schädel auf

dem Boden liegt, dann zeigt sich tatsächlich, dass Barthes’ Analyse einen Effekt

beschreibt, der auch hier Anwendung finden kann. Die Plastizität der Darstellung,

die den Leser zwingt zu imaginieren, was er vielleicht nicht imaginieren will, be-

sitzt einen Wirklichkeitseffekt in dem Sinne, dass auch hier die Dinge gegen den

Willen des Rezipienten da sind.Das Zuviel der Darstellung verleiht demDargestell-

ten den Hauch des Wirklichen. Denn nun ragt etwas in den geschlossenen Raum

321 Ebd., S. 164f.

322 Ebd., S. 166.

323 Ebd., S. 171.

324 Ebd., S. 169.

325 Immer vorausgesetzt natürlich, dass keines der beschriebenen Elemente später einewesent-

liche Funktion übernimmt oder es sich wie häufig auch in der Literatur Jung-Wiens um ein

Seeleninterior handelt und damit die Funktion einer Charakterisierung übernehmen würde.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Das Schweigen der Gewalt

der Kunst, was auf die chaotische oder als sinnlos empfundene Wirklichkeit ver-

weist, wo Dinge, Gegebenheiten oder Ereignisse nicht zweckgerichtet vorhanden

sind und wo ihre Existenz weder selektierbar noch dosierbar ist.

Exakt dies ist es auch,was Sabine Friedrichsmit dem bereits referierten Begriff

des Hyperrealismus beschreibt. Durch die stete Wiederholung von Elementen, de-

ren Funktion bereits erfüllt ist, durch die Erhöhung der Detailvielfalt, die den Le-

ser zwingt, zu imaginieren, was er vielleicht nicht imaginieren will, entleert sich

einerseits strukturell betrachtet ihre (narrative) Funktion, während andererseits

sich der von Barthes beschriebene Wirklichkeitseffekt intensiviert. Zunächst lässt

sich also festhalten, dass damit auf textlicher Ebene ein Kriterium gefunden ist,

das intersubjektiv beschreibbar ist. Ein Element, das hinsichtlich seiner anderen

narrativen Funktionen redundant ist und dadurch hauptsächlich die Funktion der

Repräsentation besitzt, ist – zwar nicht funktionslos, aber – funktionsschwach. Sei-

ne Redundanz und Funktionsschwäche tragen dazu bei, dass die Aufmerksamkeit

nur noch auf sein Vorhandensein gelenkt wird.

Bohrer selbst nimmt im Grunde auf diesen Effekt Bezug, wenn er feststellt,

dass Kleists Stil womöglich »wehtun« wolle326 und dass aber gleichzeitig das Pu-

blikum der Goethezeit nicht in der Lage sei, seine Exzesse zu »genießen«.327 Damit

ist eine weitere entscheidende Voraussetzung genannt, die der ästhetischen Kon-

figuration zuwiderläuft: die Reaktion des Rezipienten. Der Leser wird zum Zu-

schauer der Gewalt und befindet sich damit in einem ambivalenten Verhältnis,

wie es Sofsky skizziert: »Trotz Abscheu und Widerwillen wird der Zuschauer von

der Leidenschaft ergriffen.«328 Das Tableau der möglichen Reaktionen ›ergreift‹

den Wahrnehmenden. Um die Gewalt aber zu »genießen«, ist eine distanzierte

Betrachtung nötig, die wiederum in zwei Haltungen zerfallen kann: »Der Gleich-

gültige isoliert das Ereignis, der interessierte Beobachter isoliert sich selbst.«329

Je mehr eine Ästhetik das Mittel der Gewalt nutzt und ausdifferenziert, um sei-

ne Autonomie zu behaupten, desto eher wirkt sie ihr gleichzeitig entgegen, indem

sie die Schockwirkung zum zentralen Gegenstand der Repräsentation werden lässt

und damit das Abwenden des Betrachters riskiert.

Neben körperlichenReaktionen sind es auch ethischeGrenzen, dieHans Robert

Jauß als Grund für das sich verweigernde Verstehen, den Abbruch des Verstehens-

prozesses ansetzt:

Wer vermöchte zu sagen, daß er das Unmenschliche von Folter, Inquisition,

Erpressung, Vernichtung des Gegners oder Genozid »verstehe«? Es mag sein,

daß sich solche Erscheinungen zwar historisch oder psychologisch durchaus

326 Bohrer: Imaginationen des Bösen, S. 198.

327 Ebd., S. 239f.

328 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 102.

329 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 131

»erklären« lassen. Doch das besagt dann keineswegs, daß man damit den Folter-

knecht, den Inquisitor oder Mörder in seinem Handeln auch schon ›verstanden‹

hätte. Auch die poetische Fiktion wahrt diese Grenze: wenn sie – wie im Falle der

Fleurs du Mal – es sich herausnimmt, das Bewußtsein im Bösen vorstellbar zu

machen und damit unser Verstehen zu erweitern, impliziert solches Verstehen

keineswegs eine Rechtfertigung des Bösen, sondern fordert unser moralisches

Urteil heraus.330

Verstehen scheitert also hiernach nicht an einer Sinnverweigerung des Textes, son-

dern daran, dass der Rezipient das Verstehen ablehnt. Zwar wird im Zitat nur auf

die Motivation fiktiver oder realer Personen Bezug genommen, der Umstand lässt

sich aber ohne Weiteres auf das gesamte Gefüge einer Handlung ausdehnen. So-

mit ist zum vorherigen Verständnis von Schweigen ein weiterer Gesichtspunkt hin-

zugetreten. Während es zuvor um eine Lesbarkeit im klassisch hermeneutischen

Verständnis ging, die sich nicht auf der ersten Ebene der reinen Rekodierung von

Signifikanten im Leseprozess abspielt, sondern auf der zweiten, der übergeordne-

ten Ebene der Signifikanten zweiter Ordnung oder der Allegorie im Sinne Benja-

mins, so geht es Jauß um eine Akzeptanz, ein Nachvollziehen und ein Begreifen

der dargebrachten diegetischen Welt.

Oder anders formuliert: In der für den modernen Menschen kein Ordnungs-

wille mehr zu erkennen ist. ›Wirklichkeit‹ bedeutet hier vor allem die emotionale

Reaktion, die der Rezipient bei dem Kunstwerk hat, die er doch eigentlich nur bei

der Realität haben sollte.331 Mukařovský spricht vom ›Ergriffensein‹ als der Hal-

tung des Betrachters, der gerade nicht dazu in der Lage ist, dieses Phänomen aus

einer Distanz zu betrachten – Distanz ist aber bei der ästhetischen Betrachtung

eines Gegenstandes als notwendig herausgestellt worden.332

Mit Ergriffensein ist nicht gemeint, dass der Rezipient einfach in Anbetracht

der Kunst emotional bewegt ist, er mit den Schicksalen von fiktiven Figuren mit-

leiden kann oder von dem Verhalten einer Figur abgestoßen ist, sondern es ist

damit gemeint, dass das mediale Objekt die Grenze von Illusion und Realität ver-

wischt. Das Dargestellte wird nicht mehr als artifiziell wahrgenommen, sondern

provoziert wenigstens partiell Reaktionen, die in einer faktualen, empirischen Si-

tuation auftreten würden. Etwa wenn Kinder dem Kasper den Ort verraten, wo das

Krokodil sich versteckt, Fans einer TV-Serie wütende Briefe an einen Schauspieler

schreiben für etwas, das seine Rolle getan hat und die Schreiben auch an diese

adressieren oder Zuschauer, die in einem Horrorfilm bei einer sogenannten Jump-

Scare-Filmsequenz einenwirklichen Adrenalinausstoß imKörper erfahren undmit

330 Jauß: Wege des Verstehens, S. 21.

331 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 58.

332 Reicher: Einführung in die philosophische Ästhetik, S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Das Schweigen der Gewalt

Schreckreaktion reagieren, in etwa, indem sie versuchen, sich zu verstecken. Das

Herausfallen ist auch das, was Bataille anspricht, wenn er von der »Ermüdung«

angesichts der Mal um Mal präsentierten Grausamkeiten bei de Sade spricht und

ebenso, wenn er von der Lust spricht, die ein Leser empfindet und damit auch aus

der ästhetischen Haltung herausfällt. In all diesen Fällen ist das kulturelle Artefakt

nicht mehr in seinem Status als künstliches Objekt aufgehoben, sondern verlässt

auf kürzere oder längere Zeit den sicheren Ort des Nichtreellen. Ebenfalls wird

auch einsichtig, warum ein derartiges Ergriffensein keine ästhetische und damit

distanzierte Rezeptionshaltungmehr ermöglicht. Selbes geschieht auch,wenn sich

ein ethisches Urteil mit einem ästhetischen vermischt. Das ethisch ablehnende Ur-

teil verhindert zugleich die Möglichkeit, den Gegenstand als Kunst zu akzeptieren,

wie im Beispiel von Jauß veranschaulicht.333 Bohrers »Schweigen der bösen Bilder«

ist genau an diesem Punkt zu finden. Zunächst ist anzumerken, dass es ein Fehler

ist, anzunehmen, dass das ästhetische Empfinden ein grundsätzlich distanziertes

ist. Das ist es nicht. Es ist das partielle Herausfallen des ansonsten ästhetisch mo-

tivierten Rezipienten, was hier den Kern der autonomieästhetischen Empfindung

bildet. Erst wenn der Rezipient nach demHerausfallen aus einer distanziertenHal-

tung den Entschluss fasst, sich weiterhin mit dem Gegenstand ästhetisch ausein-

anderzusetzen (nicht identifikatorisch und auch nicht ablehnend), dann wird der

Gegenstand für ihn persönlich zum Kunstgegenstand.

Wie Mukařovský ausgeführt hat, ist die ästhetische Haltung des Rezipienten

geprägt von demWillen, das Gesamte als Kunst zu begreifen. Selbst die unabsicht-

lichen Dinge werden unter diesem Willen harmonisiert und somit zum beabsich-

tigten Kunstwerk. Während dieses Aneignungsprozesses behält aber das Kunst-

werk einen Teil, der sich nicht harmonisieren lässt, und die Gründe dafür können

unterschiedlich sein,wie bereits ausgeführt. Auch bei einem erneuten Versuch, das

Element in das Kunstwerk einzufügen, misslingt das Vorhaben, weil der Rezipient

Mal um Mal aus seiner distanzierten Position herausfällt. Der Verstehensprozess

beginnt zu oszillieren, weil der Betrachter nicht harmonisieren kann, was er aber

harmonisieren will. Das Element verbleibt Ding und will nicht Kunst werden. Ge-

nau jetzt ›schweigt‹ es. Es schweigt innersystematisch, da es für den Rezipienten

letztlich nicht Teil der Kunstlogik wird.334 Folglich kann es auch keine Funktion in-

nerhalb des Werks übernehmen. Bohrers Schriften sind nicht nur Beleg, sondern

auch kongeniale Lösung des Dilemmas, indem er diesen Effekt des sich sperren-

den Elements, was ja wiederum individuell unterschiedlich empfunden wird, zum

eigentlichen Kern der modernen Autonomieästhetik macht, da es nach seiner Auf-

fassung ein Element rein aus Stilwillen ist und in seiner Sinnverweigerung par

333 Reicher (ebd., S. 37f.) erwähnt, dass Wohlgefallen offensichtlich mit moralisch gut assoziiert

wird.

334 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Moderne Ästhetik und Gewalt 133

excellence die Idealform des Selbstverweises annimmt. So lässt sich auch Jahraus’

Problem lösen. Der konstitutive Rest eines Kunstwerks entsteht durch unsere per-

sönliche Ergriffenheit, bei der wir die Position des Analytikers verlassen und nicht

mehr zurückfinden.

Der individuelle Eindruck des Rezipienten kann kein Argument für die Exis-

tenz der Merkmale einer negativen Ästhetik sein. Er ist zwar intersubjektiv ver-

mittelbar, verbleibt jedoch ein subjektives Empfinden. Aber die begünstigenden

Faktoren für dieses Erlebnis sind sehr wohl beschreibbar. Diese zwei wesentlichen

Faktoren sind Funktionsschwäche und Repetition. Repetition bezieht sich auf den

Informationsgehalt einer Darstellung, das bedeutet, dass mit steigender Repetiti-

on die Detaildichte zunimmt. Detaildichte begünstigt wiederum Funktionsschwä-

che. Funktionsschwache Detaildichte ist das, was Barthes als den Wirklichkeits-

effekt bezeichnet und was das Herausfallen des Rezipienten begünstigt. Sabine

Friedrichs geht hier einen entscheidenden Schritt weiter, indem sie annimmt, dass

selbst der Wirklichkeitseffekt irgendwann gesättigt ist und bei anhaltender Repe-

tition – oder vielleicht besser: funktionsschwacher Explikation und Variation der

Grausamkeiten – die Darstellung ins Groteske und Absurde kippt. In diesem Fall

kann sich wieder eine distanzierte, ästhetische Rezeptionshaltung einstellen.Hier-

mit eröffnet sich eineweitereMöglichkeit der Beschreibung der negativen Ästhetik:

Der Wirklichkeitseffekt wird durch den Hyperrealitätseffekt überwunden. Gerade

für aktuelle Gewaltdarstellungen ist Letzteres ein effizientes Beschreibungsinstru-

ment. Sinnvoll ist es in jedem Fall, mit beiden Annahmen zu operieren. Da beide

aufeinander aufbauen, liegt es schlussendlich im Auge das Betrachters, die Grenze

für den Wechsel vom Wirklichkeitseffekt zum Hyperrealismus zu ziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Literarische Analysen

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bisher ging es um die theoretischen Schwierigkeiten bei der Erfassung der

Übertragung des autonomieästhetischen Ideals auf das Hässliche und daraus fol-

gend auch auf das Böse. Es galt bisher, die Konzepte der Ästhetiktheorie in die

Begrifflichkeiten der semiotischen und narrativen Textbeschreibung zu überset-

zen. Ebenso war es Ziel, die einzelnen Reibungspunkte sowohl konzeptorischer als

auch theoretischer Grundannahmen offenzulegen und – wo möglich – zu harmo-

nisieren.Der Gang durch diese Konflikte hat hoffentlich deutlich gemacht, dass für

das abstrakt formulierte Ideal der autonomieästhetischen Betrachtung moderner

Literatur nur ein sehr schmaler Grat für die entsprechende Kodierung von Gewalt

übrig bleibt, die allen Anforderungen genügen würde, die von ästhetischer Seite an

diese gestellt werden. Vor allem dann, wenn nur Aspekte zugelassen sind, die sich

am Textkörper auch veranschaulichen und belegen lassen. Der daraus resultieren-

de Ansatz, Funktionsschwäche und Repetition zumindest als notwendigeMerkma-

le zu definieren, hat sich somit nicht in der Arbeit am Material ergeben, sondern

stellt vielmehr die notwendige Forderung auf theoretischer Ebene dar. Deshalb soll

in einem zweiten Schritt ein vollständig umgekehrter Ansatz verfolgt werden. In

ausgewählten Analysen der Texte der Jung-Wiener Autoren gilt es nun, sukzessi-

ve das Panorama der funktionalen Möglichkeiten der Gewalt in der Literatur der

Wiener Moderne auszuloten. Dabei soll aber gerade nicht im Vornherein das zuvor

erarbeitete theoretische Modell die Analyse beschränken. Damit ist gemeint, dass

die folgenden literarischen Abschnitte nicht einzig dahingehend ausgewählt sind,

das Theoretische zu bestätigen, sondern die Repräsentationen der Gewalt sollen

eigenständig in ihrer Komplexität als Teile der Literatur umfassend beschrieben

werden. Natürlich bleiben weiterhin die Annahmen des ersten Teils Leitfaden der

Analyse. Ziel ist es aber zu zeigen, dass sich bei der konkreten Textarbeit noch

weitere Bedingungen ergeben, die notwendig wären, um das autonomieästheti-

sche Ideal in der Literatur nachweisbar zu machen. Die Suche nach der sinnlosen

Gewalt ist also eine negative: Erst wenn die anderen Möglichkeiten der Funktions-

zugehörigkeit ausgeschlossen sind, kann von einer wirklichen Funktionsschwäche

und Repetition gesprochen werden.Damit soll versucht werden, den häufigen Feh-

ler zu umgehen, die literarischen Texte nur auszuwählen, zu interpretieren und

letztlich dahingehend verbiegen zu wollen, dass sie sich dem Ansatz und somit

der Bestätigung der Hypothese fügen.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze

Gewalt bricht in eine bestehende Ordnung ein. Diese grundlegende Eigenschaft

findet ihre Abbildung auch in Erzähltexten, wo sie in ihrer basalen Form als Ereig-

nis auftritt. Die folgende Analyse legt den Fokus auf die Funktion des Ereignisses

Gewalt für die Handlung einer Erzählung sowie für die Entwicklung der Figuren.

Arthur Schnitzlers Die Hirtenflöte ist dafür besonders prädestiniert, da Gewalt hier

fast ausschließlich grenzüberschreitenden Charakter hat. Aber auch bei Richard

Beer-Hofmann, Hermann Bahr und Felix Salten finden sich aufschlussreiche Bei-

spiele, weshalb in diesem Kapitel auch alle für die übrige Analyse relevanten Texte

eingeführt werden sollen.

3.1 Gewalt als veränderndes Ereignis

Bataille spricht davon, dass Gewalt ein transgressives, also ein Grenzen überschrei-

tendes Ereignis sei. Sie bricht ihrer Natur nach in ein geordnetes Handlungsgefü-

ge ein und gefährdet die bestehende Ordnung, im schlimmsten Falle hebt sie sie

auf.1 Auch Sofsky und Reemtsma haben auf diesen urtümlichen Aspekt der Ge-

waltwahrnehmung hingewiesen.2 Sie markiert einen Einschnitt und je nach In-

dividuum und nach Situation entscheidet sich, wie tiefgehend dieser Einschnitt

ist. Auch Erzähltexte bilden diese erste und offensichtliche Eigenschaft der Gewalt

nach. Gewalt dringt ein und verändert den Zustand der Figuren und der Umge-

bung, in der sie agieren. Auf der Ebene des Sujets und damit des Handlungsver-

laufs tritt Gewalt somit zuerst und vor allem als ein Ereignis auf. ›Ereignis‹ be-

zeichnet hier im narratologischen Sinn die kleinste segmentierbare Einheit eines

Geschehens.3 Auf dieser ersten Ebene ist zu fragen, welche Bedeutung Gewalt für

den Handlungsverlauf hat, welchen Stellenwert sie gegenüber anderen Ereignissen

einnimmt und welche Funktion ihr innerhalb der Geschichte zukommt.4 Sollte sie,

1 Vgl. Bataille: Die Literatur und das Böse, S. 17f.

2 Vgl. Reemtsma: Vertrauen und Gewalt, S. 113; Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 109ff.

3 Vgl. Martinez/Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie, S. 108.

4 Vgl. Kap. 1.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Das Schweigen der Gewalt

wie erwähnt, einen transgressiven Charakter haben, dann ist in diesem Fall ihre

Relevanz größer als die anderer Ereignisse, die keine transgressive Funktion be-

sitzen. Im Umkehrschluss wäre eine Gewalthandlung in diesem Zusammenhang

dann funktionsschwach, wenn sie keine Zustandsveränderung hervorruft.

Juri Lotman unterteilt Ereignisse genau dahingehend in solche, die einen Zu-

standswechsel und damit einen Handlungsverlauf zur Folge haben, und solche,

die dies nicht tun.5 Genauer gesagt spricht Lotman nur im ersteren Fall von einem

wirklichen Ereignis. In Anlehnung an Wladimir Propp ist auch für ihn die erste

und einfachste Form einer Handlung, dass eine Figur, z.B. im Falle eines Mär-

chens der Held, aus ihrem ihr angestammten Bereich hinausgeht. Das Ereignis,

welches den Bereichswechsel verursacht, ist folglich das transgressive Ereignis. In

seinemModell zur Beschreibung von Erzählungen unterteilt er diese deshalb in un-

terschiedliche ›Räume‹, die zunächst ganz konkrete, topologische Einheiten in der

diegetischen Welt bezeichnen. Da aber mit »Raum« ein kulturwissenschaftlicher

Begriff berührt wird, der gerade in der neueren Narratologie und vor allem unter

dem Einfluss des Spatial Turn eine erhöhte Aufmerksamkeit erfährt, ist angesichts

dessen eine Abgrenzung und Konkretisierung des hier verwendeten Begriffs zwin-

gend nötig.6 Katrin Dennerlein definiert den ›konkreten Raum‹ wie folgt:

Der Begriff der ›erzählten Welt‹ umfasst die Handlung sowie die Gesamtheit der

Figuren, Objekte und räumlichen Gegebenheiten. ›Konkret‹ verstehe ich im Sinne

von ›sinnlich, anschaulich gegeben‹, wobei die Anschaulichkeit im narrativen Text

als Komponente eines semantischen Konzepts vorliegt, auf das referiert wird. Das

Vorhandensein von erzählterWahrnehmung ist für die Konkretheit keine notwen-

dige Voraussetzung.7

Raum in seiner textuellen Beschaffenheit verweist so zunächst auf die Worte, die

sich auf eine menschlicheWahrnehmungsfähigkeit von Dimensionalität beziehen.

5 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 339.

6 Dieser, vor allem für die Kulturwissenschaften entscheidende Paradigmenwechsel, fasst den

Raum nicht mehr als einfachen Container auf, sondern geht davon aus, dass der Raum eine

soziale und kulturelleGröße ist, die sich durchdie Beziehungs- undKommunikationsgeflech-

te der Menschen, die in ihm leben, bildet. Wie auch schon im Falle des Gewaltbegriffs der

Soziologie wird hier von diesem Ansatz Abstand genommen, da seine Analysekriterien vor

allem zur Beschreibung einer konkreten, faktualen Wirklichkeit gedacht waren. Die Über-

nahme in den literarischen Bereich stellt insofern eine unzulässige Übertragung dar, weil

es sich bei der diegetischen Welt weder um ein simples Abbild noch um eine Simulation

der empirischen Realität handelt und somit genuin literarische Komponenten ausgeblendet

werden würden. Zur Abgrenzung der Verfahren und Ansätze des Spatial Turns zur Narrato-

logie vgl. Dennerlein: Narratologie des Raumes, S. 5ff.

7 Dennerlein: Narratologie des Raumes, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 141

Deiktische Bezeichnungen wie »hier«, aber auch »Berlin« fallen damit ebenso dar-

unter wie sensorische Referenzen wie »kalt« oder »hell«.8 Zusätzlich unterscheidet

sie zwischen Räumen und Orten im engeren Sinn. Letzteres ist für sie eine spezi-

elle Position in einem Raum und wird durch Präpositionen, Präpositionalphrasen

und Deiktika genauer bestimmt.9 Hierbei ist das Referenzsystem als Bezugsgröße

für die Orientierung im Raum essenziell. Es kann sowohl intrinsisch und damit

stabil oder deiktisch und damit abhängig vom Standort des Sprechers sein.10 Räu-

me können wiederum durch Toponymika, Eigennamen, Gattungsbezeichnungen,

Deiktika und weitere Konkreta angegeben werden, wobei ›weitere Konkreta‹ hier

zu einer offenen Liste und damit auch zu einer gewissen Beliebigkeit führen.11 So

sinnvoll also die Unterscheidung von Ort und Raum ist und so aufschlussreich ihre

Problematisierungen der einzelnen Bezeichnungsmöglichkeiten sind, wirft sie ei-

nen letztlich auf eine strukturale und damit semiotische Betrachtung der Textkon-

zeption zurück –was ein Raum ist, legt der Text fest oder es ist präsupponierbar.12

Dennerleins Einschränkung diesbezüglich, die sie noch einmal 2011 präzisiert, dass

nur zum Raum gehöre, was eine Unterscheidung von innen und außen aufweise

und von wenigstens einer Figur betreten werden könne,13 limitiert lediglich die

präsupponierten Inhalte, nicht aber die im Text realisierten, denn weiterhin kann

der Text auch Begriffe ohne räumliche Bedeutungmit einer räumlichen Bedeutung

semantisieren. Für das hier angestrebte Erkenntnisinteresse ist eine tiefergehende

Analyse des konkreten Raumes aber nicht zielführend.

Für Lotmans Ansatz ist nämlich lediglich entscheidend, ob Räume mit ande-

ren Räumen in Opposition stehen. Erst dann wird eine Grenze erzeugt und ein

transgressives Ereignis oderMetaereignis kann stattfinden.14 Damit aber Räume in

Opposition stehen, reicht es nicht aus, dass sie nur räumlich unterschieden sind,

sie müssen auch unterschiedlich semantisiert sein. Die Opposition zweier topo-

logischer Einheiten wie z.B. ›Stadt‹ und ›Land‹ genügt deshalb nicht. Erst wenn

diesen Orten auch tatsächlich unterschiedliche Merkmale zugeordnet werden, wie

etwa |modern| vs. |primitiv|, |sicher| vs. |gefährlich|, liegt aufgrund ihrer unter-

schiedlichen Semantisierung eine Opposition vor. Lotman spricht in diesem Fall von

semantischenRäumen. Ein semantischer Raum ist einMerkmalskomplex, eine Isoto-

pie, d.h. eine Ansammlung von Prädikaten, Normen, Werten oder Eigenschaften,

8 Fludernik: Fin de siècle, S. 52f.

9 Vgl. Dennerlein: Narratologie des Raumes, S. 78f.

10 Vgl. ebd., S. 84.

11 Vgl. ebd., S. 77.

12 Vgl. hierzu ihre eigenen Ausführungen Dennerlein: Art. »Raum«, S. 159.

13 Vgl. ebd., S. 158.

14 Hans Krah (Einführung in die Literaturwissenschaft, S. 320) bezeichnet diese Ereignisse, die

eine Änderung im semantischen Raum, also eine Zustandsänderung, hervorrufen, als ›Me-

taereignis‹.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Das Schweigen der Gewalt

die sich wiederholt in einem Text finden und zusammenfassen lassen. Ist dieser

Merkmalskomplex etabliert, impliziert er auch seine Opposition.15

Der Regelverstoß bzw. das Verlassen eines semantischen Raums und der

Übergang in einen anderen stellt in diesem Modell das entscheidende konstitu-

tive Moment da, ohne das sich eine Handlung, Lotman spricht von Sujet, nicht

etabliert. Die Transgression ist das Tiefenereignis, um bei Lotmans Terminologie

zu bleiben, das in der Lage ist, die erzählte Welt nachhaltig zu verändern, d.h.,

sie von einem Zustand A in einen neuen Zustand B zu überführen. Der einfachste

Fall ist hierbei, dass eine Figur sich von A nach B bewegt und zugleich eine

semantische Raumgrenze passiert. Wenn eine Figur eine Grenze passiert, dann

kann das wiederum unterschiedliche Folgen haben. Die Figuren aus dem anderen

semantischen Raum könnten im neuen Raum assimiliert werden (SemRa::Figb →

SemRa::Figa). Die Figuren verändern den semantischen Raum zu ihrem eigenen

(Figb::SemRa → Figb::SemRb) oder es entsteht ein neuer semantischer Raum

(SemRa::Figb → SemRc::Figc). Ebenso ist es natürlich möglich, dass die in Opposi-

tion stehende Figur bzw. der zu ihr in Opposition stehende Raum getilgt werden

– womit letztlich dann auch wieder ein Ausgleich des Konfliktes geschaffen wird

(Figa::SemRb → ¬Figa::¬SemRb).

An dieser Stelle lässt sich die zuvor entwickelte notwendige Funktionsschwäche

mit den narratologischen Kategorien engführen.Gewalt ist dann ein transgressives

Ereignis, wenn sie mit der Umgebung in Konflikt steht und eine Zustandsverän-

derung der Welt verursacht, die sich direkt auf die Handlung auswirkt. Somit ist

sie auf Handlungsebene dann funktionsschwach, wenn sie keinerlei Auswirkungen

hat, weder auf den Handlungsverlauf, den Zustand der diegetischen Welt oder die

Entwicklung der Figuren.

3.2 Arthur Schnitzler: Die Hirtenflöte

3.2.1 Märchen oder Experiment?

Im Falle Arthur Schnitzlers Erzählung Die Hirtenflöte übernimmt das Ereignis Ge-

walt auffällig häufig die Funktion, die Protagonistin der Handlung von einem se-

mantischen Raum in einen anderen zu überführen. Dies resultiert vor allem aus

der außergewöhnlichen Raumkonzeption des Textes, bei der oft topologische Orte

und semantische Räume zusammenfallen.

Schnitzler publizierte seine Erzählung erstmalig in der Neuen Rundschau (XIX.

Jg., 9. Heft) im September 1911. Bis heute ist die Erzählung verhältnismäßig we-

nig von der Forschungsliteratur berücksichtigt worden, obwohl bereits 1971 Maja

15 Ebd., S. 296ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 143

D. Reid eine längere Abhandlung über sie veröffentlicht.16 Dies mag mit der eher

mittelmäßigen Aufnahme durch damalige Rezensenten nach einer Lesung in Den

Haag zu tun haben, in deren Folge auch Arthur Schnitzler etwas Abstand zu seinem

Werk nimmt.17

Die Erzählung ist in sieben Kapitel unterteilt. Der Verlauf des Weges der Hel-

din mit dem Namen Dionysia lässt sich wiederum in vier Episoden einteilen, die

alle strukturelle Ähnlichkeiten aufweisen. So endet jede Episode mit dem Wunsch

der Protagonistin, nach Hause zurückzukehren. Am Schluss erreicht die Hauptfi-

gur auch tatsächlich ihr altes Zuhause wieder und der Plot erhält dadurch einen

zyklischen Aufbau.18

Erasmus, ein weiser, ältererMann, der keine Familie oder Verwandtemehr hat,

heiratet eine ebenfalls verwaiste, noch junge Frau namens Dionysia und zieht mit

ihr in ein Haus mit Turm amWaldesrand, wo er astrologischen Studien nachgeht.

Eines Nachts kommt er zu dem Schluss, dass das Wesen seiner Frau ihm und mit

großer Sicherheit auch ihr vollständig unbekannt ist, und zweifelt deshalb an ih-

rer grundlegenden Tugendhaftigkeit. Als Konsequenz schickt er seine Frau in die

Welt und gibt ihr die Aufgabe, jeder Versuchung nachzugehen, die sich ihr bietet.

Nach einem verhinderten Selbstmordversuch fügt sich Dionysia dem Wunsch ih-

resMannes, um gleich daraufmit einemHirten den ersten wirklichen Ehebruch zu

begehen und 100 Tage und 100 Nächte bei ihm zu bleiben. Dieser verliert dadurch

seine gesamte Herde und Dionysia verlässt ihn zugunsten eines Gutsherrn, der zu-

fällig vorbeifährt und sie eigentlich zu Erasmus zurückbringen soll. Sie bleibt aber

bei ihm und erlebt in seinem industrialisierten Land die Armut der Arbeiter. Trotz

der Hilfe Dionysias für die Armen kommt es zu einem Aufstand, der gewaltsam

niedergeschlagen wird. Sie verlässt darauf den Gutsherrn, will nach Hause, gerät

aber auf ihrem Weg erneut in die Wirren des Aufstands, der nun schon andere

Orte ergriffen hat, und wird nach einem Blutbad unter den Revoltierenden gefan-

gen genommen. Ein Graf entdeckt sie im Gefängnis, verliebt sich in sie, befreit

sie aus dem Kerker und beide heiraten. Es kommt zum Krieg und Dionysia reitet

an seiner Seite in die Schlacht. Sie zeugen während der Schlacht einen Sohn, aber

der Graf kommt im Krieg um. Sie erhält wegen ihrer Verdienste in den Schlachten

Anerkennung und Ehre, die sie aber verspielt, als sie mit dem Fürsten des Lan-

des eine Affäre anfängt und ihn zwingt, seine eigentliche Frau zu verbannen. Der

Unmut gegen Dionysia steigt im Volk und im Adel und sie muss mithilfe des Fürs-

ten eine Schreckensherrschaft etablieren, um sich zu schützen. Beide verkommen

moralisch und in einer entscheidenden Nacht will sie sich umbringen, findet aber

16 Perlmann: Arthur Schnitzler, S. 114; Reid: »Die Hirtenflöte«, S. 18-27.

17 Vgl. Roelofs: »Man weiß eigentlich wenig von einander«, S, 144.

18 Vgl. Eicher: Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 66; Geißler: Ar-

beit am literarischen Kanon, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Das Schweigen der Gewalt

ihrem Sohn zuliebe neuen Lebenswillen. Der Fürst soll ihren Sohn adoptieren und

zum Nachfolger machen. Dies tut er auch, mit der Konsequenz, dass das Kind er-

mordet wird. Für den Fürsten stellt Dionysias Anwesenheit nun mehr eine Gefahr

dar und er will sich ihr durch ein Todesurteil entledigen. Als sie das bemerkt, flieht

sie und kehrt zu Erasmus zurück. Am Ende stehen sich beide gegenüber und sie

schlägt sein Angebot aus, das er ihr am Anfang als Versprechen gab, nämlich sie so

wieder zu sich zu nehmen, wie sie zurückkommt, als sei es der Tag ihrer Hochzeit.

Dionysia verschwindet und Erasmus benennt einen Stern nach ihr, der aber nach

seinem Tod nicht mehr auffindbar ist.

Auffällig unter vielen anderen Aspekten ist Dionysias kontinuierlicher sozialer

Aufstieg, wobei dieser immer an den Status des Mannes gebunden ist, mit dem

sie eine Beziehung eingeht und der von »Hirte« und »Gutsherr« über »Graf« bis

hin zu »Fürst« reicht. Während der erste Status entsteht, der zweite sich durch

gewährte materielle Güter und Freiheiten äußert, erwirbt sich Dionysia den drit-

ten Status durch heroisches Handeln und erpresst den letzten durch emotionale

Manipulation.

Wie bereits erwähnt, befindet sich jeweils am Übergang eines Abschnitts ein

Gewaltereignis. Der Übergang findet sowohl auf Handlungsebene statt und ist in

den meisten Fällen mit einer räumlichen Veränderung verbunden. Er ist aber auch

auf paratextlicher Ebene durch Kapiteleinteilungen markiert. In einer Tabelle zu-

sammengefasst ergibt sich dann folgende Darstellung, wobei nur die Gewaltereig-

nisse aufgeführt sind, die an der besagten Grenze eines neuen Abschnitts liegen.

Der Pfeil deutet jeweils an, ob die Grenze zur neuen Episode vor oder hinter dem

Ereignis liegt:

 
Aufbruch I Erasmus

Turm/Wald

Dionysias Reise II Hirte ←

gewaltsamer Liebesakt

III Gutsherr →

Aufstand

IV – →

Niederschlagung des Aufstands

V Graf →

Tod des Grafen

VI Fürst →

Kindsmord

Rückkehr VII Wald/Erasmus

Turm

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 145

Im Falle des besonderen und im Vergleich zu anderen Erzählungen Schnitzlers

eher ungewöhnlichen Aufbaus der Hirtenflöte ist eine nähere Betrachtung der Fra-

ge nach der Typologie des Textes durchaus angebracht. Die Prosa Arthur Schnitz-

lers folgt, laut Perlmann, grundsätzlich keinen strengen Gattungsprinzipien, wes-

halb seine Werke allgemein als Novellen, Novelletten und Erzählungen bezeichnet

werden.19 Szendi zeigt allerdings, dass eine Tendenz zur Novelle spätestens mit

Leutnant Gustl (1900) von ihm aufgegeben wird, aber davor für die frühen Arbeiten

durchaus eine starke Affinität zu traditionellen Formen besteht.20 Als häufig ver-

wendete Leitstrukturen bezeichnet Perlmann darüber hinaus das Experiment und

das Rätsel. So sieht sie bei der Erzählung Die Hirtenflöte deutliche Ähnlichkeiten zu

einer »Versuchsanordnung«.21 Dem folgt Rolf Geißler bei seiner Einschätzung be-

züglich des dominierenden Formprinzips.22 Jedoch findet sich bei ihm auch der

Hinweise auf die an vielen Stellen aufgegriffene Rekurrenz auf das Märchen, die

wiederum Timothey Farley nämlich dazu veranlassen, den Text als »fairy tale« zu

klassifizieren.23 Zu diesen Analogien gehört etwa das Fehlen konkretisierender An-

gaben zu Zeit und Ort, die somit die Lokalisierung der Ereignisse ambivalent be-

lassen. Hierdurch entfallen Authentifizierungspunkte über den Raum, wie etwa in

Richard Beer-Hofmanns Der Tod Georgs, wo die Erzählung in Wien und der Umge-

bung angesiedelt wird, oder die Zeit, etwa durch die Nennung historischer Ereig-

nisse, wie im Fall von Felix SaltensDas Schicksal der Agathe. Vielmehr scheinen sogar

mehrere historische Epochen durchschritten zu werden. Das am Anfang präsen-

tierte Sujet in Kombination mit der Situierung einer defizitären Ausgangssitua-

tion und die Aussendung der Dionysia in Verbindung mit dem Versprechen, das

Erasmus ihr gibt, entspricht einigen der Grundkonstellationen, wie sie von Propp

als märchentypisch herausgearbeitet wurden.24 Überdies sind im gesamten Text

noch weitere formale Elemente enthalten wie etwa die wiederkehrende Zahl Drei

und die Zahl Sieben, die auf die europäische Märchentradition verweisen.

Während im ersten Abschnitt das gattungsspezifische Muster des Märchens

seine Anwendung sowohl in syntagmatischen Formeln und textinternen Signalen

(Etablierung eines Mangels als Ausgangssituation, Wiederholung von Ereignissen

in Abwandlung, wiederkehrende Frage-Antwort-Dialoge, Zahlensymbolik) als auch

Themenauswahl und Motiven findet, entwickelt sich im Gegensatz zu einer klaren

19 Perlmann: Arthur Schnitzler, S. 116.

20 »In seinen frühen Novellen (vor 1900) erweist sich Schnitzler noch als traditioneller Erzähler.

Es gibt nur wenige Werke, in denen Strukturelemente von denen der klassischen Novellen-

form abweichen.« (Szendi: Erzählperspektiven in den frühen Novellen Arthur Schnitzlers,

S. 109)

21 Perlmann: Arthur Schnitzler, S. 113.

22 Vgl. Geißler: Arbeit am literarischen Kanon, S. 123.

23 Farley: Arthur Schnitzlerʼs Sociopolitical Märchen, S. 111.

24 Vgl. Propp: Morphologie des Märchens, S. 39ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Das Schweigen der Gewalt

Stringenz und einer konsequenten Lösung der Ausgang der Erzählung eher unein-

deutig und somit typisch für ein Kunstmärchen.25

Gegen die Einordnung als Kunstmärchen wendet Thomas Eicher ein, dass der

Erzählung das entscheidende Merkmal, nämlich das Vorhandensein des Wunder-

baren, fehle.26 Er folgt dabei dem Konzept von Paul-Wolfgang Wührl, der wieder-

um das Wunderbare als »formprägend« bezeichnet und es damit zur hinreichen-

den Bedingung für einen »überaus weitgefaßte[n] Gattungsbegriff« erklärt.27 Das

Wunderbare ist tatsächlich nicht als offensichtlich wirkende Kraft oder gar als Per-

sonifizierung in der Erzählung situiert, nur die Schicksalshaftigkeit der Ereignis-

se, die Dionysia widerfahren, und die Allwissenheit über diese vonseiten Erasmus

könnten als indirekte Präsenz aufgefasst werden.28 Eicher ist es jedoch wichtig,

die auffälligen formalen Bezüge zur Gattung des Märchens zu berücksichtigen,

darüber hinaus diese Entsprechungen aber auch in anderen Erzählungen für seine

Analyse fruchtbar zumachen, in denen sie nur sporadisch und nicht derart gehäuft

wie in Die Hirtenflöte vorkommen.

Beide Bewertungen, Märchen und Experiment, gehen von unterschiedlichen

Ansätzen aus. Während die Einteilung zu den Märchen aufgrund der vorhanden

Textsignale die naheliegende zu bestehenden Kategorien darstellt, bildet die Be-

zeichnung »Experiment« den Versuch mithilfe einer Analogie die Diskrepanz zwi-

schen den Merkmalen, die mit dem Märchenhaften sich beschreiben lassen und

denen, die sich der Einteilung entziehen, zu harmonisieren. Der importierte Be-

griff »Experiment« wird hierbei jedoch nicht klar hinsichtlich eines Texttypus de-

finiert. Welche Merkmale von einem Text erfüllt sein müssen, um als Experiment

zu gelten, bleibt ebenso vage, wie warum im konkreten Fall von Schnitzlers Text

die Ähnlichkeiten zu einer Versuchsanordnung den Text besser erfassen als das

Beschreibungskonzept der ›Prüfungen‹, die der Held im Märchen erfüllen muss.

Die vorliegende formale Struktur der Erzählung zielt darauf ab, mithilfe we-

sentlicher Textsignale beim Rezipienten eine Erwartungshaltung hinsichtlich einer

märchenhaften Geschichte zu provozieren. Die Assoziation und damit mögliche

Erwartungshaltung eines Rezipienten hinsichtlich einer naiven Märchenstruktur

ist deshalb auch bei den Kunstmärchen entscheidend, da nur so ein Bruch mit der,

wie Eicher es nennt, Teleologie des Märchens möglich ist.29 Sowohl das Fehlen des

Wunderbaren als auch das märchenuntypische Ende im Falle der Hirtenflöte sind

25 Vgl. für eine allerdings teilweise verkürzende Gegenüberstellung einzelner entscheidender

Aspekte der Übereinstimmungen und Diskrepanzen von Märchen zu Kunstmärchen Neu-

haus: Märchen, S. 7f. und die tabellarische Gegenüberstellung S. 12.

26 Vgl. Eicher: Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 50.

27 Wührl: Das deutsche Kunstmärchen, S. 16f.

28 Zu Schnitzlers Schicksalsbegriff im Allgemeinen und im Besonderen für Die Hirtenflöte vgl.

Allerdissen: Arthur Schnitzler, S. 108f.

29 Eicher: Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 147

wichtige strukturelle Elemente, die auf eine Wirkung abzielen, die nur gelingt,

wenn mit der Erwartungshaltung des Rezipienten an ein Märchen gebrochen wer-

den kann.30 Dieser Bruch ändert die Bewertung des Ausgangs der Erzählung, da

unter märchenhaften Aspekten und mit der Erwartungshaltung eines moralischen

Schlusses sowie einer ›guten‹ Auflösung der Handlungskonflikte das Ende anders

zu deuten ist, als wenn man stattdessen einen Experimentaufbau annimmt, der

keine Erwartungshaltung auf eine vollständige Konfliktauflösung provoziert und

der insgesamt eine eher distanziertere Lesehaltung fördern sollte.31

3.2.2 Das Zerbrechen einer Flöte

Der erste zu analysierende Gewaltakt der Erzählung wird dadurch ausgelöst, dass

Dionysia absichtlich eine Hirtenflöte zerbricht. Diese scheinbar harmlose Form

von leichtem Vandalismus erhält retrospektiv eine bedeutungstragende Funktion,

die in Korrespondenz mit der Titelgebung wichtig wird. Allerdings ist bei dem ers-

ten Gewaltereignis in Arthur Schnitzlers Hirtenflöte aufgrund einer strukturellen

Ambivalenz nicht leicht zu entscheiden, ob es sich um ein Tiefenereignis und damit

um ein transgressives handelt oder nicht. Denn es scheint, dass vor allem Erasmus’

Entscheidung, seine Frau aus dem Haus zu verbannen, die Tat ist, die im Oberflä-

chendiskurs alle kommendenHandlungen auslöst.Mit dieser Entscheidung, die an

die Aussendung des Helden im Märchen erinnert, hat er den Zustand der Welt für

Dionysia verändert. Indem sie das Haus mit dem Turm »in stiller Gegend amWal-

desrand« – eine weitere (Kunst-)Märchenreminiszenz – verlässt, betritt sie auch

topologisch einen neuen Ort, dessen beschriebene Landschaft deutliche intertex-

tuelle Bezüge zum Locus amoenus der Schäferdichtung aufweist: Die neu einge-

führte Figur ist ein Hirte, das beherrschende Thema ist die erotische Liebe der

beiden Figuren und der Verlauf der Episode ist durch Handlungsarmut geprägt.32

Die Veränderung der Umgebung geht einher mit einer Verschiebung der zuvor gel-

tenden Werte. War Erasmusʼ Turm ein Ort der Wissenschaft und Vernunft, ist die

offene ländliche Ebene dominiert durch Erotik und Unbeschwertheit.

Dionysias erste Begegnung mit dem Hirten endet dann auch konsequent in

einem Geschlechtsakt, der durch seine Darstellung jedoch mit Gewalt konnotiert

ist. Im Oberflächendiskurs ist dieses Ereignis das einzige des gesamten Textes, das

30 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 311.

31 Wobei dies spekulativ verbleibt, da wie bereits erwähnt aufgrund fehlender definitorischer

Schärfe insgesamt unklar bleibt, was genau eine Experimentstruktur eines Textes ausmacht.

Zu vermuten ist, dass hier auf einen ähnlichen Aufbau wie in GoethesWahlverwandschaften

angespielt wird. Das würde aber vollständig ignorieren, dass Goethes Roman diese Analogie

zuerst selbst etabliert, bevor er sie strukturell umsetzt.

32 Vgl. Häntzschel: »Idylle«, S. 122ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Das Schweigen der Gewalt

sich aus einer Figureninteraktion sukzessive entwickelt. Der Hirte beginnt an die-

ser Stelle indirekt aggressiv mit der zuschreibenden Äußerung »Warum blickst Du

mich so böse an?«33 Vonseiten Dionysias gibt es allerdings weder intern noch von

der Erzählerinstanz her zugeschriebene Anzeichen für Aggressionen. Vielmehr ist

im Verlauf des Dialogs, der dem Aufbau strikt folgt, dass Dionysia durch eine Frage

eine Antwort provoziert, als einzige Erwähnung ihrer Gefühlslage die Bewertung

»fragte bewegt«34 zu finden.

Ganz anders die zur Charakterisierung des emotionalen Zustandes des Hir-

tenjungen benutzten Adjektive »ärgerlich«, »zornig« (zweifach) und »verächtlich«,

aus denen sich die Merkmalsklasse |aggressiv| abstrahieren lässt. Letzteres (ver-

ächtlich) erscheint im Zusammenhang mit der von Dionysia als Schmähung emp-

fundenen Aussage verwendet, die von ihrem propositionalen Gehalt her allerdings

lediglich weitere Fragen unterbinden soll:

Aber das ist mir wahrlich noch nie vorgekommen, daß in aller Morgenfrühe Da-

men imNachtgewand vormir imMoose stehen undmich umDinge fragen, die sie

nichts kümmern, just wenn ich die Flöte blasen und in die junge Sonne blinzeln

will.35

Ob die folgende emotionale Veränderung der Figur schlüssig aus dem Vorherge-

henden entwickelt wird, sei dahingestellt; zumal es sich auch hierbei um eine Re-

miniszenz an die Schäferdichtung handeln könnte. Jedoch zunächst ist Dionysia

ihr Verhalten unangenehm, dann aber schlägt ihre Stimmung in Aggression um,

was durch das Gedankenzitat »der freche Knabe! Ich möchte seine Flöte zerbre-

chen« präsentiert wird. Als sie ihrenWunsch in die Tat umsetzt, hat ihre Handlung

weitreichende Konsequenzen:

Er sah Dionysia herankommen, runzelte die Brauen und wies die Nahende mit

befehlender Gebärde von dannen. Sie aber ließ sich nicht abhalten, schritt gera-

de auf ihn zu, nahm dem Staunenden die Flöte aus der Hand, brach sie entzwei

und schleuderte ihm die Stücke vor die Füße hin. Jetzt erst schien er zur Besin-

nung zu kommen, packte Dionysia an den Handgelenken und wollte sie zu Boden

werfen. Sie wehrte sich, stemmte sich ihm entgegen, seine Augen glühten zornig

in die ihren, sein hastender Atem fauchte ihr über die Stirn. Er preßte die Lippen

zusammen, sie lachte: plötzlich ließ er ihre Hände frei und umfaßte ihren Leib

mit beiden Armen. Heftig wallte es in ihr auf, und sie wollte sich ihm entreißen.

33 In: Arthur Schnitzler: Das erzählerische Werk. Bd. 3. Frankfurt amMain: Fischer Taschen-

buch 1977, S. 121 (im Folgenden als »DH« abgekürzt).

34 Ebd., S. 122.

35 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 149

Aber da er sie immer mächtiger an sich heranzog, drängte sie selbst sich ihm ent-

gegen, ermattete, sank aufs Gras und mit ungeahnter Wonne gab sie sich seinen

grimmigen Küssen hin.36

Der Geschlechtsakt resultiert somit aus dem Wechselspiel der gegenseitigen, ag-

gressiven Handlungen der Akteure. Der Akt an sich ist ebenfalls mit Gewalt konno-

tiert.Die Segmente »packteDionysia an denHandgelenken undwollte sie zu Boden

werfen. Sie wehrte sich, stemmte sich ihm entgegen« und die in ihnen verwende-

ten Sememe positionieren die Handlungen oppositionell zueinander in der Gegen-

überstellung der Merkmale |aggressiv| vs. |defensiv| in den Begriffen »packen, zu

Boden werfen« und »sich wehren, stemmen«. Der paradigmatische Verstoß der

Kombination von »fauchen« mit »Atem« setzt in »Atem« das Sem |¬menschlich|

dominant. Damit wird »Hirte«, zumindest partiell, als animalisch konnotiert. Die

sexuelle Handlung findet keine Erwähnung; ihre Repräsentation ist als Gedanken-

strich in der Erzählung umgesetzt. Die zwar textlich resultierende Leerstelle ist

faktisch eine eindeutig auffüllbare, da sie sich ohne Weiteres semantisch aus dem

Vorhergehenden erschließen lässt. Die Sememe »entgegen drängen«, »ermatten«,

»ungeahnte Wonne», »grimmige Küsse« in Kombination mit den geschilderten

Handlungen des Erfassens des Leibes und des Hinabsinkens ins Gras lassen keinen

großen Spielraum anderweitiger Interpretationen zu.37

Diese Quasivergewaltigung oder vis haud ingrata38 ist Teil der Überführung der

Hauptfigur vom Ausgangszustand in den Folgezustand. Sie markiert die Grenze

und findet somit als Schwellenereignis statt. Auslöser des Gewaltakts wiederum

ist das Zerbrechen der Flöte.

Dionysias Transgression beginnt allerdings schon mit dem ersten Hören der

Flötentöne, da sie hier aus sich selbst heraus die ihr von Erasmus oktroyierte Regel

anwendet. Denn indem sie denWunsch, der Flöte zu folgen, vor sich selbst formu-

liert und diesen auch in die Tat umsetzt, akzeptiert sie letztlich, dass die Regel nun

für sie selbst auch bindende Gültigkeit hat. »Und es fiel ihr ein, daß sie nicht das

Recht hatte nach Hause zurückzukehren, ehe sie diesem Wunsche nachgegeben,

und eilends folgte sie den Flötentönen durch den Wald.«39

36 Ebd., S. 123.

37 Im Verlauf der Erzählungen werden weitere Geschlechtsakte nicht ausgespart. Darüber hin-

aus ist auch Schnitzler in anderen Texten expliziter als an dieser Stelle. Möglicherweise ist

also die Weglassung erneut eine Reminiszenz an die zitierten Vorbilder.

38 Christine Künzel (Vergewaltigungslektüren, S. 163) findet hierfür den juristischen Begriff vis

haud ingrata (›die nicht unwillkommene Gewalt‹), um zu signalisieren, dass die Vorstellung,

eine Frau müsse zum erotischen Glück gezwungen werden, einer langen kulturellen Traditi-

on entstammt, die in dieser Stelle ihre Anspielung erfährt und nicht untypisch für die Schä-

ferdichtung ist.

39 DH, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Das Schweigen der Gewalt

Signifikant die Verwendung der Phrase ›nicht das Recht haben‹, die ihren Ge-

dankengang damit dem Kontext [Gesetzt] zuordnet und die bindende Kraft in Be-

zug auf die Heldin signalisiert, wodurch sie schlussendlich die ihr gestellte Auf-

gabe angenommen hat. Zudem darf davon ausgegangen werden, dass mit diesem

Schritt die Fügung der Heldenfigur in die ihr zugeteilte Aufgabe erfolgt ist.

Durch diese Entscheidung wird die Ereigniskette der Erzählung in Gang ge-

setzt. Somit liegt im Entschluss von Erasmus, seine Frau in die Welt zu schicken,

um ihr Wesen zu ergründen, das Tiefenereignis, das den Übergang der Heldin von

einem semantischen Raum in einen anderen veranlasst und damit die Grundbe-

dingung der Erzählung darstellt. Dionysias eigene Transgression ist aber erst nach

dem erotischen Aufeinandertreffen mit dem Hirten abgeschlossen. Sie ist ab da

nicht mehr dem Bereich des Waldhauses zugehörig, sondern ganz Teil der Schä-

feridylle.

Das Zerbrechen der Flöte hat aber noch weitergehende Konsequenzen:

Die Herde, sonst gewohnt einem Flötenspiel zu folgen, das nun für immer ver-

stummt schien, verlief sich allmählich, und am Ende hüpfte nur mehr ein kleines

Lämmchen neben dem Paare einher.40

Das bedeutet, dass der Akt auf Handlungsebene nicht nur ein direktes Folgeer-

eignis motiviert, sondern darüber hinaus im Rückbezug weitere Ereignisse ausge-

löst hat, die ebenfalls entscheidende Veränderungen der Situation bedingen. War

somit für die erste Zustandsveränderung Erasmus verantwortlich, zeigt sich an

dieser Stelle, dass für die nächste Zustandsveränderung Dionysia verantwortlich

sein wird. Dieses hier etablierte Schema behält die Erzählung bei, denn es sind

im Verlauf hauptsächlich ihre Entscheidungen und Handlungen, die die Kette der

Ereignisse erzeugen.

Dass Dionysia erzählstrukturell die Funktion als aktiver Verursacher des Hand-

lungsverlaufs zukommt, wird innerhalb der Erzählung von den Figuren reflektiert.

»Nun möchte ich gerne wieder einmal etwas auf der Flöte spielen hören.«

»Ich habe keine Flöte mehr«, erwiderte der Hirte. »Du hast sie mir zerbrochen.«

»Du hättest sie fester halten sollen«, erwiderteDionysia. Dann sah sie um sich und

fragte: »Wo ist denn unser silberwolliges Gefolge?«

»Es hat sich verlaufen, da es mein Flötenspiel nicht mehr hörte«, antwortete der

Jüngling. »Warum hast du nicht besser achtgegeben?«, fragte Dionysia.

»Ich habe mich um nichts gekümmert als dich«, erwiderte der Jüngling.

»Heute Morgen sah ich ja noch ein Lämmchen neben uns ruhn.«

»Das hab ich verkauft, um dir Schuhe, Kleid und Mantel zu bringen.«

40 Ebd., S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 151

»Wärst dumir nicht gehorsam gewesen«, sagte Dionysia ärgerlich, erhob sich und

wandte sich ab.41

Erneut ist hier der strenge Aufbau des Frage-Antwort-Verlaufs umgesetzt, der

durch seinen Parallelismus auch eine Ähnlichkeit zur rituellen Formel im Märchen

aufweist.

Dionysia nimmt die ihr zugeschriebene Rolle des Verursachers allerdings nicht

an, sondern gibt ihrerseits die Schuld dem Hirten. Sie trennt sich daraufhin von

ihm und schließt sich einem zufällig vorbeikommenden Gutsherrn an, der sie wie-

der zurück zu Erasmus bringen soll, und verlässt damit die idyllische Landschaft

und die Welt der Schäferdichtung.

Die Erzählung reflektiert hier also indirekt ihre eigene Erzählstruktur, die

im Wechselspiel der unterschiedlichen Kausalitäten ihr Fortschreiten produziert.

Denn richtig ist, dass der Hirte Dionysias Überführung in den neuen semantischen

Raum vornimmt und auch das Zerbrechen der Flöte provoziert, sowie ebenfalls

korrekt ist, dass bereits mit dem Zerbrechen der Flöte der weitere Handlungsver-

lauf festgelegt war. Damit gilt aber auch für die erste Episode in Bezug zu ihren

Anleihen bei der Gattung der Schäferdichtung, dass sich im Kleinen vollzieht, was

im Großen für die Gattung des Märchens erfolgt. Die bis zu diesem Punkt auf-

gegriffenen Elemente werden nicht zu einer harmonischen Lösung im Sinne der

zitierten Gattung geführt, sondern die Erwartungshaltung wird gebrochen, indem

eine Figur das Sujet verlässt und damit jegliche gattungsspezifische Beendigung

des Handlungsverlaufs unmöglich wird. Durch das Fehlen der Schäferflöte war

also das Sujet der Idylle von Anfang an ›gebrochen‹. Damit würde aber auch das

Zerbrechen der Flöte ein Tiefenereignis darstellen, da es letztlich die Ereignisse

verursacht, die zur Änderung – besser gesagt – zur Auflösung der Ordnung des

Raumes beitragen, womit die zu Beginn erwähnte Strukturformel (Figa::SemRb →

¬Figa::¬SemRb) zur Anwendung käme.

3.2.3 Das Märchen geht schlecht aus

Wie oben erwähnt, greiftmise en abyme die erste Episode der genannten Erzählung

in Bezug auf Gattungskonventionen und dem Bruch mit diesen voraus, weshalb

hier ebenfalls der Analyse etwas vorgegriffen werden soll, indem bereits das En-

de der Erzählung im Zusammenhang der Transgression auf seine Funktion hin

beschrieben wird.

In der Forschungsliteratur herrscht weitestgehend Konsens darüber, dass die

Rückkehr Dionysias für die Aussage des Textes die zentrale Stelle in der Erzählung

darstellt. In Bezug auf den Aspekt der Gewalt ist diese Szene insofern wichtig, da

41 Ebd., S. 123f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Das Schweigen der Gewalt

sie retrospektiv die Bewertungen der Ereignisse durch die Erzählinstanz infrage

stellt.

Nachdem die Protagonistin durch ihren wechselvollen Schicksalsweg gegan-

gen ist, steht sie nun vor der Möglichkeit, das Angebot von Erasmus anzunehmen

und wieder seine Frau zu werden, womit sie in ihren ursprünglichen Zustand zu-

rückkehren würde. Erasmus bezeichnet sich selbst an dieser Stelle erneut als der

Wissende, den nichts unerwartet treffen kann. Aber das ursprüngliche Verhältnis

hat sich verkehrt. Die Hierarchie vom Beginn der Geschichte, in der Erasmus die

Möglichkeit hatte, mit einer Entscheidung die Lebensumstände von Dionysia zu

ändern, existiert nicht mehr. Er, der sich ihr gegenüber wie zu Beginn als »Lieben-

der« und »Weiser« konstituiert, wird von ihr wieder dekonstruiert:

Du ein Weiser? Und hast nicht erkannt, daß jedem menschlichen Dasein nur ein

schmaler Strich gegönnt ist, sein Wesen zu verstehen und zu erfüllen? Dort, wo

das einzige, mit ihm einmal geborene und niemals wiederkehrende Rätsel seines

Wesens im gleichen Bett mit den hohen Gesetzen göttlicher und menschlicher

Ordnung läuft? Ein Liebender du? Und bist nicht selbst an jenem fernen Morgen

ins Tal hinabgestiegen, eine Flöte zerbrechend, deren Töne der Geliebten Verfüh-

rung drohten? Dein Herz warmüd, Erasmus, darum ließest dumich scheiden, oh-

ne einenKampf aufzunehmen, der damals noch nicht verlorenwar; unddeinGeist

war erwürgt im kalten Krallengriff vonWorten darum vermeintest du des Lebens

ungeheure Fülle, das Hin- und Widerspiel von Millionen Kräften im hohlen Spie-

gel einer Formel einzufangen.42

Erneut legt der Text in diesem Zusammenhang eine Emphase auf den Moment,

wo die Hirtenflöte zerbrochen wird. Die Protagonistin selbst erklärt somit das Er-

lebnis im Rückblick zum Umschlagpunkt der Handlung und zum point of no return.

An dieser Stelle ist ebenfalls interessant, dass sie Erasmus’ Aussendung mit der

Aussage »darum ließest du mich scheiden, ohne einen Kampf aufzunehmen« die

aktive Handlung in eine passive verkehrt, so, als sei es eigentlich Dionysia gewe-

sen, die sich aus dem Haus und in die Welt hätte begeben wollen. Die der Figur

Dionysia am Anfang oktroyierte Unabänderlichkeit der Geschehnisse, die wohlge-

merkt von der Erzählerinstanz präsentiert worden ist, die die gesamte Erzählung

über eine Korrelation zur Figur Erasmus aufweist, wird im Nachhinein von Diony-

sia selbst relativiert. Der Text ordnet den Geschehnissen und damit dem Schicksal

Dionysias einen Transgressionspunkt zu, und zwar in Abhängigkeit dazu, wer die

Hirtenflöte zerbrochen hat. In diesem Zusammenhang ist die Namensgebung der

Figur von entscheidender Bedeutung. In der Sekundärliteratur ist die Ähnlichkeit

zu ›dionysisch‹ und damit zu einem Begriff aus der Philosophie Nietzsches nicht

unerwähnt geblieben. Wobei auch immer wieder darauf hingewiesen wird, dass

42 Ebd., S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 153

dies keine konkrete Entsprechung sei. Das wäre auch kaum möglich, denn wie

bereits im ersten Teil dieser Arbeit erwähnt, ist das Verständnis der Philosophie

Nietzsches, und das gilt auch für Arthur Schnitzler, eher ein sekundär vermittel-

tes. Auch lässt sich streiten, ob im Verhalten der Figur oder in den Erlebnissen, die

sie macht, überhaupt Punkte einer ›dionysischen Existenz‹ zu erkennen sind oder

nicht. Eine andere offensichtliche Auffälligkeit, die vor allem vom Text impliziert

wird, hat bis jetzt noch keine Erwähnung in der Forschungsliteratur gefunden.

Dionysia ist metonymisch über den Gott Dionysos auch mit seinem Attribut der

Hirtenflöte verbunden. Ihr Schicksal ist von diesem Gegenstand abhängig, wes-

halb sie von ihr aus der zu vernunftorientierten und damit an der menschlichen

Existenz vorbeigehendenWelt des Erasmus herausgezogen wird. Schuld daran hat

Erasmus, der mit seiner Hybris, wie sie ihm von Dionysia vorgeworfen wird,mein-

te besser erkennen zu können, was einenMenschen ausmacht.43 Das transgressive

Ereignis der sexualisierten Gewalt schließt die Exposition ab und initialisiert den

Rest des Handlungsverlaufs.

Wolfgang Lukas erstellt für die Prosa von Schnitzler ein 3-Phasen-Modell. Hier-

nach erleide dieHauptfigur eine Krise und begibt sich aus dieser, um in der zweiten

Phase die Sinn- und Lebenssuche aufzunehmen. Letztendlich münde der Versuch

aber in einer erneuten Destabilisierung. DasModell trifft auch auf diese Erzählung

vollständig zu. Dionysia wird von Lukas als B-Figur klassifiziert. Er trennt hierbei

strikt zwei verschiedene semantische Räume, die sich ideologisch scharf vonein-

ander abgrenzen. Die B-Figur sei im Gegensatz zur A-Figur überhaupt in der Lage,

von einem in den anderen Raum zu wechseln, während die A-Figur im ideologisch

restaurativen Raum verbleibe.44

Aber noch ein weiterer Aspekt ist in dieser letzten Szene wichtig.Mit Dionysias

Aussage, dass Erasmus sie hätte ziehen lassen, die imKonflikt stehtmit der von der

Erzählerinstanz präsentierten Handlung, weist der Text auf eine Leerstelle hin. Er-

zählinstanz und die Figur des Erasmus sind über ihren vermeintlichen Habitus der

Allwissenheit verbunden. Alle bisherigen Wertungen der Erzählinstanz stammen

aus der Nullfokalisierung, wobei die Figurenperspektive der Dionysia nicht einge-

nommen wird. Mit ihrer gegenteiligen Darstellung eröffnet sie im letzten Moment

eine andere, eine unerzählte Sicht auf die Dinge. Dionysia, die zum Spielball der

vermeintlichen Weisheit des Erasmus wird, behauptet zum Schluss ihre Wahrheit

gegen die seine und indem sie bereits das erste Ereignis anders deutet, destabili-

siert sie zugleich die gesamte Zuverlässigkeit der Erzählinstanz rückwirkend. Da-

mit eröffnet sie das Potenzial auf eine zweite Sicht auf die Ereignisse, allein ihre

Sicht verbleibt imUngesagten. Sie verlässt Erasmus und kehrt nicht wieder zurück.

43 Vgl. hierzu und zum Aspekt des Dionysischen in der Erzählung auch Pikulik: Der Traum der

Vernunft, S. 93f.

44 Vgl. Lukas: Das Selbst und das Fremde, S. 31ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Das Schweigen der Gewalt

Mit der Flöte zerbricht also offensichtlich mehr als nur ein Instrument. Diony-

siasWelt zerfällt von hier an und durch die anschließende Vergewaltigung kontinu-

ierlich. Die Gewalt löst damit gleich zu Beginn eine Charakterentwicklung aus, die

sich rückblickend als unnötige Vertreibung aus einem mehr oder weniger idealen

Zustand lesen lässt. Die Tradition der Schäferdichtung verdeckt in gewissem Sin-

ne die Brisanz der Szene, weshalb die Einstufung des Liebesaktes sicherlich dem

aktuellen Blick des Interpreten geschuldet ist, der nach der Einwilligung der Prot-

agonistin fragt. Ein historischer Leser mag sie schlicht als erotische Inszenierung

verstanden haben. Schnitzler legt aber auch auf diesen Aspekt sein Augenmerk,

wenn er die Idylle in sich zusammenfallen lässt. Ebenso konsequent unterstellt am

Ende Dionysia dem allwissenden Märchenweisen Grausamkeit und Unwissenheit.

Denn was sich hier bereits andeutet und was sich in den übrigen Episoden noch

stärker zeigen wird: Dionysia lassen die Erlebnisse und damit auch die Gewalt-

erfahrungen weder zu einem besseren Menschen werden, noch führt es sie zur

Erkenntnis ihres Wesens. Erasmus steht somit stellvertretend für eine allväterli-

che Haltung, die mit ihren romantisierenden Tendenzen bei der Welt- und Men-

scherklärung scheitert. Ihm gegenüber befindet sich das Moderne im Weiblichen,

an dem die überkommende Epistemologie zerbricht.

Auf der formalästhetischen Ebene aber lässt sich feststellen, dass in Bezug auf

die Gewalt genau gegenläufig zu dem von mir als Forderung formulierten Merk-

mal sie als Ereignis gerade nicht marginalisiert wird, sondern eine entscheidende

Funktion in der Strukturierung der Erzählung übernimmt.

3.3 Richard Beer-Hofmann: Der Tod Georgs

3.3.1 Geträumte Welten

Bei Richard Beer-Hofmann findet sich ebenfalls ein interessantes Beispiel, wie Ge-

walt als Handlungselement eingesetzt wird, um eine Veränderung der Erzählung

auszulösen. Jedoch anders als im vorherigen Werk vollzieht sich der Wandel nicht

auf der Ebene der Figureninteraktion. Stattdessen überführt sie die Erzählung von

einem Zustand in einen anderen, indem sie den gesamten diegetischen Weltzu-

stand verändert. Auch hier besitzt die Gewalt damit eine transgressive Funktion

und kann somit ebenfalls als tiefendiskursives Ereignis bezeichnet werden. Ihre

transgressive Eigenschaft allerdings erhält sie ausschließlich über den erzählstruk-

turellen formalen Aufbau, weshalb es nötig ist, auf diesen kurz einzugehen.

Die Erzählung Der Tod Georgs (1900) wird von Richard Beer-Hofmann vorab als

Fragment 1898 in der Zeitschrift Pan veröffentlicht, erscheint dann vollständig in

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 155

Buchform 1900 im Verlag von S. Fischer in Berlin.45 Es ist Beer-Hofmanns erste

Veröffentlichung seit sieben Jahren. Zuvor hatte er zwei Novellen,Camelias undDas

Kind, publizieren lassen.46 Die Geschichte handelt von einem Mann namens Paul,

der seinen Freund Georg wiedertrifft, als dieser auf der Durchreise von Südtirol

nach Heidelberg, wo er einen Ruf als Professor erhalten hat, bei ihm übernachtet.

In dieser Nacht stirbt Georg,während Paul eine Episode von einer Frau träumt,mit

der er im Traum verheiratet ist, die aber in Wirklichkeit nie existiert hat. Lediglich

ein Mädchen, das Paul gelegentlich beim Spazierengehen trifft, hat die Inspirati-

on für die Frau geliefert. Seine Ehefrau im Traum liegt ebenfalls im Sterben, und

während Paul sich in einemNebenzimmer ausruht, schläft er ein und träumt einen

Traum im Traum. Im zweiten Traum beobachtet er eine mythische Tempelszene

anfangs nur von Ferne, aber im Verlauf wird er in die Geschehnisse hineingezo-

gen. Auf dem Höhepunkt explodiert ein Weihekessel, wobei eine der Kultistinnen

umkommt. Paul erwacht, aber nur um in der nächsten Traumebene den Tod seiner

Ehefrau mitansehen zu müssen. Im letzten Teil reflektiert der Protagonist seinen

emotionalen Konflikt, der durch das Verhältnis seiner Traumwirklichkeit zur tat-

sächlichen Realität entstanden ist: Der Tod der nicht existenten Geliebten geht ihm

offensichtlich näher als der Verlust seines Freundes.47 Dadurch, dass er den Tod

Georgs nicht miterleben konnte, erscheint ihm dieser unwirklicher als der Tod der

imaginierten Ehefrau. Das Ereignis lässt Paul unversöhnt mit der Absurdität sei-

ner eigenen Existenz zurück. Als Folge daraus ändert er seine Haltung zum Leben

grundsätzlich.

Die beiden Traumräume sind in Bezug auf ihre Wirklichkeitsreferenz oppo-

sitionell strukturiert. Der fantastisch-abstrakte Raum der syrischen Tempelland-

schaft steht die vermeintlich realistisch-konkrete Situation des Hauses in Ischl bei

Wien gegenüber. Zwar werden beide Orte über deiktische Verweise eingeführt (Sy-

rien, Hierapolis/Ischl, Wien), aber die Tempelwelt ist von Pauls Lektüre der Ge-

schichten von Tausendundeiner Nacht inspiriert und damit dem Reich der Fantasie

zugeordnet. Der Text benennt sie zudem als eskapistische Abkehr von der unschö-

nen Realität der sterbenden Geliebten. Da aber die zweite Situation ebenfalls ein

45 Die hier verwendete Ausgabe ist Beer-Hofmann, Richard: Gesammelte Werke. Frankfurt

am Main: Fischer 1963. Im Folgenden abgekürzt mit »DTG«.

46 Vgl. Paetzke: Erzählen in der Wiener Moderne, S. 71; Fliedl: Der Tod Georgs, S. 155.

47 Der historische Kontext sowie die zeitliche Nähe zur Traumdeutung legen natürlich nahe,

dass Vorstellungskonzepte der freudschen Psychoanalyse in Hinblick auf die Funktion des

Traumes berücksichtigt werden sollten. So bezeichnet Fliedl (Der Tod Georgs, S. 156) den

Traum auch als »Verschiebung« und soweit es die Konzeption des Traumes als Manifestation

eines dem Bewusstsein nicht zugänglichen Wunsches betrifft, mag das auch gelten. Aller-

dings argumentiert Paetzke (Erzählen in derWienerModerne, S. 71f.) eindrucksvoll nachvoll-

ziehbar, warumdie Traumsequenz eher in der Tradition der romantischenVorläufer steht, als

dass es sich um die Simulation der Wiedergabe von Bewusstseinszuständen handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Das Schweigen der Gewalt

Traum ist und dies wiederum von der Figur Paul mehrmals nach dem Erwachen

zur Selbstvergewisserung wiederholt wird, kippt die Konstruktion von einer kon-

kreten realistischen zu einer abstrakten realistischen Sphäre. Somit sind also in der

Erzählung drei unterschiedliche Ebenen realisiert, die sich als realistisch-konkret,

realistisch-abstrakt und schließlich fantastisch-abstrakt bezeichnen lassen.48 Die

Referenz auf eine tatsächliche ›Welt‹ nimmt also von Ebene zu Ebene ab. In ihrer

Schachtelung erinnert sie an die Novellentradition, in der etwaTheodor StormsDer

Schimmelreiter steht. Wenngleich Elemente wie Rahmenhandlung und Binnener-

zählung hier durch unterschiedliche Bewusstseinsebenen einer Figur ersetzt wer-

den, es also weder einen Erzählperspektiven- noch Sprecherwechsel gibt, lässt sich

doch feststellen, dass die novellenstrukturellen Elemente überwiegen, allerdings an

entscheidenden Stellen zugunsten eines modernen Konzeptes gebrochen werden.

Die Erzählung hat einen Vorläufer, zu dem sie Parallelen aufweist, und zwar

Der Garten der Erkenntnis (1895) von Leopold Andrian. Nach Paetzke handeln beide

von dem »literarhistorischen Typs [des] lebensfernen Ästheten«, der durch »Selbst-

bezogenheit« einen »Lebensverlust« entwickelt.49 Der entscheidende Unterschied

sei aber, dass Der Tod Georgs sich kritisch gegenüber der unmenschlichen Haltung

positioniere, die aus dem Ästhetizismus resultiere, wohingegen Der Garten der Er-

kenntnis eher affirmativ diese Haltung nachzeichne.50 Über diese grundsätzliche

Ausrichtung der Interpretation des Textes als Ästhetizismuskritik herrscht in der

Forschungsliteratur relativer Konsens. So konstatiert Fliedl hierzu: »Den Ästheti-

zismus des ausgehenden Jahrhunderts maß er [Beer-Hofmann] am Gewicht von

Tod, Alter und Hässlichkeit – und befand ihn zu leicht.«

Auch die Benennung zentraler Motive und Themen verläuft relativ homogen.

Hierbei werden Tod, Sexualität und Isolation bzw. existenzielle Verunsicherung

des Subjekts genannt. Uneinigkeit herrscht hingegen bei konkreten Funktionszu-

ordnungen der einzelnen Teile und Sequenzen der Erzählung und am weitesten

divergieren die Meinungen hinsichtlich der Einschätzung des Schlusses.

Bereits die zeitgenössische Rezeption, der die derzeitige Sekundärliteratur

durchaus zustimmt, hat darauf hingewiesen, dass konzeptionell das Ende der

Erzählung sich von dem übrigen Teil unterscheidet. Der Unterschied liegt weniger

auf formaler Ebene, denn der Erzählstil wird weitestgehend beibehalten, sondern

in der thematischen, argumentativen und narrativen Struktur. Der vierte Teil wird

in Bezug zu den anderen Teilen deshalb als Bruch oder, wie Arthur Schnitzler es

formuliert, als »frecher Schwindel« empfunden.51

48 Vgl. zur Bezeichnung Schneider: Einführung in die Roman-Analyse, S. 33.

49 Paetzke: Erzählen in der Wiener Moderne, S. 71

50 Vgl. ebd., S. 71f.

51 Vgl. Scherer: Richard Beer-Hofmann und die Wiener Moderne, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 157

3.3.2 Das Zerbrechen einer Glasscheibe

In den Arbeiten zu Der Tod Georgs ist immer wieder auf den komplexen Aufbau der

Erzählung verwiesen worden. Das Fehlen von überführenden und lenkenden Sät-

zen zwischen den einzelnen Ebenen des Textes zwingt den Leser mehrmals zum

selbstständigen Ergänzen der Auslassungen im Text. So beginnt auch der zweite

Abschnitt der Handlung relativ unvermittelt. Analeptisch erfährt der Leser von ei-

ner Frau, die nur durch das Personalpronomen ›sie‹ eingeführt wird und im Ster-

ben liegt. Da Figurenkonstellation und Raumkonzeption nicht mit dem Vorher-

gehenden übereinstimmen und zudem die Figurenbezeichnung »Paul« ausbleibt,

kommt es zu einer Kohärenzstörung, die im Verlauf des zweiten Teils zwar abge-

mildert, aber durch eine scheinbare Diskontinuität in der erzählten Zeit ersetzt

wird. Denn auch die männliche Figur im zweiten Teil wird mit dem Personalpro-

nomen »er« erwähnt, aber erst einige Abschnitte später findet eine Verbindung zu

den Ereignissen im ersten Teil statt:

Sieben Jahre! Aber daß er sie kannte, war ja länger her;mehr als acht. Eine August-

nacht in Ischl fiel ihm ein; da war sie in der Dunkelheit an ihm vorübergegangen

und hatte ihn gestreift. Er erinnerte sich noch daran; eine Mondnacht nach dem

Regen, und der Wind hatte den Duft frischen Heus von den Bergen gebracht. Ge-

org war damals, auf demWege nach Heidelberg, bei ihm zu Besuch. Wo war nur

Georg, jetzt? – Nur wenige Tage später hatte er sie kennengelernt.52

Dass es sich hierbei aber um einen Traum handelt, verbleibt auch für den Rezipien-

ten über weite Strecken zunächst unklar. Strukturell unterstreicht dies die Wahr-

nehmung des Protagonisten, der das Geschehen als für sich ganz real empfindet.

Mehrfach muss er sich nach dem Erwachen vergegenwärtigen, dass die Ereignisse

und vor allem die Existenz seiner Ehefrau nur imaginiert waren: »Das war nur ein

Traum gewesen; und der war zu Ende; jetzt war er ja wach – ganz wach. – – Er

schlief.«53

Retrospektiv ergibt sich aber ein ganz linearer Handlungsverlauf von der An-

kunft Georgs bei Paul, über seinen Tod, während Paul schläft und träumt in der-

selben Nacht, bis zur Beerdigung des Freundes und Pauls eigener Abreise. Der

Traum erfährt sogar eine exakte zeitliche Einordnung, womit sich im Nachhinein

die Leerstelle zu Beginn des zweiten Teils als auffüllbare ausweist und die erzählte

Zeit eine halbe Stunde beträgt.54

52 DTG, S. 533.

53 Ebd., S. 569.

54 »Dreiviertel eins vorbei. Er erschrak; das war ja nicht möglich! Vierteleins hatte er noch vor

dem Einschlafen schlagen gehört, und er war jetzt so wach, so ausgeschlafen!« (Ebd., S. 567)

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Das Schweigen der Gewalt

In dem Kapitel der realistisch-abstrakten Ebene der Traumsequenz des Hauses

in Ischl liegt die Wunschfrau des Protagonisten krank im Bett. Diese empfindet

aufgrund ihrer Krankheit eine herannahende Kindergruppe als störend und der

Text kodiert im Verlauf die Kinder als Bedrohung. Die asymmetrische Äquivalenz-

setzung (Kinder = Bedrohung) erfolgt zu Beginn über die Einführung der namenlo-

sen Geliebten, die »mißtrauisch«55 die Kinder als Erstes bemerkt. Die Kinder aber

treten nicht direkt in Erscheinung, sondern werden über ihre Geräusche durch ein

Fenster präsentiert und charakterisiert:

An ihren Augen sah er, daß sie mißtrauisch gegen das Fenster hin horchte, und

auch er hörte jetzt wiederum Kinderstimmen. Sie kamen näher; er unterschied

ein lautes Weinen. Es war das boshafte, immer neu einsetzende Weinen eines

Knaben, der andere damit strafen will. Darüber hin schwirrten andere Stimmen:

höhnende und solche, die laut stritten.56

Alle aufgeführten Attributierungen der Handlungen oder ihrer verursachten Ge-

räusche ›boshaft‹, ›strafen wollen‹, ›höhnen‹ und ›streiten‹ lassen sich in der Merk-

malsklasse |aggressiv/destruktiv| zusammenfassen. Das vorangestellte ›boshaft‹

subsumiert die darauffolgenden Begriffe und begünstigt die Bevorzugung dieses

semantischen Aspektes. Die Figur Paul meint diese Bedrohung abwenden zu müs-

sen:

Einen Augenblick lang nur sah er ihre flachgedrückten Züge, verzerrt und unfertig

wie die von Ungeborenen; dann hatte er drohend die Faust gegen sie geballt und,

vergessend, daß das Glas sie von einander trennte, schlug er gegen sie los. Durch

das Klirren der Scherben und das Schreien der Kinder gellte die Stimme der alten

Wärterin: »Jesus – die Frau stirbt!« Er stand schweratmend da; seine geballte Faust

fühlte er voll schneidender Glassplitter, und heiß rieselte das Blut herab.57

Die Wut Pauls gegenüber den Kindern entlädt sich in einem Faustschlag, der dazu

führt, dass die Glasscheibe zersplittert und er sich die Hand aufschneidet.Mit dem

Zerbersten der Scheibe, dem Schreien der Kinder und dem Ausruf der alten Frau

wird der Tod der Namenlosen eingeleitet. Damit korreliert der Text diese Elemente

derart, dass eine Kausalität suggeriert wird.DemTod der Geliebtenwiederum folgt

ein abrupter Orts- und Ebenenwechsel, denn der Protagonist Paul erwacht. Somit

positioniert sich das Gewaltereignis diesmal vor bzw. am Anfang des Überganges

in den nächsten semantischen Raum. Der Text in diesem Fall schafft, wie bereits

erwähnt, durch den formalen Aufbau einer dramaturgischen Zuspitzung und den

Zusammenfall mehrerer Ereignisse eine schicksalhafte Notwendigkeit der Abläufe.

55 Ebd., S. 565.

56 Ebd.

57 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 159

Die Idee, dass die Komposition und damit das Artifizielle das Leben durchdringt

und strukturiert, ist für die Erzählung Der Tod Georgs insgesamt ein bestimmendes

Thema, wie sich auch an der Sterbeszene zeigen lässt.

Der Oberkörper der Kranken war aufgerichtet; ihre Augen starrten weit aufgeris-

sen und entsetzt – – […] Rasch ging der Atem der Sterbenden; nun schien er tiefer

und feierlich langsam zu werden; einmal – – und noch einmal – – dann schob sie

die Unterlippe verächtlich vor, und, tief den Atem schöpfend, blies sie ihn über

ihre Lippen weg – – und sank nach vorne. Ihr Oberkörper glitt über den Bettrand,

und überfallen von Haaren, schlug ihr Kopf dumpf auf dem Boden auf.58

Das Ereignis folgt seiner ganz eigenen Choreografie. Es enthält einen Spannungs-

aufbau, retardierende Elemente und schließlich den Höhepunkt, der mit der Kata-

strophe zusammenfällt. Es ist eine dramatische Sterbeszene, die das Tragische des

Sterbens unterstreicht. Diese Auffassung teilt die Sekundärliteratur nicht immer.

So ist Christine Weder zwar auch der Auffassung, dass die eigentlich aufgewor-

fene Frage des Textes die nach dem Wesen des Sterbens sei. Aber die essenzielle

Schilderung von Georgs Tod entfiele gerade deshalb, weil nicht dargestellt werden

könne, was für Paul unvorstellbar bleibe.59

Die Figur Paul ist im Traum durchaus in der Lage, sich das Sterben vorzustel-

len. Beer-Hofmann bringt sich deshalb gerade nicht um die Möglichkeit, auf die

Tradition der Todesdarstellungen zu rekurrieren, wie Weder meint, sondern im

Gegenteil, nimmt konkret darauf Bezug, aber eben im Bereich des Traumes, nicht

in der Wirklichkeit. Der Text folgt damit der Logik der internen Fokalisierung. Die

Macht des Erzählers endet an den Grenzen der nicht überformbaren Realität. Im

Traum ist eine Dramatisierung der Ereignisse möglich, in der Wirklichkeit lassen

die Ereignisse nicht einmal die Möglichkeit zur Umwertung zu, denn Paul hat ih-

nen nicht beiwohnen können.60 Das ist der eigentliche Grund der Auslassung von

Georgs Tod. Sie unterstreicht die Profanität des Realen. Im Traum ist das Ster-

ben der Schwere des Ereignisses angemessen. Der Betrachter erfährt durch das

Dargebotene den schmerzlichen Verlust. Genau darum wird Paul in der konkreten

Welt betrogen. Sein Freund hört auf zu existieren, ganz ohne jegliche Theatralik.

Damit bleibt für Paul der Schmerz über den Verlust seltsam abstrakt und er ist

um die Möglichkeit beraubt, trauern zu können, da er den Tod des Freundes nicht

begreifen kann.

Diese oppositionelle Spannung ist – wie bereits erwähnt – textstrukturierend.

Einleitung und gleichsam Auftakt zu dieser Kette ist Pauls nicht intendierter Akt

58 Ebd., S. 566.

59 Vgl. Weder: Das Sterben in einem ›Schwellentext der Moderne‹, S. 442f.

60 Pfeiffer (Tod und Erzählen, S. 139f.) sieht hier nichts Geringeres als ein Kernproblem der Äs-

thetik angesprochen, das nach der Darstellbarkeit des Unerfahrbaren fragt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Das Schweigen der Gewalt

der Autoaggression. Der Wechsel der semantischen Räume ist nicht schlicht ein

Wechsel vom Traum- zu Wachzustand, sondern darüber hinaus der Verlust des

Vermögens, das tatsächlich Geschehende ästhetisch umformen zu können. Dieser

Konflikt bildet sich letztlich bereits heraus, als der Protagonist die Erzählung aus

der Sammlung Tausendundeine Nacht liest und die dort dargestellten Lebensläufe

mit seinen vergleicht:

»Ich hatte ein Mädchen, das ich liebte, zur Frau genommen; nach sieben Jahren

ward sie krank und starb.« Das war wohl alles, was er sagen könnte, wenn er wie

die in jenem Buch, sein Leben erzählt hätte; nichts Seltsames nichts Ungeheures

geschah ihm.61

DieMonotonie des tatsächlichen Daseins fällt gegen die literarische Existenz ab. In

ihr kontrastiert sich für Paul eine schicksalhafte Sinnhaftigkeit eines Lebenslaufs

gegen die belanglose Sinnlosigkeit seines eigenen, obwohl die Figur hier noch auf

seine Traumexistenz referiert. Es ist die fehlende Ästhetisierung, die im Artifizi-

ellen der Literatur verwirklicht werden kann. Dieser Wunsch der Macht über die

Ereignisse manifestiert sich aber in der Struktur seines Traumes. Die namenlose

Frau greift ebenfalls diesen Sachverhalt auf: Sie lehnt eine Pflegerin ab, die Paul

aus Wien kommen lassen hat, und zwar mit dem Vorwurf, dass sie das Leiden der

Namenlosen belanglos lassen werden würde:

Sie haßte diese Frau, die an ihrem Bette saß, und deren Geschäft es war, andere

sterben zu sehen; wenn sie litt, las sie in ihren ruhigen Augen ein überlegenes:

»Das alles kenne ich«; sie verzieh ihr nicht, daß die sie um ihre letzte Eitelkeit

betrog und ihrem Sterben das Wichtige und Unerhörte nahm.62

Als Ersatz soll stattdessen eine Frau aus dem Dorf kommen. Da die Sterbende ihre

Nachfolgerin, eine alte Bäuerin, die sie seit ihrer Kindheit kennt, als einzige ak-

zeptiert, präsubpositioniert der Text an dieser Stelle, dass der vorherige Zustand

damit behoben ist. Die neue Wächterin steht nämlich für eine schicksalhafte Kon-

tinuität, da die alte Bäuerin als Teil ihrer Kindheit Geburt und Tod miteinander

verbindet. Der Kreis des Lebens kann sich schließen. Der Tod ist wieder bedeut-

sam und individuell. Der Austausch der Wächterin ist der Wechsel zum Prinzip

der Inszenierung. Der Tod kann somit auch eine Dramatisierung erfahren und der

Profanität und Absurdität des Sterbens eine im theatralischen Sinne katastrophale

und damit tragische Dimension geben.

61 DTG, S. 532f.

62 Ebd., S. 554f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 161

3.3.3 Ein profanes Ende

An der entscheidenden Schwelle der Erzählung ist die Gewalt als Katalysator der

Ereignisse eingesetzt. Sie befindet sich an einer kompositorisch wichtigen Stelle,

ohne selbst essenzielles Handlungsmotiv zu sein. Sie dient als imposanter Auftakt

zu einer choreografierten Todesszene, die letztlich das Ende der realistisch-abs-

trakten Ebene einleitet und damit in einen neuen semantischen Raum überführt

und durch diese Überführung den grundlegenden Konflikt der gesamten Erzäh-

lung veranschaulicht. Was auf der Traumebene noch ästhetisierbar war, ist es auf

der realistischen Ebene nicht mehr. Der reale Tod des Freundes entzieht sich der

Ästhetik.

Dies ist auf bemerkenswerte Weise umgesetzt worden, denn in der konkret-

abstrakten Traumwelt bestimmt die Form den Ablauf der Ereignisse und nicht die

Kausalität. Dass der Sterbeprozess in dem Moment einsetzt, in dem einem Pau-

kenschlag gleich Paul die Glasscheibe zertrümmert, hat keine kausale Verbindung.

Es sind das Arrangement und die Dynamik, die plausibilisieren, dass die Ereignisse

zusammenhängen.

Eine vergleichbare Dramaturgie fehlt aber dem letzten Teil der realistisch-kon-

kreten Ebene. Ihre Ereignisse klingen aus und streben keinem Höhepunkt oder

einer Konfliktlösung entgegen, womit der Aufbau hier mit dem Aufbau der vorhe-

rigen Episoden bricht.

Sowohl die damaligen Rezensenten als auch die derzeitige Forschung verken-

nen leider größtenteils die zwingende Logik, die hinter dem als ›Bruch‹ empfunde-

nen Ende steht.63 Denn der Bruch unterstreicht auf formaler Ebene, was inhaltlich

in Pauls Überlegungen verhandelt wird.Da die übrigen Teile der Erzählung drama-

turgisch einem Höhepunkt zustreben, erzeugt der Aufbau die Erwartungshaltung

im Leser, dass nun auch zum Ende des Textes eine artistische Auflösung in irgend-

einer Form stattfinden müsste. Doch genau dies bleibt aus. Der zuvor etablierte

Spannungsbogen verläuft im Leeren.Das ist es,was Schnitzler womöglichmit dem

»frechen Schwindel« meinte. Vergleicht man seine Hirtenflöte mit Beer-Hofmanns

Tod Georgs, ist auffällig, dass in seinem Text die Konzentration auf dem Ende liegt.

Die Erzählung schließt auch von ihrer Inszenierung her konsequentmit der letzten

Konfrontation der beiden Hauptfiguren ab und kulminiert so ihre Aussage im letz-

ten Dialog. Beer-Hofmann verfolgt denselben Zweck allerdings mit umgekehrten

Mitteln. Die negative Steigerung gibt dem Ende genau die undramatische Pro-

fanität, die Beer-Hofmann zum radikalen Kontrapunkt des Ästhetizismus erhebt.

PaulsWunsch, dem Leben etwas Bedeutsames zu geben, etwas, das vergleichbar ist

mit dem, was er meint in den Geschichten aus Tausendundeiner Nacht zu erkennen,

63 Wiederum Pfeiffer (Tod und Erzählen, S. 143f.) weist aber auf diese essenzielle Funktion des

Bauprinzips hin.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Das Schweigen der Gewalt

scheitert – formal wie inhaltlich. Es ist nicht zwangsläufig eine radikale Ablehnung

des Ästhetizismus, der in der Traumwelt und damit in der Imagination und Illusion

seine volle Berechtigung erhält. Es ist jedoch der Einbruch des Realen, an dem der

Ästhetizismus zerschellt und mit ihm die Hoffnung, dass das Ästhetische Macht

über die Wirklichkeit besäße. Beer-Hofmann greift damit den damaligen Diskurs

über den Tod auf, der in Kapitel 2.1.2 versucht wurde zu veranschaulichen, und

setzt sich ebenfalls wie Schnitzler mit der Problematik der Entpersonalisierung

des eigenen Sterbens auseinander. Gerade an der Entscheidung der Ehefrau, die

die Wächterin austauscht, eben damit sich nicht nur einfach ein routinierter Ab-

lauf vollzieht, wird deutlich, dass auch dieserThemenkomplex bei der Verfertigung

der Novelle eine Rolle gespielt hat. Das Zerbrechen der Scheibe ist fest verankerter

Teil der Strategie, zwei Weltwahrnehmungsstrategien gegeneinander abzuwägen.

3.4 Hermann Bahr: Die gute Schule

3.4.1 Liebe ist Schmerz

Hermann Bahr veröffentlicht seinen Roman Die gute Schule bereits 1890 mit dem

Untertitel Seelenstände beim Verlag S. Fischer in Berlin.64 Im Roman verarbeitet

und reflektiert er seine Eindrücke und Erlebnisse in Paris sowie sein Verhältnis

zur damaligen Dekadenz- und Fin-de-Siècle-Kultur.65 Die gesamte Handlung ist

zugunsten einer elaborierten Beschreibung der Gedanken der beteiligten Figuren

sehr reduziert und lässt sich auf wenige entscheidende Ereignisse subsumieren.

Ein vermutlich noch junger österreichischer Maler versucht sich zu Beginn des

Romans erfolglos eine Existenz in Paris aufzubauen und nimmt an dem Preis-

ausschreiben der Nationalen Galerie teil. Er beginnt eine Affäre mit einer jungen

Verkäuferin namens Fifi in der Hoffnung, so seine kreative Stagnation überwinden

zu können.66 Fifi hingegen geht die Beziehung ein, um ihrer Lebenssituation bei

ihrer Cousine zu entfliehen. Letztendlich verlässt sie ihn zum Ende des Romans

nach wenigen Monaten wieder, um sich mit einem reichen Schwarzen zu verhei-

raten, weil sie die Armut des Künstlerdaseins nicht mehr erträgt. Er selbst spielt zu

diesem Zeitpunkt aber auch schon seit geraumer Zeit mit dem Gedanken, sich von

ihr zu trennen. Einige Zeit später verschafft Fifi dem namenlos bleibenden Maler

64 Die Seitenangabenbeziehen sich auf dieAusgabeder ngiyaweBooks vonPeter Sporer aus dem

Jahr 2008, die aber der Originalausgabe von 1890 aus dem Fischer-Verlag folgt. ImWeiteren

wird die Sigle »DgS« verwendet.

65 Vgl. Daigger: EinWiener »badaud« in Paris, S. 359; Daviau: DerMann vonÜbermorgen, S. 72.

66 Der Figur Fifi liegt offensichtlich die damalige Partnerin Bahrs Nini zugrunde (vgl. Daigger:

Ein Wiener »badaud« in Paris, S. 363f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 163

die Möglichkeit, ihrem jetzigen Mann einige seiner Bilder zu einem überteuerten

Preis zu verkaufen, und sichert so kurzfristig seine Existenz.

Der Roman ist in zwölf Kapitel unterteilt. Vorwiegend liegt die Fokalisierung

des Erzählers auf der personalen Ebene des Protagonisten. Dennoch ist der Ro-

man polyperspektiv und wechselt im Verlauf zwischen der Sicht des Malers, seiner

Geliebten Fifi sowie in sehr viel geringerem Umfang zwischen den Perspektiven

der Nebenfiguren, wie dem Freund des Malers und der Cousine Fifis. Hierbei ist

dennoch entweder die Perspektive des Malers oder die seiner Geliebten kapitelwei-

se dominant. Ausnahme bilden die Kapitel sechs und acht, wo die Erzählinstanz

in Nullfokalisierung verbleibt und die Innenschau aller beteiligten Figuren gleich-

zeitig präsentiert und bewertet wird. Dabei ist auffällig, dass die Erzählinstanz

die Ereignisse anders einschätzt, als sie in den unterschiedlichen Perspektiven der

Figuren erscheinen.

Der Roman verhandelt durch die Dominanz der Sicht desMalers vor allem zwei

Haupthemen, und dies sind zum einen ein kontemporäres Künstlerbild, das eine

starke Ausprägung des Geniekults aufweist, und zum anderen der Versuch, ein

modernes Liebesideal zu konzipieren. Der Roman zeichnet dabei den Findungs-

prozess der Figur des Malers nach, der zwar vordergründig auf die Liebe konzen-

triert zu sein scheint, tatsächlich aber auf der Suche nach einer Möglichkeit ist,

sich als Künstler am Anbeginn der Moderne konstituieren zu können.67 Prägnant

ist hierbei allerdings die fast schon narzisstisch anmutende Fixierung des Protago-

nisten auf seine eigene Selbstwahrnehmung und Selbstbeschreibung, bei der jede

Handlung und jede Emotion in Abhängigkeit zu einem zu konstruierenden neuen

Selbst in Bezug gesetzt wird.68

3.4.2 Lustmord

Gewalt und Schmerz sind im Roman von Hermann Bahr omnipräsent und kom-

men in verschieden Zusammenhängen und mit unterschiedlichen Funktionen vor.

Dabei findet eine starke Korrelation zwischen Kunst, Liebe, Schmerz und Gewalt

statt, die in den folgenden Kapiteln behandelt wird. Besonders drastisch sind da-

bei die Schilderungen des sadomasochistischen Verhältnisses zwischen dem Ma-

ler und seiner Frau. Paolo Panizzo sieht nicht nur deshalb, sondern auch wegen

der grundsätzlichen Fokussierung auf die mit Gewalt durchdrungenen Bildkom-

plexe des Romans Hermann Bahrs Werk als »deutschsprachiges Gegenstück« zu

67 Barbara Beßlich (Die Leiden des jungenWien, S. 35) sieht hier deutliche, wenn auch ironisch

gebrochene Parallelen zumBildungsroman, weshalb sie einen Vergleichmit GoethesDie Lei-

den des jungenWerther durchführt.

68 Vgl. Bergengruen: Das göttliche Ende der Nerven, S. 321

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Das Schweigen der Gewalt

Joris-Karl Huysmans’ À Rebours und weist auch daraufhin, dass Bahr mit seinen

Darstellungen an die Grenzen des damals noch Akzeptierten stieß.69

Die Szene, um die es im Kontext der Gewalt als transgressives Ereignis geht,

fällt insgesamt leicht aus demübrigen Sujet des Romans heraus. Sexualität undGe-

walt sind im Text entweder metaphorische Repräsentationen und Gedankenspiele

oder sie bilden einen Bestandteil der Beziehung zwischen den beiden Hauptfigu-

ren. Nicht jedoch so in der folgenden Situation. Fifi hat das Haus ihrer Cousine

nach diversen Differenzen verlassen, will aber auf keinen Fall bereits zum Maler

in seine Wohnung ziehen, da sie fürchtet, dass ihr dieses Verhalten als schamlos

ausgelegt werden würde. Stattdessen bezieht sie eine günstige Wohnung im Rue-

de-la-Harpe-Bezirk. Eines Nachts aber muss sie einen Vorfall im Nebenzimmer

anhören:

[…] und dann hörte sie nebenan durch die dünne Wand ein Schnauben und Rö-

cheln und Knirschen, schaurig, wie von hungrigen Schakalen, und manchmal von

einem heiseren, in die Fistel verschlagenenHilferuf wie aus tödlicherMordsangst

zerschnitten oder von klatschenden Küssen, welche wie Peitschen schallten, er-

stickt, bis der stöhnende Krampf aus gedrosseltem Schlund herauf, als ob Stimm-

bänder zersägt würden, am Ende alles wieder verschlang. Sie fürchtete sich.70

Die Reihung der akustischen Repräsentanten »Röcheln«, »Schnauben« und »Knir-

schen« werden im Kotext über den Vergleich »wie von hungrigen Schakalen«

mit |animalisch| semantisiert, obwohl sich »Knirschen« mit seinem Merkmal

|¬belebt| dazu disjunktiv verhält. Dafür aber herrscht eine Kongruenz im Wort

»Schnauben«. Der Begriffsbereich [Schmerz] findet sich in den Segmenten »hei-

seren«, »zerschnitten«, »klatschend«, »stöhnender Krampf«. Hinzu kommen die

mit Gewalt konnotierten Einheiten »Peitschen« und »Stimmbänder zersägen«. Die

Zunahme des bildgebenden Begriffs »Schakale« zum Beginn der Passage und die

deutliche Attributierung der Geräusche durch ›schaurig‹ evozieren die substitutive

Entmenschlichung, indem als angenommene Ursache [Tier] gesetzt wird.

Was aber das Eklatante der Szene ausmacht, ist die Hinzufügung der existen-

ziellen Bedrohung, die mit den Geräuschwahrnehmungen verwoben ist. Im Seg-

ment »tödliche Mordsangst« manifestiert sich die Merkmalsklasse |tödlich|, die

ihre Wiederaufnahme in »ersticken« und »verschlingen« erfährt und »zerschnei-

den«, »stöhnender Krampf«, »gedrosselter Schlund« und »zersägen« auf gleiche

Weise semantisiert. Dies überführt den ersten Teil des Kompositums »Mordsangst«

zur dominanten Isotopie der Szene.

69 Panizzo: Ästhetizismus und Demagogie, S. 76; vgl. hierzu auch Daigger: Ein Wiener »bad-

aud« in Paris, S. 369.

70 DgS, S. 138f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 165

Dass es sich bei dem Dargestellten um einen Geschlechtsakt oder eine Ver-

gewaltigung handelt, ist auf semantischer Ebene auf das Segment »klatschende

Küsse« reduziert. Ebenso ist das antropomorphe Element nur noch in »Küsse«

und »Hilferuf« sowie »Mordsangst« direkter Teil des Denotats. Der zweite Teil des

Kompositums wird somit dominant, sowohl für den Zustand des anzunehmenden

Opfers als auch für die Figur Fifi. Die Aussage »Sie fürchtete sich« wirkt in diesem

Zusammenhang fast schon redundant.

Die Kodierung des Geschlechtsaktes bzw. der Vergewaltigung weist in seiner

Struktur und im resultierenden Ausdruck deutliche Konvergenzmit demMotiv des

Lustmords auf, das seit Ende des 19. Jahrhunderts eine hohe Popularität besitzt und

für das auch die literaturwissenschaftliche Forschung gerade in letzter Zeit ein ge-

steigertes Interesse zeigt.71 Ausgehend von dermassenmedialenÜberrepräsentanz

derMorde von Jack the Ripper seit 1888, setzt zeitgleich der psychologische Diskurs

umden Lustmord ein, von denen einer seinerHauptbegründer erneut Krafft-Ebing

mit seiner Abhandlung Psychopathia sexualis (1886) ist.72 Hoffmann-Curtius weist

darauf hin, dass beim Einsetzen des Diskurses noch ein Übergewicht der Figur der

lustmordenden Frau oder durch Sexualität bedrohlichen femme fatale vorherrscht,

was sich dann sukzessive verschiebt.73 Um 1900 ist die Klassifizierung des Triebtä-

ters als Bestie dominant, bis sie sich in den 1920er-Jahren zugunsten komplexerer

Einteilungen ausdifferenziert.74 Aber nicht nur wegen der medialen Überpräsenz

sind die Parallelen nicht abwegig, sondern auch weil Bahr in seinem Theaterstück

Die große Sünde (1889) ebenfalls einen Lustmord für die Bühne konzipiert. Durch

den Bezug der Szene auf die damaligen Diskurse über sexualisierte Gewalt in ihrer

extremsten Form wirft sie ein ambivalentes Licht auf die übrigen sadomasochis-

tischen Stellen des Romans. Die Angst, die Fifi empfindet, und das Unbehagen,

das im Leser evoziert wird, korrelieren die Idee der ›Neuen Liebe‹, wie sie von den

beiden Hauptfiguren praktiziert wird, mit Verbrechen, Perversion und Tod.

Für den Verlauf der Handlung markiert die belauschte Vergewaltigung den

Umschwung der Motivation der Figur Fifi, die hierauf ihre bisherige Bleibe im Ho-

tel als unzumutbar empfindet, worauf sie schneller, als sie das wollte, zu demMaler

in seine Wohnung zieht. Damit kommt dem Ereignis in diesem Fall ebenso wie in

den vorherigen Analysen die Funktion der Zustandsveränderung in der Erzählung

zu.

Die daraus resultierende Entwicklung der Beziehung der beiden aber endet,

wie bereits erwähnt, in einer letztlich zerstörerischen, körperlichen Abhängigkeit.

Rückblickend wird damit die erlebte Szene nicht nur zur Voraussetzung für das

71 Vgl. Gradinari: Genre, Gender und Lustmord, S. 16f.

72 Vgl. Siebenpfeiffer: Kreatur und Kalter Killer, S. 109.

73 Hoffmann-Curtius: Constructing the femme fatale, S. 156.

74 Siebenpfeiffer: Kreatur und Kalter Killer, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Das Schweigen der Gewalt

Zusammenkommen der Figuren, sondern auch zu ihrer Vorausdeutung. Formal

gesehen ist diese Nacht der Umschwung der Handlung, der den Anfang für den

folgenden Verlauf der Ereignisse bis zur letzten Eskalation bildet. Unter Einbezug

der angedeuteten Vergewaltigung in der Hirtenflöte lässt sich festhalten, dass auch

hier das Element der sexualisierten Gewalt als weltveränderndes Ereignis – oder

wenigstens als der Auslöser der Veränderung – fungiert. Gleichzeitig steht die ne-

gative, weil als existenziell bedrohlich konnotierte Szene im Konflikt mit den noch

folgenden Aussagen zur gewaltsamen Beziehung der beiden Hauptfiguren, die als

Vorbild des modernen Liebesideals präsentiert wird. Der Widerspruch lässt sich

auf zwei Arten auslegen. Zum einen könnte es die Relativierung der Bewertung der

sexuellen Gewalt durch den Maler darstellen, der diese durchweg als emphatisch

richtig wahrnimmt. Ähnliche Formen der Relativierung durch den Widerspruch

innerhalb verschiedener Figurenperspektiven untereinander oder zu der Schilde-

rung der Erzählinstanz durchziehen die gesamte Erzählung. Zum anderen fehlt

aber auch vonseiten der Erzählinstanz ein klarer Rückbezug von dem Verhalten

der Hauptfiguren auf die erste, singuläre Vergewaltigungsszene. So sehr sie damit

zwingend für die narrative Struktur des Romans als Ursprung der Beziehung der

beiden Protagonisten ist, so ambivalent losgelöst verhält sie sich zu den ideologi-

schen Aussagen des Textes.

3.5 Felix Salten: Das Schicksal der Agathe

3.5.1 Nichts als Gewalt

Auch in der vierten ErzählungDas Schicksal der Agathe von Felix Salten,75 die Gegen-

stand dieser Arbeit ist, wird die transgressive Funktion der Gewalt für den Hand-

lungsverlauf genutzt. Die Erzählung erscheint 1907 und Salten gehört zu dieser

Zeit zum Kreis der Jung-Wiener um Hermann Bahr, Arthur Schnitzler und Hugo

von Hofmannsthal.

In seiner im Mittelalter angesiedelten Handlung ist Gewalt Fremdkörper und

Konstante zugleich. Ulrike, eine noch junge Frau aus einer Familie des Ritteradels,

wird mit dem ebenfalls aus dem Ritteradel stammenden Konrad von Auersdorf

verheiratet und zieht zu ihm auf sein Schloss. Das Eheglück wehrt nur sehr kurze

Zeit, denn das Paar wird von einer Truppe marodierender ungarischer Kumanen

in ihrem Zuhause überfallen. Ulrike überlebt als einzige den Angriff, ihr Mann

Konrad und alle übrigen Bewohner des Schlosses werden getötet. Ulrike aber wird

mehrfach vergewaltigt und als Trossfrau verschleppt. Als sie einige Zeit im Tross

75 In: Salten, Felix: GesammelteWerke in Einzelausgaben: Die Geliebte des Kaisers. Novellen.

Berlin/Wien/Leipzig: Paul Zsolnay 1929. Im Folgenden mit »SdA« abgekürzt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 167

mitgezogen ist, werden die ungarischen Kumanen von steiermärkischen Truppen

angegriffen und Ulrike wechselt in deren Tross, nachdem die Kumanen vernich-

tend geschlagen wurden. Dort bringt Ulrike eine Tochter zur Welt, die Agathe ge-

nannt wird. Agathe wächst ebenfalls im Tross auf und als sie 13 Jahre alt wird,

findet sie eine Freundin namens Johanna unter den Mädchen, die ebenfalls im

Heer zur Welt gekommen sind. Johanna erzählt wiederum Agathe von ihren vielen

Missbräuchen, die sie erlebt hat, weil sie, anders als Agathe, die von ihrer Mut-

ter beschützt wird, alleine umherzieht. In ihren Schilderungen erwähnt sie auch

einen ›weißen Ritter‹, der daraufhin für Agathe zumHoffnungsträger für eine bes-

sere Zukunft wird. Als eines Abends Johanna einen psychischen Zusammenbruch

erleidet, sich ins Feuer stürzen will und schließlich an Erschöpfung stirbt, wird

von einem zwergenhaften Mönch Agathe prophezeit, dass das Haupt des Kaisers

einmal in ihrem Schoß ruhen wird. Als wiederum ihre Mutter Ulrike, als sie nach

einer Krankheit im Sterben liegt, unvermittelt im Fieber beginnt, von ihrer eigenen

Vergangenheit zu sprechen, missdeutet Agathe dies als erneute Weissagung und

verlässt deshalb das Lager. Zuvor schlägt sie noch die Angebote eines Ritters aus,

der sich in Agathe verliebt hat und wahrscheinlich sich ihrer annehmen wollte. Als

sie das Lager verlässt, wird sie von Reitern angehalten und gezwungen, den Kopf

eines Verwundeten in ihren Schoß zu legen. Der Sterbende ist der bereits schon

greise Kaiser. Agathe begreift ihren Irrtum und kehrt resigniert ins Lager zurück.

Die Handlung der Erzählung findet im 13. Jahrhundert statt. Die genannten,

wenngleich nicht näher erläuterten historischen Ereignisse lassen einen relativ ge-

nauen Rückschluss auf den zeitlichen Rahmen der Geschichte zu. So kämpft der

Vater Ulrikes in der Schlacht bei Dürnkrut und Jedenspeigen am 26. August 1278

im Heer von Rudolf I. gegen den böhmischen König Ottokar II. Am Ende der Er-

zählung findet die Ermordung des (wenn auch historisch nicht korrekt als solchen

bezeichneten) Kaisers Albrecht statt. Da dieser zusätzlich durch ein hohes Alter

und ein fehlendes Auge charakterisiert ist, kann es sich bei der Figur nur um Al-

brecht I. von Österreich und Steiermark handeln, der die Krönung zum Kaiser

ablehnte und 1308 von seinem Neffen Johann von Schwaben in der Nähe seiner

Stammburg im schweizerischen Windisch ermordet wurde. Damit umspannt der

relevante Zeitraum für die Erzählung 30 Jahre.

Es ist sicherlich kein Zufall, dass Salten das Schicksal der Figuren an diese

historischen Ereignisse knüpft, die während der Handlung gerade keine Rolle

spielen. Die Verkehrung der Gewichtung weg von den Gegebenheiten mit histori-

scher Tragweite einerseits und die Hinwendung zum individuellen Leid der in der

Geschichtsschreibung Ungenannten enthält einen starken sozialkritischen Impe-

tus. So heißt es dann auch zu Anfang: »Niemand hat jemals von dem furchtbaren

Schicksal der Ulrike von Auersdorf Kunde erhalten.«76 Aber die zugrunde gelegten

76 SdA, S. 359.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Das Schweigen der Gewalt

historischen Ereignisse sind Teil des österreichischen Nationalgründungsmythos.

Die Erzählung ist in acht Kapitel unterteilt mit jeweils unterschiedlicher Länge,

wobei die Kapitel vier, fünf und acht mit circa sechs Seiten die umfangreichsten

darstellen. Das erste Kapitel ist mit beinah drei Seiten das kürzeste. Der Hauptteil

der Handlung ereignet sich im Tross des steiermärkischen Heeres (3-7), wobei

sich Ulrike ab dem zweiten Kapitel bereits im Tross der ungarischen Kumanen

befindet.

Die einzelnen Kapitelüberschriften benennen immer ein entscheidendes Ereig-

nis innerhalb des folgenden Textsegments, das fast ausschließlich im letzten Teil

des Segmentes beschrieben wird. Im dritten Kapitel mit der Überschrift »Agathe«

bildet der Name gleichzeitig das letzte Wort des Kapitels. Im Prolog der Erzählung

findet sich ein Motto, das das Schicksal der Menschen als willkürlich bezeichnet.

Es gibt Menschen, die aus der Niedrigkeit ihrer Herkunft auftauchen, ohne daß

sie selber zu ahnen vermöchten, welche Kraft sie zum Licht emporgetragen hat.

Andere Menschen aber werden von der Höhe, auf der sie geboren sind, unauf-

haltsam zur Tiefe nieder, bis zum dunkelsten Grund des Daseins gerissen, und es

bleibt geheimnisvoll, warum eine solche Gewalt des Sturzes in ihnen sich regt, da

sie doch an ihrem Untergang ebenso schuldlos sind, wie jene ohne Verdienst an

ihrem Aufstieg.77

Es suggeriert über dies, dass es einen Fall und einen Aufstieg einer Figur geben

könnte, da zur Illustration der Willkürlichkeit beide Bewegungen miteinander ar-

gumentativ verknüpft werden. Gottstein spricht deshalb hier von »Vorausdeutun-

gen«. Das trifft zwar für den ersten Teil zu, für den zweiten Teil ist aber wesent-

licher Bestandteil der Textstrategie, dass die angebliche Vorausdeutung und die

Weissagung des Mönches zuerst scheinbar eine Besserung des Zustandes verspre-

chen, die dann schlussendlich nicht eingelöst wird.78

Unter anderem im Hinblick auf die Figur des Mönches sind wie auch schon

bei Schnitzler Märchenelemente, Gottstein bezeichnet sie als mythische Elemente,

enthalten. Allerdings sind sie in weit geringeremUmfang als in derHirtenflöte ent-

halten, weshalb sich auch keine wesentlichen Parallelen zur Gattung des Märchens

ergeben.

Ehneß und Gottstein sind sich uneinig bei der formalen Einordnung der Er-

zählung. Während Ehneß ihr aufgrund des von ihm als komplex empfundenen

Aufbaus den Novellencharakter abspricht, führt Gottstein gerade den von ihm als

diametral skizzierten Handlungsverlauf und damit die strenge Komposition als

Argument für eine Novellenstruktur an.79 Tatsächlich weist Saltens Text in sei-

77 Ebd.

78 Vgl. Gottstein: Felix Salten, S. 245.

79 Vgl. Ehneß: Felix Saltens erzählerisches Werk, S. 175; Gottstein: Felix Salten, S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 169

ner Konzeption eine Nähe zur Tragödie auf, was die Nähe zur Novelle nahelegen

würde. So lassen sich die ersten drei Kapitel bis zu Agathes Geburt als Einleitung

verstehen. Vier und fünf bilden den Anstieg des Spannungsverlaufs, der seinen

Höhepunkt in der Weissagung des Mönchs hat und seiner Form nach als eine Va-

riante der Anagnorisis angesehen werden kann. Die veränderte Situation, die hier-

aus resultiert, und die Wandlungen des Umfeldes Agathes ließen sich als Peripetie

verstehen und der Umschlagpunkt der Handlung ist die Ablehnung Agathes ihres

österreichischen Verehrers, woraus die Flucht aus dem Lager resultiert. Die Weis-

sagung tritt – wie in einer griechischen Tragödie der Orakelspruch – unweigerlich

ein und wird wie dieser aufgrund ihrer Ambivalenz von der Heldin falsch ausge-

legt. Und wie der tragische Held der Tragödie stürzt die Protagonistin ins Unglück,

nachdem sich dieWeissagung erfüllt hat, weil ihr als einziger Ausweg die Rückkehr

in den Tross bleibt, was für sie einer Katastrophe gleichkommt.

3.5.2 Von der Idylle zum Unheil

Die Handlung beginnt mit der Schilderung der Lebensumstände von Ulrike. Sie

heiratet und zieht als stolze Gutsfrau auf ein Gehöft. Wie auch schon bei Schnitz-

ler zeigt dieser anfangs etablierte semantische Raum alle Merkmale einer Idylle,

wobei auch hier wieder eine enge Korrelation mit einer konkreten topologischen

Einheit besteht.80 Das »feste« Schloss liegt »inmitten stiller grüner Wälder«, und

als sie das erste Mal darauf zureitet, passiert sie »blühende Äcker« und »duften-

de Baumschatten«.81 Die dieser Sphäre zugehörigen Figuren werden mit positiven

Werturteilen attributiert.Ulrikes Vater gilt als »wacker« und ihrMann hatmit »auf-

richtiger Zuneigung« um sie geworben.DasWappen des Ehemanns zeigt »im him-

melblauen Feld drei goldene Ähren, die aufrecht nebeneinanderstanden und von

drei silbernen Sternen überfunkelt« werden.82 Ulrikes Mann charakterisiert der

Text als »tüchtigen Mann […] frisch von Gesundheit, geschmeidig und tapfer«.83

Schließlich kulminiert die Exposition des ersten Bereichs in der Beschreibung der

Ulrike:

Ulrike aberwar prangend in ihrer jungerblühten Fülle undKraft, fröhlichmit ihren

rotenWangen, ihrem lachenden Mund und ihren hellen blauen Augen. Sie konn-

te die Mutter vieler Kinder werden, was die Gäste beim Hochzeitschmaus schon

unter mancherlei Scherzen und mit dem Hinweis auf Ulrikens gesunde Gestalt

vorhergesagt haben wollten.84

80 Vgl. ebd., S. 240.

81 SdA, S. 360.

82 Ebd.

83 Ebd., S. 360f.

84 Ebd., S. 361.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Das Schweigen der Gewalt

Die dominanten semantischen Merkmale dieser komprimierten, schon fast proto-

typischen Konstitution des ersten Raums lassen sich mit den Isotopien [Frieden,

Tugend, Leben] zusammenfassen.

Das erste transgressive und damit tiefendiskursive Ereignis tritt dann in der

Form des Söldnerüberfalls ein. Das zweite Kapitel ist deshalb auch vorausdeutend

mit »Das Unheil« überschrieben. Der erste Gewaltakt in der Erzählung kündigt

sich über seine akustischen indexikalischen Zeichen an. Der Einbruch der Gewalt

wird zusätzlich durch eine oppositionelle Kontrastierung zum vorherigen Zustand

emphasiert. Aufgrund des extremenKontrastes zum vorhergehenden Szenario tre-

ten die Oppositionen der semantischenMerkmale besonders deutlich hervor, denn

vor dem Einfall wird erneut die Umgebung des Schlosses als ruhig und friedlich

beschrieben.

Ganz still war es imSchloß. Die Reisigen in Küche undKeller verstreut, oder schläf-

rig in irgendeinemMauerwinkel hingestreckt. Nur ein paar Knechte rumorten ein

wenig imStall, hobendenPferdendas frischeHeu in die Raufen, und eswar nichts

zu hören, als die hie und da das Aufstampfen eines Hufes, das Klirren einer Kette,

bis plötzlich die Hunde anschlugen und von ihrem Herrn fort wie wütend gegen

den Torweg liefen.85

Trotz des relativ kurzen Textsegments finden sich die zu einander redundanten

Aussagen »Ganz still war es« und »es war nichts zu hören«. Die einzigen Schil-

derungen von Geräuschen (»rumorten«, »Aufstampfen«, »Klirren«) werden durch

abschwächende Zusätze (»ein wenig«, »hie und da«) relativiert.

Im selben Augenblick brach auch schon rings um die Burg ein wildes Geschrei aus

und fuhr all den Friedlichen, die hier in Kammern und Stuben lebten, mit kaltem

Entsetzen ins Herz. Das Rasseln und Schüttern von vielen gepanzerten Männern

tönte dazwischen, das tobende Schlagen von Äxten, Spießen und Schwertern an

Mauer undHolzwerk. Konrad vonAuersdorf, über dender jähe Lärmwie eineWel-

le zusammenrauschte, fühlte sich sogleich vom Atem des Unheils angehaucht.86

Deutlich ist hier die Isotopie [Lärm] dominant, die in der Rekurrenz der Seme der

Begriffe vorherrscht, die die Repräsentanz des aggressiven Aktes darstellen (»wil-

des Geschrei«, »Rasseln«, »Schüttern«, »tönte«, »tobendes Schlagen«) und zudem

in ihrer Nennung kulminiert (»der jähe Lärm«).Neben der Opposition |still vs. laut|

stehen sich auch |friedlich vs. aggressiv| oppositionell gegenüber. Direkt ist Gewalt

in dem Wort »Schlagen« repräsentiert, aber auch metonymisch über die Nennung

der einzelnen Waffenarten wie Äxte, Spieße, Schwerter und die gepanzerten Män-

ner. So ist das Einfallen der Söldner sehr eindrucksvoll als Transgression nicht zu-

85 Ebd., S. 363.

86 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 171

gehöriger Elemente inszeniert. Der narrative Verlauf spiegelt die Empfindungen

der Opfer wider, die im Segment »mit kaltem Entsetzen ins Herz« ausgedrückt

sind. Damit basiert auch die Dramaturgie auf der deutlichen Kontrastierung der

Gegensätze der idyllischen, behüteten Welt, symbolisiert durch das Schloss und

die Welt des Krieges, die repräsentiert wird durch die Kumanen, die die Gewalt in

den geschützten Bereich hineintragen. Im Verlauf überwiegt zunächst die Schil-

derung der Gewaltakte über ihre indexikalische Inszenierung als Geräusch, erst

später wandelt sie sich sukzessive zu immer deutlicheren Darstellungen der Hand-

lungen.

[Er] sah, wie ein paar Knechte den Anstürmenden sich entgegenwarfen, hörte zer-

fetzte Rufe, Auflachen und Fluchen und sah, eben als er die Treppe erreichte, wie

drunten beim Tor einer seiner Knechte getroffen niederfiel.87

Motiviert ist die Präsentation durch die Fokalisierung der Erzählinstanz auf die

Figurenperspektive des Konrad von Auersdorfs. Sie markiert damit eine Variation

im Erzählmodus, da im Beginn der Erzählung die Nullfokalisierung überwiegt. Zu-

dem stellt die Abfolge der Ereignisse eine höhere Detaildichte zu den bisherigen

Schilderungen dar und tendiert zu einem partiell nicht gerafften Erzählen. Aber

auch beim Wechsel in die Nullfokalisierung zurück (»Vergebens aber war der Wi-

derstand, den Konrad von Auersdorf mit seinen Männern leistete.«)88 verbleibt die

Konzentration vorerst auf den akustischen Repräsentationen.

Die eigentlichen aggressiven Handlungen sind als Ergebnisse in den Substan-

tivierungen der Folgen dargestellt. »Die nächste Viertelstunde hörte das eiserne

Schlagen von Waffen, hörte das Aufschreien und Ächzen der Überwältigten, das

Niederstürzen und Röcheln der Strebenden nicht auf.«89 Damit entfällt die Schil-

derung der Tötungsvorgänge, beziehungsweise sie sind auf einzelne Begriffe re-

duziert, die wiederum den gewaltsamen Akt implizieren, aber nicht abbilden. Erst

mit der Erstürmung des Zimmers der Ulrike und damit dem Höhepunkt des zwei-

ten Kapitels und zugleich dem ersten entscheidendenWendepunkt in der Entwick-

lung der Figur selbst kommt es zur Darstellung visueller Eindrücke, und Hand-

lungsverläufe werden durch die Beschreibung der Taten und nicht über indexika-

lische Geräusche geschildert.

3.5.3 Sexualisierte Gewalt als Schmutz und Schande

Den größeren Raum der Darstellung nimmt die sexualisierte Gewalt ein, die bei

der ersten Schilderung der Vergewaltigung der Ulrike drastisch in Szene gesetzt

87 Ebd., S. 364.

88 Ebd.

89 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Das Schweigen der Gewalt

wird und von dort an als Referenz für die folgenden Verweise innerhalb der Erzäh-

lung auf Vergewaltigungen dient. Denn das Lagerleben besteht für die Frauen zum

großen Teil entweder aus der Erfahrung der Vergewaltigung oder aus demVersuch,

sich dieser zu erwehren. Prototypisch seht ihm deshalb dieser erste Gewaltakt vor.

Über die Figur des Pagen, der auch die Funktion einnimmt, die schwere des Ereig-

nisses zu illustrieren, wird die Vergewaltigung ähnlich einer Teichoskopie präsen-

tiert. »Dort stand er nun und sah den Greuel, den sie an Ulriken verübten, sah, wie

ihr weißer Busen entblößt ward, und hörte das schreiende Gelächter, das darüber

hinsudelte.«90

Anders als in Die Hirtenflöte verbleibt die Bewertung der Gewalt nicht ambi-

valent, sondern im Gegenteil finden sich dezidiert wertende Zuschreibungen in

»Greuel« und »hinsudeln« durch die Erzählinstanz. Die Substitution des Zielterms

|Schande| durch den Begriff |Schmutz|, der im Sem |verschmutzen| des Begriffs

»hinsudeln« vorliegt, terminiert eine der dominanten Isotopien, die wiederholt als

Substituens der Folgen der Gewalt im Laufe der Erzählung evoziert werden.

[…] da fand sie sich schon aufgehoben und hinweggezerrt, spürte, daß es gegen

die Gewalt, die wie blindlings über sie herfiel, die wild und niedrig und ohne Er-

barmen war, keinen Widerstand gab, fühlt sich diesen brüllenden Männern mit

schmutzigen Bärten undmit funkelnden Augenwie reißenden Tieren gegenüber,

derenWut man ja auch nicht durchWorte oder Bitten abzuwenden vermag. Ulri-

ke fühlte, daß jeder Griff dieser vielen Hände einen Schmerz und einen Schimpf

bedeutete. Sie hatte nur einmal kurz aufgejammert; dann schwieg sie.91

Ebenfalls in dieser Szene, die der obigen vorausgeht, werden die Aggressoren mit

|unrein, animalisch, primitiv| kodiert. Die Personifikation von Gewalt sowie die

partikularisierenden (»vielenHände«, »jeder Griff«) unterstützt die über die Gewalt

formulierten Propositionen, die sie als |unkontrolliert, unabwendbar| deklarieren

und zusätzlich die Entpersonalisierung der einzelnen Beteiligten bewirken.

Die Kombination der beiden Begriffe »Schmerz« und »Schimpf« deutet bereits

an, was der weitere Text konsequent beibehält. »Schmerz« als synekdochisch mit

»Gewalt« verbunden und »Schimpf« als Äquivalent für |Schande|weisen »Schande«

textspezifisch die zusätzliche, zweite Bedeutung »sexualisierte Gewalt/Vergewalti-

gung« zu. An anderer Stelle heißt es: »Die Schande, die gleich einer trüben Spring-

flut über sie hingerauscht war, hatte alles in ihr fortgespült, was an die Zartheit und

den Glanz ihres einstigen Lebens erinnerte.«92 Wie in der vorherigen Umschrei-

bung des Missbrauchs wird dieser mit |Verunreinigung| substituiert; »hinsudeln«,

»fortspülen«, »hinwegrauschen« teilen sich das Sem |fließen|, bezeichnen somit

90 Ebd., S. 366

91 Ebd., S. 365.

92 Ebd., S. 367

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 173

Varianten desselben Vorganges und können analog auch in der Erzählung für die-

selben Handlungen stehen.Mit ihrer anschließenden Verschleppung als Trossweib

nimmt Salten Bezug auf ein durchgängig praktiziertes Kriegsverbrechen, das zu

der Zeit, zu der die Erzählung spielt, zwar verboten war, aber geduldet wurde.93

Und es ist auch zu Saltens Zeiten weiterhin gängige Praxis, auch wenn das K.-u.-

k.-Regime erst im Ersten Weltkrieg offiziell Lagerhuren zulässt, so waren Tross-

frauen schon vorher fester Bestandteil der Truppe.94 Erneut ist es deshalb nicht

abwegig, dass Salten einen sozialen Missstand anprangert, den er nur durch die

Rückversetzung ins Mittelalter kaschiert, was aber das dezidiert geschilderte Leid

der Frauen nicht relativiert. Im Grunde beschreibt Salten hier den Einbruch der

Gewalt mit seinen Folgen der Traumatisierung, wobei dieser Begriff auch schon zu

seiner Zeit als psychologischer Terminus verwendet wurde. Die Entwürdigung, die

eine Entmenschlichung für die Frauen nach sich zieht, wird mit ihren psychologi-

schen Folgen an der Charakterentwicklung der Figuren in unterschiedlicher Weise

nachvollzogen, wie noch in den folgenden Kapiteln zu zeigen sein wird. Gewalt

ist für Ulrike und damit für den gesamten ersten Teil der Erzählung zustands-

und weltverändernd. Sie ist aber auch in Saltens Schilderungen deutlich an eine

moralische Verurteilung gebunden, die letztlich ihre Ästhetisierung in den Hinter-

grund drängt. Von allen bisher analysierten Gewaltdarstellungen erfüllt sie deshalb

amwenigsten die geforderten Bedingungen für eine hauptsächlich ästhetische Ko-

dierung. Sie ist dagegen instrumentalisiert und klar konnotiert hinsichtlich einer

ethischen Aussage des Textes.

3.6 Gewalt als Transgression

Alle hier analysierten Ereignisse weisen in unterschiedlicher Ausprägung die Um-

setzung der ersten und urtümlichen Eigenschaft der Gewalt auf, so wie sie auch

Bataille und Sofsky beschrieben haben. Die Gewalt bricht in die bestehende Ord-

nung ein und verändert hierdurch den Raum, in den sie eintritt. Ihr transgressi-

ver Charakter im literarischen Sinne ist verwirklicht durch ihre Relevanz für den

Handlungsverlauf und für die Erzählstruktur.Die Ereignisse finden an exponierten

Stellen der Erzählungen statt und verändern die Gegebenheiten für die Figuren.

Am konsequentesten umgesetzt findet sich diese Einbindung bei Arthur Schnitz-

lers Konzeption der Hirtenflöte, wo im Grunde an jedem Übergang in einen neuen

semantischen Raum ein Gewaltereignis stattfindet.Nicht immer ist Gewalt alleinig

verantwortlich für den Handlungsverlauf und häufig genug tritt sie dabei narra-

tologisch in ein Spannungsverhältnis mit anderen Ereignissen. So überführt das

93 Duerr: Obszönität und Gewalt, S. 391f.

94 Ebd., S. 406.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Das Schweigen der Gewalt

Zerbrechen der Hirtenflöte und die Quasivergewaltigung der Dionysia die Figur

zwar in den Ort der Schäferidylle, sie ist aber nicht das handlungsverursachende

Ereignis. Der Titel des Textes, Dionysias Name, die Einbettung des Gegenstandes

und schließlich Dionysias Anklage verschieben aber den Fokus auf das Entwenden

und Zerbrechen der Hirtenflöte als den entscheidenden Moment. Wie immer man

diese Spannung zwischen Oberflächen- und Tiefendiskurs auch auflösen mag, das

Transgressive der Gewalt bleibt erhalten. Sie besiegelt den Zustand und macht ei-

ne Umkehr unmöglich. Noch ein weiteres Mal bei der Ermordung von Dionysias

Sohn, die noch nicht Bestandteil der Analyse in diesem Teil war, wird in ähnlicher

Weise Gewalt funktionalisiert, um das Ende der Erzählung einzuleiten. Aber auch

schon im ersten Fall wird deutlich, wie Gewalt hier als Garant für Entscheidung

eintritt, denn nach ihr besteht kein Zweifel mehr, dass das Vorherige vorüber ist

und das Kommende begonnen hat.

Pauls Selbstverletzung in Richard Beer-Hofmanns Der Tod Georgs stellt in Be-

zug auf die für diese Arbeit gewählte Minimaldefinition von Gewalt einen Grenz-

fall dar. Streng genommen entlädt sich die Gewalt an einem Gegenstand und nicht

an einer Person. Hierbei darf allerdings nicht übersehen werden, dass die Inten-

tion der Figur durchaus aggressiv war, da er eigentlich die hinter der Scheibe be-

findlichen Kinder treffen wollte. Das Entscheidende aber an der Einbettung der

Szene ist ihre Dramaturgie, die über die formalen Aspekte sowohl am Theater als

auch amOrchester intermedial partizipiert. Denn der dramaturgische Aufbau und

die Überführung in den Wachzustand bilden eine erzählerische Choreografie, in

die die Gewalt funktionell fest eingebunden ist. Mehr noch als bei Schnitzler tritt

hier ihre strukturell-kompositorische Funktion hervor, denn die Zustandsverände-

rung, die durch sie hervorgerufen wird, ist nicht durch die Logik und Kausalität

der Handlung begründet, sondern findet auf der Ebene der Erzählstruktur statt.

Ihr veränderndes Potenzial ist damit aus dem Bereich des Erzählten in den Bereich

des Erzählenden verschoben worden, womit ihr allerdings eine noch höhere Funk-

tion zukommt als auf der Handlungsebene, da sie den (Traum-)Weltzustand allein

in der Komposition zu Ende führt.

Die Szene bei Hermann Bahr wiederum zeigt, wie über einen externen Diskurs

und über eine Kollektivmetapher eine Gewaltdarstellung ihr Bedrohungspotenzi-

al steigern kann, ohne dass es zwangsläufig innertextlich vorbereitet wird. Mit der

Eröffnung des Motivkomplexes des Lustmordes und die darüber anhängigen, ganz

realen Repräsentationen als Berichte, Romane und Illustrationen von Jack the Rip-

per und anderen Lustmördern entfällt die Notwendigkeit, die Entscheidung der

Figur Fifi, zum Maler zu ziehen, noch weiter plausibilisieren zu müssen. Gleich-

zeitig bewirkt der Einbruch der in diesem Fall außerhalb der Erzählung liegen-

den Gewaltereignisse diegetisch eine Verfärbung der Gewaltwahrnehmung im in-

nertextlichen Wertesystem, was im fünften Teil noch näher ausgeführt wird. Das

Transgressive der Gewalt ist hier ein diskursives, indem die Intertextualität ein

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Gewalt und Grenze 175

zusätzliches Spannungsverhältnis hervorruft, das in der Erzählung allein so nicht

angelegt ist.

Bei Salten schließlich setzt die bedrückende Darstellung eines Kriegsverbre-

chens, die systematische Vergewaltigung und Verschleppung von Frauen,was nicht

nur damals Aktualität besaß, sondern auch heute noch besitzt, das Transgressive

der Gewalt absolut. Salten schildert in drastischenWorten einerseits und über eine

verletzte Psyche andererseits die Schrecken einer Welt, in der Gewalt zum bestim-

menden Prinzip wird. Damit aber verändert die Gewalt narratologisch nicht nur

die Erzählwelt, sondern auch die Figur in ihr. Dieser Aspekt ist in den übrigen

Beispielen nicht umgesetzt. In Schnitzlers Erzählung erfährt der Leser erst ganz

zum Ende hin ein Bruchstück der Innenwelt der Dionysia. Pauls Gewalt hat kei-

nerlei Auswirkungen auf ihn selbst und Fifi wird sogar eine Faszination für eine

sadomasochistische Beziehung entwickeln, was die gegenteilige Entwicklung zur

Ulrike darstellt. Ihre absolute Transgression zeigt die Gewalt also bei Salten, in

dem sie Auswirkungen auf alle Bereiche des Erzählten und des Erzählenden aus-

übt. Lotmans Konzeption der semantischen Räume ermöglicht hierbei die genaue

Beschreibung der strukturellen Verflechtung des Ereignisses Gewalt.

Erstaunlich ist allerdings, dass in drei der vier Erzählungen, obwohl sie in Auf-

bau, Umsetzung und Thematik sich sehr unterscheiden, eine Vergewaltigung als

entscheidendes, erstes Gewaltereignis vorkommt. Ich denke nicht, dass das rein

zufällig ist, sondern vielmehr, dass ein Zusammenhang zu den in zweimal ausge-

führten Aspekten besteht.DasWeibliche, die Frauenfiguren und der weibliche Kör-

per sind Manifestationspunkte moderner Diskurse für die Jung-Wiener Autoren.

Gewalt an Frauen als literarisches Element ist der unausweichliche Periphereffekt

einer Literatur, die vor allem auch kulturelle Diskurse zu Sexualität und Psyche

verarbeitet und gleichzeitig weibliche Figuren bevorzugt.

Es wird jedoch ebenfalls klar deutlich, dass das wesenhafteMerkmal des Trans-

gressiven der Gewalt diametral zur autonomieästhetischen Forderung der aus-

schließlich intrinsischen Funktion steht. Am ehesten könnte noch die Szene bei

Beer-Hofmann als ästhetisch kodiert gelten, da ihre formale Funktionalität die

reine Repräsentationsfunktion überwiegt. Da aber auch auf narrativ-strukturel-

ler Ebene eine Funktionsschwäche gefordert war, reichen hier die Bedingungen

ebenfalls nicht aus. Alle hier gewählten Beispiele zeigen vielmehr, dass der Pri-

mat der Gewalterfahrung mit seiner ordnungsbedrohenden Eigenschaft auf allen

Ebenen der Erzählung eine Umsetzung findet. Somit muss die Überwindung des

Transgressiven der Gewalt die Voraussetzung für eine absolute Ästhetik der Gewalt

bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt

Anders als im vorhergehenden Kapitel kommt in den untersuchten Textstellen dem

Ereignis Gewalt nicht die Funktion der Überführung der diegetischen Welt von

einem Zustand A in einen Zustand B zu. Gewalt wird als wiederkehrendes Element

verwendet, das dazu dient, die Stimmung oder Atmosphäre eines geschaffenen

Raumes maßgeblich zu beeinflussen. Gleichzeitig ist entscheidend, in welchem

Verhältnis sie zum Wertesystem der Umgebung steht, in der sie eingebettet ist.

Es geht also um ihre Teilhabe an der narrativen Welterzeugung und in diesem

Zusammenhang um ihre Relevanz für die erzählerische Ordnungsstruktur.

4.1 Erzählte Welten

Jeder Text – zumindest jeder Erzähltext – entwirft Welten. Auch faktuale Texte

konstruieren bis zu einem gewissen Grad ›Welt‹ und – da sie dasselbe Medium

nutzen wie Literatur –weisen in ihren Generierungsprozessen Analogien auf.1 Zu-

gleich aber, da es sich bei Romanen, Erzählungen und Dramen eben um fiktionale

Texte handelt, existieren ebenso fundamentale Unterschiede.2

›Welt‹ ist im diegetischen Sinn zuerst der Ort, an demdieHandlung stattfindet.

Seine Ausgestaltung kann von einer einfachen bis hin zu einer hochgradig komple-

xen variieren. Im Falle von Jean-Paul Sartres Theaterstück Die Eingeschlossenen von

Altona (1962) etwa ist der Handlungsort ein einziges Zimmer,wohingegen für z.B. J.

R. R. Tolkiens Romantrilogie Der Herr der Ringe (1954/55) bereits eine Landkarte zur

1 Deshalb ist Goodmans Position (Weisen der Welterzeugung, S. 13ff.) hierzu, dass beständig

eine Vielzahl an Versionen der Welt in den unterschiedlichsten Bereichen wie Wissenschaft

oder Kunst geschaffen wird, die alle Bestand haben und ihre ›Richtigkeit‹ besitzen.

2 Die Komplexität der Unterscheidungsschwierigkeit zwischen fiktional und faktual kann hier

nicht im angemessenen Umfang erörtert werden. Zu beachten ist aber, dass es aufseiten des

Rezipienten einen grundsätzlichen Unterschied darstellt, ob er einen Text als fiktional und

als Narration betrachtet oder nicht. Etwa stellt sich im Falle der akzeptierten Fiktionalität

nicht mehr die Frage nach richtig oder falsch bzw. sie ist nur auf die gegebeneWelt anwend-

bar (vgl. Rühling: Fiktionalität und Poetizität, S. 31ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Das Schweigen der Gewalt

Orientierung nötig ist. Der Handlungsort, der wiederum einen bestimmten Raum-

begriff zugrunde legt, ist die Grundlage der erzählten Welt.3 ›Welt‹ aber umfasst

darüber hinaus die Figuren, ihre Handlungen undWertesysteme. Dabei muss man

zwischen einem konkreten Raum und ihren abstrakten Inhalten unterscheiden.

Mit dem Bezug auf die faktuale räumliche Wahrnehmung suggeriert der Text

zudem eine Abgeschlossenheit und damit eine Gegebenheit von unerwähnten

Komponenten, die der Leser ergänzen muss, da die menschliche Wahrnehmung

von ›Raum‹ und im Anschluss daran auch von ›Welt‹ zur Komplettierung zwingt.

Um ein einfaches Beispiel zu nennen,muss in einem Text, der von einemHaus mit

einem ersten Stock handelt, eine Treppe nicht erwähnt werden, sobald eine Figur

sich oben aufhält. Mit der Konstruktion eines Raumes eröffnet der Text deshalb

ein Assoziationsfeld, das nach Abgeschlossenheit strebt. Der Leser erschafft genau

dies, wenn er sich beim Leseakt eine »Totalität der erzählten Welt« vorstellt oder

erschließt.4 Das gilt jedoch nicht nur für konkrete, sondern auch für abstrakte

Implikationen. Denn der Leser berücksichtigt über die rein expliziten Ausdrücke

hinaus auch pragmatische Implikationen und sein kulturelles Wissen und damit

also Dinge, die nicht ausdrücklich im Text erwähnt sind. Diese Annahmen über

die erzählte Welt werden mit jedem Schritt der textlichen Explikation komplexer,

da sich an sie wiederum eine Vielzahl von Implikationen anschließt.5

Zunächst scheint es jedoch, als könnte Gewalt an der Konstruktion von Räum-

lichkeit nur eine sekundäre Teilhabe haben. Denn Gewalt ist es nicht möglich, zu-

mindest nach den für diese Arbeit gemachten Einschränkungen und Vorausset-

zungen, einen konkreten Raum zu erzeugen. Lediglich die Folgen dieser könnten

sich als indexikalische Elemente abzeichnen, wie etwa Scherben einer zerbroche-

nen Scheibe oder Blutspuren auf dem Boden. Somit wäre eine indirekte Darstel-

lung der Gewalt als Spur, aber nicht sie selbst als Teil einer Umgebung möglich.

Der basale Grund liegt in der Eigenschaft des Ereignisses, das selbst keine deikti-

sche Funktion übernehmen kann, was allerdings notwendig ist für die Konstitu-

tion des konkreten Raums.6 Gewalt kann jedoch die Ordnung eines Raumes auf

einer abstrakten Ebene konstituieren oder verändern und damit die diegetische

Weltwahrnehmung beeinflussen. Um diese Wirkung beschreiben zu können, ist es

wiederum nötig, die Ordnung der erzählten Welt zu begreifen.

3 »Raummeint in diesem Zusammenhang zunächst die grundlegende Container-Vorstellung,

die eine vierdimensionale Ausbreitung beschreibt, in der andere Dinge enthalten sein kön-

nen.« Zur Komplexität des Begriffes vgl. Ort: Raum, S. 134ff.

4 Vgl. Martinez/Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie, S. 123ff.

5 Vgl. zur Limitierung und Ambivalenz der propositionalen Analyse Krah: Einführung in die

Literaturwissenschaft, S. 85-98.

6 Vgl. Fludernik: Einführung in die Erzähltheorie, S. 52f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 179

4.2 Topologisches Denken

Wenn wir eine Geschichte lesen, dann verstehen wir ihre Handlung, wenn wir in

ihr eine Ordnung erkennen. Ordnungen einer Geschichte können subtil oder of-

fensichtlich sein. Nicht selten nehmen wir mehr unreflektiert als reflektiert kom-

plexe Ordnungsstrukturen wahr, auf deren Basis wir eine Lesart einer bestimmten

Erzählung entwickeln. Bewusst wird es uns vor allem dann, wenn diese Ordnung

fehlt. In William S. Borroughs Roman Naked Lunch (1959) etwa werden gezielt zu-

sammenhanglos Handlungssegmente aneinandergereiht. Eine wirkliche Struktur

ist kaum zu erkennen.Die Versatzstücke existieren – gewollt – unvereinbar neben-

einander. Dies zeigt, dass das Fehlen einer Ordnungsstruktur auch das Entstehen

eines Handlungsverlaufs erschwert, vielleicht ihn unmöglich macht. Auch eine in-

terpretatorisch ›oktroyierte‹ Struktur kann dies nicht ausgleichen, wenn keine kor-

respondierendenElemente zur vorgegebenen Struktur auf erzählinterner Ebene zu

finden sind.

Um nun die Ordnungsstruktur einer Erzählung beschreiben zu können, ist es

zunächst wichtig, zwischen einer konkreten und einer abstrakten Ebene zu un-

terscheiden, die zusammenfallen können, aber nicht müssen. Der Raum nimmt

dabei eine zentrale Funktion ein, weil in vielen Fällen offensichtlich auch über ihn

mehr transportiert wird als eine bloße räumliche Gegebenheit. Die Auseinander-

setzung in der Germanistik hierüber ist lang und findet bereits bei Roman Ingar-

den eine intensive Erörterung. In den Anfängen der Beschäftigung mit der Raum-

struktur in Erzählungen wurde zunächst versucht, mit der Unterscheidung atmo-

sphärisch/symbolisch sich der Komplexität der Funktion des Raums analytisch zu

nähern, was sich aber als wenig präzise herausgestellt hat.7

Hingegen tragen Juri Lotmans Ansatz der semantischen Räume und die Wei-

terführung durch Karl Renner erheblich zu einer analytischen Präzisierung des

Problems bei.8 Ein wesentlicher Punkt beider Ansätze ist, zu fragen, wie konkreter

Raum, Handlung undWeltordnung der Erzählung zusammenhängen. Bei Lotman

verbirgt sich hinter dem ›semantischen Raum‹ eine Isotopie, d.h. eine konkrete

Häufung von semantischenMerkmalen, die eine Einschätzung der gegebenenWelt

provozieren. Wie auch im vorherigen Kapitel ausgeführt, vollzieht sich eine Bewe-

gung, sofern sie Relevanz besitzt, bei ihm damit nicht nur auf rein topologischer

7 Vgl. Taubenböck: Die binäre Raumstruktur in der »Gothic novel«, S. 12ff.

8 Dennerlein wendet sich – aus narratologischer Sicht zu Recht – gegen einenmetaphorischen

Begriff von Raum, wie er natürlich auch bei Lotmans Konzept der semantischen Räumemit-

schwingt. Da sie aber konsequent die Beschreibung von anderen Elementen außer dimen-

sionalen ausklammert, bietet ihr Ansatz auch kein Lösungsangebot hinsichtlich der Frage

einer Erfassung und Analyse dieser, weshalb hier auf den von ihr kritisierten struktural-se-

miotischen Zugang zurückgegriffen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Das Schweigen der Gewalt

Ebene, sondern ist zudem semantisch besetzt.9 Lotman geht darüber hinaus da-

von aus, dass die gesamte topologische Struktur grundsätzlich bedeutungstragend

sein kann:

[…] hinter der Darstellung von Sachen und Objekten, in deren Umgebung die Fi-

guren des Textes agieren, zeichnet sich ein System räumlicher Relationen ab, die

Struktur des Topos. Diese Struktur des Topos ist einerseits das Prinzip der Organi-

sation und der Verteilung der Figuren im künstlerischen Kontinuum und fungiert

andererseits als Sprache für den Ausdruck anderer, nichträumlicher Relationen

des Textes.10

Er nimmt an, dass Literatur sich dabei einer Technik bedient, die Menschen ge-

nerell nutzen, um sich abstrakte Begriffe zu veranschaulichen, indem sie diese in

einer räumlichen Struktur positionieren. Er verweist auf eine kulturelle Tendenz,

abstrakten, oppositionellen Werten räumliche Relationsbeschreibungen zu geben.

Ist also von »niedrigen Beweggründen« im Gegensatz zu den »hohen Motiven« die

Rede, dann wird über eine räumliche Relation eine ideologische Opposition aus-

gedrückt.11

Im Kapitel davor war lediglich von semantisierten Räumen die Rede, weil eine

Trennung zwischen einer abstrakten und einer konkreten Ebene noch keine Rolle

für die Analyse gespielt hat. Tatsächlich aber unterscheidet auch Lotman zwischen

konkreten Orten und semantischen Räumen, die – und das ist der entscheidende

Punkt – zusammenfallen können, aber nicht müssen. Ebenso ist es weder zwin-

gend nötig, dass eine oppositionelle Raumstruktur in einemText realisiert ist, noch

dass es sich bei einem semantischen Raum um ausschließlich einen Raum handelt,

sondern vielmehr sind komplexe Beziehungen von Raumgruppen eher die Regel.12

Besonders interessant ist hierbei, welche Werte und Normen in dem jeweiligen

Raum von Relevanz sind und zu welchen anderen Werten und Normen sie in Op-

position stehen.

Der semantische Raum ist also zuerst keine topografische Einheit, sondern ei-

ne Häufung von bestimmten Zuschreibungen, eine Ballung von Merkmalen. Es ist

eine Zusammenfassung von Isotopien, die in ihren Bedeutungseinheiten anderen

Isotopien gegenübergestellt werden und theoretisch auch mehrere konkrete Räu-

me umspannen können.13 Die Gesamtheit dieser Äquivalenzen, Oppositionen und

Relationen stellen zusammen die »Ordnung der erzählten Welt« dar.14 Das bedeu-

9 Vgl. hierzu auch Martinez/Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie, S. 140ff.

10 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 330.

11 Ebd., S. 313.

12 Krah: Einführung in die Literaturwissenschaft, S. 298.

13 Ebd., S. 296f.

14 Ebd., S. 290.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 181

tet aber auch, dass die im Text gegebenen Wertigkeiten zuerst in der diegetischen

Welt selbst festgeschrieben werden und im jeweiligen semantischen Raum Gültig-

keit besitzen, ungeachtet wie der konkrete kulturelle Kontext des Autors und Rezi-

pienten sich zu diesen verhält. Aufgrund der innerdiegetischen Gültigkeit werden

sie deshalb in der Literatur wertneutral als »Ideologien« bezeichnet.15

Diese Wertesysteme eines semantischen Raumes sind über die in ihm befind-

lichen Figuren repräsentiert. Ihre Handlungen und die Reaktion ihres Umfeldes

können sich dabei zu ihrer ideologischen Umgebung regelkonform oder nicht re-

gelkonform verhalten, was wiederum zu entsprechenden Folgehandlungen führen

kann. Darüber hinaus besitzt die Literatur die Fähigkeit, in Raumbeschreibungen

und ihren Konnotationen eine Äquivalenzsetzung zwischenWertesystem und kon-

kretem Ort schaffen zu können. So kann die Bedrohung eines Ortes zwar von den

in ihr agierenden Figuren ausgehen, zugleich aber spiegelt sich womöglich die Be-

drohung bereits in der Beschreibung der Landschaft wider.

Lotmans metaphorische Verwendung von ›Raum‹ und die dadurch durchaus

intendierte Assoziationmit einer topografischen Dimensionmachen das Beschrei-

bungsmodell dort starr, wo keine deutlichen räumlichen Trennungen vorliegen, da

der Begriff »semantischer Raum« in diesen Fällen abstrakt und nicht intuitiv ge-

rät.16 Karl Renner, der das Konzept von Lotmanweiterentwickelt, konzentriert sich

deshalb auf die Überführung der ideologischen Aspekte in ein Ordnungsschema,

das sich durch Regelsätze ausdrücken lässt. Zu diesen Regelsätzen kann sich nun

eine Figur affirmativ oder destruktiv verhalten.17

An dieser Stelle kommt die Gewalt als ordnungsbedrohendes und ordnungsbe-

stimmendes Element wieder ins Spiel. Sie kann nämlich innerhalb eines semanti-

schenRaumes Teil des ideologischen Systems oder ein Fremdkörper sein.Drastisch

illustriert bedeutet das Folgendes: Wird eine Erzählung über ein Kriegsgeschehen

begonnen, spielt es (tiefendiskursiv) keine Rolle, wie viele Tode innerhalb dieser Se-

quenz geschildert werden – der Zustand des Krieges ändert sich nicht. Der Krieg

und damit das Töten vonMenschen bilden die Norm des vorherrschenden Bezugs-

rahmens einer Erzählung oder einer Sequenz innerhalb dieser Erzählung. Eine erst

dieser Norm zuwiderlaufende Handlung ist auffällig und bildet somit eine Oppo-

sition und damit die Voraussetzung einer Veränderung.

Damit lässt sich nun der Unterschied zum vorhergehenden Analyseschritt ver-

deutlichen. Zuvor war das Ereignis Gewalt als ein besonderes angesehen worden,

das in eine Ordnung einbricht, in der Gewalt nicht die Regel ist. Dadurch, dass

sie eine Ausnahme bildet, besteht eine große Tendenz zur Funktionalisierung als

15 Vgl. Mahler: Kontextorientierte Theorien, S. 116.

16 Vgl. Krah: Einführung in die Literaturwissenschaft, S. 300.

17 Vgl. ebd., S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Das Schweigen der Gewalt

transgressives Ereignis. Im nächsten Schritt steht die gegenteilige Ausgangssitua-

tion im Fokus. Gewalt ist konstitutiver Teil der sie umgebenden Welt. Sie ist da-

durchmarginalisiert, vielleicht sogar banalisiert und erfüllt so womöglich jene Vor-

aussetzungen, die nötig sind, um sie als funktionsschwach beschreiben zu können.

4.3 Revolte und Ordnung: Die Hirtenflöte

4.3.1 Maschinenwelt

Zunächst sollen wieder einige Abschnitte aus Arthur Schnitzlers HirtenflöteGegen-

stand der Betrachtungen sein. Die folgenden Szenen schließen sich an die erste

analysierte Episode chronologisch an. Im Gegensatz zur Schäferidylle ist ihnen zu

eigen, dass sie in weit größerem Umfang Schilderungen von Gewalt enthalten. Die

Gewalt tritt dabei in unterschiedlichen Funktionen und Verhältnissen auf. Teilwei-

se wird sie als Bestandteil der dargestellten Welt inszeniert und fügt sich in eine

erwartbare Folge der vom Text behaupteten Kausalität. Inszenierung und Einbin-

dung ins Gesamtgeschehen legen jeweils unterschiedliche Aspekte der Gewalt frei,

die es im Einzelnen gilt genauer nachzuziehen.

Aus fernen Talmulden ragten Schlote auf; derWind brachte das Geräusch von Rä-

derschnurren und Hämmerschlag, und an dunklen Abenden verglühten über den

Rauchfängen hastige Funken in den Lüften. Nah ans Schloß gerückt, eng aneinan-

der gedrängt und von ärmlichen Gärtchen umgeben, standenWohnhäuser in lan-

gen Reihen, aber ein dichterWald hielt auch die nächsten vom Schloße ab. Hinter

den letzten Maschinenhäusern strebte Ackerland hügelaufwärts und senkte sich

wieder nach unsichtbaren Ebenen, doch verrieten ferne Rauchsäulen, daß auch

jenseits der Hügel ein Bezirk der Arbeit sich dehnte. […]

Zuweilen um dieMittagsstunde oder des Abends begleitete sie [Dionysia] auf

ihren Spaziergängen der Gutsherr, und sie erfuhr von ihm, daß noch vor kaum

zwei Jahrzehnten dieser Park eine Art von Urwald gewesen, daß an der Stelle des

Schlosses ein kleines Haus gestanden und daß unten, wo jetzt hundert Schlote

rauchten, unter Bauernhütten eine einzige armeSchmiedeArbeit verrichtet hatte.

Aber alles, was seither ringsum entstanden war, sollte nicht mehr zu bedeuten

haben als den Anfang größeren Werkes.18

Der zweite Ort, an den Dionysia gelangt, wird als Maschinenwelt konstituiert. Be-

reits in der ersten Passage ist unschwer erkennbar, dass es sich um eine beinah ins

Fantastische überzeichnete Vision einer industrialisierten Welt handelt, die durch

ihre unheimliche Besetzung dystopische Züge trägt.

18 DH, S. 125f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 183

Die dominante Isotopie der beschreibenden Passage lässt sich als |maschinell,

industriell| zusammenfassen. Diese Merkmalsklasse wird in der partikularisie-

renden Synekdoche »Schlote« realisiert sowie in an anderer Stelle erwähnten Se-

memen, unter anderem »Hämmerschlag«, »Räderschnurren«, »Rauchfängen« und

»Riesenhalle«.19 Besondere Funktion erhält hierbei das Kompositum ›Maschinen-

häuser‹, das neben seiner tatsächlichen und später erläuterten Funktion – die Auf-

bewahrung aller bis jetzt gefertigten Maschinen – die übrigen erwähnten Begrif-

fe durch seinen ersten Teil »Maschinen-« erst in dem Maße semantisiert, dass im

Kontext sich die komplexe Isotopie [Industrie] etabliert.20 Sie erfährt erneut an an-

derer Stelle ihreWiederaufnahme in den Sememen »glühende Hämmer«, »schnur-

rende Räder«, »schlürfende Seile« und »brausende Röhren«,21 weshalb nicht nur

durch die Homologie der Formulierungen, sondern auch durch ihre Repetition

über die gesamte Episode hinweg eine konstante Dominanz geschaffen wird. Am

Ende des Kapitels schließlich beschließen die anthropomorph substituierten ›keu-

chenden Maschinen‹ diesen Abschnitt.

Ebenfalls auffällig ist die semantische Rekurrenz auf [Feuer], die in der Per-

sonifikation »hastige Funken« und den Worten »verglühten«, »Rauchfängen«,

»Rauchsäulen« aufzufinden ist, wobei die beiden Letzteren in einem metony-

mischen Verhältnis stehen. Der Ort selbst wird als weites und damit schwer

überschaubares Gebiet beschrieben, indem die Rauchsäulen zum indexikalischen

Zeichen werden, die weitere industrielle Stätten lediglich ›verraten‹.

Innerhalb der so entworfenen Welt werden zudem Bereiche strukturiert, die

sich voneinander abgrenzen. »Schloß« steht dem »kleinen Haus« und somit den

disjunktiven Merkmalen |(¬)geräumig|, |(¬)prunkvoll|, |(¬)gesellschaftlich höher

gestellt| gegenüber. Analog verhält es sichmit »Park« zu »Urwald« und der partiku-

larisierenden Synekdoche »hundert Schlote« zu »einzige arme Schmiede«. Durch

die Homologie der Gegenüberstellung findet eine Semantisierung hinsichtlich der

Bewertung imMerkmal |(¬)kultiviert| statt. Ebenso »Park« zu »Urwald« bildet die-

sen Kontrast aus dem Denotat ihrer Bedeutungsaspekte |(¬)kultiviert|. Die Äqui-

valenzsetzung über die strukturell ähnliche Anordnung wertet im Rückbezug die

Oppositionspaare, die sich eigentlich in |(¬)industriell| unterscheiden, als kulturell

weiterentwickelt. Die Schilderung des Gutsherrn von der Entwicklung der Region

im zweiten Teil des Zitats verweist auf den diskursiven Komplex des Fortschritts.

Die Figur wird dadurch als eine die technische bzw. industrielle Veränderung be-

fürwortende Person eingeführt.

19 Ebd., S. 125.

20 Vgl. Farley: Arthur Schnitzlerʼs Sociopolitical Märchen: »In ›Die Hirtenflöte,‹ there are spe-

cific references to the problems of industrialization, management, and labor.« (S. 111)

21 DH, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Das Schweigen der Gewalt

Vor allem aber in der Gegenüberstellung der im Kapitel zuvor beschriebenen

idyllischen Landschaft entstehen die Konnotationen einer unnatürlichen und un-

freundlichenWelt, was auch durch die vielen Sememit derMerkmalsklasse |Lärm|

transportiert wird, wie »Hämmerschlag«, »brausend« etc. Sowohl auf der Ebene

der fehlenden Naturbeschreibung als auch der industriellen Geräuschkulisse, an-

statt Waldgeräusche wie Tierlaute oder Blätterrauschen, wird eine unnatürliche

Umgebung suggeriert und damit eine Lebensfeindlichkeit impliziert.22 Die Sze-

nerie partizipiert somit an den vielen ähnlichen technikskeptischen bis technik-

feindlichen Darstellungen einer industrialisierten Gesellschaft in dieser Zeit.23

Auch die für diese Texte typische Grenzziehung zwischen Arm und Reich ist

ebenfalls deutlich ausgearbeitet.24 Die »Wohnhäuser in langen Reihen«, die »eng

aneinander gedrängt« stehen, korrelieren mit den »ärmlichen Gärten«, womit ge-

nau die Dichotomie zum »Schloß« unterstützt wird, auf die später erneut Bezug

genommen wird. Die Grenzziehung ist nicht nur eine gesellschaftliche, sondern

auch faktisch konkret durch den Wald, der »auch die nächsten vom Schloß ab-

hält«, eine räumliche. So wird aber bereits in der ersten Beschreibung des Sujets

jene als schicksalhaft vom Text deklarierte Abhängigkeit von Armut und Reichtum

vorbereitet, die erneut in einer anderen Äußerung des Gutsherrn anklingt.

[…] daß selbst innerhalb der einfachsten, scheinbar gleichmäßigsten Verhältnisse

das Schicksal der einzelnen je nach persönlichen Eigenschaften und allerlei Zufäl-

ligkeiten sich höchst verschieden zu gestalten pflegte.25

Dies ist die Antwort, die der Gutsherr Dionysia als Erklärung auf ihre Frage gibt,

warum unter den Arbeitern Hilfsbedürftige und Notleidende zu finden sind, wo

doch alle in Lohn und Brot sein sollten. In der distanziert lakonischen Begrün-

dung für die Not unter seiner Bevölkerung schwingt aber bereits auch der Glaube

an eine mechanistische Prozesshaftigkeit der sozialen Abläufe mit. Dieser Glaube,

der hier noch als Schicksal bezeichnet wird und der sich an verschiedenen anderen

Stellen in der Erzählung wiederfindet, stellt einen wesentlichen Ordnungssatz dar,

22 Das Eindringen der industriellen Infrastruktur in den natürlichen Raum und letztlich sei-

ne Okkupation ist kein Bild, das exklusiv nur in der Literatur evoziert wird. Im öffentlichen

Diskurs um die schädlichen Veränderungen durch die Industrialisierung ist es ebenfalls wie-

derkehrendes Thema in denMedien und ganz realer Bestandteil der täglichen Erfahrung der

Bürger. Vgl. Plumpe: Technik als Problem des Literarischen Realismus, S. 28.

23 Es wäre falsch, wie das Mikael Hård (Wissenschaften: Technik und Kultur, S. 685f.) heraus-

stellt, von einer grundsätzlichen Skepsis gegenüber der Technik bei den Intellektuellen der

Jahrhundertwende zu sprechen. Es existieren viele Befürworter und sogar begeisterte An-

hänger. Dennoch gibt es ebenfalls die große Gruppe derer, die häufig sogar durchNietzsches

Philosophie inspiriert der neuen Technik kritisch bis ablehnend gegenüberstehen.

24 Vgl. Farley: Arthur Schnitzlerʼs Sociopolitical Märchen, S. 112.

25 DH, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 185

gegen den sichDionysia auflehnenwird.Der ReichtumdesGutsherrn fußt prototy-

pisch kapitalistisch auf der Arbeit seiner Untergebenen.Das Verhältnis der Arbeiter

zu den industrialisierten Produktionsbedingungen aber resultiert zwangsläufig in

Armut, da durch die absolute Ausrichtung auf die maschinelle Verfertigung keine

Alternative einer anderen Existenzsicherung gegeben ist. Die distanzierte und da-

mit empathiearme Schilderung der Gegebenheiten durch den Kapitalbesitzenden

vermittelt eine fatalistische Auffassung einer Quasigesetzmäßigkeit, die die Um-

stände bedingt. Erneut wird die dichte Verschränkung in Schnitzlers Erzählung

deutlich, die den konkreten Raum als eine Entsprechung seiner abstrakten Inhalte

erscheinen lässt. Die allgegenwärtige Maschine setzt sich bis in die Ideologie der

Figuren fort.

Die Armut, die Dionysia bewusst erst durch die Begegnung mit einem klei-

nen Mädchen wahrnimmt, führt bei ihr allerdings nicht zu einer Akzeptanz der

Gegebenheiten und damit zu einer notwendigen Fügung unter die den semanti-

schen Raum bestimmenden Regel, sondern, nach einem ersten impulsiven Akt des

Helfens, hat sie den Wunsch, die Bedingung zu ändern:

Dionysia, höchst betroffen, ließ all ihr Geld zurück und eilte nach Hause, […].26

 

[…] vielmehr erbat sie die Erlaubnis, auf ihre Art und soweit ihre Kräfte reichten,

die Mißstände, unter denen ja nicht die Schuldigen allein litten, aufheben oder

wenigstens verbessern zu dürfen.27

Bei den Bemühungen der Protagonistin zeigt sich aber, dass die Armut viel wei-

terverbreitet ist, als zuerst vom Gutsherrn suggeriert. Und auch die Bevölkerungs-

gruppen, die nicht verarmt sind, befinden sich zumeist in einer prekären Situation.

Sie scheitert, denn ihr Engagement bringt keine Verbesserung. Dionysia realisiert

ihre Hilflosigkeit und ist überzeugt, dass sie die »Ordnung des Staates« und die

»Gesetze der Welt« ändern müsste.28 Durch die Äquivalenzsetzung dieser beiden

Einheiten wird das Ansinnen der Heldinmit demVersuch gleichgesetzt, sich gegen

eine ›natürliche Ordnung‹ zu erheben. Mehrfach greift hierbei die Erzählinstanz

wertend ein, denn Dionysia ›begreift‹ ihre Machtlosigkeit, aber sie ›vermeint‹ als

einzige die Nöte der Arbeiter zu verstehen. Diese subtil gesetzten Marker kon-

struieren Mal um Mal die Ordnung der Maschinenwelt, die nun bereits mehrfach

vom Text für die Protagonisten als unabänderbar ausgewiesen wurde. Der Text ex-

emplifiziert somit genau jenes Phänomen, das von Lotman als die Ordnung der

diegetischen Welt bezeichnet wird.

26 Ebd.

27 Ebd.

28 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Das Schweigen der Gewalt

Dennoch zeigt ihr Eingriff Wirkung, denn in der Arbeiterschaft beginnt sich

Widerstand zu regen:

Zu dieser Zeit meldeten Gerüchte eine wachsende Unzufriedenheit der arbeiten-

den Bevölkerung, und der Gutsherr, ohne ein Wort des Vorwurfs, verhehlte Dio-

nysia nicht, daß gerade sie an solcher in dieser Gegend bisher nicht erhörten Be-

wegung nicht minder durch ihre früher geübteWohltätigkeit als durch deren un-

erwartete Einstellung mitschuldig sein mochte.29

Dionysia scheitert mit ihrem Vorhaben, Gutes zu tun, was wiederum vom Guts-

herrn als der eigentliche Auslöser für denWiderstand angesehen wird. Auffällig ist

in diesem Zusammenhang das Segment »ohne ein Wort des Vorwurfs«. Es steht

im Kontext mit der an anderer Stelle erfolgten indirekten Charakterisierung des

Gutsherrn als tugendhaft und besonnen. So etwa stellt er Dionysia bedingungs-

los Freiraum, Vergünstigungen, kulturelle Unterhaltung und Geld zur Verfügung.

Die Erzählinstanz etabliert damit ein Gefälle, das Dionysia im Vergleich zumGuts-

herrn als unwissend, irrational und impulsiv erscheinen lässt, weil sie die Notwen-

digkeit der sozialen Ungerechtigkeit weder verstehen noch akzeptieren kann. Auch

im Fortschreiten der Handlung hat es den Anschein, dass weder die tatsächliche

Situation der Arbeiter noch das Vorhandensein der Bewegung in den angrenzen-

den Ländern, sondern dezidiert das erstmalige Eingreifen und dann wieder die

Unterlassung der Hilfeleistung vonseiten Dionysias für den Beginn der Revolte ver-

antwortlich ist, die nun sich immer weiter ausbreitet:

Die Unruhe stieg an, wandte sich in Erbitterung, in einzelnen Gebieten wurde die

Arbeit unterlassen, bald zwangen die Aufständischen auch dort dazu,womanbis-

her noch weiter geschafft hatte; es kam zu Gewalttätigkeiten, der Gutsherr sah

sich genötigt, die Regierung umUnterstützung anzugehen, Soldaten rückten her-

bei, der Grim stieg, undKämpfe erfolgten,mit Opfern auf beiden Seiten. Bald aber

war der Sieg der Staatsgewalt völlig erklärt, einige Führer der Bewegung wurden

ins Gefängnis geworfen, andere entlassen, neue Arbeitskräfte, die von überall zu-

zogen, aufgenommen, und es dauerte nicht lange, so rollten die Räder, rauchten

die Schlote und keuchten die Maschinen rings im Gelände wie zuvor.30

In der Schilderung der Gewaltereignisse tritt ein weiteres Mal die Ideologie des

Prozesshaften und damit die Indifferenz zu den persönlichen Schicksalen zutage.

Der extradiegetische Erzähler verbleibt inNullfokalisierung.Die Ereignissewerden

gerafft geschildert, was sich am offensichtlichsten an der Formulierung »Kämpfe

erfolgten« zeigen lässt, wo die Erzählzeit einen eklatanten Unterschied zur erzähl-

ten Zeit aufweist.

29 Ebd., S. 128.

30 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 187

Die Segmente »Die Unruhe stieg an, wandte sich in Erbitterung, in einzelnen

Gebieten wurde die Arbeit unterlassen« und »der Grim stieg« folgen einem ähn-

lichen Schema. Durch die Auslassung des über den Kontext zu erschließenden,

eigentlich Agierenden – »die Aufständischen« – erfolgt zudem eine partikulari-

sierende Substitution zugunsten einer Personifizierung, die die Gefühlszustände,

Ereignisse und Handlungen zu den handelnden Subjekten erhebt. Dies wiederum

begünstigt die Abstraktion von den betroffenen Individuen über die Zugehörig-

keit einer Gruppe bis zu ihrem Verschwinden und Aufgehen in ihren Gefühlen und

Handlungen.

Dieselbe Struktur liegt auch in den Formulierungen vor, die die Verantwort-

lichkeiten für die Ausschreitungen bezeichnen. Von dem Semem »Gewalttätigkei-

ten« zu »Kämpfen« ist eine klare Steigerung im Ausmaß der Kampfhandlungen zu

erkennen. Sie stehen ebenfalls in einer Teil-Ganzes-Beziehung, denn Gewalttätig-

keiten sind Teil der Kämpfe, aber Kämpfe können nicht Teil von Gewalttätigkeiten

sein. Zudem ist aber der Kontext entscheidend, der mit dem Begriff »Soldaten«

eine Semantisierung der »Kämpfe« hinsichtlich der Merkmale |militärisch, krie-

gerisch| vollzieht. Sie sind wiederum als Resultat der Beorderung der Soldaten

vom Text in einen kausalen Zusammenhang gebracht. Auslöser für den Anstieg

der Unruhen ist die Ablehnung der Forderung der Arbeiter, die auch hier als nicht

abwendbares Faktumpräsentiert wird: »Neue, immer lebhaftere Forderungenwur-

den erhoben, denen Erfüllung versagt werden mußte.«31

Die Erzählung ist auf eine objektive Schilderung angelegt, die die einzelnen Er-

eignisse nicht als Fehlverhalten der Beteiligten darstellt, sondern als sich bedingen-

de Abläufe in einem Prozess, unter die auch die Tötung von Menschen subsumiert

wird (»mit Opfern auf beiden Seiten«) und die auch hier wieder nur als Möglich-

keit in der Ausdeutung der Passage und nicht als explizite Äußerung vorkommt, da

›Opfer‹ nicht nur die Getöteten, sondern auch die Verwundeten bezeichnen kann.

Außerdem wird eine legitime Gewalt, die die Ordnung wiederherstellt, klar von

einer illegitimen Gewalt, die die Ordnung bedroht, unterschieden.

Zudem lässt sich in der Inszenierung Dionysias Wahrnehmungsperspektive,

die auf dem Schloss des Gutsherrn dem Geschehen entrückt ist und dieses bes-

tenfalls über Teichoskopie wahrnimmt, aber nicht an ihm partizipiert, noch eine

weitere Textstrategie benennen. Die räumliche Distanz der Figur zu den Ereignis-

sen findet ihre Entsprechung in der Präsentation.

In jenen schweren Zeiten hatte Dionysia sich stille verhalten. Sie bangte um den

Gutsherrn, der stets im Bannkreis der höchsten Gefahr zu finden war, zugleich

31 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Das Schweigen der Gewalt

aber jammerte sie das Los der Schwachen, deren Auflehnung sie besser zu be-

greifen vermeinte, als irgendwer.32

Eine der präsubpositionalen Implikationen, wenn der Gutsherr sich »stets im

Bannkreis der höchsten Gefahr« befindet, ist, dass sich Dionysia dort nicht befin-

det, sie somit also isoliert von den Ereignissen bleibt. Dieser räumlichen Isolation

tritt eine ideologische gegenüber. Die Heldin fühlt sich als einzige in der Lage,

die Aufständischen zu verstehen, hier erneut mit der wertenden Einschränkung

»vermeinte« durch die Erzählinstanz referiert. Durch die Verschränkung der

räumlichen Positionierung der Figuren des Gutsherrn und der Dionysia und die

Korrelation mit ihrer Haltung zu den Schwachen wird eine Gewichtung auf die

nicht explizierte Haltung des Gutsherrn zu denselben eröffnet. Aufgrund der dia-

metralen, doppelt arrangierten Isolation Dionysias, die den Ereignissen fern, den

Bedürfnissen aber nah ist, ließe sich diese homolog auf den Gutsherren übertra-

gen. So ist auch in den vorherigen direkten Äußerungen deutlich geworden, dass

er den Ereignissen zwar nah, aber fern von einem Verständnis für die Bedürfnisse

der Arbeiter ist. Daraus resultiert, dass es keinen Ausgang der Kampfhandlungen

gibt, der eine adäquate Lösung für Dionysia bedeuten kann. Die Protagonistin

folgt der Logik der Textstruktur: »[…] und am Tage der Entscheidung, da der

Geliebte als Sieger in sein Schloß zurückgekehrt war, traf er Dionysia nicht mehr

an.«33

In den besprochenen Passagen sind eindeutige Anklänge enthalten an jene ge-

sellschaftlichen Auseinandersetzungen, die unter dem Schlagwort der ›sozialen

Frage‹ zusammengefasst wurden. Vor allem der Naturalismus im Deutschen Reich

und vielleicht hier als paradigmatisches Werk das Theaterstück DieWeber von Ger-

hart Hauptmann (1892) setzt sich intensiv mit den gesellschaftlichen Spannungen

auseinander, die nicht nur, aber zu einem großen Teil auch durch die Industria-

lisierung hervorgerufen wurden. Ebenso in der Wiener Moderne wird das Thema

kontrovers und nicht selten vehement diskutiert. Mit leichter Verspätung erreicht

Österreich, vor allem repräsentiert durch die ZeitschriftModerne Dichtung, der Pro-

blemkomplex der Berliner und Münchner Moderne, wobei die ab 1890 herausge-

gebene Zeitschrift bereits ein Jahr später wieder eingestellt wird. Bezeichnender-

weise sind anfangs vor allem nicht österreichische Autoren vertreten, und als mehr

undmehr österreichische Schriftsteller in der Zeitschrift publizieren, kommt es zu

einer Akzentverschiebung, die letztlich das bereits kritische Verhältnis der vor al-

lem Wiener Intellektuellen zum Naturalismus widerspiegelt.34 Dieser Sachverhalt

32 Ebd.

33 Ebd., S. 125.

34 Lorenz: Wiener Moderne, S. 46ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 189

ist von Carl E. Schorske in seiner für die Forschung zur Wiener Moderne einfluss-

reichen Monografie herausgestellt worden, weshalb seitdem Jung-Wien ebenfalls

eine unpolitische Haltung anhaftet.35 Auch Arthur Schnitzler ist in Folge dessen

lange Zeit eine eher den aktuellen Ereignissen distanzierte Position zugeschrieben

worden.36 Die neuere Forschung allerdings hat das pauschale Urteil zugunsten ei-

ner differenzierteren Bewertung relativiert. Dennoch behält Schnitzler bis zu sei-

nem Lebensende den politischen Dingen gegenüber eine abneigende Einstellung

bei.37 Zugleich kulminiert in der Episode alles, was zuvor auch über die Ringstra-

ße und ihre Symbolik zusammengefasst wurde. Es liegt eine deutliche, räumliche

Trennung vor zwischen den unberechenbaren proletarischen und den gebildeten

bürgerlichen Schichten.DasGleichgewicht ist fragil, aber so lange es gewahrt wird,

entsteht keine Bedrohung. Erst wenn man diese Grenzen nivelliert, wenn man ei-

ne Interaktion zwischen den Orten beginnt, dann kann das Gleichgewicht kippen.

Ob dies der Grund dafür ist, dass Dionysias caritativer Einsatz als Unverständnis

der sozialen Gegebenheiten und ihrer Abläufe dargestellt wird, sei dahingestellt.

Wobei selbst dann dies nicht als Ablehnung von sozialem Engagement verstanden

werden darf, sondern als eine Resignation im Hinblick auf ihre Wirksamkeit und

ihren Nutzen angesehen werden muss. Richtig ist allerdings, dass an dieser Stelle

die für die Interpretation wichtigen Wertungen am Ende der Erzählung dekon-

struiert werden, wenn die Autorität der Erzählinstanz infrage gestellt wird.

Diese Diskrepanz greift Farley nicht auf und kommt zu dem Schluss, dass die

Schilderung des Aufstands als eine Kritik an den Zuständen der Arbeiter aufgefasst

werden kann oder aber auch als Warnung an den österreichischen Staat verstan-

den werden soll, dringende Reformen nach dem Vorbild Bismarcks zu veranlassen,

indem auf die Russische Revolution von 1905 angespielt wird.38 Damit übergeht

der Deutungsansatz, dass die Erzählinstanz das moralische Handeln sanktioniert,

was besonders dann problematisch ist, wenn man eine märchenhafte Struktur an-

35 Fähnders: Avantgarde und Moderne 1890-1933, S. 104.

36 Scheible: Arthur Schnitzler in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, S. 95.

37 Neun: Unser postmodernes Fin de Siècle, S. 57f.

38 Vgl. Farley: Arthur Schnitzlerʼs Sociopolitical Märchen, S. 113. Allerdings war die Revolution

in Russland zumindest teilweise erfolgreich. Das geschilderte Staatswesen muss auch nicht

zwangsläufig dem russischen entsprechen. Schließlich scheint in der österreichischen Presse

lange Zeit die Französische Revolution von 1848 als Kollektivsymbolik gerade in Bezug auf

die eigenen Proteste im Land dominanter, vgl. Anonymus: Ein Gespenst von 48. In: Neues

Wiener Tagblatt. Demokratisches Organ 53 (1874), S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Das Schweigen der Gewalt

nimmt – wie dies auch Farley tut. 39 Auch die Annahme, dass es sich eher um eine

satirische Verfremdung und damit einer dem Kunstmärchen zuzuordnenden Er-

zählstrategie handle, würde das Problem nicht lösen. Denn es fehlen weitere sati-

rische Elemente, die eine gegenläufige Lesart der gegebenenWertung begünstigen

könnte. Die Eskalation ist durch ein Verhältnis von Aktion und Reaktion charak-

terisiert, moralisch bewertet wird nur die Protagonistin, da sie als Auslöser der

Revolte gilt. Die Prozesshaftigkeit der Abläufe ist ebenso durch die Distanz der

Erzählstimme hervorgehoben wie durch die Entpersonalisierung der Kampfhand-

lungen. Die als illegitime Gewalt klassifizierte Gewalt der Aufständischen wird der

legitimen Gewalt des Staates gegenübergestellt, repräsentiert durch die Aussage

»Die natürliche Ordnung«, was, wie bereits referiert, auf die gegebene Struktur

des Staates verweist. Dennoch gilt vorerst für diesen Abschnitt und den in ihm

entworfenen Raum die Ordnung als prozesshaft, in der Gewalt ebenfalls ein Teil

dieser ist. Gewalt tritt zwar als Störfall auf, aber als erwartbarer, der wie eine Fehl-

funktion behobenwerdenmuss. Auslöser hierfür war eine falscheHandhabung der

Maschine »Gesellschaft« und in diesem Fall in Verkehrung der Logik des Märchens

das gute Handeln.

Gewalt ist als Potenzial in der Weltstruktur angelegt, ihr Auftreten stellt le-

diglich eine zu erwartende Folge dar. Sie ist kein plötzliches Ereignis, sondern

ein zwangsläufiger Unfall, ausgelöst durch ein Handeln gegen den Mechanismus

der dargestellten Gesellschaft. Hier kristallisiert sich die Angst der bürgerlichen

Schicht in Wien heraus, die aus Sorge, einen Prozess in Gang zu setzt, der nicht

mehr steuer- oder kontrollierbar ist, den Status quo des inneren Stadtkreises be-

wahren und konservieren möchte.

4.3.2 Wanderung in die Nacht

Die von Dionysia ausgelöste Eskalation hat bereits mehrere Orte erreicht. Die Si-

tuationwird nichtmehr als begrenzte Ausschreitung von Arbeiter gegen Fabrikherr

konstruiert, sondern auf weitere Oppositionen ausgeweitet. ›Arme‹ gegen ›Begü-

terte‹, ›Abhängige‹ gegen ›Freie‹, ›Bürger‹ gegen ›Adel‹.

Nach dem sie den Gutshof verlassen hat, begegnet sie am dritten Tag ihrer

Wanderung einer Gruppe von aufständischen Bergleuten, die sowohl geschlechter-

als auch generationenübergreifend zusammengesetzt ist. Zwar wird diese ›Rot-

te‹ von Dionysia als »nicht unbesonnen« eingeschätzt, aber dass sie sich ihr an-

39 Eicher (Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 49) sieht in Bezug auf

Farleys Deutungsansatz noch eine andere Schwierigkeit, nämlich die, dass Märchen per se

jegliche historische Bezugnahme ausschließen. Diesem Einwand wäre mit dem Verweis auf

die Gattung Kunstmärchen und ihre Möglichkeit zur karikierenden Darstellung auch gesell-

schaftlicher Zustände zu begegnen.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 191

schließt, resultiert aus der Angst vor den Konsequenzen, falls sie das Angebot, sich

anzuschließen, ausschlagen würde. Denn ein älterer Mann aus der Gruppe weist

Dionysia auf die Gefahren hin, die einer allein reisenden jungen Frau drohen wür-

den, zudem sei sie noch »wohlgekleidet« und sie könne sich glücklich schätzen,

Leuten begegnet zu sein, bei denen »trotz aller erlittenenUnbill die Sehnsucht nach

Rache noch nicht in blindwütige Zerstörungs- und Mordlust ausgeartet wäre«.40

Die so immerhin indirekt ausgesprochene Drohung, dass man ihr ihre Standeszu-

gehörigkeit ansehe und sie somit zu den Feinden zähle, lässt der Protagonistin also

nicht wirklich einen Entscheidungsspielraum. Die bedrohliche Atmosphäre setzt

sich in der Beschreibung der Aufständischen fort:

Es waren Bergleute, die ihr Leben bis vor wenigen Tagen in der Düsternis und dem

Todesatem ungeheurer Gruben verbracht hatten, und die ganze nachtgewohn-

te Schar, als hätte das Licht des Himmels ihr Blut und Sinne berauscht, war der

kühnsten Hoffnungen voll. Sie rechneten alle auf die Niederlage der Mächtigen,

denen sie bisher Frondienst geleistet, auf die Einsicht und Bundesbrüderschaft

der Vernünftigen und auf das Erstehen eines Reichs der Gleichheit und Gerech-

tigkeit.41

Interessant ist die gegenläufige Korrelation mit »Todesatem« und »Düsternis«, die

als Beschreibungen der Herkunft der Gruppe dienen, und die daraus resultieren-

de Bevorzugung der Seme |bedrohlich, lebensfeindlich|, die eineWiederaufnahme

in der »nachtgewohnten Schar« erfahren. Ihr neu gewonnener Zustand der Frei-

heit durch die entgrenzte Situation, der auf Erzählerebene als »berauscht« gesetzt

wird, steht ebenfalls in seiner Bedeutung disjunktiv zu »besonnen«. Damit korri-

giert die Erzählerinstanz erneut die Einschätzung der Hauptfigur.42 Die Ziele und

Motivationen der Gruppe sind zwarmit positiv besetzten Sememen geschildert wie

»die Einsicht und Bundesbrüderschaft der Vernünftigen« und »das Erstehen eines

Reichs der Gleichheit und Gerechtigkeit«. Dies aber, in kontextuellen Bezug gesetzt

zu der im vorherigen Kapitel als natürliche Weltordnung kodierten Klassengesell-

schaft, deklariert die Positionen und Ambitionen somit als nicht erreichbar und

begünstigt im Leser eine negative Erwartungshaltung.43

40 DH, S. 129.

41 Ebd., S. 129f.

42 Vgl. Kap. 3.

43 Ebd. So ohneWeiteres lässt sich auch hieraus übrigens keine politisch dezidierte Positionie-

rung Schnitzlers ableiten, denn die Problematik der sich dynamisierenden Revolutionspro-

zesse, die in Anarchie münden, sind ein gesellschaftstheoretisches Problem sowohl des Li-

beralismus, des Konservatismus und des Sozialismus. Sie resultieren letztlich aus den Erfah-

rungen der Französischen Revolution und der Revolution von 1848/49 (vgl. hierzu Bermbach:

Wissenschaften. Theorien der Gesellschaft, S. 640f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Das Schweigen der Gewalt

Sukzessive kündigt sich zusätzlich ein drohendes Unheil sowohl für die Prot-

agonistin als auch für die Gruppe an, denn als man Boten zu anderen Gruppen ent-

sendet und diese nicht mehr zurückkommen, schlägt die euphorische Stimmung

langsam um. Der Zusammenbruch der mühsam aufrechterhaltenen Ordnung in

der Gemeinschaft vollzieht sich an Dionysia durch eine erneute Quasivergewalti-

gung, die Symptom des gruppendynamischen Prozesses ist, der in der Aussage

»die Ordnung war aufgelöst« gipfelt: »Die erste Nacht schlief sie unbehelligt in dem

abgeschiedenen Lager der Frauen und Kinder.«44

Ein junger, hagerer Mensch, der sich Dionysia schon auf der Wanderung ange-

schlossenhatte, näherte sich ihr, zog siemit sich, und imGebüschumschlang er sie

mit gierigen Armen. Sie gehörte ihm diese eine Nacht, am Morgen darauf kann-

te er sie nicht mehr, und auch er verschwand für sie als ein Gleichgültiger in der

Menge.45

In dem Term »Sie gehörte ihm diese eine Nacht« ist durch ›gehören‹ vor allem

ein Besitzanspruch gesetzt, der Dionysia zu einem Eigentum und damit zu ei-

nem Objekt substituiert. Es sind keine Schilderungen der Bewertung während des

Aktes aufseiten Dionysias gegeben. Die passive Haltung deutet hingegen eine Dul-

dung an. ›Gleichgültigkeit‹ lässt als einziges Semem eine Bewertung des Ereignis-

ses rückwirkend zu, womit keine Aussage über die Verfassung der Figur während

des Geschlechtsaktes gemacht wird. Positiv besetzte Ausdrücke bleiben aus, bes-

tenfalls emotionale Ambivalenzwird somit konstatiert.Die sexuelleHandlungwird

diesmal gerafft präsentiert und der Akt an sich stellt keine Auslassung dar.

Danach ist die Bedrohung, die durch die Synonyme »das Schlimme« und »das

Furchtbare« zusammengefasst wird, konstant präsent. Die Bergleute wandern

durch eine verwüstete Landschaft aus ausgebrannten Dörfern und am Hori-

zont sind »Rauchsäulen« zu erkennen, die indexikalisch auf mehr Zerstörung

hinweisen. Die Zuspitzung der Ereignisse wird über die Isotopien [Zerstörung]

und [Dunkelheit] geleistet. Mit Zunahme der Bedrohung, die als aus der Gruppe

heraus inszeniert wird, häufen sich die Begriffe, aus denen die erste der genann-

ten Merkmalsklassen ableitbar ist: »Nacht«, »dunkel«, »schweigende Mauern«,

»hüllen«, »dunkle Menge«, »Finsternis«. Zusätzlich eröffnet die Beschreibung des

Raumes noch die übrige Merkmalsklasse (»rauchige Gehöfte«, »niedergebrannte

Dörfer«, »verwüstetes Land«), die in den ersten Adjektiven gleichermaßen auch

die Wiederaufnahme von [Feuer] darstellt.

Eine besonders subtile Textstrategie wird genutzt, um den psychischen Zu-

stand der Beteiligten zu skizzieren, denn es ergibt sich eine eklatante Diskrepanz

44 DH, S. 130 (Hervorhebung des Verf.).

45 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 193

zwischen der oberflächlichen Beschreibung des erlebten Mangels der Gruppe be-

züglich Nahrung und Verpflegung im Verhältnis zur erzählten Zeit. Bis auf einen

ambivalenten Abschnitt wird durch die dezidierten und wiederholten zeitlichen

Einordnungen eine Emphase auf den zu rekonstruierenden zeitlichen Rahmen ge-

legt. Die gesamte Episode umfasst demnach einen Zeitraum von sieben Tagen,wo-

bei drei Tage davon auf die Wanderung Dionysias allein entfallen. Dies bedeutet,

dass ein Wandel der Gruppe von einer euphorischen zu einer verzweifelten Stim-

mung innerhalb von zwei Tagen erfolgt, denn bereits amMorgen des fünften Tages

»ahnen die Zurückgebliebenen Schlimmes«. Damit entfallen auf die entgrenzen-

de Situation der Verzweiflung angesichts auch der fehlenden Verpflegung, die zur

Auflösung der Ordnung führt, lediglich 24 Stunden.

Die Darbietung der Ereignisse, die in ihrer gerafften Weise einen längeren,

über Tage andauernden Zeitraum suggerieren könnte, wird durch die regelmäßig

erfolgenden Tageszeitangaben »zu Mittag«, »in der Nacht«, »am Morgen darauf«,

»der morgige Tag«, »imMorgengrauen« korrigiert. Es fehlt in dieser Abfolge ledig-

lich eine explizite Zeitangabe, nämlich die der Nacht, die aber von der Konzentra-

tion der Isotopie [Dunkelheit] ersetzt wird.

Wie bereits erwähnt, verhält sich Dionysias Vergewaltigung homolog zum

Schicksal der Gruppe. Der Wegfall der gesellschaftlichen Ordnung trifft im

weiteren Geschehen die Übrigen.

Plötzlich aus der Finsternis tönte ein schrilles Lachen, als gälte es das Furchtbare

zu durchbrechen, das nicht länger zu ertragen war. Dem Lachen folgte ein wüten-

der Schrei, dem Schrei ersticktes Stöhnen, wehes Heulen und wieder Gelächter.

Männer und Frauen hatten sich durcheinander, aneinander gedrängt, jeder nahm,

die ihm am nächsten war, keine leisteteWiderstand; denn alle wußtenmit einem

Mal, daß morgen alles zu Ende war.46

Der Höhepunkt der entgrenzten Situation wird durch ein »schrilles Lachen« einge-

leitet, auf das ein »wütender Schrei« folgt. Diese auffällig partikularisierende Hin-

wendung zu lediglich akustischen Reizen folgt der Logik der Szenerie, die über die

Isotopie bereits als Abwesenheit von Licht konstruiert worden ist. Die Beschrän-

kung auf hörbare Ereignisse ist also konsequent. Ausschweifende Sexualität ist hier

gleichgesetzt mit der Aufhebung jeglicher gesellschaftlicher Ordnung und ist ein-

deutig negativ durch den Text kodiert. Die Begriffe »wütender Schrei«, »ersticktes

Stöhnen«, »wehes Heulen«, die alle im Denotat einen negativen Gefühlszustand

transportieren, sind zudem durch ihre Adjektive auch dahingehend monosemiert,

dass die Emphase ausschließlich auf dem schädigenden, schmerzlichen Aspekt

liegt. In Opposition zu den Äußerungen scheinen das »Lachen« und das »Geläch-

ter« zu stehen. Aber wenngleich die synonymen Sememe von ihrer Bedeutung her

46 Ebd., S. 130f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Das Schweigen der Gewalt

als positive Gefühlsäußerungen interpretiert werden können, so ist hierbei offen-

sichtlich, dass sie zwar strukturell antagonistisch positioniert werden, durch Kor-

relation der Attributierung »schrill«, die wiederum |schmerzlich, aggressiv| be-

inhaltet, verbleiben aber auch hier die Äußerungen im Negativen, da ebenso das

»Gelächter« als Teil der Reihung unweigerlich diese Semantisierung erfährt.

Die Protagonistin wird von der Gruppendynamik nicht erfasst, sondern im Ge-

genteil lösen die Ereignisse bei ihr Panik und Verzweiflung aus, weshalb sie ver-

sucht, der Situation zu entkommen.

Dionysia wurde von einer ungeheuren Angst erfaßt. Es gelang ihr, zwischen gie-

rig greifenden Händen, heißtrockenen Atemzügen immer weiter hindurchzuflie-

hen und endlich zu entkommen. Die ganze Nacht kauerte sie, in ihren zerrissenen

Mantel gehüllt, im Schatten eines Mauervorsprungs, wo das Stöhnen und Schrei-

en und Lachen nur heiser und verhallend zu ihr drang.

Die Aussage »von ungeheurer Angst erfaßt« semantisiert das Folgende und konno-

tiert mit dem Sem |bedrohlich| die übrigen Merkmale von »gierig greifend« und

»heißtrocken«. Angst und Abscheu isolieren somit Dionysia, die nun nicht mehr

Teil der Gruppe ist und sich sowohl räumlich als auch akustisch versucht zu iso-

lieren. Sie ist damit nun auch Fremdkörper im in diesem Abschnitt eröffneten se-

mantischen Raum, da sie die Werte der Gruppe nicht mehr teilt und sich somit

nicht ordnungskonform verhält. Denn die Raumsemantik war zu Beginn bereits

so angelegt, dass zuvor gegebene und textextern referenzielle Maßstäbe von Moral

und Sittlichkeit aufgehoben werden. Die Aufständischen verhalten sich somit dem

semantischen Raum entsprechend regelkonform, wenn sie den Ausnahmezustand

erreichen. In der Textsequenz findet sich eine konsistente Kodierung, die ein zu-

vor präsupponiertes Wertegerüst tilgt oder verschiebt, da das Bestimmende schon

immer das Entgrenzte war, wie es in den ersten Aussagen des älteren Mannes be-

reits erwähnt wurde. Der erste sexuelle Übergriff, den die Hauptfigur erleidet, ist

eine Form der marginalisierten Gewalt. Dieses gewaltvolle Ereignis ist nicht mehr

weltverändernd, sondern konstitutiv, und zwar konstitutiv für eine anarchische

und verzweifelte Situation der Beteiligten. Auch hier besteht erneut eine Diskre-

panz zwischen der Darstellungsform der Erzählinstanz und Dionysias Verhalten.

Die Erzählinstanz präsentiert die Ereignisse abermals in einem vorausahnenden

Gestus, der den Verlauf der Ereignisse von Anfang des Abschnittes her mit Andeu-

tungen und Wertungen als erwartbar erscheinen lässt.

Dionysia hingegen, die der Gruppe zuerst Vertrauen entgegenbringt, wendet

sich zum Ende in Angst und Abscheu von ihr ab. Ihr Verhalten ist damit vergleich-

bar mit dem Verhalten von Fifi aus Hermann Bahrs Roman. Auch die Ähnlichkeit

der verwendeten Beschreibungsmittel der letztlich orgiastischen Szene begünsti-

gen dies in meiner Zusammenstellung. Anders als Fifi hat aber Dionysia an diesem

Punkt keine Fluchtmöglichkeit, außer sich zu verstecken. In derWarnung des alten

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 195

Mannes ist zu Beginn festgelegt worden, dass für Dionysia alleine weiterreisen ein

ebenfalls großes Risiko darstellen würde. In der direkten Gegenüberstellung der

beiden Szenen wird deutlich, dass die hier dargestellte Gewalt nicht transgressiv

ist, sondern Teil der Weltordnung und damit Grund für die ausweglose Situation

der Protagonistin.

Zum Ende des Abschnittes aber erfolgt dann wiederum ein Gewaltereignis, das

transgressiv funktionalisiert ist. Die eben beschriebene Szene spielt sich vor den

Toren einer verriegelten Stadt ab. Es handelt sich dabei erneut um einen vielsagen-

den Anachronismus, wenn man bedenkt, dass zur Zeit der Entstehung flächende-

ckender Fabriklandschaften eine intakte Stadtmauer mit schließbarem Eingangs-

tor eher die Seltenheit darstellte.47 Wiederum fällt das Inklusionsmotiv der Wie-

ner Ringstraße auf. Die geordnete und vernünftige Welt liegt hinter den intakten

Stadtmauern geschützt und abgeschottet. Als der neue Tag anbricht, öffnen sich

die Tore und eine Reiterei greift die Aufständischen an. Damit trifft diese Gewalt

die Beteiligten als ein von außerhalb verübter aggressiver Akt:

Plötzlich, im ersten Morgengrauen, sprangen die Tore der Stadt auf: Bewaffnete

stürmten hervor, fielen über die Ermatteten, Verwüsteten, Schlaftrunkenen, über

Männer undWeiber her, hieben sie zusammen und jagten, was je nach Laune ihr

Mordstahl verschonte, in die Stadt hinein.48

Die Begriffe »Ermattete«, »Verwüstete« und »Schlaftrunkene« stimmen in |wehr-

los| überein, womit die beschriebene Handlung konsequent in einer der wenigen

Metaphern des Textes kulminiert. Das Kompositum »Mordstahl«, das mit seinem

ersten Teil in Opposition zu dem vorher erwähnten |wehrlos| steht, markiert die

Handlung »hieben sie zusammen« nicht nur als kämpferischen Tötungsakt, son-

dern als ganz ohne Gegenwehr erfolgtenMord. Der zweite partikularisierende Teil,

der |Waffe| aus dem Semem »Bewaffnete« übernimmt, stellt in Verbindung mit

»Mord-« und über das Tertium Comparationis |töten| beinahe schon eine Para-

phrase des Zielworts »Waffe«, »Schwert« oder »Degen« dar. Dies unterstützend

setzt das Segment »je nach Laune« das Merkmal |willkürlich| in »Mordstahl« do-

minant. Durch die ansonsten spärliche Verwendung von Metaphern im gesamten

Text kommt dieser eine emphatische Funktion zu, die das Ende der Episode auf

drastische Weise beschließt.

Unter Berücksichtigung der bereits genannten dominanten Seme halte ich die

komplexe Isotopie [Chaos] für treffend, um den Bildbereich dieses Raums zusam-

menzufassen. Gleichzeitig wird durch die zuletzt analysierte Stelle deutlich, dass

47 DieWiener Stadtmauer wird 1864 endgültig abgerissen und ist bereits zuvor in vielen Teilen

demontiert und ab dem 18. Jahrhundert zum Erholungsgebiet umfunktioniert worden.

48 DH, S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Das Schweigen der Gewalt

erneut zwei unterschiedliche Arten der Gewalt hier gegenübergestellt werden. Iso-

topisch ist der vorhergehende Zeitraum als Abwesenheit von Licht inszeniert, der

Ausbruch der neuen Gewalt fällt mit dem Anbruch des Tages zusammen und kor-

reliert damit mit der Rückkehr des Lichts. Licht in seiner kollektivmetaphorischen

Bedeutung als Vernunft legt also den Schluss sehr nahe, dass der zweite Vorfall der

Gewalt der gruppeninternen diametral gegenübergestellt wird. Strukturell lässt

sich ebenfalls zeigen, wie im ersten Fall die Gewalt keine, im zweiten Fall sie aber

durchaus eine weltverändernde Funktion übernimmt. Die Kontrastierung der bei-

den Gewaltarten durch ihre jeweiligen Isotopien mündet in eine ›schwarze, kon-

stitutive, gruppeninterne Gewalt‹ und in eine ›weiße, destruktive, gruppenexterne

Gewalt‹. Mit ›destruktiv‹ ist hier gemeint, dass der zuvor geschaffene semantische

Raumdurch das Einsetzen der zweiten Gewalt aufgelöst wird.DieWertung bezieht

sich damit ausschließlich auf ihre narrativ-strukturelle Funktion.

Natürlich wird die zweite, weiße Gewalt dann wieder konstitutiv für den sich

anschließenden neuen Weltzustand. Allerdings dient sie für diesen als Katalysa-

tor und nicht als Stabilisator, da sie im neuen Raum als ordnungschaffendes Mit-

tel nur als ultima ratio verstanden wird. Wäre dem nicht so, müsste sie im neuen

Weltzustand andauern. Tatsächlich hält die sich anschließende Episode aber keine

Gewalterfahrung für Dionysia bis zu einem erneuten Zustandswechsel bereit.

Im Vorherigen aber haben die Unruhen die gesellschaftliche Ordnung aufge-

hoben. Das Resultat sind Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit, die schließlich zu

Chaos führen. In der aus den Fugen geratenenWelt zeigt sich die menschliche Na-

tur von ihrer animalischen Seite. Dementsprechend ist auch Gewalt ein Teil dieser,

bleibt straflos und marginal, da sie aus dem Fehlen des zivilisatorischen Überbaus

hervorgeht. Jenseits jeglicher moralischen Bewertung lässt sich die Logik der Sze-

nerie dahingehend zusammenfassen, dass wer an der fast ausschließlich sexua-

lisierten Gewalt teilnimmt, auch Teil des Raumes und damit Teil seiner Ordnung

ist. Die Hauptfigur entzieht sich innerlich durch Ekel und Angst und äußerlich,

in dem sie ein Versteck sucht, der Raumordnung und wird – wie bereits erörtert

– zum Fremdkörper. Die Logik setzt sich fort, als die Reiterei einfällt und über

Unbewaffnete herfällt – gnadenlos, aber gerechtfertigt durch die Notwendigkeit

der Reetablierung von nun wieder zivilisatorischer Ordnung, dabei aber Dionysia

verschont.

Auch in dieser Passage dürfen bestimmte Diskrepanzen zwischen der Schilde-

rung und der Bewertung der Erzählinstanz nicht übersehen werden. So suggeriert

die letzte Szene, in der Gewalt wieder als transgressives Ereignis eingesetzt wird,

dass das Einschreiten der Reiterei die chaotischeWelt in eine erneut geordnete und

reglementierte überführt. Aus den Zeilen spricht jedoch dieselbe seltsame Distanz

wie zuvor in der Schilderung der Aufstände. Unklar wird belassen, ob es sich um

einen positiven oder einen negativen, einen zu begrüßenden oder einen abzuleh-

nenden Vorgang handelt. Erneut steht im Vordergrund seine Prozesshaftigkeit, die

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 197

einen Komplex aus Aktion und Reaktion eröffnet, ohne dass es eine Rolle zu spielen

scheint, ob sich das Individuum gegen diese Prozesshaftigkeit stellen sollte bzw.

stellen kann. Allerdings wird auch erwähnt, dass Hilflosigkeit und Verzweiflung

aus Angst vor den Folgen der gescheiterten Revolution eintreten. Die hier zwar

funktional als ordnungsstiftend inszenierte Gewalt ist also streng genommen der

wahre Grund für die letztendliche Eskalation zur Orgie, was sich zumindest in den

semantischen Konnotationen auch so wiederfindet. Die Ambivalenz der Episode

konstituiert sich somit aus der entgegengesetzten Funktionalisierung der Gewalt

im Rahmen der Narration zu ihrer semantischen Kodierung auf der Ebene der

Präsentation.

Für die Heldin bedeutet der Einfall der Reiterei zunächst eine Rettung vor der

fortschreitenden Eskalation. Allerdings wird sie im nächsten Kapitel sogleich ins

Gefängnis gesperrt, womit die Handlung zunächst mit der Verkehrung des mora-

lischen Belohnungsprinzips des Märchens fortschreitet: Statt dem zu erwartenden

Heil für die gute Tat (Dionysias Einsatz für die unterdrückten Arbeiter) erfolgt eine

Vergewaltigung und schließlich, nach einem erlebten Blutbad, die Einkerkerung.

4.3.3 Kindsmord

Ein weiteres Beispiel einer marginalisierten Gewalttat, die konstitutiv für den um-

gebenden semantischen Raum ist, findet sich im entscheidenden, letzten Kapitel

der Hirtenflöte. Bereits zu Beginn des Abschnitts enthält der Text überdies sehr in-

direkte Hinweise, dass es sich um die letzte Episode der Erzählung handelt, da die

wesentlichen Entwicklungen im Herbst beginnen und im Winter enden. Tatsäch-

lich wird die erzählte Zeit noch einmal einen Zeitraum von sieben Jahren betragen,

was am Alter ihres Kindes abgelesen werden kann, das zu Beginn des Handlungs-

verlaufs geboren wird.

Dionysia hat in den Abschnitten, die an dem gerade Besprochenen anschlie-

ßen, einen Grafen kennengelernt, mit dem sie gemeinsam in den Krieg zieht und

in der Nacht vor der entscheidenden Schlacht ihren Sohn zeugt. Der Graf kommt

im letzten Gefecht um und Dionysia zeigt zum erstenMal innerhalb der Erzählung

Trauer und damit eine deutliche emotionale Reaktion. In Bezug auf die charakter-

liche Entwicklung der Figur stellt dieser Moment im Vergleich zu ihren anderen

Zuständen den höchsten Grad der Menschlichkeit und Tugendhaftigkeit dar, den

sie durch ihre Erfahrungen gewonnen hat. Zu diesem Zeitpunkt sind die explizi-

ten Charakterisierungen Dionysias innerhalb des Textes deshalb durchweg positiv.

Dionysia ist die »Heldenwitwe, die selbst eine Heldin war«49. Von ihren bisherigen

Erlebnissen heißt es: »Das geheimnisvoll Unaufgeklärte ihrer Herkunft lag wie ein

49 Ebd., S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Das Schweigen der Gewalt

goldener Glanz über ihrer gepriesenen Stirn.«50 Ihre Erscheinungwirdmit »rätsel-

hafter Anmut«51 beschrieben. In der Darstellung der Interaktion der Umwelt mit

ihr häufen sich ebenfalls positiv attributierte Ausdrücke wie »Ehrfurcht«, »Huldi-

gung«, »Bewunderung« und »Liebe«. Auffällig auch, dass zu Beginn des Abschnitts

sich viele Wendungen finden, die sich auf die Legitimität Dionysias Status bezie-

hen. Das Schloss des verstorbenen Grafen gilt als ihr »natürliches Eigentum«, sie

selbst ist die ›Ausgezeichnete‹. Erst mit der Entscheidung, eine Beziehungmit dem

verheirateten Fürsten einzugehen, verändert sich die Wahrnehmung ihrer Umge-

bung. Allerdings ist es der Fürst, der den ersten Schritt vollzieht und dessen Ver-

halten als leidenschaftlich beschrieben wird:

Und keine Bedenken, denen Geringere unterworfen seinmochten, setzten beider

Wünschen sich entgegen, als der Fürst, seines angetrauten Weibes vergessend,

Dionysia das glühende Geschenk seiner Liebe bot.52

Im Verlauf der Episode aber verkehrt sich dieser Zustand ähnlich einem novellen-

typischen Umschlagpunkt in ihr Gegenteil und Dionysia erreicht zugleich den mo-

ralisch tiefsten Punkt ihrer persönlichen Entwicklung. Sie entwickelt außerdem im

sechsten Kapitel den größtmöglichen Grad negativer und manipulativer Energie.

In der Folge wandeln sich die attributierenden Bezeichnungen für die Protago-

nisten, bis die Fremdzuschreibungen anderer Figuren ihren negativen Höhepunkt

in »eine Abenteurerin und Dirne« und »ein ungeheueres Schimpfwort«53 finden.

Trotzdemwird ein weiterer sozialer Aufstieg beschrieben, bis die Erzählinstanz sie

als »unumschränkte Herrin, wie sie es kaum mit der Krone auf dem Haupt hätte

sein können«54, beschreibt,womit in Bezug auf Dionysias faktischem, gesellschaft-

lichem Status der höchstmögliche erreicht ist. Deshalb muss die Entscheidung,

mit dem Fürsten des Landes ein Verhältnis einzugehen, als das weltverändernde

Ereignis dieser Phase angesehen werden.

Der Fürst ist verheiratet und seine Frau wird zuerst von ihm gedrängt, das

Schloss zu verlassen, damit er Dionysia zu sich holen kann. Später wird sie zusätz-

lich noch in die Verbannung geschickt, da ihr ein Mordkomplott unterstellt wird.

Damit beginnt erneut ein sozialer Aufstieg Dionysias, der allerdings wiederum nur

durch einen Mann ermöglicht wird:

[G]egen den wachsenden Widerstand erweiterte er [der Fürst] ungebeten Diony-

sias Machtvollkommenheiten nach allen Seiten, umgab sie mit einer niemals er-

hörten Pracht, verlieh ihrem fünfjährigen Sohn den Titel eines Prinzen und hefte-

50 Ebd.

51 Ebd.

52 Ebd.

53 Ebd., S. 139.

54 Ebd., S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 199

te auf die Kinderbrust einen Orden, der bisher nur Mitgliedern des Fürstenhauses

vorbehalten war.55

Jedoch überschreitet sie damit eine Ordnungsgrenze im Sinne Renners, bzw. sie

wird vom Fürsten über diese überführt; zunächst abermals topologisch, indem er

sie auf sein Schloss bringen lässt, und dann auch funktional, indem er ihr Be-

fugnisse und Vermögen zukommen lässt. Da Dionysia diese nicht ausschlägt und

der Text überdies suggeriert, dass sie den Fürsten dahingehend manipuliert, eig-

net sie sich einen Status an, der ihr nicht zusteht. Durch diese Machtaneignung

verstößt Dionysia gegen die Ordnung des Raumes. Der Text semantisiert darauf-

hin auch konsequent ihr Fundament der Macht mit: »dumpfe Scheu«, »Angst« und

»Haß«,56 da sie ihre Position nur mit rigoroser, teilweise willkürlicher Machtde-

monstration aufrechterhalten kann. »Jedes unvorsichtige Wort, jede zweifelhafte

Gebärde, die sich gegen Dionysia zu richten schien, wurde mit der furchtbarsten

Strenge geahndet.«57

Da diese Ordnungsverletzung den essenziellen Konflikt des Abschnittes dar-

stellt, finden sich bezeichnenderweise auch mehr Beschreibungen, die auf soziale

Beziehungen und Machtverhältnisse referieren, wodurch die grenzüberschreiten-

de Handlung mit diesen Verhältnissen stärker kontextualisiert ist. Mit der Ernen-

nung ihres Sohnes zum Prinzen beginnen zeitgleich die Intrigen am Hof gefährli-

che Formen anzunehmen. Jedoch auch die Beziehung zwischen dem Fürsten und

Dionysia nimmt einen unguten Verlauf. Beide entfernen sich zunehmend vonein-

ander. Als die Episode ihrem Höhepunkt zustrebt, haben sie inzwischen jeder für

sich ein ausschweifendes Leben am Hof etabliert, und es kommt regelmäßig zu

orgienartigen Festen:

Ohne Zügel, Rücksicht und Scham trieb das Leben im Schlosse weiter, und bald

hieß es im Volke, daß die Riesenfackeln der Festsäle in mancher Nacht wie im

Grauen vor dem Übermaß der schmachvollen Lüste verlöschten, in denen Fürst

und Geliebte, Buhlen und Buhlerinnen sich berauschten.58

Nach einem dieser Feste beschließt Dionysia plötzlich, sich das Leben zu nehmen,

doch als sie den Entschluss in die Tat umsetzen will, erinnert sie sich an ihren

Sohn und kehrt zurück ins Schloss. Ein letztes Mal möchte sie alles ändern, sich

mit dem Fürst versöhnen und die bisherigen Ausschweifungen beenden. Dafür soll

aber der Fürst ihren Sohn zum rechtmäßigen Thronfolger ernennen. Es soll »die

letzte Tat der Willkür« sein.59 Der Fürst stimmt tatsächlich zu und erfüllt Dionysia

55 Ebd., S. 139f.

56 Ebd., S. 140.

57 Ebd.

58 Ebd., S. 141.

59 Ebd., S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Das Schweigen der Gewalt

den Wunsch. Am Abend der Verkündung ans Volk wird ein Fest gegeben. Als das

Volk nach demPrinzen ruft,will Dionysia ihn holen undfindet ihn tot auf: Sie »fand

ihnmit gebrochenen Augen, verzerrtem Antlitz, eine tiefeWunde auf der Stirn, tot

auf dem rotdurchfeuchteten Linnen«.60 Sie nimmt das tote Kind und präsentiert

es dem Volk, wobei sie »mit dunkel beschwörenden Worten zu furchtbarer Rache«

aufruft.61

Zunächst hat es den Anschein, dass Dionysias Sohn hier die Funktion eines

Opfers übernimmt, so wie das Brittnacher in seinen Arbeiten zur Literatur der

Wiener Moderne beschrieben hat.62 Sieht man sich allerdings den Handlungsver-

lauf an und berücksichtigt man die Reaktionen aus dem Volk, trägt das Modell des

Opfermythos nicht ausreichend.Weder kommt es zu einer Stabilisierung der Lage,

noch ist Dionysias Schuld getilgt. Es heißt weiter:

Kein Jammerruf antwortete der klagendenMutter […] als zweifelte keiner, daß ein

vonGott, nicht von übelgestimmtenMenschen verhängtes Schicksal hereingebro-

chenwäre, gegen das jede Auflehnung vergeblich, ja frevelhaft wäre, schweigend,

geduckt, wie Zeugen eines längst erwarteten Gerichts schlichen alle die Tausende

davon und verschwanden im Dunkel der Nacht.63

Über den Sememkomplex [frevelhaft, Gericht, Zeugen] in der kotextuellen Abhän-

gigkeit zu Gott ist die Bestimmung des Kindsmords das Gegenteil zu einer Opfer-

funktion – er wird vom Text als Strafe ausgewiesen. Der Fürst hat nun auch die

Gefährlichkeit der Lage für ihn begriffen. Dionysia findet ihn, wie er ein Todes-

urteil für sie unterzeichnet. Dionysia bleibt nur die Flucht, die der Fürst dennoch

letzten Endes für sie arrangiert. Zum Schluss erscheint Dionysia in einem letzten,

theatralischen Auftritt »in blutigem Kleid, mit halbgeschlossenen, gerade vor sich

hin gerichteten Augen schritt sie dahin«64.

4.3.4 Folgenlose Gewalt

Die Korrelation von Gewalt mit der Hauptfigur, der Heldin Dionysia, ist nicht ho-

mogen. Sie wird sowohl als aktive Gewaltverursacherin als auch als passives Opfer

von Gewalt inszeniert, und zwar unabhängig zu ihrer Charakterentwicklung und

dem Verlauf der Handlung.

60 Ebd., S. 143.

61 Ebd.

62 Vgl. Kap. 2.1.4.

63 DH, S. 143.

64 Ebd., S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 201

Die zynische Karnevalisierung der Gesetzmäßigkeit des Märchens,65 wonach

moralisches Handeln sich auszahlen sollte, stellt die metanarrative Dekonstrukti-

on des Genres dar. Sie führt die Teleologie des Märchens ad absurdum und ersetzt

die überindividuelle schicksalhafte Wahrheit durch individuelle Erkenntnis, aber

Destabilisierung der Gewissheit. Gewalt changiert hierbei in ambivalenter Funk-

tion. Sehr wohl einerseits als negativ und lebensfeindlich beschrieben, erhält sie

gleichermaßen eine veränderliche Kraft und eine ordnungsschaffende Wirkung.

Zugleich ist sie auch essenziell für die narrative Struktur: Teilt man die Erzäh-

lung in zwei disjunktive semantische Räume und unterteilt den zweiten in fünf

weitere Unterräume, wird nur ein Wechsel zu einem neuen Bereich nicht durch

Gewalt ausgelöst. Darüber hinaus bewegt sich die Episode der Wanderung durch

die Nacht auf ihren gewalttätigen Höhepunkt zu, und die noch nicht besprochene

Kriegsepisode ist vollständig von ihr durchdrungen.

Auch Titzmann geht von zwei semantischen Räumen als disjunktiven Werte-

systemen aus. Dies ist zum einen der Bereich um Erasmus herum, der durch eine

konservative, allwissende und stoische Erkenntnis sowie die rationale Durchdrin-

gung des Menschlichen konstituiert wird. Zum anderen existiert der Bereich, den

Dionysia betritt, indem sie seinen Turm verlässt, von wo an sie fortwährend tie-

fer in menschliche Abgründe hinabsteigt. Im Gegensatz zum Realismus liegt für

Titzmann in der Frühen Moderne das Epochenbildende im Umgang mit diesen

Grenzen in der Grenztilgung. Während im Realismus noch eine klare Sanktionie-

rung der Normverletzung vorherrsche, vollziehe sich in der FrühenModerne durch

Normverletzung der Normverlust. Gerade die geschilderte Ausnahmesituation, in

der sich die Aufständischen befinden, belege dies.66 Zwar gilt dieser Befund für

den von Titzmann gewählten Abstraktionsgrad und es findet auch nicht immer ei-

ne klare Sanktionierung der Normverletzung durch Gewalt statt, aber Gewalt an

sich ist zugleich sowohl Normkorrektur als auch Normverletzung. Wie hoffent-

lich gezeigt werden konnte, handelt es sich keineswegs um eine beständige Grenz-

oder Normtilgung. Vielmehr ist abhängig von der jeweiligen Ordnung der seman-

tischen Räume, welche Funktion die Gewalt übernimmt. Titzmanns gewählte Ein-

teilung ist zu grob und vernachlässigt, dass hinsichtlich der Gewalt, über die dis-

junkte Positionierung zum Bereich Erasmus’ hinaus, die anderen Bereiche auch in

Teilaspekten ihrer Ordnungsstruktur Oppositionen bilden.Gerade der Kindsmord,

der lediglich als Folge präsentiert wird, weist eine auffällige Funktionsschwäche

auf. Gewalt übernimmt damit über ihre grenzüberschreitende, nicht grenztilgende

65 Eicher (Märchenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler, S. 64f.) spricht in die-

sem Zusammenhang in Anlehnung an Volker Klotz sogar von der »Perversion des Märchens«

durch Deformation.

66 Vgl. Titzmann: »Grenzziehung« vs. »Grenztilgung«, S. 208ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Das Schweigen der Gewalt

Funktion hinaus auch konstitutive Aufgaben innerhalb der präsentierten semanti-

schen Räume. Bei Schnitzler ist sie allerdings selten konstitutiv in dem Sinne, dass

sie selber Ordnungen erzeugt. Die Ausnahme bildet der Überfall auf die Aufständi-

schen, wobei dieser Einfall der ordnungsschaffenden Macht zugleich eine Tilgung

des anderen semantischen Raums zur Folge hat. Gewalt präsentiert sich vielmehr

als Ausdruck der jeweiligen Umgebung, als provozierter Effekt. Titzmanns Inter-

pretation behält allerdings insofern ihre Gültigkeit, da sie makrostrukturell auf

die gesamte Erzählung den wesentlichen Kern der letzten Konfrontation zwischen

Erasmus und Dionysia ins Auge fasst. Denn am Ende löst sich sogar die Autorität

der Erzählinstanz als letzte normgebende Stimme auf.

4.4 Kriegswelt und ausgebrannte Psyche: Das Schicksal der Agathe

4.4.1 Das Schloss der Seele

Außer in Schnitzlers Erzählung findet sich auch in Felix Saltens Novelle ein Bei-

spiel für nicht nur eine grenztilgende, sondern sogar eine raumauflösende Form

der Gewalt.67 Dennoch kann auch hier nicht von einer generell für die gesamte Er-

zählung für sie gültigen transgressiven Funktion gesprochen werden. ImGegenteil

kommt ihr trotz ihrer durchgängig als negativ dargestellten Wirkung im Haupt-

teil des Textes teilweise auch eine konstitutive Funktion zu, wie in den folgenden

Ausführungen veranschaulicht werden soll.

Die Gewalt war in den geschützten Raumder Figur Ulrike eingebrochen und sie

ist diesem gewaltsam entrissen und in einen neuen Bereich überführt worden. Die

Ordnungsstruktur des neuen semantischen Raums, in dem sie sich fortan befindet,

ist durch Gewalt strukturiert und dominiert. Dementsprechend wird Gewalt als

Normalität inszeniert, was sich zu Beginn an der Reaktion Ulrikes auf ihre neue

Umgebung zeigt:

Sie hörte das Brüllen, Stampfen und Waffenklirren vieler Gefechte, und es be-

drängte sie im Anfang mit quälendem Entsetzen, wie das Heraufsteigen irgend-

einer dumpfen Erinnerung. Dann aber gewöhnte sie solchen Anblick und nahm

ihn gleichgültig hin.68

Bereits nach kurzer Zeit tritt bei Ulrike ein Gewöhnungseffekt ein. Die substanti-

vierten Verben bilden die Merkmalsklasse |lautlich|. Gewalt, somit erneut reprä-

sentiert durch akustische Reize, ist nun Teil ihrer neuen Umgebung und umgibt

sie. Dies wird durch die Inszenierung als Geräusch ebenso unterstrichen wie auch

67 Vgl. Kap. 3.5.2.

68 SdA, S. 368.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 203

durch die geraffte Darstellung der erzählten Zeit. Weder werden Agierende er-

wähnt, noch lassen sich die Kampfhandlungen lokalisieren. Stattdessen verblei-

ben sie im Diffusen und sind überall zugleich anwesend. Gewalt oder zumindest

ihre indexikalischen Zeichen sind omnipräsent als Hintergrund des neuen Raums,

womit sie sich zum festen Bestandteil seiner Konstruktion wandeln. Gewalt ist zu-

dem auch in der Werteordnung dieser Welt weder in großem Maße reglementiert

noch stigmatisiert. Paradigmatisch zeigt sich das in einer Szene, wo Gewalt für

eine eigentlich positive Intention als zu bevorzugende Lösungsstrategie markiert

wird:

Johanna lief gegen das Feuer zu, um das der zwerghafte Mönch mit seinem An-

hang versammelt war, und siewäre in die Glut gesprungen, hätte sie einer von den

Männern nicht zu Boden geschlagen. Da lag sie nun in Zuckungen auf der Erde;

sie warfen Decken und Mäntel auf sie hin, sie stießen mit den Füßen nach ihr, um

sie zur Besinnung zu bringen […].69

Dadurch, dass der Text hier die Minimaldefinition von physischer Gewalt (»Akti-

vitäten, die darauf abzielen, vorsätzlich die körperliche Unversehrtheit eines Men-

schen zu beschädigen«)70 in ihr Gegenteil verkehrt, da hier gerade größerer Scha-

den abgewendet werden soll, ist in der Ideologie dieser Sphäre Gewalt letztlich

absolut gesetzt.

Ulrike aber wird nicht Teil dieserWelt, denn in Saltens Erzählung werden dras-

tischer und konsequenter als bei Schnitzler die Ideologien der semantischen Räu-

me sowohl über die Handlungen als auch vor allem über die Folgen in der Psy-

che der einzelnen Figuren gegenübergestellt. Wie im vorherigen Kapitel bereits

erörtert, ist die Vergewaltigungsszene bei Salten weder ambivalent gehalten noch

durch eine Gattungsreferenz wie bei Schnitzler relativiert. Salten entwirft statt-

dessen ein detailliertes Psychogramm der traumatischen Folgen mit den Mitteln

der Literatur. Die sexualisierte Gewalt ist ein transgressives Ereignis, da sie den

Charakter Ulrikes grundlegend verändert und zudem die Figur in einen neuen se-

mantischen Raum überführt.

Zuvor war im dritten Kapitel analysiert worden, wie im Einklang mit der als

Locus amoenus entworfenen Umgebung auch die psychische und physische Er-

scheinung der Ulrike positiv semantisiert war. Nach der wiederholten, sexualisier-

ten Gewalterfahrung konstituieren sich Äußeres und Inneres der Figur Ulrike neu.

Dabei werden die bereits in der ersten Beschreibung verwendeten Unterkategori-

en zu ihrem Körper wieder aufgegriffen, was eine gewisse Parallelität schafft, die

die Gegenüberstellung und Veränderung noch deutlicher herausstellt. Vorher lie-

ßen sich ihre äußeren und inneren Charakterisierungen in der Isotopie [(empha-

69 Ebd., S. 381.

70 Christ/Gudehaus: Gewalt – Begriffe und Forschungsprogramme, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Das Schweigen der Gewalt

tisch)Leben] zusammenfassen. Nach dem transgressiven Ereignis werden einzel-

ne Unterkategorien ihrer Beschreibung umbesetzt, andere werden ausgespart. Die

vorherigen Attributierungen der Augen |hell, strahlend, blau| werden in |fremd|71

und |leer|72 abgewandelt. Die körperliche Statur wird in ihren Unterkategorien

›Nacken‹ (gegenüber ›Hals‹) und der neuen Unterkategorie ›Schritt‹ als nicht mehr

attraktiv, schön oder lebendig kodiert: »[…] ihr Schritt wurde schwer und plump,

ihr stolzerNacken krummwie nur der irgendeines andernWeibes aus demVolk.«73

Auch eine weitaus größere Menge an Aussagen referiert jetzt auf die Beschreibung

des inneren Zustandes der Figur. Die Psychologisierung der Ulrike erlangt damit

einen höheren Stellenwert als zu Beginn. Die Gewalterfahrung wird als nach innen

gerichtete Bewegung substituiert (»Ihr Entsetzen und ihr Abscheu krochen nach

innen auf den tiefsten Grund ihrer Seele.«).74 Die Rückzugsbewegung der antro-

pomorphisierten Emotionen hat eine Gefühlslosigkeit zur Folge, die fast bis zum

Tod der Figur anhält. Entgegen dem ersten Zustand werden auch mehr Vergleiche

und Substitutionen benutzt, um ihre neue Verfassung zu kodieren:

Aber sie war nicht mehr Ulrike von Auersdorf, war die junge stolze Edelfrau nicht

mehr. Die Schande, die gleich einer trüben Springflut über sie hingerauscht war,

hatte alles in ihr fortgespült, was an die Zartheit und den Glanz ihres einstigen Le-

bens erinnerte. Sie glich dem Schloß, das ausgebrannt und verwüstet dort hinter

ihr zurückgeblieben war in dessen Räumen und auf dessen Stufen nur entstellte

Leichen noch lagen und das mit seinen zerbrochenen, rauchverschwärzten Fens-

tern wiemit erloschenen Blicken in dieWelt starrte. Auch als Ulrike wieder zu sich

kam, war sie noch nicht erwacht, sondern wandelte wie in stumpfer Betäubung

einher.75

Das Textsegment bevorzugt mit seinen Vergleichen über die rekurrenten Seme in

»ausgebrannt«, »verwüstet« und »zerbrochenen« offensichtlich die Isotopie [Zer-

störung]. Die Isotopie wiederum bildet die Substitution für die Psyche der Figur.

Auch daran lässt der Text keinen Zweifel, sondern vollzieht einen direkten Vergleich

mit der Aussage »Sie glich dem Schloß«. Konsequent findet eine Wiederaufnahme

über die konventionalisierte Metapher ›Fenster‹ als Substituens zum Substituen-

ten |Augen| statt, die damit einen Rückgriff auf die zuvor erfolgte Neubesetzung

der Unterkategorien darstellt. Ebenso deutlich ist die Bevorzugung des oppositio-

nellen Sems |¬hell| (›trüb‹, ›rauchverschwärzt‹, ›erloschen‹), das somit ebenfalls se-

mantisch disjunktiv zum vorherigen Zustand ihrer Psyche steht. Im folgenden Seg-

71 SdA, S. 367.

72 Ebd.

73 Ebd., S. 368.

74 Ebd., S. 365.

75 Ebd., S. 367.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 205

ment findet dieWiederaufnahme dieser Opposition statt (›lichte, reine Bilder‹/›hel-

le Gestalt‹). Zusätzlich wird durch die Substitution der »Schande« in die Sememe

›Schmutz‹ und ›Unrat‹ das Sem |¬rein| rekurrent und klassifiziert den vorherigen

Zustand hierzu erneut disjunktiv. Das ›rein‹ hier polysem in der übertragenen Be-

deutung auch als moralische Kategorie fungiert, ergibt sich durch die oppositio-

nelle Struktur der dichotomischen Gegenüberstellung von »Niedrigkeit«/»Elend«

vs. ›reine, lichte Bilder‹ im folgenden Segment: »So schwer hatte sich Schmutz und

Unrat auf ihre Seele geworfen, so tief war sie in jener Stunde zu Niedrigkeit und

Elend hinabgerissen worden, daß ihr Geist nicht mehr bis zu den lichten und rei-

nen Bildern emportauchen konnte, in denen sie selbst als eine helle Gestalt ge-

leuchtet hatte.«76 Wie von Lotman beschrieben, werden die abstrakten Gefühlsre-

gungen durch den Gegensatz von ›oben‹ und ›unten‹ veranschaulicht. Ulrike war

»hinabgerissen worden« und konnte nicht mehr »emportauchen«.

Ehneß, Gottstein und Procopan sehen in diesem Verhalten einhellig eine Trau-

matisierung des Charakters. Gottstein jedoch interpretiert das Folgeverhalten als

Trossweib als Fügung in ihren Zustand.77 Dagegen ist einzuwenden, dass Ulrike

bis zu ihrem Tod kaum noch spricht. Ebenfalls legt die Parallelisierung und die

dadurch erfolgte Äquivalenzsetzung von Ulrike zu ihrem Schloss einen anderen

Schluss nahe. Der idyllische Ort, der durch den Einfall der Söldner zerstört wur-

de, gleicht der Psyche der Ulrike, die gleichsam mit vernichtet wurde. Auch hier

folgt der Text der Logik der semantischen Räume. Ulrike war Teil der Schlosswelt,

in der die Erzählerinstanz ihr den angestammten Ort zuweist, wäre ihr Schicksal

ein glückliches gewesen.Mit demUntergang dieserWelt ist Ulrike auch zugehörig-

keitslos, denn der neuenWelt gehört sie nicht an. Auch die durch die Gewalt erfolg-

te Umkodierung überführt sie nicht vollständig in die neue Umgebung. Stattdes-

sen bleibt sie Fremdkörper, was sich auch im nächsten Segment veranschaulichen

lässt:

[…] sie hätte nicht sagen können, ob jene Vergangenheit nur ein Träumen gewe-

sen, oder ob sie jetzt, in dieser furchtbaren Gegenwart von einem bösen andau-

ernden Traum befangen sei. Ulrike jedoch erinnerte sich nicht. So schwer hatte

sich Schmutz und Unrat auf ihre Seele geworfen, so tief war sie in jener Stunde

zu Niedrigkeit und Elend hinabgerissen worden, daß ihr Geist nicht mehr bis zu

den lichten und reinen Bildern emportauchen konnte, in denen sie selbst als ei-

ne helle Gestalt geleuchtet hatte. Das Vergangene stand vor ihrem Herzen, wie

der sonnige Tag vor einem blinden Auge: als Dämmerschein. Und wurde langsam

dunkler, und löschte aus.78

76 Ebd., S. 370.

77 Vgl. Ehneß: Felix Saltens erzählerisches Werk, S. 175; Gottstein: Felix Salten, S. 245; Proco-

pan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 82.

78 SdA S. 370.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Das Schweigen der Gewalt

Ulrike wird auf zweifache Weise von ihrer vorherigen Existenz getrennt. Wenn sie

sich erinnern könnte, dann würde ihr alles wie ein Traum erscheinen. Aber selbst

zu diesem unwirklichen Zustand hat sie keinen Zugang mehr, denn sie kann sich

nicht erinnern. Die verheerende Wirkung der Gewalt und damit das Eindringen

derer, die der Gewaltwelt angehören, hat den nicht gewalttätigen Raum im Wort-

sinn getilgt. Er ist nicht mehr existent. Die letzte Person des Sujets, die als Garant

für das Vorhandensein der anderen Welt stehen könnte, hat ihre Erinnerungen,

die ihr jetzt ohnehin nicht mehr real vorkämen, verloren. Ulrike fügt sich damit

gerade nicht in die neue Umgebung, sondern sie bleibt ein ewiger Fremdkörper

bis zu ihrem Tod.

Allerdings bezieht sich Gottsteins Interpretation womöglich noch auf einen

weiteren Aspekt. Denn mit der Geburt ihrer Tochter Agathe vollzieht sich in Ul-

rike eine nochmalige Wandlung. Erneut beginnt der Text mit der Neukonfigurie-

rung des Charakters, indem er von den Augen her beschreibt, dass sie jetzt wieder

»einen menschlichen Schimmer in ihren leeren Augen« hätte.79 Ebenso wird die

bisherige Textstrategie erneut aufgegriffen, die den vorherigen Zustand direkt dem

neuen Zustand gegenüberstellt.

Sie hatte sich bisher von jeder Hand, die nach ihr sich streckte, greifen lassen,

hatte bisher in völliger Stumpfheit die Annäherungen der Männer geduldet, die

des Abends oder in nachtschlafender Zeit, oder selbst am hellen Tag sie in Besitz

nahmen. Jetzt aber war es nicht gut, Ulriken unversehen nahe zu kommen. Wie

von Sinnen warf sie sich dann dem tappenden entgegen und hatte eine wilde,

unwiderstehliche Geschicklichkeit, den Männern an die Gurgel zu fahren und sie

zu würgen, daß ihnen jählings der Atem schnappte.80

Damit hat Ulrike den wichtigsten Ordnungssatz, nämlich dass der semantische

Raum durch Gewalt strukturiert ist, übernommen. Zum ersten Mal wird sie in der

Erzählung als stark, aggressiv und bedrohlich dargestellt. Ihr Verhalten ist »wie

von Sinnen« und ihre Fähigkeit zur Verteidigung wird als »wilde, unwiderstehliche

Geschicklichkeit« beschrieben. Sie kann sich nun gegen die Männer wehren, und

zwar auch dann, wenn sie im Kräfteverhältnis unterlegen ist. An anderer Stelle,

als ein Soldat versucht, sich an ihrer dann bereits 13-jährigen Tochter zu vergehen,

heißt es:

Aber noch ehe er Agathe an sich zu ziehen vermochte, war ihm die Mutter schon

an die Kehle gesprungen. Sowuchtigwar ihr Aufprall gewesen, daß sie den schwer

Gewappneten überrannte und sichmit ihmamBodenwälzte. Er konnte ihrer auch

79 Ebd., S. 371.

80 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 207

nicht Herr werden, als er, zur Besinnung gelangt, des tobenden Weibes sich er-

wehren wollte. Blutig, mit zerrauftem Bart und mühsam bewahrten Augen, blieb

er im Kreis der lachenden Zuschauer liegen.81

Das ungleiche Kräfteverhältnis, das sich durch die Beschreibung des Mannes als

»schwer Gewappneter« ergibt, weiß Ulrike aufgrund ihrer Taktik zu überwinden.

›Zur Besinnung gelangen‹, was eine kurzzeitige Bewusstlosigkeit,mindestens aber

eine kurzzeitige Verwirrung impliziert, sowie ›blutig, mit zerrauftem Bart und

mühsam bewahrten Augen liegenbleiben‹ weisen Ulrike klar als die Überlegene im

Kampf aus. Aber dadurch, dass sie sich nun ihrer Umgebung entsprechend regel-

konform verhält, erwachsen ihr aus ihrem Verhalten direkte Vorteile:

[…] sonst aber fingen die Kriegsknechte jetzt an, vorsichtiger mit Ulriken zu ver-

fahren, fingen an, ihr zu schmeicheln, ihr zuerst allerlei guteWorte zu geben, ehe

sie ihr zu Leibe rückten, und besonders waren sie beflissen, der kleinen Agathe

durch Scherze und LiebkosungenNeigung undHarmlosigkeit zu zeigen. Sie kann-

ten alle den Zorn und die Furcht der jungenMütter im Lager, hatten es wieder und

wieder erlebt, daß von den Troßweibern eines, wenn es ein Junges hatte, gleich

einer säugenden Wölfin widerspenstig, scheu und bissig wurde.82

Prägnant an dieser Stelle ist auch, wie Ulrike und Agathe über die Sememe

»Junges«, »säugende Wölfin«, »widerspenstig«, »scheu« und »bissig« über die

Merkmalsklassen |animalisch, ¬human| dahingehend substituiert werden, dass

sie zwar bedrohlich und damit ernstzunehmend sind, ihr Menschsein ihnen aber

weiterhin abgesprochen wird.Waren aber zuvor im Zusammenhang mit sexuellen

Übergriffen vor allem zum Objekt substituierende Wörter wie »in Besitz nehmen«

und »gehören« verwendet worden, so bilden jene zu den hier erwähnten Begriffen

immerhin eine Opposition im Sem |belebt|.

4.4.2 Kind der Gewalt

Anders als Ulrike ist Agathe von Anfang an Teil der Kriegswelt, in die sie hinein-

geboren wurde. Bereits in der äußerlichen Inszenierung markiert der Text sie als

klar dem semantischen Raum zugehörig, indem er sie als das Gegenteil von ihrer

Mutter konstituiert. War diese mit positiven Attributen und dem ideellen Begriff

von Leben und Emotionalität assoziiert, werden bei Agathe disjunktive bis hin zu

kontradiktorischen Semen zur Kodierung verwendet.

Sie war ein schmales, mageres Kind mit einem harten Gesicht, mit einem harten

kalten Blick und einem kühlenWesen. […] Die Jahre vergingen und Agathe wurde

81 Ebd., S. 373.

82 Ebd., S. 372.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Das Schweigen der Gewalt

dreizehn, wurde vierzehn. Sie blieb schmal und mager, ihre Augen waren ganz

hell, wie der Himmel der ersten Morgenstunde, aber wie dieser waren sie kalt,

hart und glanzlos. Doch AgathensWeiblichkeit begann schon zu sprießen, trat in

knappen, scharfen Formen an ihrem Leib hervor.83

Die Figur Agathe wird in ihren Zuschreibungen über die Terme ›schmal‹, ›mager‹,

›hart‹, ›kühles Wesen‹ semantisiert. Die »Weiblichkeit« in »scharfen Formen« der

Agathe und die ›prangende Fülle‹ der Ulrike schließen sich gegenseitig aus, und

das ›kühle Wesen‹ Agathes und das ›glückliche Dämmern‹ Ulrikes verhalten sich

in ihren Semen zueinander ebenfalls disjunktiv. Die Wiederholung des Begriffs

»hart« legt auf diesen Term eine Emphase. Zusätzlich wird erneut der Vergleich

des konventionellen Bildes der Fenster als Substitution für Augen benutzt und da-

mit als Entsprechung für den Charakter bzw. die Seele verwendet. Dieser Vergleich

begünstigt damit die Semantisierung der Psyche Agathes mit |emotionslos, em-

pathielos|, was auch später eine Wiederaufnahme erfährt.84 Die Repetition dieses

Bildes impliziert ein weiteres Mal das für die Ideologie des Textes gültige kausale

Entsprechungsverhältnis vom äußerlichen Erscheinungsbild zur inneren Verfas-

sung einer Figur. Dies legt nahe, auch alle weiteren Zuschreibungen zum Äußeren

der Agathe als Entsprechung ihrer inneren Konstitution zu lesen. Ihr Gesicht wird

als »unbewegt« und mit einem »finsteren Zug« beschrieben. Letzteres Sem |¬hell|

ist eine weitere deutliche Abgrenzung zu Ulrikes »heller Gestalt«.

Im Text finden sich mehrere Handlungen, die Agathe implizit über ihr Verhal-

ten charakterisieren. So wird zur Motivation der Interaktion der Figuren Agathe

und ihrer Freundin Johanna angeführt, dass sie beide nicht kommunikativ sind.

Sie konnte ganz still neben Agathe einhergehen, konnte stumm neben ihr sitzen

und ins Weite schauen; deshalb duldete Agathe die Nähe dieser neuen Freundin.

Agathe war selber schweigsam, hatte einen finsteren Zug um ihren Mund, und

ihr Antlitz war in allen seinen Mienen so unbewegt, als sei sie nicht im Gewühl

unzähliger lärmender Menschen, sondern ganz allein auf einsamer Flur.85

Ebenfalls auffällig sind die in ihren Bedeutungselementen unvereinbar zueinan-

derstehenden Terme »dulden« und »Freundin«. Diese semantische Inkongruenz

wird im Laufe der Entwicklung der Erzählung verstärkt in der Schilderung der

zwischenmenschlichen Interaktion der beiden, vor allem durch die Betonung ei-

nes hierarchischen Gefälles der inszenierten Kommunikationssituation.

Ein anderesMal wieder fiel sie der Freundin insWort und herrschte sie an […]. Und

ein anderes Mal wieder war es, daß Agathe ungeduldig wurde […]. Da wandte sie

83 Ebd., S. 372f.

84 Vgl. Procopan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 82.

85 SdA S. 374.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 209

das Angesicht ganz von ihr ab, schaute mit hartem Blick in die Ferne und befahl:

»Rede …!«86

Zwar findet eineWiederaufnahme der Beschreibung der Beziehung der Figuren als

|freundschaftlich| statt, aber die Verben, die die Kommunikation der Agathe mit

Johanna darstellen, stimmen dagegen in den Semen |¬freundlich, aggressiv| über-

ein und stehen kontradiktorisch zum Begriff »Freundin«. Der hinzugenommene

Zeichenkode der nonverbalen Kommunikation impliziert in seiner Körpersprache

ebenfalls junktive Seme zum Redeakt und erweitert diese sogar um |ablehnend|.

Da der Text kein alternatives Verhalten der Figuren untereinander präsentiert, gilt

das Dargestellte als verallgemeinerbar. Konform hierzu referiert die Erzählerposi-

tion nach dem Tod der Johanna keine Aussagen über Reflexionen des Bedauerns

oder der Trauer vonseiten der Agathe.

Der Text liefert für die Beschaffenheit des Charakters der Agathe an dieser Stel-

le, im Gegensatz zu anderen Stellen, keine Begründung. Da aber zuvor die Ent-

wicklung der Ulrike als Reaktion auf ihre neue Umgebung inszeniert wurde, liegt

der Analogieschluss nahe, dass auch dies für Agathe als Ursache anzusehen ist.

Das ist in diesem Kontext durchaus nicht trivial, denn, wie Gottstein und Ehneß

ebenfalls darauf hingewiesen haben, sind mindestens zwei Ansätze zur Erklärung

von Prägung und Charakterbildung innerhalb des Textes vorhanden.87 So ist es

einmal möglich, den Text auf eine naturalistische Weise zu verstehen, was bedeu-

ten würde, dass Agathe durch ihre Sozialisation und aufgrund von Vererbung des

Traumas, das Ulrike erlitten hat, die beschriebenen Charaktereigenschaften an den

Tag legt.88 Die andere Lesart ist eine mythische, wonach Agathe in einer gewissen

Schicksalsabhängigkeit zu dem vorherigen Leben ihrer Mutter steht und dadurch,

dass sie spürt, dass sie nicht in die Lagerwelt gehört, ein ihrem Stand nicht an-

gemessenes Verhalten an den Tag legt. Denn spätestens nach der Weissagung des

Mönches fühlt sie sich als auserwählt.

Agathe ist zudem durch die zynische Tatsache, dass ihr noch kein Missbrauch

widerfahren ist, als Außenseiterin klassifiziert. Diese Position und dass sie sich

ab der Weissagung als auserwählt betrachtet, sieht Procopan als Analogie zu den

Protagonistinnen aus Saltens Erzählungen Die kleine Veronika (1903) und Olga Froh-

gemuth (1910).89

Gewalt als dominierendes Prinzip zeigt sich in der Verhaltensweise von Agathe,

etwa in ihrer aggressiven Form zu kommunizieren. Auch ihre Lösungsstrategien in

86 Ebd., S. 376.

87 Vgl. Ehneß: Felix Saltens erzählerisches Werk, S. 177; Gottstein: Felix Salten, S. 246.

88 Der Naturalismus ging davon aus, dass auch später erworbene charakterliche Dispositionen

an die Nachkommen weitervererbt werden konnten, wie dies z.B. Gerhart Hauptmann in

seinem Drama Vor Sonnenaufgang darstellt.

89 Vgl. Procopan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Das Schweigen der Gewalt

Konfliktsituationen entsprechen den angenommenen Regelsätzen der Lagerwelt,

etwa wenn sie sich gegen die Annäherungsversuche eines Verehrers wehrt:

Agathe schritt an ihmvorbei und ließ ihn ohneAntwort. Versperrte er ihr denWeg,

dann trat sie ihm dicht unter die Augen, und ihr harter Blick zwang ihn zur Seite.

Wenn er aber ja einmal nach ihr griff, dann schrie sie auf. Es war ein kurzer, un-

heimlich entzweibrechender Schrei, und der Mann ließ entsetzt von ihr ab.90

Auch das Mutter-Tochter-Verhältnis ist durch Gewalt bzw. Aggression dominiert.

Als sie gehen, stehen und sprechen konnte, entwand sie sich den Zärtlichkeiten

ihrerMutter so heftig undmit solchemWiderwillen, daßUlrike es nun nichtmehr

wagte, sie zu streicheln oder an sich zu pressen.91

Die eher psychologisch orientierten Interpretationsansätze der Sekundärliteratur

kommen aufgrund der Charakterisierung der Agathe kaum überraschend zu dem

Ergebnis, dass sie emotions- und empathielos sei.92 Michael Gottstein beispiels-

weise bezeichnet sie hinsichtlich der Identifikationsfunktion für den Leser als »we-

nig einnehmend gezeichnete junge Person«93. Dass dies aber im Kontext der ge-

samten Novelle und vor allem im Wechselspiel von Psyche und Gewalterfahrung

eine eher weniger treffende Charakterisierung ist, soll im Folgenden noch weiter

vertieft werden.

4.4.3 Welt ohne Ausweg

Trotz der elaborierten Inszenierung der Figurenpsychologie enthält Saltens Text ei-

nige Elemente, die mit einer naturalistischen Erzählhaltung brechen. Dazu gehört

unter anderem der stark an die Tragödie angelehnte Handlungsaufbau, der letzt-

lich auch durch die Kapitelstruktur unterstützt wird. Ebenso gehört dazu, dass

Agathe an dem Punkt, wo die Handlung zu ihrer letzten transgressiven Bewe-

gung ansetzt, eine Weissagung von dem »zwergenhaften Mönch« erhält, der selbst

wieder fantastische Elemente auf sich vereint. Gleich dem schicksalhaften Orakel-

spruch der Tragödie, prophezeit er ihr, »dass einmal das Haupt des Kaisers in ih-

rem Schoß ruhen würde«. Mit dieser Weissagung beginnt sich die Figur von ihrem

Umfeld zu isolieren und sich nicht mehr als Teil dieses zu verstehen. Das Gefühl

der Auserwähltheit liegt konträr zu den Gegebenheiten der bisherigen Welt.94 Be-

günstigt wird dies noch durch eine Episode, die sich während des Sterbeprozesses

90 SdA, S. 377.

91 Ebd., S. 372.

92 Vgl. Procopan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 82.

93 Gottstein: Felix Salten, S. 248.

94 Vgl. Procopan: Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 211

ihrer Mutter ereignet, als diese beginnt, sich an ihre längst verdrängte Vergangen-

heit aus der Zeit ihres Lebens auf dem Gutshof zu erinnern:

Die Wurzel und Fasern dieser Frau lagen bloß, jetzt da das Sterben tief in ihre

Seele hineingriff und sie durchwühlte; und da wurde diese ganze versunkene Ver-

gangenheit hervorgeschleudert, brach aus in zerstückten, vom Fieber versengten

Worten. Agathe aber baute sich aus ihnen lauter Verheißungen. Sie wußte nicht,

daß der sterbende Blick der Mutter nach innen gewendet war und nach rückwärts

zu dem Abglanz versunkener Tage. Sie glaubte, die Augen der Mutter sähen jetzt

in die Zukunft […].95

IhrenWunsch auf ein anderes Leben und ihre Hoffnung, der Umgebung entfliehen

zu können, projiziert Agathe auf einen jungen Ritter in schillernder Rüstung, dem

sie zufällig im Lager begegnet und der schon stereotyp als märchenprinzartige

Figur inszeniert wird.96 Agathe ist sich sicher, esmuss sich umdenKaiser handeln.

Jetzt kam der Ritter auf der leergefegten Straße heran. Ein weißer Mantel wehte

ihmumdie Schulter, ein silbernerHelm strahlte auf seinemHaupt, an seiner Brust

sahman den silbernenHarnisch blitzen, und er hatte ein schönes Jünglingsantlitz

mit einem feinen Flaumbart.97

Bestätigt durch sein Erscheinen, beschließt Agathe, das Lager zu verlassen, und

was sie vorfindet, ist tatsächlich, zumindest in ihrer Wahrnehmung, eine hellere,

heilere Welt, die sie als »Erwachen«, »in feinem Duft«, »tönende Stille« und »Hel-

ligkeit« erlebt.98 Der Grenzübertritt scheint zu gelingen, und sie beschließt für

sich selbst: »Sie wird nicht mehr in das Lager zurückkehren […].«99 Dadurch, dass

sich Agathe keine Schwierigkeiten in den Weg stellen, das Lager zu verlassen, er-

öffnet der Text eine weitere Dimension der Lagerwelt. Die Inklusion in den Tross

ist keine durch Gewalt erzwungene, denn niemand überwacht die Trossweiber, die

zu jederzeit vermutlich erfolgreich fliehen könnten. Die Gefangenschaft im Tross

wird dadurch zu einer durch Gewalt geschaffenen, da die durch den Missbrauch

gehorchenden Frauen und Mädchen nur durch ihre Angst und Perspektivlosigkeit

im Tross gehalten werden. Der Text stellt diese Dimension erneut heraus in sei-

ner letzten, großen Handlungswende mit dem Eintreten der Prophezeiung. Die in

95 SdA, S. 389.

96 Ebenfalls sind die Anleihen an der Figur des ›weißen Ritters‹ unübersehbar, der nicht nur in

denRitterromanenderModernederart präsent ist, dass einVerlag für Pfadfinderromane sich

so benennt (vgl.Derweiße Ritter Verlag gegründet 1919 in Regensburg), sondern die Tradition

reicht letztlich bis zu den Artusromanen zurück (vgl. Keller: Fantastische Wunderketten,

S. 235).

97 SdA, S. 378.

98 Ebd., S. 392.

99 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Das Schweigen der Gewalt

ihrer Dynamik und Dramaturgie eingeleitete Szene erinnert durch die homologe

Konzeption an den Einfall der ungarischen Kumanen ins Schloss. Im Zusammen-

hang mit den bisherigen Geschehnissen begünstigt es somit im Rezipienten eine

ungute Erwartungshaltung.

Eben wollte sie aufstehen und ihre Wanderungen beginnen, da drang vom Ufer

her ein wilder Lärm zu ihr herauf. Sie konnte nicht sehen, was es gab, denn blü-

hendes Buschwerk verdeckte ihr den Ausblick. Aber sie hörte das schnelle, harte

Stampfen sich bäumender Rosse, hörte das eiserne Schlagen von Schwertern, das

Klirren von Panzern, den Tumult entsetzter Stimmen, einen heisern Wehruf, der

in der stillen Luft verflatterte und gleich überdeckt und hinweggerafft wurde von

zornigem Geschrei.100

In der direktenGegenüberstellung zur Schlosseroberung fällt die Verwendung ähn-

licher Textsegmente auf (»jähe[r] Lärm« ↔ »wilder Lärm«; »das eiserne Schlagen

vonWaffen« ↔ »das eiserne Schlagen von Schwertern«; »wildes Geschrei« ↔ »zorni-

ge[s] Geschrei«). Auch hier wieder verbleibt auf narrativer Ebene die Fokalisierung

der Erzählinstanz auf einer Figur, in diesem Fall Agathe. Die homologe Präsenta-

tion und Inszenierung dieser beiden Szenen korrespondiert mit dem homologen

Stellenwert der Ereignisse für Ulrike und Agathe. Mit dem Tod des alten Kaisers in

ihrem Schoß erfüllt sich zwar die Weissagung, aber eben nicht in der von Agathe

erträumtenWeise. Agathes Entschluss, aus dem Lager zu entfliehen, und somit ihr

Versuch, ihre Umstände zu ändern, fußte aber auf der von ihr imaginierten idea-

len Zukunft. Mit dem Ende dieser Utopie ist das dynamikverursachende, störende

Element in Agathe verloren. AgathesWunsch und die Hoffnung auf ein anderes Le-

ben, deren Fundament die Prophezeiung war, brechen in sich zusammen in dem

Moment, wo die Prophezeiung eingetreten ist. Agathe ist wieder ganz Teil ihres se-

mantischen Raumes, den sie mit dem Austritt aus der Lagerwelt auch noch nicht

verlassen hatte, wie der Mord außerhalb der Lagerwelt deutlichmacht. Ein Ausweg

bietet sich nicht:

Sie strich mit einem halben, zerstückten Erinnern über ihren Schoß, da spürte sie

es kühl und feucht an ihren Kleidern, hob die Hände und es war Blut an ihnen. Sie

wischte streifend an den Falten ihres Rockes und schüttelte sich. Ihre Augen ver-

dunkelten sich, und ihr Antlitz war wie ausgelöscht. Dann schritt sie in das Lager

zurück zu den anderen.101

Der Text spielt hier ganz eindeutig mit der Korrelation von semantischen und to-

pologischen Räumen. Das Verlassen der Lagerwelt suggeriert, dass es Agathe tat-

sächlich gelungen zu sein scheint, der Gewaltwelt zu entfliehen. Im vollen Sinne

100 Ebd., S. 393f.

101 Ebd., S. 396.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 213

eines tragischen Umschwungs aber werden mit einem Ereignis sowohl diese Ent-

wicklung als auch ihre Hoffnungen zerschlagen. Die Gewaltwelt ist damit nicht

nur topologisch als sie umgebender Ort vorhanden, sondern er bildet ebenso die

Innenwelt von Agathes Denken. Damit trägt sie die Gewaltwelt in sich und kann

ihr nicht entfliehen, selbst wenn sie den Tross, den Ort der ständigen Gewalt, ver-

lässt. Dies ist der bittere Schluss, den Salten am Ende seiner Novelle dem Leser

nahelegt.

4.5 Gewalt als Folge und als Ordnung

In der Gegenüberstellung der bisherigen Darstellungen gelingt es mir hoffentlich,

anschaulicher auszuführen, wie Gewalt als Ordnungsprinzip zu verstehen ist und

welche Wirkungen dadurch hervorgerufen werden.

Die Gewaltdarstellungen der Hirtenflöte sind in vielerlei Hinsicht tatsächlich

untypisch für das Gesamtwerk Schnitzlers, und zwar sowohl in Form als auch in

Funktion. Gewalt an sich, im Gegensatz zu Liebe und Tod, bildet grundsätzlich

kein häufiges Motiv in seinem erzählerischen Werk. Wenn sie vorkommt, bricht

sie sporadisch ein und steht als singuläres, außerordentliches – auch unerhörtes

– Ereignis in der diegetischen Welt. So ist die Selbstopferung der unbekannten

Frau in der Traumnovelle eine Ausnahme, die zudem auch in einemmöglicherweise

surrealen Kontext verbleibt.102 In Leutnant Gustl ist es sogar gerade das Ausbleiben

der Gewalt, was den Protagonisten in Verzweiflung stürzt. Paradigmatisch und zu-

gleich radikalisiert für die typische Funktionalisierung des Ereignisses Gewalt kann

ihre Verwendung in der Erzählung Ein Erfolg (1932) gelten. Ein zum Straßendienst

degradierter Schutzmann hofft, seine Reputation wiederherstellen zu können, in-

dem er einen Erfolg verzeichnen kann bei der Bekämpfung der Kriminalität. In

ständiger Erwartungshaltung missdeutet er eine beobachtete Szene: Ein eleganter

Herr führt ein Mädchen mit sich, das ihn als Vater anredet, und beklagt sich, dass

sie nicht mehr weiterkönne. Als Erwiderung schlägt ihr der Mann auf den Kopf,

sodass sie wie tot liegen bleibt. Der Protagonist der Erzählung hofft einen Mord

mitangesehen zu haben und den Mörder gleich in Arrest nehmen zu können. Als

er sich jedoch durch den entstandenen Menschentumult seinen Weg bahnt, muss

102 Scheffel: Von der Märchenhaftigkeit des Alltäglichen in Arthur Schnitzlers »Traumnovelle«,

S. 124. – Scheffel bezeichnet die beiden Erzählungen Traumnovelle und Hirtenflöte als »struk-

turverwandt«. Erst in Abgrenzung zueinander würden die unterschiedlichen Märchenkon-

zeptionen als positive Variante in Traumnovelle und als der pessimistische Gegenpol in Hir-

tenflöte deutlich.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Das Schweigen der Gewalt

er erkennen, dass er der Werbevorführung eines Bauchredners aufgesessen ist –

das vermeintlich erschlagene Mädchen ist eine Puppe.103

Die Funktion der Gewalt entblößt zum einen die niederen, egoistischenMotive

des Protagonisten, zum anderen verschiebt sie die bis dahin als alltäglich insze-

nierte Situation für einen kurzen Moment in einen fantastischen Bereich. Anders

als in derHirtenflöte führt sie nicht zu einemRaumwechsel undmotiviert auch keine

Figurenveränderung. Sie ist dennoch störendes Element. Sie ist aber gerade durch

ihre Singularität zentrales Element der Handlung. Diese Konzeption der Einbin-

dung des Ereignisses ›Gewalt‹ scheint mir letztlich repräsentativ für das Prosawerk

Schnitzlers. Die Hirtenflöte bildet in mehrfacher Hinsicht somit eine Ausnahme.

Ebenso findet sich Gewalt als apokalyptische Kulisse, wie sie in der Hirtenflö-

te im Kapitel III verwendet wird, bei Schnitzler nur noch einmal in der Fragment

gebliebenen Erzählung Legende (1900). In diesem ebenfalls wieder märchenhaft in-

szenierten Text muss ein junger Prinz in seinem Reich mit ansehen, wie fanatische

Gläubige Menschenopfer auf Scheiterhaufen darbringen.104

In Felix Saltens Fall stellt sich das Verhältnis von Gewalt und Ästhetik noch

komplizierter dar.Gerade imVergleich zu SchnitzlersHirtenflötewird deutlich, dass

Saltens Text in seiner Kodierung im Gros keine Ambiguität zulässt. Die Emphase

der Schilderung auf die destruktiven Folgen für die Psyche bei allen seiner Prot-

agonistinnen lässt eine Ästhetisierung kaum zu. Was Dionysia zwar explizit am

Ende der Erzählung als Selbstzuschreibung reflektiert, verbleibt bei den Figuren

Saltens unbewusst und erfährt seine Deutung über die Erzählerinstanz. Sowohl in

Dionysias als auch in Agathes Fall ist eine Rückkehr, respektive ein Ausbruch aus

dem durch Gewalt verursachten Zustand nicht mehr möglich. In Agathes Fall je-

doch ist es einzig und ausschließlich die Gewalt und als ihre Repräsentanten die

derart kodierten Männer. Agathes Scheitern ist dem Verlauf nach tragisch, da sie

ihrem Schicksal zuletzt aufgrund ihrer psychischen Motivation und charakterli-

chen Konstitution nicht entkommen kann.

Dies wird in der Forschungsliteratur durchaus anders bewertet. Michael Gott-

stein etwa kommt nach einer klassischen Charakterisierung der Figuren und der

darauffolgenden Analyse zu einem etwas anderem Schluss: Indem er der Deutung

von Jürgen Ehneß widerspricht, geht er davon aus, dass das Schicksal von Aga-

the nicht unabwendbar gewesen sei, sondern, wenn sie auf das Werben des einen

Verehrers eingegangen wäre, sich ein Ausweg geboten hätte.105 Es sei also Agathes

Empathielosigkeit, Egozentrik und Egoismus geschuldet, dass sie am Ende von

ihrer Illusion enttäuscht wird. Diese Interpretation impliziert, dass Agathes Ver-

halten ein Fehlverhalten repräsentieren soll. Wie ich hoffentlich zeigen konnte, ist

103 Schnitzler: Das erzählerische Werk 2, S. 198f.

104 Ebd., S. 262.

105 Gottstein: Felix Salten, S. 247.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 215

das nicht, was der Text nahelegt. Agathe ist ganz Teil der Gewaltwelt. Sie unterliegt

ihren Logiken und Regeln, was auch in ihrem Charakter angelegt sein muss, da sie

sonst nicht in dem semantischen Raum existieren könnte. Die anderen Figuren,

wie Ulrike und Johanna, scheitern schließlich in diesem. Agathes Wandel führt zu

einem Abstoßungsprozess, der in ihrem Austritt aus dem Lager topologisch und in

ihrer Transgression in einen anderen Raum semantisch mündet. Dieser Wunsch

aber wird von Norina Procopan als »Übermut« und »Stolz« gewertet, wobei sich

hierbei nicht ganz erschließt, auf welcher Ebene der Erzählung diese Bewertungen

Relevanz haben. Zwar mag es vermessen von einer 13-Jährigen sein, sich als auser-

wählt zu empfinden, dann wiederum wäre es von einer psychologischen Charakte-

risierung her nicht abwegig. Schließlich kann man an dem Wunsch, dem Trossle-

ben zu entfliehen, ebenfalls nichts Verwerfliches finden. Gottstein kommt darüber

hinaus sogar noch zu dem überraschenden Ergebnis, dass er nicht mit Bestimmt-

heit sagen könne, ob Salten die Zustände des Krieges wirklich kritisieren wolle,

vielmehr hätte es den Anschein, als ob sie lediglich als Kulisse für eine ›Abenteur-

novelle‹ dienen sollten.106 Auch dieser Schluss lässt sich nur schwer mit dem Text-

gegebenen als Bezugsrahmen in Einklang bringen. Zumal es darüber hinaus eher

fraglich ist, die an den Frauen verübten und in keiner Weise romantisierend dar-

gestellten Verbrechen als ›Abenteuer‹ zu bezeichnen. Das Tragische, was der Text

konsequent erfüllt, ist, dass wie im Falle der Ulrike das Verlassen der eigenen Welt

nicht gelingt. Agathe, die den Versuch unternimmt, ihre Gewaltwelt zu verlassen,

trifft außerhalb des Lagers nur wieder auf Gewalt. Agathe ist also kein Lehrstück

gegen falsches Verhalten, sondern eine tragische Figur im systematischen Sinne.

Dass die bisherigen Interpreten zu derart negativen Wertungen gelangen, in

denen sich auch ausdrückt, dass Agathe nicht zu einer Identifikation oder einer

mitleidigen Anteilnahme einlädt, mag daran liegen, dass die Erzählung zu sehr

hinsichtlich ihrer Epochen- oder Genrezugehörigkeit ausgelegt wurde. Vielleicht

ist auch Saltens Bestreben übersehen worden, möglichst genau die Wirkung der

Gewalt auf die Psyche eines Mädchens darzustellen, die von dieser ständig umge-

ben ist. Bei seinem Entwurf, der starke naturalistische Züge aufweist, verzichtet

Salten darauf, künstlich Sympathie beim Leser zu erzeugen. Er verlässt sich viel-

mehr darauf, dass die Schilderung der Umstände in Kombination mit dem Verhal-

ten und der Beschreibung der Psyche Anteilnahme hervorruft.

Der Tenor der Agathe lässt keinen Zweifel daran, dass Salten Gewalt kaum eine

positive Seite abgewinnen kann. Das deckt sich auch mit seinem sozialen Enga-

gement in Hinblick auf den Antisemitismus und Wien und seine Unterstützung

für den Zionismus. Salten hat, anders als Schnitzler, viel mehr die Armut während

seiner Kindheit erfahren, als er mit seiner Familie aus finanziellen Gründen nach

Währing umsiedelnmusste, auch wenn er retrospektiv in seinemEssay Spaziergang

106 Ebd., S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Das Schweigen der Gewalt

in der Vorstadt (1909) die Kindheitserinnerungen als sehr positiv schildert. Zudem

ist es durchaus möglich, dass die Darstellung der Agathe auf die gesellschaftliche

Realität der Kinderprostitution in Wien verweist. Meines Wissens nach ist dahin-

gehend der ihm zugeschriebene Roman JosefineMutzenbacher oder die Geschichte einer

Wienerischen Dirne von ihr selbst erzählt (1906) noch nicht untersucht worden, ob es

sich hierbei, wenigstens im Anfangsteil, nicht um mehr als einen bloßen porno-

grafischen Roman handelt.

Der extremenKonsequenz,mit der die Figuren auf die Ordnung der Gewaltwelt

reagieren, hat Salten jeglichen Kunstgriff geopfert, der auf eine Mitleidspoetik ab-

zielen könnte. Damit gelingt ihm die Konzeption einer Figur, die, obwohl sie Opfer

ihrer Umstände ist, bis zum tragischen Schluss eine innere Revolte aufrechterhält

und somit gegen ihre Position als Opfer ankämpft. Agathe ist daher sicherlich eine

der interessanteren Mädchenfiguren der Jung-Wiener Prosa.

Hinsichtlich der Gewalt und ihrer Einbettung in die erzählte Welt lässt sich

nun zweierlei feststellen. Gewalt in den hier analysierten Beispielen ist entweder

Folge der gegebenen Ordnung der dargestellten semantischen Räume oder sie ist

selbst konstitutiver Ordnungsansatz. Im ersten Fall der Hirtenflöte ist Gewalt Folge

der als natürlich deklariertenWeltordnung.Dionysias Eingriff verursacht eine Stö-

rung der Balance, die wiederum zu den Ausschreitungen führt. Ebenso in der Aus-

nahmesituation der umherziehenden Aufständischen, wo es in der letzten Nacht

zu sexuellen Übergriffen kommt, sind diese Folge der Aufhebung der vorherigen

Ordnung.

Wie bereits bei dem Moment ihrer Heimkehr versucht worden war zu veran-

schaulichen, operiert der Text aber auf zwei Ebenen. Einmal existiert die wahr-

heitsbestimmende Erzählinstanz, die das Verhalten Dionysias wertet, die Ordnung

derWelt benennt undmit ihrer Erzählweise die Ereignisse marginalisiert. Demge-

genüber steht Dionysias Wahrnehmung der Armut und des Leids. Dadurch, dass

keine ausführliche Präsentation ihrer Innenperspektive stattfindet,müssen die üb-

rigen Segmente für sich selbst sprechen. Spätestens imMoment der Gewalteskala-

tion unterlaufen die Bilder der Gewalt die Einschätzung der Erzählinstanz. Beson-

ders auffällig tritt dies in der Szene zutage, in der die wehrlose Gruppe von der die

Ordnung repräsentierenden Reiterei angegriffen wird. Der bildgebende Bereich

mit seinen evozierten Bildern widerspricht der auf Erzählpositionsebene gegebe-

nen Behauptung der Notwendigkeit. Dies scheint in Anbetracht der Inszenierung

des letzten Dialogs zwischen Dionysia und Ersamus voll und ganz von Schnitzler

intendiert zu sein.

Im Falle der Erzählung Saltens aber ist Gewalt konstitutiv. Sie bestimmt und

regelt den Alltag und ist omnipräsent. Erst als Ulrike und in gewisser Weise Aga-

the Gewalt zur Umsetzung ihrer Ziele nutzen, sind sie erfolgreich. Die Ordnungs-

strukturen, ihre Ideologien und Transgressionsprozesse stehen im Konflikt mit

dem ersten Satz des der Erzählung vorangestellten Mottos: »Es gibt Menschen,

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Gewalt und Welt 217

die aus der Niedrigkeit ihrer Herkunft auftauchen, ohne daß sie selber zu ahnen

vermöchten, welche Kraft sie zum Licht emporgetragen hat.«107 Saltens diegeti-

scher Weltentwurf weist eine hohe Konsistenz in der Umsetzung der diametralen

semantischen Räume auf, was besonders für seine Figurencharakterisierung gilt.

Adaptionsprozesse der Figuren finden nicht statt. Transgression und der darauf-

hin auftretende Konflikt enden immer destruktiv. Diese von der Erzählwelt eta-

blierte Gesetzmäßigkeit widerspricht der zuvor zitierten Aussage. Die gezeigten

Bewegungs- und Entwicklungsprozesse lassen zwar einen Wandel von einem hö-

heren, besseren Zustand – erneut topologisches Denken – zu einem niedrigeren,

schlechteren Zustand zu, aber nicht umgekehrt.

Was bedeutet dies nun in Hinblick auf die Ästhetisierung von Gewalt? Letztlich

zeigen sich zwei gegenläufige Entwicklungen in den besprochenen Episoden der

Erzählungen. Das wesentliche Merkmal der Gewalt als unerhörtes Ereignis, das in

eine bestehende (friedliche) Ordnung einbricht, ist nicht mehr gegeben, wenn die

Gewalt konstitutiver Teil der diegetischen Welt ist. Sie ist der Normalfall und die

Regel, aber zugleich ist sie marginalisiert, was wiederum eine Funktionsschwäche

begünstigt. Wäre da nicht ihr nun konstitutiver Charakter, der ihr Funktionsspek-

trum zwar nicht auf der Ereignisebene, aber auf der Ordnungsebene erweitert.

Dennoch geht das erweiterte Spektrum mit Repetition einher. Das Konstitutive

bedingt nun die sich wiederholende Selbstversicherung der Ordnung, die in ihrer

Rekurrenz die Marginalisierung trägt. Für den autonomieästhetischen Anspruch

genügt somit beides nicht, wobei festzuhalten ist, dass eine Verlagerung der Ge-

walt von der handlungsstrukturierenden zur weltstrukturierenden Ebene eher ihre

Marginalisierung und damit ihre potenzielle Funktionslosigkeit begünstigt.

107 SdA, S. 359.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exkurs: Gewalt und Heroik

Neben diskursiven Abhängigkeiten strukturieren auch intermediale Bezüge die li-

terarische Kodierung vonGewalt. Ihre Gesamtheit trägt zur Ausbildung von Kollek-

tivsymboliken bei. Textimmanent bedeutet es die Übernahme oder das Eindringen

eines fremden Kodes, der nicht ausschließlich im sprachlichen Kunstwerk gene-

riert wird, sondern sich anderer medialer Eigenschaften bedient, indem er über

intermediale Verweise auf textexterne Bild- und Bedeutungsbereiche verweist. Da

dies in den übrigen Abschnitten zugunsten der Argumentation nicht erschöpfend

nachvollzogen werden kann, sollen an einem Kapitel der Hirtenflöte exemplarisch

die komplexen Verflechtungen der kulturellen Repräsentationsformen aufgezeigt

werden.

1 Schnitzlers Jeanne d Arc

Die Hirtenflöte ist in vielerlei Hinsicht ein eher untypischer Text für das Gesamt-

werk Arthur Schnitzlers. Eine Episode allerdings sticht in besonderer Weise her-

aus. Ihre Handlung ist eingebettet in ein Kriegsgeschehen, was ein außergewöhn-

lich seltenes Sujet bei Schnitzler darstellt. Zusätzlich zeichnet sie sich durch eine

ungewohnt heroische Inszenierung der Hauptfigur aus, die sich so in kaum einer

anderen seiner Schriften wiederfindet. Der Grund hierfür liegt in der Übernahme

eines medialen Kodes des seinerzeit populären Kollektivsymbols der Jeanne dʼArc.

Die Ereignisse des fünften Kapitels knüpfen an die vorher besprochene Sze-

ne an, an deren Ende Dionysia, nachdem die Aufständischen zusammengetrieben

wurden, als Gefangene in die nahe gelegene Stadt geführt worden ist. Hinsichtlich

ihrer Charakterentwicklung ist bemerkenswert, dass Dionysia das erste Mal ver-

sucht, ihr männliches Gegenüber zu manipulieren, indem sie ihre eigene Schilde-

rung der Geschehnisse aus der Nacht des Überfalls dreimal abändert – erneut eine

Reminiszenz an das Märchen –, als sie bemerkt, dass der Graf, in dessen Schloss

sie nun wohnt, unbedingt wissen möchte, ob sie an den sexuellen Ausschreitungen

beteiligt war oder nicht. Dabei reflektiert Dionysia ihr Verhalten, wodurch ihr ihre

Fähigkeit zur Manipulation mehr und mehr bewusst wird:

’

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Das Schweigen der Gewalt

Mit einer ihr selbst erstaunlichen und neuen Freude am Lügen.1

 

Sie wiederum, so sehr sie sich auch sehnte von der dunklen und bebenden Stim-

me des Grafen zärtlichere Worte zu vernehmen, fand soviel Vergnügen an ihrer

ihr selbst neuen Verstellungskunst, daß sie wie in überströmender Dankbarkeit

des Grafen Hand ergriff und ihn mit Augen anblickte, die sie, wie sie mit Befrie-

digung merkte, je nach Willen in feuchtem Glanze aufleuchten oder trüb konnte

verlöschen lassen.2

So stellt die erste Reflexion lediglich eine Notiznahme der veränderten charakterli-

chen Disposition dar. Im zweiten Fall ist es bereits die Entdeckung der Möglichkeit

zur Manipulation. Die Schilderung des inneren Konflikts belässt allerdings ambi-

valent, ob das Handeln der Figur ein zielgerichtetes ist oder ob sie lediglich von

den neu entdeckten Fähigkeiten fasziniert ist. Es bleibt also offen, ob bereits in

der zitierten Passage das Resultat, das sie erzielt, von Anfang an Ziel einer Stra-

tegie war. Die wiederholte Korrelation der ›Verstellungskunst‹ mit ›Freude‹ legt

tatsächlich eher eine fehlende Intention nahe.3

Beim dritten Mal, als sie direkt nach der ersten Liebesnacht mit dem Grafen

erneut die Ereignisse abändert, reflektiert Dionysia zumindest die eigene Motiva-

tion als »unbezwinglichen Drang, den Geliebten zu quälen«.4 Sie behauptet dies-

mal, zwar gewaltsam gezwungen, aber dennoch Teil der Orgie gewesen zu sein,

lässt jedoch die Option offen, alles geträumt zu haben. Das Resultat ist, dass der

Graf, der seit seinem ersten Auftritt als |devot| attributiert wird,5 ihr nun vollends

verfällt:

Der junge Graf fiel in Verzweiflung, von der tiefsten Verzweiflung in neue Lust,

von der höchsten Lust in tolle Raserei, schwur, die Geliebte auf der Stelle zu töten,

und flehte sie am Ende doch an, ihn nur nicht zu verlassen, da ein Dasein ohne

ihren Besitz ihm von dieser Stunde an nutzlos und elend dünkte.6

Mit diesem Liebesgeständnis ändert sich auch Dionysias Haltung ihm gegenüber,

wobei hier ein gewisser Bruch in der Charakterentwicklung zu verzeichnen ist,weil

1 DH, S. 132.

2 Ebd., S. 133.

3 Vgl. Geissler: Arbeit am literarischen Kanon: Perspektiven d. Bürgerlichkeit, S. 124. – Geissler

sieht das Lustprinzip sogar als Hauptursache sämtlicher Motivationen der Protagonistin, die

somit streng der Weisung von Erasmus folgt.

4 DH, S. 134.

5 »[Z]urückhaltendeRolle«, »vonNatur so schüchtern«, »neigte dasHaupt tiefwie zumZeichen

völliger Unterwerfung« (ebd., S. 133).

6 Ebd., S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exkurs: Gewalt und Heroik 221

das zuvor beschriebene Kräfteverhältnis sich jetzt recht unmotiviert ins Gegenteil

verkehrt:

Und bald war ihre Seele dem Grafen so völlig hingegeben, daß sie all ihrer Lügen

sich zu schämen, ja unter ihnen zu leiden begann und endlich denWunsch in sich

aufsteigen fühlte, dem Geliebten die wahre Geschichte ihres Lebens mitzuteilen,

was sie nun aber wieder, in Angst durch dieses späte Geständnis neuesMißtrauen

zu erwecken, von einem Tag zum andern hinausschob.7

Zu ihrem Geständnis kommt es nicht. Ein Krieg leitet eine weitere Veränderung

für Dionysia ein. Dionysia entschließt sich, an der Seite des Grafen in den Krieg

zu ziehen. Was als Travestie mit dem Segment »in Männerkleidung in den Krieg

ziehen« beginnt, wird im Verlauf des Textes mit »abenteuerlich« und »heldenhaft«

sukzessive umgewertet. Die Bezeichnung »Männerkleidung« wechselt zu »kriege-

rischer Gewandung«, die »Hochachtung« und »Teilnahme« bewirkt. Die passive

Haltung der Figur ist in eine aktive als ›Kampfgefährte‹ umgewandelt. Es wird ein

neuer semantischer Raum eröffnet, und zwar der des Krieges.

Die beginnenden Ereignisse sind dabei durchaus positiv inszeniert. Die erste

Begegnung Dionysias mit den Kampfhandlungen wird als »zerrissene rote Wol-

ke, [die] um ihre weiße Stirn und ihren leuchtenden Degen trieb«, beschrieben.8

Damit ist das dominante Merkmal hier |hell|, das seine Rekurrenz in »weiß« und

»leuchtend« findet. Zudem ist es in der Grundbedeutung von ›Wolke‹ enthalten,

wenngleich sie im Kontext anders semantisiert wird. Lediglich ›zerrissen‹ weist

einen negativen semantischen Aspekt auf, der mit der Verbindung ›rot‹ die Asso-

ziation von ›Blut‹ zulässt und somit zumindest kotextuell »Degen« mit einbezieht.

Dadurch resultiert aus dem sprachlichen Vergleich aber höchstens eine Ambigui-

tät, denn die Substitution von »Gefecht« zu »Wolke« leistet der Kotext der syntag-

matischen Reihung, da das Tertium Comparationis ausnehmend klein ist. Interes-

santerweise wird in Felix Saltens Das Schicksal der Agathe mit einer ganz ähnlichen

Formulierung die Kampfbereitschaft des Ehemannes von Ulrike beschrieben. Beim

Einfall der Kumanen heißt es:

Ein kurzes Staunen über die seltsame Gebärde des stürzenden Mannes durchflog

ihn, der Blutrausch des Kampfes umfing wie eine feurige Wolke all seine Sinne,

und er griff gierig nach demSchwerte, das ihm einer seiner Diener schon entblößt

bereit hielt.9

In der Hirtenflöte beginnen die Ereignisse des Kriegsgeschehen mit einer zeitlich

gerafften Darstellung und verbleiben in einer vermittelnden narrativen Distanz.

7 Ebd.

8 Ebd., S. 136.

9 Ebd., S. 364.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Das Schweigen der Gewalt

In wenigen Sätzen wird geschildert, wie Dionysia in den Konflikt eintritt, an meh-

reren Schlachten übermehrere Tage teilnimmt, verwundet wird und schließlich die

Kampfhandlungen aufgrund der Kapitulation des Gegners beendet werden. Zum

Ende hin aber verkehrt sich sukzessive das Verhältnis von Erzählzeit zu erzähl-

ter Zeit. Die unkonkrete temporäre Zuordnung ›manche Tage‹ wechselt schließlich

über zu »eines Tages«, und von diesem als Orientierungspunkt aus findet die Er-

eignisfolge nachvollziehbar innerhalb von 24 Stunden statt. Dennoch verbleibt hier

die Erzählung weiterhin in einer gerafften Präsentation, denn die Zeit vom »Vor-

abend« bis zum nächsten Morgen und dem letzten Angriff wird in einem einzigen

längeren Satz zusammengefasst. Während dieser Zeitspanne findet die Protago-

nistin den Grafen erst wieder, zeugt ein Kind mit ihm und verteidigt sich gegen

den erneuten Angriff. Es erfolgt keine Begründung oder Erklärung für die Kampf-

handlungen. Es wird weder eine Aussage über die Ursache des Konflikts noch über

das Ziel des Krieges gegeben.

Die extreme Dichte der Ereignisse, die teilweise in einem Wort kulminieren

(»Sterbende«), erzeugen den Eindruck von einer schnellen Ereignisfolge. Zwangs-

läufig entfällt somit jegliche kleinschrittige und damit detailreiche Darstellung.

Die verwendeten Ausdrücke für die Lexeme »töten« und »getötet werden« sind mit

einer Ausnahme euphemistisch: »zu Boden sinken«, »gleichen Anteil an Ehre ha-

ben«, »Dasein dahingeben«, »zu Boden geworfen werden«, »die Augen brechen«.

Für den Bedeutungskomplex [Mensch im Krieg] werden in der Schilderung fast

ausschließlich nominalisierte Verben verwendet: »Getroffene«, »Stöhnende« oder

»Sterbende«. Diese Partikularisierung zugunsten der Betonung lediglich eines As-

pektes, zusätzlich zur durchgehenden Verwendung der Mehrzahl, trägt zu einer

Distanzierung bei, die die Opfer der kriegerischen Handlungen als Masse und ihre

Schicksale als Zustände präsentiert und somit eine konkrete Identifizierung eines

Individuums nicht zulässt.

Ebenso tragen die partikularisierenden Synekdochen »wehende Helmbusche«

und »funkelnde Degenspitzen«, die zur Beschreibung der Truppe verwendet wer-

den und bei denen das semantische Merkmal |belebt| nicht vorkommt, zur Ver-

dinglichung der Akteure bei. Neben der Objektsubstitution und der Entindividua-

lisierung begleitet die Kriegskodierung noch eine dritte Strategie. Zwar wird das

Merkmal |lebensfeindlich| im Semem »Krieg« aktualisiert, etwa in Kombination

mit dem Segment »blutig-wechselvoller Gang«10, Tötungshandlungen beginnen

aber innerhalb der Erzählung immer am Anbruch des Tages und erfahren dadurch

eine Äquivalenzsetzung mit dem Sonnenaufgang. Die Degen als Tötungswerkzeu-

ge werden häufig mit ›funkelnd‹ und ›glänzend‹ attributiert und darüber wieder

mit [Licht] korreliert.

10 Ebd., S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exkurs: Gewalt und Heroik 223

Dies korrespondiert mit der Inszenierung des Auftritts des zu Hilfe gerufenen

Fürsten innerhalb der Kriegsepisode. Seine »leuchtende Nähe«, die im ›beruhigten

Sonnenglanz‹ zu spüren ist, semantisiert diesen ebenso zu einer Lichtgestalt, und

sein Erscheinen fällt mit dem Mittag zusammen, der Zeit des höchsten Sonnen-

standes. Die beidenWörter »beruhigten« und »Nähe« besitzen darüber hinaus eine

positive emotionale Denotation.

Während dieser Bereich also durch die Isotopie [Licht] markiert ist, wird dem-

gegenüber die Zeugung des Kindes als Abwesenheit von Licht inszeniert. Die Seg-

mente »in der Nacht«, »dunkel und schwül«, »doppelte Finsternis« und »sternen-

loser Himmel« sind rekurrent im Merkmal |¬hell| und übertragen diese Bedeu-

tung auf das im mikrostrukturellen Kontext befindliche Segment »faltenschweres

Zelt«.Dies wiederumkorrespondiertmit demErscheinen des Grafen vor der ersten

Liebesnacht mit Dionysia: »Am späten Abend, während ein schwül hingezögertes

Gewitter mit Hagel, Donner und Blitz endlich niederging, trat so unerwartet als

ersehnt der junge Graf ins Zimmer […].«11

In dem Wort »schwül« stimmen sie sogar überein. Gemeinsam ist diesen Sze-

nen der Geschlechtsakt. Bezieht man nun rückwirkend den Ausnahmezustand der

Aufständischen ebenfalls mit ein, ergibt sich erneut die Übereinstimmung in der

Isotopie [Dunkelheit] und ebenso Dionysias zuvor erfolgte Vergewaltigung fin-

det in der Nacht statt. Somit ist aber nicht nur der moralisch diskreditierte Ge-

schlechtsakt mit ›dunkel‹ korreliert, sondern auch alle übrigen. Zumindest gilt das

für alle dargestellten sexuellen Handlungen – die Ausnahme der Hirtenepisode ist

zugleich eine Auslassung. Das heißt, obwohl die Umstände der Liebesnacht von

Dionysia und dem Grafen ganz andere sind als die der bisher geschilderten, wird

dennoch über die partielle Korrelation und Semantisierung eine Verbindung zu je-

nen unfreiwilligen und gewaltsam erzwungen bzw. moralisch verwerflichen Akten

geschaffen.

Hieraus ergibt sich die asymmetrische Opposition, dass der Geschlechtsakt,

bis hin zur Zeugung eines Kindes mit [Dunkelheit], die Tötungswerkzeuge und

der Beginn kriegerischer Handlung aber mit [Licht] korreliert sind. Das bedeu-

tet weiter fortgeführt, dass in diesen Abschnitten Gewalt positiv, Sexualität aber

negativ konnotiert wird.

Konsequent wird auch Dionysia im entscheidenden Finale des fünften Kapitels

durch ihre Teilnahme am Krieg und den gewaltvollen Handlungen erhöht. Bei dem

verzweifelten Angriff einiger junger Männer, die sich nicht ergeben wollen, wird

der Graf tödlich verletzt und stirbt in den Armen von Dionysia. Bei der Beschrei-

bung des Todes des Grafen nähern sich erzählte Zeit und Erzählzeit soweit an, dass

zwar keine Gleichzeitigkeit entsteht, aber die Raffung hier am geringsten ausfällt.

Die dargestellten Einzelheiten sind detailreich, der Modus des Erzählens ist näher

11 Ebd., S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Das Schweigen der Gewalt

am Geschehen. Dies wird durch eine auffällige Häufung von Sememen bewirkt,

die im weitesten Sinne Teile des Körpers bezeichnen:

Dionysia bettete sein wundes Haupt auf ihre Knie; und während sein letztes Blut

über ihre regungslosen Finger floß, winkten die weißen Fahnen rings auf den Hö-

hen, Trompetenstöße kündeten die Einstellung der Feindseligkeiten, und als des

Geliebten Augen brachen, schallte an Dionysias Ohr die jauchzende Kunde des

endlich errungenen Friedens. In ihrer Nähe aber dämpfte auch der lauteste und

froheste Jubel sich ab. Immer weiter von ihr wich der Kreis der Frohen und Glück-

lichen. Selbst der Fürst, der zur Mittagszeit herbeigeritten kam, grüßte nur aus

achtungsvoller Entfernung die Regungslose, die in kriegerischer Rüstung dasaß,

doch ohne Helm, und mit gelöstem Haar, das über ihres toten Geliebten Antlitz

dahin floß, wie ein blau-schwarzes Leichentuch.12

Zusätzlich laufen Handlungen parallel ab, sodass innerhalb der geschilderten Sze-

ne andere Ereignisse dieses kontrastieren.

Auffällig ist ebenfalls die Betonung des Merkmals |unbewegt| im Arrangement

der beiden Liebenden durch die Wiederholung in Abwandlung des Wortes »re-

gungslos«. Hinzu kommt die Isolation durch die Distanzierung aller Übrigen, am

deutlichsten vielleicht durch das Segment »achtungsvolle Entfernung« markiert,

kombiniert mit einer Abnahme der akustischen Referenzen in »lautester Jubel

dämpfte sich ab«.

So stehen der dominanten Isotopie [Freude] die ebenfalls dominanten Isotopi-

en [Tod] und [Stille] gegenüber. Letztere wird zugunsten von [Tod] im Verlauf noch

getilgt, wenn Dionysia den toten Geliebten in den Sattel bindet, mit ihm durch das

besiegte Land reitet, dabei »staunende[s] Grauen«13 verbreitet und schließlich in

der einsamenHütte, nachdem sie ihn begraben hat, für drei Tage und Nächte in ei-

nen Schlaf fällt. Die Szene kodiert Dionysia als verzichtsvolle Heldin und vollzieht

auf darstellender Ebene, was später als gegeben vom Erzähler explizit gemacht

wird, wenn sie als »Heldenwitwe, die selbst eine Heldin war«14, bezeichnet wird.

Der Text erreicht dies zum einen durch das Verhalten anderer Figuren zu Dio-

nysia, denn von Beginn des Eintritts in die Kriegshandlung an ist [Ehrfurcht] do-

minante Rekurrenz. Darüber hinaus konstituiert die Erzählerinstanz wiederholt

einen Rollenwechsel innerhalb des Handlungsverlaufs. Dezidiert stehen hierbei die

beiden Begriffe »Weib« und »Kampfgefährte[]« in Opposition zueinander: »In der

Nacht […] schlief Dionysia zum ersten Male wieder seit Beginn des Kriegs an der

12 Ebd., S. 136 (Hervorhebung des Verf.).

13 Ebd., S. 137.

14 Ebd., S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exkurs: Gewalt und Heroik 225

Seite des jungen Grafen als sein Weib; amMorgen aber traten sie beide als Kampf-

gefährten ins Freie […].«15

Zum anderen lassen sich verschiedene intertextuelle Bezüge zu vorhergehen-

den Frauenfiguren im Krieg ziehen, wie etwa die Bearbeitung des Johanna-von-

Orleans-Mythos von Friedrich Schiller oder die Darstellung der Penthesilea bei

Heinrich von Kleist. Zudem erlangt das Motiv der Frau in Rüstung um die Jahr-

hundertwende in der bildenden Kunst einen erneuten Aufschwung, allerdings vor

allem in Deutschland und weniger in Österreich mit einem deutlich nationalen

Einschlag.16

Die resultierende Rekurrenz zu diesen Darstellungen wird aus verschiedenen

Gründen begünstigt. Wiederholt wird die »kriegerische Rüstung« Dionysias be-

tont, die aus Panzer, Helm und Degen besteht. Degen wie auch Helmbusch ver-

orten die »Rüstung« eigentlich genauer als Kürass, womit die Tracht eines öster-

reichischen Kürassieroffiziers gemeint sein dürfte. Die spezifische Bezeichnung

findet sich aber an keiner Stelle in der Erzählung, sondern lediglich die allgemeine-

re, wobei Schnitzler als ehemaliger Militärarzt die korrekte Bezeichnung durchaus

geläufig gewesen sein dürfte.

Ein weiteres verortendes oder zumindest zeitlich konkretisierendes Element

wird ebenfalls konsequent ausgespart: die Schusswaffen. Häufig finden sich Refe-

renzen auf akustische Reize, wie etwa Geschrei, Fanfaren, Trompeten. Aber an kei-

ner Stelle der Erzählung gibt es eine Erwähnung von Kanonen oder Pistolen jegli-

cher Art. Dies zusammengenommen begünstigt für den Leser eine Assoziationmit

einem anachronistischen Erscheinungsbild eines mittelalterlichen Szenarios,17 in

der die Frau in Ritterrüstung in jener idealisierten Form erscheint, die zwar vor

allem männliche Figuren um 1900 häufig zeigt, aber eben auch für Frauenfiguren

nicht untypisch ist.18

2 Die heilige Jungfrau als fremder Kode

Dionysias Glorifizierung, die aus den Folgen des Krieges resultiert, findet also teil-

weise durch die Emulation eines anderen medialen Kodes statt. Nach Wirth wäre

15 Ebd., S. 136.

16 Vgl. Robertson: Women Warriors and the Origin of the State, S. 70f; Brandt: Germania in

Armor, S. 87ff.

17 Konstanze Fliedl (Arthur Schnitzler, S. 163) ›missdeutet‹ die Szene exakt so und spricht von

»Ritterzelt«, wenngleich im Text diese Bezeichnung nicht erscheint. Weiter baut sie darauf

auch ihre These der Abfolge bestimmter menschheitsgeschichtlicher Abschnitte auf, wobei

aber bereits zwei Kapitel vorher ein industrielles Sujet die Grundlage bildet.

18 Der idealisierte Ritter erscheint häufig als Gegenpart zur vermehrt entblößten Frauenfigur,

vgl. Teppen: Versuche im Bereich der Kunst, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Das Schweigen der Gewalt

dies eine »konzeptionelle Aufpfropfung« und damit eine ›weiche‹ Form des inter-

medialen Bezuges.19 Gemeint ist damit, dass verschiedene Strukturierungsprak-

tiken eines medialen Systems versucht werden bei der Konzeption eines anderen

mit einfließen zu lassen.

Betrachtet man diesbezüglich noch einmal die Sterbeszene des Grafen, fällt

etwa die Häufung des Merkmals |¬bewegt| auf, sodass bereits auf semantischer

Ebene die Unbeweglichkeit, zum Beispiel einer Bildkonzeption, repräsentiert ist.

Am Ende des zitierten Abschnittes ist ein Figurenarrangement etabliert, und das

Merkmale |bewegt| in »floß« dient ausschließlich zur Darstellung des Haares, wo-

hingegen Dionysia als »die Regungslose« beschrieben wird. Die Einbindung der

einzelnen visuellen Repräsentationen weist damit kompositorisch und konzeptio-

nell bildnerische Elemente auf, womit z.B. an die Tradition des Tableau vivant an-

geknüpft wird.

Auf der semantischen Ebene können aber ebenso relationelle Bezüge einzelner

Elemente und die für sie spezifische, konventionelle Bedeutung in einem Zeichen-

system durch diese konzeptionelle Intermedialität in ein anderes System transfe-

riert werden, indem sie in diesem in Übersetzung wieder repräsentiert werden.

Das heißt, dass das Signifikat eines Signifikanten der Signifikant eines anderen

Zeichensystems sein kann und somit der Leser das entsprechende Signifikat er-

schließen muss.20 Unter diesem Aspekt ließe sich die Anordnung der Figuren Graf

und Dionysia als Verweis auf die Pietà lesen.

Die Begriffe zur Beschreibung der Figuren emulieren das Arrangement einer

bildlichen oder figürlichen Darstellung. Die charakteristische Positionierung des

Mannes in den Schoß der Frau begünstigt ebenso wie der Umstand, dass der Graf

tragisch zu Tode gekommen ist, die Assoziation mit der Jungfrau Maria und Je-

sus Christus. Die einzelnen Elemente können vom Leser, wenn er sie als Verweis

auf eine Gemälde- oder Skulpturensprache auffasst, mit den aus den jeweiligen

anderen Kontexten stammenden Bedeutungen gedeutet werden.

Der zweite (Bilder-)Komplex, der aber über diese kompositorische Intermedia-

lität aktiviert wird, ist die Bezugnahme auf das Kollektivsymbol des Heroischen

durch die Repräsentationen der »Frau in Rüstung« – etwa als »Heilige Jungfrau

von Orleans«. Wie bereits erwähnt, enthält die Episode einen indirekten Anachro-

nismus21 durch das Fehlen von Schusswaffen und die Aussparung der spezifischen

19 Wirth: Hypertextualität als Gegenstand einer intermedialen Literaturwissenschaft, S. 420ff.

20 Vgl. Titzmann: Semiotische Aspekte der Literaturwissenschaft, S. 3030.

21 Fliedl (Arthur Schnitzler, S. 163f.) konstatiert dieselbe Beobachtung und rekurriert in diesem

Zusammenhang sowohl auf ›Ritterzelt‹ als Anachronismus als auch auf ›Heldenjungfrau‹ als

Teil mehrerer Weiblichkeitsrepräsentationen, ohne näher zu reflektieren, wie diese beiden

Assoziationen motiviert sind, was allerdings auch der Kurzdarstellung im Zusammenhang

der Werksüberschau geschuldet ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exkurs: Gewalt und Heroik 227

Bezeichnung »Kürass« zugunsten der allgemeineren Bezeichnung »Rüstung«. Der

Text bietet alsomit dem reduzierten Grad seiner Spezifikation für den Interpretan-

ten dieMöglichkeit, die Darstellungmit einem idealisierten ritterlichen Kontext zu

verknüpfen. Noch wahrscheinlicher wird dies durch die hohe Präsenz des Komple-

xes »Frau in Rüstung« in seiner bildlich-medialen Inszenierung um 1900. Vor allem

die Überrepräsentanz des Jeanne-dʼArc-Mythos begünstigt die Assoziation Diony-

sias mit dieser.

Grundsätzlich ist gerade vor und nach der Gründung des Deutschen Reiches

(1871) noch eine weitere Assoziation mit einer weit verbreiteten Frau in Waffen in

den bildenden Künsten denkbar, nämlich die Personifizierung der deutschen Nati-

on Germania.22 Der gravierendste Unterschied jedoch zur Darstellung der Diony-

sia ist die Haarfarbe, da die Germania fast ausschließlich blond, wohingegen Jean-

ne dʼArc in der Regel wie Dionysia mit dunklemHaar porträtiert wird. Eine weitere

Schwächung einer interpretatorischen Tendenz, weg von der Germania und hin zu

der Johanna, ist die viel kürzere, sowohl schriftliche als auch bildliche Tradition,

die Germania zu diesem Zeitpunkt besitzt. Zusätzlich ist sie durch die nationalen

Konnotationen für Österreich nicht derart interessant, wie sie es für Deutschland

ist.

Noch ein weiteres Indiz weist darauf hin, dass Schnitzler gerade nicht eine

historisch akkurate Szene im Kopf hatte, sondern vielmehr bewusst den Kontext

als anachronistisch-ambivalent gestaltet hat: Ferdinand Schmutzer erstellte für die

Buchausgabe der Hirtenflöte von 1912 neun Radierungen. Er interpretiert die Sze-

ne als eher an einer historisch kontemporären Wirklichkeit orientiert und behebt

den Anachronismus, indem er Dionysia tatsächlich in Offiziersuniform darstellt.

Als Schnitzler die Ausgabe erhält, notiert er in sein Tagebuch »Die einzelnen Bilder

technisch außerordentlich; aber mit mäßiger Phantasie«23 und einige Tage später

»technisch ersten Ranges; manches real vorzüglich; in der Phantasie nicht ganz

ausreichend«24. Auch wenn es nicht explizit von ihm geäußert wird, ist sein zwei-

facher Hinweis auf den Mangel an Fantasie genau dahingehend zu lesen, dass der

Illustrator das Unkonkrete, Ambivalente, also das Fantastische durch seine natu-

ralistische Darstellung getilgt hat.

Deshalb scheint mir hier die Nähe zur ›Jungfrau von Orleans‹ als wahrschein-

lich, zu der ebenfalls eine Vielzahl von Gemälden existiert, z.B. von Dante Gabriel

Rossetti (Joan of Arc Kissing the Sword of Deliverance [1863]), Laure de Châttilon (Jeanne

d’Arc voue ses armes à la Vierge [1869]), Charles Goldie (Joan of Arc [1896]), Gaston Bus-

siere (Jeanne d’Arc [1908]), bis hin zu den propagandistischen Gemälden von Paul

Leroy und Franck Craig (beide 1914), um nur einige und bei Weitem nicht alle zu

22 Brandt: Germania in Armor, S. 87ff.

23 Schnitzlers Tagebuch 1912: V 24, S. 329.

24 Ebd., S. 330.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Das Schweigen der Gewalt

nennen. Ferner wären noch die zahlreichen anderen Darstellungsformen gerade

auch im Populärkulturellen zu erwähnen und die Faszination insgesamt, die si-

cherlich ebenso ihre Heiligsprechung 1920 mit motiviert hat. Denn neben den bil-

denden Künsten ist ebenso die Übernahme aus dem bildgebenden Medium Kine-

matograf vorstellbar. Tatsächlich existieren relativ früh nach der Etablierung des

Films als Attraktion bereits Umsetzungen des Jeanne-dʼArc-Stoffes. 1898 etwa dreht

Georges Hatot einen kurzen Film mit dem Titel Jeanne dʼArc, der Teil einer Reihe

von Kurzporträts ist mit vorwiegend dokumentarischem Charakter. Georges Mé-

liès inszeniert um 1900 dann eine filmische Umsetzung von insgesamt zehn bis

15 Minuten Länge, in der vermutlich bis zu 500 Schauspieler involviert waren.25

Weiter kann angenommen werden, dass noch einige französische und italienische

Umsetzungen folgen.26

Méliès Umsetzung räumt dem Auszug der Truppen und der Schlacht um

Compiègne, die zur Gefangennahme der Johanna führt, einen größeren Zeitraum

ein. In dieser ist sie in der Darstellung in Ritterrüstung zu Pferd zu sehen; eine

vergleichbare Szene wie bei Schnitzler existiert allerdings nicht. Mindestens

eine deutsche Umsetzung ist auch verwirklicht worden von Max Skladanow-

sky mit dem Titel Eine Moderne Jungfrau von Orleans und wurde bereits

1900 fertiggestellt. Die Uraufführung findet aber erst 1914 statt, weshalb sie als

direkte Quelle nicht in Betracht kommt, wohl aber als Teil des Diskurses der

Kollektivsymbolik.27 Die filmische Bildsprache ist in dieser Zeit im Entstehen,

weshalb von einer konsistenten, medieneigenen Sprache streng genommen noch

nicht ausgegangen werden darf. Häufig handelt es sich stattdessen um Reme-

dialisierungen bestehender Inszenierungskonzeptionen, z.B. aus der theatralen

Inszenierungspraxis.

Was die Bezugnahme zum filmischen Kode dennoch nahelegt, ist die bei

Schnitzler, im Gegensatz zu anderen Schriftstellerkollegen wie etwa Hofmanns-

thal, schon häufig herausgestellte Faszination für das neue Medium des Ki-

nematografen. Wenngleich er sie nicht in seinen Schriften thematisiert, ist er

offensichtlich sehr an einem Mitwirken im Filmgeschäft interessiert, auch in der

Hoffnung, sich eine neue ästhetische Sprache aneignen zu können, wie zumindest

Achim Heimerl vermutet.28 Ab 1913 beginnt Schnitzler an einer Drehbuchskizze

für die Hirtenflöte zu arbeiten, angeregt durch die Arbeiten an der Verfilmung

25 Kraemer: Jeanne dʼArc, S. 129. Sie hält auch den Film von George Méliès für verschollen, so

wie es ihre Quelle von 1962 vermutlich annimmt. Allerdings lässt sich der Film inzwischen

im Internet unter http://archive.org/details/JeanneDarc einsehen.

26 Die IMDB verzeichnet noch Umsetzungen von Albert Capellani (1909; www.imdb.com/tit-

le/tt0460980), Mario Caserini (1909; www.imdb.com/title/tt0177806) und Ubaldo Maria Del

Colle (1913; www.imdb.com/title/tt0177807).

27 Vgl. http://www.imdb.com/title/tt0000318; Castan: Max Skladanowsky, S. 115.

28 Vgl. Heimerl: Zeitgenossenschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;
http://www.imdb.com/title/tt0000318;


Exkurs: Gewalt und Heroik 229

seines Theaterstücks Liebelei. Der Entwurf umfasst 13 Maschinenseiten und stellt

insgesamt 103 Bilder dar. Schnitzler betrachtet ihn als vorläufig und stellt selbst

fest, dass das Verstehen der Handlung praktisch nur durch die vorherige Lektüre

der Erzählung möglich wäre. Bei diesem Entwurf scheint er an seine Grenzen

zu stoßen, und die Komplexität des Handlungsstrangs will sich nicht recht in

eine filmische Umsetzung bringen lassen. Entsprechendes kritisiert auch Walter

Fritz an seinem Entwurf.29 Dennoch ist der Versuch hier insofern von Relevanz,

da seitens Schnitzlers offensichtlich von einer tendenziell kinofähigen Visualität

ausgegangen wird, wenngleich auch die Problematik der Komplexität aufgrund

der Vorzüge des Textmediums dem Vorhaben einen Riegel vorschiebt.

Bei dem Motiv der Frau in Rüstung sind insbesondere die semantischen Kon-

notationsverschiebungen für den Entwurf der Dionysia und damit für diemoderne

Frauenfigur an sich entscheidend. Die Rüstung selbst ist in der Malerei um 1900

ein Zeichen für Keuschheit. In der romantisierten Darstellung des tugendhaften

Ritters ist sie ein Schutz gegen die Bedrohung durch die Sünde im Speziellen und

die Erotik im Allgemeinen. Während aber die weibliche Darstellung mit mindes-

tens gleichbleibender Popularität undWirkungweitergeschriebenwird, sieht Peter

Springer beim männlichen Pendant eine Erstarrung zu einem nicht mehr zeitge-

mäßen Klischee. Am Werk Lovis Corinths setzt er den Übergang an, wobei seine

Gemälde diesbezüglich noch das verändernde Potenzial hätten durch die Kombi-

nation des für Springer entscheidendenweiblichen Akts, der letztlich auch zur Zer-

setzung der männlichen Wehrhaftigkeit beitrüge:

Als Metapher gelesen ist dieser Kontrast des anachronistischen Verbergens und

der pointierten Enthüllung tatsächlich ein Indikator desWandels. […] Als ambiva-

lentes Zeichen der Verunsicherung wie auch des Sicherheitsbedürfnisses in einer

Zeit des rapiden Wandels hat diese Symbolfigur um die Jahrhundertwende Kon-

junktur. Doch entlarvt sich der Ritter spätestens dort vollends als Anachronismus,

wo Banalisierung und Austauschbarkeit seiner angerosteten Reputation den Rest

geben.30

Seiner Logik hier folgend, gilt dies jedoch nicht für die weibliche Repräsentation,

da diese durch die Zuschreibung der männlichen Eigenschaften – Tugend, Stärke,

Aggression – über den Komplex des von ihm entworfenen Signifikanten zweiter

Ordnung auf die Frau übergehen, die somit in ihrer Wirkmächtigkeit als Motiv

um die Jahrhundertwende enormes Potenzial entfaltet. Wobei Springer hier die

›entfesselte‹ Nacktheit als eigentlichen Katalysator betrachtet.31

29 Wolf: Arthur Schnitzler und der Film, S. 120.

30 Springer: Ansichten vom Kunstkörper, S. 31.

31 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Das Schweigen der Gewalt

Ebenso sieht Hoffmann-Curtius die ansteigende Popularität ab 1880 der Dar-

stellung des Ritters als Reaktion auf die neuen Konstruktionsansätze von Weib-

lichkeit, vor allem in ihrer extremen Form der Erfindung der femme fatale: »At the

same time that the most aggressive images of the femme fatale were emerging in

Wilheminian Germany, there was a proliferation of images of the self-denying and

solitary knight.«32 Diese Korrelation verändert die Konnotation durch die Übertra-

gung der Attribute auf die Frau. Innerhalb der hier entworfenen kulturellen Logik

stellt die Übernahme der männlichen Eigenschaften durch die Frau, die zudem als

Schutz vor der weiblichen Bedrohung auf den Begriff »Rüstung« übertragen wor-

den sind, eine Perversion des Rittermotivs in zweifacher Hinsicht dar. Zum einen

resultiert diese aus der nun kontradiktorischen Zuschreibung von |männlich=Rüs-

tung=männliche Eigenschaften (Tugend, Stärke, Entsagung)≠Frau| zum anderen

aber auch wie bereits bei der femme fatale durch den Wechsel von der passiv mani-

pulierenden zur aktiv tötenden Figur, wobei erneut die kulturelle Logik der stereo-

typen Zuschreibungen dann gelten muss: |aktiv=männlich≠passiv=weiblich|. Dass

es sich also nicht zwangsläufig um einen positiven Bildkomplex handeln muss, er-

arbeitet auch Watanabe-OʼKelly. Ihrer These zufolge ist die »Frau in Rüstung«, vor

allem wenn sie tötet, eine Monstrosität. Nur unter bestimmten Bedingungen kön-

ne sie ihre Tugendhaftigkeit behalten bzw. zurückgewinnen. Eine Möglichkeit sei

die autoritäre Führung durch einen Mann oder in seiner Gefolgschaft durch die

Liebe zu ihm.33 Durch die Überrepräsentanz des Motivs ist es deshalb nicht son-

derlich verwunderlich, wenn sich ebenfalls in anderen Erzählungen aus dieser Zeit

ähnliche Anleihen wiederfinden.

Tatsächlich wird auch bei einer Frauendarstellung in Beer-Hofmanns Der Tod

Georgs mit demselben Kode operiert. Die namenlose Frau der realistisch-abstrak-

ten Traumebene wird bei dem ersten zeitlichen Rückbezug mit jener Frauenfigur

aus dem ersten Teil verbunden, der Paul bei einem Spaziergang im Park begegnet

(»da war sie im Dunkeln an ihm vorübergegangen«34), wo sie ihm schon häufi-

ger aufgefallen war. Dieser Frauenfigur der »namenlosen Geliebten« kommt eine

Schlüsselstellung in der Verweisstruktur der Erzählung zu, indem sie die Verbin-

dung der verschiedenen Ebenen und dessen, was sie transportieren, erzeugt. Sie

wird zum Knotenpunkt verschiedener semiotischer Beziehungen.

Die Beschreibung des Mädchens aber weist Parallelen zur »Frau in Rüstung«

auf:

Wenn ihre schlanke knabenhafte Gestalt, von einem enganliegenden Kleid um-

schlossen, ruhig dastand, den Kopf leicht zur Seite gewandt, die Hand vor sich

32 Hoffmann-Curtius: Constructing the femme fatale, S. 174.

33 Watanabe-OʼKelly: Wearing the Trousers, S. 30 u. 41.

34 DTG, S. 533.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exkurs: Gewalt und Heroik 231

hingestreckt auf dem zu hohen Griff des Schirmes ruhend, mußte er an Bilder

denken, auf denen Erzengel in stählernem goldtauschiertem Panzer ihr Schwert

vor sich hin in den Boden stemmten.35

Dem Sem |weiblich|, das das Lexem »Frau« und in diesem Zusammenhang das

sich darauf beziehende Personalpronomen »sie« beinhaltet, wird in der darauf er-

folgenden Konstruktion ihres Aussehens kontradiktorisch das Sem |männlich| ge-

genübergestellt. Dieses ist nicht nur im Begriff »Knabe«, der hier im Adjektiv »kna-

benhaft« repräsentiert ist, vorhanden, sondern auch im Wort »Erzengel«.

Bei der Beschreibung der Farbe ihrer Haare schließen sich weitere Sembün-

del in den Formulierungen »Weihrauchqualm« und »die Flamme geweihter bunter

Kerzen« an,36 die |kirchlich|, |religiös|, |heilig| beinhalten, vor allem im Rückbe-

zug auf »Heilige« und »Erzengel«. Dies hat die Konnotation von »Knabe« über den

Kontext |Kirche, Religion| zur Folge, was somit die Bevorzugung der Seme |rein|

und |unschuldig| begünstigt, die sich neben |unerwachsen| auch in der darauf

anschließenden Passage im Begriff »Kind«, hier im Kompositum »Kinderarme«

enthalten, wiederfinden:

Hart und ungefügig bewegten sich ihre hagern Kinderarme, als hätten sie noch

nicht gelernt, umarmend sich um den Hals des Geliebten zu schlingen, und ihre

verschlossenen knospenden Formen schienen den Tag zu erwarten, an dem die

Liebe schwellen und öffnen würde, was jetzt noch verschüchtert schlief.37

Aber auch hier ist im Begriff »Kind« eine semantische Ambiguität in Bezug

auf |weiblich| bewahrt. Diese semantische Inkompatibilität erzeugt Polysemie.

Je nachdem, wie stark man die Relativierung durch die Präsenz des Perso-

nalpronomen »sie« bewertet, changieren die Deutungsmöglichkeiten hier von

homoerotisch und damit semantisch kontradiktorisch und zugunsten der Tilgung

des Sems |weiblich| bis hin zur engelsgleichen Heiligen, wobei eine Addition der

entsprechenden Seme zum Begriff Frau erfolgt.38

Ganz offensichtlich handelt es sich bei der hier vollzogenen Kodierung von

»Frau« um die fast schon prototypische Etablierung des Motivs der f emme fragi-

le:39 androgyne Züge und ein engelsgleiches, damit keusches, bis hin zum Spröden

reichendes Wesen, ganz verortet in den ätherischen Sphären und damit unnahbar,

aber bereit zur erotischen, körperlichen Liebe, wenn auch noch nichts wissend,

35 Ebd., S. 525.

36 Ebd., S. 526.

37 Ebd.

38 Vgl. Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 130.

39 Vgl. Paetzke: Erzählen in der Wiener Moderne, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Das Schweigen der Gewalt

höchstens ahnend, wartend, auf den Erfahrenen, der sie einweist und diese Liebe

in ihr zum Erblühen bringt.40

Gleichzeitig zeigt aber die Aufschlüsselung der einzelnen sich ergänzenden

und widerstrebenden Bedeutungsteile, dass ebenfalls ein homoerotischer und ein

geschlechtsloser Kontext mitgedacht werden kann, der sich nicht ohne Weiteres

über das Motiv der femme fragile erschließt. Der Fehler der Sekundärliteratur liegt

darin, die Kombination vonweiblichen und explizit ›knabenhaften‹ Attributen rou-

tiniert als ›unschuldig, keusch‹ auszudeuten. Denn die nicht vollständig aufzulö-

sende Diskrepanz zwischen männlich, weiblich oder beidem zwingt zu einer Re-

flexion des zugrunde gelegten Schönheitsideals, nämlich ob demMännlichen, dem

Weiblichen oder dem Androgynen der Vorzug zu geben ist. Im Grunde zeigt sich

hier dieselbe »Perversion des Motivs«, wie das Watanabe-OʼKelly für das Rittermo-

tiv herausgearbeitet hat, gerade durch die Übertragung der männlichen Attribute.

Durch die hier beschriebene, erneut vollständig eigenständige Neukonzepti-

on der Figur Dionysia im fünften Kapitel wird ein weiteres Mal ihre Komplexität

deutlich. Nicht zuletzt entsteht diese Komplexität durch die Konvergenzen und

Diskrepanzen in ihren Zuschreibungen, die die Protagonistin in einer ständigen

Ambivalenz belassen. Wie ich in Kapitel 2.1.5 dieser Arbeit versucht habe zu ver-

deutlichen, zeigt sich auch bei der Frauenfigur Dionysia die Tendenz zur Moder-

ne, diese als eine Projektionsfläche für kulturelle Diskurse zu konzipieren. Des-

halb bleibt trotz der vielen Erfahrungen, die die Heldin durchlebt, ihr Charakter

letztlich vage und unbestimmt. Eine der wesentlichen Diskrepanzen für diesen Ab-

schnitt ist die ausbleibende Legitimation des Krieges innerhalb der Erzählung. Der

Krieg ereignet sich, ohne dass im Wesentlichen seine Ursache oder sein Auslöser

beschrieben werden. Auch Dionysias Entschluss, in den Krieg zu ziehen, ist ein-

zig durch die Liebe zum Grafen motiviert. Jedoch, wie ich vorher bereits versucht

habe zu erläutern, würde die konventionelle Konzeption eines ›guten‹ Helden ei-

ne moralische Legitimation des Krieges und damit auch der vom Helden verübten

Gewalt fordern. Dass die Episode am Konzept des Heroischen partizipiert, findet

sich explizit als textimmanente Zuschreibung, die Dionysia nach ihrer Bewährung

als ›Heldin‹ semantisiert. Hinsichtlich der Diskrepanz in Bezug auf die Legitimati-

on ließe sich zur Kontrastierung etwa Friedrich Schillers Konstitution der heiligen

Jungfrau gegenüberstellen. Entscheidend für das Heroische seiner Figur ist gerade

ihre altruistische Opferbereitschaft für ein uneigennütziges Ziel.41

WieWatanabe-OʼKelly illustriert, ist diese Legitimation entscheidend dafür, ob

der Tabubruch der Travestie durch die Frau und dazu noch ihre Gewaltanwendung

als Aspekt des Heroischen akzeptiert werden oder nicht. Anhand Emil Tauberts

Umsetzung (1889) der historischen Figur Eleonore Prochaska (1785–1813) aus den

40 Vgl. 2.1.2.

41 Vgl. Kollmann: Gepanzerte Empfindsamkeit, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exkurs: Gewalt und Heroik 233

Napoleonischen Kriegen zeigt sie, dass selbst bei einer Legitimation des Handelns

der Frau die Normverletzung überwiegen kann und der Frauenfigur so das He-

roische abgesprochen wird. Tauberts Text nämlich erhält trotz einer heroischen

Legitimation die Grenzüberschreitung von der passiven zur aktiv tötenden Frau

als unversöhnlich und deshalb suspekt aufrecht.42 Es scheint so, als stünden zwei

wesentliche Diskurs hier imWiderstreit. Der Diskurs desWeiblichen untersagt der

Frau jegliche männliche Form von Gewalt. Verübt sie diese dennoch, dann eignet

sie sich damit ein nicht weibliches Element an und verhält sich im damaligen Sin-

ne des Wortes als ›pervers‹.43 Einzig die Rechtfertigung durch das Heroische kann

sie vor dieser Einschätzung bewahren.

Ein deshalb weiteres häufig eingeführtes Element innerhalb des Wertesystems

lautet |sexuell aktiv/¬aktiv| (›keusch‹, ›jungfräulich‹ etc.).44 Schillers Jungfrau er-

wächst ein großer Teil ihrer Reputation und Authentizität eben aus dem Sachver-

halt, dass sie keusch bleibt. Die Überwindung der ›menschlichen Schwäche‹ eines

profanen Zuneigungsgefühls sichert ihr erst die Rückkehr in den erweiterten Hel-

denstatus. Die textuell konstruierte Gratifikation ist die Tilgung der historischen

Wahrheit zugunsten eines Heldentods, da Schiller Johanna gerade nicht auf dem

Scheiterhaufen, sondern während der Entscheidungsschlacht gegen die Engländer

sterben lässt.45

Eine Figur, die beide bisherigen Aspekte auf sich vereint, ist Auguste Leubel-

fing in Conrad Ferdinand Meyers Erzählung Gustav Adolfs Page (1882). Sie wird vor

allem aufgrund ihrer Keuschheit und der daraus resultierenden Integrität für ihre

Travestie rehabilitiert, indem im Moment ihres Todes ihr die Männlichkeit zuge-

sprochen wird, was in der etablierten Logik des Textes zu einer Erhebung der Figur

ins Heroische führt.46 Erneut muss also die Normverletzung der männlichen Ge-

walt durch Keuschheit ausgeglichen werden; hier sogar bis zu dem Grad, dass die

Figur ihre Geschlechtszuschreibung wechselt. Aber auch der Aspekt der sexuellen

Enthaltsamkeit trifft auf Dionysia nicht zu, denn innerhalb der Kriegsszene zeugt

sie mit dem Grafen ein Kind. Womöglich aber ist es die motivische Abhängigkeit

zu dem Keuschheitsaspekt, die letztlich die düstere Konnotation motiviert hat.

Zusammenfassend lässt sich also feststellen, dass in dieser Episode der Erzäh-

lung Die Hirtenflöte Elemente des Heroischen verwendet wurden, zum einen auf

textimmanenter Ebene durch die entsprechenden Zuschreibungen, zum anderen

42 Vgl. Watanabe-OʼKelly: Wearing the Trousers, S. 34.

43 Vgl. Kap. 2.1.4.

44 Vgl. Watanabe-OʼKelly: Wearing the Trousers, S. 41; Kollmann: Gepanzerte Empfind-

samkeit, S. 114.

45 Ebd., S. 123.

46 Vgl. Watanabe-OʼKelly: Wearing the Trousers, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Das Schweigen der Gewalt

auf intermedialer Ebene über die deutliche Referenz auf die visuellenDarstellungs-

kodes der damaligen Visualisierungen des Mythos, über die ein breiterer kollektiv-

kultureller Aspekt mit eingebunden wird. Zugleich erreicht die Figur Dionysia in

ihrer Charakterentwicklung im Vergleich zu ihren übrigen Zuständen den höchs-

ten Grad idealer Vervollkommnung. Allerdings verbleibt auch am Höhepunkt der

Entwicklung der Charakter ambivalent und fragmentarisch. Der Text erreicht dies

durch den kontinuierlichen Bruch mit den konventionellen Erwartungen an das

Heroische – ähnlich wie zuvor bei der Repräsentation der Schäferidylle. Dazu ge-

hört, dass Dionysia selbst wesentliche Merkmale des heroischen Helden nicht er-

füllt und deshalb die Normverletzung hinsichtlich des Weiblichkeitsdiskurses un-

versöhnt bleibt.

Dennoch ist dieser Abschnitt der Hirtenflöte durch seine Nähe zum Diskurs des

Heroischen der Teil, in dem der Text einer Gewaltverherrlichung und damit auch

eine Ästhetisierung der Gewalt am nächsten kommt. Wobei gerade durch die wei-

ter anhaltende Ambivalenz und Distanz der Erzählstimme genau das schwer ent-

scheidbar bleibt, nämlich ob die Haltung zur Gewalt nicht doch eher eine indiffe-

rente ist.

Hinsichtlich der Poetologie Schnitzlers und vor allem unter dem speziellen As-

pekt, ob und wenn ja, wie Gewalt, Krieg und Tod als Gegenstand der Kunst auf-

zufassen sind, halten seine ohnehin eher seltenen poetologischen Äußerung wenig

bereit.47 Die 16 Jahre später erscheinende SammlungWerk undWiderhall setzt sich

vor allemmit der grundlegenden Frage nach der Bewertung einesWerkes als Kunst

oder Nichtkunst auseinander. Es ist nur insofern interessant, als dass Schnitzler

die Wirkung eines Textes an seiner Fähigkeit zur Beförderung von Assoziationen

im Leser bemisst und nicht anhand seiner Illusionswirkung:

Waswir also als Eindruck eines Kunstwerks empfinden, das ist das Resultat aus ei-

ner Summe von Ideenassoziationen in ihrer eigentümlichen Intensität, eigentüm-

lichen Reihenfolge, eigentümlichen Ablaufgeschwindigkeit, die durch das Kunst-

werk in uns ausgelöst wurde. Und dieser Eindruck hängt in keiner Weise ab von

dem Grad der Täuschung, in die wir durch das Kunstwerk versetzt worden sind;

kann davon gar nicht abhängen, weil bei vollsinnigen Menschen eine solche Täu-

schung nie und nimmer entstehen kann.48

Mit der Unmöglichkeit der Täuschung ist gemeint, dass ein Kunstwerk nur dann

von einem Menschen als Kunst rezipiert werden kann, wenn er es vollständig als

Kunstwerk wahrnimmt und sich nicht identifikatorisch damit auseinandersetzt.

Der Rezipient überschreitet in diesemModell nicht die Grenze zwischen Illusions-

wirkung und ästhetischer Wahrnehmung.

47 Vgl. Perlmann: Arthur Schnitzler, S. 182.

48 Aphorismen und Betrachtungen, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exkurs: Gewalt und Heroik 235

Im Kunstwerk ist folglich auch etwas existenziell Bedrohliches wie der Tod zu-

erst neutral und nicht schon durch seine bloße Erwähnung tragisch. Erst die Ein-

bettung in einen Kontext und seine Funktionalisierung innerhalb einer Konzeption

bedingen die entsprechende Reaktion beim Antizipierenden.49

Deshalb kann es aber auch so etwas wie »sittliche Entrüstung« in Bezug auf ein

Kunstwerk nicht geben. Sittliche Entrüstung würde eine tatsächlich moralisch ver-

werfliche Tat implizieren, die aus den vorher angeführten Gründen durch z.B. Lite-

ratur nie etabliert werden kann, da sie in einem virtuellen Raum eine Versuchsan-

ordnung darstellt, die höchstens zur Erprobung bestimmter Konstellationen und

Ideale dienen kann.50

Eine weitere diesbezüglich aufschlussreiche Stelle ist die Bevorzugung des Hu-

mors vor der Satire, demWitz und der Ironie. Der Humor hat eine Reinheit (»gött-

liches Kind«), die den anderen fehlt, wodurch er befähigt ist, alleThematiken (auch

Tod und Elend) in seinen Besitz nehmen zu dürfen, ohne dass es als geschmacklos

empfunden wird.51

Die Vermutung liegt also nahe, dass auch die Phase der heiligen Jungfrau eine

Erprobungsphase des Charakters bleibt, wie es von Erasmus am Anfang ausgelegt

worden ist. Dionysia durchläuft ein weiteres Wirklichkeitskonzept und eine neue

Lebensphilosophie, in die eingebettet das Potenzial der Gewalt ist. Dieses Potenzial

ist auf die makrostrukturellen Beziehungen der Erzählung betrachtet wertneutral,

aber auf die mikrostrukturellen Beziehungen in dem spezifischenWeltentwurf des

Kapitels gewendet ein essenzielles Element. In dieser Welt ist dann auch die Glori-

fizierung der Gewalt Teil des Ausdrucks ihrer Funktion: Im Krieg bewährt sich Dio-

nysia als Mensch, noch genauer als Held. Im Wertekomplex ausschließlich dieser

Sphäre erreicht sie damit charakterliche Vervollkommnung. Allerdings ist dieser

Wertekomplex weder generell auf die gesamte Erzählung übertragbar, noch ist er

Teil einer genuin zu vermutenden Aussage desselben. Das Wertesystem entfaltet

seine Funktion und Relevanz nur für das jeweilige Segment der diegetischen Welt

und ist deshalb nicht zwangsläufig auch Teil einer übergeordneten Wahrheit. Das

darf nicht übersehen werden, wenn man die Darstellung der kriegerischen Frau in

Bezug zum auch stark propagandistischen Diskurs der Johanna von Orleans setzt.

Die Faszination für die Ästhetisierung der Frauenfigur ist eine formale, keine ideo-

logische. Ebenso ist auch die Ästhetisierung der Gewalt eine formal-logische und

keine ideologisch-konsequente. Wobei dieses Mal die Formationsregeln der Dar-

stellung aus den komplexeren und übergeordneten Diskursen des Heroischen ent-

lehnt sind. Deshalb verzichtet Schnitzler auf eine Rechtfertigung der Gewalt. Das

Heroische ist Rechtfertigung genug. Das notwendige Merkmal der Legitimation

49 Ebd., S. 112.

50 Ebd., S. 121.

51 Ebd., S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Das Schweigen der Gewalt

in Bezug auf die heroische Gewalt wird als quasi a priori gedacht und die Argu-

mentationskette damit verkehrt. Die Gewalt ist nicht heroisch, weil sie moralisch

gerechtfertigt ist, sondern die Gewalt ist gerechtfertigt, weil sie heroisch ist. Im

Hinblick auf eine autonomieästhetische Inszenierung der Gewalt lässt sich zwei-

erlei feststellen:

1. Die formale Logik der Ästhetik zeigt sich insbesondere dort, wo an einem in-

termedialen Darstellungskode partizipiert wird. Die Notwendigkeit der Inszenie-

rungsform ergibt sich somit zu einem großen Teil aus dem übergeordneten Sujet

– in diesem Fall des Heroischen – und weniger aus der originären, diegetischen

Welt des Textes.

2. Selbstreferenz kann nicht als Ausschluss intertextueller und intermedialer

Bezüge verstanden werden. Im Gegenteil ist gerade der Bezug auf andere ästheti-

sche Kodierungen das, was die singuläre Inszenierung von ihrer ständigen Recht-

fertigung als Kunst befreit – das Zitat und der Bezug auf einen Darstellungskode

sicheren zugleich eine gewisse Befreiung vom Bezug auf eine empirische Reali-

tät, weil der Verweis auf eine andere ästhetische Repräsentation einmal mehr das

Kunstwerk als Kunst ausweist. Denn dadurch, dass das Kunstwerk im Zitat seine

Abhängigkeit zum ästhetischen Diskurs der Darstellung offenlegt, schwächt es zu-

gleich seine Verantwortung gegenüber dem Dargestellten und seinem möglichen

Realitätsbezug.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit

5.1 Wahrheit des Narrativs

In einer letzten Analyse soll nun der Schritt in die den Texten übergeordnete Ebene

vollzogen werden. Denn neben den Ordnungsstrukturen der semantischen Räume

transportieren Erzählungen auchWahrheiten über ihr Narrativ. Aussagen über Ge-

walt und Aussagen mit Gewalt können Teil dieser Wahrheiten sein, zu denen ein

Leser sich im Verhältnis zu seiner Wirklichkeit positionieren muss.

Beim Semioseprozess ist der Rezipient auf sein Weltwissen angewiesen. So-

wohl ganz basale Begriffe als auch komplexe und abstrakte Sachverhalte verknüpft

er dabei über den Text mit seiner Umwelt. Aber auch dem Text selbst ist eine Logik

inhärent. Sie kann sich wie im Abschnitt davor auf Regeln, Ordnungen und Ge-

gebenheiten beziehen, die den diegetischen Raum und seine Gesetzmäßigkeiten

festlegen. Komplexer und subtiler als diese sind aber Wahrheiten, die eine Erzäh-

lung oder ein Roman über sein Narrativ transportiert.1 Mit Wahrheit ist in diesem

Zusammenhang gemeint, dass Literatur im geschlossenen Rahmen seines sprach-

lichen Kunstwerks Urteile über Aussagen fällt und sie damit für ihren Kontext je

nach dem als richtig, falsch oder nicht richtig und nicht falsch ausweist.2 Sie sind

nicht wie die Ordnungsschemata Teil der Dramaturgie und nur auf spezifische, se-

mantische Räume beschränkt, sondern sie umspannen den gesamten Kosmos ei-

ner Erzählung und besitzen allgemeine Gültigkeit. Diese Wahrheiten können sich

in der zum Schluss entworfenen zentralen Aussage eines Textes bündeln, sie kön-

nen aber auch einer Folie gleich als unhinterfragte Voraussetzungen existieren.

Die in Schnitzlers Hirtenflöte verfremdete Teleologie des Märchens ist eins von vie-

len Beispielen dafür. In der prototypischen Märchenkonzeption wäre die unaus-

1 Vgl. Assmann: Legitimität der Fiktion, S. 106f.

2 Je intensiver ein Text sich mit dem Verhältnis von Wahrheit und Wirklichkeit auseinander-

setzt, desto komplexer werden die transportierten Aussagen. Es kann deshalb nicht pauschal

angenommen werden, dass ein Text eine oder mehrere Wahrheiten präsentiert, sondern es

ist ebenso möglich, dass er bestimmte Wahrheiten als unzulänglich oder inkonsistent mar-

kiert, ohne eine Alternative anzubieten. Gerade für die moderne Literatur ist Letzteres eher

Regel als Ausnahme.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Das Schweigen der Gewalt

gesprochene, aber durch den Text immer wieder exemplifizierte Wahrheit, dass

gute Taten sich auszahlen.3 Schnitzlers Text, wie bereits erörtert, unterläuft diese

Wahrheit und konterkariert sie, indem sie sich teilweise in ihr Gegenteil verkehrt.

Im prototypischen Märchen hingegen ist es irrelevant, wie viele semantische Räu-

me mit unterschiedlichen Ordnungsschemata der Held durchläuft – am Ende gilt,

dass sein tugendhaftes und moralisches Handeln zum Erfolg führt. Der Text trifft

damit zuerst und vor allem eine Aussage über seine eigene diegetischeWelt, jedoch

verweist sie auf die den Rezipienten umgebende Wirklichkeit.4

Der Grund dafür, dass Literatur Aussagen über Wirklichkeit produziert, liegt

darin begründet, dass Literatur ein Modell von ›Welt‹ entwirft.5 Wie bereits er-

wähnt, strukturiert sich die erzählte Welt als geschlossenes Kontinuum und pro-

klamiert somit einen universellen Wahrheitsanspruch für seinen gegebenen Ent-

wurf. Die Abgeschlossenheit und den Universalitätsanspruch erhebt aber auch das

Subjekt in seiner eigenen Umgebung. Dieser Aspekt ist jener, der zur intensiven

Auseinandersetzung mit Literatur provoziert. Dabei findet eine ständige Übertra-

gung und ein Abgleich mit den eigenen Erfahrungen, Vorstellungen und Überzeu-

gungen statt, die sich das Subjekt über seine Existenz bildet und gebildet hat.6

Dem Leser ist es nun anheimgestellt, ob er die Aussagen der Literatur in seine

eigene Umwelt überträgt oder nicht. Es ist das Moment, an dem der Rezipient

sich und seine Umgebung beginnt kritisch zu reflektieren und gegebenenfalls sei-

ne Annahmen über seine Welt zu verändern. Dies wird umso brisanter, wenn der

absolute Wahrheitsanspruch der materiellen Lebenswelt erodiert.7

Da die Wahrheit des Narrativs sich aus der Gesamtheit des Textes generiert,

wird sie mit unterschiedlichen Textstrategien konstituiert und transportiert. Alle

bisher beschriebenen Verfahren von der Grenzüberschreitung bis hin zur Welt-

festschreibung dienen damit auch diesem Zweck. Im Folgenden soll aber ein As-

pekt besondere Berücksichtigung finden, der bisher immer nur am Rande erwähnt

werden konnte, und das ist die Korrelation der metaphorischen Verwendung von

Gewalt mit Aussagen, die die diegetische Weltwahrheit betreffen.

3 Die Bezeichnung »prototypische Märchenkonzeption« umgeht ein Terminologieproblem. Es

ist sicherlich richtiger, von prototypischen Volksmärchen zu sprechen. Allerdings ist dieser

Begriff selbst problematisch. Entscheidend für den Zusammenhang hier ist die Erwartungs-

haltung des Lesers, dass ein gutes Handeln mit einem positiven Ausgang der Geschichte be-

lohntwird unddie für eine bestimmteGruppe vonMärchentextengültig ist (vgl. Pöge-Alder:

Märchenforschung, S. 31f.; Neuhaus: Märchen, S. 7f.).

4 Auf diesen Aspekt legt Goodman seinen Schwerpunkt, wenn er der Kunst einen äquivalen-

ten Stellenwert als Erkenntnismittel der Welt zuweist, vgl. Goodman: Weisen der Welter-

zeugung, S. 128ff.

5 Vgl. Lotman: Vorlesung, S. 22f.

6 Vgl. ebd., S. 27f.

7 Assmann: Legitimität der Fiktion, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 239

5.2 Künstlerexistenz: Die gute Schule

5.2.1 Der Ekel des Dilettanten

In einem viel umfangreicheren Maß als die übrigen hier besprochenen Erzählun-

gen bedient sich Hermann Bahrs Roman Die gute Schule (1890) am Bildbereich der

Gewalt. Sowohl bei der Erzeugung von Atmosphäre und bei der Präsentation von

Emotionen als auch bei der Emphase wichtiger ideologischer Aussagen greift der

Text auf Darstellungen der Gewalt zurück. Dabei liegt, wie bereits bei der Dar-

legung des Inhalts des Romans im dritten Kapitel angedeutet, der Fokus die ge-

samte Handlung über auf der emotionalen Konstitution des Protagonisten. Seine

Weltwahrnehmung, die durch seine Gefühlslage bestimmt wird, sowie die Verän-

derungen dieser beiden in gegenseitiger Abhängigkeit ist durchgehendes Motiv

des Romans. Seine Beschreibungen, die er für seine Emotionen entwirft, werden

von der Erzählinstanz aufgegriffen und wiederholt in einen generellen Bezug zur

diegetischen Welt gesetzt.

Bereits zu Beginnwird dekadenztypisch bei der Hauptfigur desMalers der Ekel

– der ennui – inszeniert, der zugleich den Impuls für den weiteren Handlungsver-

lauf darstellt:

Er ermüdete und wie das Gewühl wuchs, wurde er ungeduldig. Und dann ärger-

te er sich, so verdrossen zu sein und sich selber wieder die Freude zu vergällen.

Und dann ärgerte er sich der dummen Laune, überhaupt das Atelier verlassen zu

haben. Er wollte zurück. Aber da er nun einmal da war, war es am Ende doch ei-

gentlich gescheiter … so schwankte sein Wille, so schwankte sein Weg.

Vor dem Brunnen auf dem Platze des heiligen Michael starrte er aufs schwere,

schwarze Wasser, das ächzend schwoll. Er war sehr mißmutig und in kurzen, has-

tigen, abgerissenen, spitzigen und schrillen Pfiffen zerhackte er seinen Verdruß

unwirsch vor sich hin. Er wußte es, daß er unnütz und in Ärger seine Zeit verthat,

wenn er nicht heim kehrte; aber wenn er heim kehrte, dann war ihm sicher erst

recht der ganze Abend verdorben. Er kannte sich, es war ja nicht das erste Mal.

Und er war sich wieder sehr zuwider.8

In der kurzen Szene ist die Dominanz der Isotopie [Ekel] deutlich in den vielen mit

ihr assoziierbaren Begriffen wie »ermüden«, »Gewühl«, »ungeduldig«, »ärgern«,

»verdrossen«, »mißmutig« etc. zu erkennen. Der Charakter der Figur wird damit

in die Tradition der dandyhaften Weltverweigerer gestellt, wie sie typisch für die

damalige artistische Selbst-, aber auch Fremdwahrnehmung war. Gerade die Hin-

8 DgS, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Das Schweigen der Gewalt

wendung zum Ekel als eigentliches Movens der gesamten Handlung lässt sich in

vielen ähnlichen Schriften der Zeit wiederfinden.9

Durch seine momentane Unfähigkeit, Kunst zu schaffen, verweist der Maler

ebenfalls auf die Figur des modernen Dilettanten und der entsprechenden Kunst-

diskussion der Zeit.10 Der Maler überformt die Wahrnehmung seiner Umgebung

auffällig negativ, wenn er »aufs schwere, schwarze Wasser, das ächzend schwoll«,

starrt. Vor allem die Antropomorphisierung desWassers durch »ächzend» (|+hum,

anstrengend|) in der kontextuellen Abhängigkeit zu dem Semem von »schwarz,

schwer« stellt letztlich eine Übertragung des inneren Zustandes der Figur auf sei-

ne Umwelt dar. Diese subjektive Wahrnehmung wird ebenfalls von Anfang an als

ständigwechselnd dargestellt.Denn bereits nurwenige Seiten später kehrt derMa-

ler noch einmal zum selben Brunnen zurück und beschreibt ihn diesmal aufgrund

seiner veränderten emotionalen Verfasstheit ganz anders: »Er war nun aber wie-

der, das zweite Mal, auf dem Platze von Sankt Michael, vor dem großen Brunnen,

dessen lustige Sprünge plätscherten.«11

Ebenfalls in der Eröffnung des Sujets wird die Motivation benannt, die letzt-

lich zur Beziehung zu seiner Geliebten Fifi führt und die den eigentlichen Haupt-

bestandteil der eher ereignisarmen Handlung ausmacht:

Er gingwieder zurück, wieder hinauf, einemMädchen nach. Sie gefiel ihm, und da

auf einmal fuhr es durch ihn, daß er eine Mätresse haben müsse. Eine Mätresse,

ja, wie die anderen, gegen die Einsamkeit. Bescheiden, billig, gar nichts Beson-

deres, nur daß er nicht mehr mit sich allein wäre. Nur daß sie ihm die schwarzen

Schmetterlinge weg singe, die schwarzen Schmetterlinge seiner Grillen und Lau-

nen.12

Es zeigt sich hier bereits die narzisstische Grundkonstruktion der Figur. Nicht nur

referiert er auf eine potenzielle Geliebte mit dem abwertenden Begriff »Mätres-

se«, sondern sie wird auch durch ihre Zweckgebundenheit als Zeitvertreib gegen

die negativen Launen instrumentalisiert. Als Mittel zum Zweck ist es auch nicht

nötig, dass sie spezielle Qualitäten mitbringt. Doch bereits einige Absätze spä-

ter wird er die Idee verwerfen, dass sie nicht besonders zu sein braucht, denn im

9 Dandytum und Dekadenz sind nicht ursprünglich verbunden, sondern es findet eine Aneig-

nung desDandys durch die dekadente Strömung statt, vor allembei Baudelaire aufgrund der

Affinität zu denselben habituellenMustern, vgl. Tietenberg: Der Dandy als Grenzgänger der

Moderne, S. 177ff.

10 So hat sich wohl auch Thomas Mann von Bahrs Darstellung in Die gute Schule hinsichtlich

der Auffassung über den Dilettantismus inspirieren lassen, vgl. Panizzo: Ästhetizismus und

Demagogie, S. 72ff.

11 DgS, S. 10.

12 Ebd., S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 241

Gegenteil ist eine große Leidenschaft nötig.13 Es verbleibt aber bei einer Zweck-

gerichtetheit und damit bei einer vollständigen Objektivierung der Frauen. Denn

es ist kein wirkliches Sicheinlassen auf den anderen gemeint, sondern es geht um

einen emotionalen Zustand, der die Stagnation im Schaffensprozess überwinden

soll. Beinahe schon stereotyp wird das Leiden zur Inspirationsquelle für die eigene

Kunst erhoben.

Im weiteren Verlauf wird der Charakter kontinuierlich als wechselhaft charak-

terisiert, da er fortwährend zwischen der Suche nach einer großen Leidenschaft

und einer simplen Betäubung der Sinne schwankt. Alles aber ist immer auf seinen

persönlichen Nutzen ausgerichtet:

So verzweifelte er in seiner einsamen Folterkammer daheim und verzweifelte,

wenn er sich flüchtete, im Gewühle der Straße und unter den Fröhlichen, wenn

er zu Freunden ging, verzweifelte er erst recht und Grimm und Haß und Neid

und Schmerz und Sehnsucht, wild durcheinander, fraßen an ihm und es half

nichts, als daß er es eben einmal versuchte und irgendeinWeib nahm, nur sich zu

beschäftigen und zu betäuben, damit er das Denken vertriebe. Das alles mit der

großen Leidenschaft, das war ja dumm. Ein lustiges, frisches und vergnügliches

Weibchen – wenn sie nur lachte und lärmte. […]

Ein Weib gegen die einsame Qual, wie man Cigaretten nimmt gegen Zahn-

schmerz oder Opium, wenn der Schlaf zaudert; irgend ein beliebiges Weib,

welche Sorte ihm just der Zufall zuwarf – es konnte ihm ja nicht fehlen im

Quartier, es gab ihrer wahrhaftig gerade genug.14

In dieser relativ langen Passage wandelt der Maler erneut seinen Wunsch nach

überwältigenden Gefühlen in das Verlangen nach einer bloßen Ablenkung um. Die

Frau, die durch denBegriff »Weib« und sein herabsetzendesDiminutiv »Weibchen«

repräsentiert ist, wird im Zitat über eine längere Begriffskettemit der Isotopie [Be-

täubung(-smittel)] gleichgesetzt, die sich in der Rekurrenz der Sememe von »Ci-

garetten« und »Opium« findet. Auch hier vollzieht sich im Sembereich die bereits

zuvor skizzierte Objektivierung dadurch, dass die zur Überschneidung gebrachte

Isotopie das semantische Merkmal |-hum| enthält.

Nicht in der forcierten Objektivierung, wohl aber in der egozentrischen Selbst-

konstitution durch das Gegenüber sieht Beßlich zu Recht eine auffällige Ähnlich-

keit zur Figur des Werthers und spricht in diesem Zusammenhang von einer »nar-

zisstische[n] Selbstbespiegelung«, die beiden Figuren inhärent sei.15 In einer der

wenigen Passagen,wo die Erzählung in Nullfokalisierung verbleibt, wird allerdings

13 Ebd., S. 9.

14 Ebd., S. 35f.

15 Beßlich: Die Leiden des jungen Wien, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Das Schweigen der Gewalt

auch der Unterschied zumWerther deutlich, denn seine Geliebte ist reziprok eben-

falls nicht wirklich zur ernsthaften Teilnahme an Bahrs Protagonisten in der Lage:

Sie begriffen sich nicht. Siewaren sich so fremdundwaren doch eins in demande-

ren. Sie konnten nicht verwachsen und hingen doch zusammen. Sie wollten jedes

in das andere hinüber, bis von dem eigenen nichts mehr übrig wäre, aber sie fan-

den nur immer wieder sich selbst. Das andere konnten sie nicht gewinnen, weil

sie sich nicht verlieren konnten, und blieben entfernt, wenn sie sich berührten.16

In für den Roman eher zurückhaltenden Worten wird die Unvereinbarkeit zweier

Individuen gezeichnet, die nicht mehr dem Ideal einer romantischen Liebesidee

entsprechen, wo die Verschmelzung bei gleichzeitiger Souveränität des Subjekts

als vollkommener Zustand angestrebt wird. Beide sind gefangen in ihrer ichzen-

trierten Isolation, die sie unfähig macht, den anderen in seiner Individualität zu

erkennen.

In wenigen, aber deshalb umso bedeutsameren Perspektivenwechseln dekon-

struiert der Roman vor allem die Weltsicht der Figur des Künstlers. Im direkten

Anschluss an eine Szene, wo der Künstler vor seinen Freunden mit der errunge-

nen, vermeintlichen Liebe prahlt, beleuchtet der Text die Motive der Frau, die vor

allem aus emotionaler Not heraus handelt, weil die Situation in ihrem Haus uner-

träglich geworden ist.Während sie die Sachen zur Flucht zusammensucht, geht sie

durch seine Briefe, aber weder das Material, auf dem er schreibt, noch seineWorte

werden von ihr positiv dargestellt. Nichts an seinem Schreibstil erachtet Fifi als

bewundernswert, künstlerisch oder eloquent:

Zunächst seine Briefe […] in einemwilden, fieberischen, tropischen Stil, der nichts

mit dem gebräuchlichen Namen in der üblichen Wendung hieß, sondern sich

um unerhörte, dunkle, seltsame Wortneuerungen in sonderbarer und gewaltsa-

mer Fügung peinigte, von ungestümer, zügelloser, trotziger Begehrlichkeit, die

sich nicht genug thun konnte, die alles heraus sagte und noch etwas mehr, die

schnaubte und raste, mit einer lechzenden und schwindsüchtigen Empfindsam-

keit vermischt, dieHälfte Baudelaire unddie andere Künstlerwälsch, richtige »De-

cadence«, Preisschriften der Akademie Goncourt, […].17

Der Isotopie [Krankheit] durch die Häufung entsprechender Merkmale in »fieberi-

schen« und »schwindsüchtigen« wird [Tier], repräsentiert durch ›schnauben‹ und

»lechzenden«, zur Seite gestellt, um das »Künstlerwälsch« zu charakterisieren, das

denWorten Gewalt antut, wenn es sie in »gewaltsamer Fügung« ›peinigt‹. Und an-

ders als von ihm unterstellt, weiß sie sehr wohl die künstlerischen Vorbilder wie

16 DgS, S. 145f.

17 Ebd., S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 243

Baudelaire und décadence zu benennen. Mit der Demontage seiner schriftstelleri-

schen Fähigkeiten aber erodiert sie, ohne dass er es erfährt, eine seiner Grundfes-

ten der Selbstfestschreibung. Als sie ein Bild von ihm in österreichischer Soldaten-

uniform findet, gipfelt ihre Beschreibung im Ausspruch: »der Feind, der geschwo-

rene Erbfeind!«18

Auf den ersten Blick scheint es deshalb, als ob die dargebrachte Perspektive

des Künstlers allein nicht für dieWahrheitsbestimmung der diegetischenWelt aus-

reicht.Mehr nochwirkt gerade die Gegenüberstellung der Selbstwahrnehmung des

Malers mit der Fremdwahrnehmung durch seine Geliebte in ihrem Konterkarieren

zutiefst ironisch. Dem widerspricht aber eine Aussage von Hermann Bahr selbst,

die er als Vorwort zur zweiten Auflage seines Romans verfasst: »Als ich dieser Ta-

ge um die Korrekturen zu machen, die ›gute Schule‹ wieder las, ist es mir seltsam

ergangen. Das soll ich einmal gewesen sein?« und etwas weiter unten heißt es:

»Könnte ich denn das heute noch erleben? Erleben, ja! // […] Nur jene Sprache habe

ich verlernt.«19 Viele Möglichkeiten der Stellungnahme wären denkbar. Jedoch ist

es Bahr wichtig (aus strategischen Erwägungen oder nicht), sich nicht vom Inhalt,

sondern nur von seiner Präsentation zu distanzieren – allerdings ohne Angabe von

Gründen. Es gilt also zunächst festzuhalten, dass, wenn auch vielleicht nicht in der

Figurenperspektive allein, der Autor eine Aussage in den Text legen wollte, die er

zu irgendeinem Zeitpunkt für sich als wahr erachtet hat.

5.2.2 Gefühl und Kunst als Verwundung

Was ebenfalls in den bisherigen Zitaten auffällig zutage tritt, ist die Verschrän-

kung der emotionalen Selbstwahrnehmung mit Begriffen, die fast ausschließlich

mit Schmerz assoziiert sind. Die Hauptfigur möchte seiner »Folterkammer« ent-

kommen, der »Schmerz« selbst »frißt« neben »Grimm«, »Neid« und »Haß« an ihm.

Genauso häufig werden Emotionen, sofern sie für die Figuren von Bedeutung

sind, mit dem Bildbereich [Gewalt] konnotiert. So sieht etwa der Maler diese als

ein Mittel, um aus der beschriebenen Situation der pathologischen Selbstreflexion

auszubrechen:

Ja, dieses: durch fremde Gewalt und Erschütterung von außen die Trägheit und

den Bann von der Seele zu schütteln, in welchen es schlief, das Unsägliche, drin-

nen, unten, tief auf dem Grunde – er fühlte es ja so laut, so stürmisch, wie es

rauschte und schwoll, hämmerte und pochte, wuchs und rang.20

18 Ebd., S. 133.

19 Bahr: Zur zweiten Auflage, S. 3.

20 DgS, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Das Schweigen der Gewalt

Die Verwendung des bildgebenden Bereichs [Gewalt] ist nicht auf seine Figuren-

perspektive beschränkt. Bei der weiblichen Figur, die den zweitgrößten Textanteil

für die Reflexion ihrer Gedanken hat, findet er sich auch zur Illustration ihrer Le-

benssituation:

Kampf, hartnäckig und unverdrossen, heimlichen, meuchlerischen, listig schlei-

chenden Kampf, alle Tage, vom Morgen zum Abend, Kampf um die Freude! Aber

es dauerte nicht lange, da ward ihr der Kampf selbst eine Freude, unverhofft und

von seltsamemReize aller Sinne, aller Nerven, und gierig, wie einen herben tropi-

schen Geruch, schmeckte sie die Wollust, wehe zu thun und Wunden zu stechen,

mit tückischen, verstohlenen Griffen, hinterrücks, während die Lippen Freund-

schaft grinsten.21

»Kampf« substituiert das über den Textkontext erschließbare Zielwort »Demüti-

gung« und referiert auf das Zusammenleben der Cousine und Fifi.Die Cousine teilt

im Übrigen die Feindschaft der Figur Fifi nicht, denn an anderer Stelle spricht sie

von ihr als »im Grunde gutes Kind«22, sodass es sich nur um eine einseitig aggres-

sive Zuschreibung handelt. Für Fifi bildet der empfundene Konflikt die Motivation

dafür, das Haus der Cousine zu verlassen. Dadurch, dass aber erneut eine Figuren-

wahrnehmung demontiert worden ist,wirdwiederumdemRezipienten die Bewer-

tung der Glaubwürdigkeit überlassen, denn ab dem Absatz konnotiert das Semem

»Freude« die darauffolgenden Wörter positiv. Der »Kampf« selbst wird über die

dominante Isotopie [Wahrnehmung] in »Reize«, »Nerven« und »Sinne« und über

die synästhetische Substitution (»Geruch« → ›schmecken‹) mit »Wollust« korreliert.

Die Paraphrase von »Kampf« schließt sich direkt an die Substitution an (»wehe zu

thun«/»Wunden zu stechen« etc.). Somit semantisiert »Wollust« »Kampf« rekur-

siv mit dem Merkmal |erotisch|. Tiefendiskursiv ließe sich also die Korrelation

als [Gewalt korr Lust] charakterisieren. Auch diese Textstrategie ist wiederum ei-

ne dominante und ist an diversen Stellen innerhalb des Romans nachweisbar. Hier

entscheidend ist aber, dass es sich bei der von Fifi behaupteten Notwendigkeit wohl

eher um einenwillkommenen Anlass handelt, der ihrerseits ebenfalls genutzt wird,

um eine Eskalation voranzutreiben, damit der nächste Schritt der Flucht vor sich

selbst gerechtfertigt bleibt.

Aber nicht nur Lebenssituation und Gefühlslage erfahren eine Engführung

mit Gewalt, sondern auch die Idee der Kunst und ihr Wesen werden an zentralen

Stellen mit Begriffen aus demselben Assoziationsbereich beschrieben. Die fol-

gende längere Passage ist gleich unter mehreren Aspekten interessant, denn sie

verschränkt sowohl auf der Ebene des Verhältnisses zur Kunst als auch auf der

Ebene der künstlerischen Darstellung alles mit Gewalt:

21 Ebd., S. 124f.

22 Ebd., S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 245

Jetzt malte er Geringes und Rasches nur noch, das im ersten Taumel geraten

mochte, bevor das Fieber wieder verrauchte, damit es ihm nur den Glauben

wenigstens versichere, den Glauben an die eigene Kraft, der wankte, und die

Zweifel erwürge, die ihm die Seele fraßen. Jetzt malte er nicht mehr Salambo

mit der Schlange, von Negerinnen im Bade bedient, mit der Sicht zwischen

korinthischen Säulen hinaus auf das weiß besonnte Karthago; noch im Blute der

Albigenser den wilden Simon von Montfort, dampfend, verzerrt, glasiger Augen,

schnaubend vor Mordlust und lechzend nach Rache, in den aufgewühlten Ein-

geweiden sich zu sättigen; noch die ewigen Toreadoren in ungeheuren Arenen,

Pikadoren, Banderilleronen und Eskapaden zugleich in phantastischen Scenen,

gegen zwanzig Stiere auf einmal, in ersterWildheit und schon verblutete und wie

der Degen gerade aus der Muleta blitzt. Jetzt malte er nur noch in engem Rah-

men bescheidene Farbenprobleme, ganz einfache und schülerhafte: Die Sonne

über der hohen Wiese, welche der Wind bauscht, oder femmes de brasserie, zwei

Brüste im gelben, qualmigen Lichte und den flackernden Schatten dahinter auf

der schmierigen Wand, im Dampfe der Cigaretten. So im Kleinen und Geringen

suchte er jetzt Größe und Gewalt.23

Zwei gegenläufige Bewegungen lassen sich hier ausmachen. Zuerst ist, wie bereits

in den vorherigen Beispielen, »Emotion« vor allem durch Begriffe wie »Seele fres-

sen» und »erwürgen« repräsentiert, die sich unter ihren semantischen Merkmalen

die Einheit |gewaltvoll| teilen. Zugleich eröffnet die Passage eine Gegenüberstel-

lung von zwei Kunstsujets. Die zuvor bevorzugten Motive des Künstlers zeichnen

sich auf ihrer Darstellungsebene durch die Brutalität ihrerThematik aus. Der Häu-

fung der rekurrenten Seme hin zur offensichtlichen Isotopie [Gewalt] ist deutlich.

Karthago im »Blute der Albigenser«, Simon von Montfort »schnaubend vor Mord-

lust und lechzend nach Rache, in den aufgewühlten Eingeweiden sich zu sättigen«

und schließlich die Szene eines Stierkampfes. In all diesen Bildern wird das Ge-

waltvolle des Sujets als künstlerisch postuliert. Im Fortschreiten unternimmt aber

der Text eine asymmetrische Äquivalenzsetzung, wenn er die gegenwärtige Kunst

desMalersmit Termenwie »gering«, »einfach«, »bescheiden« und »klein« semanti-

siert. Aus allen lässt sich die Konnotation |wertlos| ableiten, die vor allem durch die

hier gegebene Einbettung begünstigt wird. Das ›Geringe‹, das zweimal erscheint

und die Passage rahmt, wird im letzten Satz in ein kontradiktorisches Verhält-

nis gestellt, denn die jeweils den Begriffen »Geringen« und »Gewalt« beigeordne-

ten Worte »Klein« und »Groß« bilden Gegensätze zueinander. Die vermeintliche

Gleichsetzung stellt somit eine tatsächliche Opposition dar und wenn auch nicht

explizit, so ist über die Kontextualisierung und ihrer Konnotationen eindeutig die

Aussage ableitbar, dass die jetzige Kunst des Malers verglichen zu seinen früheren

23 Ebd., S. 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Das Schweigen der Gewalt

Werken minderwertig ist. Damit nimmt der Textterm aber eine weitere entschei-

dende Äquivalenzsetzung vor: Gewalt = Kunst.

Nicht nur das Dargestellte der Kunst, sondern auch der Produktionsprozess

selbst werden vom Text als notwendig gewaltvoll oder schmerzhaft markiert. An

folgender Stelle reagiert der Protagonist auf die für ihn zuerst schockierendeNach-

richt, dass ein anderer bekannter Künstler den Preis der Akademie gewonnen hat,

und reflektiert deshalb über sein eigenes künstlerisches Schaffen:

Einen Riesenbohrer mit sengender Schraube hätte er sich ins Fleisch wälzen mö-

gen, mit ächzenden Furchen durch die knarrenden Rippen, tief, ganz tief, bis ein

großes Loch würde, in die Abgründe der Seele hinein, ein ungeheures Triumphtor

seiner Kunst, durch welches die Eingeweide sie herausspeien könnten.24

Was im Tiefendiskurs als Substitution des Merkmalfeldes (Kunst-)[Produktion]

durch [Verwundung] beschrieben werden kann, wird im Oberflächendiskurs kom-

plex kodiert, indem das Substitutum die weitere Konstitution des Vorgangs [Pro-

duktion] strukturiert. Während eine andere dominante Isotopie [Körper] in den

Semen der Begriffe »Fleisch«, »Rippen« und »Eingeweide« rekurrent ist, lassen

sich »Riesenbohrer« und »Schraube« in der Semklasse |maschinell| zusammen-

fassen. Dies wiederum semantisiert die Segmente »wälzen«, »ächzen« und »knar-

ren« über den textuellen Kontext ebenfalls als |maschinell|. Somit korrespondieren

die übrigen Segmentemit dem ursprünglichen Substituens [Produktion], während

die Isotopie [Körper] dem Substitutum folgt. Ähnlich wie bei Lautréamont werden

letztlich entgegen konventioneller Konnotationen zwei Bereiche disjunktiv verbun-

den (»Triumphtor« vs. »herausspeien«). Der künstlerische Schaffensprozess, der,

wenn er auch beschwerlich ist und deshalb konventionell mit einer Geburt gleich-

gesetzt wird, erhält hier den Charakter einer Selbstverwundung, die als Ergeb-

nis auch physisch ein Loch im eignen Körper zurücklässt. Unschwer sind hier die

Tendenzen der Pariser Ästhetik zu erkennen, die auf der Suche nach einer neuen

Bildsprache das Repertoire um das Grausame und Hässliche erweitert. Paradig-

matisch ist ebenfalls, dass die Passage einen künstlerischen Prozess beschreibt.

Es ist die Erkenntnis des Künstlers, die aus seinem Scheitern folgt. Der neue Pro-

zess der Kunstschaffung muss die beschriebene Handlung der Verwundung sein,

seine alte Haltung war der neuen Zeit nicht mehr angemessen. An dieser Stelle

wird ein weiteres Mal illustriert, was den gesamten Verlauf der Erzählung über

den Künstler motiviert. Er ist auf der Suche nach dem Innovativen, sowohl in der

Kunst als auch in der Liebe, welches in Form und Ausdruck der von ihm als radikal

neu empfundenen Zeit der Dekadenz entsprechen soll und hinter die es gedank-

lich keinen Schritt zurück mehr geben kann.25 Bahrs Schrift partizipiert hierbei

24 Ebd., S. 162.

25 Vgl. Daigger: Ein Wiener »badaud« in Paris, S. 367f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 247

an einem Schöpfungsdiskurs, der spätestens seit Nietzsche das Leiden und den

Schmerz als Notwendigkeit und Voraussetzung mit dem kreativen Schöpfungs-

prozess engführt.26 Auffällig allerdings ist auch, dass über das Kunstobjekt selbst

nichts ausgesagt wird. Es ist womöglich ganz im Sinne einer negativen Ästhetik

nur das Loch, das am Ende zum Objekt der neuen Kunst wird. Der Kunstprozess

ist Garant für das Kunstwerk, nicht mehr seine formalen Merkmale.

5.2.3 Die neue Liebe

Wie auch für den vorhergehenden Befund gilt für den folgenden: Er ist für das

gesamte Textkonstrukt zwar nicht absolut gültig, aber seine Häufigkeit und Ela-

boration sind auffällig. Die Konnotation von körperlicher Liebe oder demBegehren

allgemein mit Schmerz oder Verwundung sind durchgängig im Text und in weit

größerem Umfang vertreten als andere Formen der Kombination. Schlussendlich,

wie in Kapitel 3.4 erwähnt, wird sich auch die Beziehung des Künstlers und seiner

Geliebten in ein sadomasochistisches und damit auf Gewalt basierendes Verhält-

nis wandeln. An verschiedenen Momenten kündigt sich, bereits bevor sie und er

zusammenkommen, in den Gedankengängen des Malers die Entwicklung an.

Nachdem der Maler sich schon einige Male mit Fifi getroffen hat, möchte er

auch eine Liebesnacht mit ihr verbringen. Sie lässt es aber noch nicht zu und er

fühlt sich hingehalten. Tatsächlich vergeht aber zwischen dem ersten Kennenler-

nen und der ersten Liebesnacht nur einMonat. In dieser Zeit handeln diverse Text-

segmente von seiner vor allem körperlich empfundenen Sehnsucht. Die folgende

Darstellung ist einer seiner offensiveren Annäherungsversuche ihr gegenüber: »Er

stürmte auf sie mit taumelnder, fletschender, heulender Brunst. Irres Lallen toller

Krämpfe, Röcheln aus geschnürter Kehle, und sein Atem sengte.«27

Der einen dominanten Isotopie [Tier], die in dem rekurrenten Sem |anima-

lisch| in den Wörtern ›fletschen‹, ›heulen‹ und »Brunst« etabliert wird, steht die

weitere Isotopie [Schmerz] in den Sememen »Krämpfe« und ›sengen‹ zur Seite,

die wiederum »Röcheln« und das Segment ›geschnürte Kehle‹ mit |schmerzlich|

semantisiert. Grundsätzlich ließe sich zunächst annehmen, dass die Schilderung

damit in der langen literarischen Tradition der Darstellung der Liebe als Kampf

stünde.28 Vergleicht man aber dieses Segment mit der in Kapitel 3.4.2 vorgestell-

ten mutmaßlichen Vergewaltigung im Nebenzimmer seiner Geliebten, fallen eini-

ge Parallelen auf. In beiden Szenen sind die beiden Isotopien [Schmerz] und [Tier]

dominant. Ebenso wiederholt sich das Semem »Röcheln« und auch die Kehle ist in

26 Vgl. Meyer: Homo dolorosus, S. 272f.

27 DgS, S. 100.

28 Duerr: Obszönität und Gewalt, S. 236f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Das Schweigen der Gewalt

der Szene im Apartment metonymisch präsent. Damit wird der Maler über mehre

Aspekte mit dem Unbekannten im Nebenzimmer korreliert.

Überdies findet sich auch in einigen Zeilen, die dem Zitat vorausgehen, die An-

merkung, dass er die Option, Fifi mit Gewalt zu nehmen, tatsächlich durchdenkt:

Ja, er hätte sie bezechen könnenmit gemischtemWeine – es gab dienstbareWirte

– bis daß ihr Widerstand taumelte und stürzte, und dann imWinkel über sie her;

oderwenn sie imWagen fuhren, hinterrücks auf sie, undmit Knebeln undZwicken

und Kratzen.29

Das Einzige, was ihn abhält, ist: dass es »die Seele war, was er begehrte, was sie

verwehrte«.30 Da aber ansonsten keinerlei Bedenken seinerseits im Hinblick auf

eine Quasivergewaltigung geäußert werden, nähert er sich dem Unbekannten aus

der ersten Szene weiter an.

Makrostrukturell über die Homologie in den beiden Szenen undmikrostruktu-

rell über seine Gedankenzitate wird der Figur damit ein latentes Gewaltpotenzial

zugeschrieben, das schließlich die Grundlage für seine sadistischen Ausschreitun-

gen gegenüber seiner Geliebten bildet. Konsequent erlangt in der folgenden Pas-

sage seine Sehnsucht einen lebensfeindlichen Aspekt:

Was in heißen Nächten oft, wenn er sich wälzte, an schaurigem Spuk das Fieber

der Begierde aus ihm brütete, was an schwarzen Dämpfen aus seiner kochenden

Geilheit tauchte, und die wilde Unzucht verirrter Dichtungen, die ihn beschwich-

tigen sollten, braute und verschmolz er zu einem brennenden Gifte, daß es ihr die

Kraft auszehre und die Adern verpeste.31

Die teilweise synonyme Reihung »Begierde« | »Geilheit« | »Unzucht« konnotiert

mindestens über »Unzucht« »Begierde« als negativ. Dem hinzugefügt ist die Äqui-

valenzsetzung seiner Lust mit ›Gift‹ sowie die negative Wirkung, die es auf die

junge Frau haben soll, repräsentiert durch die Segmente »Kraft auszehren« und

»Adern verpesten«. Zudem werden in diesem Zusammenhang kulturelle Assozia-

tionen zu Zaubertränken und Alchemie begünstigt. ›Schwarze Dämpfe‹, ›kochen‹,

›brauen‹ und ›verschmelzen‹ partizipieren mit ihrer Isotopie [Herstellung] an die-

semBegriffsfeld. ›Schauriger Spuk‹ semantisiert das Feldmit |unheimlich| und be-

günstigt somit zusätzlich die Assoziation mit einer fantastischen Szenerie. Gleich-

zeitig wird sowohl ›Gift‹ als auch »Begierde« mit der Kunst verbunden, denn bei

dem erwähnten Gift handelt es sich ja um seine Dichtung, die er, inspiriert durch

seine Qual, ihr geben möchte, um sie zu verführen.

29 DgS, S. 98f.

30 Ebd., S. 99.

31 Ebd., S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 249

Die Konnotationen und Zuschreibungen wandeln sich auch nicht, als Fifi tat-

sächlich – notgedrungen – bei dem Künstler einzieht. Obwohl von ihr beim Einzug

ein in Anbetracht ihrer Figurenperspektive eher fragwürdiges Liebesgeständnis er-

folgt, findet erneut eine ähnlich drastische Kodierung statt:

Da heulte er auf wie ein hungriges Raubtier, endlich über der Beute, und riß sie an

sich und warf sich auf sie und wälzte sich mit ihr, jauchzend in kurzen, schrillen,

heiseren Pfiffen, und verwundete sie mit bissigen Küssen.32

Wiederum ist [Tier] in den Worten ›heulen‹, »Raubtier« und ›bissig‹ dominant.

Semantisierend wirkt sich das auf »Beute« aus, da es »Raubtier« zugehörig ist.

Dadurch findet eine Substitution der Figur von |menschlich| zu |tierisch| statt.

Hinzu tritt der Komplex »verwundete sie mit bissigen Küssen«. Die Zuschreibung

des Merkmals |verwundend| erfolgt über das Tertium Comparationis Mund/Maul,

auf das auch durch |bissig| als demselben Begriffsbereich zugehörig verwiesen

wird. Statt sanfter Zuneigungsbekundung werden seine Zärtlichkeiten als verlet-

zende Geste inszeniert, wobei hier wie zuvor auch die Strategie der Verbindung

von Schmerz und starker Emotion aufgegriffen wird.

Obwohl bisher durchweg erotische Gefühle mit Schmerz und Gewalt konno-

tiert und sie als animalisch bis hin zu bedrohlich beschrieben wurden, beginnt die

Beziehung zwischen der jungen Frau und dem Künstler zunächst harmonisch. Sie

machen einen Ausflug und bewundern die Natur. Die Schönheit der Landschaft

hinterlässt bei beiden einen intensiven Eindruck und auch der Umgang der Figu-

ren miteinander trägt Züge empfindsamer Liebesszenen:

Erwarf gegen denAtemdesAbends denMantel über sie, und sie hüllten sich eines

in das andere und verwuchsen Leib in Leib. Er hatte den Armum ihrenNacken und

fühlte die warmen Knospen ihrer Brust. Und was sie sagte, jedes Wort klang ihm

wie himmlische Musik von frohen Engeln, und er war sehr verwundert, es zum

ersten Male zu gewahren, was der Frühling ist. Auf dem Steine hätte er bleiben

mögen und sterben.33

Und entgegen den bisher vomText etablierten Erwartungen entfällt sogar die Schil-

derung der ersten Liebesnacht, sie muss vom Leser zwischen zwei Zeilen gedank-

lich ergänzt werden. »Dann, als wären sie es lange gewohnt, gingen sie zu Bett.

Und das war mit einem jähen Überfall von Schreck und fast Entsetzen, wie er es

gewahrte, daß er eine Jungfrau umarmt hatte.«34

Doch bereits bei harmlosen Spielen untereinander kommt das Gewaltpotenzial

wieder zum Vorschein:

32 Ebd., S. 105.

33 Ebd., S. 109.

34 Ebd., S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Das Schweigen der Gewalt

Da schreckte sie sein Träumen durch einen rieselnden Guß, kalt über das ganze

Gesicht, daß es plätscherte. Und er im ersten Schauer gleich heraus und auf sie

los, welche im Becken Busen und Nacken badete, und von hinten über sie her,

zu rächen, und schleifte sie, wie sie auch mit Seifenschaum um sich schlug. Und

sie rangen und stießen und würgten und zwickten und kitzelten und bissen sich,

unter Jauchzen und Knirschen und Gellen.35

Die das Unbehagen auslösende Ambivalenz der Szene wird durch die Kombina-

tion von widerstreitenden Merkmalen erzeugt, die damit eigentlich unvereinbare

Signale zur Interpretation des Vorgangs senden. Die reine Handlung ihrerseits,

das Nassspritzen mit Wasser, hat eindeutig spielerischen Charakter, der in seiner

nicht aggressiven Natur durch die Konnotation des Semem »plätscherte« unter-

stützt wird. Ebenso so hat ›baden‹ das semantisierbare Merkmal |¬aggressiv| in

sich. Ebenso die Verben ›zwicken‹, ›kitzeln‹, ›jauchzen‹ und in ihrer abgeschwäch-

ten Form auch ›ringen‹ und ›stoßen‹ sind mit dem Assoziationsfeld »Spiel« verein-

bar. Dem hingegen stehen ›schleifen‹, ›würgen‹, ›beißen‹ in ihrer Merkmalsklasse

|aggressiv| disjunktiv gegenüber. Durch diese Kontradiktion in den Semen erzeugt

die Sequenz eine Brechungmit der dominanten Isotopie [Spiel], die letztlich zu ei-

ner Doppelbindung bzw. Doppelbotschaft führt.

Im achten Kapitel kommt es dann zu der folgenschweren Begebenheit zwi-

schen den beiden, die aber bereits im verhältnismäßig langen siebten Kapitel durch

detaillierte Reflexionen vorbereitet wird. Im Protagonisten manifestiert sich vor-

erst bei dem Versuch der Durchdringung der semantischen Dimension von Liebe

und seiner Konsequenz für seine Existenz ein Wunsch:

Anderes Mal wieder, gleich darauf, ohne Vermittlung, wandelte es ihn an, sie zu

würgen, zu peitschen, zu zerfleischen,mit wühlenden Griffen durch ihr verhaßtes

Fleisch, bis sie weg wäre, ausgetilgt, vor Wut, Grimm und Ekel; und er hätte den

Grund nicht sagen können, gar keinen Grund, sondern es kam nur so, wußte nicht,

woher, es kamnur so in Aufruhr über ihn und bestürzte ihn unwiderstehlich, wenn

er sie bloß ansah, unversehens, manchmal, in das beste Glück hinein.36

Offen formulierte, aggressive Sachverhalte werden ausgedrückt mit kaum ver-

fremdenden oder überformenden Mitteln. Die dominante Isotopie ist eindeutig

[Gewalt], rekurrent in ›würgen‹, »peitschen«, »zerfleischen«, ›verhaßt‹, »Wut«,

»Grimm« (und »Ekel« semantisiert). Die Reihung der Handlungsbegriffe »wür-

gen«, »peitschen« und »zerfleischen« bilden in ihrem Aspekt |verletzend| eine

sich steigernde Reihe. Die Aussagen bezüglich der Ursache, die der Charakter

trifft, lassen sich als »der Figur nicht zugänglich« paraphrasieren. Hierbei erzeugen

35 Ebd., S. 144.

36 Ebd., S. 182.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 251

»bestürzen« und »unwiderstehlich« eine Ambivalenz innerhalb des emotionalen

Bewertungsversuchs der Figur durch das konjunktive Sem |unintentional| aber

der diametralen negativen und positiven Konnotation.

Nach einer vorausgegangenen Eifersuchtsszene setzt der Maler denWunsch in

die Tat um:

Da schlug er sie mit der geballten Faust ins Gesicht. Weil sie sich nicht anders

wehren konnte, spuckte sie auf ihn. Die Kleider herunter in Fetzen, bog sie über

und mit seiner Hundspeitsche. Er wollte sie ganz verwüsten und entfleischen, bis

gar keine Spurmehr übrig und er befreit wäre. Sonst wußte er nichts, als nur diese

unnachgiebige Begierde, daß er nicht früher aufhören könnte. Nur Blut, Blut. Da

wurde ihm erst gut, wie es herunter striemte. Da zwang er sie dann zur Liebe und

züchtigte sie mit Küssen, während sie stieß, speichelte und fletschte. Bis ihnen

die Sinne vergingen, wie in den Tod hinein.37

Der Pleonasmus im Segment ›geballte Faust‹ legt eine Emphase auf das Merkmal

|verletzend| in »schlagen« und betont zugleich die Gewalttätigkeit der dargestell-

ten Handlung. Das ›nicht anders wehren können‹ markiert die Frau als unterlegen.

Der elliptisch konstruierte dritte Satz erzeugt Dynamik in der Abfolge der statt-

findenden Ereignisse, was mit der Aussage »Sonst wußte er nichts« korrespon-

diert, die wiederum die aussetzende Reflexion innerhalb der Figurenperspektive

ausdrückt. »Verwüsten« stellt im Kontext von »entfleischen« die inzwischen his-

torische Katachrese für |(schwer) verletzen| dar, dennoch ist das substitutive Sem

|¬menschlich| noch präsent. Das ist deshalb relevant, weil auch zum Ende der zi-

tierten Passage die Substitution von |menschlich| → |tierisch| vorgenommen wird

im Semem »fletschen«. Erneut findet sich die Dichotomie der kontradiktorischen

Seme |(¬)aggressiv| in den Segmenten »zur Liebe zwingen« und »mit Küssen züch-

tigen«, die eine strukturelle Analogie zur Konstruktion »mit Küssen verwunden«

aufweist. In Bezug auf die Proposition ist entscheidend, dass der Protagonist für

sich als Ergebnis des Gewaltakts seine Befreiung postuliert (»bis er befreit wäre«).

Das Verursachen von Schmerzen führt zur Befreiung des Verursachers. Der Ge-

waltakt bewirkt eine Veränderung des Verhältnisses der Figuren zueinander für

den Fortgang des Romans und wird nun bestimmend für die weiteren Intimitä-

ten:

Von diesem Tage an wandelte sich ihr Bund im Zeichen der Peitsche. Ihre Lieb-

kosungen wurden Mißhandlungen, und jeder Kuß, wie Hieb von Dornen, grub

heiße Wunden, von welchen sich ihr Leib vereiterte, wie durch einen Aussatz ih-

rer Schande. Es war eine grausame und ruchlose Folter von unersättlicher Gier, die

37 Ebd., S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Das Schweigen der Gewalt

wachsend wütiger brandete jedes neue Mal, erfinderisch in Gräueln, eine verirrte

Wollust in den Wahnsinn hinein.38

In der Anführung der Segmente »Aussatz ihrer Schande«, »grausame und ruch-

lose Folter«, »Gräueln«, »verirrte Wollust« und »Wahnsinn« wird für den diegeti-

schen Wertehorizont die neue Form der sexuellen Intimität als moralisch verwerf-

lich stigmatisiert. Die größere Distanz im Modus der Präsentation verortet die

Wertung auf der Ebene der Erzählinstanz, womit ihr ein höherer Wahrheitswert

zukommt, als wenn es sich um die Einschätzung einer Figur handeln würde. Al-

lerdings legt die am Anfang geschilderte Erfahrung der Vergewaltigungsszene in

ihrer bedrohlichen Kodierung aufseiten der weiblichen Hauptfigur eine ähnliche

Bewertung der an ihr verübten Gewalttaten nahe. Tatsächlich aber fällt zumindest

ihre emotionale Positionierung bereits zu Beginn des ersten Gewaltakts widerstrei-

tend aus: »Er ließ sie nicht los, den ganzenWeg nicht, sondern schleifte sie wie ein

störrisches Kalb. Sie wagte kein Wort und nicht laut zu weinen. Sie hatte große

Angst und empfand viele Liebe, weil er stark war.«39

Auch im vorletzten Kapitel, das eine Retrospektive der Beziehung ihrerseits

darstellt und in der viele seiner Sichtweisen und Bewertungen von Ereignissen im

Nachhinein relativiert werden, bleibt die gesetzte Kausalität konstant: »Oder er

prügelte sie. Das hatte sie noch am liebsten. Es geschah wenigstens etwas auf den

Sinnen und sie merkte, daß sie ihn noch immer liebte; das war doch komisch.«40

Der Garant für ihre Zuneigung sind die ihr durch ihn zugefügten Schmerzen.

Auch nach dem im letzten Kapitel einige Zeit vergangen ist, verbleibt sie trotz

neuer Beziehung bei der Einschätzung, dass sie ihn eigentlich noch immer lieben

würde. Anstatt dass also aus der zuvor nahegelegten Haltung Fifis zur sexualisier-

ten Gewalt eine Abwendung und Distanzierung erfolgt, fühlt sie sich im Gegenteil

zum Schluss nur noch durch diese zu ihm hingezogen – in der Erinnerung an die

Schmerzen.WieMaximilian Bergengruen ausführlich erörtert,manifestiert sich in

dem hier dargestellten Beziehungsverhältnis eine sadomasochistische Perversion,

die sehr exakt den Beschreibungen folgt, wie sie in der damaligen Sexualwissen-

schaft entworfen werden.41 Vor allem die Unterscheidung in das männliche, sadis-

tische und das weibliche, masochistische Prinzip entspricht dem vorherrschenden

dichotomischen Denken im Hinblick auf die damaligen Geschlechterkonzeptio-

nen.42 Bergengruen sieht hierin eine direkte Umsetzung der neurowissenschaft-

lichen Diskurse der damaligen Zeit. Während Fifi an »Hysterie und Suggestibili-

tät« leide, zeigten sich beimMaler deutliche Züge von »Neurasthenie und Nervosi-

38 Ebd., S. 232.

39 Ebd., S. 229.

40 Ebd., S. 280.

41 Bergengruen: Das göttliche Ende der Nerven, S. 329ff.

42 Vgl. Kap. 2.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 253

tät«.43 Diese Dispositionen der Hauptfiguren bereiteten letztlich den Ausgang und

die Eskalation der Beziehung in ein zum Schluss rein körperlich, sadomasochisti-

sches Verhältnis vor.44

5.2.4 Schmerz ist Wahrheit

Das Textgefüge baut durch die Homologie der Korrelation und Äquivalenzsetzung

von [Schmerz] eine eigene Argumentation auf, die vor allem über die Reflexionen

der Figur des Malers geleistet wird. Diese Ex- und Implikationen lassen sich in

Aussagesätze paraphrasieren, weshalb ich hier von der ›Logik‹ der Erzählung spre-

chen möchte. Bezeichnenderweise verwendet der Protagonist selbst, wenn er auf

seine Reflexionsprozesse referiert, den Begriff »Logik«.45

Dadurch, dass an diversen Stellen im Text sowohl eine Äquivalenzsetzung von

›Wahrheit‹46 und ›Kunst‹ als auch eine Substitution der beiden Begriffe stattfindet,

lässt sich hieraus die Aussage bilden a) ›Kunst ist genau dann Kunst, wenn sie wahr ist.‹

An verschiedenen Stellen, für die die oben unter 5.2.2. angeführte exemplarisch

steht, ist der (Kunst-)[Prozess] als schmerzlich kodiert. Wahre Kunst ist nur durch

eine schmerzhafte Schöpfung möglich, wodurch sich ergäbe b) ›Das Schaffen von

Kunst verursacht Schmerzen.‹ Aus a) und b) ließe sich nun aber zumindest inhaltlich

ableiten c) ›Wenn ein Prozess Schmerzen verursacht, ist sein Ergebnis wahr.‹ Somit ist

es von dem Protagonisten nur konsequent, wenn er über die von ihm an seiner

Geliebten praktizierten Form von gewalttätiger körperlicher Liebe bereits bei der

Manifestation des Wunsches die Einschätzung fällt:

Eswar ganzwiemit der Kunst. Er hatte sie alle beide, die Liebe und die Kunst. Aber

er vermochte sie nicht zu gestalten.

Und da fand er eines Tages die Formel, die alles erklärte, ganz genau: es handelte

sich um die neue Liebe.47

 

43 Vgl. Bergengruen: Das göttliche Ende der Nerven, S. 321.

44 Vgl. ebd., S. 329.

45 Der Begriff wird vom Protagonisten insgesamt im Roman sechsmal verwendet und immer

im Zusammenhang mit dem Versuch, seine Reflexionen zu ordnen.

46 »Wahrheit« hat innerhalb des Romans keine absolutemetaphysische Stabilität, auf Seite 187

heißt es: »Wahrheit! Wahrheit! Aber Wahrheit war bloß, sich irgend etwas einzubilden, was

es sein mochte, nach zufälliger Laune; Wahrheit war bloß, sich gründlich anzulügen.« Diese

Skepsis ist aber im Roman einmalig. An allen anderen Stellen herrscht die Bedeutung eines

stabilen und konstanten unabänderlichen Zustandes vor (etwa S. 17ff., 79f., 149ff., 161f., 174f.,

177 und 180).

47 DgS, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Das Schweigen der Gewalt

Die neue Liebe müßte ungeheuer sein, gewaltsam, roh, jäh, furchtbar, maßlos –

gotisch muß sie sein, wie die Zeit.48

Gewalt und damit sich selbst und anderen Schmerzen zufügen wird innerhalb des

Romans als Garant der Wahrheit kodiert. Der schmerzliche Schöpfungsprozess ist

die Notwendigkeit, um das Neue und damit das Authentische und Absolute zu fin-

den oder zu schaffen. Ausschließlich dieses hat in der Welt der Figur des Malers

Daseinsberechtigung, alles andere ist falsch. Im Tiefendiskurs etabliert sich so die

asymmetrische Opposition von GLÜCK |schmerzlos| → |falsch| :: LEID |schmerz-

voll| → |wahr|. Dieses Wertesystem ist nicht das alleinige innerhalb des Romans,

aber das dominante aufgrund seiner Häufigkeit und seiner Ausführung. Ein kon-

kurrierendes Wertesystem wird über die Figurenperspektive seiner Geliebten kon-

stituiert, welches auf materiellen Werten und Existenzsicherung beruht und das

letztlich die Motivation für Fifi zum Abbruch der Beziehung darstellt. Im letzten

Kapitel des Romans verschiebt sich das Wertesystem des Protagonisten zugunsten

des Wertesystems von Fifi. Er adaptiert ihres, ohne dies zu reflektieren, sondern

präsentiert nur kurz und knapp die entscheidenden Ziele und Ansprüche, die nun

den ihrigen entsprechen. Damit liegt eine vergleichbare Wandlung des Charakters

vor wie bei der Figur in Charles Baudelaires Werk La Fanfarlo (1847), in dem der

dandyhafte Künstler sich selbst in eine bürgerliche Existenz überführt, allerdings

ohne Verlust der eigentlichen Künstlertätigkeit.49

Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt auch Bergengruen in seiner Abhandlung,

der besonders die Abhängigkeit dieses Gedankengangesmit der christlichen Heils-

lehre und ihrer Idee des Märtyrertums betont. Für Bergengruen stilisiert sich die

Figur des Malers in seinen eigenen Worten zum »neuen Adam«, der durch den

Prozesses des Leidens, vor allem repräsentiert durch die destruktive Liebe zu Fifi,

die einzig zuerst den Zweck einer pragmatischen »Beruhigung der Nerven« hatte,

zu einem neuen und damit modernen Selbst findet.50 Dieser Aspekt ergänzt inso-

fern das hier Erarbeitete, dass auch die christliche Heilslehre eine offensichtliche

Affinität im Bereich der Figur des Märtyrers aufweist, die eine Gleichsetzung bis

hin zu einer Ersetzung von »Schmerz« und »Wahrheit« betreibt.

Es lässt sich letztlich nichtmit endgültiger Sicherheit entscheiden, ob die in der

Perspektive des Malers entwickelte Logik für die gesamte diegetische Welt Gültig-

keit besitzt. Das liegt erneut an zwei gegenläufigen Textstrategien. Konzentriert

man sich ausschließlich auf den Verlauf der Handlung und in diesem Zusammen-

hang auf die Schlüsse, die der Maler in unterschiedlichen Situationen zieht, liegt

die Lesart nahe, dass es sich ausschließlich um Rechtfertigungen des Künstlers für

48 Ebd., S. 203.

49 Vgl. Garelick: Rising Star, S. 34f.

50 Bergenguen: Das göttliche Ende der Nerven, S. 334ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 255

sein eigenes Verhalten handelt. Darauf deuten eine Vielzahl von Formulierungen

hin. Anders gewendet etabliert der Text auch zwei Wege, um die Figurenperspek-

tive zu korrigieren. Das ist zum einen die sehr sporadisch wertende Erzählinstanz

und zum anderen in weit größerem Maße die Figurenperspektive Fifis. Stellt man

diese beiden Positionen gegenüber, sind ihre Wertesysteme und die gegenseitige

Wahrnehmung des anderen genau konträr. Einzig in der Abhängigkeit der Liebe

von Schmerz als Garant derWahrhaftigkeit stimmen beide überein.Beßlich spricht

in diesem Zusammenhang von der »Ästhetik der Grausamkeit«, in der sich die Su-

che nach der neuen Liebe und die Suche nach der neuen Kunst entsprechen, die

zugleich aber für dasWahre steht.51 Allerdings relativiert die Abhängigkeit von der

offensichtlich unzuverlässigenWahrnehmung desMalers ihre Allgemeingültigkeit.

Auch verbleiben Bahrs eigene Äußerungen im Vorwort ambivalent, da schließlich

unentscheidbar bleibt, ob er den Aussagen seiner Künstlerfigur oder den Aussa-

gen seines Romans zustimmt. Denn der letzte Schritt des Malers, schlussendlich

ein monitär-materalistisches Wertesystem anzunehmen, kann durchaus als Kom-

promittierung der wahren Kunst aufgefasst werden – zumal am Ende kein ver-

gleichbares emphatisches Modell als neue Ordnung etabliert wird. Betrachtet man

aber die intertextuellen Bezüge innerhalb des Jung-Wiener Kreises, handelt es sich

dennoch um ein essenzielles Epistem. Ein Epistem jedoch, das kontinuierlich kon-

trovers verhandelt wird. Im Folgenden sollen deshalb noch einmal Passagen ausDer

Tod Georgs mit diesem Epistem in Bezug gesetzt werden.

5.3 Tod als Wahrheit: Der Tod Georgs

In der Erzählung von Beer-Hofmann ist zunächst auffällig, dass auch hier eine

Frau – wenn auch eine imaginierte – als Objekt und Werkzeug künstlerischer

bzw. ästhetischer Vorstellungen benutzt wird. Ebenso wie in Die gute Schule wählt

der männliche Protagonist sie aus Gründen einer ästhetischenWeltanschauung als

Partnerin: »Schön war sie ja eigentlich nicht, aber etwas in ihr erinnerte an vieles

Schöne; ein schwacher Schein von entfernter und fremder Schönheit schien über

sie zu gleiten.«52

Er fuhr auf. Liebte er sie? Nein; er kannte sie ja nicht, und es waren Tage und Wo-

chen vergangen, in denen er sie nicht sah, und kein Verlangen, sie zu sehen, war

ihm gekommen. Nur jetzt, wie sie in der Nacht im Vorübergehen ihn streifte, hat-

te sie wieder Gedanken anDingewachgerufen, die ihm liebwaren; nicht sie liebte

er – nur das, woran sie ihn erinnerte.53

51 Beßlich: Die Leiden des jungen Wien, S. 32.

52 DTG, S. 525.

53 Ebd., S. 526.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Das Schweigen der Gewalt

In beiden Stellen wird deutlich, dass sie für den Protagonisten lediglich Stellver-

treter ist. Sie ist der Signifikant, der auf einen anderen Bereich verweist. Die Aus-

formulierung dieser Verweisstruktur nimmt einen umfangreichen und zentralen

Platz innerhalb der Erzählung in Anspruch. Sie ist zugleich eng verbunden mit

der diegetischenWelt- undWahrheitsvorstellung, weshalb auf sie hier detaillierter

eingegangen werden soll.

In der gerafften Darstellung der Ereignisse vor und nach der Hochzeit über-

nimmt die Figur Paul, nachdem sowohl Vater und Mutter der Ehefrau gestorben

sind, die Funktion der einzigen finanziellen und emotionalen Bezugsperson für

die Frau.54 Obwohl nun die gesamte Aufmerksamkeit und Hingabe seiner Gattin

sich auf den Protagonisten konzentriert, ist dieser weiterhin unbefriedigt: »Aber

es quälte ihn, daß er sie so anders wußte, als er selbst war.«55 Im nächsten Schritt

versucht Paul deshalb seine Frau nach seinen Vorstellungen zu beeinflussen. Dabei

geht er ähnlich manipulativ vor wie der Künstler in Bahrs Roman. Paul verunsi-

chert seine Frau in ihren existenziellen Grundlagen, indem er ihr die Letztbegrün-

dung ihres Daseins tilgt: »Er nahm ihr den Glauben an einen gütigen Gott, der ihr

Schicksal lenkte, und ließ ihr nichts als verzehrende Sehnsucht nach Glauben«.56

Das zuvor schon charakterisierte Abhängigkeitsverhältnis wird dadurch nur ver-

größert: »Aber je mehr er ihr nahm, desto mehr ward sie sein.«57

In der Formulierung liegt bereits eine Semantisierung der Frau vor, die sie von

einer Person zu einem Besitz wandelt. An entscheidender Stelle, die auch wieder

eine Substitution zum Objekt aufweist, fasst die Figur Paul den Vorgang der Um-

besetzung seiner Frau zusammen:

Leer und haltlos war sie ihm zugesunken, als hätte er die Kraft und Tugend al-

ler Dinge geerbt, die er ihr getötet und die schwächer gewesen als sein Wort. Sie

sehnte sich nach Inhalt und Fülle; und wie sonnenzerklüfteter verdorrter Boden

gierig ausgegossenenOpferwein trinkt, sog sie durstig in sich, was anWorten über

seine Lippen kam.58

Die Begriffe »leer« und anschließend »Inhalt«, »Fülle« und »Opferwein« sind me-

tonymisch mit »Gefäß« verbunden. Somit wird sie als Gefäß semantisiert. Auch

die zusätzliche Semantisierung als »Boden« hat gemein, dass sie mit »Gefäß« die

54 Ebd., S. 535.

55 Ebd.

56 Ebd.

57 Ebd.

58 Ebd., S. 551 – Dass es sich um eine Raffung handelt, ließe sich über die zeitliche Dimension

argumentieren, die eröffnet wird in Verbindung zur Entsprechung der Formulierung vom

Anfang des zweiten Teils: »Leer und haltlos sank sie ihm zu« (ebd., S. 535).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 257

Merkmalsklasse |unbelebt| in Opposition zur »Frau« und somit |belebt| bildet. Sie

ist jetzt ganz Gegenstand.59

Diese Befüllung mit neuen Inhalten, die sich vor allem als neue Form der äs-

thetischen Zuschreibung und weniger als tatsächlich daseinsbegründende Natur

darstellen, manifestieren sich in der Frau dann als Veränderung ihres Habitus und

ihres Erscheinungsbildes. Es ist das Resultat eines explizit als »unbewußt« benann-

ten Prozesses: »Von den Bildern von Frauen, deren große Schönheit fast quälende

Unruhe gab, war unbewußt auf ihre Lippen das fremde Lächeln jener geglitten«.60

Er schenkt seiner Geliebten zusätzlich diverse Gegenstände, die zur gewünsch-

ten Ausstaffierung und somit Veränderung des Erscheinungsbildes beitragen.Dar-

unter befinden sich auch Ohrringe mit phosphoreszierenden Edelsteinen.61

Die Figur Paul gestaltet seine Frau so um, dass sie auf einen für ihn idealen

Daseinszustand verweist. Auch bei Beer-Hofmann ist der Zweck somit ein rein

egoistischer: »Und er fühlte, daß er weniger litt, erst seitdem sie neben ihm leb-

te.«62 Paul ›leidet‹ an der Wirklichkeit. Eine Wirklichkeit, die er stellvertretend an

seiner Frau umzuformen versucht. Die eigentlich ideale Existenz ist für ihn nur in

der Welt der Kunst möglich, hier im Besonderen repräsentiert durch die Lektüre

der orientalischen Erzählungen von Tausendundeiner Nacht.63

Diese Welt bedeutet für ihn ein alternatives Dasein. In der Aussage »Ihm lebte

es«64 kulminiert der Erzähler das Erlebnis des Lesens. Paul gleitet in die orien-

talische Idealwelt über, indem er die Handlungen der Figuren seiner Lektüre be-

schreibt, ihnen folgt und sie schließlich nicht nur nach-, sondern miterlebt. »Mit

arkadischen Hirten trieb er die Herden zu Tal, auf schwerbeladenen bauchigen Ga-

leeren horchte er des Nachts milesischen Märchen, und er betete in Tempeln, die

niemand ihm zerstört.«65

So beginnt die ausgedehnte Beschreibung von syrischen Tempel- und Kultstät-

ten und den Riten, die Sexualität als Gottesdienst konstituieren. Die Beschreibung

entfaltet eine komplexe Detailverliebtheit in derWiedergabe der einzelnen Abläufe

und Requisiten der religiösen Handlungen. Formal bemerkenswert ist der orna-

mentale Stil des Textes, der eine intermediale Dimension in seiner Art und Weise

59 Das betrifft auch die andere Frauenfigur in Pauls realer Welt. Seine Betrachtungen verbin-

den beide miteinander. Die Verdinglichung stellt den Versuch der Konservierung dar. Vgl.

Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 130.

60 Die Formulierung wird in Abwandlung wiederholt: »Von Frauenbildnissen, deren große

Schönheit fast quälte« (DTG, S. 563).

61 »[D]ie tagsüber das Licht der Sonne tranken und von ihm erstrahlten, wenn nachts der Glanz

anderer Juwelen schlummernd erlosch« (ebd., S. 552).

62 Ebd., S. 551.

63 Vgl. Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 136f.

64 DTG, S. 538.

65 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Das Schweigen der Gewalt

der Beschreibungen entfaltet, die die dekorationslastigen Darstellungen des Ju-

gendstils nachbildet.66 Allerdings nicht allein im bildgebenden Bereich, sondern

auch in der Struktur des Textaufbaus selbst. Signifikant wird dies bei der häufi-

genWiederholung von Formulierungen in leichter Abwandlung, die teilweise sogar

symmetrisch arrangiert sind.

In anderer Menschen Gedächtnis lag das Wissen von diesen Dingen wie das Korn

in trockenen Speichern; wie in tiefgepflügtes feuchtes Erdreich war es in ihn ge-

fallen und sog, aufwuchernd, alle Kraft aus ihm.67

 

Denn wenn in anderen das Wissen wie Korn in trockenen Speichern lag – in ihn

war es wie in tiefgepflügtes feuchtes Erdreich gefallen; aufwuchernd sog es alle

Kraft aus ihm.68

Der Tempel als Sitz der Gottheit und Zentrum des Kultes wird dichotomisch zu den

einfachen aus Lehm gebauten Hütten durch seine äußerliche Erscheinung über-

höht:

Mit Gold waren seine Säulen umkleidet, und trugen ein Dach von purem Gold –

die Spende vieler Jungfrauen und Knaben, die in den heiligen Hainen der Küste,

fromm der Göttin dienend, fremden ans Land gestiegenen Männern Lust gege-

ben.69

Diese äußerliche Überhöhung im Glanz korrespondiert mit dem zugrunde geleg-

ten Konzept von Wertigkeit und Macht. Denn direkt an diese Stelle schließt sich

der Vergleich mit einer anderen Religion an: »[N]ichts hatte er gemein mit den

ärmlichen Göttern, die, aus dem Holz der Feige und Buche dürftig geschnitzt, im

Staube schmaler Karrenwege fast bettelnd standen, mühsam ihr Gottum fristend

[…].«70 Über die Worte »mühsam«, »dürftig« und »ärmlich« wird ein Wertegefäl-

le suggeriert zugunsten des davor geschilderten syrischen Kultes, demgegenüber

der zweite Glaube defizitär erscheint.Wenngleich an dieser Stelle nicht explizit auf

das Christentum verwiesen wird, liegt eine Assoziation diesbezüglich nahe, da die

66 Fliedl: Der Tod Georgs, S. 157: »Deshalb gilt ›Der Tod Georgs‹ auch als das eindrucksvollste

Beispiel für erzählten Jugendstil in der deutschsprachigen Literatur: Seine Motive erinnern

oft an rankenhafte Ornamente oder florale Arrangements.« Joachim Pfeiffer (Tod und Erzäh-

len, S. 121) weist allerdings überdies darauf hin, dass sich verschiedene Stilelemente in Beer-

Hofmanns Erzählungmischen und sie sich deshalb nicht ausschließlich einem Stil zuordnen

lässt.

67 DTG, S. 538.

68 Ebd., S. 550.

69 Ebd., S. 540f.

70 Ebd., S. 540.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 259

Beschreibung der Gottesstätten am Wegesrand der Feldarbeiter eine eindeutige

Anspielung auf die Herrgottswinkel darstellt.

Ein weiterer Aspekt der Darstellung des Tempeldaches zeigt die Strategie

der Erzählung, mögliche vorhandene präsupponierte Werte umzuwerten. Die

verschränkte Opposition der Begriffe »Jungfrau« und »Knabe«, aus denen sich die

Merkmalsklasse |jung| ableiten lässt, gegenüber dem Begriff »Mann«, der eine di-

rekte Opposition zu dem Begriff »Knabe« in den Merkmalen |erwachsen| ≠ |nicht

erwachsen| bildet, lässt die heutige Grundbedeutung der »Jungfrau« als Frau, die

noch nicht sexuell aktiv ist, zugunsten der einfachen kompositorischen Bedeutung

|junge Frau| schwinden. Dass es sich um eine sexuelle Handlung handelt, ist durch

das Segment »Lust gegeben« belegt. Somit fußt die Pracht der Tempelkuppel, die

im Anschluss an die Stelle als signalhaft charakterisiert wird (»Weithin sandte

das Dach seinen Glanz«),71 auf der im Christentum tabuisierten Prostitution von

Minderjährigen. Diese wird aber durch die Segmente »fromm der Göttin dienend«

und »in den heiligen Hainen« gegenteilig semantisiert.72

Diese Strategie der Semantisierung durch moralisch ins Gegenteil verkehrte

Vorzeichen im Hinblick auf die Folie einer christlichen Religion, die sexuelle Prak-

tiken als Handlung des Gottesdienstes ausschließt und sanktioniert und in Ab-

wandlung auch die moralische Folie der auf diesen Prämissen beruhenden Gesell-

schaft liefert, durchzieht die gesamte Beschreibung des Frühlingsfestes. Es ist die-

ses Moment, das letztlich auch die Gewalterfahrung umwertet. Der hier eröffnete

topologische Raum ist zugleich der semantische Raum der Utopie und deshalb in

seiner Merkmals- und Ordnungsstruktur diametral zu den ihn umgebenden Räu-

men gestaltet. Der besondere Witz der Erzählung Der Tod Georgs liegt darin, dass

auch die vermeintliche wirkliche Existenz des Protagonisten zu diesem Zeitpunkt

der Erzählung sich später als Traum entlarven wird.73

Das imaginierte Tempelfest findet seinenHöhepunkt in einermehrere Stunden

andauernden Orgie. Sie beginnt zuerst mit der Schilderung aus einer Figurenper-

spektive, die dann aber aufgelöst und von kollektiven Eindrücken abgelöst wird:

EinWeib schrie auf. Auf demweichen selten zerwühlten Lager ihres Gemachs hat-

te sie mit gepreßten Knien von ihm geträumt, und bei festlichen Mahlen an ihn

71 Ebd., S. 541.

72 Damit eröffnet sich eine weitere Konvergenz zu Saltens Darstellung. Es wird offensichtlich,

dass mit der Hinwendung zu der modernetypischen Frauenfigur der Kindfrau ein proble-

matisches, erotisches Feld eröffnet wird. Leider fehlt an dieser Stelle die Möglichkeit, das

Problem vertiefend zu erörtern.

73 Vgl. Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 121, der vor allem das Eindringen des Todes als das Ele-

ment herausstellt, das letztlich auch die mythische Welt als idealtypische verwirft.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Das Schweigen der Gewalt

gedacht, wenn sie den schalrieselnden Worten von Weisheitslehren lächelnd zu

horchen schien […].74

Am Beginn der Steigerung der kollektiven Lusterfahrung,markiert durch den Auf-

schrei einer Frau, erscheint im Text das gesperrt geschriebene Personalpronomen

»ihm«. Dieses »ihm«, dem offensichtlich eine bevorzugte Bedeutung zukommt,

ist durch den fehlenden Bezug nicht klar ausgewiesen. Es ist aber sehr wahr-

scheinlich, wenngleich es keine weiteren Hinweise im Text gibt, dass die bereits

in den Hintergrund getretene Figur Paul sich hier in die orgiastische Szene mit

einschreibt. Die Textstruktur legt dies nahe, denn es handelt sich weiterhin um die

ungebrochene personale Perspektive, in der die Schilderung der Traumszenerie

verortet ist.

Die Zunahme der Gewalt dient am Beginn der Ereignisse zur Einleitung und

Hinführung auf den Höhepunkt der ekstatischen Ausschreitungen. So schließt an

das eben Zitierte die Handlung an: »[U]nd sie schrie auf und wühlte sich mit kral-

lenden Fingern den Weg zu ihm.«75 Damit wird durch diesen Vorfall eine neue

Kette von Ereignissen eröffnet, die dann stringent in die Orgie führt und auch

nicht mehr unterbrochen wird. Den Höhepunkt der Hinführung wiederum mar-

kiert das Zerbersten eines Kruges, der vor Hitze auf einem der Scheiterhaufen ex-

plodiert und heißes Öl in die Menge schleudert. Die so ausgelöste Fluchtbewegung

fordert Tote:

Vom Wiesenrand gellten verzweifelte Schreie; die Äußersten hatte das Drängen

über die Brustwehr in den Abgrund gestürzt, und angstvoll sich wehrend stemm-

ten sich die anderen den Weichenden entgegen. Und es brach los.76

Ab da beginnt die eigentliche Orgie, missverständlich durch die Aussage repräsen-

tiert »Und es brach los«77, denn der Text legt zunächst durch die Ereignisfolge eine

Massenpanik nahe.78 Aber die darauffolgende Stelle im Anschluss korrigiert die

zu erwartende Folgerung: »Nicht mehr die Angst schrie aus ihnen«, sondern die

»wild[e] Stärke.«79

Im Folgenden vollzieht sich auch ein perspektivischer Wechsel der Fokussie-

rung vom unpersönlichen Individuum (ein Weib) zum unpersönlichen Kollektiv:

74 DTG, S. 548.

75 Ebd.

76 Ebd., S. 548f.

77 Ebd.

78 Brittnacher (Opferphantasien in der Literatur der Wiener Moderne, S. 495) unterläuft diese

Fehlinterpretation, die eindeutig im Konflikt mit den nachfolgenden Darstellungen steht. Er

spricht allerdings auch sonderbarerweise von Kastrationsszenen, die sich aber in der gesam-

ten Erzählung nicht finden lassen.

79 DTG, S. 549.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 261

Sie fanden sich im Gewühl und umschlangen sich aufrecht und glitten matt mit

bebenden Knien zu Boden – ein wogendes Bett für anderer Umarmung. Über sie

hin sank verschlungen ein Knäuel, vielarmig und vielköpfig, löste sich und wirr-

te sich von neuem, ungesättigt mit fangenden Armen Leiber an sich heranzie-

hend.80

Die Begriffe »Gewühl« und »Knäuel« stehen zu den partikularisierend synek-

dochisch verwendeten Bezeichnungen von »Leib«, »bebende Knie« und »fangende

Arme« in Opposition durch die Merkmale |unbelebt|≠|belebt|. Zugleich durch

den kontextuellen Bezug auf diese und die ergänzenden Worte »vielarmig« und

»vielköpfig« wird das Individuum im Kollektiv unentwirrbar aufgelöst.81

In der entscheidenden Passage für die Tempelsequenz werden die Begriffsfel-

der Gewalt und Sexualität zusammengeführt:

Und sie standen auf, und brachen zusammen, und erhoben sich wiederum, und

schritten über die Liegenden und setzten auf keuchende Kehlen erstickend ihren

Fuß, erschauernd in der Wollust des Wehetuns. Aber ihre nackten Sohlen fühlten

lüstern das glühend schwellende Fleisch und die weich sich kräuselnden Vliese,

und in neuer Gier warf sich einer hin über die so wirr Verflochtenen, daß er nicht

sah, daß es einer anderen Leib war, der ihn umschlang, und einer anderen Lippen,

an denen sein Mund sog. Während lustbebende Hüften sich ihm entgegenhoben

und gierig den heißen Strom des neuen Lebens tranken, fühlte er nicht, daß unter

seinen Küssen halboffene Lippen langsam erkalteten und – nicht inWollust – gebrochene

Augen starr nach oben sahen.82

Die hier hervorgehobene Stellemarkiert eineweitereDiskrepanz zur angenommen

gesellschaftlichen Wertevorstellung. Die beiden indexikalisch benutzten Schilde-

rungen ›erkaltete Lippen‹ und unter Verwendung der konventionalisierten Meta-

pher im attributiven Adjektiv »gebrochene Augen« wird der Tod einer Kultistin

während der Orgie beschrieben. Die Aussage »fühlte er nicht« macht klar, dass die

männliche Figur nicht bemerkt, dass er soeben Geschlechtsverkehr mit einer Toten

hat.

Gewalt, die hier am höchsten Punkt der Lust passiert, die nicht intendiert voll-

zogen wird, sondern aus der Gegebenheit der Situation entsteht, ist Garant für die

Authentizität der uneingeschränkten wirklichen Wollust und damit des reinen Le-

bens an sich. Sie dient nicht zur Illustration eines abartigen oder perversen Kultes,

sondern wird von der Erzählinstanz Paul als Ausbruchsversuch aus der Monotonie

80 Ebd.

81 ZumBeispiel sieht Scherer (Richard Beer-Hofmann und dieWienerModerne, S. 254) in dieser

Szene die Erlösung vom Individuationsprinzip für den Protagonisten Paul.

82 DTG, S. 549 (Hervorhebung des Verf.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Das Schweigen der Gewalt

des Daseins gewertet und somit mit seiner selbst als defizitär eingestuften Lebens-

situation korreliert:

Fühlen wollten sie – endlich ihr Leben fühlen; den Kreis gleichverrinnender Tage,

in den es gebannt, sprengen, und – wie sie die eingeborenen tiefen Schauer vor

demTode kannten –die schlummernde Lust des Lebendigseins jubelndwecken.83

Gewalt geschieht zwecklos, aber nicht unbemerkt und ihre Auswirkung bleibt nicht

unreflektiert (»erschauernd in der Wollust des Wehetuns«). Durch dieses Zusam-

menspiel wird die Gewalt, wird der Tod, wie alles in dieser Sequenz mit Sexualität

korreliert, aber positiv konnotiert. In der Engführung aber von Gewalt und Wahr-

heit zeigen sich die Parallelen zu Bahrs Guter Schule. Gerade in der Banalität des

Tötens und in der Banalität der Nekrophilie liegt das Absolute des Zwecklosen.

Diese Szene ist nur ein minimales Fragment. Sie wird auch in der Sekundärlite-

ratur kaum mehr als referierend besprochen und doch liegt hier tatsächlich eine

Spur dessen, was den Ansprüchen einer zweckbefreiten und damit der absoluten

Gewalt genügt. Ihre Funktion ist der Garant des Wahrhaftigen. Aber die Bewusst-

machung des Geschehenden führt in die Spirale von Ablehnung und Abneigung.

Dieses Detail der Ereignisse ist überflüssig und essenziell zugleich. Es kommt da-

mit jenem ›Zuviel‹ der Darstellung von allen hier präsentierten Ereignissen am

nächsten. Wenn das Moment des Absoluten sich in der Selbstreferenz zeigt, die

zugleich das Wahre beherbergt, ist diese Gewalt ihre Entsprechung im Dargestell-

ten.

Wie Paetzke herausstellt, handelt es sich bei der Beschreibung der Tempelsze-

ne um eine zeitgenössische Position. Sie repräsentiere ein Lebenskonzept, als Ge-

genentwurf zur Alltagswelt, das die Schlagworte der Nietzscherezeption verkürzt

reproduziere und seine Philosophie banalisiere. Ihrer Meinung nach führt Beer-

Hofmann dieses Konzept hier an, um es zu kritisieren.84 Ebenso erwähnt Reto

Sorg die für das Fin de Siècle und die Dekadenz typische Hinwendung zu einer

alles auflösenden Lebenserfahrung und der Idee, dass das wirkliche Wesen des

Daseins nur sich flüchtig im Traum oder der Vision offenbare.85

Meiner Meinung nach kritisiert Beer-Hofmann weder das Lebenskonzept noch

die ästhetische Einstellung. Er verschiebt sie in den Traum und weist ihr somit

den seiner Auffassung nach einzig möglichen Ort zu, an dem sie existieren kann.

Nichtsdestotrotz behauptet das Epistem als Wunsch, Ideal und Imagination seine

Berechtigung. Wie ich bereits in Kapitel 3.3.3 versucht habe zu erläutern, erach-

tet Beer-Hofmann es für unmöglich, dass dieses Ideal in der Realität verwirklicht

83 Ebd., S. 548.

84 Vgl. Paetzke: Erzählen in der Wiener Moderne, S. 82f.

85 Sorg: Kurze Prosa, S. 377f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 263

werden kann. Es ist als Lebenskonzept unbrauchbar. Das nimmt ihm aber nicht

seinen Wert als Idee.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Resümee: Die schweigende Gewalt

Am Anfang stand das Phänomen der Gewaltdarstellung in der Kunst und Kultur

der Gegenwart, die Reaktion des Rezipienten auf diese und der Verdacht, dass die

Art und Weise, wie Gewalt repräsentiert wird, eine Genealogie des Kodes besitzt,

die in der Moderne ihren Ursprung hat. Die Moderne stellt den Ausgangspunkt der

ästhetischen Entwicklung dar, mit der die hässlichen Dinge nun auch kunstfähig

werden, was zugleich das Fundament bildet für unsere heutigen Rezeptionsge-

wohnheiten. Die ästhetiktheoretische Diskussion, die dieser Entwicklung zugrun-

de liegt, ist entsprechend komplex, da unter anderem das Bedingungsverhältnis

des Guten, des Schönen und des Erhabenen überwunden werden muss. Ausgangs-

punkt war auch der alltagssprachliche Begriff der »sinnlosen Gewalt«, auf denman

häufig bei der Beschäftigung mit Gewalt in den Medien stößt. Dieser metapho-

rische Sprachgebrauch spiegelt im Grunde das entscheidende Rezeptionserlebnis

wider, um das die Problematik der Ästhetisierung von Gewalt oszilliert. Kunst,

die nach einem autonomieästhetischen Ideal strebt, symbolisiert nichts außer sich

selbst. Eine autonomieästhetische Gewaltdarstellung weist dann ebenfalls exakt

diese Diskrepanz in Darstellung und Funktion auf. Das Dargestellte geht nicht

in seinem extrinsischen Symbolgehalt auf, sondern verbleibt lediglich als intrinsi-

sches Element. Eine so geartete Gewaltrepräsentationwird dann zwangsläufig ent-

weder als sinnlos oder als ästhetisch aufgefasst. Auch die Soziologie bedient sich

dem Beschreibungsmodell der auf sich selbst gerichteten Gewalt und weist somit

in ihrer Unterscheidung Ähnlichkeiten zur Autonomieästhetik auf. Gewalt um ih-

rer selbst willen ist die Form der Gewalt, die uns am meisten in unserer Existenz

erschüttert, weil sie nicht kausal erklärbar und sich somit nicht aus sozialen Bedin-

gungen ableiten lässt. Damit ist sie weder verhinder- noch vorhersehbar. Zugleich

ist es die reine Form der Gewalt, die in dieser essenziellen Daseinsform auch keine

Begründung benötigt. So scheint Gewalt geradezu prädestiniert, um das Ideal der

negativen Ästhetik der Moderne zu verwirklichen. Denn genau dann, wenn Gewalt

um ihrer selbst willen dargestellt wird, verhindert zugleich ihr Wesen, dass sie nur

teilnahmslos betrachtet wird. Sie wird den Betrachter immer zwingen, sich mit ihr

auseinanderzusetzen. Und wenn sie sich Mal um Mal der Einhegung unter einen

Sinn entzöge, wenn sie im Kern unbegreiflich bliebe und kein Angebot zu einer

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Das Schweigen der Gewalt

versöhnenden und beruhigenden Interpretation böte, dann könnte man sie als die

schweigende Gewalt bezeichnen. Meine Frage lautete also, ob es eine Möglichkeit

gibt, dieses Phänomen mit semiotischen Mitteln der Analyse am Text sichtbar zu

machen. Die Phänomenbeschreibung aber, die ihren Ursprung in der hermeneuti-

schen Tradition der Kunstbeschäftigung hat, stellt den semiotischen Ansatz – we-

nig überraschend – vor einige axiomatische Schwierigkeiten.Die Sprache schweigt

nicht. So zwingend aus ästhetisch-theoretischer Sicht es scheinen mag, dass das

Kunstwerk dann Kunst ist, wenn es sich selbst symbolisiert, so unmöglich scheint

es mit einem Zeichenbegriff als Grundlage des Sprach- und Textverständnisses in

Einklang gebracht werden zu können, der sich durch die Definition von Bedeuten-

dem und Bedeutetem konstituiert. Sicherlich wäre es ein Leichtes gewesen, an die-

ser Stelle den ästhetiktheoretischen Standpunkt fallen zu lassen und ihn als nicht

kompatibel oder unbegründet abzutun. Dennoch ist die Auseinandersetzung mit

den Standpunkten, die aus eigener Überzeugung zunächst als unplausibel erschei-

nen, fruchtbarer als die bloße Repetition der eigenen Prämissen.Und noch ein wei-

terer Punkt war entscheidend, mich mit dieser genuin hermeneutischen Position

auseinanderzusetzen. Der Blick auf die aktuelle Kultur zeigt deutlich die grund-

sätzliche Richtigkeit der Annahme, dass die Verwendung der Gewalt sich verändert

haben muss, und zwar über einen langen Weg aus der didaktischen Ästhetik der

Aufklärung heraus. Auch der Effekt, dass Gewaltdarstellungen uns verstören, wir

sie aber dennoch als Teil eines Kunstwerkes wahrnehmen können, ist evident in der

Auseinandersetzung mit der tagtäglichen Repräsentation der Gewalt. Die Diskus-

sion, ob eine Gewaltdarstellung für den Schockeffekt, aus Schaulust, unmotiviert

oder eben künstlerisch fungiert, ist dabei entscheidend, aber häufig genug findet

sie ohne eine Darlegung der Grundlagen statt. Deshalb war es mir wichtig, we-

der ›ästhetisch‹ noch ›schweigend‹ als gegeben aufzufassen, sondern den langen

theoretischen Weg zu gehen, sie in analytische Begriffe zu überführen.

Gleichsam bin ich der Meinung, dass das Gefühl der als abstoßend empfunde-

nen ›sinnlosen Gewalt‹ und der als ästhetisch gewerteten ›schweigenden Gewalt‹

die gleiche Rezeptionserfahrung als Ursprung haben. Es kann verschiedene Grün-

de geben, warum ich an eine Darstellung von Gewalt gerate, die ich nicht harmo-

nisieren kann, von der ich abgestoßen, erregt oder verwirrt werde. All dies wird

mich aus meiner ästhetischen Rezeptionshaltung hinauswerfen, und es ist sicher-

lich auch ein Effekt, der von Autoren nicht selten genauso intendiert ist. Dass wir

bestrebt sind, ebenso das Störende als Element des Kunstwerks verstehen zu kön-

nen, liegt wiederum in der Auffassung, dass jedes Teil eines Werkes auch bedeu-

tungsvoll ist. Auch Literatur macht durch den reinen Umstand, dass sie Literatur

ist, ebenfalls alle ihre Bestandteile bedeutungsvoll. Jener Teil, der uns im besonde-

ren Maße zur Auseinandersetzung zwingt, liefert den Anlass für unser anschlie-

ßendes, ästhetisches Werturteil. Bei der Gewaltdarstellung, die als störend und,

wenn sie in gesteigertem Maße vorkommt, als überflüssig empfunden wird, steht

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Resümee: Die schweigende Gewalt 267

also die Literarizität infrage. Damit ist weder etwas über das Wesen des Ästheti-

schen gesagt, noch ist damit gemeint, dass nur diese Rezeptionserfahrung zu ei-

nem ästhetischen Werturteil führen kann. Lediglich ist damit die textstrukturelle

Verfassung benannt, die den Auslöser für den notwendigen Rezeptionsprozess dar-

stellt, der zu einem spezifischen Werturteil führen kann. Dieses spezifische Wert-

urteil wiederum leitet sich aus der Auffassung der Negativität des Kunstwerkes

ab. Diese Negativität ergibt sich durch die konsequente Weiterführung eines Au-

tonomiegedankens der Kunst. Die schweigende Gewalt ist die Verlängerung der

sich der endgültigen Deutung entziehenden Kunst, die sich gerade dadurch vor

jeglicher Instrumentalisierung bewahrt und deren Wesensmerkmal in der ständi-

gen Herausforderung zur Auseinandersetzung mit ihr liegt. Das war hier unter

›ästhetisch‹ und ›schweigend‹ zu verstehen. Dies ist insofern genuin modern, als

dass es in der Moderne erst denkbar wird, dass Kunst als eigene Existenzform nur

Kunst ist und nicht dem Seienden bei- oder untergeordnet ist. Erst das Ende ih-

rer Existenz als Imitatio macht sie frei für ihre Zustandsform als Wahrhaftiges.

Aber nicht für alle modernen Strömungen der Literaturkultur ist dieser Aspekt der

Ästhetik bedeutend. Die Jung-Wiener Autoren jedoch setzen sich sehr genau und

eingehend mit der Frage des Verhältnisses von Kunst und Leben im Hinblick auf

die Autonomieästhetik auseinander, weshalb der Verdacht auch hier nahelag, dass

am ehesten unter diesen Texten – im deutschsprachigen Raum – sich die Tenden-

zen des Paradigmas erkennen lassen, das bis heute andauert. Weil aber Gewalt

gerade nicht zentraler Schauplatz der literarischen Auseinandersetzung der Au-

toren mit ihrer Zeit darstellt, habe ich auf hauptsächlich nicht kanonische Texte

zurückgegriffen. Dabei hat sich auch gezeigt, dass trotz der Intensität der Gewalt-

darstellungen im Allgemeinen sie bei Weitem noch nicht das Maß erreichen, was

wir an Darstellungen heutzutage gewohnt sind. Das ist auch auf unsere veränder-

ten Gewohnheiten zurückzuführen, denn mindestens im Fall von Hermann Bahr

ließ sich nachvollziehen, dass seine Darstellung für damalige Verhältnisse in der

Wirkung mit heutigen Darstellungen vergleichbar ist. Die historische Differenz

ist dennoch ein Vorteil, weil so noch ein weiterer Aspekt offensichtlich wird, der

bei der Betrachtung kontemporärer Gewaltrepräsentationen die Analyse vernebelt.

Gelingt es der Gewalt, eine Illusionswirkung zu erzielen, die ihren Illusionscharak-

ter überwindet, verlässt der Rezipient zugleich die ästhetische Rezeptionshaltung

ganz. Das Buch wird weggelegt, man ist empört, entsetzt, verstört oder, wie es Ba-

taille fasst, im schlimmsten Fall erregt.Wenn jedoch Gewalt in der Kunst subjektiv

als abstoßend empfunden wird, sei es, weil der Rezipient sie moralisch ablehnt,

oder sei es, weil die Gewalt zu wirklichkeitsnah inszeniert ist, dann bedeutet es für

die Analyse noch nicht objektiv, dass sie auch die Bedingungen erfüllt, die ich als

›schweigend‹ benannt habe. Der zeitliche Abstand begünstigt also eine objektivere

Einstellung dem Dargestellten gegenüber. Damit einhergehend war es mir wich-

tig, einen weiteren Fehlschluss zu umgehen: Das Wesen der Gewalt legt nahe, dass

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Das Schweigen der Gewalt

jede Form der literarischen Gewalt per se die Bedingung erfüllt, als störend emp-

funden zu werden, weil sie das Potenzial besitzt, den Leser abzustoßen.Wiederum

wäre man dann auf das Werturteil zurückgeworfen, was keinerlei Unterscheidung

auf analytischer Ebene der einzelnen Repräsentationen zuließe. Stattdessen galt

es, den Widerspruch aufzulösen, wie ein Element innerhalb der Literatur, die al-

les als bedeutungsvoll erscheinen lässt, zugleich die Voraussetzungen mitbringen

kann, um als bedeutungslos beschrieben zu werden. Absolute Bedeutungslosigkeit

ist jedoch grundsätzlich ausgeschlossen,weil der Leser ansonsten den betreffenden

Textteil überhaupt nicht als sprachliche Äußerung auffassen kann.Der einzig sinn-

volle Weg, eine extrinsische wie intrinsische Bedeutungslosigkeit beschreiben zu

wollen, ist deshalb, der Gewaltdarstellung eine Funktionsschwäche auf allen Ebe-

nen nachzuweisen. Denn jedes Element eines Textes hat eine Funktion, solange es

als Teil des Textes gelesen wird. ›Schweigend‹ im semiotischen Sinn kann deshalb

ausschließlich bedeuten, in der Funktion eine reduzierte Signifikanz aufzuweisen.

Die einzige Möglichkeit, die sprachliche Äußerungen haben, die Funktion ihrer

Elemente zu schwächen, ist Redundanz. Literatur kann also nur dadurch Elemen-

te als objektiv störend oder überflüssig erscheinen lassen, wenn die Funktionen

des Elementes bereits von anderen Teilen übernommen wurden bzw. wenn sich

die Funktion auf viele ähnliche Elemente verteilt, die sich repetitiv wiederholen.

Existiert sie aber dann? Die schweigende Gewalt unter den hier festgelegten Bedingun-

gen?

Der Durchgang durch die einzelnen Erzählungen hat vor allem eines gezeigt:

Gewalt ist auf komplexe Weise in das Gefüge der Textstrukturen eingebettet, und

zwar sowohl auf semantischer, narrativer sowie intertextueller Ebene. Wie zu er-

warten war, ist dabei die Fokussierung auf den rein autonomieästhetischen Aspekt

nicht ohne Weiteres möglich und auch nicht ratsam. Es ist überdies nicht beson-

ders verwunderlich, dass ein Phänomen wie Gewalt, das genauso wie Tod und Se-

xualität an die Grundfesten der menschlichen Existenz reicht, somit auch die Kul-

tur mit ihren adernartigen Verästelungen durchdringt, im Widerspiegel der Lite-

ratur gleichfalls komplexe und dispersive Reflexionen erfährt. Aber die Zielsetzung

der Arbeit war es nicht, unter allen Umständen in den Texten der Jung-Wiener die

ästhetisch-kodierte Gewalt nachzuweisen. Die Analyse des zweiten Teils versteht

sich als Probe der Hypothesen des ersten Teils auf umgekehrtemWeg. Erst wenn es

gelingt, die Funktionen der Gewalt in den Erzählungen erschöpfend zu beschrei-

ben und sich auf diesem Weg dennoch eine Darstellung finden lässt, bei der von

einer Funktionsschwäche gesprochen werden kann, wäre das eine ausreichende

Bestätigung der Hypothese.

Mir war es deshalb wichtig, mich bei der Auswahl und Beschreibung der Ge-

waltdarstellungen nicht ausschließlich nur durch mein Erkenntnisziel leiten zu

lassen. Vielmehr wollte ich die Komplexität, mit der das Moment der Gewalt in

der Prosa Jung-Wiens auftritt, nachzeichnen. In dieser Komplexität bildet sich das

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Resümee: Die schweigende Gewalt 269

Diskursspektrum der Moderne ab, weshalb die Gewalt gerade nicht auf nur einen

Aspekt beschränkt bleibt. Gewalt ist (noch) nicht per se negativ und deshalb auch

unter verschieden moralischen Perspektiven realisiert. In den hier beschriebenen

Stellen ist Gewalt aber auch nicht ausschließlich sensationell, weshalb sie kaum als

bloße Provokation mit erhoffter Schockwirkung eingesetzt wird.

Wenig überraschend hingegen ist, dass das Erschaudern vor der Gewalt sehr

wohl einen wichtigen Bestandteil ihrer Repräsentationen ausmacht, was wahr-

scheinlich am eindrucksvollsten durch die Figur des Kammerjungen in Das Schick-

sal der Agathe umgesetzt ist. Gewalt wird problematisiert, allerdings ist die Mo-

tivation der Gewaltausübenden nicht Bestandteil der Problematisierung. Gewalt

generiert sich ebenso als unausweichliche Folge bestimmter Handlungen und Ta-

ten aus einer zwingenden Kausalität der Umstände heraus, wie sie als narratives

Strukturierungselement zur Umsetzung der Textdramaturgie eingesetzt wird.

Während der Textanalyse hat sich ebenfalls gezeigt, dass neben den axiomati-

schen Bedingungen bei der praktischen Umsetzung noch weitere Bedingungen er-

füllt seinmüssen,wenn die Gewalt in ihren Funktionen geschwächt werden soll. So

darf sie in ihrer Wesenhaftigkeit als Einbruch in eine bestehende Ordnung weder

auf erzählerischer Ebene noch auf erzählter Ebene umgesetzt werden. Beides ver-

leiht ihr innerhalb des Textes ansonsten wieder eine hohe, funktionelle Wertigkeit.

Sie muss im Gegenteil marginalisiert werden und viel mehr Teil der bestehenden

Ordnung der erzählten Welt sein. Erst wenn sie nicht den Ausnahmefall, sondern

die Regel bildet und wenn ihr Auftreten nicht ideologisch stigmatisiert ist, kann sie

marginalisiert werden, was eine weitere Voraussetzung für eine Funktionsschwä-

chung bildet. Ebenso hat sich gezeigt, dass nicht nur innertextliche Strukturen,

sondern auch intertextuelle Prozesse dazu beitragen können, das genuin Trans-

gressive, das der Gewalt so inhärent ist, zu schwächen. Die grundlose Gewalt im

Text kann unbegründet erscheinen, wenn ihre Begründung ausgelagert ist, wenn

also durch den Hinweis auf einen textexternen Begründungsdiskurs wie etwa das

Heroische die Begründungsnotwendigkeit verkehrt wird. Gewalt ist dann wie bei

Schnitzlers Jeanne dʼArc Voraussetzung und nicht Ergebnis oder Ereignis. Vielleicht

noch mehr als diese Auslagerung des Begründungsdiskurses kann der Hinweis auf

einen textexternen Kode die geforderte Bedingung erfüllen. In der Einbettung der

Gewalt als Zitat und Verweis auf einen außertextlichen Bildkomplex wandelt sich

die Begründung der Gewalt zu einer formalen Notwendigkeit. Dadurch zeigt sich

aber auch, dass eine Funktionsschwächung ebenfalls durch extrinsische Verweise

erfolgen kann, weswegen die konservative Beschränkung auf rein innertextliche

Abhängigkeiten aufgegeben werden kann.

Ein Fall, bei dem viele dieser Bedingungen zusammentreffen, ist der Moment,

wo die Gewalt zum Garant des Wahrhaftigen wird. Gewalt ist in dieser Form nicht

das unerhörte Ereignis, sondern Teil der bestehenden diegetischen Weltordnung.

Sie ist zudem notwendige Begründung, um das Dargestellte als ›wahr‹ und ›rich-

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Das Schweigen der Gewalt

tig‹ auszuweisen. Die Argumentation allerdings, dass nur Gewalt als dieser Garant

fungieren kann, ist ausgelagert in den entsprechenden epistemischen Diskurs der

damaligen Zeit. Gewalt als Wahrhaftigkeitsgarant ist letztlich eine Form des von

Barthes beschriebenen Wirklichkeitseffekts, der allerdings nicht auf einem emu-

lativen, sondern auf einem epistemischen Fundament fußt. Während also in Bar-

thes’ Beispielen Dinge um der Simulation der Realität wegen vorhanden sind, so

wäre in diesem Fall die Gewalt um der Wahrheit willen vorhanden. Gäbe es nun in

den untersuchten Texten diese Repräsentationsform in großer Häufigkeit, wären

vielleicht alle hier geforderten Bedingungen erfüllt gewesen.

Am Ende hat die Analyse nicht viele Phänomene aufzeigen können, die mei-

nen selbst gesetzten Kriterien entsprechen. Die Erzähltexte der Jung-Wiener Mo-

derne erfüllen zwar die einzelnen Voraussetzungen, aber nicht singulär in einer

Repräsentation, sondern auf mehrere Texte von verschiedenen Autoren verstreut.

Ist damit also die Hypothese widerlegt und der Ansatz gescheitert? Keineswegs.

Es hat sich vielmehr gezeigt, dass erst die Bündelungen dieser Formen schließlich

in die Form der Gewaltdarstellung überführen kann, die in der derzeitigen Kul-

tur uns veranlasst, eine Gewaltdarstellung als sinnlos zu bezeichnen. Ebenso kann

ich begründet zusammenfassen, dass unsere heutigen Darstellungsgewohnheiten

nicht die ausreichenden Voraussetzungen in den Texten der Jung-Wiener Autoren

vorfinden würden, um in gleicherweise eine Funktionsschwäche der dargestellten

Gewalt zu erfahren. Die Bündelung der einzelnen, an den Erzählungen herausge-

arbeiteten Aspekte ist aber weder abwegig noch unmöglich. Der Text von Richard

Beer-Hofmann weist bereits deutlich in die entsprechende Richtung. Somit wer-

den die Grundlagen des ästhetischen Kodes der Gegenwart um 1900 gelegt. Zu ver-

muten ist, dass die Zeit der beiden Weltkriege aber dieser Entwicklung zunächst

einen Riegel vorschieben wird und dass sie erst sehr viel später wieder aufgenom-

men wird.

Ebenso ist der Ansatz anschlussfähig an Sabine Friedrichs Überlegungen zur

Hyperrealität und der Verkehrung der Darstellung ins Groteske. Die Kombinati-

on von Wirklichkeitseffekt und fortschreitender Repetition wird schließlich in das

münden, was sie als den Hyperrealitätseffekt bezeichnet. Mit der Steigerung des

Detailreichtums und der Häufigkeit seines Auftretens entleert sich durch Redun-

danz die Funktionalität des Dargestellten. Je weiter diese Redundanz vorangetrie-

ben wird, desto überzeichneter erscheint schließlich die Repräsentation. Die Jung-

Wiener Moderne besitzt die entsprechenden Züge der Vorläufer, aber nicht deren

vollständige Ausprägung. Es wäre nun interessant zu prüfen, ob andere Literatur

der Moderne die entsprechenden Darstellungsformen der Gewalt schon aufweist

oder ob die Ästhetiktheorie womöglich hier einer Entwicklung vorgegriffen hat,

die zu dieser Zeit zwar begonnen hat, aber noch nicht ausreichend entfaltet war,

somit also möglicherweise etwas in vergangene Texte gelegt wurde, was erst in der

Gegenwart Relevanz besitzt.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Quellen- und Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quellen

Bahr,Hermann: Die gute Schule. Seelenzustände.Hg. von PeterM. Sporer. Vezseny

(Ungarn); ngiyaw 2008. https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule

.htm [DgS].

Beer-Hofmann, Richard: Der Tod Georgs [1900]. In: Ders.: Gesammelte Werke.

Frankfurt am Main: Fischer 1963, S. 523–624 [DTG].

Salten, Felix: Das Schicksal der Agathe. In: Ders.: Gesammelte Werke in Einzelaus-

gaben: Die Geliebte des Kaisers. Novellen. Berlin/Wien/Leipzig: Paul Zsolnay

1929, S. 359-396 [SdA].

Schnitzler, Arthur: Die Hirtenflöte [1911]. In: Ders.: Das erzählerische Werk. Bd.

3: Doktor Gräsler, Badearzt, und andere Erzählungen. Frankfurt am Main: Fi-

scher 1977, S. 117-147 [DH].

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm
https://ngiyaw-ebooks.org/ngiyaw/bahr/schule/schule.htm


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Abbt, Christine: Der wortlose Suizid. Die literarische Gestaltung der Sprachverlas-

senheit als Herausforderung für die Ethik. München: Fink 2007.

Allkemper, Alo: »Tod und Leben«. Zum Todesmotiv bei Richard Beer-Hofmann.

Hg. von Norbert Otto Eke und Günter Helmes. Würzburg: Königshausen &

Neumann 1993, S. 34-56.

Allerdissen, Rolf: Arthur Schnitzler. Impressionistisches Rollenspiel und skepti-

scher Moralismus in seinen Erzählungen. Bonn: Bouvier 1985.

Alt, Peter-André: Ästhetik des Bösen. München: Beck 2010.

Andreotti, Mario: Die Struktur der modernen Literatur. Neue Wege in der Textin-

terpretation: Erzählprosa und Lyrik; mit einem Glossar zu literarischen, lingu-

istischen und philosophischen Grundbegriffen. 4., vollst. neu bearb. und aktu-

al. Aufl. Bern: Haupt 2009.

Andreotti, Mario: Traditionelles und modernes Drama. Eine Darstellung auf se-

miotisch-strukturaler Basis mit einer Einführung in die Textsemiotik. Bern:

Haupt 1996.

Anz, Thomas: Thesen zur expressionistischen Moderne. In: Becker, Sabina/Kiesel,

Helmuth: Literarische Moderne. Begriff und Phänomen. Berlin/New York: de

Gruyter 2007, S. 329-346.

Asholt, Wolfgang: Fin de Siècle: Erzählungen, Gedichte, Essays. Stuttgart: Reclam

2000.

Assman, Aleida: Die Legitimität der Fiktion. Ein Beitrag zur Geschichte der litera-

rischen Kommunikation. München: Fink 1980.

Baasner, Rainer: Allgemeine Einführung: Grundbegriffe. In: Baasner, Rainer/Zens,

Maria: Methoden und Modelle der Literaturwissenschaft: eine Einführung. 2.,

überarb. und erw. Aufl. Berlin: Schmidt 2001, S. 11-42.

Baberowski, Jörg: Gewalt verstehen. In: Zeithistorische Forschungen/Studies in

Contemporary History, Online-Ausgabe 5 (2008), H. 1, S. 5-17. https://doi.or

g/10.14765/zzf.dok-1881.

Babka, Anna: Formalistisch-strukturalistischeTheorien. In: Sexl,Martin (Hg.): Ein-

führung in die Literaturtheorie. Wien: WUV Facultas 2004, S. 161-190.

Bachtin, Michail M.: Die Ästhetik des Wortes. Frankfurt amMain: Suhrkamp 1979.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881
https://doi.org/10.14765/zzf.dok-1881


276 Das Schweigen der Gewalt

Bahr, Hermann: Die Überwindung des Naturalismus. Weimar: VDG 2004.

Bahr, Hermann: Studien zur Kritik der Moderne. Weimar: VDG 2005.

Bahr, Hermann: Bildung. Essays. Weimar: VDG 2010.

Bahr, Hermann: Zur zweiten Auflage. In: Guth, Maria (Hg.): Die gute Schule. Voll-

ständige Neuaufl. Berlin: Contumax 2016, S. 3-5.

Barthes, Roland: Die strukturalistische Tätigkeit. In: Kimmich, Dorothee (Hg.):

Texte zur Literaturtheorie der Gegenwart. Durchges. und aktual. Ausg. 2003

[Nachdr.] Stuttgart: Reclam 2004, S. 215-223.

Barthes, Roland: Der Wirklichkeitseffekt. Aus: Ders.: Das Rauschen der Sprache.

Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, S. 164-173.

Barker, Clive: Books of Blood. Bd. 1-3. New York: Penguin 1998 [EA 1984/85].

Baßler, Moritz: Zur Sprache der Gewalt in der Lyrik des deutschen Barock. In: Me-

umann, Markus/Niefanger, Dirk: Ein Schauplatz herber Angst: Wahrnehmung

und Darstellung von Gewalt im 17. Jahrhundert. Göttingen: Wallstein 1997, S.

125-144.

Bataille, Georges: Die Literatur und das Böse: Emily Brontë, Baudelaire, Michelet,

Blake, Sade, Proust, Kafka, Genet. Aus dem Franz. übers. von Cornelia Langen-

dorf. München: Matthes & Seitz 1987.

Baum,Michael: Kontingenz undGewalt. Semiotische Strukturen und erzählteWelt

in AlfredDöblins RomanBerlin Alexanderplatz.Würzburg: Königshausen&Neu-

mann 2003.

Beckenbach, Niels: Avantgarde und Gewalt. Über ein Schwellenphänomen der Mo-

derne. Bericht der Ad-hoc-Gruppe. In: Rehberg, Karl-Siegbert (Hg.): Die Natur

der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der DeutschenGesellschaft

für Soziologie in Kassel 2006. Teilbd. 1 u. 2. Frankfurt amMain: Campus 2008,

S. 3827-3839.

Beutin, Wolfgang et al.: Deutsche Literaturgeschichte. Von den Anfängen bis zur

Gegenwart. 6. verb. und erw. Aufl. Stuttgart/Weimar: Metzler 2001.

Bergengruen,Maximilian: Das göttliche Ende der Nerven. Hermann BahrsDie gute

Schule zwischen Psychopathologie und Mystik. In: Dauss, Markus/Haekel, Ralf

(Hg.): Leib/Seele – Geist/Buchstabe. Dualismen in der Ästhetik und den Küns-

ten um 1800 und 1900. Würzburg: Königshausen & Neumann 2009, S. 317-338.

Bermbach, Udo: Wissenschaften. Theorien der Gesellschaft. In: Haupt, Sabi-

ne/Würffel, Stefan Bodo (Hg.): Handbuch Fin de Siècle. Stuttgart: Kröner 2008,

S. 640-661.

Beßlich, Barbara: Die Leiden des jungen Wien. Hermann Bahrs Roman Die gute

Schule (1890) und GoethesWerther. In: Sprachkunst 33 (2002), H. 1, S. 23-40.

Blavatsky, H[elena] P[etrovna]: Fremdwörterbuch für Okkultisten und Theoso-

phen. (Theosophisches Glossarium). Paderborn: Sarastro 2011 [Nachdr. des

Orig. Leipzig: Altmann 1910].

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 277

Boehm, Gottfried: Ungesicherte Äquivalente. Formen der Modernität am Jahrhun-

dertende. In: Warning, Rainer/Wehle, Winfried (Hg.): Fin de Siècle. München:

Fink 2002, S. 9-26.

Bohrer, Karl Heinz:Warum ist Gewalt ein ästhetisches Ausdrucksmittel? In: auf der

Horst, Christoph (Hg): Ästhetik und Gewalt. Physische Gewalt zwischen künst-

lerischer Darstellung und theoretischer Reflexion. Göttingen: V & R Unipress

2013, S. 21–39.

Bohrer, Karl-Heinz: Imaginationen des Bösen. Zur Begründung einer ästhetischen

Kategorie. München: Hanser 2004.

Brandt, Bettina: Germania in Armor.The Female Representation of an Endangered

German Nation. In: Colvin, Sarah/Watanabe-OʼKelly, Helen (Hg.): Women and

Death 2. Warlike Women in the German Literary and Cultural Imagination

Since 1500. Rochester (NY): Camden House 2009, S. 86-126.

Brandstätter, Christian (Hg.): Wien um 1900. Kunst und Kultur. Fokus der euro-

päischen Moderne. Wien/Köln/Weimar: Böhlau 2005.

Brittnacher, Hans Richard: Ermüdung, Gewalt und Opfer. Signaturen der Literatur

um 1900. In: Zeitschrift für Germanistik 10 (2000), H. 1, S. 77-95.

Brittnacher, Hans Richard: Erschöpfung und Gewalt. Opferphantasien in der Lite-

ratur des Fin de Siècle. Wien/Köln/Weimar: Böhlau 2001.

Bublitz, Hannelore: Der verdrängte Tod im Diskurs der Moderne. In: Nautz, Jür-

gen/Vahrenkamp, Richard: Die Wiener Jahrhundertwende. Einflüsse, Umwelt,

Wirkungen. Wien/Köln/Weimar: Böhlau 1993, S. 62-79.

Castan, Joachim: Max Skladanowsky oder der Beginn einer deutschen Filmge-

schichte. [Stuttgart:] Füsslin 1995.

Catani, Stephanie: Das fiktive Geschlecht. Weiblichkeit in anthropologischen Ent-

würfen und literarischen Texten zwischen 1885 und 1925. Würzburg: Königs-

hausen & Neumann 2005.

Christ, Michaela: IV. Merkmale, Präventionen und Folgen: 3. Codierung. In: Dies.

(Hg.): Gewalt. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart/Weimar: Metzler

2013, S. 190-196.

Christ, Michaela: VI. Disziplinäre Zugänge: Soziologie. In: Dies./Gudehaus, Chris-

tian (Hg.): Gewalt. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart/Weimar: Metz-

ler 2013, S. 371-378.

Christ, Michaela/Gudehaus, Christian (Hg.): Gewalt. Ein interdisziplinäres Hand-

buch. Stuttgart/Weimar: Metzler 2013.

Christ, Michaela/Gudehaus, Christian (Hg.): Gewalt – Begriffe und Forschungs-

programme. In: Dies. (Hg.): Gewalt. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stutt-

gart/Weimar: Metzler 2013, S. 1-17.

Colvin, Sarah/Watanabe-OʼKelly, Helen (Hg.): Women and Death 2. Warlike

Women in the German Literary and Cultural Imagination Since 1500. Rochester

(NY): Camden House 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Das Schweigen der Gewalt

Corbineau-Hoffmann, Angelika (Hg.): Gewalt der Sprache – Sprache der Gewalt.

Beispiele aus philologischer Sicht. Hildesheim u.a.: Olms 2000.

Crescenzi, Luka: Moderne und décadence. In: Becker, Sabina/Kiesel, Helmuth: Li-

terarischeModerne. Begriff und Phänomen. Berlin/New York: de Gruyter 2007,

S. 317-327.

Crow, Douglas: Art and Architecture 1900 and 2000. In: Grabovszki, Ernst/Hardin,

James N. (Hg.): Literature in Vienna at the Turn of the Centuries. Continuities

and Discontinuities Around 1900 and 2000. Rochester (NY): Camden House

2003, S. 155-178.

Dabag, Mihran/Kapust, Antje/Waldenfels, Bernhard (Hg.): Gewalt. Strukturen,

Formen, Repräsentationen. München: Fink 2000.

Daigger, Annette: Ein Wiener »badaud« in Paris. Hermann Bahr und das franzö-

sische Fin de siècle. In: Benay, Jeanne/Pfabigan, Alfred: Hermann Bahr – für

eine andere Moderne. Frankfurt am Main u.a.: Lang 2004.

Daviau, Donald G.: Der Mann von Übermorgen. Hermann Bahr 1863-1934. Wien:

Österreichischer Bundesverlag 1984.

Dennerlein, Katrin: Narratologie des Raumes. Berlin/New York: de Gruyter 2009.

Dennerlein, Katrin: Art. »Raum«. In: Martínez,Matías (Hg.): Handbuch Erzähllite-

ratur. Theorie, Analyse Geschichte. Stuttgart/Weimar: Metzler 2011, S. 158-165.

Dickel, Manfred: »Ein Dilettant des Lebens will ich nicht sein«. Felix Salten zwi-

schen Zionismus und Jungwiener Moderne. Heidelberg: Winter 2007.

Dieckmann, Herbert: Das Abscheuliche und Schreckliche in der Kunsttheorie des

18. Jahrhunderts. In: Jauß, Hans Robert (Hg.): Die nicht mehr schönen Künste.

Grenzphänomene des Ästhetischen. München: Fink 1991, S. 271-317.

Dittberner, Hugo (Hg.): Arthur Schnitzler. München: Edition Text + Kritik 1998.

Doering-Manteuffel, Sabine: Das Okkulte. Eine Erfolgsgeschichte im Schatten der

Aufklärung. Von Gutenberg bis zumWorld Wide Web. München: Siedler 2008,

Dubois, Jacques et al.: Allgemeine Rhetorik. München: Fink 1974.

Duerr, Hans Peter: Obszönität und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisationsprozess.

Bd. 3. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995.

Durst, Uwe: Theorie der phantastischen Literatur. Münster: LIT 2010.

Eco, Umberto: Einführung in die Semiotik. Paderborn u.a.: Fink 2002.

Eco, Umberto: Zeichen. Eine Einführung in einen Begriff und seine Geschichte.

Frankfurt am Main: Suhrkamp 1977.

Eder, Franz X.: »Diese Theorie ist sehr delikat …«. Zur Sexualisierung der »Wiener

Moderne«. In: Nautz, Jürgen/Vahrenkamp, Richard: Die Wiener Jahrhundert-

wende. Einflüsse, Umwelt,Wirkungen.Wien/Köln/Weimar: Böhlau, S. 159-178.

Ehneß, Jürgen: Felix Saltens erzählerisches Werk. Beschreibung und Deutung.

Frankfurt am Main u.a.: Lang 2002.

Eicher,Thomas: »In Spiralen hinaufgeringelt […], hinabzustürzen ins Leere«. Mär-

chenbegriff und Märchenstruktur bei Arthur Schnitzler. In: Ders. (Hg.): Mär-

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 279

chen und Moderne. Fallbeispiele einer intertextuellen Relation. Münster: LIT

1996, S. 49-68.

Eicher, Thomas/Wiemann, Volker: Arbeitsbuch. Literaturwissenschaft. 3. vollst.

überarb. Aufl. Paderborn: Schöningh 2001.

Ette, Ottmar: Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft. Eine Programm-

schrift im Jahre der Geisteswissenschaften. In: Asholt, Wolfgang (Hg.): Litera-

turwissenschaft als Lebenswissenschaft: Programm – Projekte – Perspektiven.

Tübingen: Narr 2010, S. 11-38.

Fähnders, Walter: Avantgarde und Moderne 1890–1933. Lehrbuch Germanistik. 2.,

akt. und erweit. Aufl. [Stuttgart:] Springer [Metzler] 2010.

Farley, Timothy: Arthur Schnitzler’s Sociopolitical »Märchen«. In: Tax, Petrus

W./Lawson, Richard H. (Hg.): Arthur Schnitzler and his Age. Intellectual and

Artistic Currents. Bonn: Bouvier 1984.

Farese, Giuseppe: Arthur Schnitzler. Ein Leben in Wien. 1862-1931. München: Beck

1999.

Fliedl, Konstanze: Arthur Schnitzler. Stuttgart: Reclam 2005.

Fludernik, Monika: Fin de Siècle. Trier: WVT, Wiss. Verl. Trier 2002.

Fludernik, Monika: Einführung in die Erzähltheorie. Darmstadt: WBG 2006.

Frank, Manfred: Was ist ein literarischer Text, und was heißt es, ihn zu verste-

hen? Aus: Ders.: Das Sagbare und das Unsagbare. Studien zur deutsch-fran-

zösischen Hermeneutik und Texttheorie. Erw. Neuausg. Frankfurt am Main:

Suhrkamp 2000 [EA 1989], S. 121-195.

Friedrich, Hugo: Die Struktur der modernen Lyrik. Von Baudelaire bis zur Gegen-

wart. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1956.

Friedrich, Sabine: Die Imagination des Bösen. Zur narrativen Modellierung der

Transgression bei Laclos, Sade und Flaubert. Tübingen: Narr 1998.

Fuhrmann, Manfred: Die Funktion grausiger und ekelhafter Motive in der lateini-

schen Dichtung. In: Jauß, Hans Robert (Hg.): Die nicht mehr schönen Künste.

Grenzphänomene des Ästhetischen. München: Fink 1991, S. 23-66.

Gadamar, Hans-Georg: Hermeneutik I: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer

philosophischen Hermeneutik. Tübingen: Mohr Siebeck 2010 [EA 1960].

Garelick, Rhonda K.: Rising Star. Dandyism, Gender, and Performance in the Fin

de Siecle. Princeton/New Jersey: Princteon University Press 1998.

Gemmel, Mirko: Die Kritische Wiener Moderne. Ethik und Ästhetik. Karl Kraus,

Adolf Loos, Ludwig Wittgenstein. Berlin: Parerga 2005.

Geier, Andrea: V. Repräsentationen der Gewalt: 1. Literatur. In: Christ, Michae-

la/Gudehaus, Christian (Hg.): Gewalt. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stutt-

gart/Weimar: Metzler 2013, S. 263-268.

Geisenhanslüke, Achim: Einführung in die Literaturtheorie. Von der Hermeneutik

zurMedienwissenschaft. 5., gegenüber der 4. unveränd. Aufl. Darmstadt:WBG

2010.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Das Schweigen der Gewalt

Geissler, Rolf: Arbeit am literarischen Kanon. Perspektiven der Bürgerlichkeit. Pa-

derborn u.a.: Schöningh 1982.

Goldman, Alan H.: Aesthetic properties. In: Davies, Stephen et al. (Hg.): A compan-

ion to aesthetics. 2. Aufl. Malden (MA) u.a.: Wiley-Blackwell 2009, S. 124-127.

Gomel, Elana: »Rotting Time.« Genre Fiction and the Avant-Garde. In: Bray,

Joe/Gibbons, Alison/McHale, Brian (Hg.): The Routledge Companion to Exper-

imental Literature. New York: Routledge 2012, S. 393-407.

Goodman, Nelson: Weisen der Welterzeugung. Frankfurt am Main: Suhrkamp

1990.

Goodrick-Clarke, Nicholas:TheWestern Esoteric Traditions. A Historical Introduc-

tion. New York: Oxford University Press 2008.

Gottstein,Michael: Felix Salten. (1869-1945). Ein Schriftsteller derWienerModerne.

Würzburg: Ergon 2007.

Gradinari, Irina: Genre,Gender und Lustmord.MörderischeGeschlechterfantasien

in der deutschsprachigen Gegenwartsprosa. Bielefeld: transcript 2011.

Grimminger, Rolf (Hg.): Kunst – Macht – Gewalt. Der ästhetische Ort der Aggres-

sivität. München: Fink 2000.

Grimminger, Rolf: Der Tod des Aristoteles. Über das Tragische und die Ästhetik

der Gewalt. In: Ders. (Hg): Kunst – Macht – Gewalt. Der ästhetische Ort der

Aggressivität. München: Fink 2000, S. 9-23.

Groebner, Valentin: Schock, Abscheu, schickes Thema. Die Kulturwissenschaften

und die Gewalt. In: Zeitschrift für Ideengeschichte 1 (2007), H. 3, S. 70-83.

Haubl, Rolf/Caysa, Volker: Hass und Gewaltbereitschaft. Göttingen: Vandenhoeck

& Ruprecht 2007.

Haupt, Sabine/Würffel, Stefan Bodo (Hg.): Handbuch Fin de Siècle. Stuttgart: Krö-

ner 2008.

Haupt, Sabine: Themen und Motive. In: Dies./Würffel, Stefan Bodo (Hg.): Hand-

buch Fin de Siècle. Stuttgart: Kröner 2008, S. 138-158.

Haupt, Sabine/Würffel, Stefan Bodo: Geistige Zentren des Fin de Siècle. Paris,

Wien, Berlin, München, London, Prag, Petersburg. In: Dies. (Hg.): Handbuch

Fin de Siècle. Stuttgart: Kröner 2008 S. 159-194.

Hård,Mikael:Wissenschaften: Technik und Kultur. In: Haupt, Sabine/Würffel, Ste-

fan Bodo (Hg.): Handbuch Fin de Siècle. Stuttgart: Kröner 2008, S. 680-693.

Hecken, Thomas: Avantgarde und Terrorismus: Rhetorik der Intensität und Pro-

gramme der Revolte von den Futuristen bis zur RAF. Bielefeld: transcript 2015.

Heimerl, Achim: Arthur Schnitzler. Zeitgenossenschaft der Zwischenwelt. Frank-

furt am Main u.a.: Lang 2012.

Helduser, Urte: »Himmelbett des aufgeschlitzten Mädchens«. Darstellungen sexu-

eller Gewalt in der Literatur derWeimarer Republik. In: Der Deutschunterricht

52 (2000), H. 6, S. 43-56.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 281

Helduser, Urte: Geschlechterprogramme. Konzepte der literarischen Moderne um

1900. Wien/Köln/Weimar: Böhlau 2005.

Heller, Arno: Gewaltphantasien. Untersuchungen zu einem Phänomen des ameri-

kanischen Gegenwartsromans. Tübingen: Narr 1990.

Hirsch, Alfred: Notwendige und unvermeidliche Gewalt? Zur Rechtfertigung von

Gewalt im philosophischen Denken der Moderne. In: Dabag, Mihran/Kapust,

Antje/Waldenfels, Bernhard (Hg.): Gewalt. Strukturen, Formen, Repräsentatio-

nen. München: Fink 2000, S. 55-80.

Hoffmann-Curtius, Kathrin: Frauenmord als künstlerisches Thema der Moderne.

In: Serienmord. Kriminologische und kulturwissenschaftliche Skizzierungen

eines ungeheuerlichen Phänomens. Hg. von Frank J. Robertz und Alexandra

Thomas. München: belleville 2003, S. 282-300.

Hoffmann-Curtius, Kathrin: Constructing the Femme Fatale. A Dialogue between

Sexology and The Visual Arts around 1900. In: Fronius, Helen/Linton, Anna

(Hg.): Women and Death. Representations of Female Victims and Perpetrators

in German Culture 1500-2000. Rochester (NY): CamdenHouse 2008, S. 157-185.

Imbusch, Peter: Gewalt – Stochern in unübersichtlichem Gelände. In: Mittelweg

36/9 (2000), H. 2, S. 24-40.

Imbusch, Peter: Der Gewaltbegriff. In: Heitmeyer, Wilhelm/Hagan, John (Hg.): In-

ternationales Handbuch der Gewaltforschung.Wiesbaden:Westdeutscher Ver-

lag 2002, S. 26-57.

Imbusch, Peter: Moderne und Gewalt. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften 2005.

Irsigler, Ingo/Orth, Dominik: Einführung in die Literatur der Wiener Moderne.

Darmstadt: WBG 2015.

Jäger, Friedrich: Der Mensch und die Gewalt. Perspektiven der historischen For-

schung. In: Ders./Straub, Jürgen (Hg.): Was ist der Mensch, was Geschichte?

Annäherungen an eine kulturwissenschaftliche Anthropologie. Jörn Rüsen zum

65. Geburtstag. Bielefeld: transcript 2005, S. 301-323.

Jahraus, Oliver: Analyse und Interpretation. Zu Grenzen und Grenzüberschrei-

tungen im strukturalliteraturwissenschaftlichen Theorienkonzept. In: IASL 19

(1994), H. 2, S. 1-51.

Jahraus, Oliver: Literaturtheorie. Theoretische und methodische Grundlagen der

Literaturwissenschaft. Basel/Tübingen: Francke 2004.

Jakobson, Roman:Was ist Poesie? In: Ders.: Poetik. Ausgewählte Aufsätze 1921-1971.

Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979, S. 67-82.

Jakobson, Roman: Linguistik und Poetik. In: Ders.: Poetik. Ausgewählte Aufsätze

1921-1971. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979, S. 83-121.

Jauß, Hans Robert (Hg.): Die nicht mehr schönen Künste. Grenzphänomene des

Ästhetischen. 3., unveränd. Nachdr. München: Fink 1991.

Jauß, Hans Robert: Wege des Verstehens. München: Fink 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Das Schweigen der Gewalt

Joshi, S.T.: The Modern Weird Tale. A Critique of Horror Fiction. Jefferson: McFar-

land 2001.

Keller, Johannes: Fantastische Wunderketten. In: Wolfzettel, Friedrich (Hg.): Das

Wunderbare in der arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven. Tübin-

gen: Niemayer 2003, S. 225-248.

Keller, Ursula: Böser Dinge hübsche Formel. Das Wien Arthur Schnitzlers. Frank-

furt am Main: Fischer 2000.

Kimmich, Dorothee/Wilke, Tobias: Einführung in die Literatur der Jahrhundert-

wende. 2., aktual. Aufl. Darmstadt: WBG 2011.

Kiesel, Helmuth: Geschichte der literarischen Moderne. Sprache, Ästhetik, Dich-

tung im zwanzigsten Jahrhundert. München: Beck 2004.

Kleist, Heinrich von: Sämtliche Werke und Briefe. Bd. 2. Hg. von Helmut Sembd-

ner. München: dtv 2001.

Kleinmann, Bernd: Das ästhetische Weltverhältnis. Eine Untersuchung zu den

grundlegenden Dimensionen des Ästhetischen. München: Fink 2002.

Kösser, Uta: Erfahrung und Erwartung. Zum Wandel ästhetischer Begriffe. In:

Sachs, Melanie/Sander, Sabine (Hg.): Die Permanenz des Ästhetischen. Wies-

baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2009, S. 231-244.

Kollmann, Anett: Gepanzerte Empfindsamkeit. Helden in Frauengestalt um 1800.

Heidelberg: Winter 2004.

Kraemer, Doris: Jeanne dʼArc. Ein Mythos im Film. In: Tepe, Peter et al. (Hg.): My-

thos No. 1. Mythen in der Kunst. Würzburg: Königshausen & Neumann 2004.

Krah, Hans: Einführung in die Literaturwissenschaft – Textanalyse. Kiel: Ludwig

2006.

Künzel, Christine: Vergewaltigungslektüren. Zur Codierung sexueller Gewalt in Li-

teratur und Recht. Frankfurt am Main u.a.: Campus 2003.

Lautréamont: Die Gesänge des Maldoror. Dichtungen (Poésies)/Briefe. Das Ge-

samtwerk. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2009.

Lehmann,Harry: Die flüchtigeWahrheit der Kunst. Ästhetik nach Luhmann.Mün-

chen: Fink 2006.

Lessing, Gotthold Ephraim: Laookon oder Über die Grenzen der Malerei und Poe-

sie. Stuttgart: Reclam 2003.

Liebrand, Claudia: »Das Erdbeben in Chili«. In: Breuer, Ingo (Hg.): Kleist-

Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2016, S. 114-

120.

Liell, Christoph: Gewalt in modernen Gesellschaften – zwischen Ausblendung und

Dramatisierung. In: Aus Politik und Zeitgeschichte B44 vom 4.November 2002:

Gewalt in der Gesellschaft, S. 6-13. www.bpb.de/system/files/pdf/P8CUER.pdf.

Liessmann, Konrad Paul: Die Kunst nach dem Ende des Endes der Kunst. Reflexio-

nen über ästhetische Heilserwartungen. In: Ley,Michael/Kaiser, Leander (Hg.):

Von der Romantik zur ästhetischen Religion. München: Fink 2004, S. 209-221.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 283

Limbach, Jutta: Friedrich Schillers Seelenkunde vom Verbrechen. In: Hinderer,

Walter (Hg.): Friedrich Schiller und der Weg in die Moderne. Würzburg: Kö-

nigshausen & Neumann 2006, S. 221-226.

Link, Jürgen: Literaturwissenschaftliche Grundbegriffe: Eine programmierte Ein-

führung auf strukturalistischer Basis. München: Fink 1996.

Lorenz, Dagmar: Wiener Moderne. 2., aktual. und überarb. Aufl. Stuttgart/Wei-

mar: Metzler 2007.

Lotman, Jurij M.: Vorlesung zu einer strukturalen Poetik. Einführung, Theorie des

Verses. München: Fink 1972.

Lotman, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte. München: Fink 1981.

Lukas, Wolfgang: Das Selbst und das Fremde. Epochale Lebenskrisen und ihre Lö-

sung im Werk Arthur Schnitzlers. München: Fink 1996.

Mahler, Andreas: Kontextorientierte Theorien. In: Martínez, Matías (Hg.): Hand-

buch Erzählliteratur. Theorie, Analyse, Geschichte. Stuttgart/Weimar: Metzler

2011, S. 115-125.

Marwyck, Mareen van: Gewalt und Anmut. Weiblicher Heroismus in der Literatur

und Ästhetik um 1800. Bielefeld: transcript 2010.

Marquard, Odo: Aesthetica und Anaesthetica. Philosophische Überlegungen.Mün-

chen: Fink 2003.

Martínez, Matías (Hg): Handbuch Erzählliteratur. Theorie, Analyse, Geschichte.

Stuttgart/Weimar: Metzler 2011.

Martínez, Matías/Scheffel, Michael: Einführung in die Erzähltheorie. München:

Beck 2002.

Masumoto, Hiroko: Ästhetik der Dinge –Diskurse der Gewalt.München: Iudicium

2013.

Matthias, Bettina: Masken des Lebens – Gesichter des Todes. Zum Verhältnis von

Tod und Darstellung im erzählerischen Werk Arthur Schnitzlers. Würzburg

1999.

Maye, Harun: Codierung und Gewalt in der Phänomenologie. Zur Einführung

eines Problems und zum Problem der »Einführung« in die Philosophie. In:

Dies. (Hg.): Phänomenologie und Gewalt. Würzburg: Königshausen & Neu-

mann 2005, S. 23-44.

Menke, Bettine: Prosopopoiia. Stimme und Text bei Brentano, Hoffmann, Kleist

und Kafka. München: Fink 2000.

Meumann, Markus/Niefanger, Dirk: Ein Schauplatz herber Angst. Wahrnehmung

und Darstellung von Gewalt im 17. Jahrhundert. Göttingen: Wallstein 1997.

Meyer, Anne-Rose: Homo dolorosus. Körper – Schmerz – Ästhetik. München: Fink

2011.

Mills, Sara: Der Diskurs. Tübingen: Francke 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Das Schweigen der Gewalt

Moog-Grünewald, Maria: Poetik der Décadence – eine Poetik der Moderne. In:

Warning, Rainer/Wehle, Winfried: Fin de Siècle. München: Fink 2002, S. 165-

194.

Müller, Burkhard: Killing Time. Arthur Schnitzlers Tagebücher. In: Merkur 58

(2004), H. 659, S. 199-210.

Müller, Gerhard: Bemerkungen zur Rolle des Hässlichen in Poesie und Poetik des

klassischen Griechentums. In: Jauß, Hans Robert (Hg.): Die nicht mehr schö-

nen Künste. Grenzphänomene des Ästhetischen. München: Fink 1991, S. 13-21.

Müller, Michael: Die ganz normale Gewalt. Zur De-Semiotisierung von Gewalt in

Cormac McCarthy’s Roman No Country for Old Men. In: Ars Semeiotica. An In-

ternational Journal of Semiotics 32 (2009), H. 3-4: KODIKAS/CODE, S. 345-355.

Müller-Seidel,Walter:Wissenschaftssprache, Verwissenschaftlichung der Sprache,

Sprachkultur. Vorüberlegungen zu einer Diskussion. In: Jahrbuch der Deut-

schen Schillergesellschaft 33 (1989), S. 429-433.

Mukařovský, Jan: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik. München:

Hanser 1974.

Neugebauer-Wölk, Monika/Meumann, Markus: Aufklärung – Esoterik –Moderne.

Konzeptionelle Überlegungen zur Einführung. In: Dies./Geffarth, Renko/Ders.

(Hg.): Aufklärung und Esoterik. Wege in die Moderne. Berlin/Boston: de Gru-

yter 2013, S. 1–33,

Neuhaus, Stefan: Märchen. Tübingen: Francke 2005.

Neun, Oliver: Unser postmodernes Fin de Siècle. Untersuchungen zu Arthur

Schnitzlers »Anatol«-Zyklus. Würzburg: Königshausen & Neumann 2004.

Niefanger, Dirk: Nietzsche-Lektüren in der Wiener Moderne. In: Valk, Thorsten

(Hg.): Friedrich Nietzsche und die Literatur der klassischen Moderne. Ber-

lin/New York: de Gruyter 2009, S. 41-54.

Nieraad, Jürgen: Die Spur der Gewalt. Zur Geschichte des Schrecklichen in der

Literatur und ihrer Theorie. Lüneburg: Zu Klampen 1994.

Ort, Michaela: Art. »Raum«. In: Ästhetische Grundbegriffe. Bd. 5. Hg. von Karl-

heinz Barck et al. Stuttgart/Weimar: Metzler 2010, S. 113-148.

Otto, Bernd-Christian:Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von

der Antike bis zur Neuzeit. Berlin/New York: de Gruyter 2011.

Paetzke, Iris: Erzählen in der Wiener Moderne. Tübingen: Francke 1992.

Panizzo, Paolo: Ästhetizismus und Demagogie. Der Dilettant in Thomas Manns

Frühwerk. Würzburg: Königshausen & Neumann 2007.

Perlmann, Michaela L.: Arthur Schnitzler. Stuttgart: Metzler 1987.

Petersen, Jürgen H.: Mimesis – Imitatio – Nachahmung. Eine Geschichte der eu-

ropäischen Poetik. Münschen: Fink 2000.

Pfeiffer, Joachim: Tod und Erzählen. Wege der literarischen Moderne um 1900.

Tübingen: Niemayer 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 285

Pikulik, Lothar: Der Traum der Vernunft. Die andere Aufklärung. Über ein ro-

mantisches Modell und seine Variationen in der Moderne. In: Schmiedt, Hel-

mut/Schneider, Helmut J. (Hg.): Aufklärung als Form. Beiträge zu einem his-

torischen und aktuellen Problem. Würzburg: Könighausen & Neumann 1997,

S. 80-105.

Plett, Heinrich F.: Systematische Rhetorik. Konzepte und Analysen.München: Fink

2000.

Plumpe, Gerhard: Ästhetische Kommunikation der Moderne. Bd. 2: Von Nietzsche

bis zur Gegenwart. Wiesbaden: Springer 1993.

Plumpe, Gerhard: Technik als Problem des Literarischen Realismus. In: Salewski,

Michael/Stölken-Fitschen, Ilona (Hg.): Moderne Zeiten. Technik und Zeitgeist

im 19. und 20. Jahrhundert. Stuttgart: Franz Steiner 1994, S. 25-42.

Poe, Edgar Allan: The Imp of the Perverse. In: Ders.: The Works of the late Edgar

Allan Poe with Notices of his Life and Genius. Hg. von Nathaniel Parker Willis,

James Russel Lowell und Rufus Wilmot Griswold. 2 Bde. New York: Redfield

1850, Bd. 1: Tales, S. 353-359. http://eapoe.org/works/tales/impc.htm.

Pöge-Alder, Kathrin: Märchenforschung: Theorien, Methoden, Interpretationen.

Tübingen: Narr 2011.

Pöltner, Günther: Grundkurs Philosophie. Bd. 16: Philosophische Ästhetik. Stutt-

gart: Kohlhammer 2008.

Procopan,Norina: »…wie ein kleiner lichter Fleck auf den nachtschwarzenWellen«.

Zu den Motiven von Ausgrenzung und Auserwähltheit in Saltens Erzählungen

»Die kleine Veronika«, »Olga Frohgemuth« und »Das Schicksal der Agathe«. In:

Seibert, Ernst/Blumesberger, Susanne (Hg.): Felix Salten. Der bekannte Unbe-

kannte. Wien: Praesens 2006, S. 73-84.

Propp, Vladimir: Morphologie des Märchens. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1975.

Pytlik, Priska: Okkultismus und Moderne. Ein kulturhistorisches Phänomen und

seine Bedeutung für die Literatur um 1900. Paderborn/München: Schöningh

2005.

Rabelhofer, Bettina: Symptom, Sexualität, Trauma. Kohärenzlinien des Ästheti-

schen um 1900. Würzburg: Königshausen & Neumann 2006.

Rauchfleisch, Udo: Allgegenwart von Gewalt. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht

1992.

Reemtsma, Jan Philipp: Vertrauen und Gewalt. Versuch über eine besondere Kon-

stellation der Moderne. Hamburg: Hamburger Edition 2008.

Reicher, Maria E.: Einführung in die philosophische Ästhetik. Darmstadt: WBG

2010.

Reid, Maja D.: Die Hirtenflöte. In: Modern Austrian Literature 4 (1971), H. 2, S.

18–27.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm
http://eapoe.org/works/tales/impc.htm


286 Das Schweigen der Gewalt

Reschke, Renate: Schön/Schönheit. In: Barck, Karlheinz et al. (Hg.): Ästhetische

Grundbegriffe. Bd. 5: Postmoderne bis Synästhesie. Stuttgart/Weimar: Metzler

2010, S. 391-436.

Rippel, Philipp: ›Oh Krakemit dem seidenen Blick‹. Zur Ästhetik von Lautréamonts

Gesängen des Maldoror. In: Held, Gerd/Hilmes, Carola/Mathy, Dietrich (Hg.):

Unter Argusaugen. Zu einer Ästhetik des Unsichtbaren.Würzburg: Königshau-

sen & Neumann 1997, S. 95-112.

Robertson:WomenWarriors and the Origin of the State. ZachariasWernerʼsWanda

and Heinrich von Kleistʼs Penthesilea.

Roelofs, Hans: »Man weiß eigentlich wenig von einander«. Arthur Schnitzler und

die Niederlande 1895-1940. Amsterdam/Atlanta: Rodopi 1989.

Rosenkranz, Karl: Ästhetik des Häßlichen. Stuttgart: Reclam 2007.

Roßbach, Nikola: Gewalt in Literatur und Lebenswelt: eine Auswahlbibliografie. In:

Der Deutschunterricht 52 (2000), H. 6, S. 88-91.

Rühling, Lutz: Fiktionalität und Poetizität. In: Arnold, Heinz Ludwig/Detering,

Heinrich: Grundzüge der Literaturwissenschaft. München: dtv 1996, S. 25-51.

Russel, Bertrand: Philosophie des Abendlandes. Wien: Europa 2001.

Salten, Felix: Gesammelte Werke in Einzelausgaben. Die Geliebte des Kaisers. No-

vellen. Berlin/Wien/Leipzig: Paul Zsolnay 1929.

Scheffel, Michael: »Ich will dir alles erzählen.« Von der Märchenhaftigkeit des All-

täglichen in Arthur Schnitzlers »Traumnovelle«. In: Colvin, Sarah/Watanabe-

OʼKelly,Helen (Hg.):Women andDeath 2.WarlikeWomen in the German Liter-

ary and Cultural Imagination Since 1500. Rochester (NY): CamdenHouse 2009,

S. 123-137.

Scheible, Hartmut: Arthur Schnitzler in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1976.

Scherer, Stefan: Richard Beer-Hofmann und die Wiener Moderne. Tübingen: Nie-

meyer 1993.

Schirach, Ferdinand von: Verbrechen. München: Piper 2009.

Schmidt, Siegfried J.: Ästhetische Prozesse. Köln: Kiepenheuer & Witsch 1971.

Schneider, Jost: Einführung in die Roman-Analyse. Darmstadt: WBG 2003.

Schneider, Norbert: Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmo-

derne. Eine paradigmatische Einführung. Stuttgart: Reclam 2010.

Schneider, Uwe: Krieg der Geister. Erster Weltkrieg und literarische Moderne.

Würzburg: Königshausen & Neumann 2000.

Schnitzler, Arthur: Das erzählerischeWerk. Bd. 2. Frankfurt amMain: Fischer 1977.

Schnitzler, Arthur: Das erzählerischeWerk. Bd. 3. Frankfurt amMain: Fischer 1977.

Schulz, Petra Maria: Ästhetisierung von Gewalt in der Weimarer Republik. Müns-

ter: Westfälisches Dampfboot 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 287

Semrau, Eugen: Erleuchtung und Verblendung. Einflüsse esoterischen Gedanken-

guts auf die Entwicklung der Wiener Moderne. Innsbruck/Wien/Bozen: Studi-

enverlag 2012.

Sexl, Martin (Hg.): Einführung in die Literaturtheorie. Wien: WUV Facultas 2004.

Siebenpfeiffer, Hania: Kreatur und Kalter Killer. Der Lustmörder als Paradig-

ma männlicher Gewalt in der Moderne. In: Ehrlicher, Hanno/Dies. (Hg.):

Gewalt und Geschlecht. Bilder, Literatur und Diskurse im 20. Jahrhundert.

Wien/Köln/Weimar: Böhlau 2002, S. 109-131.

Siebenpfeiffer, Hania: »Böse Lust«. Gewaltverbrechen in Diskursen der Weimarer

Republik. Wien/Köln/Weimar: Böhlau 2005.

Siebenpfeiffer, Hania: VI. Disziplinäre Zugänge: 5. Literaturwissenschaft. In:

Christ, Michaela/Gudehaus, Christian (Hg.): Gewalt. Ein interdisziplinäres

Handbuch. Stuttgart/Weimar: Metzler 2013, S. 340-347.

Seibert, Ernst: Felix Salten – der unbekannte Bekannte. Wien: Praesens 2006.

Siebenpfeiffer, Hania: Re-writing Jack the Ripper. Zur Semiotik des Lustmords in

FrankWedekinds »Monstertragödie« (1894) und Gustav Pabsts »Die Büchse der

Pandora« (1929). In: Komfort-Hein, Susanne/Scholz, Susanne (Hg.): Lustmord.

Medialisierungen eines kulturellen Phantasmas um 1900. Königstein/Taunus:

Ulrike Helmer 2007, S. 55-72.

Simonis, Annette: Ästhetizismus und Avantgarde. Genese, wirkungsgeschichtli-

cher und systematischer Zusammenhang. In: Becker, Sabina/Kiesel, Helmuth

(Hg.): Literarische Moderne. Begriff und Phänomen. Berlin/New York: de Gru-

yter 2007, S. 291-316.

Sofsky, Wolfgang: Traktat über die Gewalt. Frankfurt am Main: Fischer 2005.

Sohn, Werner/Wahrig, Bettina: Wissenschaften: Medizin und Biologie. In: Haupt,

Sabine/Würffel, Stefan Bodo (Hg.): Handbuch Fin de Siècle. Stuttgart: Kröner

2008, S. 694-711

Sorg, Reto: Kurze Prosa. In: Haupt, Sabine/Würffel, Stefan Bodo (Hg.): Handbuch

Fin de Siècle. Stuttgart: Kröner 2008, S. 369-414.

Sprengel, Peter/Streim, Gregor: Berliner undWiener Moderne. Vermittlungen und

Abgrenzungen in Literatur, Theater, Publizistik. Wien/Köln/Weimar: Böhlau

1998.

Springer, Peter: Ansichten vomKunstkörper. Zur Inszenierung des weiblichen Kör-

pers um die Jahrhundertwende. In: Tebben, Karin (Hg.): Frauen – Körper –

Kunst. Literarische Inszenierungen weiblicher Sexualität. Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht 2000, S. 28-52.

Steck-Meier, Esther: Richard Beer-Hofmann. ›Der Tod Georgs‹ (1900). In: Tarot,

Rolf (Hg.): Erzählkunst der Vormoderne. Frankfurt amMain u.a.: Lang 1996, S.

399-415.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Das Schweigen der Gewalt

Steinseifer, Martin: Vom Nutzen und Nachteil der Gewalt. In: Vogel, Christine

(Hg.): Bilder des Schreckens.Diemediale Inszenierung vonMassakern seit dem

16. Jahrhundert. Frankfurt am Main/New York: Campus 2006, S. 15-37.

Stierhof-May, Freia: Untersuchungen zur Funktion literarischer Motive bei Arthur

Schnitzler imKontext der Philosophie FriedrichNietzsches.Berlin: Logos 2004.

Stockhammer, Robert: Zaubertexte. Die Wiederkehr der Magie und die Literatur

1880–1945. Berlin: Akademie 2000,

Stühlinger, Harald: Der Wettbewerb zur Wiener Ringstraße. Entstehung, Projekte,

Auswirkungen. Basel: Birkhäuser 2015.

Surmann, Elke: »Ein dichtes Gitter dunkler Herzen«. Tod und Liebe bei Richard

Beer-Hofmann und Arthur Schnitzler. Untersuchung zur Geschlechterdiffe-

renz und der Mortifikation der »Anderen«. Oldenburg: Igel 2002.

Szendi, Zoltán: Erzählperspektiven in den frühen Novellen Arthur Schnitzlers. In:

Csúri, Károly/Horváth, Géza (Hg.): Erzählstrukturen II. Studien zur Literatur

der Jahrhundertwende. Szeged: Jate 1999, S. 94-109.

Taubenböck, Andrea: Die binäre Raumstruktur in der »Gothic novel«. 18.-20. Jahr-

hundert. München: Fink 2002.

Teppen, Karin: Versuche im Bereich der Kunst. Zum Bildrepertoire des weiblichen

Körpers im Fin de Siècle. In: Dies. (Hg.): Frauen – Körper – Kunst. Litera-

rische Inszenierungen weiblicher Sexualität. Göttingen: Vandenhoeck & Ru-

precht 2000, S. 7-27.

Tietenberg, Anne Kristin: Der Dandy als Grenzgänger der Moderne. Selbststilisie-

rungen in Literatur und Popkultur. Münster: LIT 2013.

Timms, Edward: Die Wiener Kreise. Schöpferische Interaktionen in der Wiener

Moderne. In: Nautz, Jürgen/Vahrenkamp, Richard: Die Wiener Jahrhundert-

wende. Einflüsse, Umwelt, Wirkungen. Wien/Köln/Weimar: Böhlau 1993, S.

128-143.

Titzmann,Michael: Strukturale Textanalyse.Theorie und Praxis der Interpretation.

München: Fink 1977.

Titzmann, Michael: Zum Verfahren der strukturalen Textanalyse – am Beispiel ei-

nes diskursiven Textes. In: Analyse und Kritik 3 (1981), H. 1, S. 64-92.

Titzmann, Michael: »Grenzziehung« vs. »Grenztilgung«. Zu einer fundamentalen

Differenz der Literatursysteme »Realismus« und »Frühe Moderne«. In: Welt-

entwürfe in Literatur und Medien. Hg. von Hans Krah und Claus-Michael Ort.

Kiel: Ludwig 2002, S. 181-210.

Titzmann, Michael: Semiotische Aspekte der Literaturwissenschaft: Literaturse-

miotik. In: Posner, Roland u.a. (Hg.): Semiotik/Semiotics. Ein Handbuch zu

den zeichentheoretischen Grundlagen von Natur und Kultur. Berlin/New York:

de Gruyter 2003, Bd. 3, 3028-3103.

Tyradellis, Daniel (Hg.): Die Szene der Gewalt. Bilder, Codes und Materialitäten.

Frankfurt am Main u.a.: Lang 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur 289

Ueding, Gert: Von der Rhetorik zur Ästhetik. Winckelmanns Begriff des Schönen.

In: Raulet, Gérard (Hg.): Von der Rhetorik zur Ästhetik. Studien zur Entstehung

der modernen Ästhetik im 18. Jahrhundert. Rennes: Centre de Recherche Philia

1995, S. 41-66.

Valk,Thorsten: Friedrich Nietzsche –Musaget der literarischenModerne. In: Ders.

(Hg.): Friedrich Nietzsche und die Literatur der klassischen Moderne. Berlin

u.a.: de Gruyter 2009, S. 1-20.

Vellusig, Robert: Texte zum Sprechen bringen. Über philologische und ästhetische

Erkenntnis. In: Knaller, Susanne/Pichler, Doris (Hg.): Literaturwissenschaft

heute. Gegenstand, Positionen, Relevanz. Göttingen: V & R Unipress 2013, S.

239-266.

Volli, Ugo: Semiotik. Eine Einführung in ihre Grundbegriffe. Tübingen/Basel:

Francke 2002.

Wagner, Giselheid: Harmoniezwang und Verstörung. Voyeurismus, Weiblichkeit

und Stadt bei Ferdinand von Saar. Tübingen: Niemeyer 2005.

Wahl, Klaus: Aggression und Gewalt. Ein biologischer, psychologischer und sozial-

wissenschaftlicher Überblick. Heidelberg: Springer 2009

Waldenfels, Bernhard: Aporien der Gewalt. In: Dabag, Mihran et al. (Hg.): Gewalt.

Strukturen, Formen Repräsentationen. München: Fink 2000, S. 9-24.

Watanabe-OʼKelly, Helen: Wearing the Trousers. The Woman Warrior as Cross-

dresser in German Literature. In: Colvin, Sarah/Watanabe-OʼKelly, Helen (Hg.):

Women and Death 2. Warlike Women in the German Literary and Cultural

Imagination Since 1500. Rochester (NY): Camden House 2009, S. 28-44.

Weder, Christina: Das Sterben als Grenzmarke in einem ›Schwellentext der Moder-

ne‹. Zu Richard Beer-Hofmanns »Der Tod Georgs«. In: Akten des X. Interna-

tionalen Germanistenkongresses Wien 2000. Zeitenwende – Die Germanistik

auf demWeg vom 20. ins 21. Jahrhundert. Bd. 6. Hg. v. P. Wiesinger. Bern u.a.

2002, S. 439-446.

Weiß, Johannes: Antinomien der Moderne. In: Nautz, Jürgen/Vahrenkamp, Ri-

chard: Die Wiener Jahrhundertwende. Einflüsse, Umwelt, Wirkungen. 2., un-

veränd. Aufl. Wien/Köln/Weimar: Böhlau 1996, S. 51-61.

Wellbery, David E.: Semiotische Anmerkungen zu Kleists Das Erdbeben in Chili. In:

Ders. (Hg.): Positionen der Literaturwissenschaft. AchtModellanalysen amBei-

spiel von Kleists Das Erdbeben in Chili. 2., durchges. Aufl. München: Beck 1987,

S. 69-87.

Werber, Niels: Der Teppich des Sterbens. Gewalt und Terror in der neusten Popli-

teratur. In: Weimarer Beiträge 49 (2003), H. 1, S. 55-70.

Wertheimer, Jürgen: Ästhetik der Gewalt: ihre Darstellung in Literatur und Kunst.

Frankfurt am Main: Athenäum 1986.

Wieviorka, Michel: Die Gewalt. Hamburg: Hamburger Edition 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Das Schweigen der Gewalt

Willke, Helmut: Systemtheorie III. Steuerungstheorie. Grundzüge einer Theorie

der Steuerung komplexer Sozialsysteme. Konstanz/München: UVK 2014.

Winckelmann, Johann Joachim: Geschichte der Kunst des Alterthums. Bd. 1. Dres-

den, 1764. www.deutschestextarchiv.de/winckelmann_kunstgeschichte01_1764.

Wingfield, Nancy M.: The World of Prostitution in Late Imperial Austria. Oxford:

Oxford University Press 2017.

Wirth, Uwe: Hypertextualität als Gegenstand einer intermedialen Literaturwissen-

schaft. In: Grenzen der Germanistik. Beiträge d. 26. Germanistischen Sympo-

siums. Hg. v. Walter Erhart. Stuttgart u.a. Stuttgart/Weimar: Metzler 2004, S.

410-430.

Wolf, Burkhardt: Codierung von Gewalt. In: Maye, Harun/Scholz, Leander (Hg.):

Einführung in die Kulturwissenschaft. München: Fink 2011, S. 73-94.

Wolf, Claudia: Schnitzler und der Film: Bedeutung, Wahrnehmung, Beziehung,

Umsetzung. Karlsruhe: KIT Scientific Publishing 2006.

Wörtche, Thomas: Das Böse, ach … [Rezension über Peter-André Alt: Ästhe-

tik des Bösen. München 2010]. In: IASLonline vom 20.09.2011. www.iaslon-

line.lmu.de/index.php?vorgang_id=3362.

Wührl, Paul-Wolfgang: Das deutsche Kunstmärchen.Geschichte, Botschaft und Er-

zählstrukturen. Heidelberg: Quelle und Meyer 1984.

Würffel, Stefan Bodo: Kunst-Kreise, -Gruppen und -Gemeinschaften. In: Haupt,

Sabine/Ders. (Hg.): Handbuch Fin de Siècle. Stuttgart: Kröner 2008, S. 195-217.

Wunberg, Gotthart (Hg.): Die Wiener Moderne. Literatur, Kunst und Musik zwi-

schen 1890 und 1910. Bibliograf. erg. Ausg. Stuttgart: Reclam 2000.

Zelle, Carsten: Die doppelte Ästhetik der Moderne. Revisionen des Schönen von

Boileau bis Nietzsche. Stuttgart/Weimar: Metzler 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Filme

Die Jungfrau von Orleans (1900). R.: Max Skladanowsky. https://www.imdb.com/t

itle/tt0000318.

Giovanna dʼArco (1913). R.: Ubaldo Maria Del Colle. https://www.imdb.com/title/tt

0177807.

Jeanne dʼArc (1900). R.: Georgews Méliès. http://archive.org/details/JeanneDarc.

La vie de Jeanne dʼArc (1909). R.: Albert Capellani. https://www.imdb.com/title/tt0

460980.

Vita di Giovanna dʼArco (1909). R.: Mario Caseini. https://www.imdb.com/title/tt0

177806.

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc
http://archive.org/details/JeanneDarc


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Literaturwissenschaft
Julika Griem

Szenen des Lesens
Schauplätze einer gesellschaftlichen Selbstverständigung

September 2021, 128 S., Klappbroschur, Dispersionsbindung
15,00 € (DE), 978-3-8376-5879-8
E-Book: 
PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5879-2

Klaus Benesch

Mythos Lesen
Buchkultur und Geisteswissenschaften  
im Informationszeitalter

März 2021, 96 S., Klappbroschur, Dispersionsbindung
15,00 € (DE), 978-3-8376-5655-8
E-Book: 
PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5655-2

Werner Sollors

Schrift in bildender Kunst
Von ägyptischen Schreibern zu lesenden Madonnen

2020, 150 S., kart., 
Dispersionsbindung, 14 Farbabbildungen, 5 SW-Abbildungen
16,50 € (DE), 978-3-8376-5298-7
E-Book: 
PDF: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5298-1

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Literaturwissenschaft
Achim Geisenhanslüke

Der feste Buchstabe
Studien zur Hermeneutik, Psychoanalyse und Literatur

Januar 2021, 238 S., kart.
38,00 € (DE), 978-3-8376-5506-3
E-Book: 
PDF: 37,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5506-7

Ulfried Reichardt, Regina Schober (eds.)

Laboring Bodies and the Quantified Self

2020, 246 p., pb.
40,00 € (DE), 978-3-8376-4921-5
E-Book: 
PDF: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4921-9

Wilhelm Amann, Till Dembeck, Dieter Heimböckel, 
Georg Mein, Gesine Lenore Schiewer, Heinz Sieburg (Hg.)

Zeitschrift für interkulturelle Germanistik
12. Jahrgang, 2021, Heft 1

Juni 2021, 226 S., kart., Dispersionsbindung, 4 SW-Abbildungen
12,80 € (DE), 978-3-8376-5395-3
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5395-7

https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368 - am 13.02.2026, 20:05:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung: Faszinosum Gewalt
	I. Theoretisch‐methodische Vorüberlegungen
	1 Dimensionen der Gewalt
	1.1 Begriffsbestimmungen
	1.2 Kodierung von Gewalt

	2 Moderne Ästhetik und Gewalt
	2.1 Jung-Wien und die Wiener Moderne
	2.2 Die Ästhetik der Moderne
	2.3 Der Ort des Negativ-Ästhetischen


	II. Literarische Analysen
	3 Gewalt und Grenze
	3.1 Gewalt als veränderndes Ereignis
	3.2 Arthur Schnitzler: Die Hirtenflöte
	3.3 Richard Beer-Hofmann: Der Tod Georgs
	3.4 Hermann Bahr: Die gute Schule
	3.5 Felix Salten: Das Schicksal der Agathe
	3.6 Gewalt als Transgression

	4 Gewalt und Welt
	4.1 Erzählte Welten
	4.2 Topologisches Denken
	4.3 Revolte und Ordnung: Die Hirtenflöte
	4.4 Kriegswelt und ausgebrannte Psyche: Das Schicksal der Agathe
	4.5 Gewalt als Folge und als Ordnung

	Exkurs: Gewalt und Heroik
	1 Schnitzlers Jeanne dʼArc
	2 Die heilige Jungfrau als fremder Kode

	5. Gewalt und Wahrheit
	5.1 Wahrheit des Narrativs
	5.2 Künstlerexistenz: Die gute Schule
	5.4 Tod als Wahrheit: Der Tod Georgs

	6 Resümee: Die schweigende Gewalt

	III. Quellen- und Literaturverzeichnis
	Quellen
	Literatur
	Filme


