
Einleitung

»Jede Philosophie bezieht ihre

Farbe von der geheimen Lichtquelle

eines Vorstellungshintergrunds,

der niemals ausdrücklich in ihren

Gedankenketten auftaucht.«1

Innere Bilder haben keine Materialität. Wir können sie nicht berühren,

nicht ausstellen oder unserenMitmenschen zeigen.Wir sprechen einer-

seits von inneren, geistigen und andererseits von äußeren, materiellen

Bildern und markieren selbst noch eine Differenz innerhalb der letzte-

ren zwischen einem materiellen »Bildträger«, »Medium« oder »Körper

des Bildes«2 und einem imaginären »Bildinhalt«3. Gleichzeitig sind in-

nere Bilder in gewisser Weise sinnlich erfahrbar, indem wir sie vor un-

ser inneres Auge bringen, sie in Träumen erleben und in der Erinnerung

spüren können. Außerdem sind sie an stoffliche Gebilde gebunden, die

nicht nur Produkte, sondern auch Auslöser und Verstärker der Imagi-

1 AlfredNorthWhitehead:Wissenschaft undmoderneWelt, Frankfurt a.M. 1988,

S. 18.

2 Hans Belting: Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft, Mün-

chen 2001, S. 17.

3 So legen es die Thesen zur »ikonischen Differenz« nahe. Vgl. Gottfried Boehm:

Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin 2007, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

nation, Phantasie oder Einbildung4 darstellen können.5 Schon Leonar-

do da Vinci nimmt an, dass es eines materiellen Trägers bedarf, damit

imaginäre Bilder vor unser inneres Auge treten können.UmPhantasiege-

bilde hervorzurufen, rät da Vinci seinen Lehrlingen, sich »Gemäuer mit

verschiedenen Flecken odermit einemGemisch aus verschiedenartigen

Steinen« anzusehen: »[W]enn du dir gerade eine Landschaft ausdenken

sollst, so kannst du dort Bilder verschiedener Landschaftenmit Bergen,

Flüssen, Felsen, Bäumen, großen Ebenen, Tälern und Hügeln verschie-

dener Arten sehen«.6 Es ist die materielle Beschaffenheit derWand, von

der aus die Imagination aktiv wird und welche die florierenden Bilder

der Imagination überhaupt erst ermöglicht. Auch für Jean-Paul Sartre

ist ein Dasein »in-der-Welt« Bedingung dafür, dass ein Imaginäres er-

scheinen und ein Bewusstsein vorstellen kann.7 Imagination und Ma-

terialität, innere und äußere Bilder scheinen laut diesen Überlegungen

nicht entgegengesetzt, sondern vielmehrursprünglichmiteinander ver-

schränkt zu sein und die noch offene Frage ist,wie dieses Verhältnis von

Materialität, Medialität und Imagination genau aussieht.

Trotz der beiden in den 90er Jahren ausgerufenen Postulate des

Iconic Turn (Gottfried Boehm) und Pictorial Turn (W.J.T.Mitchell), die eine

»Wiederentdeckung des Bildes«8 zum Ziel hatten, blieb die Forschung

zum imaginären Bild gering. Die Frage danach, wie Bilder »Sinn erzeu-

gen«9, richtete sich hauptsächlich anmaterielle Bilder. So besteht in den

4 Im Folgenden werden die Begriffe »Imagination«, »Phantasie« und »Einbil-

dung« synonym verwendet. Im Hauptteil gehe ich auf ihre verschiedenen Be-

deutungen ein.

5 Vgl. Gottfried Boehm u.a.: »Vorwort«, in: Dies. (Hg.): Imagination. Suchen und

Finden, Paderborn 2014, S. 11.

6 Leonardo da Vinci: »Die Tätigkeit des Malers«, in: André Chastel (Hg.): Leonar-

do da Vinci: Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Malerei, München 1990

[1490–1519], S. 385.

7 Jean-Paul Sartre: Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der Einbil-

dungskraft, Reinbek bei Hamburg 1980 [1940], S. 288.

8 Hans Belting: »Die Herausforderung der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Bilderfragen,

München 2007, S. 20.

9 Gottfried Boehm: »Iconic Turn«, in: Belting (Hg.): Bilderfragen, a.a.O., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 9

Bildwissenschaften weitestgehend Konsens darüber, dass materielle

Bilder nicht als Zeichen, Repräsentationen oder Abbilder zu verstehen,

sondern konstitutiv für die Entstehung von Wissen sind. Was für das

materielle Bild mittlerweile als selbstverständlich gilt, scheint bei der

Frage nach dem inneren Bild jedoch unbeachtet geblieben zu sein.

Imaginäre Bilder werden weiterhin als »Repräsentationen«10 sinnlicher

Wahrnehmungen verstanden oder aber als vom Gehirn generierte Kon-

strukte11, deren Relation zu einem ursprünglich Sinnlichen irrelevant

bleibt. Als »Produkte neuronaler […] Handlungen«12 und »fundamentale

Schicht der Kognition«13 liegt die Kraft innerer Bilder dann nicht in

ihrer Bildlichkeit, sondern lediglich im »Reichtum der syntaktischen

Dimension«14. Für die Neuro- und Kognitionswissenschaften sowie die

semiotischen Bildtheorien sind innere Bilder entweder Abbilder eines

sinnlich Gegebenen oder reine Konstruktionen des Gehirns und haben

weder etwas mit Bildlichkeit nochmit Erkenntnis zu tun.

Wird das innere Bild als Abbild eines äußeren Bildes verstanden, ge-

rät das Nachdenken über innere Bilder jedoch zu einem doppelten Pro-

10 Horst Bredekamp etwa spricht von »Imagination und Repräsentation«. Vgl.

Ders., Christiane Kruse, Pablo Schneider: »Imagination und Repräsentation:

Einführung«, in: Dies. (Hg.): Imagination und Repräsentation. Zwei Bildsphä-

ren der FrühenNeuzeit,München 2010, S. 7–12; Klaus Sachs-Hombach von »pik-

torialen Repräsentationen«. Vgl. Ders. (Hg.): Bilder im Geiste. Zur kognitiven

und erkenntnistheoretischen Funktion piktorialer Repräsentationen, Amster-

dam 1995.

11 Innere Bilder, so heißt es bei Olaf Breidbach, werden »nach den Bedingungen

der internen Organisation des Nervengewebes« generiert. Vgl. Olaf Breidbach:

»Vernetzungen und Verortungen«, in: Ders., Axel Ziemke (Hg.): Repräsentatio-

nismus –was sonst? Eine kritische Auseinandersetzungmit dem repräsentatio-

nistischen Forschungsprogramm in den Neurowissenschaften, Braunschweig,

Wiesbaden 1996, S. 37f.

12 Vgl. Elize Bisanz: »Einführung«, in: Dies. (Hg.): Das Bild zwischen Kognition und

Kreativität. Interdisziplinäre Zugänge zum bildhaften Denken, Bielefeld 2011,

S. 14.

13 Ferdinand Fellmann: »Innere Bilder im Licht des imagic turn«, in: Sachs-Hom-

bach (Hg.): Bilder im Geiste, a.a.O., S. 22.

14 Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

blem,wie es schonSartre ausformuliert.Zumeinenwird das innereBild

dann ontologisch begriffen, als »exakte Nachahmung des Dinges, opak

und undurchdringlich wie das Ding, steif, erstarrt, selbst Ding.«15 Zum

anderen denkt es das »Bewußtsein als einen von kleinen Figuren […] be-

völkerten Ort«, was Sartre die »Immanenz-Illusion« nennt.16 Für Sartre

sind Bilder keine »Kopien von Objekten«, sondern »Verfahren, um sich

die Objekte auf eine gewisse Art gegenwärtig zumachen.«17 Er begreift das

Bild als ein »Bewußtsein von etwas«,18wodurch es immer schondraußen

bei den Dingen und nicht nur ein Inneres ist.

Dass die Bilder der Imagination Äußeres nicht einfach abbilden, es

sich bei der Verschränkung von Imagination und Materialität nicht um

ein Verhältnis von Repräsentation handelt, zeigt bereits da Vincis ein-

fach gehaltenes Beispiel der gefleckten Mauer. Zwar arbeiten die Fle-

cken des Gemäuers an den Phantasiebildern mit, in den Bildern selbst

tauchen die Flecken als Flecken jedoch nicht auf. Sie treten zurück, so-

dass wir nicht die Flecken sehen, sondern Landschaften, Bäume oder

Berge in und durch die Flecken. Imaginäre Landschaftsbilder erscheinen

uns dann erst kraft der verschieden befleckten Steine und Wände, oh-

ne dass diese selbst in den Bildern miterscheinen. Die Flecken des Ge-

mäuersunddie Landschaftsbilder derPhantasie bilden ein intrinsisches

Verhältnis, bei demunklar bleibt,was Produkt der Imagination undwas

Produkt desGemäuers ist.Beide, Imagination undGemäuer, lassen sich

alsMedien ansprechen, die etwas zur Erscheinung bringen und diemit-

einander verschränkt zu sein scheinen. Gleichzeitig gehen beide nicht

restlos ineinander über. Der Medienbegriff wird bei der Phantasie so-

mit doppelt relevant: Zum einen ist die Phantasie selbst einMediumder

Erscheinung, zum anderen benötigt sie ein Erscheinungsmedium, von

15 Jean-Paul Sartre: »Die Imagination«, in: Philosophische Schriften I. Die Tran-

szendenz des Ego. Philosophische Essays 1931–1939, Reinbek bei Hamburg 1994

[1936], S. 140.

16 Sartre: Das Imaginäre, a.a.O., S. 45.

17 Sartre: »Die Imagination«, in: Philosophische Schriften I., a.a.O., S. 160.

18 Ebd., S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 11

welchem ihreGebilde ihrenAusgang nehmen oder abermitwelchem ih-

re Erscheinungen eine Beziehung eingehen, bei der nicht mehr eindeu-

tig bestimmbar ist, was Phantasieerscheinung und was Erscheinungs-

mediumist.DennderPhantasieobliegtdieKraft,nichtnurdie imaginä-

ren Erscheinungen zu projizieren oder die präsenten Erscheinungen zu

modifizieren, sondern auch das Erscheinungsmedium selbst zu verän-

dern,wie es sichandaVincisBeispiel verdeutlichen lässt.Die Imaginati-

onnutzt die gegebenePräsenzdesGemäuers,umdie darin bestehenden

Grundformen,die Flecken,weiter zudifferenzieren.DieFleckenwerden

zumErscheinungsmediumder Imagination.Gleichzeitig variiert sie die

Flecken desGemäuers, also ihr Erscheinungsmedium selbst, indemdie-

se in ihren Bildern nicht mit auftauchen. Durch das Zurücktreten des

medialen Trägers innerhalb der Phantasiegebilde nähern sich die Ima-

ginationen denHalluzinationen an,wie FriedrichNietzsche es pointiert

zusammenfasst: »Fieberkranke an Wänden und Tapeten verfahren so,

nur projicieren die Gesunden die Tapete mit.«19

Die Annahme, die diesem Buch zugrunde liegt, ist, dass die Phan-

tasie auf sinnlichen Voraussetzungen beruht und ihre Entfaltungsmög-

lichkeiten medial mitbestimmt sind. In welche Richtung und mit wel-

cher Visualität die Phantasie sinnlich Wahrgenommenes entfaltet oder

komprimiert, auflöst oder zusammensetzt, hängtmit demMedium zu-

sammen,durchwelches nicht nur ihreBilder zurErscheinungkommen,

sondern welches auch verschiedene Möglichkeiten bietet, das Erschei-

nungsmedium selbst zu variieren, also z.B. in den Hinter- oder Vorder-

grund zu rücken. Imaginieren wäre dannweniger als subjektimmanen-

tes Geschehen zu verstehen, das sich neuronal oder psychisch im Sub-

jekt abspielt, sondern vielmehr als soziales und mediales Phänomen zu

adressieren, das über das Subjekt hinaus wirkt und etwas Neues zur Er-

19 Friedrich Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869–1874, in: Kritische Ge-

samtausgabe, Band 3, München 1988, S. 445.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

scheinung bringt. Das Imaginative wäre als »Triebfeder«20 von Kunst

undWissenschaft ernst zu nehmen.

Gegenstandder vorliegendenUntersuchung ist der Phantasiebegriff

bei GeorgWilhelm FriedrichHegel, denHegel insbesondere in derEnzy-

klopädie der philosophischenWissenschaften imGrundrisse verhandelt.Wur-

de die Imagination innerhalb ihrer Geschichte aufgrund ihrer Nähe zur

Sinnlichkeit von der Wissensproduktion ausgeschlossen, arbeitet He-

gel seit Beginn des 19. Jahrhunderts an der Idee zu einer »Psychologie«,

in der die Körperlichkeit der Phantasie keinen störenden Rest darstellt,

sondern ihr wesentlich ist.Hegel geht davon aus, dass sich innere Bilder

in einem sinnlichen Träger darstellenmüssen,umzu existieren.Aus der

Phantasie entsteht für ihn Sprache, aber auch Kunst, sie ist symbolisch

und zeichenmachend, sodass Hegel mit seinem Begriff der Phantasie

wichtige Theorien von Ferdinand de Saussure bis Sigmund Freud vor-

wegnimmt.21 Mit dem Konzept einer »Zeichen machenden Phantasie«,

die auf AnschauungenundErinnerungenberuht, setzt sichHegel insbe-

sondere von Immanuel Kant ab.Während die Einbildungskraft für Kant

von den sinnlichenWahrnehmungen abgetrennt bleibt, verlagert Hegel

die Einbildungskraft von den Kategorien des Denkens auf die Materialität

und Medialität der Darstellung und damit auch von dem Begriff auf das

Bild und die Anschauung. Dabei geht Hegel von einem Erinnerungsbild

als Quelle der Phantasie aus. Imagination und Wissen bilden sich also

anhand dessen aus, was sinnlich erfahrbar und nicht schon durch den

20 Boehmu.a.: »Vorwort«, in: Dies. (Hg.): Imagination, a.a.O., S. 11. ZumVerhältnis

von ImaginationundDenken vgl. auch: ElizeBisanz: »Denken inBildern –Bilder

als Konzepte organischer und geistiger Synergien«, in: Dies., Klaus Clausberg,

Cornelius Weiller (Hg.): Ausdruck – Ausstrahlung – Aura. Synästhesien der Be-

seelung im Medienzeitalter, Bad Honnef 2007, S. 133–149 sowie Bernd Hüpp-

auf, Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungskraft, München 2006 und Sabi-

ne Wettig: Imagination im Erkenntnisprozess. Chancen und Herausforderun-

gen im Zeitalter der Bildmedien. Eine anthropologische Perspektive, Bielefeld

2009.

21 Vgl. Kathleen Dow Magnus: Hegel and the Symbolic Mediation of Spirit, New

York 2001, S. 48–52.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 13

Begriff gegangen ist. Zwar scheint das Zeichen als Produkt der Phanta-

sie eine eher regressive Sicht auf das Bild anzudeuten, bei einer näheren

Lektüre zeigt sich jedoch, dass Hegel das zeichenhafte Phantasiegebil-

deweniger alsRepräsentation, sondern vielmehr als bestimmteErschei-

nungsweisedesGeistes begreift und sich sogegenwärtigenTheorien von

performativer Medialität annähert. Die Phantasie muss sich für Hegel

im Sinnlichen verkörpern, um zur Erscheinung zu kommen. Als Kraft

der Erscheinung ist die Phantasie ein mediales Geschehen. Im Mittel-

punkt stehen ihreMitte und Stofflichkeit, die die Verbindung zwischen

Symbol undWirklichkeit, Zeichen und Bezeichnetem austragen und so

allererst ermöglichen. Hegel bietet damit Potenzial, zwei so strikt un-

terschiedene Bereiche wie die der inneren und äußeren Bilder oder der

Imagination und Materialität zusammenzudenken und eine Medialität

der Imagination, eine »ins Imaginäre hineinwirkende Medialität«22, zu

untersuchen.

Weil die mediale Dimension der Imagination innerhalb ihrer Ge-

schichte fortwährend unterschlagen wird, reiht sich das Problem der

Imagination in die »Medienvergessenheit«23 der Philosophie ein. Die

vorliegende Arbeit möchte die bisherige Forschung zu Hegels Begriff

der Phantasie um einemedienphilosophische Untersuchung erweitern.

Medienphilosophie fokussiert das Dritte, die mediale Dimension des

Bezugs zwischen Ich und Welt und bevorzugt die Frage nach demWie,

also der Struktur und Bedingung von Vermittlung, Darstellung oder

Speicherung von Sinn, gegenüber der Frage danach, was vermittelt,

dargestellt oder gespeichert wird. Dabei schließt Medienphilosophie

eine »Mitgängigkeit des Medialen« und dessen »transformatorische

Kraft« mit ein und fügt sie der philosophischen Tradition hinzu.24

22 Rudolf Behrens: »Vorwort«, in: Ders., Jörn Steigerwald (Hg.): Die Macht und

das Imaginäre. Eine kulturelle Verwandtschaft in der Literatur zwischen Früher

Neuzeit und Moderne, Würzburg 2005, S. 12.

23 Dieter Mersch: »Philosophien des Medialen. ›Zwischen‹ Materialität, Technik

und Relation«, in: Gerhard Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch der Medienphi-

losophie, Darmstadt 2018, S. 20.

24 DieterMersch: »WozuMedienphilosophie? Eine programmatische Einleitung«,

in: Ders., Michael Mayer (Hg.): Internationales Jahrbuch für Medienphiloso-

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Im Mittelpunkt steht so die Medialität der Imagination, die mediale

Rahmung imaginärer Existenzweisen, nicht was die Imagination ist,

vermittelt, darstellt oder speichert.

Gleichwohl muss angemerkt werden, dass Hegel die medialen

Bedingungen der Phantasie zwar andeutet, für seine weiteren Überle-

gungen jedoch fallen lässt, indemer fortwährend denBegriff favorisiert.

Hegels Passagen zur Phantasie folgen einer Hierarchie, bei der das Bild

demBegriff untergeordnet unddie bildlichePhantasie von dem bilderlosen

Gedächtnis dialektisch überwunden wird. Die Stellen, an denen Hegel

von der »Macht« über die Bilder spricht und das Bild im Begriff »auf-

gehoben« wissen möchte, bleiben jedoch ambivalent. Die vorliegende

Arbeit möchte versuchen, die Paradoxien innerhalb Hegels Hierarchie

vom Bild zum Begriff aufzuspüren. Gerade die Inkonsequenz Hegels in

seinen Ausführungen zum bildhaften Zeichen erlaubt neue Einsichten,

die über die »Auflösung« des Bildes im Begriff hinausgehen und eine

neue Sicht auf die Phantasie ermöglichen. So soll neben der Heraus-

stellung des Potenzials der Hegel’schen Phantasie, Hegels kritische

Haltung gegenüber dem Bild an diesen paradoxen Stellen verlassen

und die Frage danach gestellt werden, wie sich die Ideen darstellende und

Anschauungen aufhebende Intelligenz jenseits der Abstufung vom Be-

grifflichen zum Sinnlichen verhält. Verbunden mit der Herausstellung

eines bildlichen Denkens bei Hegel ist somit auch eine Kritik an der

Hegel’schen Dialektik und ihren idealistischen Momenten der Einheit

und Identität.25

phie, Band 1, Heft 1, Einschnitte: Zur Genesis und Geltung medienphilosophi-

scher Reflexionen, Berlin, München, Boston 2015, S. 36.

25 Vgl. hierzu auch die dialektikkritischen Einsätze im 20. Jahrhundert, die das

der idealistischen Dialektik Entgehende in den Vordergrund rücken wie etwa

das »Begrifflose«, »Einzelne«, »Unversöhnte« und die »Spur von Nichtidenti-

tät«, wie es Adorno in seiner Negativen Dialektik formuliert, oder einen »sinn-

lichen Rest« ausfindig machen und damit die Grenze des Absoluten Wissens

aufzeigen, wie es etwa in JacquesDerridasGlas deutlichwird. TheodorW. Ador-

no: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, S. 18ff. und S. 137; Jacques Derrida:

Glas, Paderborn 2006 [1974], S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 15

Zu Hegels Begriff der Phantasie findet sich innerhalb der For-

schungsliteratur wenig. Während Hegels Ausführungen zur Kunst,

Religion, Geschichte, Philosophie und Logik breit diskutiert werden,

existiert nicht annähernd so viel Interesse an seinen Ausführungen zur

Phantasie oder der sie umschließenden »Psychologie« und »Philoso-

phie des subjektiven Geistes«.26 Dabei befinden sich laut Hegel einige

seiner relevantesten Gedanken innerhalb seiner philosophischen »Psy-

chologie«.27 Unter den wenigen Erörterungen findet sich zudem keine

Literatur, die den Begriff der Phantasie in ihrem systemischen Wert

innerhalb Hegels Werk zum Thema hat. Entweder wird die Phantasie

in verschiedenen Kommentaren zu Hegels System mitdiskutiert, ohne

expliziter Gegenstand der Untersuchung zu sein28 oder es steht die

Phantasie aus Hegels anderen Werken sowie Hegels Bezug zu den Aus-

führungen anderer Philosophielehren imMittelpunkt.29 In denwenigen

Texten, die sich der Phantasie in Hegels Enzyklopädie ausführlich und

26 Vgl. Dieter Henrich: »Vorwort«, in: Ders. (Hg.): Hegel-Studien, Beiheft 19: He-

gels philosophische Psychologie, Bonn 1979, S. 10.

27 Ebd., S. 9.

28 Vgl. Iring Fetscher: Hegels Lehre vom Menschen: Kommentar zu den §§ 387

bis 482 der »Enzyklopädie der PhilosophischenWissenschaften«, Stuttgart-Bad

Cannstatt 1970; Willem A. DeVries: Hegel’s Theory of Mental Activity. An In-

troduction to Theoretical Spirit, Ithaca, London 1988; Dirk Stederoth: Hegels

Philosophie des subjektiven Geistes. Ein komparatorischer Kommentar, Ber-

lin 2001; Jens Rometsch: Hegels Theorie des erkennenden Subjekts. Systemati-

sche Untersuchungen zur enzyklopädischen Philosophie des subjektiven Geis-

tes, Würzburg 2007.

29 Vgl. Dietmar Kamper: »Blutiger Kopf und weiße Gestalt: Die Nacht des Sub-

jekts«, in: Ders. (Hg.): Bildstörungen. Im Orbit des Imaginären, Ostfilern bei

Stuttgart 1994, S. 31–48; Raimar Stefan Zons: »Hegelsche Nächte. Eine Spiel-

philosophie«, in: Willi Oelmüller (Hg.): Kolloquium Kunst und Philosophie. Äs-

thetischer Schein, Band 2, Paderborn u.a. 1982, S. 79–93; Pierluigi Valenza: »Die

Einbildungskraft in den ersten Jenaer Schriften Hegels«, in: Andreas Arndt, Ka-

rol Bal, Henning Ottmann (Hg.): Hegel-Jahrbuch 2004, Glaube und Wissen.

Zweiter Teil, Berlin 2004, S. 50–55 sowie Till Streichert: »Zur Bestimmung der

Einbildungskraft bei Kant und Hegel«, in: Arndt/Bal/Ottmann (Hg.): Hegel-

Jahrbuch 2004, a.a.O., S. 56–60.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

kritisch widmen, wird wiederum ausschließlich die begriffliche Seite

der Phantasie untersucht.30 Hegels Begriff des Zeichens wird hier vor

allem als linguistisches Zeichen, Metapher und sprachliche Äußerung

analysiert und als bildliches vernachlässigt.

Der erste Teil dieser Arbeit bietet einen Überblick über die aktuelle

medienwissenschaftliche Imaginationsforschung und soll als metho-

dische Grundlegung für die Interpretation der Phantasie bei Hegel

dienen. Am Ende des Kapitels wird die Frage nach der Performativität

der Imagination gestellt und danach, ob und wie sie ihren Gegen-

stand mitkonstituiert. Die performative Funktion der Imagination

besteht darin, selbst Wissen zu generieren und den wissenschaftli-

chen Erkenntnisprozess zu bestimmen. Im zweiten Teil geht es um die

Thesen Kants zur Einbildungskraft und Hegels Kritik an ihnen. Aus

den Verschiebungen, die Hegel an Kants Begriff der Einbildungskraft

vornimmt, lassen sich erste Schlüsse bezüglich des Phantasiebegriffs

bei Hegel ziehen. Dazu gehört, dass die Verkörperung und Entäußerung

nach Hegel genuine Momente der bildlichen Phantasie sind. In ihren

Gebilden erscheint Denken nicht bloß, sondern die Zeichen der Phan-

tasie sind die Vergegenwärtigung des Denkens. Der dritte Teil fokussiert

30 Zu den zwar ausführlicheren, aber sprachzentrierten Auseinandersetzungen

mit Hegels Phantasiebegriff gehören: Jacques Derrida: »Der Schacht und die

Pyramide. Einführung in dieHegelsche Semiologie«, in: Peter Engelmann (Hg.):

Jacques Derrida. Die Différance. Ausgewählte Texte, Stuttgart 2004, S. 150–218;

KlausDüsing: »Hegels Theorie der Einbildungskraft«, in: FranzHespe, Burkhard

Tuschling (Hg.): Psychologie und Anthropologie oder Philosophie des Geistes.

Beiträge zu einer Hegel-Tagung inMarburg 1989, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991,

S. 297–321; José María Sánchez de León Serrano: Zeichen und Subjekt im logi-

schen Diskurs Hegels, Hamburg 2013, bes. S. 79–92; Ludwig Jäger: »Pyramide

– Schacht – Ballon. Zeichenoberflächen bei Hegel und Saussure«, in: Christi-

na Lechtermann, Stefan Rieger (Hg.): Das Wissen der Oberfläche. Epistemo-

logie des Horizontalen und Strategien der Benachbarung, Zürich, Berlin 2015,

S. 13–28; Johann Kreuzer: »Zeichen machende Phantasie. Über ein Stichwort

Hegels und eine ursprüngliche Einsicht Hölderlins«, in: Zeitschrift für Kultur-

philosophie, Band 2, Jahrgang 2008, Heft 2, Hamburg 2008, S. 253–278 und Li-

dia Gasperoni: Versinnlichung. Kants transzendentaler Schematismus und sei-

ne Revision in der Nachfolge, Berlin 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 17

Hegels Abschnitte zur Phantasie aus der Enzyklopädie. Dabei spielt bei

Hegel das Verhältnis von Erinnerung und Phantasie eine wesentliche

Rolle bei der Erklärung, wie die Phantasie sich in Zeichen verkörpern

und schließlich Neues zur Erscheinung bringen kann. In einem Close

Reading der Abschnitte aus der Enzyklopädie soll die Entwicklung von

der »Erinnerung« zur »Zeichen machenden Phantasie« nachvollzogen

und das medienphilosophische Potenzial der Phantasie, auch unter

Heranziehung anderer Werke Hegels, herausgehoben werden. Medi-

enphilosophische Überlegungen dienen hier dazu, das Potenzial der

Phantasie bei Hegel herauszuschälen und es um einen Fokus auf das

Mediale zu erweitern.

Die Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse

erscheint in drei Auflagen. Die erste veröffentlicht Hegel 1817 in Hei-

delberg, zwei weitere überarbeitete Ausgaben gibt er 1827 und 1830 in

Berlin heraus. In sehr knapper Form stellt Hegel in dem dreibändigen

Werk seine wichtigsten Thesen zur Logik, Naturphilosophie und Geist-

philosophie vor. Die Enzyklopädie liest sich dementsprechend schwierig

und bleibt zum großen Teil unverständlich, weil Erläuterungen und

Beispiele oftmals fehlen.31 Diese Aufmachung hat ihren Grund, denn

es handelt sich bei diesem Werk nicht um einen Text, der für sich

allein gelesen, sondern den Studierenden zum Gebrauch der Vorle-

sungen dienen sollte. Hegel versteht es als »Vorlesebuch«, das »durch

mündlichen Vortrag seine nötige Erläuterung zu erhalten« hat.32 Die

Enzyklopädie lässt sich somit »nicht von demMedium ihrer Entstehung,

von den Vorlesungen abschneiden.«33 Die Vorlesung zur Enzyklopädie

hält Hegel unter dem Titel »Psychologie und Anthropologie«, später

mit dem Zusatz »oder die Philosophie des Geistes«, zwischen 1817 und

31 Obwohl Hegel sich in der Enzyklopädie kurzfassen muss, verzichtet er nicht auf

die Metaphern (Pyramide, Schacht, Nacht, Verwischung), die im Kapitel zur

Vorstellung auftauchen. Dies lässt die Vermutung zu, dass die Metaphern den

Gegenstand der Phantasie nicht bloß erläuternd veranschaulichen, sondern

ihn auch mit konstituieren.

32 EpW I, S. 14.

33 Walter Jaeschke: »Vorwort«, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Gesammelte

Werke, Band 23,1, Hamburg 2013, S. V.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

1830 insgesamt sechs Mal.34 Wie wichtig Hegel die »Psychologie«, der

Ort der Phantasie, für die Philosophie des Geistes war, zeigt sein Plan

ein gesondertes Buch zur »Psychologie« herauszugeben. In einem Brief

vom 10. Oktober 1811 schreibt Hegel an seinenWeggefährten Immanuel

Niethammer: »Meine Arbeit über die Logik hoffe ich nächste Ostern ans

Licht treten lassen zu können; späterhin wird dann meine Psychologie

folgen.«35 Schließlich hat Hegel jedoch nur die knappen Thesen in der

Enzyklopädie veröffentlicht. Geblieben sind außerdem die ausführlichen

Nachschriften seiner Studierenden und ein fragmentarisches Manu-

skript, das, so die Deutung der Hegel-Forschung, als »unmittelbare

Vorarbeit zu einer ›Lehre vom Geiste‹ anzusprechen ist.«36 Die Vorle-

sungsnachschriften beziehen sich auf drei der sechs Vorlesungen aus

den Jahren 1822 bis 1828. Von Hegels letzter Vorlesung aus dem Jahr

1829/30, jener, die sich auf die dritte Ausgabe der Enzyklopädie bezieht,

sind keine erhaltenen Nachschriften bekannt.37 Die Mitschriften der

Studierenden bieten einen wichtigen Einblick in Hegels Denken und

dokumentieren Hegels »Gedankengang verläßlich«, so die Herausgeber

der Gesammelten Werke.38 Die als Zusätze bekannten Vorlesungsnach-

schriften erscheinen in der ersten Gesamtausgabe von Hegels Werk im

Jahr 1845.NachHegels Tod gibt derVerein vonFreunden desVerewigten eine

Gesamtausgabe seines Werks mit den Nachschriften heraus, die sich

zwar auf die Nachschriften zu Hegels Vorlesungen beziehen, jedoch

34 Vgl. FriedhelmNicolin: »EinHegelsches Fragment zur Philosophie des Geistes«,

in: Ders., Otto Pöggeler (Hg.): Hegel-Studien, Band 1, Bonn 1961, S. 14.

35 Friedrich Hogemann, Christoph Jamme: »Editorischer Bericht«, in: Georg Wil-

helm Friedrich Hegel. Gesammelte Werke, Band 15, Hamburg 1990, S. 302.

36 Nicolin: »Ein Hegelsches Fragment zur Philosophie des Geistes«, in: Ders./

Pöggeler (Hg.): Hegel-Studien, a.a.O., S. 10.

37 Christoph J. Bauer,Walter Jaeschke: »GeorgWilhelm FriedrichHegel. Das Editi-

onsprojekt der ›GesammeltenWerke‹«, in: DeutscheZeitschrift für Philosophie,

Band 62, Heft 1, Berlin, München, Boston 2014, S. 53.

38 Franz Hespe, Burkhard Tuschling: »Zur Konstitution des Textes«, in: Georg Wil-

helm Friedrich Hegel. Vorlesungen. Ausgewählte Nachschriften und Manu-

skripte, Band 13, Hamburg 1994, S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 19

eine »Umgestaltung« durch den Herausgeber Ludwig Boumann erfah-

ren.39 Aufgrund der in den Nachschriften und Zusätzen enthaltenen

Beispiele, die den Gedankengang Hegels in der Enzyklopädie stützen

und konkretisieren, möchte ich auf sie in dieser Arbeit nicht verzich-

ten. Ich werde auf sie immer dann referieren, wenn sie den originalen

GedankengangHegels mit Beispielen oder prägnanten Formulierungen

veranschaulichen, dabei aber den Inhalt oder Sinn des Originals nicht

verfälschen.

39 Ludwig Boumann in dem Vorwort der Ausgabe von 1845, zit. n. Stederoth: He-

gels Philosophie des subjektiven Geistes, a.a.O., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469590-001 - am 14.02.2026, 09:57:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

