
Zur gegenwärtigen Lage der Philosophie1

1. Lassen Sie mich meine Bemerkungen über die gegen­
wärtige Lage der Philosophie beginnen mit dem Hinweis 
auf ein sehr allgemeines Problem und Rätsel, das wahr­
scheinlich nur scheinbar von dem Thema abliegt. Ich 
meine das Problem: ob für das Gefühl und die Beurteilung 
einer Lage oder Situation, in der man sich - so heißt es ja - 
befindet, angenommen werden darf und vielleicht muß, 
daß dabei eine reale Auswirkung der Zukunft am Werke 
ist. Dieses Problem ist eines der verborgensten und rätsel­
haftesten, die man aufstellen kann; und ich wüßte auch 
nicht anzugeben, daß jemals bis heute ernsthaft der Ver­
such gemacht worden ist, eine solche reale Beeinflussung 
der Gegenwart durch die Zukunft zu behaupten. Freilich - 
das hängt ja mit dem ersten eng zusammen - kenne ich 
auch keinen Versuch ernsthafter Widerlegung dieser An­
nahme. Natürlich beabsichtige ich nun nicht, anstelle mei­
ner Bemerkungen über die gegenwärtige Philosophie, die­
ses Problem zu behandeln, rücksichtlich dessen ich nur 
glaube, daß es in der Tat ein ernsthaftes Problem ist. Die 
Erinnerung daran legt sich aber wie mir scheint ohne wei­
teres nahe, wenn man in objektiver Weise das Problem ei­

1 Königs numerierte Einteilung seiner Arbeit beginnt mit ’2’ und endet mit '8'. 
Zur bequemeren Orientierung in dem sehr umfangreichen Text ist die weitere 
Numerierung (9-34) vom Hrsg, vorgenommen worden. Hervorhebungen in 
Zitaten übernimmt König in der Regel. Vereinzelte davon abweichende Fälle 
wurden vom Hrsg, der Regel angeglichen. Hebt König in Zitaten jedoch 
selbst hervor, wird es in den Anmerkungen, die insgesamt vom Hrsg, 
stammen, notiert.

16

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner Zeitlage ins Auge faßt. Dies ist schon allgemein so; es 
trifft im besonderen aber für die gegenwärtige Epoche zu: 
Wir Europäer stehen unserer Zukunft heute prinzipiell an­
ders gegenüber als in der vergangenen Zeit, mag man nun 
als einen Schnittpunkt der hier fraglichen Epoche das Jahr 
1900 oder 1914 oder irgendein noch späteres Datum an­
setzen. Und dies prinzipiell andere Verhältnis ist nicht 
zwar dasjenige, daß wir meinen, keine Zukunft mehr zu 
haben; doch aber daß diese unsere Zukunft nicht mehr in 
der gleichen Selbstverständlichkeit eines in seinen Hori­
zonten festgelegten Raumes vor uns steht. Wir haben das 
Gefühl, daß das Zentrum der Erdgeschichte sich verlagert 
hat und im besonderen daß es eben aus unseren Breiten 
gewichen ist oder im Begriff steht zu weichen.
Um diese Umwandlung in ihren Auswirkungen auf das 
philosophische Weltbild, das jeder von uns mehr oder 
minder bewußt in sich trägt, zu verstehen und abzuschät­
zen, müssen wir uns die Tatsache ins Gedächtnis rufen, 
daß und wie sehr für das frühere Weltgefühl die europäi­
sche Geschichte im Zentrum stand. Es ist noch nicht allzu­
lange her, daß eine direkte Filiation gedacht wurde, die 
sich von dem biblischen Ort menschlichen Ursprungs in 
einem von der Vorsehung geleiteten Gange bis in das Herz 
Europas hinein erstreckte. Die alles durchdringende Be­
deutung solcher Vorstellungen und Gefühle, solcher tota­
ler Bewußtseinshaltungen für das philosophische Denken, 
kann nicht hoch genug veranschlagt werden. Kopernikus 
versetzte zwar die Erde aus dem Weltzentrum; und die 
Auswirkung dieser Revolution kennen Sie aus der Ge­
schichte. Wir erleben in unseren Tagen eine Revolution, 
die meines Erachtens ebenso groß und folgenreich ist als 
die Kopemikanische. Es trifft hier ein Doppeltes zusam­
men: nicht nur ist das ideelle Zentrum der Erdgeschichte 
im Begriff, sich zu verlagern, die Verlagerung geht tiefer; 

17

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und wenn die Kopernikanische Umwälzung den Raum be­
traf, so ist heute ein Ähnliches im Gange in bezug auf die 
Zeit. Ich denke hier durchaus nicht in erster Linie an die 
Raum-Zeit-Problematik der neueren Physik. Vielmehr 
meine ich die Ausbreitung sozusagen des zeitlichen Rau­
mes, der durch die Forschungen der Geschichte, näher der 
Vorgeschichte, Wirklichkeit gewonnen hat. Der christliche 
Weltgedanke ist durch diese Erweiterung des Zeitbewußt­
seins und unzertrennlich davon des geschichtlichen Be­
wußtseins wahrscheinlich sehr viel tiefer erschüttert als 
durch die Kopernikanische Versetzung der Erde unter die 
Planeten. Die europäische Zeitorientierung hängt aber - 
oder hing eben - gefühlsmäßig und unwillkürlich mit der 
christlichen Bewußtseinslage auf das engste zusammen. 
Und die Versetzung der europäischen Geschichte aus dem 
Range der Geschichte schlechthin in eine der vielen Teil­
geschichten des Erdballs trifft nun eben zusammen mit je­
ner Verlagerung dessen, was man das ideelle Schwerge­
wicht der gegenwärtigen Geschichte nennen könnte.
2. Zum Teil liegt darin nun ein allgemeines gedankliches 
Schicksal aller Kulturvölker, nicht nur der europäischen. 
Aber wenn es auch schwer ist, den Einfluß der neuen Si­
tuation auf die einzelnen Völker in seiner Verschiedenheit 
zu beurteilen, so darf doch wohl ohne weiteres gesagt wer­
den, daß er für die europäische Menschheit im engeren 
Sinn besonders tiefgreifend ist. Und wiederum glaube ich 
kann man einsehen und verstehen, daß er am nachhaltig­
sten sich merkbar macht in Deutschland.
Das liegt daran, daß das geschichtliche Bewußtsein des 
deutschen Volkes kein einheitliches, gleichsam naturhaft 
gewordenes Ganzes ist. Von einem gewissen Gesichtswin­
kel aus - so wenn man es etwa vergleicht mit der naturhaf- 
ten-kosmischen Bildung der Chinesen - kann man sogar 
wagen, es ein künstliches zu nennen oder eben auch ein 

18

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kulturhaftes, wenn anders zur Kultur ein gewisser Ein­
schlag von Künstlichkeit gehört. Und wiederum nichts an­
deres als eben dies würde es besagen, wenn wir es ein 
eminent geschichtliches, d. h. ein aus konkreten ge­
schichtlichen Schicksalen erwachsenes nennen würden. Es 
ist kein Wunder, daß der historische Sinn gerade in 
Deutschland so stark entwickelt ist. Die ungeahnte Vertie­
fung des Horizontes der Vergangenheit stellt zwar jedes 
Volk vor die Aufgabe, sich ein neues Bild seiner Herkunft 
zu geben; aber für uns Deutsche ist dieses Anliegen be­
sonders prekär, insofern wir an einem bestimmten ge­
schichtlichen und heute noch wohl erinnerbaren Augen­
blick die naturhafte Linie unserer Entwicklung - historisch 
gesprochen - mit Freiheit verlassen und uns einer anderen, 
die in engerem Sinn geschichtlich uns begegnete, überlas­
sen, ja sie mit Leidenschaft ergriffen haben. Und nicht ge­
nug damit: dieser seltsame Prozeß oder - richtiger viel­
leicht gesagt - diese erstaunliche Tat, die hinlänglich er­
klärt, warum für uns Deutsche das Wort "Geschichte" ei­
nen so durchdringenden Ton hat, hat sich in gewisser Wei­
se noch einmal wiederholt; ich meine die Reformation. 
Und es ist seltsam und doch auch wiederum bezeichnend 
für unsere Lage, daß heute innerhalb der Teile unseres 
Volkes, die diesen zweiten Schritt getan haben, noch nicht 
volle Einigkeit darüber herrscht, ob er im Verhältnis zu 
dem ersten Schritt als eine vertiefte Wiederholung oder als 
ein unbewußtes Zurückgehen auf die Ausgangssituation 
angesehen werden muß. Indem nun aber der neue ge­
schichtliche Horizont diese Bewegungen im ganzen uner­
hört übergreift, so daß in ihm gesehen und erlebt die 
christliche Tradition als solche mindestens in die Gefahr 
gerät relativiert und sozusagen unwichtiger zu werden, 
bringt er uns in gewisser Weise zum dritten Mal vor das 
Problem und vor die Frage, von der wir doch glaubten, sie 

19

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


endgültig entschieden, ja überhaupt eben entschieden zu 
haben.2
3. Was hat das nun mit Philosophie zu tun und näher mit 
der gegenwärtigen Lage der Philosophie? Ist die Philoso­
phie - als eben Philosophie - nicht von vornherein gerade 
dieser Situation entzogen? Was hat sie, so möchte man 
fragen, überhaupt mit dieser konkreten geschichtlichen 
Lage zu schaffen? Geht sie nicht - und wiederum im Un­
terschiede zu solchen religiös-geschichtlichen Entschei­
dungen und Vergangenheiten - in jedem Augenblick von 
sich selber aus? Was hat denn die Voraussetzungslosigkeit 
der Philosophie, von der man doch gemeinhin spricht und 
mit der man zweifelsohne doch nicht nichts trifft, für ei­
nen Sinn, wenn nicht eben den, daß sie von der Notwen­
digkeit, sich mit diesen Fragen zu konfrontieren, befreit?
Allein zunächst ganz allgemein: Sie wissen aus der Ge­
schichte der Philosophie, daß immer, soweit wir dies zu­
rückverfolgen können, eine wesenhafte Verbindung von 
Religion und näher von Theologie und dann der Philoso­
phie bestanden hat. Der Philosoph ist gleichsam immer der 
Protestant der herrschenden Religion. Xenophanes, der 
Ahnherr der Eleatischen Schule, die in Plato mündet, ist 
mit seiner Polemik gegen die Homerischen Götter das be­

2 Die Betonung, daß wir Deutsche die naturhafte Linie unserer Entwicklung 
"mit Freiheit" verlassen haben, ist zu sehen in Kontrast zur damals lauten The­
se von der gewaltsamen Missionierung der Germanen. Vgl. Kapitel 4 b 
"Kontroverse um die Germanenmission" in: Kurt Meier, Kreuz und Haken­
kreuz, München 1992. Zum innerprotestantischen Dissens über die Reforma­
tion: Die "Deutschen Christen" wollten mitbauen "an einer wehrhaften und 
wahrhaften völkischen Kirche", in der sie "die Vollendung der deutschen Re­
formation Martin Luthers" erblickten (Punkt 6 der Entschließung der Glau­
bensbewegung Deutsche Christen des Gaues Groß-Berlin vom 13. November 
1933, in: Georg Denzler/Volker Fabricius, Christen und Nationalsozialisten, 
Frankfurt a. M. 1993, S. 275).
Der "neue geschichtliche Horizont" meint die nationalsozialistische Machter­
greifung. - Hinweisende Hilfen verdanke ich meinem Kollegen Dr. Gerhard 
Schoebe.

20

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kannte klassische Beispiel dieses Verhältnisses. Nicht an­
ders zunächst ist die Lage der deutschen Philosophen. Wie 
innig beispielsweise das Verhältnis Hegels zur christlichen 
Tradition war, ist für uns heute nur schwer noch zu begrei­
fen, obgleich es unbestreitbare Tatsache ist. Das Bemühen, 
das christliche Dogma der Trinität spekulativ zu begreifen, 
war einer der tiefsten Antriebe des jungen Hegel. Aber für 
uns Deutsche, überhaupt für uns Nordländer - im Unter­
schied zu den mehr südlich und westlich wohnenden Eu­
ropäern - ist das Verhältnis der Philosophie zur Religion 
und das heißt insbesondere zur religiösen Tradition zu­
gleich noch ein besonderes und oberflächlich gesagt 
komplizierteres oder gleichsam potenziertes. Und daraus 
folgt eine sehr bezeichnende doppelte Möglichkeit der 
Gestalt dieses Verhältnisses. Das Gemeinsame und Gene­
relle ist zwar die natürliche Gegenstellung der Philosophie 
gegenüber der Religion. Aber eben dadurch, daß das Chri­
stentum und die christliche Tradition kein durchaus natür­
liches Wachstum bei uns gehabt hat, daß sie vielmehr 
durch eine Art Wahl, durch eine Art freien Ergreifens Be­
stand gewann, ist es für unsere Philosophie wesentlich 
unmöglich, ihr in der naiven Weise des Negierens gegen­
überzutreten, die etwa für das Verhältnis der griechischen 
Philosophen zu dem Götterkult oder auch der verschiede­
nen Philosophenschulen Indiens in ihrem Verhältnis zu 
den tradierten religiösen Texten, vor allem zu den Veden, 
bezeichnend ist. Wir haben dort die philosophische Stel­
lung eines, wie gesagt, naiven, radikalen und durchaus un­
bekümmerten, sorglosen Bestreitens. Und wiederum be­
wegt sich dieses Bestreiten zugleich auf dem ursprüngli­
chen gemeinsamen Boden des betreffenden Volkstums. 
Die Philosophie kann sich in gewisser Weise als Verlänge­
rung, als geradlinige Erhellung, Läuterung des ursprüngli­
chen religiösen Impulses verstehen. In der ursprünglichen 

21

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religion ist überhaupt keine philosophische Haltung darin; 
und eben deshalb kann die Philosophie sich einerseits ihr 
radikal entgegensetzen, ohne deshalb anderseits den ge­
meinsamen Boden geradlinigen Fortgangs dadurch zu ver­
lieren. Und hier liegt denn auch der tiefe Unterschied ge­
genüber unserer Lage: Indem in dem christlichen Glauben 
von Anfang an für uns ein Moment freier Übernahme, 
freier Zuwendung und damit einer Art philosophischer 
Haltung darin lag, hat die Religion für uns von vornherein 
nicht mehr den Charakter einer naiv gewachsenen und ge­
glaubten, unwillkürlich gewordenen und erbmäßig über­
kommenen Haltung. Darin liegt ein entscheidender Unter­
schied ihrer als Religion und der sonstigen Religionen. 
Auch sie ist gleichsam eine potenzierte Religion. Und der 
Charakter einer Religion des Geistes, der der christlichen 
Religion ja unzweifelhaft eignet, hat hierin, wenn auch 
nicht allein, eine seiner Wurzeln. Diese Tatsache bestimmt 
die mögliche Doppelstellung der Philosophie zu ihr. Es 
tritt hier auseinander, was in den verglichenen anderen 
Verhältnissen ineins gebunden ist: einerseits nämlich kann 
nur in dieser Lage die Negation der Religion eine so ent­
schiedene Gestalt und eine solche Härte gewinnen, wie sie 
für die europäische Philosophie seit der Renaissance mög­
lich und - man denke an die französische Philosophie der 
Aufklärung - wirklich war. Die Religion ist in Gegenstel­
lungen dieser spezifisch europäischen Art nicht nur ein­
fach ein zu Überwindendes, sondern ein ganz unmittelbar 
zu Bekämpfendes. Die Religion gewinnt nicht erst durch 
den Kampf der Philosophie gegen sie eine Art von Be­
wußtsein ihrer selbst, sondern besitzt es ursprünglich; und 
sie steht eher im Kampf gegen die Philosophie, als diese 
gegen sie. Anderseits ist es nur hier möglich, daß die Phi­
losophie in einem freien Entschluß - in einem Entschluß, 
den sie im übrigen im einzelnen rechtfertigen mag wie 

22

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


immer - den Bereich des Glaubens, der Theologie und 
überhaupt der Tradition als einen geistigen Bereich eige­
ner Dignität respektiert, ja sich gegebenenfalls als ancilla 
seiner versteht, ohne deshalb a priori - wie in Abstraktion 
von dieser geschichtlichen Lage gar nicht anders denkbar 
wäre - aufzuhören, echte Philosophie zu sein. Man muß 
sich generell gegenwärtig halten, daß Begriffe wie "ur­
sprünglicher Glaube", "Glaube", "Tradition", "Dogma", 
"Offenbarung" und dergleichen einerseits zwar Begriffe 
sind, die Analoga haben in den verschiedensten Epochen 
und bei den verschiedensten Religionen, daß sie anderseits 
und nun eben zufolge jener eigentümlichen Potenziertheit, 
die die christliche Religion für uns charakterisiert, spezi­
fisch christliche Konzeptionen sind, die wiederum zufolge 
dieser Potenziertheit schlechthin unvergleichbar sind. Die­
ses selbe pointiert an einem bestimmten Beispiel gesagt: 
Offenbarung wird schlechthin und generell von der Philo­
sophie ausgeschlossen; aber die christliche Offenbarung ist 
eine solche, daß sie noch wesentlich ein philosophisches 
Problem sein kann.
4. Von hier aus versteht man das Merkwürdige, daß die 
Philosophien des christlichen Nordens einen Unterschied 
zeigen, der singulär ist. Man kann sie einteilen in solche, 
die zur christlichen Tradition schlechthin kein Verhältnis 
haben und für die daher - wenigstens im allgemeinen - die 
christliche Religion nur eben eine Religion neben anderen 
möglichen ist; daß es gerade die Religion ihres Volkes und 
ihrer Zeit ist, fühlen sie als bloße Zufälligkeit. Zweitens in 
solche, die zur christlichen Überlieferung als zur wesent­
lich potenzierten Überlieferung stehen, so daß eben dieses 
ihr Verhältnis (als eben Verhältnis von Philosophie zur 
Religion) selber problematisch und damit Gegenstand des 
Philosophierens wird. Zu den Philosophen der ersten Art 
gehört z. B. als ein vorzüglicher Vertreter Schopenhauer. 

23

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man erwäge unter diesem Gesichtspunkt z. B. dessen Ge­
schichtsphilosophie. Es genügt nicht, zur Bezeichnung 
dieses Aspekts in Schopenhauer einen Naturalisten zu se­
hen; sein Naturalismus vielmehr ist wesentlich vermittelt 
durch diese seine Grundstellung zum Christentum. Als 
Beispiel eines Philosophen der zweiten Art liegt es zu­
nächst nahe an Hegel zu denken, rücksichtlich dessen es 
nicht genügt, ihn einfach einen Gnostiker zu nennen oder 
ihn mit Proklus zu parallelisieren, es sei denn, man sei sich 
bewußt, daß Gnostik und spätantike philosophische Theo­
logie der antiken Religion schon wesentlich christlich be­
einflußte Bewegungen sind. Allein für unseren gegenwär­
tigen Zweck liegen andere Beispiel ganz wesentlich näher. 
Denn eben diese Doppelheit, die mehr und minder deut­
lich unsere ganze europäische und vor allem deutsche Ge­
schichte der Philosophie charakterisiert, ist in unseren Ta­
gen - ich möchte sagen in klassischer Reinheit - zum Vor­
schein gekommen in denjenigen deutschen Philosophen, 
die heute durchaus mit Recht für unser gegenwärtiges 
Philosophieren repräsentativ sind: ich denke und selbst­
verständlich unter dem ersten Titel an Ludwig Klages und 
unter der zweiten Hinsicht an Karl Jaspers und Martin 
Heidegger.
Unter den mannigfachen Hinsichten, in denen sich dieser 
im Grunde eine Gegensatz in concreto näher darstellt, 
verweise ich vorweg auf die radikale und singuläre Diffe­
renz in bezug auf das Verhältnis zur Geschichte und zum 
Begriff der Geschichte. Generell kann man ja sagen, daß 
die Geschichte, so sehr sie einerseits etwas Durchgängiges 
und Allgemeines ist, das sich überall finden läßt, ander­
seits - wiederum zufolge jenes eigentümlichen Verhältnis­
ses von Potenziertheit, von intensiver Bewußtheit, - ein 
spezifisch christliches und näher dann nordchristliches 
Element darstellt. Die in wesentlicher Orientiertheit an der 

24

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


christlichen Religion erwachsenen Philosophien von Hei­
degger und Jaspers sind in dieser eminenten Weise Philo­
sophien der Geschichte. Die Philosophie von Klages mag 
ihnen gegenüber zunächst als einer Geschichtsphilosophie 
gänzlich fernstehend erscheinen; ein näherer Blick über­
zeugt dann freilich sofort, daß diese Fernstellung in unge­
mein merkwürdiger Weise umschlägt in jene singuläre 
Konzeption des Geschichtsverlaufs, die man zusammen­
fassend und vorläufig als radikalen Geschichtspessimis­
mus bezeichnen mag, d. h. als radikalen Pessimismus in 
bezug eben auf die Geschichte. Der Titel des Gesamtwer­
kes von Klages "Der Geist als Widersacher der Seele" 
könnte unter diesem Aspekt ebensogut lauten "Die Ge­
schichte als Widersacher der Natur, als das radikal Böse".
5. Ich habe damit die Grundlinien bezeichnet, die mir für 
die gegenwärtige Situation der Philosophie entscheidend 
zu sein scheinen. Im folgenden will ich den Versuch ma­
chen, in Orientierung an diesem Grundaspekt einige 
Hauptpunkte aus den Grundwerken der genannten drei 
Philosophen hervorzuheben und zu beleuchten. Es ist in 
einem allgemein philosophischen Sinn erstaunlich, wie 
genau sich das allgemeine Bild dieser Philosophien in den 
Horizont einordnen [läßt], der für unser gegenwärtiges 
Zeiterleben konstitutiv ist: problematisch ist die Zukunft. 
Heidegger und Jaspers unternehmen in dieser Rücksicht 
eine Art Sicherung der Kontinuität durch den Rückgang 
auf die Geschichte in dem eminenten Sinn dieses Worts. 
Klages gibt die Zukunft schlechthin preis, insofern er in 
ihr die leere Projektion der Selbstbehauptungstendenz des 
Geistes sieht. Das Gerichtetsein auf Zukunft ist ihm das 
Zeichen der nicht mehr abzuwendenden Zerstörung der 
Natur und des Lebens schlechthin.
6. Ich beginne mit Heidegger und Jaspers, die ich zunächst 
zusammennehme. Ihr gemeinsamer Ahnherr ist bezeich­

25

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nenderweise Kierkegaard. Dies gilt zwar von Jaspers ent­
schiedener und mehr ausschließlich als von Heidegger, der 
noch wesentlich andere Wurzeln hat. Kierkegaard ist der 
Protestant, der - um mich seiner Worte zu bedienen - mit 
Leidenschaft und mit unendlicher Bewußtheit den freien 
Entschluß dieser Übernahme des christlichen Glaubens so­
zusagen zum dritten Mal wiederholt hat. Aber diese Wie­
derholung erscheint bei ihm nicht als ein erneutes Sich- 
Versichern und vertiefte Bekräftigung; in ihr entsteht viel­
mehr ihm das qualitativ Neue, daß sie ihm zum Gegen­
stand wird, anders gesagt, daß sie nur als ausdrücklich 
vollzogene ist, was sie ist. Sein Übernehmen ist nur als 
Übernehmen, was es ist. Sein Grundproblem - und 
"Problem" in mehrfachem Sinn - ist daher der Glaube. 
Daß dieses in singulärem Sinn ausdrückliche oder bewußte 
Glauben nur als Glauben Glauben ist, heißt nicht, daß hier 
etwa die Forderung besteht, sich seines Glaubens bewußt 
zu werden; auch nicht, daß dieser Glaube wesentlich durch 
einen Zweifel hindurchgeht und nur als durch ihn hin­
durchgegangener wäre, was er ist. Vielmehr besagt es, daß 
er nur auf dem ständigen Grunde des Zweifelns und in der 
ständigen Gegenhaltung gegen ihn, d. h. wiederum in ei­
nem Akt grundlos freier Entscheidung und als ein solcher 
Akt ist was er ist. Das Schwierige an der Exposition dieses 
Gedankens, der auch logisch ein prinzipielles Problem 
darstellt, liegt darin, daß man einmal sagen kann, dieser 
Glaube könne wesentlich niemals und dürfe nicht in ein 
ruhiges Vertrauen übergehen; daß zweitens aber gerade 
dieses auch wiederum von ihm gefordert wird. Ein Analo­
gon, an dem eine Art Synthesis dieser beiden Forderungen 
erfüllt ist, haben wir an der festen, unwiderruflichen Ent­
schlossenheit und Entscheidung, die die Diskontinuität ei­
nes Übergangs und Sprunges zu einer dadurch gewonne­
nen Kontinuität und Ständigkeit ist. Kierkegaard exponiert 

26

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daher den Glauben prinzipiell als Glauben an solches, was 
nicht geglaubt werden kann, als Glauben an das Unglaub­
bare. Er nennt dies das Paradox, und vindiziert von daher 
vergleichsweise dem Philosophen die Leidenschaft, das­
jenige denken zu wollen, was nicht gedacht werden kann. 
Betrachten wir diese Situation so prinzipiell als möglich: 
Im allgemeinen ist das menschliche Dasein getragen und 
umfangen von der Natur; und dies in einem sehr weiten 
Sinn. Wiederum im allgemeinen ist Geschichte Tat, 
Handlung, Freiheit, Entschluß. Aber in dieser allgemeinen 
Weise betrachtet sind zwar Natur und Geschichte Gegen­
sätze, durchaus aber nicht einander ausschließende Gegen­
sätze. Alle Geschichte ist noch umfangen von Natur und 
Schicksal; alle Tat noch getragen und verwurzelt in einem 
Grunde, der über den Täter hinausliegt. Cäsar glaubt an 
seinen Stern. Viele große Täter der Geschichte waren 
merkwürdigerweise ausnehmend abergläubisch. Mit einem 
Wort: Entscheidungen, echteste Entscheidungen, sind 
noch der Möglichkeit nach ein sich auf natürliche Weise 
Machendes, ein sich von selbst Ergebendes; nicht anders 
wie die Wendepunkte einer Kurve noch Punkte dieser 
Kurve sind. So sehr also die Tat und die Entscheidung ihre 
Quelle in dem sich Entscheidenden, in dem Täter hat - daß 
sie in ihm ihre Quelle hat, ist geradezu ihre Definition - so 
wenig schließt das doch aus, daß sie noch aus einem grö­
ßeren Raume heraus sich gebiert, in dem der Täter nur wie 
ein pathisches, leidendes Organ ist. Die Betrachtungen, die 
Aristoteles über die Prohairesis angestellt hat, gehen über 
diesen Rahmen nicht hinaus.
Ganz anders bei Kierkegaard; ganz anders in der gegen­
wärtigen europäischen Epoche. Der Grund für dieses 
Ganz-anders-Sein ist dunkel: Sind die glückhaften Sterne 
gewichen? Sind naturhafte Möglichkeiten erschöpft, und 
macht sich dieser Mangel auf Wegen, denen nachzuspüren 

27

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwer ist, spürbar? Wie immer; auf jeden Fall sind die 
Entscheidungen bei Kierkegaard und in der uns gegenwär­
tig beschäftigenden Philosophie von heute Entscheidun­
gen, zu deren Wesen es gehört, daß ihnen jedes Moment 
von Pathik fehlt. Natur und Geschichte sind ausschließen­
de Gegensätze geworden. Es sind Entscheidungen, die sich 
prinzipiell nicht mehr ergeben, sondern lediglich, rein ge­
troffen werden. Es sind nur noch Taten; sie entspringen 
rein und nur im Täter. Wir würden sie im obigen Sprach­
gebrauch Entscheidungen nennen, die nur als Entschei­
dungen sind, was sie sind. Es sind "potenzierte” oder in 
diesem singulären Sinn bewußte, ausdrückliche, eigentli­
che Entscheidungen. Wie denn ja auch der Glaube bei 
Kierkegaard, insofern er in dieser potenzierten Form be­
trachtet wird, eigentlicher Glaube heißt. Dieses Glauben 
und dieses Handeln und Leben auf dem Grunde eines sol­
chen Glaubens heißt weiterhin dann Existieren oder ei­
gentliches Existieren.
Bei Kierkegaard entspringen diese Begriffe aus der christ­
lichen Erlebnislage. Die christliche Religion ist ihrer eige­
nen Auffassung nach Botschaft im wörtlichsten Sinn, d. h. 
geschriebene oder gesprochene Botschaft. Sie ist so we­
sentlich das von außen kommende Wort. Und der Glaube 
an diese Botschaft ist Glaube an ein solches von außen 
Kommendes und äußerlich Bleibendes. Aber Kierkegaard 
sieht in diesem letzten keinen Mangel; im Gegenteil: 
wollte man den Logos seines "eigentlichen” Glaubens und 
seines "eigentlich” als Gläubiger Existierens an einem Bei­
spiel illustrieren, dann müßte man eine Situation erdenken, 
die mit der geschilderten analog ist. Der Glaube ist keine 
naturhafte Möglichkeit des Menschen; als Möglichkeit 
muß er folglich von außen ermöglicht werden; die Reali­
sierung dieser Möglichkeit ist daher ein Akt reiner Frei­
heit; als Akt reiner Freiheit ist er ein Gang von sich zu 

28

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich; im eigentlichen Existieren ist daher das Selbst Ge­
schöpf seiner selbst und, wie es dann heißt, allererst ei­
gentlich Selbst. Aber diese Erschaffung seiner selbst durch 
Entscheidung und Wahl hat als wesentliche Voraussetzung 
das Herankommen einer fremden und naturhaft fremd 
bleibenden Botschaft.
7. Die Exzstenz-PhiloSophie bei Jaspers  ist entworfen aus 
der Anschauung dieses potenzierten Existierens bei Kier­
kegaard. Die besondere Gestalt, die das Verhältnis des 
Menschen zur christlichen Botschaft bei Kierkegaard hat, 
gibt das Schema ab - im übrigen ein elastisch und tief ge­
zeichnetes Schema - zum Verständnis des menschlichen 
Daseins überhaupt als eines Lebens, das wesentlich tran­
szendiert - wie Jaspers sagt - d. h. das in und aus einem 
Verhältnis zu einem objektiv wesentlich unfaßbaren Gött­
lichen lebt. Das eigentliche Selbst bei Jaspers ist der säku­
larisierte Einzelne und Christ bei Kierkegaard, der durch 
den Glauben an die göttliche Botschaft sich gewinnt.

3

Worauf beruht die Möglichkeit dieser Säkularisation? Was 
ist das gemeinsame Moment, das sie nahelegt und veran­
laßt? Jaspers ist ja keineswegs ein christlicher Philosoph. 
Das Sein oder die Transzendenz - zwei Worte, die bei ihm 
dasselbe bedeuten und die in Kürze schwer anders als eben 
durch das Wort "Gott” wiederzugeben sind - sind nicht 
ohne weiteres der Gott des Christentums. Freilich scheint 
mir ein gewisser Mangel bei Jaspers darin zu liegen, daß 
das Wort "Transzendenz" - obgleich es aus wesentlicher 
Erinnerung an die Kantischen Begriffe des Transzendie­
rens und des Transzendentalen bei ihm entspringt - immer 
doch halb religiös gefärbt scheint; es geht ihm die spezi­
fisch philosophische Aura intendierter Objektivität ab; 

3 Wenn nicht anders vermerkt, wird in der Folge nach Band und Seitenzahl 
zitiert: Karl Jaspers, Philosophie, 3 Bände, Berlin 1932.

29

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Stil streift das Lyrische zuweilen. Aber wir fragten, 
worauf die Möglichkeit der Säkularisation beruhe: sie 
scheint mir nichts als ein Symptom dafür zu sein, daß die 
Krise der Tradition sich in den Begriffen desjenigen Ge­
halts ausspricht, der der einheitliche Grund und durchge­
hende Charakter unserer Kultur gewesen ist, d. h. eben in 
den Begriffen des Christentums. Und ein zweites geht 
damit zusammen: als wesentliche Botschaft hat die christ­
liche Religion - gesehen mehr von protestantischen Ge­
sichtspunkten aus und unter Vernachlässigung des Unter­
haus naturhaften Hingeführtseins und objektiver Theolo­
gie, wie sie die römische Kirche beibringt - einen eminent 
geschichtlichen Charakter, d. h. sie ist hier etwas ein­
schneidend Einmaliges, das in dramatischer Weise den 
sich gleichbleibenden Rhythmus des kosmischen Gesche­
hens unterbricht und ihn entscheidend ändert. Je mehr auf 
der anderen Seite eine Kultur ihre Möglichkeiten ausgelebt 
hat, umso mehr nimmt für die in sie Hineinwachsenden 
der Prozeß der Übernahme den Charakter einer geschicht­
lichen Entscheidung an. Der Anfang einer Kultur gleicht, 
wie sehr er auch immer Geschichte ist, mehr einem Na­
turprozeß; die Fortdauer hingegen ist, wie sehr immer im 
übrigen sie auch den Charakter eines natürlichen Vorgangs 
behält, mehr ein Produkt geschichtlicher Entscheidung. 
Die Last der Geschichte wächst progressiv. Von hier aus 
scheint mir eine Art natürlicher und zufälliger Verwandt­
schaft zu bestehen zwischen der Situation des Europäers 
angesichts der christlichen Botschaft und der allgemeinen 
Lage der Menschen, die in eine Kultur reicher geschicht­
lich verwirklichter Möglichkeiten hineinwachsen. In bei­
den Fällen - nur je aus verschiedenen Gründen - wird die 
Innerung, die freie Aneignung zu einem ausdrücklichen 
Problem. In diesem Zusammentreffen scheint mir die 
Wahrheit dessen zu liegen, was Nietzsche in so überaus 

30

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anfechtbarer Weise als Verwandtschaft von Christentum 
und allgemeiner Dekadenz aussprach. Und auf keine ande­
re Weise wüßte ich das Paradoxe zu erklären: daß in einer 
Epoche, deren allgemeine Konzeptionen von der christli­
chen Weltauffassung immer mehr abweichen, Philoso­
phien von Rang entstehen, deren Begrifflichkeit sich als 
entscheidend von den Gedanken der christlichen und näher 
der protestantischen Theologie beeinflußt zeigen.
Die Philosophie von Jaspers ist die Philosophie des Idea­
lismus, jedoch des Idealismus nach dem Schema Kierke­
gaards. Idealist zu sein ist in ihr ein analoges Paradoxon, 
wie das Christsein bei Kierkegaard. Die Forderung ist 
zwar schlechthin allgemein: existenziell, eigentlich, ur­
sprünglich zu sein, was man ist; aber diese allgemeine 
Forderung scheint mehr doch die zu sein, existenziell 
Idealist zu sein. Von hier aus wird vielleicht ein anderes 
Rätsel deutbar, das die Epoche kennzeichnet: ich meine 
die Tatsache, daß Jaspers wie auch Heidegger und wie 
schon Kierkegaard in einer innersten und nur mehr oder 
minder ausdrücklich werdenden Bezogenheit auf die Phi­
losophie Hegels denken, daß sie anderseits in dieser Philo­
sophie gemeinsam ihren Stein des Anstoßes haben. Die 
Differenz liegt weniger in dem Gehalt, sondern geht auf 
das Wie des Habens dieses Gehalts.
In der Gedankenführung der Philosophie von Jaspers, in 
der Art ihres Ausdrucks, in ihren Wendungen und Bildern 
spricht sich ein außerordentlich starkes Gefühl der Krisis 
unserer Zeit aus. "Krisis" heißt Entscheidung; und die ob­
jektive Krisis, d. h. diejenige Krisis und Entscheidung, von 
der man sagen kann "sie bestehe", ist eben die, daß der 
Fortgang in die Zukunft, die Kontinuität des allgemeinen 
Daseins nicht mehr naturhaft vermittelt ist, daß er sich 
nicht mehr von selbst, unwillkürlich und in der Weise ei­
nes selbstverständlichen Fortgezogenwerdens verwirklicht, 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern sich nur noch durch eine ausdrückliche Entschei­
dung Halt geben kann. Die objektive Krisis ist die, daß ei­
ne subjektive Krisis, d. h. eine Entscheidung überhaupt 
notwendig wird.
Merkwürdig in mehrfachem Sinn - wir werden darüber 
noch bei Heidegger zu sprechen haben - ist der Versuch 
der Überwindung der Krisis. Radikal wie sie ist und erlebt 
wird, verlangt sie radikale Bewältigung. Mit Teilbewegun­
gen, mit der Verteidigung einzelner Positionen, mit Wahr­
scheinlichkeitsgründen ist das nicht zu leisten. Und so gibt 
denn auch Jaspers alle Sicherungen, die die frühere Philo­
sophie in der Form von Beweisen oder von ansprechenden 
Vermutungen oder auch als Ahnungen, Hoffnungen darzu­
reichen versuchte, radikal preis. Er geht zum Extrem des 
Negierens, zum Nihilismus. Nicht als ob er Nihilist wäre; 
so naiv ist seine Haltung nicht; mit dem Typus eines ech­
ten naiven Nihilismus, wie er z. B. bei Dostojewski be­
gegnet, ist er nicht zu verwechseln. Freilich ist seine Hal­
tung auch nicht bloß experimentierend, bloß hypothetisch. 
Mit einem gewissen Ernst stellt er sich in das Geschehen 
der Angst, der Verzweiflung. Aber wie ich schon sagte: 
die Bewegung der Einnahme dieses Standpunkts ist nicht 
naiv, sondern hat Absichten hinter sich. Es ist die Absicht, 
durch die Verzweiflung hindurch Sicherheit zu gewinnen. 
In gewisser Weise ist es der Versuch, im Nichts das Sein 
zu erreichen. Pascal meint noch, die Wahrscheinlichkeit 
für Gott, für die Transzendenz sei gleich 1/2. Das er­
scheint in der heutigen Lage als viel zu hoch. Nach dem 
Vorgang Kierkegaards setzt man die Wahrscheinlichkeit 
als unendlich klein, als vernachlässigbar, um vor Unecht­
heiten, vor unexistenziellen, objektiven Verführungen ge­
sichert zu sein. Das letzte Wort der Metaphysik von Jas­
pers spricht den Grund dieser Haltung dahin aus, daß sie 
allein ermögliche "was nicht zu planen ist und als ge­

32

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wünscht sinnwidrig wird: im Scheitern das Sein zu erfah­
ren" (3, 237).
8. Heidegger, über dessen Hauptwerk "Sein und Zeit" 
(1927) ich einige Ausführungen nunmehr machen will, ist 
in philosophischer Hinsicht von Jaspers dadurch geschie­
den, daß er den Entwurf einer Ontologie unternimmt. 
"Ontologie muß zerfallen ... Mit der Einsicht in die Zerris­
senheit des Seins für mich, sofern ich Dasein und mögli­
che Existenz bin, hört ... das Verlangen nach Ontologie 
auf, um sich in den Impuls zu verwandeln, das Sein, das 
ich nie als Wissen erwerben kann, durch Selbstsein zu 
gewinnen ... Ontologie als Wissen und Wissenwollen des­
sen, was das Sein eigentlich ist, in der Form einer Begriff- 
lichkeit, welche es konstruktiv darbietet, würde für uns zur 
Vernichtung des eigentlichen Seinssuchens möglicher 
Existenz in der transzendenten Bezogenheit ihrer Ent­
scheidung werden. Ontologie ... fesselt an objektiv gewor­
denes Sein und hebt Freiheit auf." (3, 160 f.) In entschie­
denstem Gegensatz hierzu gibt sich das Werk Heideggers 
als eine Untersuchung, die sich auf dem Weg einer durch­
geführten Ontologie weiß. Sein erster Teil, der bisher al­
lein erschienen ist, legt den Grund dazu in Form einer 
Ontologie des menschlichen Seins. Heidegger schreibt 
akademischer als Jaspers, das Wort im besten Sinn ge­
nommen, schulmäßiger, ohne daß ihm der damit vorge­
zeichnete argumentierende Gang zur Fessel würde. Im Ge­
genteil: als ein Meister in dieser Haltung zieht er gerade 
daraus wesentliche Wirkungen an Eindringlichkeit. Min­
destens für eine äußere Betrachtung entspricht sein Stil am 
ersten dem, was wir uns gemeinhin unter einem philoso­
phischen Werk von Bedeutung vorstellen. Eine Hauptwur­
zel dieser seiner Kraft ist das ausgeprägte antike und wei­
ter dann scholastische Element seiner Bildung. Ob seine 
Entwicklung mehr von Aristoteles oder von Kierkegaard 

33

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmt ist, ist schwer zu entscheiden. Ein zwar ganz äu­
ßerliches, doch aber bezeichnendes Beispiel dafür ist der 
Gedanke der Sorge, der einerseits ja ausgesprochen unan­
tik und christlich anmutet; rücksichtlich dessen anderseits, 
wenn ich recht sehe, eine direkte Abkunft aus dem Begriff 
der Epimeleia, wie er von Aristoteles mehr im Vorbeige­
hen im 6. Buch der Nikomachischen Ethik gebraucht wird, 
wahrscheinlich ist. Die entschiedene Anteilnahme, die 
"Sein und Zeit" gleich bei der Veröffentlichung gefunden 
hat, entsprang wohl wesentlich aus dem mehr oder minder 
deutlichen Bewußtsein, daß hier ein groß angelegter Ver­
such vorliegt, die schicksalhafte Bezogenheit unseres Den­
kens auf das Christentum und die Antike in dem Element 
reiner Philosophie erneut in Frage zu stellen und zum 
Ausgleich zu bringen. Schon Kierkegaard hat zwar in ein­
zelnen Bemerkungen, die in seinen Schriften verstreut 
sind, die Philosophen auf einen prinzipiellen Mangel der 
antiken Ontologie hingewiesen und zur Abstellung seiner 
auch auf dem Wege des Philosophierens aufgefordert. In­
sofern erweist sich Heidegger auch mit Rücksicht auf sei­
nen Gesamtimpuls als einen gelehrigen Schüler Kierke­
gaards. Zugleich jedoch weckt dieser Aspekt noch sehr 
viel größere historische Erinnerungen; denn in je freilich 
sehr verschiedener Weise ist die Entwicklung der abend­
ländischen nachantiken Philosophie durchaus bestimmt 
durch das Problem, die rechte Proportion dieser beiden 
Grundelemente zu entdecken. Thomas von Aquin be­
stimmte dieses Verhältnis so, daß die Philosophie, die er 
wesentlich ineins setzte mit der griechischen und näher 
mit der Aristotelischen Philosophie, das natürliche Fun­
dament beistelle, das von der Offenbarung des Christen­
tums nicht eigentlich überbaut und überwölbt, sondern 
gleichsam wie von einer jenseitigen Sonne bestrahlt und 
beleuchtet werde. Die Philosophie Hegels anderseits 

34

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt diese Sonne in die Immanenz des Geistes zurück 
und unternimmt in ihrem Begriff des Geistes eine gnosti­
sche Deduktion der christlichen Inhalte aus der Kraft eines 
wesentlich von der Antike gespeisten reinen Denkens. Es 
kennzeichnet die Größe des Unternehmens Heideggers, 
daß er zwanglos in dieser großen Tradition eine Stelle hat. 
Wenn Hegel den christlichen Inhalt mit von anderswoher 
gegebenen Mitteln spekulativ zu gewinnen sucht, so kann 
man umgekehrt nicht ohne Sinn sagen, daß Heidegger die 
Formen christlicher Innerlichkeit begrifflich zu fixieren 
strebt, um auf diesem Wege zu einer neuen Grundlegung 
der reinen Philosophie vorzustoßen.
9. Aber die innere historische Bezüglichkeit des Werkes 
ist noch reicher und strahlt auch in den Bereich ein, der 
mit dem Namen Kants überschrieben ist. Über diese Seite 
ist freilich abschließend noch am wenigsten zu sagen. In­
dem Heidegger unternimmt"die Frage nach dem Sinn von 
Sein erneut zu stellen" (Vorwort von "Sein und Zeit"), 
entwirft er, wie schon gesagt, im ersten Teil eine Darstel­
lung des menschlichen Seins; er bezeichnet diese Lehre als 
"existenziale Analytik" und sieht in ihr eine "Funda­
ment a/ontologie, aus der alle anderen (sc. Ontologien) erst 
entspringen können" (13) . In seinem 1929 erschienenen 
Buch "Kant und das Problem der Metaphysik" interpretiert 
er die Kantische "Kritik der reinen Vernunft" dahin: daß 
Kant damit keineswegs die Ontologie aufheben, sondern 
vielmehr das Problem der überlieferten Ontologie "zum 
ersten Mal" (11) stellen wollte. Schien uns vor Heidegger 
gesichert und fraglos, daß Kant die Unmöglichkeit jegli- 

4

4 Klammerbemerkung von König. Heideggers "Sein und Zeit" erschien 1927 
im Jahrbuch für Phänomenologie und phänomenologische Forschung, Bd. 
VIII und gleichzeitig als Sonderdruck, dessen Neuauflagen in den Seiten­
zahlen "bis auf geringe Abweichungen" (Vorbemerkung zur 9. Auflage) über­
einstimmen.

35

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eher Metaphysik im Stile der Philosophen vor ihm dartun 
wollte, und daß er zu eben diesem Zweck die Vernunft 
und das Gemüt des Menschen als des Quellpunkts solcher 
metaphysischer Bemühungen kritisch untersuchte, so gibt 
Heidegger dem Kantischen Unternehmen die wesentlich 
andere Deutung, daß es in der Absicht auf eine Grundle­
gung der Metaphysik das Problem " der inneren Möglich­
keit der Ontologie als solcher" (12) und d. h. für Heideg­
ger das Problem einer "Fundamentalontologie’' als einer 
Ontologie des Seins des Menschen behandele. So durchaus 
neuartig diese Deutung im einzelnen auch ist, so wirft 
doch auch sie ein neues Licht auf eine noch andere große 
Tradition: Wie Fichte nämlich, so hebt auch Heidegger 
hervor, was nicht bestritten werden kann, daß es Kant um 
eine Grundlegung "zu einer jeden künftigen Metaphysik" 
zu tun war, so daß die Frage nach dem Aussehen einer 
solchen künftigen Metaphysik gerade von Kant her sich 
erhebt. In unmittelbarem Ausgang von Kant unternahm 
Fichte eine deduktive Entwicklung eines solchen Systems. 
Für Heidegger zieht sich die analoge Situation in die Frage 
zusammen: warum für Kant die Grundlegung der Meta­
physik zur "Kritik der reinen Vernunft" wurde (4). Man 
wird nicht leugnen können, daß in dieser Fragestellung die 
Situation der nachkantischen spekulativen deutschen Be­
wegung verwandelt wieder auflebt.
Endlich weise ich in dieser Hinsicht noch ohne weitere 
Ausführungen auf die unmittelbar Tradition weckende 
Kraft schon des Titels des Werkes hin: Sein und Zeit. Ein 
durchgehendes Thema aller Philosophie ist darin mit drei 
kurzen Worten bestimmt vor Augen gestellt.
Lassen Sie mich jedoch von allen diesen historischen Be­
züglichkeiten des Werkes absehen. Was dessen ontologi­
schen Aspekt angeht, der neben anderem eine entschei­
dende Differenz gegenüber Jaspers begründet, verweise 

36

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ich Sie auf ein Buch meines Göttinger Lehrers Georg 
Misch. Misch hat in den Jahren 1929/1930 in einer Folge 
von Aufsätzen, die zunächst im "Philosophischen Anzei­
ger" Plessners erschienen und die jetzt in zweiter Auflage 
gesammelt vorliegen unter dem Titel "Lebensphilosophie 
und Phänomenologie", das Unternehmen Heideggers, das 
Sein des Menschen ein für alle Mal objektiv zu erkennen 
und in einer Fundamentalontologie als einer Grundlegung 
zur allgemeinen Metaphysik vorgängig festzulegen, einer 
Kritik unterzogen, die durchaus das Tiefste darstellt, was 
bisher darüber gesagt worden ist. Im Ausgang von Positio­
nen Diltheys kommt Misch darin zu Formulierungen, die 
in manchem den später veröffentlichten Anschauungen 
von Jaspers nahestehen.
10. Ich möchte jedoch, wie gesagt, - zum Teil schon aus 
Zeitmangel - alle mehr technisch-begriffliche Problematik 
auf Seite lassen und statt dessen das Heideggersche Werk 
auf sein Woher und Wohin unter dem Aspekt der geistigen 
Gesamtlage von heute abhören. Wie sieht Heidegger die 
Stellung des Menschen und welches Verhalten schreibt er 
ihm gleichsam von seinem Blickpunkt aus vor?
Heideggers Lehre ist etwa folgende: Generell oder 
"existenzial" (ein Terminus Heideggers) gesprochen ist der 
Mensch in seinem innersten Kern ein geschichtliches We­
sen, und was ihn als Einzelnen oder "existenziell" (Ter­
minus!) betrifft, so ist die einzige Frage die, ob er, was er 
generell oder existenzial schon ist, auch existenziell und d. 
h. eigentlich werden wird oder nicht. Insofern er bloß 
existenzial geschichtlich ist, ist er es - er nämlich als Ein­
zelner - nur uneigentlich. Das ihn als Menschen gründende 
Entweder-Oder seines Daseins, in dem die Möglichkeit 
der Freiheit residiert, ist dies: ob er, was er an sich und 
uneigentlich schon ist, durch Entscheidung und freie 
Übernahme auch eigentlich oder auch selbst werden will.

37

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So lange er nur existenzial oder qua Mensch ein ge­
schichtliches Wesen ist, so lange ist - im Sprachgebrauch 
Heideggers - er selbst es noch nicht, oder anders ausge­
drückt, so lange ist er selbst es noch nicht eigentlich.
Wir sehen also zunächst das Doppelte: Einmal ist der 
Mensch ein Selbiges in sozusagen zwei Formen oder zwei 
Weisen. In jeder dieser Weisen ist er, was er ist; nur ist er 
dieses Selbige im einen Falle in anderer Weise als im an­
deren Falle. Sodann zweitens lautet die Bestimmung des 
einen, selbigen Was, daß der Mensch geschichtlich ist. 
Was macht nun diese "Geschichtlichkeit" des Menschen 
aus? Was besagt sie? Worin liegt sie? Es muß offenbar 
wiederum ein Selbiges sein, als in welchem sie konkreter 
greifbar wird.
Man kann dieses selbige Was in sehr verschiedener Weise 
durch das Werk Heideggers hindurch verfolgen und für 
sich herauszustellen versuchen. Auf das Problem der Ge­
schichtlichkeit hin gewendet ist es - in Kürze und mit be­
wußtem Absehen von den Begriffsvermittelungen gesagt - 
die Welt, in die der Einzelne hineingeboren wird, und die 
ihm dadurch sozusagen als Erbteil zufällt. "Die Welt" ist 
aber nach Heidegger nichts für sich Bestehendes, in dem 
man darinsein kann oder nicht; freilich ist sie auch nicht 
nur ein Gedanke oder ein Aspekt oder eine Kategorie des 
Menschen; vielmehr ist sie durchaus auch das, worin der 
Mensch lebt, nur ist sie auch das wesentlich nur, insofern 
der Mensch ursprünglich und von sich aus ein In-der- 
Welt-Seiendes ist. Und von daher ist das Selbige nun, ge­
nauer gesagt, nicht einfach "die Welt", sondern das In-der- 
Welt-sein des Menschen. Zur-Welt-Kommen ist demzu­
folge nicht etwa die Bedingung dafür, daß dem Menschen 
ein Erbe zufällt; vielmehr ist das In-der-Welt-sein eo ipso 
ein Erben beziehungsweise ein Immer-schon-geerbt-Ha- 
ben. Dieses eine und selbige In-der-Welt-sein also, das den 

38

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


innersten Kern und schlechthin das Wesen des Menschen 
ausmacht, ist dasjenige, das in zwei Formen oder zwei 
Weisen wirklich sein kann. Es kann ein uneigentliches In- 
der-Welt-sein sein, und es ist dann eine Art Verfallensein 
an es, eine Art Verlorensein in es. Es ist anderseits mög­
lich, daß der Mensch sich diesem seinem Ausgeliefertsein 
entreißt, um selbst und eigentlich in der Welt zu sein. Die 
Geschichtlichkeit des Menschen ist also dies, daß er ur­
sprünglich und in seinem innersten Kerne ein erbendes 
Wesen ist, daß er nicht Mensch sein würde, wäre er nicht 
das; daß er ferner niemals dieses sein Erbe los wird, daß er 
aber wesentlich in der Möglichkeit lebt, sein Sein oder 
sein Erbe in freier Entschlossenheit zu übernehmen. Sie 
werden dies recht verstehen: In diesem Gedankengang ist 
nicht von einem Sein des Menschen die Rede, rücksicht­
lich dessen die Erklärung dahin ginge, daß der Einzelne 
und jeder Einzelne es durch einen Erbgang welcher Art 
immer empfange; vielmehr besteht das Sein des Menschen 
darin, daß es Erbe ist. Das Sein des Menschen ist, grie­
chisch ausgedrückt, Kaö’ ainö und nicht Kara <ro|i- 
ßeßHKÖg Erbe; und insofern Kontinuität, die durch Erb­
gang, durch Überlieferung und Tradition vermittelt ist, das 
Wesen des Geschichtlichen ausmacht, ist der Mensch an 
sich geschichtlich.
Was ist nun dieses In-der-Welt-sein noch mehr in concre­
to? Es ist unendlich oder auch endlos Vieles, denn jedes 
menschliche Tun im weitesten Sinn des Wortes "Tun" 
muß offenbar als eine Art Besonderung von ihm darge­
stellt werden können. Die Zulässigkeit begrifflicher Fixie­
rungen, deren konkreter Inhalt unendlich ist, stellt ein 
prinzipielles Problem dar; auf jeden Fall erschweren sol­
che Fixierungen jede inhaltliche Interpretation ungemein. 
Aber zweifelsohne werden wir doch sagen können, daß zu 
diesem In-der-Welt-sein unser ganzes konkretes Leben in 

39

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den verschiedenartigsten Verhältnissen, Lebensbezügen, 
Zuwendungen, Abwendungen, Bindungen gehört. Und 
wenn dies, dann dürfen wir und wollen wir für unsere ge­
genwärtige Betrachtung das kulturelle und vorzüglich 
dann das religiöse Erbe besonders herausheben.
11. Bemerken Sie dabei von vornherein Folgendes: Man 
könnte etwa versuchen, den Menschen als "das religiöse 
Wesen" zu bestimmen, d. h. als das Wesen, das aus einer 
innersten Bezogenheit welcher Art immer auf ein Göttli­
ches und Unbedingtes lebt. Dem würde die Konzeption 
Heideggers a priori nicht widersprechen. Religiös-sein 
beziehungsweise In-der-Welt-der-Religion-sein ist doch - 
diese Interpretation muß gestattet sein - gleichfalls ein In- 
der-Welt-sein. Und es würde vereinbar sein, den Men­
schen sowohl ein geschichtliches, als auch ein religiöses 
Wesen sein zu lassen. Aber darüber müßten wir uns bei 
diesem Ansatz klar sein, daß nach Heidegger das Verhält­
nis dieser beiden Bestimmungen, wenn ich recht sehe, da­
hin zu formulieren wäre, daß der Mensch nur insofern ein 
religiöses Wesen ist, als er als Erbe in eine religiöse Welt 
und d. h. zunächst in eine bestimmte religiöse Tradition 
hineinwächst. Das Verhältnis des Einzelnen zu dieser Tra­
dition könnte nur das sein, daß er sie - ihr verfallen - unei­
gentlich ist, oder sie eigentlich ist, d. h. eigentlich als In- 
der-Welt-der-Religion-Seiendes existiert. Und zwar dies 
letzte durch entschlossene Übernahme.
Der Begriff der Endlichkeit und zwar der Endlichkeit des 
Menschen, den Heidegger mit absonderlicher Gewalt vor­
trägt, hat vermutlich hierin seine Wurzel. Die Endlichkeit 
des Menschen ist nicht die allgemeine Vergänglichkeit, 
der jedes Seiende unterliegt. Sie wird auch nicht aufgeho­
ben oder wenigstens modifiziert dadurch, daß wir anneh­
men, der Mensch stehe in einem inneren Verhältnis zum 
Unbedingten, zum Unendlichen - der junge Hegel würde 

40

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagen: in einer "relativen Identität" mit ihm. Eine solche 
Annahme würde durchaus noch nicht den Heideggerschen 
Begriff der menschlichen Endlichkeit erschüttern. Die in­
nerste Endlichkeit des Menschen liegt bei ihm vielmehr 
darin, daß das gedachte Verhältnis erstens nur als ein hi­
storisch vermitteltes möglich ist und zweitens, daß ineins 
damit der Mensch von dieser Vermittelung und von den in 
ihr überlieferten Bestimmtheiten niemals frei wird. Denn 
die Freiheit, die ihm Heidegger in dieser Lage zuschreibt, 
ist nicht etwa Freiheit zu irgendeinem Verhältnis, sondern 
durchaus nur Freiheit zur Übernahme dieser bestimmten, 
ererbten Verhältnisse. Dieses totale innerste Bestimmtsein 
durch das Erbe, durch - mit Heideggers Terminus - die 
Geworfenheit, hinter die der Mensch niemals zurück­
kommt (383) und die er nur übernehmen kann, konstitu- 
tiert diesen Begriff einer spezifisch menschlichen Endlich­
keit. Wie sehr diese Konzeption von dem christlich-scho­
lastischen Begriff des ens finitum abweicht, sieht man oh­
ne weiteres.
Die Macht der Tradition, die Last der Geschichte ist nach 
Heidegger schlechthin unendlich groß. Und sie ist unent­
rinnbar; denn jede Möglichkeit ist nur als ererbte wirklich. 
Hier schlummert nichts mehr in einem von Zukunft träch­
tigen Schoße. Daß die Möglichkeiten einer bestimmten 
Kultur "erschöpft sind", mag ein problematisches Bild 
sein, und daß es in einem konkreten Fall sich so verhält, 
ist sogar sicher immer ein höchst problematisches Urteil. 
Aber gesetzt, es verhielte sich in der Tat in einem Falle so, 
gesetzt ferner, wir wollten uns einen Philosophen vorstel­
len, der diese tiefgefühlte Lage nach Art der Philosophen 
äternisierte und sie zur Lage des Menschen schlechthin er­
höbe, dann müßten wir uns wohl eine Lehre wie diese 
Heideggers denken, nach der "die jeweiligen faktischen 
Möglichkeiten eigentlichen Existierens aus dem Erbe" 

41

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(383) und eben - so füge ich in interpretierender Absicht 
hinzu - nur aus dem Erbe erschließbar sind. Solche Mög­
lichkeiten müssen eben heraus sein, wenn anders wir sie 
uns durch einen Akt entschlossener Wahl sollen eigentlich 
überliefern können.
12. Allein nun gibt es doch Freiheit bei Heidegger; echte 
Freiheit, die nicht Willkür ist, sondern Freiheit zu etwas, 
zu einem Unbedingten, aus der "relativen Identität" mit 
dem ich eigentlich oder als ich selbst existieren kann. Hei­
degger wäre ja kein Philosoph, wenn dieses bei ihm fehlen 
würde. Betrachten wir die Gestalt, die Freiheit in seiner 
Konzeption hat.
Autorität und Freiheit, Überlieferung und eigenes Denken, 
Fühlen, Erleben sind geschichtliche Gegensätze, die an­
scheinend in jeder Kultur als Gegensätze wirklich werden 
und in der integrativen, übergreifenden Tendenz des Philo­
sophierens einen Ausgleich suchen.
Hegel, der die Epoche der europäischen Aufklärung ab­
schließt, hat sein Werk verrichtet aus dem leidenschaftli­
chen Verlangen, die für jeden Anfang in der Zeit notwen­
dige Äußerlichkeit - die "Unmittelbarkeit", wie er sagt, mit 
der dasjenige, was Heidegger säkularisierend "Geworfen- 
heit" nennt, eng zusammengeht - durch spekulative Er­
kenntnis zu tilgen und gleichsam zu verzehren. Wie die 
Nahrung, die wir zu uns nehmen, wesentlich zunächst ein 
Äußerliches ist, das wir uns aneignen oder assimilieren, 
und wie in dieser Verwandlung das Sein-zu-einem-Frem- 
den übergeht in das Sein-zu-einem-Eigenen, zu unserem 
Leib, und wie wir endlich durch unseren Leib äußerlich 
bestimmt sind und zugleich und ineins damit in ihm bei 
uns selber, zu Hause und frei sind - so ist in einer gewissen 
Analogie dazu für Hegel die spekulative Vernunft dieje­
nige Macht, die jede wirkliche Tradition und Autorität, d. 
h. jede Tradition, die geschichtlichen Bestand gewonnen 

42

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat, zu assimilieren und recht eigentlich zu verdauen ver­
mag. Die spekulative Deduktion ist die Weise, in der sich 
die Vernunft dieser ihrer Macht vergewissert. Und zu dem 
Verdauten, d. h. zu dem Begriffenen verhält sich die Ver­
nunft wie zu sich selbst, d. h. sie ist in diesem Verhältnis 
frei. Der Freiheit der Vernunft und des vernünftigen Men­
schen korrespondiert bei Hegel die Vernünftigkeit des 
Wirklichen, d. h. die Vernünftigkeit von Überlieferung 
und Autorität. Die Freiheit "versöhnt sich" mit der Über­
lieferung, die Vernunft mit der Geschichte. Der plötzliche 
Zusammenbruch der Herrschaft dieses Systems wartet 
noch auf seinen Historiker; und vielleicht ist dessen Zeit 
überhaupt noch nicht gekommen. Daß die Vernunft alles 
verdaut, daß sie sozusagen "alles schluckt", ist ja schon - 
als Alltagsausdruck verstanden - eine unmittelbar zwei­
deutige Feststellung, die sich sozusagen nur einen Au­
genblick lang guten Glaubens für eindeutig halten kann. 
Das Verhältnis der spekulativen Philosophie zur Überlie­
ferung ist nicht durchaus aufrichtig und nicht naiv; die 
Philosophie öffnet sich der Tradition nur mit Absicht, sei 
diese Absicht auch eben die des Begreifens. Niemandem 
ist damit so recht gedient: weder der Freiheit, noch der 
Autorität, am allerwenigsten aber dem konkreten Einzel­
nen. Es bedingt ein Inschwebehalten des innersten Men­
schen solange "bis" - wie Kierkegaard spottet - "das Sy­
stem fertig ist". Das provisorische Dasein des Menschen, 
der das Ende seines leidvollen Provisoriums von dem Ge­
lingen seines spekulativen Geschäfts abhängig weiß, ist 
komisch.
Im Grunde jedoch ist es überhaupt nicht der Zweifel an 
der Macht der spekulativen Vernunft, der die Auflösung 
der Stellung dieses Systems bewirkte. Denn ob wir nun die 
Kraft der Vernunft sehr gering anschlagen oder sie mit 
Hegel für schrankenlos halten, so bleibt dies in beiden 

43

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fällen nur ein Glaube, der niemals in ein Wissen überge­
hen kann. Ob das Mißlingen eines Unternehmens an mir 
oder an der Art des Unternehmens liegt, bleibt ewig unent­
scheidbar; was unmöglich ist, weiß Gott allein. Nicht darin 
also ist der Abfall von Hegel begründet. Entscheidend ist 
vielmehr dieses, daß Hegel das freie Verhältnis zum Un­
bedingten überhaupt abhängig macht, gleichgültig wo­
durch. Denn es scheint, als verlange der Gedanke eines 
freien Verhältnisses zum Unbedingten, daß es selbst ein 
unbedingtes Verhältnis ist; es scheint seine aufbauende 
Kraft nur dann entfalten zu können, wenn es selbst grund­
los wirklich oder - Hegelisch gesprochen - "unmittelbar" 
ist. Dem steht dann freilich hart entgegen, daß die Unmit­
telbarkeit in aller Geschichte verlassen wird, und daß es 
nicht von uns mehr abhängt, ob diese Unmittelbarkeit sich 
wiederherstellt. Und damit tritt dann das Problem des 
Glaubens ein, wie es Kierkegaard gesehen hat.
In bezug auf dieses grundlose, freie Wirklichwerden eines 
solchen Verhältnisses können wir aber zwei Möglichkeiten 
unterscheiden. Einmal ist jedes innerste Ergriffensein, jede 
echte Bekehrung - ich erinnere an die Analysen, die Wil­
liam James davon gegeben hat5 - ein solches freies Sich- 
machen. Daß darin ein Überwältigtsein liegt, schließt - wie 
Sie unmittelbar fühlen werden - Freiheit nicht aus, sondern 
ein. Aber zweitens kann dieser freie Übergang auch durch 
Entscheidung wirklich werden, durch eine Wahl, die dann 
zugleich Selbstwahl ist. Und diese schließt dann das Er- 
leidnis, das Überwältigtsein aus. Das Vorläufige, Proviso­
rische, kann durch Gnade oder Entschluß überwunden 
werden. Was man heutzutage "existenziell" nennt, deckt - 
sachlich gesehen - beide Formen. "Existenziell" ist jedes 

5 William James, The varieties of religious experience, New York: Longmans, 
Green and Co. 1929.

44

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


echte, wahrhaftige Verhalten, das der Möglichkeit nach 
unecht, aus zweiter Hand, äußerlich, nicht ursprünglich 
sein kann. Überall, wo es mir, wenn es mir um die Sache 
geht, ebenso um mich selber geht - eine Doppelheit, die ja 
nicht bei jeder beliebigen Sache möglich ist - ist Existenz. 
Und in diesem Sinn ist die Philosophie Hegels in der Tat 
unexistenziell, weil sie weder die unwollbare Ergriffen­
heit, das Erlebnis im tiefsten Sinn, noch den Ernst grund­
loser Entscheidung in die Fundamente ihres Systems auf­
nimmt. Sie ist nicht eigentlich eine Philosophie für das 
wesentlich beschränkte menschliche Sein. Anders gesagt: 
die Schranken des Menschen sieht sie nur als Schranken, 
nicht als positive Momente, die allererst dasjenige möglich 
machen, was vielleicht Größe des Menschen heißen kann.
13. Wo steht nun in diesem Zusammenhang näher die 
Philosophie Heideggers? Was für eine Freiheit kennt er? 
Wir sahen schon: In Heidegger wird das ungemein starke 
Gefühl der Unentrinnbarkeit der Tradition ausdrücklich. 
Er macht das Verfallensein an das zunächst bloß Über­
kommene zu einem Wesensmoment des Menschen 
schlechthin. Diese Lage ist die Unfreiheit, die Unur­
sprünglichkeit in ihrer höchsten Form, denn es ist in ihr 
die versucherische Verkehrung enthalten, daß der Mensch 
für Freiheit und Selbständigkeit nimmt, was in Wahrheit 
der äußerste Gegensatz zu ihr ist. Aber das Sein des Men­
schen ist nun nach Heidegger einerseits zwar durch und 
durch durch dieses Verfallensein bestimmt, anderseits je­
doch und ebensosehr durch die Möglichkeit der Freiheit. 
Wozu kann nun dieser Mensch, der durch sein Erbe 
schlechthin bestimmt ist, überhaupt noch/re/ sein? Anders 
gefragt: Wenn der Mensch nicht nur uneigentlich existiert, 
sondern wesentlich ein uneigentlich Existierendes ist, und 
wenn anderseits doch eine Befreiung daraus möglich sein 
soll, wie allein kann dann diese Befreiung aussehen? So 

45

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesehen scheint mir schon begrifflich keine andere Ant­
wort denkbar, als die, die Heidegger in der Tat gibt: daß 
nämlich allein die Freiheit zum Tode echte Freiheit ist und 
alle anderen möglichen Freiheiten ermöglicht. Wenn ich 
wesentlich etwas bin, - dieses Etwas sei im übrigen, was 
immer; im gegenwärtigen Fall ist es eben das Ein-unei- 
gentlich-Existierendes-sein - so kann ich mich diesem 
meinem Sein nur dadurch entreißen, daß ich mich in ge­
wisser Weise in mein eigenes Nichtsein hineinstelle. Das 
eigene Nichtsein ist die einzige Möglichkeit meiner selbst, 
die mir die Gewißheit gibt, daß ich, wenn ich zu ihr ein 
freies Verhältnis gewinne, wenn ich also in meinem Nicht­
sein gleichsam bei mir und zu Hause bin, ich selbst es bin, 
der sich verhält. Mein eigenes Nichtsein, das mich aus 
dem Angesicht des Todes anblickt, ist eine Möglichkeit 
meiner selbst, zu der ich mich, nach Heidegger, wie zu je­
der anderen Möglichkeit,/ra, d. h. willentlich oder unfrei, 
uneigentlich, "unwillentlich” (193) verhalten kann. Im 
Unterschied aber zu jeder anderen Möglichkeit meiner 
selbst, die immer noch den Zweifel duldet, ob das sie 
übernehmende Verhalten ursprünglich, echt, eigentlich 
oder wahrhaft frei ist, ist das freie Verhalten zur Möglich­
keit des eigenen Nichtseins ein solches, daß ich darin nie­
mandem bloß folgen kann. Notwendig vereinzelt es viel­
mehr mich und zwingt mich damit zur Eigentlichkeit.
Die Freiheit wird hier gleichsam der härtesten Bewäh­
rungsprobe unterworfen, denn der Tod scheint die höchste 
Unfreiheit zu sein. Er scheint diejenige Habe und dasje­
nige Erbe zu sein, zu dem schlechterdings kein willentli­
ches Verhalten möglich ist. Freiheit ist dort, wo sich der 
Mensch aus seinem innersten Grunde positiv verhält zu ..., 
und da der Mensch zufolge des Heideggerschen Ansatzes 
bei dem durchgängigen Verfallensein diesen innersten 
Grund wesentlich nicht erreicht, so mutet Heidegger der 

46

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit zu, ihn aufzuschließen dadurch, daß sie die Mög­
lichkeit des eigenen Nichtseins willentlich übernimmt. Es 
ist das äußerste Gegenteil aller christlichen Ergebenheit in 
den Willen Gottes. Dem Tode soll nicht sein "Stachel", 
den er ja essentiell hat, genommen werden. Vielmehr das 
uneigentliche Sein-zum-Tode, das der Mensch ist, soll ent­
schlossen in der Tapferkeit der Angst gewählt werden. Die 
Freiheit scheint darin übergroß zu sein; aber diese Über­
größe ist nur die Kehrseite der Übergröße der Unfreiheit 
des Verfallenseins.
14. Heidegger nennt dieses eigentliche Sein-zum-Tode 
terminologisch ein "Vorlaufen in die Möglichkeit" (262), 
ein Vorlaufen nämlich in den Tod als einer gewissen 
Möglichkeit meiner selbst. Und er versucht nun zu zeigen, 
daß dieses Vorlaufen die Grundbedingung jedes anderen 
eigentlichen Existierens ist.
Ich habe nun nicht die Zeit, Ihnen im einzelnen die ge­
danklichen Schritte, die Ausdrücke und die begrifflichen 
Mittel darzulegen und zu interpretieren, mit denen Hei­
degger seine Konzeption dieser Freiheit zum Tode aus­
spricht. Wenn meine bisherigen Bemerkungen darüber in 
Ihnen den Eindruck hinterlassen, daß diese Konzeption 
paradox, begrifflich leicht anfechtbar und sozusagen "aus­
gefallen" ist, so schieben Sie das ohne Bedenken auf mei­
ne Darstellung. Wer von Ihnen das Werk studiert hat, wird 
mir darin zustimmen, daß nicht viele Werke so in sich 
geschlossen, so gleichsam mehrfach vernietet sind, als 
"Sein und Zeit". Die Darstellung prozediert in der Form 
jeweils vertiefender Wiederholungen, d. h. ein und diesel­
be Grundbewegungen wird auf den verschiedenen Stufen 
jeweils neu aufgenommen und in dem neuen Element 
durchexerziert. So empfangen die tragenden Gedanken je­
weils neues Licht und stärker überredende Kraft durch die 
zwar wiederholte aber doch auch verwandelte Gestalt, die 

47

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie auf der anderen Stufe haben. In dieser Beziehung hebe 
ich im Vorbeigehen und beispielsweise nur dies heraus: 
daß das Vorlaufen-in-den-Tod die "ursprüngliche Zeit" - d. 
h. diejenige Zeit, die nach dieser Ontologie der Mensch ist 
- mitbegründet; und daß Heidegger nun in einem transzen­
dentalen Gedankengang, der Motive Kants aufnimmt, die 
These aufstellt, diese ursprüngliche Zeit sei endlich und 
aus ihr entspringe erst die unendliche Zeit, von der wir sa­
gen, daß in ihr die Dinge entstehen und vergehen.
15. Aber vielleicht ist es möglich, auch von diesen Vernie­
tungen abzusehen und den Charakter und gleichsam die 
Melodie dieser Freiheit zum Tode als der Bedingung alles 
anderen eigentlichen Existierens unmittelbar herauszuhö­
ren. Es ist eine Philosophie weder in Dur, noch auch ei­
gentlich in Moll. Eine Art heroischer Haltung ist unver­
kennbar. Es ist ein Ausharren auf einem Posten, der so 
bedroht erscheint, daß Hoffnungen nur noch entnervend 
wirken, so daß der Autor sie sich aus diätetischen Gründen 
gleichsam zu verbieten scheint. Der Wille, sich nichts 
vormachen zu lassen, sich rein zu bewahren von den er­
niedrigenden Befleckungen mit solchem, zu dem das ei­
gentliche Selbst nicht wahrhaft aus seinem Grunde stehen 
kann, ist ebensogroß, wie anderseits die Überzeugung von 
der wesentlichen Unmöglichkeit eines geschichtlich un­
vermittelten beziehungsweise eines diese Vermittelung 
wahrhaft tilgenden Ergreifens der Wahrheit. Diese echte 
Leidenschaft nach ursprünglicher Berührung mit dem Sein 
einerseits, und die Überzeugung von der objektiven Un­
möglichkeit anderseits werden nun aber in Heidegger nicht 
zum Motiv und Thema des Philosophierens, sondern - 
ziemlich dogmatisch - als inhaltliche Erkenntnisse ontolo­
gischer beziehungsweise metaphysischer Art über das Sein 
des Menschen ausgesprochen. So ist nach Heidegger exi­
stenzielles Sichverhalten so viel wie In-der-Wahrheit-sein; 

48

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unselbständiges Sichtragenlassen von Überkommenem ein 
In-der-Unwahrheit-sein; und vom Menschen heißt es da­
her - und zwar eben im Sinn einer metaphysischen Be­
stimmung - er sei "gleich-ursprünglich in der Wahrheit 
und Unwahrheit" (223). Da er dies nun "gleich ursprüng­
lich" ist, so kann offenbar die philosophische und über­
haupt die menschliche Bewegung zur Wahrheit hin nicht 
die aus der Unwahrheit in die Wahrheit sein. Die Unwahr­
heit vielmehr legt Heidegger aus als uneigentliches Exi­
stieren, die Wahrheit als eigentliches Existieren; und die 
Bewegung ist dann folgerecht die, daß der Mensch durch 
das Vorlaufen in den Tod hindurch entschlossen die Un­
wahrheit, in der er wesentlich ist, übernimmt. Diese 
"Entschlossenheit" gilt ihm als die "eigentliche Wahrheit". 
Und die Entschlossenheit ist dies, daß sie sich "die Un­
wahrheit eigentlich zueignet" (299).
Wir sahen, daß das Vorlaufen in den Tod sowohl selbst ein 
existenzielles Verhalten ist als auch alles andere existen­
zielle Verhalten ermöglicht (262). Welches sind die erleb­
nismäßigen Grundlagen dieses Ansatzes?
Was das Vorlaufen angeht, insoweit es existenzielles Ver­
halten ermöglicht, so spürt man unmittelbar, daß darin ei­
ne eigentümliche und in gewisser Weise allgemein 
menschliche Wahrheit zum Ausdruck kommt. Eine innige 
Vergegenwärtigung des eigenen Todes, genauer, ein in­
nigstes Durchdrungensein von der Gewißheit des eigenen 
Todes in der Unbestimmtheit des Wann ist in der Tat eine 
Stimmung, die erstens und allgemein wie jede Stimmung 
auch ein Gestimmtsein für etwas, ein Aufgelegtsein zu et­
was - eine Art propensio in aliquid (dieser Hinweis S. 188 
zu dem Terminus "Freisein für ...") - ist und die zweitens 
und im besonderen - wie sehr sie auch Angst ist, ja gerade 
weil sie es ist - keineswegs niederschlägt und tatlos oder 
verzweifelt macht. Im Gegenteil: es ist eine spezifisch auf­

49

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rufende Stimmung, eine Stimmung, die aufruft zum Werk 
und zum Wirken, die vorruft in die faktische Wirklichkeit. 
Das vollkommene Durchdrungensein von dieser Gewiß­
heit - freilich von ihr in der Unbestimmtheit des Wann - 
setzt sich unmittelbar um in den leidenschaftlichen Drang 
zum Wirken, solange es Tag ist.
16. Es fällt auf, daß zur Realisierung der Richtigkeit und 
Angemessenheit dieser Behauptung konkrete empirische 
Beispiele naheliegen, die kurz durchdacht werden mögen. 
Nehmen wir etwa das Beispiel, daß Menschen - näher z. 
B. Polarfahrer - wissen, daß sie eine bestimmte Weg­
strecke bei sonst gewisser Gefahr ihres Lebens innerhalb 
einer bestimmten Zeit zurücklegen müssen. Eine gewisse 
Möglichkeit, dieses zu leisten - sei sie auch noch so gering 
- muß natürlich gegeben sein. Was werden sie in dieser 
Lage tun? Sie werden offenbar alle ihre Kräfte daran set­
zen, um diese gefahrvolle Situation zu meistern. Und was 
können wir ihnen wünschen dabei? Ebenso offenbar die­
ses: daß sie die Gefahr, in der sie schweben, keinen Au­
genblick aus dem Auge verlieren; daß sie ineins damit kei­
nen Augenblick lang aufhören, die Kraft zu haben, sich zu 
ängsten. Denn nur in dieser sie vollkommen durchherr­
schenden Angst werden sie 'frei sein für" das in der au­
genblicklichen Situation von ihnen Verlangte; nur in ihr 
werden sie geneigt sein zu diesem Verlangten. Nur in die­
ser Angst werden sie hinlänglich augenblicklich sein, um 
sich nicht ablenken zu lassen, um keinen Blick zu haben 
für Unwesentliches. Das Problem ihrer Situation ist in der 
Tat dieses, ob sie imstande sind, sich in dieser Stimmung 
der Angst zu halten, denn nur sie kann aus ihnen alle 
Kräfte entlocken; nur sie kann sie wahrhaft "mobil ma­
chen".
Die Grundlinien dieser Situation sind folgende: eine un­
mittelbare Gefahr und Bedrohung des Lebens ineins mit

50

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Möglichkeit, ihr zu begegnen, wenn man wirklich alle 
Kräfte einsetzt und "das Letzte hergibt". Aus dieser Situa­
tion folgt unmittelbar Todesangst und zwar nicht die To­
desangst, die der fühlen mag, der sein Ende schon in sich 
fühlt, anders gesagt, der ein Vorgefühl oder eine Vorah­
nung seines Todes hat, sondern diejenige Angst um das ei­
gene Leben, die Gewißheit des Todes verbunden mit ei­
nem Funken bedingter Hoffnung ist. Diese Angst entreißt 
unmittelbar jeder Verfallenheit an Unwesentliches. Sie 
verlieren bedeutet unmittelbar ein Nachlassen der Kräfte. 
Denken Sie an das Beispiel des Todes durch Erfrieren: 
wer die Angst vor dem Tode in sich wahrhaft wach halten 
könnte, würde nicht erfrieren. Das Nachlassen der Kräfte 
ist unmittelbar eines mit dem Nachlassen der Angst vor 
dem Tode. Was von diesen beiden primär ist, ist schwer zu 
sagen und überhaupt vielleicht eine metaphysische Frage. 
Es ist auch bekannt, daß diese Angst, weit entfernt davon 
zu verwirren, einen klaren, entschlossenen Blick gibt, daß 
sie vollkommen ruhig, gefaßt und konzentriert aufmerk­
sam macht. Sie bringt in jener rätselhaften Weise, die eben 
im Grunde Identität scheint, vollkommene Geistesgegen­
wart hervor. Diese Angst ist zwar offenbar noch nicht der 
konkrete Entschluß, aber ebenso offenbar ermöglicht sie 
unmittelbar jeden einzelnen konkreten Entschluß und die 
erstreckte Stetigkeit konkreter Entschlüsse, die die Lage in 
ihrem Verlauf fordert.
Wir haben hier sozusagen eine empirische Erfahrung oder 
mindestens, wenn wir es selbst noch nicht erlebt haben, so 
spüren wir doch, daß der skizzierte Ablauf eben der sein 
wird, der geschildert wurde. Auch werden wir geneigt 
sein, a priori anzunehmen, daß es sich hier im eine allge­
mein menschliche Erfahrung handelt, in der sich nicht der 
Deutsche vom Franzosen, nicht der Europäer vom Asiaten 
und nicht der Kulturmensch vom Primitiven unterscheidet.

51

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies freilich nur, wofern die angegebenen Voraussetzun­
gen identisch erfüllt sind, so daß die Frage nur die sein 
könnte, ob z. B. Völker darin unterschieden sind, daß eine 
dieser Voraussetzungen bei ihnen wesentlich nicht erfüll­
bar ist.
Wer nun von Ihnen Heidegger gelesen hat, wird, glaube 
ich, unmittelbar sehen, wie genau die Situation in dem 
Vergleich zu den entsprechenden Kategorien führt, die 
auch "Sein und Zeit" durchziehen. Der Vergleich ist 
gleichsam der Schritt für Schritt empirisch verifizierende 
Schlüssel zu der ontologischen Konzeption des Menschen 
bei Heidegger. Der große Unterschied ist nur eben der, 
daß unser Vergleich sich auf eine besondere Situation be­
zieht, die sich innerhalb eines Menschenlebens ergeben 
kann, während Heidegger das menschliche Leben als sol­
ches anscheinend nach Maßgabe dieser besonderen Situa­
tion interpretiert. Beachten Sie nur z. B. vorweg Folgen­
des, wie ungemein passend es wäre, unsere Polarfahrer in 
die geschilderte Situation geworfen zu nennen. Es lohnt 
sich daher vielleicht, diese Analogie als eine Art heuri­
stisch-interpretativen Prinzips zu benutzen und eine 
Strecke weit ihr im einzelnen nachzugehen.
17. Dabei kommt es dann zunächst darauf an, die Voraus­
setzungen der Situation entsprechend zu übersetzen. Zu­
nächst: Unsere Polarfahrer haben noch sozusagen das 
ganze Leben vor sich. Sie hängen am Leben; ihr tiefster 
Instinkt sei der des Kampfes um ihr Leben (Dasein!). Es 
sind ungebrochene, gesunde Menschen. Je entschiedener 
sie am Leben hängen, um so tiefer wird ihre Angst und um 
so größer ihre Leistung sein. Es "geht um" ihr Leben, das 
auf dem Spiel steht zufolge der Situation; und als in dieser 
Situation seiend "geht es ihnen um" ihr Leben. Dem ent­
spricht bei dem Menschen Heideggers, daß das, woran er 
hängt, worauf innerlichst bezogen er lebt, oder das, was er 

52

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch vor sich hat, sein Werk ist. In welchem Sinn hier 
"Werk" zu nehmen ist, ist in Kürze unmöglich und schwer 
zu sagen, auch wenn man weitläufig würde. Die Erinne­
rung an die Bedeutung des Platonisch-Aristotelischen 
"Ergon" ist vielleicht weiterführend. In der Nikomachi- 
schen Ethik sagt Aristoteles: "Wie für einen Flötenspieler, 
einen Bildhauer oder sonst einen Künstler, und wie über­
haupt für alles, was eine Tätigkeit und Verrichtung hat, in 
der Tätigkeit das Gute und Vollkommene liegt, so ist es 
wohl auch bei dem Menschen der Fall, wenn anders es ei­
ne eigentümlich menschliche Tätigkeit (epyov) gibt."6 Zur 
vorläufigen Fixierung jedoch denken Sie an ein Werk in 
dem Sinn, in dem man von den Werken des Künstlers oder 
Philosophen spricht. So nehmen wir an, daß das, was der 
Mensch vor sich hat, sein Werk ist. Und von daher 
versteht man zunächst, daß der Mensch ein "Seinkönnen" 
ist (144). Er "ist je seine Möglichkeit" (42). Da er seine 
Möglichkeit ist, braucht er sie nicht draußen oder auch in 
sich zu suchen; da er aber seine Möglichkeit ist, da diese 
besondere Möglichkeit "die ursprünglichste und letzte 
positive ontologische Bestimmtheit" des Menschen ist 
(143 f.), ist er nicht schlechthin wirklich was er ist, son­
dern kann sich selbst wählen beziehungsweise verlieren 
(42). Dieser Mensch ist kein "Könner"; es handelt sich 
nicht um Talente und Anlagen; sondern er ist ein Seinkön­
nen und zwar je sein eigenes Seinkönnen, das ihm "in ver­
schiedenen möglichen Weisen und Graden durchsichtig" 
(144) sein kann. Er hat sein Werk so "vor sich", wie die 
Polarfahrer ihr Leben "vor sich haben".
Die verglichenen Situationen sind beide Situationen der 
Bedrohung. Bedroht ist allgemein das, was beide "vor sich 

6 EN I 6, 1097 b 25; König benutzte die Übersetzung von Eugen Rolfes 
(Meiner, Philosophische Bibliothek Bd. 5).

53

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben", "worum es ihnen geht". Der Unterschied ist zu­
nächst, daß im einen Fall das Leben, im anderen das Er- 
gon bedroht ist. Was ist ferner nun das Bedrohende? Bei 
dem Menschen Heideggers ist das offenbar sein Tod. Der 
Mensch, jeder Mensch, ist sterblich. Und da zugleich jeder 
Mensch als ein Seinkönnen in Ansatz gebracht ist, so ist 
die Situation des Menschen schlechthin, die allgemeine 
menschliche Situation, die der ständigen Bedrohung. Der 
Unterschied beider Situationen ist formal der zwischen ei­
ner empirischen Situation und einer wesentlich bestehen­
den Situation, einer Grenzsituation im Sinne von Jaspers. 
In dem Begriff der "Grenzsituation" bekommt der alltägli­
che Begriff der Situation philosophische Bedeutung. Was 
ist das Bedrohende bei den Polarfahrern? Hier scheint eine 
Identität sich herauszustellen, denn man muß doch wohl 
sagen, daß das auch bei ihnen ihr Tod ist. Der Tod bedroht 
ihr Leben.
Verständlich wird ferner von hier aus, daß das Sein des 
Menschen Sorge sein soll, daß der Mensch Sorge ist. Of­
fenkundig ist das Sein der Polarfahrer, solange sie in der 
fraglichen Situation sind, Sorge. Ihr Leben gestaltet sich 
aus der Zukunft: sie sind sich vorweg, d. h. sie existieren 
aus dem, was sie "vor sich haben"; sie sind ferner gewor­
fen, d. h. sie sind schon (gleichsam unversehens) in einer 
totalen Situation, die sich in eine erstreckte Kontinuität, 
gleichsam in einen "Lebenszusammenhang" einzelner Si­
tuationen auseinanderlegt; drittens sind sie verfallen', sie 
sind in diese totale Situation geworfen als "In-der-Welt- 
sein" oder "als Sein beim" "besorgten innerweltlichen Zu- 
handenen" (192). Das hat hier sogar einen besonders kla­
ren Sinn, denn die Polarfahrer sind was sie sind offenbar 
nur, insofern sie aus Gründen und Motiven in diese Lage 
hineingeraten. Sie sind etwa Geographen, sind dabei, Ent­
deckungen zu machen, zu beobachten, zu registrieren und 

54

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so fort. Sie werden etwa Gepäck bei sich haben, in dem 
der Ertrag ihrer Beobachtungen aufbewahrt ist. Und dieses 
Sein beim ... ist eo ipso - gesehen von der totalen Situa­
tion, in die sie geworfen sind - ein Verfallensein. Es wäre 
vom Augenblick des Eintritts der Situation an ihnen nicht 
anzuraten, diesem Sein beim ... weiter nachzuhängen; viel­
mehr kann ihr ganzes Anliegen nur das sein, sich ihm ent­
schieden zu entreißen. Und wiederum ist dieses Sein beim 
..., obgleich zufolge der Situation ein Verfallen, dasjenige 
"aus welchem und gegen welches und doch wieder für 
welches" (383) sie leben; denn das, was sie noch vor sich 
haben - ihr Leben - wird sich doch, wenn sie es retten, als 
ein solches Sein beim ... weiter entfalten. In bezug auf 
Heidegger wäre in dieser Rücksicht die Frage zu stellen: 
ob, wenn es nicht den Tod gäbe, das Verfallensein kein 
Verfallensein sein würde.
Ferner: Dem Menschen geht es nach Heidegger "um sein 
Sein" (42); das Sein des Menschen aber ist wiederum nach 
Heidegger die Sorge (191); folglich wird man sagen müs­
sen, daß das, worum es dem Menschen geht, die Sorge ist. 
Das klingt hier wie eine ganz formale leere Potenzierung; 
im Vergleich jedoch liegt darin unmittelbar ein inhaltlich 
Erfülltes, denn den Polarfahrern ist nur anzuraten, und sie 
fühlen das im Grunde selbst auch, daß es ihnen um die 
Sorge gehen muß; in ihr liegt zweifelsohne ihr einziges 
Heil.
Ähnliche Korrespondenzen möchte man zu entdecken ver­
suchen für den Begriff einer "existenzialen Analytik" als 
einer Analytik der Situation im allgemeinen und für den 
einer "existenziellen" Haltung, eines Sichstellens zur Si­
tuation von Seiten des Einzelnen. Der Gegensatz von onto­
logisch und ontisch wird deutlich: es ist der Gegensatz ei­
ner allgemein faßbaren, fixierbaren Situation (sc. dasje­
nige, was ich als "Voraussetzungen" bezeichnete) und et­

55

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wa eines Berichts über das Verhalten bestimmter Men­
schen in einer Situation dieser Art.
Desgleichen: die Endlichkeit der ursprünglichen Zeit und 
die ungemein leere und ungemein auffallende These, daß 
der Sinn der Sorge die Zeitlichkeit ist. Dieses führt letzthin 
zur existenzial-ontologischen Aussage, daß der Mensch 
ursprünglich zeitlich (geschichtlich) ist. Man muß die 
Endlichkeit dieser Zeit ineinssehen mit der offenkundigen 
Endlichkeit der den Polarfahrern zur Verfügung stehenden 
Zeit von, sagen wir, sechs Wochen, innerhalb der sie "bei 
Gefahr des Lebens" den fraglichen Weg zurückgelegt ha­
ben müssen. Der Mensch Heideggers muß bei Gefahr 
desjenigen, was "immer ihm als eigentliches Sein oder als 
des Lebens Endzweck gilt" (Aristoteles, EN IX 12, 1172 a 
2), [sein Ziel] innerhalb der objektiv bestimmten Frist sei­
nes Lebens erreichen. Die Erlösung ist Erlösung aus dieser 
Spannung und Angst, wie denn ja auch die Polarfahrer 
sich nachher zweifelsohne "wie erlöst" fühlen werden.
Die Endlichkeit des Menschen besteht nicht darin, daß er 
einmal sterben muß, sondern darin, daß ihm eine Frist ge­
setzt ist zum Werk. In ars longa vita brevis ist davon etwas 
zu spüren. Oder in: "Dieses Leben ... ist für unsere Seele 
viel zu kurz; Zeuge, daß jeder Mensch, der geringste wie 
der höchste, der unfähigste wie der würdigste, eh’r alles 
müd wird als zu leben; und daß keiner sein Ziel erreicht, 
wonach er so sehnlich ausging;" (Goethe 1771; zitiert bei 
Jaspers, "Psych. d. W.", S. 259)7. Auch die Endlichkeit der 
Polarforscher ist die, daß ihnen eine Frist gesetzt ist zur 
Rettung dessen, worum es ihnen geht. Der Polarforscher 
ist in seiner Situation spezifisch "unzuhause"; ganz so wie 
der Mensch nach Heidegger schlechthin.
18. Und was heißt nun "eigentlich” und "uneigentlich” und 

7 Karl Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, Berlin 31925.

56

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dies in der Verbindung als "eigentlich beziehungsweise 
uneigentlich existieren”? Auch diese Ausdrücke bekom­
men eine redende Physiognomie durch den Vergleich. Der 
entschiedene Wille zur Eigentlichkeit, zu eigentlicher Exi­
stenz, ist beim Menschen in der Lage der Polarforscher, 
worum sie zugleich sozusagen beten könnten. Vorausset­
zungsgemäß sind sie in einer Lage, in der sie "ihr Letztes 
hergeben müssen wenn ..." Sie müssen sich "auf das Äu­
ßerste" anstrengen, um ... Dieses "Letzte", was sie herge­
ben müssen oder dieses "auf das Äußerste" sind unbe­
stimmt-bestimmte Angaben; und "eigentlich existieren” 
gehört in dieselbe Kategorie. Sie müssen sich "eigentlich", 
"recht eigentlich", d. h. aus dem Grunde ihres Seins heraus 
und mit der Kraft dieses Grundes mühen. "Existenz" ist 
bei Heidegger der Titel für "das Sein" des Menschen (42); 
das Sein des Menschen ist ihm aber die Sorge; eigentliche 
Existenz ist also eigentliche Sorge, eigentliches Existieren 
eigentliches Sorgen. Im Vergleich ist also dies eigentliche 
Existieren das Sich-ängsten aus dem Grunde mit allem, 
was strukturell damit verknüpft ist. Das tiefste Selbst muß 
erreicht, beansprucht und in Bewegung gesetzt werden. 
Verständlicherweise faßt Heidegger daher die Termini 
"eigentlich" und "uneigentlich" dem Wortsinn entspre­
chend als dasjenige, was dem einzelnen Menschen eigen 
ist. So können wir manches wollen, was wir doch nicht ei­
gentlich wollen beziehungsweise was eigentlich nicht wir 
selbst wollen. Daß "ich eigentlich existiere" ist so viel wie 
daß "mein eigentliches Selbst existiert".
Wie kann nun dieses eigentliche Selbst erreicht, wie 
"eigentliches Existieren" gewonnen werden? Offenbar 
braucht man nur "herzhaft" - oder auch "wahrhaft" - zu 
wollen. Allein in diesem Wollen "aus ganzer Seele" liegt 
ein Problem: wir können nämlich nicht willkürlich herz­
haft wollen. Ob leidenschaftliche Entschlossenheit eintritt, 

57

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob die Situation unser innerstes Selbst auf den Plan ruft, 
steht nicht bei uns. Bei den Polarfahrern wird dies unter 
zwei Bedingungen zwar nicht sicher doch aber am ehesten 
der Fall sein: um so sicherer nämlich, je tiefer sie am Le­
ben hängen und je mehr sie von der Größe der Gefahr 
durchdrungen (eine Art des Vorlaufens, über die noch zu 
sprechen ist) sind. Der Mensch hat ein unausdrückliches 
Wissen - sozusagen ein "vorontologisches Seinsverständ- 
nis", wie Heidegger bei anderer Gelegenheit sagt - um 
diese Tatsache, daß das innerste freie Wollen zugleich ein 
Erleidnis ist oder daß die Mobilisierung der tiefsten Kräfte 
eine Art Geschehen ist, das sich unserem Eingriff entzieht. 
Und wann wissen wir, ob wir "das Letzte hergegeben ha­
ben"? Gewissen: man hätte mehr tun können! Der Mensch 
bei Heidegger ist analog bestimmt durch sein Seinkönnen, 
durch ein Können also, das er ebensosehr ist wie vor sich 
hat. An diesem seinen Sein ist er -formal zu sprechen mit 
Kierkegaard - "unendlich interessiert". Zweitens ist er be­
droht in diesem seinen Seinkönnen durch den Tod. Das 
Vorlaufen in den Tod ist nun diejenige Bewegung des 
Menschen, in der er seine tiefsten Kräfte frei zu machen, 
verfügbar zu machen sucht. Es ist zwar bei Heidegger 
noch wesentlich mehr; und darin liegt zunächst ein Unter­
schied der beiden Situationen.
Den Polarfahrern nämlich geht es um ihr Leben; dem 
Menschen um das Seinkönnen und zwar - nach Heidegger 
- um das eigenste Seinkönnen. Aber was ist dieses eigen­
ste Seinkönnen? Das weiß der Mensch nicht ohne weite­
res. Die "existenziale Analyse" kann das "grundsätzlich 
nicht ... erörtern" (383). Heidegger steht hier am selben 
Punkt, an dem Aristoteles die Analyse in der Nikomachi- 
schen Ethik beginnt. Es ist die Aristotelische Frage: was 
die Eudaimonie, was das höchste Ziel des Menschen ist. 
Heidegger sagt ontologisch formal: das eigenste Seinkön­

58

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen. Nicht viel anders wie Aristoteles von dem eigentüm­
lichen Ergon des Menschen spricht. Aristoteles geht noch 
einen Schritt weiter: er gibt einen existenzialen Entwurf 
dreier Bioi, dreier möglicher Existenzarten und er wagt 
sogar eine objektive Erörterung und Vergleichung dersel­
ben. Heidegger nimmt davon bewußt Abstand: "Die Frage 
der Existenz (sc. des Seinkönnens) ist immer nur durch 
das Existieren selbst ins Reine zu bringen"8, sie ist "eine 
ontische 'Angelegenheit' des" Menschen (12). Worin der 
Mensch sein eigenstes Seinkönnen setzt, wie oder als was 
er es versteht, muß ihm selbst überlassen bleiben. Er ist 
dabei wesentlich allein. Das Verfallensein an die Welt, an 
das Man-selbst, wie Heidegger sagt, sucht ihm freilich die­
se Enträtselung seiner selbst abzunehmen. Und hier nun 
gewinnt das Vorlaufen in den Tod noch die weitere Be­
deutung, daß in ihm ineins mit der Kraft zum eigentlichen 
Existieren das Wofür dieses Existierens der Möglichkeit 
nach rein sich zeigt. Und selbstverständlich ist dies kein 
allgemeines Wofür, sondern das je eigenste Wofür des 
Einzelnen.
Heidegger kennt eine Freiheit. Es ist eine Freiheit von et­
was und zugleich für etwas. Es ist erstens eine Freiheit von 
dem Verfallensein an das Seinsverständnis der Anderen, 
d. h. von demjenigen Seinsverständnis, in das jeder zu­
nächst einfach hineinwächst und das insofern "unmittel­
bar" heißen kann. Das Vorlaufen in den Tod befreit von 
den "Illusionen des Man" (266). Es ist zweitens eine Frei­
heit, ein Freisein für etwas und zwar nun eben für das ei­
genste Seinkönnen, für das Ergon, für das, was der 
Mensch "vor sich hat". Dieser Ausdruck "Freiheit" erin­
nert an Wendungen wie "Freisein für etwas" im Falle eines 
einzelnen, empirischen (ontischen) Vorhabens. Es ist eine 

8 Klammerbemerkung von König.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art Zeithaben für solches. Wer etwas im empirischen Sinn 
ernsthaft vorhat, kann "Notwendiges" vorher erledigen 
müssen; durch die Erledigung schafft er sich Raum oder 
auch Zeit für das, was er in wiederum empirisch-onti- 
schem Sinn "sein Eigentliches" nennen kann. Es ist z. B. 
die Situation des Dilettanten, der nach der Fron "bei sich" 
einkehrt. Beide Bedeutungen kommen darin überein, eine 
Freiheit für das Wesentliche gegenüber dem Unwesentli­
chen, für das Eigentliche gegenüber dem Uneigentlichen 
zu sein. Der Unterschied ist der, daß das, wogegen die 
Freiheit errungen werden muß, beim Menschen er selbst 
als wesentlich Verfallener ist, während es beim Dilettanten 
äußere Umstände im weiteren Sinne sind. Das erste ist die 
Freiheit (Muße) für das absolute Vorhaben, das "absolut" 
heißen kann, weil der Mensch es ist. Das zweite ist ir­
gendein Vorhaben, das einer nicht ist, sondern nur eben 
vorhat. Die Polarfahrer in ihrer totalen Situation haben - 
so wünschen wir ihnen - keine Muße, keine Zeit, um etwas 
anderes zu tun, als was die Situation kontinuierlich von 
ihnen fordert.
Die beiden Situationen, die wir vergleichen, die empiri­
sche Situation und die Grenzsituation, sind ineinander ver­
schränkt. Ich meine damit, daß keine denkbar ist, es sei 
denn, auch die andere könne gedacht werden; daß keine 
sein kann, es sei denn, auch die andere könne sein. Die Si­
tuation der Polarfahrer ist eine spezifisch menschliche Si­
tuation; sie ist nicht die Situation des Menschen; aber sie 
ist etwas, worin nur Menschen sich befinden können. Das 
Verhältnis dieser beiden: der menschlichen Situation und 
solchen spezifisch menschlichen Situationen steht hier im 
Blick. "Spezifisch menschliche Situationen" sind nicht so 
etwas wie Situationen, in denen sich Menschen befinden, 
sondern solche, in denen sich nur Menschen befinden 
können. Dies letzte machen wir uns noch etwas deutlicher. 

60

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Tier kann sich sehr wohl der Gefahr, dem Angreifer 
stellen; es kann ihn annehmen. Wenn es ihn annimmt, ist 
es zum Kampf entschlossen; und die unendliche Ent­
schlossenheit wilder oder wildgewordener Tiere ist be­
kannt. Drohendem solcher Art gegenüber ist der tapfere 
Mensch nicht viel anders als ein solches Tier, dem wir das 
Prädikat ‘'edel" nicht versagen. Wer sich der Gefahr nicht 
stellt, ist feige. Dies gilt auch, obzwar mit einem gewissen 
Unterschied, sowohl von den Polarfahrern als auch von 
dem Menschen bei Heidegger. Jedoch sind diese beiden 
nicht einfach tapfer beziehungsweise feige. Der Unter­
schied liegt zunächst an dem Bedrohenden, das in den 
letzten Fällen nur durch ein dem Menschen vorbehaltenes 
Wissen seine Qualität als Bedrohendes empfängt. Die Po­
larfahrer wissen, daß ...; der Mensch weiß, daß er sterblich 
ist. Das Tier weiß, daß es bedroht ist, weil es sich bedroht 
fühlt; der Mensch weiß dies zunächst nur, und es ist sozu­
sagen seine Aufgabe, dieses Wissen, daß ... in ein Fühlen 
umzuwandeln; er muß sich dieses Wissen sozusagen ein­
verleiben, muß es sich lebendig machen, oder eben sich 
damit durchdringen.
19. Die vorstehenden Interpretationen sind, wie nahe sie 
sonst in manchem den Gedanken Heideggers kommen mö­
gen, im ganzen inadäquat. Diese Differenz müssen wir uns 
klarmachen.
Ich ging davon aus, daß Heidegger den Menschen als 
Seinkönnen faßt und zwar - im Unterschied zu Aristoteles 
- als ein je eigenstes nur existenziell zu entscheidendes 
Seinkönnen. Er ist ein Sein zu den Möglichkeiten, die er 
ist und vor sich hat. Es ist, als ob Aristoteles nicht nur von 
der "eigentümlich menschlichen Tätigkeit", sondern von 
der je eigensten Tätigkeit des einzelnen Menschen sprä­
che. Daß die Sorge das Sein des Menschen ist, konnte von 
daher verstanden werden. So verstehen wir z. B. den Satz 

61

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heideggers: "Die perfectio des Menschen, das Werden zu 
dem, was er in seinem Freisein für seine eigensten Mög­
lichkeiten (dem Entwurf) sein kann, ist eine ‘Leistung’ der 
'Sorge'.” (199) Der Mensch weiß irgendwie um seine Be­
stimmung (Sendung: die mit der Geworfenheit eng zu­
sammenhängt); er kann sie wählen oder verlieren. Danach 
würden wir nun auf dem Boden der oben gegebenen In­
terpretation erwarten, daß Heidegger den Menschen ein 
Sein zum eigensten Seinkönnen, sozusagen ein Sein zum 
Werk (zum epyov) nennt. Wir würden ferner ohne weiteres 
verstehen, wenn wir von einer Freiheit zum Werk läsen. 
Vom Worte Werk abgesehen ist das nun auch stellenweise 
der Fall. Aber was mit unseren Entwicklungen nicht zu­
sammengeht, ist, daß an ausgezeichneten Stellen solche 
Titel wie Sein zum Tode (zum Ende) und Freiheit zum To­
de auftreten.
Auf dasselbe Problem stoßen wir von anderer Seite: Zu­
gänglich ist uns geworden, daß das Vorlaufen in den Tod 
frei macht für das eigenste Seinkönnen, daß nur es unser 
eigentliches Selbst und unser tiefstes Wollen auf den Plan 
zu rufen vermag. Nicht jedoch, mindestens nicht ohne 
weiteres, verstehen wir, daß dieses Vorlaufen von Heideg­
ger nun selbst wiederum als ein eigentliches Existieren, als 
ein "existenzielles eigentliches Sein zum Tode” (266) dar­
gestellt werden kann. Unsere Interpretation ist sozusagen 
harmloser. Das Vorlaufen ist bei uns lediglich eine Art 
Mittel des Menschen, um gleichsam Leben aus dem Tode 
zu gewinnen. Bei Heidegger ist es wesentlich mehr als das 
und anscheinend eine Art Selbstzweck.
Diese Differenz durchgreift alle Begriffe des Bereichs: 
Uns stellte sich der Tod als dasjenige dar, das das Sein des 
Menschen - das Seinkönnen ist - bedroht. Der Tod er­
schien uns als lediglich das Bedrohende, dem das Sein­
können als das von ihm lediglich Bedrohte gegenübersteht. 

62

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bei Heidegger hingegen ist der Tod selbst ein Seinkönnen, 
eine Möglichkeit des Menschen und zwar eine "ausge­
zeichnete" Möglichkeit (261); mehr noch, er ist die eigen­
ste Möglichkeit des einzelnen Menschen, "das eigenste 
äußerste Seinkönnen" (263) desselben. Jedes Seinkönnen 
kann aber bei Heidegger gewählt, gewonnen oder verloren 
werden, also auch der Tod. So gilt denn generell, existen- 
zial, daß der Mensch ein Sein zum Tode ist, daß gleichsam 
der Tod seine eigenste Sendung, sein eigenstes Ergon ist. 
Der Tod gehört also bei Heidegger zum Sein des Men­
schen. Der Mensch aber verhält sich zu seinem Sein, zu 
den Möglichkeiten die er ist, entweder eigentlich oder un­
eigentlich. Diese existenzielle Alternative behält für Hei­
degger auch dem Tode gegenüber ihr Recht. Das Vorlau­
fen in den Tod ist bei ihm das eigentliche Sichverhalten 
des Menschen zu seinem Tod als dem eigensten Seinkön­
nen seiner selbst. Es ist gleichsam das existenzielle und 
näher das eigentliche Sterben. Das Sterben ist ein 
"Existenzial", ein bestimmtes Seinkönnen eben und zwar 
das eigenste und äußerste, das als Seinfccwnen gewählt und 
verloren werden kann.
Diese Bestimmungen würden nun unserer Interpretation 
schlechthin widersprechen, wäre nicht dieses Vorlaufen in 
den Tod bei Heidegger wesentlich das Doppelte: einmal 
nämlich dasjenige, was eigentliches Existieren ermöglicht; 
das versuchten wir uns zugänglich zu machen; sodann aber 
auch - und eben wesentlich ineins mit dem ersten - selbst 
der Möglichkeit nach ein eigentliches Existieren.
Ich interpretierte folgendermaßen: Der Mensch "hat" sein 
Ergon "vor sich", und was er so "vor sich hat", wird be­
droht durch den Tod. In dieser Interpretation mußte we­
sentlich offen bleiben, ob das Verfallensein an ..., falls es 
den Tod nicht gäbe, überhaupt ein Verfallensein wäre, 
d. h. etwas wäre, was von der Erfüllung der eigensten Be­

63

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stimmung abzieht. Dies stellt sich bei Heidegger wesent­
lich anders dar. Bei ihm hat der Tod zwar einerseits den 
Charakter des Bedrohenden, anderseits wird er zu demje­
nigen gerechnet, was der Mensch "vor sich hat", also - in 
der Sprache meiner Interpretation - zu dem Bedrohten. 
Und daß das nicht sinnlos ist, wie zunächst wohl scheinen 
könnte, liegt an der anderen Stellung des Verfallenseins, 
rücksichtlich dessen hier deutlich wird, daß es bei Heideg­
ger dasjenige ist, was das eigentliche Existieren bedroht. 
Es gibt für ihn ein uneigentliches, verfallenes Verhalten 
zum Tode und dieses bedroht das eigentliche Verhalten. 
Das würde konstruiert und bloß schematisch sein, wäre 
nicht anderseits wiederum auch bei Heidegger dieses ei­
gentliche Verhalten zum Tode, das Vorlaufen und eben 
wesentlich zugleich dasjenige, das alles andere eigentliche 
Existieren ermöglicht. Und insofern bedroht bei Heidegger 
zwar das uneigentliche Existieren wesentlich das eigentli­
che Existieren; aber man kann nicht sagen, daß deshalb 
der Tod nicht auch das Existieren bedroht. Es ist - wenn 
man es ganz formal nimmt - das Problem: ob und inwie­
fern das alles eigentliche Verhalten (Existieren) ermögli­
chende Verhalten (Existieren) selbst ein Verhalten (Exi­
stieren) neben jenen ist. Heidegger behandelt es als ein 
solches; aber er ist sich des logischen Problems dabei 
durchaus bewußt; seine Reflexion auf dieses Problem ver­
läuft allerdings wesentlich anders als die oben gegebene. 
Ich formuliere dieselbe Sachlage noch auf andere Weise: 
Eigentliches Existieren hat bei Heidegger einen unbeding­
ten, absoluten Vorzug oder Wert vor dem uneigentlichen 
Existieren, während in meiner Interpretation wesentlich 
offen blieb, ob nicht, wenn es keinen Tod gäbe, der Unter­
schied von eigentlicher und uneigentlicher Existenz über­
haupt entfiele. Ich mache ausdrücklich darauf aufmerk­
sam: der Unterschied entfiele und damit auch die Frage 

64

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach dem Werte. Was Heidegger angeht, so darf man da­
bei in bezug auf das Verfallensein die Grundbestimmung 
nicht vergessen, die z. B. auf S. 179 sehr klar dahin for­
muliert wird: "Umgekehrt ist die eigentliche Existenz 
nichts, was über der verfallenden Alltäglichkeit schwebt, 
sondern existenzial nur ein modifiziertes Ergreifen dieser." 
Im Vergleich der verschränkten Situationen ist derselbe 
Unterschied folgender: Daß die Polarfahrer in die totale 
Situation der Bedrohung, die ihr Sein bei z. B. ihren Ar­
beiten unterbricht und es zu einem Verlorensein an sie 
qualifiziert, überhaupt hineingeraten, ist offenbar zufällig. 
Ist aber der Tod, der ja - in diesem Vergleich gesprochen - 
das Leben des Menschen zu einer Situation und zu einer 
Situation macht, zufällig oder wesensnotwendig? Ist es so 
wie Jaspers (Psychologie der Weltanschauungen, 256) 
sagt: "... Leben und Tod ... sind aneinander gebunden, das 
eine existiert nicht ohne das andere"? Heidegger sagt 
S. 316: "Zu kurz trägt der Blick, wenn 'das Leben' zum 
Problem gemacht, und dann auch gelegentlich der Tod be­
rücksichtigt wird." Dieses weist schon auf die Lehre, die 
er vertritt: daß nämlich der Tod wesensnotwendig (kein 
Ausdruck Heideggers) zum Leben gehört.
21. Wichtiger als die Lehre selbst ist die Art ihrer Begrün­
dung. Wir verfolgen die Grundlinien derselben. Daß Le­
ben und Tod untrennbar sind, daß jedes Lebende wesens­
notwendig stirbt, könnte eine bloß dogmatische Behaup­
tung sein. Von einem solchen Dogmatismus ist Heidegger 
weit entfernt. Es ist bei ihm auch nicht so, als gehöre der 
Begriff Leben und der Begriff Tod zusammen, obwohl ei­
ne innerste Verknüpfung beider "Ideen", deren Art zu er­
kennen ein großes Problem ist, schwer geleugnet werden 
kann. Ich erinnere im Vorbeigehen etwa daran, daß zu so 
etwas wie "lebendig-Wirken" ein "unlebendig-, tot-Wir- 
ken" gestellt werden kann. Oder in dem "ein reizendes 

65

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichts"-Scheinen des Blau, von dem Goethe spricht, wird 
das Nichts objektiv und in gewisser Weise homogen dem 
Sein.9 Aber auch dies ist nicht Heideggers Weg.
22. Ich nähere mich seiner Darstellung mit Hilfe formaler 
Erwägungen: Der Tod ist nach Heidegger "zum Seinkön­
nen, das heißt zur Existenz gehörig" (234). Er drückt das­
selbe auch so aus: daß der Tod "eine Möglichkeit ist" des 
Menschen selbst (261). Nun ist aber der Mensch, nach 
Heidegger, ein sich zu seinen Möglichkeiten beziehungs­
weise zu seinem Seinkönnen Verhaltendes (250); eben 
dies besagt "Sein zum Tode", überhaupt Sein zum Sein­
können oder auch "Sein zu einer Möglichkeit". (Man muß 
bei Heidegger rücksichtlich des "Sein zu" das Doppelte im 
Auge behalten, daß es sich dabei immer erstens um eine 
Möglichkeit handelt, die das Seiende zu ist, und daß 
zweitens dieses Seiende sich verhält - genauer: ein sich 
ständig obzwar unausdrücklich so oder so dazu Verhalten­
des ist - zu diesen Möglichkeiten. Es versteht sie und 
damit sich immer irgendwie. Das existenzielle Verhalten 
zu solchen existenzialen Möglichkeiten entscheidet bezie­
hungsweise ist immer schon die Entscheidung über den 
Modus (sc. eigentlich, uneigentlich) des Werdens zu dem, 
was der Mensch ist.)
23. Offenbar ist aber auch damit noch nicht durchaus 
deutlich, was alles durch dieses Sein zum Seinkönnen ge­
deckt werden kann. Ich interpretierte das Seinkönnen bei­
spielsweise als Künstlerseinkönnen. Darin liegt die Vor­
aussetzung, daß einer schon Künstler ist und doch erst 
wird oder daß Künstlersein Möglichkeit dessen ist, der es 
ist. Der Betreffende verhält sich zu seinem Künstlersein, 

9 Blau "ist als Farbe eine Energie, allein sie steht auf der negativen Seite und 
ist in ihrer höchsten Reinheit gleichsam ein reizendes Nichts". (Goethe, Zur 
Farbenlehre, sechste Abteilung: "Sinnlich-sittliche Wirkung der Farbe", Nr. 
779.)

66

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um das er wesentlich in Sorge ist; er sucht sich selbst, sein 
Telos. Telos heißt aber auch Ende', und darin wird schon 
die Problematik sichtbar. Gleichwohl sieht man, daß es ei­
ner noch wesentlich anderen Sicht angehört, wenn man 
den Tod (das Ende, Telos) ein Seinkönnen sein läßt. Die 
Differenz ist schon latent im Ausdruck "Möglichkeit sei­
ner selbst" oder "eigene Seinsmöglichkeiten" (250). Ich 
interpretiere z. B. folgendermaßen: "A kann Künstler sein" 
(überhaupt: "A kann der und der sein, der er ist") heißt: er 
vermag Künstler zu sein. Dabei ist nun die anderswo 
(180h) folgendermaßen ausgesprochene Einsicht im Auge 
zu behalten: "Sein und Werden sind zwar nicht dasselbe; 
aber das Vermögen zu sein, als unterschieden gedacht von 
dem Sein, und das Vermögen zu werden sind dasselbe; und 
diese Selbigkeit ist auch umgekehrt dasjenige, was Sein 
und Seinkönnen entscheidend trennt. Das ens potentia ist 
demnach das Seinkönnende oder (sive) das Werdenkön­
nende."10 Demzufolge ist "A sein können" und "A werden 
können" dasselbe. Auf Existenz angewandt, die nach Hei­
degger das Wesen oder die essentia des Menschen ist, 
würde das besagen: der Mensch ist dasjenige, was Mensch 
sein kann beziehungsweise werden kann. Oder: der 
Mensch ist das Sein zum Menschen. "Ich kann ein Mensch 
sein" heißt soviel wie "ich kann (und zwar vermag) ein 
Mensch werden". Dieses nun enthält zwar in sich, daß es 
möglich ist, daß "ich ein (wirklicher, echter, ganzer) 
Mensch (Künstler) werde", aber es besagt wesentlich 
mehr: nämlich daß ich es vermag. Und dieses "vermögen" 
steht, mindestens gedanklich, in einer engen Beziehung zu 
"mögen": ich vermag wahrhaft das, was ich aus dem 
Grunde meiner selbst mag, d. h. woran ich hänge und zwar 

10 Die "anderswo" ausgesprochene Einsicht soll "180h" - so im Typoskript - 
zu finden sein. Hrsg, ist nicht fündig geworden.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht in einem äußeren Daranaufgehängtsein. Die Modi 
von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit stehen offenbar in 
einer sehr genuinen Beziehung zu solchem Mögen.
Ähnlich und doch anders liegen die Verhältnisse bei Hei­
degger. Das tritt sofort darin entgegen, daß Heidegger so 
etwas wie das Sterben in diese Begrifflichkeit aufnimmt. 
"Ich kann sterben" heißt unter Umständen "ich kann jeden 
Augenblick sterben" und dies nun nicht nur in dem Sinn, 
daß einer schwer krank ist, auf den Tod liegt, und daß der 
Arzt sagt "er kann jeden Augenblick sterben" oder daß der 
Kranke selbst fühlt, daß es jeden Augenblick mit ihm zu 
Ende sein kann; sondern überhaupt und ohne Berücksich­
tigung der Möglichkeit solcher echter Vorgefühle: jeden 
Augenblick kann der Tod an den Menschen herantreten. 
Dieses heißt nun wiederum einmal "es ist möglich, daß der 
Mensch stirbt". Insofern ferner der Ansatz gemacht wird, 
daß der Mensch wesensnotwendig irgend einmal stirbt, be­
sagt auch es zugleich mehr, ohne jedoch im selben Sinn 
"mehr zu besagen" als "A kann Künstler sein". Das Mehr 
des Besagens gegenüber dem "es ist möglich" liegt hier in 
der Wesens-notwendigkeit des Todes. Es öffnet sich damit 
ein Ausblick auf eine Differenz im Begriff "Wesen" und 
zugleich damit im Begriff "Wesensnotwendigkeit", eine 
Differenz, die Heidegger vielleicht dunkel gespürt hat und 
ihn bewogen hat, den Ausdruck "Wesen" überhaupt zu 
meiden. Auch der "geborene" Künstler wird irgendwie 
"wesensnotwendig" Künstler werden; aber gewiß wird er 
es, wenn überhaupt, dann in einem anderen Sinn, als der 
Mensch "wesensnotwendig" ein Toter wird oder stirbt. Die 
Differenz macht sich indirekt schon darin spürbar, daß wir 
die Wesensnotwendigkeit des Todes unbedingt mächtig 
denken: schlechthin jeder Mensch stirbt eben; während wir 
mindestens zweifeln können, ob ein geborener Künstler 
auch unter allen Umständen Künstler wird; mit welch 

68

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letztem Zweifel der tiefere zusammengeht, ob denn über­
haupt in einem eigentlichen und relevanten Sinn von ei­
nem "geborenen Künstler" und noch allgemeiner von ei­
nem "geborenen A" gesprochen werden kann. Es ist das 
Problem der Individualität.
24. In bezug auf Heidegger ist hier entscheidend, daß er 
behauptet, die Ontologie des Menschen sei der des Lebens 
vorgeordnet (247). Dies ist ein genereller Ansatz bei ihm 
und er ist vielleicht im großen gesehen der alles entschei­
dende Ansatz. In concreto wirkt sich dies nun hier sofort 
dahin aus, daß Heidegger das "ich kann sterben" in einer 
Art Analogie zu anderem Seinkönnen, also z. B. zu dem 
"ich kann Künstler sein" setzt. Er bringt sie auf eine 
Ebene, wofern man dies daraus schließen kann, daß er sol­
che möglichen Unterschiede im oder hinter dem Terminus 
"Seinkönnen" schlechterdings nicht diskutiert. Dabei ist 
von vornherein festzuhalten, daß der Ansatz Heideggers 
alles andere als grundlos ist: Es geht nicht einfach an, das 
Sterben des Menschen auf eine Stufe zu stellen mit dem 
Sterben beziehungsweise, wie Heidegger terminologisch 
es ausdrückt, mit dem Verenden des Tieres. Man kann 
nicht einfach erklären, der Tod sei etwas, was der Mensch 
mit dem Tiere gemeinsam habe, und das, weil er es mit 
ihm gemein habe, auch nichts anderes sei als der Tod des 
Tieres. Das Verenden des Menschen macht, qualifiziert 
dieses Verenden zu etwas anderem, zu einem Sterben, wie 
wir sagen. Hier wird nicht ein selbiges, wie Klages meint, 
mit verschiedenen Worten ausgedrückt. Aber das große 
ungemein zentrale Problem ist dies, ob, wenn das erste 
nicht zutrifft, dann notwendig die andere Meinung, die die 
Heideggers ist, gilt: daß mit "sterben" und "verenden" 
wahrhaft Verschiedenes angemessen mit eben verschiede­
nen Worten bezeichnet wird. Das Problem ist, ob diese 
"diametral" entgegengesetzten Auffassungen eine echte 

69

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alternative darstellen. Ich verweise im Vorbeigehen nur 
auf das Merkwürdige solcher merkwürdig umkehrbarer 
Logoi wie: das Sterben des Tieres ist das Verenden; das 
Verenden des Menschen ist das Sterben. Mindestens lo­
gisch tritt darin doch eine sehr singuläre Verklammerung 
dieser beiden Logoi zutage. Und es versteht sich, daß dies 
nicht nur bei dem Sterben und Verenden der Fall ist, son­
dern ganz allgemein bei dem Sein von Mensch und Tier. 
Heidegger geht nun, wie gesagt, von einem Sterbenkönnen 
als einem Zu-sterben-Vermögen aus. Zu einem solchen 
echten Vermögen gehört verständlicherweise ein Verhält­
nis des Vermögenden zu seinem Vermögen. "Vermögen" 
ist offenbar auch eng verwandt, wenn nicht äquivalent, mit 
"Übersichbringen"; beide sind an und für sich neutrale 
Ausdrücke, wenn wir auch "Übersichbringen" im allge­
meinen gegenüber uns Negativem verwenden. Darin liegt 
die Anzeige, daß dieses Vermögen als Moment das "aus 
eigener Kraft" in sich enthält: ich bringe es über mich, zu 
...: ich mache es mir gleichsam von mir selbst her möglich. 
Und so sieht Heidegger das Problem des existenziellen 
Verhaltens zum Tode und zum Sterben in der Tat darin, 
daß der Mensch sich das Sterben von sich selbst her er­
möglicht ("Dasein kann nur dann eigentlich es selbst sein, 
wenn es sich von ihm selbst her dazu ermöglicht." (263)). 
Da das Sterben für ihn nicht einfach eine Wesensnotwen­
digkeit des Menschen als eines Lebewesens ist, sondern 
ein Seinkönnen des Menschen qua Menschen und - so 
möchte ich versuchen die Heideggersche Stellung vor­
übergehend zu fixieren - sozusagen rein qua Menschen, so 
erhebt sich auch ihm gegenüber die nur existenziell zu ent­
scheidende "Frage der Existenz": ob er, was er sein bezie­
hungsweise werden kann, eigentlich ergreift. Es liegt darin 
offenbar eine Art Gleichstellung von z. B. ein Künstler 
sein können und ein Toter (Sterbender?) sein können.

70

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese eigentümliche Problemlage, die aus der Behauptung 
entspringt, daß die Ontologie des Menschen der des Le­
bens vorgeordnet ist, wirkt sich vorzüglich aus in dem 
Ausdruck "Ganzseinkönnen" (234). "Das Ganzseinkön­
nen" des Menschen ist bei ihm ausdrucksmäßig äquivalent 
mit "das mögliche Ganzsein" des Menschen (cf. die Kapi­
telüberschrift S. 235).
Es heißt 237: "Das Erreichen der Gänze des Daseins im 
Tode ist zugleich Verlust des Seins des Da". Unmittelbar 
erhellt daraus, daß dieses Ganzsein des Menschen einer­
seits verstanden wird in einer Weise, die erlaubt auch von 
dem Ganzsein des Tieres zu sprechen: beide sind, solange 
sie leben, noch nicht "ganz". Die Betrachtung, die nicht 
bis zum Ende der Lebewesen, das Ende einschließend, 
vordringt, hat nicht das ganze Leben (das ganze Sein - 
beide Ausdrücke nicht bei Heidegger) vor sich. Insofern 
kann man "das Ganzsein" z. B. des Menschen auslegen 
und verstehen als dieses ganze Sein des Menschen. Hei­
degger macht den selbstverständlich und unverfänglich 
klingenden Ansatz, daß die Ontologie das ganze Sein 
("das Ganze des thematischen Seienden", 232) des fragli­
chen Seienden erkennen will ("in die Vorhabe" bringen 
will). Dieser Sinn von Ganzsein zieht sich bei Heidegger 
durch alles hindurch. Aber nun eben als "Ganzsein­
können". Jedes Lebewesen - und so auch der Mensch - 
"kann ganz sein" beziehungsweise "kann ganz werden". In 
dieser Schicht heißt das: es ist potentia ganz, potentia 
fertig (teXeiov); es ist in der Möglichkeit zum Fertigsein. 
Notwendig, freilich wesensnotwendig wird in diesem Sinn 
jedes Lebewesen einmal fertig. Mindestens ist gegen eine 
Annahme dieser Art ohne weiteres nichts beizubringen.
25. Ehe ich die weiteren Bedeutungen des Ganzseinkön­
nens durchgehe, mache ich im Vorbeigehen eine kritische 
Bemerkung über diesen ersten Ansatz. Es ist sehr proble­

71

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matisch, ob der Gedanke "des ganzen Seins" beziehungs­
weise eines "fertigen Seienden" (dies eben so verstanden, 
daß das Seiende erst mit seinem Tode fertig oder ganz 
wird) sich so verhält, daß darin eine Konkretion des onto­
logischen Verhältnisses von Sein zu Seiendem gesehen 
werden kann. Mindestens ist es durchaus nicht selbstver­
ständlich, daß ein Lebewesen noch nicht "ganz oder fertig" 
ist, solange es lebt. Die Gegenbehauptung ist diskutabel: 
daß die Tatsache, daß überhaupt ein Wesen lebt, Beweis 
dafür ist, daß es fertig ist. Ist der Gedanke nicht sehr nahe­
liegend, daß ein gewisses Fertigsein Bedingung dafür ist, 
daß ein Wesen sozusagen anfängt zu leben (seinen Le­
bensweg antritt)? Was meint denn der Gedanke der 
"Selbstbewegung", als deren Prinzip Aristoteles die Seele 
faßt, anderes? Wie könnte man - in dieser Perspektive ge­
sehen - etwas in sich haben, was noch gar nicht fertig ist? 
Und das Leben haben wir doch in gewisser Weise in uns. 
Auf der anderen Seite ist es weiterhin eine ziemliche Ba­
nalität, daß "das Leben (das Sein)" eines Tieres oder auch 
eines Menschen, wenn man darunter den Lebensverlauf 
mit seinen Ereignissen, mit allem was passiert ist und noch 
passieren wird, versteht, noch nicht "fertig" ist, solange ei­
ner noch lebt. Es ist das dann der Lebensverlauf (die Ge­
schichte), die man erzählen kann: Geschichte eines Talers. 
In diesem Sinn ist "der ganze fertige Lebensverlauf" eine 
eindeutige und verständliche Kategorie. Aber wie gesagt­
es ist doch mindestens sehr bedenklich, ob das Verhältnis 
eines solchen Lebensverlaufs zu demjenigen, dessen Le­
bensverlauf er ist, oder das Verhältnis einer solchen Ge­
schichte zu dem, dessen Geschichte es ist, als Konkretion 
des Verhältnisses von Sein und Seiendem, Leben und Le­
bendigem behandelt werden kann. Man sieht doch auf den 
ersten Blick z. B., daß eine solche Geschichte nur deshalb 
und nur in dem Sinn Geschichte z. B. dieses Menschen ist, 

72

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weil wir sie in der Erzählung zu dessen Geschichte ma­
chen. Im folgenden sehe ich jedoch von diesen kritischen 
Bemerkungen ganz ab.
26. Zweitens ist nun bei Heidegger auf der spezifisch 
menschlichen Basis im Blick: Der Mensch ist schlechthin 
Seinkönnen. Er ist das an und für sich auch ohne Rück­
sicht darauf, daß er "sterben kann". Er ist das, was sein 
kann, was es ist. Und hier ist es dann durchaus fraglich, ob 
er jemals ganz wird. So viel ich sehe, kann in diesem Sinn 
gar nicht gesagt werden, er könne uneigentlich ganz wer­
den. Als solches Seintonnen, das er ist, fehlt ihm wesent­
lich die Vollendung. Das Eigentümliche, Schwierige, teils 
Berechtigte, teils Schiefe der Gedankenführung bei Hei­
degger in diesem Punkt gründet darin, daß er nicht den ge­
nuinen Sinn, den dieses spezifisch menschliche Ganzsein­
können für sich allein schon hat, gesondert berücksichtigt, 
sondern ihn sofort zusammennimmt mit dem Ganzsein­
können des Lebewesens. In dieser "Zusammenstellung" sui 
generis - sie macht eigentlich das Genus "Heidegger" aus - 
kommt einerseits das Richtige zum Ausdruck, daß das 
Ganzseinkönnen des Lebewesens das spezifisch menschli­
che Ganzseinkönnen in einer gewissen Weise ermöglicht; 
anderseits ist das Schiefe, Bedenkliche davon dieses, daß 
Heidegger das Ganzseinkönnen des Lebewesens nach 
Maßgabe des spezifisch menschlichen Ganzseinkönnens 
behandelt. Nun tut er dies zwar nur eben beim Menschen; 
und so scheint alles in der Ordnung; er muß aber sagen, 
daß die Ontologie des Lebewesens nur privativ von der 
Ontologie des Menschen her zu erreichen ist. Vielleicht 
liegt in diesem Satz das ganze Problem, und zugleich der 
Schlüssel zur Auflösung und Überwindung dieses Philo­
sophierens. Daß die Ontologie des Lebewesens nur priva­
tiv von der Ontologie des Menschen her zu erreichen ist, 
möchte man wohl zugeben; aber vielleicht liegt eben darin 

73

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Hinweis darauf, daß der Ausgangspunkt dieses privati­
ven Verfahrens nicht eine Ontologie des Menschen sein 
kann. In der Tat gewinnt ja auch Heidegger seine Ontolo­
gie des Menschen - dies zu zeigen sind wir sozusagen 
implizit gerade bei - nur auf dem Grunde der unmittelba­
ren Zusammenbindung des Ganzseinkönnens des Men­
schen mit dem Ganzseinkönnen des Lebewesens. Dieses 
selbe im Vorbeigehen noch an einem anderen Punkte auf­
gewiesen: die Angst um das eigentliche Selbst, um das Er- 
gon, ist nicht die Angst vor dem Tode (254). Ich bezeich­
nete es aber bei Gelegenheit anderer Begriffe als ein Pro­
blem, ob es eine Angst um das Ergon gäbe, wenn es nicht 
ein Bewußtsein um den Tod gäbe. Bei Heidegger ist die 
Angst um das Werk als Sorge einerseits nicht ohne weite­
res die Angst vor dem Tode, und doch ist anderseits beides 
auch wiederum wie identisch. Die Angst vor dem Tode 
scheint so etwas zu sein wie die äußerste, unüberholbare 
Sorge.
Ich gebe kurz einen Fingerzeig, in welcher Weise eine ge­
trennte Behandlung des spezifisch menschlichen Ganz­
seinkönnens auf spezifische Kategorien führt, von denen 
man freilich nicht sagen kann, sie seien bei Heidegger 
schlechthin nicht vorhanden; sie fungieren nur nicht rein 
bei ihm, sondern in jener problematischen Legierung mit 
den rein ontologischen Kategorien des Lebewesens. Wie 
der Mensch ganz das werden kann, was er ist, führt etwa, 
wenn wir ihn beispielsweise als Künstler ansetzen, zu dem 
Ausdruck "ein ganzer Künstler"; oder "ein ganzer 
Mensch". Dies heißt wiederum ein echter Mensch, Künst­
ler. Damit hängt weiter zusammen "ursprünglich" (Hei­
degger behandelt "Ursprünglichkeit" unter anderem S. 232 
in der geschilderten typischen Verbindung mit dem 
Ganzsein des Lebewesens). "Ursprünglich" besagt aber 
rücksichtlich des Verhaltens - und um das Verhalten geht 

74

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es hier ja - dasselbe wie "echt": aus dem Grunde, aus dem 
eigenen Grunde heraus. Ursprünglich sich verhalten heißt 
selbst ganz dabei sein. Es kommt da in der Tat nicht auf 
den Inhalt an. Und es ist richtig, wie Heidegger im übrigen 
ja gerade tief fühlt, daß das Ursprünglich-Werden, genauer 
daß die Sorge um das Ursprünglich-Werden, immer sozu­
sagen nur in der Bewegung darauf zu wirklich ist, daß wir 
den Grund unserer selbst - verstanden als Grund, aus dem 
heraus wir uns verhalten - nie oder nur augenblicksweise 
oder auf jeden Fall nur sehr selten erreichen. Eine ur­
sprüngliche Anstrengung ist eine Anstrengung aus dem ei­
genen Grund heraus; sie ist eine Anstrengung aus ganzer 
Seele. Wenn ich aber aus ganzer Seele heraus mich verhal­
te, tue, was ich tue, dann bin ich ganz da. Ich bin dann 
ganz dabei. Daß ich nun aber ganz bin, wenn ich bei etwas 
ganz dabei bin, das kann nur bestritten werden, wenn man 
von anderswoher und mit notwendig dann anderem Sinn 
voraussetzt, daß ich noch nicht ganz bin, solange ich lebe.
27. Allein das Ganzsein beziehungsweise das Ganzsein­
können des Menschen hat nun noch - das muß mit Rück­
sicht auf das zuvor Gesagte betont werden - eine mögliche 
andere Bedeutung, die gerade bei Heidegger mit einer 
gewissen Reinheit heraustritt und die in seiner Geschichts­
philosophie prävaliert. Wir können dabei an den zuletzt 
erörterten Sinn anknüpfen: einer kann "ganz bei einer - 
einzelnen - Sache sein" oder etwa nur "halb"; er kann in 
einem einzelnen Verhalten ganz dabei sein. Das ist im we­
sentlichen das oben erörterte Ganzsein. Man kann es ein 
Ganzsein in einer bedingten Sache nennen. Im Unter­
schied dazu müssen wir nun das Ganz-dabei-Sein bei einer 
unbedingten Sache berücksichtigen. Die Erörterung des 
Verhältnisses einer bedingten und einer absoluten Sache - 
sc. einer solchen "Sache", bei der einer dabei sein kann: 
causa - lasse ich auf Seite. Bei der bedingten Sache bin ich 

75

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dabei, wenn ich eben dabei bin: in dem letzten liegt ihre 
Bedingung. Bei der unbedingten Sache bin ich unbedingt 
dabei, d. h. sofern ich bin, bin ich schlechthin bei ihr. Ich 
habe schlechthin, unbedingt ein Ziel (Telos). Bei Heideg­
ger kann entsprechend von einer bedingten und von einer 
unbedingten Sorge gesprochen werden. Es ist das Aristo­
telische öpeyenOai. Im wesentlichen ist es der Unterschied 
von ontologisch und ontisch bei Heidegger. Nach ihm 
sorgt sich der Mensch (strebt, müht sich um und so fort) 
immer schon. Er bemerkt sozusagen, wenn er die Augen 
aufschlägt, daß er immer schon bei etwas dabei, auf etwas 
aus, in etwas begriffen ist. Aber wenn er nun fragt, z. B. 
was das höchste Gut, die Eudaimonie oder etwa auch das 
Heil der Seele ist, dann steht er vor der "Frage der Exi­
stenz". Es ist das im Grunde die Frage "was soll ich tun?" 
verstanden als "was soll ich überhaupt tun?". Es handelt 
sich dann um die Wahl einer Sache, bei der ich mein gan­
zes Leben hindurch ganz dabei sein kann. Bei Aristoteles 
steht hier der Entwurf der Bioi. Die Idee eines solchen 
Bios empfängt von hier aus noch ein anderes Licht. Das 
liegt an der Wandlung, die der Begriff des ganzen Lebens 
erleidet. Es wird nicht mehr vom Erzähler her gesehen, so­
ndern vom handelnden Menschen selbst aus: Die Ent­
schlossenheit bei Heidegger ist diejenige Verfassung, in 
der der Mensch ein für alle Mal darüber entscheidet, wie 
er sein Leben führen will. Es ist die Verfassung dessen, 
der seinen eigensten Bios, sozusagen seinen individuellen 
Bios gewählt hat.
Die ungemeine Schwierigkeit der Interpretation liegt nun 
aber in der relativen Unbestimmtheit von so etwas wie in­
dividueller Bios. Heidegger sagt, der Mensch wähle sich 
dann "seinen Helden" (385). Aber auch darin liegt eine 
sehr wesentliche Unbestimmtheit. In wieweit kann hier 
überhaupt allgemein philosophiert werden? Bei Heidegger 

76

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellt sich die Sache so, daß jede eigentliche Existenz sich 
ihren Helden wählt. Aber gilt das allgemein? Und dann ist 
auch dies, wie gesagt, mehrdeutig.
Bei Heidegger liegt ein faktisches Ideal zugrunde; aber 
dies kommt nur indirekt zum Vorschein. Das Problem der 
Möglichkeit einer existenzialen Analyse, einer Ontologie 
des Menschen wird hier aufdringlich. "Aber liegt der 
durchgeführten ontologischen Interpretation der Existenz 
des Daseins nicht eine bestimmte ontische Auffassung von 
eigentlicher Existenz, ein faktisches Ideal des Daseins zu­
grunde? Das ist in der Tat so. Dieses Faktum ... muß in 
seiner positiven Notwendigkeit aus dem thematischen Ge­
genstand der Unternehmung (sc. das Sein und die Zeit) be­
griffen werden." (310)11 Aber was heißt im Grunde die 
weitere These Heideggers: "Die ontologische 'Wahrheit', 
der existenzialen Analyse bildet sich aus auf dem Grunde 
der ursprünglichen existenziellen Wahrheit." (316)? Ge­
setzt es verhalte sich so: wäre es dann nicht unerläßlich, 
dieses faktische Ideal auch offen hinzustellen, statt damit 
hinter dem Berge zu halten?
Was besagt "ontische Auffassung von eigentlicher Exi­
stenz"? Es ist wohl eine Auffassung von dem, was eigent­
lich Leben heißt. Ich will sagen können "ich habe gelebt", 
wenn ich einmal sterbe. Ich habe dann mein Leben genos­
sen, gekostet in dem neutralen und insofern tiefen Sinn, 
den diese Worte z. B. auch bei Humboldt haben. Ich habe 
"meine Zeit" bestens angewandt.
Was mag nun das faktische Ideal Heideggers sein? Wir 
hören von der Entschlossenheit als einem "verschwiege­
nen, angstbereiten Sichentwerfen auf das eigenste Schul­
digsein" (297); ferner, daß zur Eigentlichkeit die Möglich­
keit eines "echten Scheiterns" gehört (178). Scheitern kann 11 

11 Klammerbemerkung von König.

77

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Unternehmen, ein Wagnis. Bei einem Unternehmen 
kann man wenig, viel und auch alles auf das Spiel setzen. 
Man kann sein Leben daran wagen. "Eigentlich leben" 
wird ihm wohl soviel sein wie: leben in einer Weise, die 
den Einsatz des Lebens bedingt. Ein Einsatz ist das, was 
man gewinnen oder verlieren kann. So hier das Leben. So 
klettert nun einer auf das Matterhorn. Er liebt die Gefahr. 
Nur als gewonnenes ist ihm sein Leben etwas wert. Er 
fühlt sich dann intensiv leben und ob dabei "intensiv" Ad­
verb zu fühlen oder zu leben ist, muß man nicht für eine 
Alternative halten. Aber solche Unternehmungen sind ein­
zelne. Man setzt in ihnen zwar jeweils sein ganzes Leben 
ein; aber ganz heißt hier soviel wie wenn einer seine 
"ganze Barschaft", d. h. alles, was er zur Zeit besitzt, ein­
setzt. Bei Heidegger ist aber damit verknüpft das ganze 
Leben bis zum Tod. Es ist ein Lebenseinsatz und eine 
Gefahr die gerade nicht das physische Leben bedroht; 
wenigstens nicht per se, sondern höchstens per accidens. 
Zwar spricht Heidegger so, daß der Einsatz des physischen 
Lebens mit begriffen ist. Aber das Eigentliche ist die Er­
wägung der Möglichkeit eines solchen echten Daranset­
zens des ganzen Lebens, das nicht ein Auf-das-Spiel-Set- 
zen des physischen Lebens ist und das daher das ganze 
Leben von der Geburt bis zu dem - aus anderen Gründen 
erfolgenden - Tod meint. Es ist, im Vergleich gesprochen, 
der Spieleinsatz der "ganzen Barschaft" in dem Sinn, daß 
es nicht nur die ganze ist, die ich zur Zeit besitze, sondern 
auch die, die ich je besitzen werde, solange ich lebe.
28. Allein in welchen Bereichen ist nun so etwas möglich? 
Wo gibt es solche Matterhorne? Was heißt bei ihm "ge­
winnen", "siegen", "nicht scheitern"? In Reflexionen die­
ser Art nutzt es, sich den Aristotelischen Unterschied not­
wendiger und "schöner" Tätigkeiten (evepyetai) gegen­
wärtig zu halten. Die schönen Tätigkeiten wählt man ihrer 

78

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst wegen. In sie setzt Aristoteles die Eudaimonie. Bei 
Heidegger blickt auch hier Aristoteles hindurch. Die Wahl 
seiner selbst ist zugleich Wahl einer Art von “Lebens­
aufgabe". Allein wie vielfach ist nun wieder das Sein von 
so etwas wie der Wahl einer Lebensaufgabe. Schon um 
klar zu sehen rücksichtlich der Konzeption des Ganz-da- 
bei-Seins das ganze Leben hindurch, müßte konkreter 
gesprochen werden. Was heißt z. B. "kämpfende Nachfol­
ge und Treue" (385), wenn ich mir etwa Kant zum Helden 
wähle? Was, wenn ein Dichter sich etwa Stifter zum 
Helden nimmt? Sind "Held" und z. B. "Vorbild" dasselbe?
29. In Heideggers Darlegungen fehlt vollkommen das 
Moment des Sachkontakts. Der Sachkontakt ist allerdings 
nichts Existenzielles. Daß ein Junge mal ursprünglich von 
philosophischen Fragen oder z. B. auch von wissenschaft­
lichen ergriffen wird, daß ihn eine ursprüngliche Liebe 
und Leidenschaft für irgendeine "schöne" Tätigkeit packt, 
für eine Tätigkeit, deren Güte in sich unendlich steige­
rungsfähig ist, all das fehlt bei ihm. Dennoch mag das 
faktische Ideal Heideggers seine Würde haben. Es lebt in 
ihm, ich sagte es schon, ein großer Drang nach Ursprüng­
lichkeit; vielleicht aber auch, obwohl er es ausdrücklich 
abstreitet, ein Trieb nach Neuheit. Man könnte an den 
Vorgang der Sezession im weitesten Sinn denken. So stellt 
sich die Romantik gegen den Klassizismus, die Existenz­
philosophie gegen den Idealismus. Von der inneren Dy­
namik solcher Sezessionen lebt etwas in ihm; nur lebt es, 
wenn ich recht sehe, in einer sehr bewußten, forcierten 
Weise. So zeigen sich in seinen Darlegungen gewisse typi­
sche Haltungen: Treue gegen sich selbst, Vertrauen auf 
sich, auf den eigenen Kopf, auf das eigene Gefühl. Dies 
freilich mehr im Gegensatz gegen andere Köpfe und weni­
ger in der Form einer Loslösung von sachlichen Überliefe­
rungen. Sich nicht anfechten lassen durch das Geschwätz 

79

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neugieriger Nichtstuer. Etwas für richtig und wichtig hal­
ten gegen die allgemeine Meinung. Von hier aus bekommt 
denn auch so etwas wie Nicht-scheitern - eine Art Recht­
behalten - eine gewisse Physiognomie. Es ist aber doch 
sehr merkwürdig und synthetisch schwer zu charakterisie­
ren, worin die Einheit des Doppelten bei ihm verankert ist: 
daß einerseits ein solches Siegen und Rechtbehalten-Wol- 
len überall bei ihm heraustritt, während doch anderseits 
nach seiner ausdrücklichen Lehre die eigentliche Wahrheit 
immer nur die ist, die konstitutive Unwahrheit eigentlich 
zu übernehmen.
30. Ich kehre noch einmal zurück zu dem Gedanken eines 
Seins zum Tode. Daß jedes Lebendige wesensnotwendig 
stirbt, ist, so sagte ich, ein Satz, nach dessen Wahrheit ge­
fragt werden kann. Woher wissen wir das? Wie kann es 
begründet werden? Solche Fragen ergäben eine Bewe­
gung, die objektiv etwas über die Notwendigkeit des To­
des zu erkennen strebte. Der Einzelne würde sich unter ei­
ne solche Erkenntnis subsumieren. Je nach der Art dersel­
ben wäre die entsprechende Gewißheit. Heidegger geht 
durchaus anders vor. So wie ich gewiß bin, daß ich bin, so 
wie darin eine unmittelbare Gewißheit liegt, die nicht pri­
mär eingeschlossen ist etwa in eine Gewißheit, daß meine 
Mitmenschen sind, so gleichsam sucht Heidegger eine ei­
genste innere Gewißheit davon, daß er einmal sterben 
wird. Ich gehe darauf hier nicht näher ein, weil dafür not­
wendig wäre, den Begriff der Wahrheit bei ihm darzustel­
len. Nur noch einige kurze Bemerkungen. Konstruktiv ist 
dieser Gedanke des Seins zum Tode nicht unverständlich, 
sondern konsequent; das Existieren soll ein Seinkönnen 
sein. Faßt man nun dieses in der früher angegebenen 
Weise als Verschmelzung eines naturhaften In-der-Mög- 
lichkeit-Seins mit einem Vermögen anderer Art, wofür als 
Beispiel das Vermögen, Künstler zu sein, dienen kann, 

80

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann hat man einen gewissen Zugang zu einem solchen 
Sterbenkönnen.
Zu dem früher über das spezifisch menschliche Vermögen 
Gesagten12 füge ich noch ergänzend hinzu, daß es sich da­
bei um so etwas wie "Talente" handelt. Dieser Zusatz ist 
aufklärend, wenn dabei das Verhältnis zur Sache (zum 
Bild, zur Statue, zum Gedachten als solchen) betont wird. 
Dieses Verhältnis kommt bei Heidegger wesentlich zu 
kurz. Er verdeckt diesen Mangel durch die Weitdeutigkeit 
seines Terminus "sein zu”. Das Sein zu ist ein Verhalten 
zu, und dieses beides ist soviel wie Existieren. Man kann 
eine Art genereller Substitutionsregel angeben in dieser 
Hinsicht, die folgendermaßen lauten könnte: Jedes Prädi­
kat des Ich (müßte natürlich genauer generell spezifiziert 
werden: z. B. wahr, gewiß, schuldig, geschichtlich; ein­
schließlich der kopulativen Verbindungen) ist, um zu dem 
entsprechenden ontologischen Ausdruck zu kommen, um­
zuwandeln in ein "Sein zu ..." Nun kann ich mich in einem 
ungemein weiten Sinn zu allem Möglichen "verhalten". 
Und dieser weiteste Sinn gestattet, auch z. B. das Denken 
(das bei Heidegger nach S. 147 neben dem Anschauen ein 
"entferntes Derivat" seines Existenzials "Verstehen" sein 
soll) als ein Sichverhalten (sc. zu dem Gedachten) zu fas­
sen. Die meinem Erachten nach zu bejahende Frage ist da­
bei aber: ob nicht diese letzte Subsumtion eine Pseudosub­
sumtion ist? Die Frage ist logisch sehr prinzipiell: z. B. 
schon für eine Untersuchung über den Begriff der Inten­
tionalität; auch an das Aristotelische Verhältnis von KOtetv 
und JtpaTtetv ist zu erinnern. Ein "existierender Denker" 
z. B. kann von daher einmal der sein, der leidenschaftlich 
bei seinen Gedanken ist; sodann etwa der, der sich das 
Denkersein zum Telos genommen hat. In diesem letzten 

12 Hinweis auf Darlegungen im Abschnitt 23.

81

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fall kann dann gesagt werden, daß er sich zu dem Denker- 
sein-können, das er ist, eigentlich verhält. Zugleich sieht 
man aber, daß in diesem letzten Fall das Sichverhalten zu 
... notwendig ein Doppeltes in je verschiedenem Sinn ist: 
denn das Sichverhalten zu dem Denker-sein-können steht 
offenbar in einer wesentlichen Relation zu dem Sich­
verhalten zum Gedachten; und diese Relation ist z. B. 
naiv, wenn das Sichverhalten zu dem Gedanken die 
primäre ist. Das rein menschliche "Vermögen” ist dieses 
Vermögen des Sichverhaltens zu solchem Objektiven als 
solchem. Mindestens ist es der Erwägung wert, ob das Exi­
stieren als das spezifisch menschliche Seinkönnen nicht 
bedingt ist durch diese spezifisch menschliche Möglichkeit 
des Sichverhaltens zu Objektivem als solchem. Ersichtlich 
liegt hinter diesen Fragen das zentrale Problem des 
Verhältnisses von theoretischer und praktischer Vernunft, 
ein Verhältnis, das man nicht in ein einseitiges Be­
dingungsverhältnis auflösen wird. Heidegger folgt in sei­
ner Stellung der Bestimmung des Aristoteles in der 
Nikomachischen Ethik, die bekanntlich in der Praxis das 
spezifisch menschliche Vermögen sieht. Nur vergißt er da­
bei oder auch berücksichtigt er nicht, daß Aristoteles 
einmal zwei verschiedene Begriffe von Praxis hat, von de­
nen der eine eine Art des anderen ist, daß zweitens bei 
Aristoteles die Theorie als die vollkommenste Praxis auf­
tritt. Hält man nun im Auge, daß Heidegger diesen Unter­
schied innerhalb des Begriffs des spezifisch menschlichen 
Vermögens durch seine Terminologie verdeckt und daß er 
ferner diesen schon in sich problematischen Vermögens­
begriff in höchst bedenklicher Weise verschmilzt mit dem 
Begriff eines naturhaften In-der-Möglichkeit-seins zu et­
was, so hat man den Zugang zu einem Verständnis der 
konstruktiven Grundlage dessen, daß er auch das Sterben­
können als Existieren faßt. Daraus folgt dann unmittelbar, 

82

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß diejenige Gewißheit, die ich davon habe, daß ich exi­
stiere, die Gewißheit, daß ich sterben kann, in einer gewis­
sen Weise einschließt, ja, daß die letzte als Gewißheit über 
ein äußerstes Seinkönnen "eine ausgezeichnete Daseins­
gewißheit darstellt" (256). Ich breche jedoch die weitere 
Besprechung dieses Seins zum Tode ab, da sie, wie gesagt, 
ohne ein Eingehen auf den Begriff der Wahrheit nicht 
mehr wesentlich gefördert werden könnte.
31. Woher kommt bei Heidegger der Abstoß aus der Unei­
gentlichkeit? Bei Kierkegaard steht hier mindestens unter 
anderem das Wort, die Botschaft Christi und seiner Abge­
sandten, der Apostel. Über den Anstoß hat Kierkegaard 
unter dem Titel "Anlaß", der ihm zu einer zentralen Kate­
gorie wird, geschrieben. Was ist der Anstoß bei Heideg­
ger? Das Gewissen. Aber damit ist nur ein Titel angege­
ben, der bei Heidegger eine eigentümliche Interpretation 
erfährt. Das Gewissen ist ihm die "Bezeugung" eines "ei­
gensten Seinkönnens". Es ruft auf zur Übernahme der ei­
genen "Nichtigkeit". Verifizierbares und Konstruiertes und 
insofern nur aus seiner systematischen Funktion Ver­
stehbares, das ohne Weitläufigkeit nicht getrennt aufge­
zeigt werden kann, gehen auch hier zusammen. Der 
Anstoß ist auf jeden Fall ganz ins Innere des Einzelnen 
zurückgenommen. Allein dabei ist nicht ohne weiteres 
klar, was es besagt, daß selbst so etwas wie das Gewissen 
als "Seinkönnen" auftritt. Man denkt zunächst, die 
Bezeugung liege darin, daß das Gewissen dasjenige sei, 
was zu einem eigensten Seinkönnen aufrufe. Vielleicht ist 
das auch so; - ich gehe auf Einzelheiten nicht ein - aber 
zugleich ist nun auch wiederum "das Gewissen" selbst 
eine Art Seinkönnen. In wiefern? "Das Anrufverstehen 
enthüllt sich als GewissenhabenwöZZen" (270).  Und 234: 13

13 "Gewissenhabenwollen" bei Heidegger insgesamt kursiviert.

83

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Die Bezeugung eines eigentlichen Seinkönnens ... gibt 
das Gewissen. Wie der Tod so fordert dieses Daseins­
phänomen eine genuin existenziale Interpretation. Diese 
führt zur Einsicht, daß ein eigentliches Seinkönnen des 
Daseins im Gewissen-haben-wollen liegt."
Gewissen und Schuld hängen auch bei Heidegger irgend­
wie zusammen. Auch das "Schuldig-sein" zeigt bei ihm 
dieselbe Form einer Bewegung zum eigentlichen Schul­
digsein (287). Ich gebe darüber einige Bemerkungen, die 
sich nur locker an Heidegger anschließen.
32. Das Schuldigsein liegt im Handeln als solchem. Es 
scheint, als sei überhaupt das Handeln (rcpdtTTEiv) das 
Schuldig-sem. Irgendwie aber - in einem nur sehr schwer 
genauer zu entwickelnden Sinn - handeln wir aber "immer 
schon" (Begehren; Angewiesensein auf anderes). Aristote­
les sagt (EN III 5): "Als Ursachen gelten nämlich die Na­
tur, die Notwendigkeit und der Zufall, sodann der Ver­
stand und alles menschliche Tun ... Der Mensch ist also 
Prinzip der Handlungen."  Dieses Prinzipsein ist vermut­
lich im Grunde dasselbe wie das Schuldigsein bei Heideg­
ger.

14

Daß "der Mensch das Prinzip der Handlungen ist", ist aber 
offenbar notwendig zweideutig: 1) es kann eine Behaup­
tung sein, die ich anderen gegenüber vertrete; dann ist "ist" 
einfache Kopula. 2) ist nun hier aber wesentlich möglich 
zu fragen, in welcher Weise, wie, ja wann der Mensch 
Prinzip ist. Offenbar ist er es, indem er handelt. Das Han­
deln ist die Weise, in der er das Prinzip ist, das er - nun in 
kopulativem Sinn - "ist". Diese Zweideutigkeit liegt not­
wendig in dem Ausdruck "das Prinzipsein des Menschen". 
Kopulativ verstanden führt dieser Ausdruck beispielsweise 
zu dem Satze: "Das Prinzipsein des Menschen wird belegt 

14 EN 1112 a 34; der letzte Satz des Zitats: III 5,1112b 33.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Handlungen”. Anders dagegen der Satz: "Das 
Prinzipsein des Menschen ist wirklich, findet sozusagen 
statt im Handeln". Um beide voneinander abzuheben legt 
sich immer wieder nahe, im letzten Fall "Prinzip-sem" zu 
schreiben. Es ist ein Prinzip-sein in eminent verbalem 
Sinn. Dieses Prinzip-sein scheint mit dem Schuldig-^ein 
Heideggers zusammenzugehören.
Von hier aus fällt noch ein anderes Licht auf den proble­
matischen Gegensatz von Eigentlichkeit und Uneigentlich­
keit. Irgendwie handeln wir, wie gesagt, immer schon. 
Zum Bewußtsein unserer selbst erwachend - etwa durch 
die Erfahrung von Widerständen, von einem Nicht-hin- 
kommen, Mißlingen - finden wir uns als in irgend wel­
chem Handeln "Begriffene". Zugleich liegt darin eine 
Nichtigkeit des Prinzip-seins unserer selbst. Wir beginnen 
nicht die totale Reihe der Handlungen, die wir sind bezie­
hungsweise die unsere Existenz ist. Das mit solchem An­
fang Gemeinte macht ein Blick auf die bedingten Hand­
lungen ("bedingt" wie in dem früher "bedingten Dabeisein 
bei einer Sache") deutlich. Wir beginnen ausdrücklich eine 
Reihe von Handlungen mit Rücksicht auf ein vorausge­
setztes Ziel. Wir fassen das Ziel vorher ins Auge. Erst 
wenn es feststeht, kann "Überlegung" und dann "per- 
formance" einsetzen. Ein solcher Einsatz geht dann ganz 
von uns aus. Was "Ganz-von-uns-Ausgehen" heißt, ist hier 
deutlich. Solches bedingtes, durch Überlegung hindurch­
gegangenes Handeln und Prinzip-sein ist eigentliches Han­
deln. Und es scheint das Prototyp abzugeben für den ßiog 
KpaKTiKÖg im allgemeinen Sinn, d. h. für den spezifisch 
menschlichen Bios. Das Ziel des Lebens muß dann (müßte 
dann) feststehen, Überlegung herausfordem und zum 
eigentlichen Anfang des Lebens, des Handelns, des Prin- 
zip-seins, des eigentlich Schuldig-seins führen. Aber was 
ist das Ziel des Menschen? Wie innerhalb des Lebens die 

85

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wahl des Ziels - im Unterschied zur Wahl der Mittel - 
zustandekommt, müßte untersucht werden. Aristoteles 
spricht in dieser Rücksicht von einer Art "geistigen Ge­
sichtssinns, mit dem man geboren sein muß". Er sagt (EN 
III 7, 1114 b): "... ist es doch das Größte und Schönste, 
was man von keinem anderen empfangen und lernen, 
sondern nur so besitzen kann, wie die Natur es gegeben 
hat, und in dieser guten und schönen Naturbegabung be­
steht die vollkommene und wahre Wohlgeartetheit". Von 
hier aus ergeben sich vielleicht gewisse Analogien rück­
sichtlich der Wahl des Zieles des ganzen Lebens. Unmit­
telbar klar ist, was Heidegger gerade auf seine Weise ener­
gisch betont, daß die Wahl dieses Ziels (cf. seinen Aus­
druck "faktische Möglichkeiten der Existenz" (383)) kei­
ner phantastischen Freiheit unterliegt. Es ist die Stelle, wo 
das Vorlaufen in den Tod von Phantastik und Willkür be­
freit und wo er in den Begriffen des Erbes, der Wiederho­
lung und der Wahl des Helden seine Idee von Geschicht­
lichkeit entwickelt. Die "Wahl der Wahl" - cf. 385; bei 
Kierkegaard in "Entweder-Oder" als Wahl des Sichunter- 
stellens unter den absoluten Gegensatz von Gut und Böse 
exponiert - ist der Entschluß, das Leben unter ein Ziel und 
damit unter den Gegensatz von Eigentlichkeit und Unei­
gentlichkeit überhaupt zu stellen.
Der Gegensatz von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit hat 
bei den bedingten Handlungen sozusagen seinen natürli­
chen Ort: In ein solches Handeln hineingeratend, dabei 
Hemmungen welcher Art immer erfahrend halten wir inne, 
überlegen und nehmen gegebenenfalls die fragliche Reihe 
von Handlungen wieder und dann eben erst eigentlich auf. 
Mit Rücksicht aber auf das Leben als ganzes tritt derselbe 
Gegensatz allererst durch die Wahl der Wahl ein. Das Le­
ben als ganzes, unser sogenanntes Leben, Existieren, Ver­
halten (Tun) ist zwar so, daß es per analogiam eines endli­

86

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Handelns behandelt werden kann, aber offenbar le­
ben und existieren wir auch, wenn wir das nicht tun. Ge­
setzt aber wir tun es, dann wird dasjenige Existieren, das 
nicht ein Glied in der mit der Wahl der Wahl gesetzten 
totalen Reihe von Handlungen ist, zu einem uneigentli­
chen Existieren.
Diese "Möglichkeit” nun, das Leben gemäß der angegebe­
nen Analogie zu behandeln - eine Möglichkeit, die eine 
Macht meiner selbst ist, es so zu behandeln, und die ineins 
damit eine Qualität des Lebens ist, insofern es eben gestat­
tet oder ermöglicht, es so zu behandeln - und die konkreter 
die ist, ihm einen Zweck zu setzen: woraus entspringt ihre 
Verwirklichung? Die Frage ist eine der möglichen Wen­
dungen, in denen das Problem der menschlichen Freiheit 
Form gewinnt. Denn man sieht sofort, daß zufolge der 
Identität des Lebenden mit dem dem Leben einen Zweck 
Setzenden oder - in Termini Heideggers - zufolge der 
Identität des uneigentlich und des eigentlich Existierenden, 
die Antwort nicht die sein kann, daß diese Verwirklichung 
aus dem Existierenden entspringt. Wasser z. B. ist so, daß 
man auf ihm mit einem Schiff fahren kann; und anderseits 
ist der Mensch so, daß er dieses passive Vermögen des 
Wassers zur Wirklichkeit erheben kann. Aber das Wasser 
und der Mensch sind zwei Getrennte. "Das Leben” hinge­
gen und der Mensch, der ihm einen Zweck setzt, stehen 
zwar einerseits, stehen sich aber anderseits durchaus nicht 
so gegenüber wie jenes Wasser und der Mensch. Denn 
"das Leben” ist er ja selber als Lebender, als uneigentlich 
Existierender. Wenn Freiheit immer die Einheit von Frei­
heit von und Freiheit zu ist, so ist sie hier ins Enge gezo­
gen: denn der Mensch, wie wir ihn kennen und d. h. der 
Mensch, der de facto einen Zweck seines Lebens suchen 
und sich setzen kann, ist frei von sich (qua bloß Lebender, 
bloß Tuender) und frei zu sich als eigentlich Existierender.

87

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wovon er frei ist und wozu er frei ist, ist beidemale er 
selbst. Diese Identität macht das Selbst aus, allein sie ist 
wie das Selbst kein Faktum, das einfach zugrunde liegt, 
sondern bildet sich erst durch das, was sie anderseits doch 
ermöglicht. Das Problem der Freiheit und des Geistes ist 
dies, daß Freiheit und Geist sich selbst ermöglichen, ge­
nauer, daß sie gedacht werden müssen als sich selbst er­
möglichend.
33. Allein wir fragten, woher bei Heidegger der Anstoß 
zur Eigentlichkeit kommt. Von dem Gewissen, das ihm 
"ein Phänomen" ist; zweifelsohne. Jedoch dies möchten 
wir noch mehr im einzelnen durchschauen und dabei zu­
gleich mit dem Bereich möglicher Antworten in Fühlung 
kommen. Hier scheint unerläßlich, wieder auf das beding­
te Handeln zurückzugehen, das generell dasjenige ist, über 
welches nachdenkend wir ohne weiteres festen Boden ha­
ben. Der Mensch will vielerlei, will es "erreichen". Er setzt 
für solche endlichen Ziele unter Umständen sein Leben 
ein. Man will aber etwas wesentlich für sich selbst. Ich 
setze mein Leben ein für mein Leben und dies auch dann, 
wenn ich es für andere einsetze. Selbstbewahrung, Selbst­
erhöhung, Selbstvermehrung sind die Wurzeln des Han­
delns. Das widerspricht nicht der Wirklichkeit spontaner 
Hingabe und Aufopferung. Der spontane Einsatz für ande­
re z. B. aus Liebe zu ihnen und wesentlich zugleich um 
willen unserer selbst, d. h. aus Selbstliebe muß nur streng 
als Einheit, besser als Koinzidenz dieser beiden Momente, 
nicht als reflektiv vermitteltes Zusammenfallen gedacht 
werden. Wer die Momente für einander ausschließend 
hält, weiß nicht was Liebe und überhaupt absolute Lebens­
bezüge dieser Art sind. Das Tier, das spontan sein Junges 
verteidigt, wäre nicht, was es ist, wenn es das nicht täte: 
woraus schon ganz abstrakt folgt, daß es das tut bei Gefahr 
des Verlusts dessen was es ist, seines Seins also. In der 

88

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spontanen Verteidigung bewahrt es also sich selbst. Der 
rückhaltlose Einsatz für das Andere, zu dem es in einem 
unbedingten Verhältnis dieser Art steht, ist also in sich 
selbst zugleich Selbstbewahrung. Das kann denn freilich 
mißverständlich so ausgedrückt werden, daß es sich für 
das Junge einsetzt, weil es sich für sich selbst einsetzt. 
Und diese Wendung erinnert an solche Möglichkeiten wie 
die, daß einer etwas für A tut, weil er z. B. B einen Gefal­
len damit tut.
Das Vermittelnde dieser beiden Weswegen ist hier der 
Handelnde, der selbst ein Drittes ist. In unserem Fall ist 
jedoch der Handelnde selbst einer der Weswegen; nun ist 
es zwar möglich, daß er zu sich selbst wie zu einem Ande­
ren steht und als gleichsam Dritter den Vorteil des Ande­
ren mit seinem eigenen Vorteil vermittelt; aber im Fall 
spontaner Hingabe steht er nicht mehr zu sich selbst wie 
zu einem Anderen, und vermittelungslos koinzidieren da­
her die Momente. Liebe und ähnliche absolute Verhältnis­
se sind eben unter anderem dies, daß ich unmittelbar selbst 
in Gefahr bin wenn der Andere in Gefahr ist. Man muß 
daher, anstatt von solchem spontanen Verhalten her gegen 
das Gesagte zu argumentieren, es vielmehr umgekehrt zur 
Definition absoluter Verhältnisse benutzen. - Ich merke 
hierzu an, daß Jaspers, von anderer Seite an diese Ver­
hältnisse herankommend, die Liebe, den Glauben (an et­
was) und die Phantasie (als anschaulich bildende oder ge­
danklich spekulative) als die dreifache Einheit des 
"erfüllten absoluten Bewußtseins" beschrieben hat.15 Das 
absolute Bewußtsein ist ihm bezeichnenderweise die Ge­
wißheit der Existenz (2, 276 u. 257).
34. So können wir also durch Handeln unser Selbst be­
wahren, aber auch mindern. Die Minderung kann bis zum 

15 Jaspers über Liebe, Glauben, Phantasie: 2, 277-284.

89

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlust desselben gehen. Die absolute Sicherheit wäre der 
endgültige Gewinn, der nicht mehr der Gefahr der Minde­
rung unterliegt. Aber das Leben ist die Gefahr solchen 
Verlusts. In diesem Sinn ist der Tod kein Verlust des 
Selbst; er ist zwar auch nicht ohne weiteres dessen Ge­
winn; aber ineins mit der Möglichkeit der Mehrung ver­
nichtet er auch die der Minderung. Daß nach dem Tode 
das Gericht kommt, ist eine genuine Vorstellung. Die 
Sorge bei Heidegger ist unter anderem auch die Sorge um 
diese Minderung des Selbst. Die Freiheit zum Tode ge­
winnt von daher den Charakter der Entschlossenheit zur 
Selbstbewahrung auch bei Verlust des Lebens. Das ist aber 
keineswegs das einzige Moment. Ob diese mannigfachen 
Bedeutungen, die die Ausführungen Heideggers zum Mit­
schwingen veranlassen, in seiner Position den Ort wahr­
hafter Identität haben, ist rücksichtlich eines Urteils über 
diese Philosophie entscheidend. Aber die Entscheidung 
selber ist sehr schwer.
Selbstbewahrung ist nur möglich durch Treue zu sich 
selbst "bis zum Tod". Aber was ist "mein Selbst"? Das 
Vorlaufen in den Tod ermöglicht das Entdecken (d. h. das 
"primäre" Wahrsem) meines Selbst; ein Entdecken, dessen 
Subjekt und zugleich dessen Objekt mein Selbst ist. Mein 
"wahres Selbst" (mein in "sekundärem" Sinn wahres, d. h. 
entdecktes Selbst) ist das in solchem Vorlaufen entdeckte 
Selbst; vielleicht aber auch dasjenige, dem ich angesichts 
des Todes die Treue wahre: "... no matter whar a man's 
frailties otherwise may be, if he be willing to risk death ... 
in the Service he has chosen, the fact consecrates him for 
ever" (James). Das wahre Selbst ist der feste Halt. Es wäre 
bloßer Eigensinn, müßte es nicht im Vorlaufen in den Tod 
gewonnen werden. In dieser Hinsicht zeugt es von tiefer 
Einsicht, daß Heidegger die Angst vor dem Tod unendlich 
groß macht.

90

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bemerkungen allgemeiner Art über 
die Existenzphilosophie16

Man kann sagen, das Selbst, das eigenste Selbst sei sowohl 
bei Heidegger als auch überhaupt in der Existenz-P/wZoso- 
phie (wozu Kierkegaard nicht zu rechnen ist) das Unbe­
dingte, das Absolute, Gott, die "Transzendenz". Aber diese 
Vergottung ist nicht trivial. Das Problem der Philosophie 
Heideggers ist in dieser Rücksicht das: wie stark bei ihm 
der Einfluß Nietzsches ist; d. h. die Behauptung des Be­
wußtseins, daß Gott tot ist. In der Philosophie Heideggers 
ergibt das die eigentümlichen Interpretationsschwierigkei­
ten, durch die wir hindurchgegangen sind: Denn wenn 
einmal das eigenste Selbst (das je eigenste Selbst des 
Existierenden, des Menschen) das Unbedingte ist, wenn 
anderseits Gott tot ist, wenn es also kein Unbedingtes gibt, 
dann muß die Philosophie, die beides in Ansatz bringt, die 
Momente des Unbedingten und des Bedingten, des Seins 
und des Nichts, der Wahrheit und der Unwahrheit, schran­
kenloser Freiheit und schrankenloser Unfreiheit, der End­
lichkeit und der Unendlichkeit und so fort unmittelbar in- 
eins setzen. Und wir sahen, daß dies eben der entschei­
dende Charakter der Philosophie Heideggers ist. Sie 
spricht auch dies ihr Geheimnis offen aus, wenn sie sagt, 
der Mensch sei absolut endlich', denn eben darin wird dem 
Menschen etwas Absolutes vindiziert. Heidegger könnte es 
auch so ausdrücken: der Mensch ist unendlich endlich.

16 Da die Überschriften der nun folgenden drei Textblöcke sich nur wenig 
voneinander unterscheiden, sei hier eine knappe thematische Zuordnung ge­
geben:
"Bemerkungen allgemeiner Art über die Existenzphilosophie": Verhältnis der 
Existenzphilosophie zum spekulativen deutschen Idealismus. - "Weiterer 
Versuch über den allgemeinen Charakter der Existenzphilosophie": Verhältnis 
der Existenzphilosophie zur Metaphysik. - "Weiterer Versuch einer allgemei­
nen Bestimmung der Existenzphilosophie": Begriffsstruktur und Redeweisen 
einer Logik der Situation.

91

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man würde das als einen emphatischen Ausdruck der End­
lichkeit des Menschen etwa nach Analogie von "unendlich 
ergreifend" nehmen können; allein bei Heidegger würde es 
das nicht sein, sondern wäre eine theoretische Bestim­
mung. Heidegger steht hierin, wenigstens was den Wort­
laut angeht, mit Hegel zusammen. Der Unterschied beider 
könnte nur im Gefolge einer Interpretation der Hegelschen 
Identität von Sein und Nichts exponiert werden. In dieser 
Hinsicht erinnere ich im Vorbeigehen nur daran, daß für 
Hegel "das Sein" die "einfache Beziehung" ist, während 
Heidegger das Sein vom Tun her versteht. Beziehung aber 
verlangt Bezogene und mindestens zwei Bezogene, wäh­
rend das Tun zwar einen Tuenden, aber nicht zwei Tuende 
verlangt. Anderseits könnte man sagen, das Tun verlange 
ein Objekt. Der Unterschied beziehungsweise das Problem 
dieses Unterschieds scheint also zunächst auf die Frage 
hinauszulaufen: ob die Beziehung vom Tun oder das Tun 
von der Beziehung her verstanden werden müsse. Es ist 
logisch ganz einfach das Problem des ens ad aliquid. Man 
sieht auch von hier aus wenigstens aus der Ferne das ei­
gentümliche Verhältnis Heideggers zu Kant: einmal näm­
lich steht Heidegger zu Kant ganz so wie die spekulative 
deutsche Bewegung: das Ich ist das Unbedingte. Ander­
seits ist das Ich das durch und durch Bedingte, schlechthin 
endlich; das liegt mehr auf der Kantischen Seite. Die 
merkwürdige Synthese von beidem kommt unter anderem 
darin zum Vorschein, daß Heidegger die Tatsache der 
notwendigen Sinnlichkeit der menschlichen Anschauung, 
die für Kant ein Faktum ist, deduziert und zwar bezeich­
nenderweise deduziert aus der Endlichkeit des Menschen'. 
"Die menschliche Anschauung ist nicht deshalb sinnlich, 
weil ihre Affektion durch Sinneswerkzeuge geschieht, 
sondern umgekehrt: weil unser Dasein ein endliches ist - 
inmitten des schon Seienden existierend, an dieses ausge­

92

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liefert - deshalb muß es notwendig das schon Seiende hin­
nehmen, d. h. dem Seienden die Möglichkeit bieten, sich 
zu melden. Für die mögliche Durchgabe der Meldung sind 
Werkzeuge notwendig. Das Wesen der Sinnlichkeit be­
steht in der Endlichkeit der Anschauung. Die Werkzeuge, 
die der Affektion dienen, sind deshalb Sinneswerkzeuge, 
weil sie zur endlichen Anschauung, d. h. Sinnlichkeit, ge­
hören. Kant hat damit zum ersten Mal den ontologischen, 
nicht-sensualistischen Begriff der Sinnlichkeit gewonnen." 
(Kant und das Problem der Metaphysik, 24)
Heidegger untersteht jedoch im übrigen nun den allgemei­
nen Bestimmungen, die für die Existenzphilosophie cha­
rakteristisch sind. Grundbestimmung für ein konstruktives 
Verständnis ist, wie gesagt, daß das Selbst, das Ich und 
zwar das je einzelne Ich das Unbedingte ist. Damit hat die 
Existenzphilosophie prinzipiell ein Verhältnis zur deut­
schen Bewegung. Nach seiner positiven Seite hin, d. h. 
nach der Seite der Übereinstimmung, gehen beide darin 
zusammen, daß "das Selbst" nicht schlechthin das soge­
nannte empirische Selbst ist. Sowohl bei Fichte als auch 
bei Hegel kennen wir eine Art von Trennung oder Unter­
schied zwischen dem empirischen und dem absoluten, bei 
Hegel der verwickeltem zwischen kurz gesagt dem einzel­
nen Ich und dem Geist, zunächst dem subjektiven Geist. 
Eben dieser Unterschied kehrt in der Existenzphilosophie 
wieder, aber nun in ganz verwandelter Form: bei Heideg­
ger als der von uneigentlichem Selbst und eigentlichem 
Selbst, bei Jaspers als der zwischen "dem empirischen und 
dem existenziellen Sinn" des "ich bin" oder des 
"Selbstseins" (2, 45 f.). Keineswegs also ist das Selbst der 
Existenzphilosophie schlechthin das empirische Selbst. 
Aber das wahre Selbst ist nun wiederum entschieden nicht 
das absolute Ich etwa Fichtes. Es ist das je eigenste Selbst 
eines jeden; insofern also auch wiederum eine Art empiri­

93

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sches Selbst. Eine Art Identität der so Unterschiedenen 
wird nun aber auch von der spekulativen Philosophie kei­
neswegs geleugnet. Wenn auch in verschiedenem Sinn, so 
kann doch sowohl bei Fichte als auch bei Jaspers gesagt 
werden, das empirische Ich sei Erscheinung eines absolu­
ten Ichs.
Es ist in der Tat ein in jeder Hinsicht interessantes Pro­
blem, den Unterschied dieser Konzeptionen auszuspre­
chen. Ich mache einige Andeutungen darüber. Von vorn­
herein ist dazu aber anzumerken, daß diese Art der Aus­
sprache insofern inadäquat ist als sie in objektiver Weise 
einen objektiven Unterschied auszumachen sucht zwi­
schen zwei Positionen, von denen die eine, die der Exi­
stenzphilosophie nämlich, ihrer eigenen Behauptung nach 
nicht rein durch solche objektiv-spekulativen Begriffe er­
faßt werden kann. Jedoch wie dem auch sei, versuchs­
weise mag ein wesentlicher Unterschied darin gefunden 
werden, daß das absolute Ich der Spekulation das allge­
meine Ich ist. Die Allgemeinheit dieses Ich gestattet z. B. 
bei Hegel die Konzeption eines Weltgeistes. Entsprechend 
sind die vielen Iche nur Erscheinungen des Einen. Ge­
nauer: das einzelne Ich der Spekulation ist Erscheinung 
eines Anderen, sc. des absoluten Ich. Die Identität beider, 
die in gewissem Sinn ja auch von der Spekulation behaup­
tet wird, ist Identität zweier Verschiedener, damit Identi­
tät, die - von dem Philosophen - festgestellt oder behauptet 
wird, die aber als Identität nicht in das Erleben des Einzel­
nen eintreten kann. Nun ist auch in der Existenzphiloso­
phie - dem Wortlaut nach auf jeden Fall bei Jaspers - das 
empirische Dasein des Einzelnen Erscheinung, aber es ist 
Erscheinung seiner selbst, als des eigensten wahren Selbst, 
nicht Erscheinung eines absoluten Ichs als des einen, all­
gemeinen Ich.
Damit geht sofort ein Weiteres zusammen: das absolute 

94

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich der Spekulation führt zu einem Monismus des Geistes. 
Existenzphilosophie dagegen, wie Jaspers schön entwik- 
kelt hat, zu einem Pluralismus und zu einer Art Monaden­
lehre. Freilich hat Jaspers gerade in bezug auf diesen 
Punkt auch die oben allgemein erwähnte Restriktion ob­
jektiver metaphysischer Aussagen besonders deutlich be­
gründet: "Monade ist nicht Existenz, nicht geschichtliche 
Bestimmtheit, nicht verschwindende Erscheinung der Exi­
stenz in der Zeit, sondern die durch alle Zeit bestehende 
metaphysische Einheit. Sie ist daher ein Gebilde hypothe­
tischer Metaphysik, nicht Existenz und ihre Erhellung. Ihr 
Gedachtwerden bringt keinen Appell an Existenz." (2, 432) 
Er spricht von diesen objektiven Ausdeutungen als einer 
"Versuchung im Wissenwollen" (1. c.) und vindiziert im 
Gegensatz dazu der philosophierenden Existenzerhellung: 
"Statt noch einmal zu tun, was Wissenschaft getan hat, 
wird unter Voraussetzung ihres Wissens mögliche Existenz 
evoziert." (2, 432)17 Was diesen Appell und die 
evozierende Funktion der Philosophie angeht, mag im 
Vorbeigehen noch eine Bemerkung gemacht werden: Phi­
losophie, der philosophische Gedanke, Vortrag soll nicht 
gleichgültig lassen; er soll so sein, daß er mich angeht, in­
teressiert, berührt, anspricht und zwar unmittelbar an­
spricht: so könnte man etwa ein besonders bei Jaspers her­
vortretendes Postulat der Existenzphilosophie formulieren. 
Metaphysische Spekulation wie z. B. die über Monismus 
und Pluralismus lassen uns kalt, sind scholastisch, leer und 
unfruchtbar.
Die Existenzphilosophie berührt sich hier mit dem Prag­
matismus. James hat es lebhaft und gefühlt ausgesprochen, 
daß nur diejenigen Fragen der Metaphysik echte, etwas 
treffende, sozusagen sachhaltige Fragen sind, deren ver­

17 Hervorhebung von König.

95

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schiedene mögliche Antworten nicht nur einen intellek­
tuellen Unterschied ausmachen, sondern einen Unter­
schied bedingen rücksichtlich unseres Verhaltens im gan­
zen. Man muß diese Grundlage im Auge haben, um die 
pragmatische Lehre, die die Wahrheit als das Förderliche 
behauptet, richtig zu fassen. Beide Arten des Philosophie­
rens bringen ein allgemeines Gefühl der Epoche zu Wort: 
es klingt schon vor in Schopenhauers Invektiven, ist ganz 
da bei Kierkegaard, auch, jedoch merkwürdigerweise nicht 
so deutlich bei Nietzsche; es gibt der Dichtung der Zeit 
(Naturalismus) Pathos; es endet in einem ausgesprochenen 
Widerwillen und Überdruß vor dem Wissen. Die große 
Wirkung der Philosophie Bergsons war vorzüglich die, 
daß Philosophie interessant zu sein schien. Das Erstaunen 
darüber war allgemein. Aber offenbar ist die Kategorie des 
Interessanten hier wesentlich doppeldeutig; denn mancher 
Existenzphilosoph wird zwar vielleicht nicht leugnen, daß 
Bergson interessant schreibt, aber er wird diese "literari­
sche” Art von Interessantheit entrüstet unterscheiden von 
derjenigen Relevanz, die er von der Philosophie fordert. In 
der Tat ist es ein wesentliches Problem der Existenzphilo­
sophie, welche Art von Interesse, von Macht des Betref­
fens gemeint ist.
Ganz allgemein stehen wir heute den Berichten über die 
Leidenschaft frühscholastischer Disputationen, frühchrist­
licher Dogmenkämpfe, antiker philosophischer Lebensfüh­
rung mit Erstaunen gegenüber. Ist die Distinktion haltbar? 
Wer soll entscheiden über das wahrhaft Relevante? Ist es 
nicht denkbar, daß den einen kalt läßt, was den anderen 
leidenschaftlich interessiert? Man wird zu einem Begriff 
des allgemein menschlich Relevanten geführt, aber eben 
der Mensch ist verschieden. Der Logik nach ist es das 
Problem des bonum, wie es Aristoteles gesehen hat. Wie 
schwer es auch sein mag begrifflich dieser Fragen Herr zu 

96

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden: es bleibt das Ausgangsgefühl, das man sich durch 
solche Schwierigkeiten nicht zerreden lassen soll, daß ein 
wesentlicher Unterschied besteht zwischen menschlich ge­
haltvoller Philosophie und leerem unfruchtbaren Meta- 
physizieren. Aber die Erscheinung eines solchen mensch­
lich gehaltvollen und daher unmittelbar jeden vir bonus 
ansprechenden Philosophierens scheint sich nicht voraus­
berechnen zu lassen. So wenig nun einerseits Jaspers den 
Vorwurf verdient, derartigen Denkfixierungen zuzuneigen, 
unterliegt nicht doch seine generelle Ablehnung metaphy­
sischer Ausdeutungen der Einrede, daß sie etwas Unfixier­
bares, Unwißbares fixiert und als festes Wissen aus­
spricht? Wer will behaupten, es sei undenkbar, daß ein 
künftiger Philosoph über das Problem von Monismus und 
Pluralismus ein Kapitel schreibt, das an unmittelbarer 
Macht zu ergreifen die drei Bände von Jaspers in Schatten 
stellt? Dennoch ist der ursprüngliche Sinn der Forderung, 
mag sie auch in der Existenzphilosophie und näher dann 
bei Jaspers einseitig und mißverständlich vertreten sein, 
ein unbedingt wahrer und tiefer: jede echte geistige Pro­
duktion gehorcht dieser Forderung, wie umgekehrt ja die 
Forderung selbst gar nicht konzipiert werden könnte, wenn 
es nicht Werke gäbe, die wir dann groß und Schöpfungen 
nennen, die sie mehr oder minder erfüllen. Es ist eine For­
derung, die wesentlich steigerbar ist und deren qualitative 
Grade zu den formellen Kategorien der Klassik, Vor- und 
Nach-Klassik Anlaß geben. Die fragliche Forderung, als 
die der Produktion, nicht des Produkts ausgesprochen, ist 
gleichsam die Nachzeichnung des Rätsels geistigen Schaf­
fens: daß ein Subjektives objektiviert wird (Jaspers weiß 
das im Prinzip sehr wohl; cf. seinen Begriff des "objek­
tivierenden Sichselbstverstehens", 2, 417. Ferner: "Phanta­
sie als absolutes Bewußtsein ist die Liebe, welche Erhel­
lung der Seinsgewißheit im Schauen der Dinge, in Bildern 

97

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Gedanken wird ... Durch die Phantasie erfasse ich das 
Sein in der Chiffre alles Gegenständlichen als etwas, das 
nicht gegenständlich werden kann, obgleich es unmittelbar 
gegenwärtig ist. Phantasie ist die positive Bedingung für 
die Verwirklichung der Existenz ... Durch Phantasie wird 
das Auge frei, das das Sein sieht ... Die Inhalte der 
Phantasie stehen in einer ursprünglichen Gewißheit vor 
Augen, die ihren Maßstab in sich selbst hat ... Durch 
Denken allein bemächtige ich mich keiner Philosophie, 
sondern nur in der Aneignung, in der das Denken 
Mitteilung wird für Undenkbares, das aber in jedem seiner 
Momente durch ein Gedachtes gleichsam vertreten ist. 
Bildende Phantasie ist ein Leben in Gestalten als Seins- 
symbolen, spekulative Phantasie ein Leben in Gedanken 
als Seinsvergewisserungen." (2, 282 f.)). Schöner über das 
Fragliche zu reden ist schwer möglich. Der Begriff dieser - 
produktiv, schöpferisch genannten - Objektivierung des 
Subjektiven ist in der Kunst z. B. faßlich als die Umset­
zung eines subjektiven Erlebnisses in ein dichterisches 
Werk. Es ist im Grunde der tiefe Sinn der einfachen 
Volksweisheit: daß was vom Herzen kommt eo ipso auch 
zum Herzen spricht. Problem ist nur die rechte Auffassung 
der Umsetzung des sozusagen im Herzen Seienden in es 
als ein vernehmbares Draußensein. Auf jeden Fall ist diese 
Umsetzung kein unmittelbarer "Ausdruck". Es ist ein 
Spiegelproblem. Zugleich das Problem des Allgemeinwer­
dens des Einzelnen.
Ferner: Das absolute Ich ist wirklich (actu), ist die Wirk­
lichkeit schlechthin, der Weg für uns ist: es gibt Iche, 
folglich das absolute Ich. An sich jedoch geht das absolute 
Ich dem bedingten Ich vorher. In der Hegelschen Wen­
dung setzt das absolute Ich das bedingte Ich, um zu sich 
selbst zu gelangen. Dagegen ist das wahre Selbst der Exi­
stenzphilosophie als dasjenige, dessen Erscheinung das 

98

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empirische Selbst ist, eine Art Möglichkeit. Ich kann un­
bedingt existieren. Ich bin und ich kann sein und dies so, 
daß das Seinkönnen mein Wesen ausmacht. So ist denn 
auch, was hier empirisches Ich heißen kann, nur der Mög­
lichkeit nach Erscheinung des wahren Selbst. Daß das 
Seinkönnen das Wesen des Menschen ist, drückt Heideg­
ger so aus, daß die Sorge das Wesen ist. Logisch ist es das 
Paradox, daß das Wirklichsein des Menschen das Mög­
lichsein ist (oder eben: daß das Sein das Seinkönnen ist). 
Bei Fichte setzt das Ich sich selbst. Schon Kierkegaard hat 
(in "Entweder-Oder") dieses Sichsetzen bewußt in ein 
Sichwählen fortentwickelt (Entweder-Oder, 2, 181: "In­
dem ich absolut wähle, wähle ich die Verzweiflung; und in 
der Verzweiflung wähle ich, setze ich das Absolute, das 
ich selbst bin; oder, was für mich ganz dasselbe besagt: ich 
wähle das Absolute das mich wählt; ich setze das Absolu­
te, das mich setzt. Vergesse ich einen dieser Ausdrücke 
über dem anderen, so ist meine Auffassung des Wählens 
unwahr; denn die Wahrheit ist gerade die Identität des 
Wählens und Setzens und Gewählt- und Gesetztwer­
dens."18 (Vgl. dazu Jaspers, 2, 42-45.)

18 Sören Kierkegaard, Gesammelte Werke, Jena: Verlag Diederichs 1922.

99

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weiterer Versuch über den allgemeinen Charakter 
der Existenzphilosophie

Es fällt unmittelbar auf, daß die Existenzphilosophie keine 
Metaphysik ist und gleichwohl doch nicht, was allein üb­
rig zu bleiben scheint, Wissenschaft oder Predigt. Sie hat 
einen empirischen Charakter, der gleichwohl nichts mit ei­
nem sogenannten Empirismus zu tun hat. Die Schwierig­
keit der Bestimmung dieses einheitlichen und doch schil­
lernden Charakters ist dieselbe wie die der Bestimmung 
des wahren Selbst, das zufolge seiner Identität mit dem 
empirischen Selbst, empirischen Charakter hat, doch aber 
nichts gegenständlich Festes ist.
Allein ist sie nicht doch Metaphysik? Hat Heidegger mit 
seiner Ontologie nicht doch eine legitime Möglichkeit 
verwirklicht? Liegt nicht der Unterschied zwischen Dil- 
they und der Existenzphilosophie eben darin, daß Dilthey 
ganz fraglos nicht Metaphysiker ist, während die Existenz­
philosophie "philosophischer”, "metaphysischer”, über­
haupt "methodischer und strenger" zu sein scheint? Die 
Bestimmung dieses Mehr ist das ganze Problem; daß über­
haupt ein Mehr vorliegt fühlt man unmittelbar und das 
Bewußtsein davon ist in den fraglichen Autoren ja auch 
lebendig. Mag auch Heidegger sich schon allzusehr der 
alten Metaphysik genähert haben (was immer noch frag­
lich ist), mag auch Jaspers die volle Mitte des Mehr inne­
halten: wie ist dann der Abstand beider von Dilthey zu 
beurteilen? Handgreiflich gefragt: haben wir heute wieder 
eine Metaphysik, eine eigenständige Philosophie oder ste­
hen wir noch in dem Raum, den Kant überschattet bezie­
hungsweise erhält? Dilthey scheidet, so fruchtbar er histo­
risch gesehen gewesen ist und vielleicht noch sein wird, 
für diese Betrachtung im großen anscheinend doch aus. Er 
scheidet deshalb aus, weil er die Zertrümmerung der Me-

100

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


taphysik durch Kant rein von ihrer negativen Seite auffaß­
te beziehungsweise weil er den von Kant freigemachten 
Raum einfach von sich selbst aus füllte. Er gehört eben 
doch in die Epoche des Neukantianismus. Die Existenz­
philosophie hingegen steht unbestreitbar in einer Linie mit 
der deutschen Bewegung. Beide sind dadurch ausgezeich­
net, daß sie in immanenter Fortentwicklung das Kantische 
Resultat positiv zu nehmen suchen. Ich versuche nicht das 
äußerst Schwierige und ja schon Versuchte: den Unter­
schied beider zu ermitteln, sondern beschränke mich auf 
eine Charakterisierung der Anknüpfung und Fortentwick­
lung, die die Existenzphilosophie dem Kantischen Gedan­
ken gibt.
Für Heidegger ist Philosophie Metaphysik, für Jaspers ist 
Philosophie nicht Metaphysik sondern der Titel seines 
Werkes zeigt das Rätsel - "Philosophie”. Daß Kant die 
Metaphysik alten Stils endgültig zerstört hat, ist im Grun­
de die Überzeugung beider. Geht der Unterschied von Jas­
pers und Heidegger rücksichtlich der "Metaphysik” und 
"Ontologie" vielleicht letzthin auf einen Wortstreit zu­
rück? Woher nimmt Jaspers das Recht seine metaphysik­
lose Philosophie "Philosophie" zu nennen? Dies in Schwe­
be lassend exponiere ich weiter an Jaspers.
Philosophie ist für Jaspers nicht Metaphysik. Das Kanti­
sche Resultat wird nicht nur übernommen, sondern erwei­
tert, vertieft und befestigt, ja absolut gesetzt. Dennoch ist 
diese Philosophie der Metaphysik ungleich näher als das 
Denken Diltheys. Die erste Auflösung dieses Rätsels ist 
die, daß für Jaspers die Philosophie zwar nicht Metaphysik 
ist, aber in wesentlicher Bezogenheit auf Metaphysik steht. 
Von daher kann der dritte Band der Jaspersschen Philoso­
phie den Titel "Metaphysik" tragen. Metaphysik ist also 
einerseits nicht möglich, anderseits schreibt Jaspers eine 
Metaphysik. Die Einheit davon geben folgende Sätze in 

101

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Paragraphen "Aneignung und Gegenwart": "Metaphy­
sik ist jeweils aus eigener Gegenwart angeeignete Ge­
schichte der Metaphysik, und sie ist ebenso aus der 
Geschichte der Metaphysik offenbar gewordene Gegen­
wart (sc. ob Gegenwart der Transzendenz oder Gegenwart 
der Metaphysik ist fraglich)." (3, 32)19
Die Anknüpfung an Kant ist also bezeichnet in dem Wort, 
daß Metaphysik "angeeignete Geschichte der Metaphysik" 
ist. So wie es bei Kant fraglich ist, ob die Kritik der Meta­
physik selbst Metaphysik ist (eine Wendung, die in gewis­
ser Weise Heidegger vollzogen hat), so ist bei Jaspers das 
Entsprechend nicht fraglich mehr, sondern positiv gesetzt: 
"Philosophie kann Metaphysik nicht geben, doch sie er­
wecken und zur Helligkeit bringen." (3, 33)
Wie bei Kant, so wird auch bei Jaspers die menschliche 
Haltung zur Metaphysik durch einen radikalen Zeitschnitt 
getrennt, durch einen Schnitt, jenseits dessen ein naives 
metaphysisches Denken für unmöglich erklärt wird. Und 
wie Kant auf dem Wege über die praktische Philosophie 
einen gewissen Rückweg fand zu den Gehalten der frühe­
ren Metaphysik, so ist die existenzielle Aneignung bei Jas­
pers eine Art von Rehabilitierung der in der naiven Epoche 
geschaffenen metaphysischen Gehalte. Das Denken dieser 
Gehalte - denn in dem ganzen Prozeß der Aneignung müs­
sen sie ja eben zunächst einmal gedacht und durchdacht 
werden - ist das Philosophieren bei Jaspers. Dieses Philo­
sophieren ist als ein in metaphysischen Gehalten sich be­
wegendes Denken selbst ein "metaphysisches Denken". 
Als ein Denken jedoch, das jenseits jenes Zeitschnitts sich 
vollzieht, als also ein Denken, das nicht mehr naiv sich 
selber und in sich selber lebt, heißt es ein "metaphysisches 
Denken ohne wirkliche Gegenwart des Ursprungs". Und 

19 Hervorhebung und Klammerbemerkung von König.

102

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indem nun das heutige Philosophieren für Jaspers wesent­
lich ein solches Denken ohne Gegenwart des Ursprungs 
ist, bestimmt er die Philosophie als "Spiel" (3, 33). Dieses 
Spiel soll freilich ein in gewisser Weise "ernstes Spiel" 
sein. "Die in diesem Spiel noch unverbindlich gegenwärti­
ge Ergriffenheit darf daher nicht mit der Wirklichkeit ent­
scheidender Existenz verwechselt werden. Das Spiel der 
Metaphysik ist ernst, sofern es seinen Grund in dem Su­
chen der Existenz hat und seine Inhalte als Möglichkeit 
auf sie treffen." (3, 33) Ob in diesem letzten Satz etwas 
konkret Haltbares gesagt ist oder ob er nur in einem ab­
strakten Denken eine systematische Position abrundet, 
lasse ich dahingestellt.
Wesentlich in diesem allen ist die Stellung zur Geschichte, 
näher zu dem früher einmal naiv Hervorgebrachten. Das 
"aneignende Verhältnis" zu solchen Schöpfungen wird 
heute zu dem ursprünglichen Verhältnis. Trotz mancher 
Worte hat Jaspers über diese Aneignung nichts durchaus 
Bestimmtes gesagt. Sie ist eine Art "Wiederholung" im 
Sinne von Kierkegaard und Heidegger. Allein es ist doch 
hart zu denken, daß eine Metaphysik, die für unmöglich 
erklärt wird, gleichwohl Wiederholung oder Aneignung 
finden soll.
Weiter entscheidend ist in der gleichen Richtung, daß die­
ses Verhältnis des heutigen Menschen prinzipiell gesetzt 
wird. In diesem Prinzipiellnehmen liegt teils der Anschluß 
an Kant, teils die Differenz zu Dilthey. Dilthey hat sozusa­
gen das Ergebnis der Kantischen Kritik zur Kenntnis ge­
nommen und, indem er es als im großen und ganzen zu 
recht bestehend akzeptierte, neue eigene Wege gesucht. 
Die Existenzphilosophie setzt wie gesagt diese Situation 
prinzipiell, d. h. sie macht sie in gewisser Weise zu der 
allgemeinen Situation. Das ist der innerste problematische 
Knoten dieses Denkens; er enthält eine Art von Wider­

103

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spruch. "Anders verfährt eine aneignende Metaphysik, 
welche aus Freiheit Transzendenz sucht. Sie kann nicht 
darauf verfallen, solche sich neu auszudenken, sondern 
muß versuchen, die in Jahrtausenden erworbene Sprache 
der Transzendenz aus der Verschüttung zurückzugewin­
nen. Diese aber ist anzueignen, in der Weise wie die eige­
ne Gegenwart zu eigentlicher Gegenwärtigkeit angeeignet 
wird". (3, 32) Das Problem ist dies: ist die heutige Lage ei­
ne besondere, ausgezeichnete Lage oder gilt, was für das 
heutige Philosophieren gilt im Grunde für alles Philoso­
phieren, also auch für das der früheren Metaphysik? Jas­
pers drückt sich an diesem Punkt mit dem Instinkt der 
Gefahr äußerst behutsam aus. Er sagt "aneignende Meta­
physik könne nicht darauf verfallen, solche sich neu aus­
zudenken": im Grunde eine Tautologie, wenn diese Meta­
physik schon von Anfang an eine aneignende sein und 
heißen soll. Man wird daraus schließen, daß die frühere 
Metaphysik keine aneignende war; allein dies ist eben 
fraglich, insofern die Bestimmung "aneignende Metaphy­
sik" bei Jaspers als eine Bestimmung der Metaphysik 
schlechthin auftritt.
Was hier als das Problem des Titels aneignende Metaphy­
sik auftritt ist das generelle Problem der Existenzphiloso­
phie. Man sieht das sofort beim Blick auf das Wort 
"aneignend", anstelle dessen ebensogut das Wort 
"geschichtlich" stehen könnte. Die aneignende Metaphysik 
bei Jaspers ist eine "geschichtliche Metaphysik". Die 
Lehre von Jaspers ist: daß die Metaphysik (das Metaphy- 
sizieren, Philosophieren) geschichtlich ist und zwar eben 
per se geschichtlich. Dieser Satz, dieses "per se" Ge­
schichtlichsein ist sozusagen das ganze Geheimnis und in 
ihm liegt das "Mehr" gegenüber Dilthey, von dem ich 
oben sprach. Wenn nun Metaphysik, wenn überhaupt ir­
gend etwas per se z. B. geschichtlich ist, so heißt das, daß 

104

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es als solches l. B. geschichtlich ist; und dies wiederum 
besagt doch wohl, daß jedes Solches das ist. Von daher 
erwächst dem auf diese Weise Bestimmenden als eine be­
merkenswerte Art rein logischer Notwendigkeit, daß er, 
auch wenn diese Bestimmung im Blick auf das wesentlich 
Heutige erwachsen ist, sie ausdehnen muß auf das Frü­
here. In concreto: wenn nach Kant für diejenigen, die sein 
Resultat im großen und ganzen akzeptieren, die heutige 
Metaphysik wesentlich aneignende, geschichtliche Meta­
physik ist, und wenn dieser Ansatz dahin ausgesprochen 
wird, daß das Philosophieren per se geschichtlich ist, dann 
macht diese Bestimmung von sich aus nach rückwärts hin 
jede Metaphysik zu einer geschichtlichen. Und das heißt 
dann, daß der radikale Schnitt, der die Zeiten wesentlich 
trennt, wieder aufgehoben wird. In dieser innersten Bewe­
gung des einen solchen Schritt-Machens und ihn Wieder- 
aufheben-Müssens liegt das Problem. Und man muß sich 
dabei klar sein, daß dieser Zeitschnitt für die Existenzphi­
losophie ebenso wesentlich ist wie seine Aufhebung.
Dieser Charakter ist nun noch genereller; und wir nehmen 
ihn an seinem höchsten Punkt auf mit dem Satz dieser 
Philosophie, daß der Mensch per se geschichtlich ist. Jeder 
Mensch also ist geschichtlich; der Mensch ist ein ge­
schichtliches Wesen. Jeder Mensch?. Offenbar wiederholt 
sich hier die Problematik der per se geschichtlichen Meta­
physik. Daß der Mensch geschichtlich ist, heißt unter an­
derem daß er ein aneignendes Wesen ist. Aneignend ist er 
wieder unter anderem, wenn er philosophiert. Aneignend 
im Philosophieren ist er aber wesentlich heute; also ist er 
wesentlich heute ein geschichtliches Wesen. Indem er dies 
nun aber per se sein soll, wird der Zeitschnitt rückgängig 
gemacht.
Existenz ist der Terminus für das Sein des per se ge­
schichtlichen Wesens. Existieren heißt Geschichtlich-sein 

105

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(z. B. bei Heidegger näher: Zeitigen als Vorlaufen, Gegen­
wärtigen und Wiederholen). Für die Termini Existenz und 
Existieren tritt nun wieder dieselbe Problematik ein: exi­
stiert der Mensch und jeder Mensch? Diese Frage gabelt 
sich aber hier, weil das Existieren ein Seinkönnen (bei 
Heidegger ein Selbst-zu-sein-Verstehen in den beiden 
Modi von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit) ist. So bei 
Jaspers: "Nicht mein Dasein also ist Existenz, sondern der 
Mensch ist im Dasein mögliche Existenz ... Existenz ... 
steht zu ihrem Dasein in Aufschwung oder Abfall." (2, 2) 
Die Gabelung tritt auch als terminologische Differenz zwi­
schen Heidegger und Jaspers zutage, denn bei Heidegger 
ist "Existenz" ein neutraler Ausdruck in den Modi von Un­
eigentlichkeit und Eigentlichkeit, bei Jaspers ist Existenz 
immer schon eigentliche Existenz. Nun ist klar, daß von 
dem per se Geschichtlich-sein her die Differenz von Ei­
gentlichkeit und Uneigentlichkeit in besonderem Maße 
genuin wird. Allein die Frage ist, ob vor dem Zeitschnitt 
diese Differenz überhaupt irgendeinen Ansatzpunkt hat. 
Der Unterschied der durch den Schnitt getrennten Zeiten 
könnte ja darin liegen, liegt vermutlich darin, daß jenseits 
seiner oder vorher überhaupt kein Boden ist für die rück­
sichtlich des Existierens wesentliche modale Differenz, 
wohl aber diesseits des Schnitts oder heute. Woraus, da 
Existenz ohne diese modale Differenz, die sich nur in der 
Bewegung aus dem einen Modus heraus beziehungsweise 
in den anderen Modus hinein darstellt, gar nicht Existenz 
ist, folgt, daß es vor dem Schnitt überhaupt keine Existenz 
weder im Sinne von Jaspers noch im Sinne von Heidegger 
gibt. Die Existenzphilosophie hat, wie man sieht, zufolge 
der logischen Struktur dieser Verhältnisse eine natürliche 
Affinität zum Problem der Unschuld. Das Problem der 
Unschuld ist ja auch dieses, daß ein Zeitschnitt besteht, 
jenseits dessen schlechthin Unschuld herrscht, unbedingte

106

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unschuld, d. h. ein Zustand, der überhaupt nicht - an und 
für sich - der Frage schuldig oder nicht schuldig unter­
liegt; diesseits dessen jedoch nicht etwa statt der Unschuld 
so etwas wie Schuld besteht, sondern ein Zustand, der - 
will man ihn generell charakterisieren - in sich ein Schul­
digseinkönnen ist. Die absolute Unschuld hingegen ist 
kein Schuldigseinkönnen, nur von dem Faktum des Ver­
lusts der Unschuld aus könnte man in sehr äußerlich, 
gleichwohl jedoch nachdenkenswerter Auffassung sagen, 
die Unschuld könne (sc. es sei möglich, daß) ein Schuldig­
seinkönnen werden.

Weiterer Versuch einer allgemeinen Bestimmung 
der Existenzphilosophie

Das Kernproblem für die Interpretation ist das Existieren, 
das Sein. Es wird immer aufdringlicher, daß dieses "Sein" 
in einer inneren Affinität steht zu dem früher20 an dem 
Beispiel des "Prinzipseins" erörterten Sein. In dieselbe 
Linie gehört auch die Bemerkung, die anläßlich des Ganz­
seins gemacht wurde: wonach gewisse Prädikate des Ich21 
(wahr, gewiß, schuldig, nichtig, ferner vermutlich subjek­
tiv, objektiv), ausgesprochen als ein So-sein (z. B. eben 
Schuldig-jein), eine wesentliche Doppeldeutigkeit in einer 
innersten Einheit als eine Synthesis gleichsam von kopu­
lativem Sein und Sein als Tun enthalten. Die Vermutung 
ist gerechtfertigt, daß auch der rätselhafte Unterschied 
zwischen dem empirischen Selbst und dem Selbst im exi­
stenziellen Sinn in dieser Synthesis gründet.
Eben dieselbe logische Lage muß man auch in dem 
"Geschichtlich-sein" erkennen. Es ist wesentlich ein Ge­

20 Hinweis Königs auf Darlegungen im Abschnitt 32.
21 Hinweis Königs auf Prädikatsbestimmungen des Ich im Abschnitt 30.

107

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichtlich-sezn wobei "sein" den Doppelsinn eines kopu­
lativen Seins und eines Seins im Sinne von Tun hat.22 Das 
Problem wäre nun die Einheit dieses Doppelten ursprüng­
lich zu ergreifen. Einen Fingerzeig in dieser Richtung gibt 
vielleicht die allgemeine Bemerkung, daß und wie unge­
mein die Logik der Existenzphilosophie eine Logik der Si­
tuation, d. h. eine Logik, die sich im Sprechen über Situa­
tion bildet, ist. Ich habe damit Folgendes im Auge: "A ist 
in der und der Situation" führt in dem "ist" auf das Kopu- 
la-sein. In-einer-Situation-sein ist aber - zufolge des Ei­
genwesens von Situation - wesentlich noch mehr, nämlich 
sich in dieser Situation so oder so verhalten. Insofern ist es 
ein In-der-Situation-sew. Das Sichverhalten in der Situa­
tion ist unmittelbar verbunden mit dem kopulativ verstan­
denen In-der-Situation-sein. Der Erwähnung z. B. dessen, 
daß A in Rom ist, knüpft sich zwar gleichfalls leicht die 
Frage an, was er dort mache, tue; allein diese Anknüpfung 
ist offenbar keine "unmittelbare", wie die es ist, wenn der 
Darlegung der Situation, in der sich ein Bekannter befin­
det, unmittelbar die Frage folgt, was er denn nun tue, wie 
er sich darin zu verhalten gedenke. Die Situation ist eo 
ipso eine Art von Aufgabe: man "meistert" z. B. eine Si­
tuation.
Über die Situationslogik hat Jaspers sehr bemerkenswerte 
Ausführungen gemacht [2, 201 ff., Hrsg.]; bei Heidegger 
tritt der Begriff nur scheinbar zurück: Situation in dem 
generellen Sinn, der hier intendiert wird, ist bei Heidegger 
die Welt. Das In-der-Welt-sein ist dasselbe - logisch be­
trachtet - wie das In-der-Situation-sein. Heideggers Welt­
logik ist Situationslogik. Er sagt: "Das Worin des sich ver­
weisenden Verstehens als Woraufhin des Begegnenlassens 

22 Dazu handschriftliche Notiz: (cf. "in eine Geschichte verwickelt sein"; 
"das ist eine böse Geschichte/Situation").

108

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Seiendem in der Seinsart der Bewandtnis ist das 
Phänomen der Welt." (86) "Weltlichkeit” ist "selbst ein 
Existenzial" (64). Es scheint unmittelbar deutlich, daß die 
Bestimmung der Welt gleich gut als Bestimmung von 
Situation gelesen werden kann. Man kennt die komischen 
Wirkungen, die die Auffassung der Bewandtnis des Be­
gegnenden in der sogenannten Situationskomik hat.
Zwischen In-der-Welt-sein und In-der-Situation-sein ei­
nerseits, Geschichtlich-sein anderseits besteht eine enge 
Verwandtschaft. Das Problem der rechten Interpretation 
des per se Geschichtlich-seins ist formal dasselbe wie das 
des per se Weltlich-seins. Daß einem logischen Subjekt 
Prädikate wie "geschichtlich", "weltlich" (wahr und so 
fort) per se zukommen, obwohl diese weder determinie­
rende noch modifizierende (dies letzte wäre z. B. "eine ge­
schichtliche Persönlichkeit" oder "ein weltlicher, irdisch 
gesinnter Mensch") Prädikate sind,23 liegt in dem Moment 
des Seins als Tuns.
Für diese Situationslogik ist nun der Unterschied von ein­
zelnen Situationen und demjenigen, was Jaspers Grenzsi­
tuation nennt, ungemein wichtig. Für Heidegger ist Dasein 
und In-der-Welt-sein schlechthin dasselbe. Jaspers unter­
scheidet sie, weil er die Seinslogik Heideggers mit ihrer 
Gegenstellung gegen Vorhandenheit und so fort nicht 
mitmacht. Aber die Differenz beider verschwindet auch 
wiederum, weil der Mensch auch bei Jaspers "als Dasein 
immer in einer bestimmten Situation" (2, 209) ist. Dieses 
"daß ich als Dasein immer in einer bestimmten Situation" 
bin, nennt Jaspers "die erste Grenzsituation", die "das Ge­
schichtliche in allem Dasein der Existenz zum Bewußtsein 

23 Bezug auf § 1 von "Sein und Denken", wo König den erwähnten Unter­
schied der Prädikate macht. In Kürze: Determinierende Prädikate nennen, be­
zeichnen sinnlich faßbare Eigenschaften (z. B. blau, süß); modifizierende 
Prädikate beurteilen Beschaffenheiten (z. B. gerecht, gütig, schön).

109

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bringt" (2, 209).24 Er spricht auch von ihr als der 
"Grenzsituation der geschichtlichen Bestimmtheit der 
Existenz" (2, 210). Es ist das schon früher gestreifte Pro­
blem spezifisch menschlicher Situationen in ihrem logi­
schen Verhältnis zu der Situation des Menschen. In Frage 
steht das Verhältnis der Logoi "die Situation" und "die 
Grenzsituation". Wie kann, logisch gesehen, "daß ich im­
mer in einer bestimmten Situation bin" selbst "eine Situa­
tion", eine Grenzsituation, in der ich bin, heißen? In bezug 
auf diesen Unterschied ist ferner klar, daß einerseits eine 
Situation immer jemandes Situation ist: sie ist nämlich die 
Situation des in dieser Situation Seienden; die Situation 
besitzt, hat gleichsam die oder den In-ihr-Seienden; es ist 
das ähnlich wie z. B. daß Schlagen, Laufen und derglei­
chen wesentlich Laufen jemandes ist. Anderseits trifft man 
mit dieser Auslegung nicht den Sinn der Jemeinigkeit bei 
Heidegger. Hier setzt die Grenzsituation ein: die Grenzsi­
tuation ist in der Tat je meine. Das besagt mehr als daß sie 
je jemandes ist.
Man ist sich bewußt in einer Situation zu sein. Das ent­
sprechende Nichtwissen ist eine Art "Unwissenheit" (vgl. 
Kierkegaard, "Begriff der Angst"), für die ein guter Termi­
nus nicht leicht zu haben ist. Es ist eine Art von Naivität 
oder Unschuld. Hier ist nun wieder der Unterschied zwi­
schen der Einzelsituation und der Grenzsituation unge­
mein wichtig: in der Grenzsituation bin ich; in die Ein­
zelsituation kann ich geraten; das bedingt einen wesentli­
chen Unterschied rücksichtlich des Zum-Bewußtsein-kom- 
mens. Um das zu sehen, bedarf es einer Einsicht in das 
Verhältnis von Sein und Wissen in bezug auf die Si­
tuation. In-einer-Situation-sein hat wesentlich eine Art 

24 Bei Jaspers ist "daß" nicht kursiviert, wohl aber "als Dasein immer in einer 
bestimmten Situation".

110

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissen zum Grunde. Hierin liegt der Unterschied zu dem 
bloß kopulativen Insein. Rein kopulativ war z. B. der Rei­
ter auf dem Bodensee in einer Situation, wenn wir anneh­
men, daß er während des Rittes keinen Augenblick ahnte, 
wo er war. Unter Situation verstehen wir nun aber, wenn 
auch nicht immer, so doch wesentlich, eine Situation, um 
die ein Bewußtsein besteht. Sie ist, grob gesagt, wesentlich 
eine subjektiv-objektive Situation. Man kann ihr eine rein 
subjektive Situation als eine Art unbegründeten Meinens, 
in ihr zu sein, gegenüberstellen. Und parallel dazu stände 
eine rein objektive Situation oder Lage: die Lage des Hau­
ses, des Steins oder auch die des Reiters, der schlechthin 
nicht weiß, wo er in Wahrheit ist. Es ist nun, wie gesagt, 
Situation wesentlich immer eine subjektiv-objektive Si­
tuation. Für sie gilt, daß das Wissen um das Insein die Si­
tuation zur Situation macht, obwohl man anderseits doch 
in ihr sein muß, soll sie einem zum Bewußtsein kommen. 
Dieses Doppelte ist keineswegs, wie man zunächst glau­
ben mag, Sache des Wortgebrauchs, der Terminologie. Es 
hat nicht darin seinen Grund, daß wir sozusagen willkür­
lich unter Situation eine solche verstehen, zu der das Wis­
sen des Betreffenden um sie gehört. Hält man dies im Au­
ge, so sieht man, daß der Begriff der Grenzsituation oder 
der des In-der-Welt-seins notwendig dazu führt, den Men­
schen durch ein ursprüngliches Wissen und zwar eben 
durch ein Wissen um das Insein konstitutiert sein zu las­
sen.
Der Logos von Situation und Welt hat zunächst formal ei­
ne innere Affinität zu dem Logos von z. B. der Gefahr. Ich 
meine: so etwas wie die Situation oder die Welt muß lo­
gisch zusammengesehen werden mit so etwas wie die Ge­
fahr. Im Sprachgebrauch besteht hier der entscheidende 
Unterschied zwischen so etwas wie "Lage" und auch 
"Situation" einerseits und anderseits der subjektiv-objekti­

111

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ven Situation. In subjektiv-objektivem Sinn ist "schöne 
Situation" immer ironisch. Situationen sind wesentlich 
schwierig, prekär, gefahrvoll. In-der-Situation-sein ist also 
ähnlich aufzufassen wie In-der-Gefahr-sein. Man kann in 
einer "Gefahr schweben", ohne es auch nur "zu ahnen": 
rein objektive Gefahr. Eine rein subjektive Gefahr ist 
gleichfalls denkbar. Zugleich sieht man aber hier beson­
ders deutlich, daß die Ursprungsschicht durch die subjek­
tiv-objektive Gefahr dargestellt wird. Sie ist diejenige Ge­
fahr, in der einer ist und der er sich zugleich bewußt ist. 
Diese Bemerkungen sind für die Logik des Weltbegriffs 
bei Heidegger heranzuziehen. Vor allem zur Ermittlung - 
mit Heidegger gesprochen - des "Seinssinns" von Welt be­
ziehungsweise von Gefahr. Irgendwie "gibt es" ja Welt 
und entsprechend mindestens Gefahren, wenn nicht die 
Gefahr (welch letzte dann diejenige wäre, die je meine 
ist). Welt ist nichts, was es gibt ohne den in ihr Seienden; 
das ist deutlich bei "Gefahr", die es gewiß nicht geben 
kann, ohne einen, der in ihr ist. Aber es gibt gleichwohl 
Welt, wie ja auch eine Gefahr in der Tat besteht oder auch 
nicht besteht. Das Bestehen der Gefahr ist wie das Beste­
hen der Welt eine Art von Objektivem, ohne doch weder 
das Bestehen eines Dinges noch das Bestehen eines Sach­
verhalts zu sein. Die Gefahr ist weiterhin noch nicht so 
etwas wie das Unglück, das hereingebrochen ist. Sie ist, 
obgleich sie besteht, in irgendeiner Weise sozusagen von 
Möglichkeit durchsetzt: Die Erfassung dieses "Von-Mög- 
lichkeiten-durchsetzt-seins" ist eine Hauptschwierigkeit 
für die logische Analyse. Die Gefahr ist wirklich da, aber 
sie ist zugleich doch eben - sozusagen per se nur - Gefahr, 
d. h. sie ist nicht das fertige Unglück. Das In-Gefahr-Sei­
ende ist eben noch nicht das Verlorene, das Zugrundege­
gangene. Die Gefahr hat so gleichsam einen offenen Hori­
zont, eine Art offener Flanke oder vielleicht besser eine 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art objektiver Unbestimmtheit. Es ist dieselbe objektive 
Unbestimmtheit, die, recht besehen, die Welt bei Heideg­
ger charakterisiert. Das Merkwürdige darin ist dies, daß es 
einerseits einen reellen Unterschied gibt zwischen einem 
nur eingebildeten In-Gefahr-sein und einem wirklich In- 
Gefahr-sein; daß anderseits das Wirklich-in-Gefahr-sein 
irgendwie immer nur eine Art von Vielleicht-in-Gefahr- 
sein ist. Ich meine: ob einer wirklich in Gefahr war, ist, so 
könnte man meinen, augenscheinlich nur, wenn das Un­
glück eingetreten ist. Die Gefahr ist das Drohende; sie ist 
gleichsam der Drohende; aber ob der Drohende seine Dro­
hung verwirklicht, ist, solange er noch droht, ungewiß. Die 
Wirklichkeit der Gefahr ist die Wirklichkeit des Drohens. 
In dieser Formulierung ist der Paradoxie die Spitze abge­
brochen. Das Drohen ist natürlich irgendwie auf Möglich­
keit innerlich bezogen: als Drohung etwas zu tun, das noch 
nicht Ausführung der Drohung ist. Allein die Gefahr ist ja 
nicht so etwas wie "der Drohende" und von daher bleibt 
das Paradoxe bestehen.
Für die Existenzphilosophie ist nun generell bezeichnend, 
daß das Leben, sagen wir das menschliche Leben, wesent­
lich so ist, daß, so lange wir leben, irgend etwas bedroht 
ist. Was das Bedrohte ist, ist das Problem. Irgendwie wird 
es richtig sein zu sagen: Existenz sei das Bedrohte; dies so 
verstanden, daß es Definition der Existenz ist, daß sie das­
jenige ist was bedroht ist. Das Bedrohende ist irgendwie 
die Welt. Das In-der-Welt-sein ist per se das In-Gefahr- 
sein. Leicht denkt man hier formal an die Frage: was nutzt 
es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt aber 
Schaden leidet an seiner Seele; Kierkegaard hat über sie 
methodisch in "Entweder-Oder" Bd. 2 gehandelt. "Seele" 
ist in dieser Frage, formal verstanden, ein anderes Wort für 
"Existenz". Und weiter formal: worum es geht ist "je ich 
selbst". Dabei ist der Umschlag zu berücksichtigen zwi- 

113

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen dem, was ich in der Weise habe, daß das Gehabte 
zugleich Ich ist: meinen Leib z. B. habe ich und er ist ir­
gendwie auch Ich. Es ist der alte Unterschied, den Aristo­
teles schon kennt, zwischen äußeren Gütern, leiblichen 
Gütern und Gütern der Seele. Der Nous z. B. heißt es bei 
ihm,25 ist "am meisten" ich selbst. Daß dieses Selbst das 
höchste Gut ist, muß in der gegenwärtigen Perspektive 
dahin verstanden werden, daß es nichts ist als das Bedroh­
te. Was rücksichtlich seiner droht ist eine Art Schwä­
chung, Beschädigung bis zur Vernichtung. Es ist das 
"höchste" Gut, insofern es das Letzte ist, was man verlie­
ren möchte beziehungsweise dasjenige, das man um kei­
nen Preis verlieren, also "unbedingt" bewahren möchte. So 
gesehen ist das Streben (öpeyeoöai) nach dem höchsten 
Gut ein Sich-mühen um die Bewahrung einer Art von 
Besitz.
Diese Bestimmung der Existenz ist nun formal und ent­
sprechend leer. Es ist dieselbe Formalität, die in der Ethik 
des Aristoteles die Bestimmung der Eudaimonie als des 
summum bonum kennzeichnet. Ihr folgt die Frage auf dem 
Fuß: was denn die Existenz in concreto sei.
Allein der Unterschied von Einzelsituation und Grenzsi­
tuation - es ist ein Selbstunterschied26 - bedingt eine Kor­
rektur der gemachten Ausführungen. Man muß gewiß z. 
B. das Leben besitzen, wenn möglich sein soll in Lebens­
gefahr zu geraten. Und so etwas wie "das Leben" besitzen 

25 EN IX 8, 1169 a 4.
26 Der Begriff des Selbstunterschieds ist für Königs Denken zentral. Modifi­
zierende Prädikate (vgl. Anmerkung 23) nennen, bezeichnen zwar auch, aber, 
so König, nicht lediglich, sondern indem sie zugleich beurteilen. Sie haben 
den Unterschied zu determinierenden Prädikaten in sich selbst. Es ist ein 
'innerer' Unterschied oder, mit anderem Wort, ein "Selbstunterschied" der 
modifizierenden Prädikate. Der Begriff durchzieht die Darlegungen in "Sein 
und Denken", wo in einer Anmerkung zu § 23,6 auf dessen Verwandtschaft 
mit dem der spekulativen Logik Hegels zugehörenden Begriff des "über­
greifenden Allgemeinen" hingewiesen wird.

114

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir in irgendeinem Sinne in der Tat. Besitzen wir nun 
auch die Existenz, das höchste Gut? Sind wir ihrer gewiß? 
Es ist "die Gefahr, in der ich mich ständig erfahre" 
(Jaspers, 3, 84). Sicher: wir sind, leben; dessen sind wir 
gewiß. Es ist die Cartesische Gewißheit. Aber der "Kampf 
(Sorge) um Existenz" ist im Unterschied dazu ebensosehr 
auch ein Kampf um etwas, das erst errungen wird. Es ist 
ein "Kampf um": aber weder rein ein Kampf um ein Land, 
das wir noch nicht besitzen, noch rein einer um das schon 
besessene Land. Er ist weder reine Verteidigung noch rei­
ner Angriff noch ein Wechsel beider. Die Existenz ist 
ebensosehr etwas, was ich habe als was ich nicht habe. 
Hier setzt ja die Bestimmung Heideggers ein, der das 
Existieren als Seinkönnen faßt. Die Logik dieses Seinkön­
nens ist durch das früher Gesagte noch keineswegs er­
schöpft. Im Vorbeigehen bemerke ich dazu noch Folgen­
des: Das Seinkönnen ist zwar ein Tunkönnen, aber das ist 
nicht eindeutig. Man kann z. B. Violine spielen irgendwie 
als ein Tun auffassen. Tunkönnen wäre dann also näher 
Violine-spielen-können. Seinkönnen wäre dann Vermö­
gen, Potenz, näher aktive Potenz. Dieses "Vermögen" 
wäre dann noch - ganz im Anschluß an Aristoteles, De 
Anima über das Strategieren-können - in doppelter Weise 
denkbar: als Anlage (Veranlagung) und als ausgebildete 
und besessene Fertigkeit. Für diese Begriffe ist nun ent­
scheidend und charakteristisch, daß sie selbst und ihre Ne­
gation sich ausschließen: wer z. B. in diesem Sinn Violine 
spielen kann, kann es eben und könnte es zu gleicher Zeit 
auch nicht nur zufolge eines Widerspruchs. Davon ist nun 
das fragliche Seinkönnen Heideggers prinzipiell zu unter­
scheiden. Auch es ist eine Art Tunkönnen. Allein man 
muß dieses Tunkönnen auffassen gemäß der Rede "ich 
kann es tun", die einer etwa an einem Abgrund sagen 
könnte, in den er hineinspringen kann: ich kann hinunter­

115

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


springen, kann es tun, kann es "über mich bringen". Und 
nun sieht man, daß in diesem zweiten Fall das Es-nicht- 
tun-können, es auch lassen können wesentlich Mitbestim­
mung des positiven Könnens ist. Man kann in diesem Sinn 
nur dann in den Abgrund springen, wenn man es auch 
"nicht tun kann". Das Seinkönnen Heideggers (und ent­
sprechend die mögliche Existenz bei Jaspers) ist nach 
Maßgabe dieses letzten Tunkönnens, das in sich zugleich 
ein Nicht-tun-können ist zu interpretieren. Man sieht die 
innerste Affinität dieser Konzeption zu dem Begriff der 
Freiheit. "Die Angst kann man mit dem Schwindel ver­
gleichen. Wessen Auge veranlaßt wird, in eine gähnende 
Tiefe hinunterzuschauen, der wird schwindlig. Worin liegt 
aber die Ursache hiervon? Ebensosehr in seinem Auge wie 
in dem Abgrund; wenn er nur nicht hinunterstierte! So ist 
die Angst der Schwindel der Freiheit." (Kierkegaard, 
"Begriff der Angst" S. 57)
Ein Vermögen, Talent besitzt man also oder man besitzt es 
nicht. Und entsprechend lebt einer oder lebt eben nicht. 
Aber die Existenz ist kein solches Vermögen, kein solcher 
Besitz und gleichwohl nicht ein Anderes und Fremdes, um 
dessen Besitz man kämpfen könnte. So ist auch die Frei­
heit kein Besitz.
Hier öffnet sich nun ein gewisser Ausblick auf die Tran­
szendenz. "Die Transzendenz des Menschen" ist gramma­
tisch vielleicht zu interpretieren wie "der Gott des Men­
schen" oder auch wie "die Freiheit des Menschen". Die 
Transzendenz ist das Transzendieren des Menschen, das 
Hinübergehen zu Gott, zum Unbedingten. Es ist, formal, 
ein Schaffen (Machen) Gottes (Genitivus objektivus), das 
nicht Schaffen des Götzen ist. Gott ist wesentlich "je mein 
Gott". In gewisser Weise ist Gott also Habe (ovoia), Be­
sitz: der Gott der Christen ist der Gott, den die Christen 
haben. Es versteht sich, daß diese Habe weder mobile 

116

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch immobile ist. Hauptproblem ist dieser Habecharak- 
ter. Ob ich meine Brieftasche noch habe, dessen kann ich 
mich durch Nachfühlen versichern, ein Sichversichem, das 
entfernt an die Cartesische Vergewisserung erinnert. Die 
Vergewisserung, ob ich meinen Gott noch habe, ist offen­
bar anderer Art. Hier sind die Reden zu erinnern, wonach 
"etwas (z. B. der Bauch) sein Gott ist", "sein Ein und Al­
les". Dieses "sein-Gott-sein" ist dieselbe formale Leere, 
wie beim summum bonum beziehungsweise bei der Eudai- 
monie. Auch ihr gegenüber geht das Fragen dann weiter 
auf die nähere Bestimmung: so z. B. der Bauch. In bezug 
auf "Gott" könnte man von hier aus dasselbe sagen, was 
Aristoteles bei Gelegenheit der "Eudaimonie" bemerkt: 
"Im Namen stimmen hier wohl die meisten überein ... was 
aber die Eudaimonie sein soll, darüber entzweit man sich 
..." (EN 12, 1095 a 18)
Man "verliert sein Herz an", "hängt sein Herz an ..." und 
es ist möglich zu sagen: "er hat nichts woran er sein Herz 
hängen könnte". Ähnlich "hat" man z. B. eine Aufgabe; 
klagt, daß man "nichts mehr zu tun hat" (keinen Wir­
kungskreis mehr). Und dem ist wieder ähnlich: "mein Le­
ben hat keinen Sinn mehr". Mit dem "Verlust der Lebens­
aufgabe" hat das Leben "seinen Sinn verloren". Eben auf 
solche Logoi wie "eine Aufgabe besitzen, verlieren" ist die 
Aufmerksamkeit zu richten. Die Kategorie des "Kampfes 
(Sorge) um" als weder reine Verteidigung noch reiner 
Angriff ist,27 wenn auch vielleicht entfernt, zu illustrieren 
etwa am "Kampf um den Sinn des eigenen Lebens".
In derselben Linie dieses "Habens" liegen endlich noch 
Wendungen wie: "er hat jemanden (niemanden), den er 
liebt". Es ist hier unmittelbar der wesentliche Doppelsinn 

27 Hinweis Königs auf das wenig vorher erörterte Problem des "Kampfes um 
Existenz".

117

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von: 1) er "hat eine Liebe", sc. er hat, besitzt eine Liebe 
(Lieben) 2) er hat, besitzt etwas, was er liebt: dies hier 
nicht so verstanden, daß er glücklicher Besitzer des Ge­
liebten ist, sondern so, daß es überhaupt "jemanden oder 
etwas gibt", das er liebt, woran er sein Herz hängen kann. 
Auch wenn er "unglücklich liebt", besitzt er doch in die­
sem Doppelsinn "eine Liebe". Von daher ist dann das 
Merkwürdige möglich, daß er jemandem z. B. "seine 
Liebe" zeigen kann (z. B. die Photographie: "das ist meine 
Liebe"). Ein entsprechender Doppelsinn trifft für "Glaube" 
zu; ebenso für "Hoffnung": so mag z. B. Orest die ganze 
Hoffnung der Elektra sein. Gott ist in diesem Verstand 
mein Glaube, meine Hoffnung und meine Liebe (die 
christlichen Kardinaltugenden der Scholastik). Man muß 
das recht verstehen: so wie ich sagte, die Existenz sei da­
durch definiert, daß sie dasjenige ist, was bedroht ist, so ist 
Gott - natürlich in dieser Perspektive gesehen - dadurch 
definiert, daß er mein Glaube, Liebe, Hoffnung ist. "Gott" 
ist der Ausdruck für "meine Liebe ..." in dem dargelegten 
Doppelsinn dieses Worts; und zwar "meine unbedingte 
(absolut größte) Liebe". Es ist entsprechend klar, daß von 
einem "Verlust" der Liebe oder des Glaubens beziehungs­
weise von einem Verlust Gottes gesprochen werden kann. 
Man möchte versuchen, die Konzeption der Existenz auf 
dem Boden dieser Begrifflichkeit zu erörtern und wenig­
stens teilweise besser zu verstehen.28 Ich erinnere an das 
schon Bemerkte, daß Jaspers Liebe, Glauben und - nun 
merkwürdigerweise nicht Hoffnung sondern - Phantasie 
als die dreifache Einheit des "erfüllten absoluten Bewußt­
seins" beschrieben hat und daß ihm dies absolute Bewußt­
sein die Gewißheit der Existenz (2, 276 und 257) ist. Ich 

28 Handschriftliche Randnotiz: sc. Nimmt man "Existenz" als unbedingtes 
Verhalten, dann ist sie Haben und Sein in Einem.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existiere nur, insofern ich einen Gott habe oder einen ab­
soluten Glauben. In wiefern ist nun die Existenz das Be­
drohte? Was ihr droht ist offenbar der Verlust des absolu­
ten Bewußtseins, d. h. des unbedingten Glaubens. Und das 
Bedrohende ist die Welt.29 Das In-der-Welt-sein ist In-der- 
Situation-sein als In-der-Gefahr-sein dieses Verlusts. Wor­
an es nun liegen mag oder wie es auszusprechen ist, daß 
"die Welt" in diesem Sinn per se bedrohend30 oder gefähr­
lich ist, mag dahingestellt bleiben. Wesentlicher ist zu­
nächst die Erörterung der Bewegung des "Kampfes um". 
Ich meine: die wesentliche Unstetigkeit, Unsicherheit des 
Besitzes von Liebe und Glauben, damit aber die Unsicher­
heit des Existierens, d. h. dessen, daß ich existiere. Man 
kann wohl glauben und lieben wollen, ohne es doch zu 
können.31 Und ferner ist die Situation dieser Unstetigkeit, 
wenn sie einmal eingetreten ist, selbst eine ständige; aber 
ist sie von allem Anfang an bei jedem die Situation? Hier 
scheinen doch die Hegelschen Kategorien der Unmittel­
barkeit und der aufgehobenen Unmittelbarkeit in ihr Recht 
einzutreten. Wie steht die Existenzphilosophie zur Unmit­
telbarkeit? Nimmt die Existenzphilosophie an, daß der 

29 Handschriftliche Notiz auf einer Beilage: "Die Welt ist das Bedrohende, 
weil aus ihr die Verführungen erwachsen, die tiefen Verführungen, die bewir­
ken, daß einer verkommt. Dieses Verkommen als ein in sich selbst Abhanden­
kommen. - Sich verloren vorkommen. Das ist der Verlust des Selbst. Aber 
wenn wir eine große Liebe verlieren, so sind wir dagegen machtlos - es ist 
noch kein Verlust des Selbst. Obwohl sein mag, daß einer verkommt, weil er 
nicht mehr liebt." Der Zusatz ist von König nicht zeilengenau plaziert; sinn­
gemäße Zuweisung vom Hrsg.
30 In Königs Typoskript steht "bedroht".
31 Notiz auf einer Beilage: "Da ist also auch ein ganz anderes Können­
wollen; eine ganz andere Art von Nachahmung. Vomehm-sein-wollen. - 
Jemand "kann etwas nicht vertragen" (z. B. schlechte Musik) - oder "ich kann 
solches Zeug nicht lesen". Wenn nun jemand das nachahmen, nachäffen 
wollte. Jünger (Stefan George). Unterdrückung des eignen Empfindens, 
Verfälschung. Etwas, was einem spontan gefällt, unterdrücken; es nicht 
wahrhaben wollen, daß es spontan gefällt. Sich-anders-wollen als man ist 
(ovaia). Mit-sich-unzufrieden-sein." Für die Stellenzuweisung vgl. Anmer­
kung 29.

119

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch ursprünglich (anfänglich) "gläubig" ist? Hier wäre 
das Vertrauen zu analysieren; auch daran ist zu erinnern, 
daß "gläubig" absolut gebraucht werden kann wie z. B. 
"zutraulich".
An dem Begriff des Selbst und damit der Existenz ist noch 
eine andere wesentliche Seite hervorzuheben. Unsere 
Erörterung steht unter der Direktive der Frage: woher der 
Drang zum Selbst und zur Existenz? Oder, wie schon frü­
her formuliert, woher der Abstoß zur Eigentlichkeit? Das 
"Ringen" (hier doch ein bezeichnendes Wort) um den 
"Lebensinhalt" ist noch unmittelbar verständlich als Stre­
ben nach dem summum bonum oder nach der Eudaimonie. 
Allein in "Selbst" und "eigentlicher Existenz" liegt noch 
etwas anderes.
Zunächst eine Vorbemerkung: "Das Selbst", "Gott", "das 
Ein und Alles", "die Situation", die fragliche "Habe" und 
dergleichen haben etwas gemeinsam mit z. B. "dem Ein­
druck von ,.."32: sie alle gehen auf Wendungen zurück, die 
irgendwie theoretisch genommen werden. Ich denke z. B. 
an folgende Wendung: "mein Gott!" (als unwillkürlicher 
Ausruf); "das ist doch eigentlich kein Leben"; "ich bin in 
einer schwierigen Situation" und dergleichen. Auch an den 
obigen Unterschied von Tunkönnen und Tunkönnen ist zu 
erinnern mit der Wendung "ich könnte es doch ebensogut 
lassen und tue es doch". Auf das Recht, die Motive und 
die Struktur der theoretischen Drehung gehe ich nicht nä­
her ein, sondern behandle sofort "das Selbst".
Das Selbst ist nichts, was einfach bezeichnet werden könn­
te; es kommt unwillkürlich und unversehens im Sprechen 
zum Vorschein und dann sogleich in bestimmtem Ton. Z. 
B. "ich selbst war anderer Ansicht, drang aber nicht damit 
durch": "Ich selbst" oder "ich für mein Teil" oder ein "be­

32 "Eindruck von Thema der §§ 1-12 von "Sein und Denken".

120

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tontes" "ich". Oder: "da kommt er selbst": "z. B. bei einem 
Aufzug: erst kommen ... dann ..., dann ... und schließlich 
"er selbst", die Hauptperson. Oder: einer berichtet über 
etwas und zugleich was der und der dazu sage; wir 
unterbrechen ihn mit der Frage (es ist die Frage, die unter 
Umständen eigentliche Kommunikation einleitet): "Und 
was sagst du selbst dazu?", "Wie ist dein eigenes, dein 
persönliches Urteil?" Oder: "selbst Aristoteles (sogar Ari­
stoteles) ist der Meinung", d. h. er macht keine Ausnahme. 
Man sieht wohl, daß das Selbst wendungsmäßig irgendwie 
auf Gegenstellung, Gegensatz, Unterschied, Ausnahme, 
Eigenheit, Absonderung, Sichherausheben hindeutet. Nun 
kann man von "dem Selbst" des Menschen sprechen. Das 
nehmen wir hier als eine Tatsache hin, obwohl ihre Mög­
lichkeit eine eigene Besinnung verdiente. Auf jeden Fall 
scheint dann zu gelten: Das Selbst (mein, dein, sein 
Selbst) ist das jemandem unterschiedlich Eigene. Und dies 
als eine Art Definition: Individualität; individuelle Mona­
de. Das Selbst ist "das unterschiedlich Eigene"; es ist nicht 
"ein unterschiedlich Eigenes". "Das unterschiedlich Eige­
ne" ist dann selbst noch nicht ohne weiteres eindeutig, 
weil es nur auf dasjenige Eigene ankommt, das ich in der 
Weise habe, daß ich zugleich es bin.
Die Dialektik, die mit dieser merkwürdigen Identität von 
Haben und Sein in Sicht kommt, wäre genauer zu verfol­
gen. Von den mannigfachen Problemen hebe ich nur zwei 
hervor: 1) das des Selbst-sezky, 2) das Problem von so et­
was wie einer "individuellen Vernunft", eines "individuel­
len Geistes": ich habe ihn und ich bin ihn. "Ihn sein" heißt 
aber beispielsweise hier: so denken, empfinden, fühlen, 
wollen. Im Grunde: Anders-denkender-sein: "sein" auch 
hier in einem Doppelsinn von kopulativem Sein und einer 
Art von verbalem Sein (für das Problem der Verbalität von 
so etwas wie "so denken" cf. "Sein und Denken"). Für die­

121

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen Doppelsinn ist allgemein an den Doppelsinn von "ein 
Tuender sein" zu erinnern. Auf der Basis dieser Begriff- 
lichkeit ist dann die Möglichkeit deutlicher einer Diskre­
panz: insofern ich das, was ich - geworfen, verhängt, 
schicksalsmäßig - schon bin und immer schon bin, eigent­
lich oder uneigentlich sein kann. Ich nehme etwas Ver­
hängtes ernsthaft auf: Wurzel des unbedingten Handelns: 
ich kenne ja nicht mich selbst (das Verhängte); ich kann 
mich nicht erst kennen lernen wollen, um dann dement­
sprechend zu handeln.
Folgendes ist nun allgemein von höchster Wichtigkeit hier: 
Der Abstoß aus der Uneigentlichkeit ist nicht motiviert 
durch ein vorhergehendes Wissen um die Uneigentlich­
keit: Eher ist umgekehrt zu sagen, daß ich um sie weiß nur 
in und zufolge der Bewegung von ihr weg. Formal logisch 
ist dieses Verhältnis ähnlich dem, das Scheier in bezug auf 
das Wissen vom höheren Wert als höherem dahin ausge­
drückt hat, daß der höhere Wert als höherer im Vorziehen 
gegeben sei.33 Entsprechendes wird für das Selbstsein 
gelten. Man kann nicht philosophisch beweisen und über­
haupt erkennen, daß das Selbst das höchste Gut ist, um 
zufolge dieser Erkenntnis dann entsprechend zu handeln. 
Eher wäre umgekehrt zu sagen, daß darum gewußt wird, 
weil entsprechend gehandelt wird. In erkenntnistheoreti­
scher Hinsicht ist damit das wichtigste Moment der Exi­
stenzphilosophie bezeichnet.
Diese Position muß unterschieden werden von zwei ande­
ren, die äußerlich ähnlich sind und mit denen zu verglei­
chen belehrend ist: 1) von der abstrakt oben schon formu­
lierten: ich kann z. B. jemandem durch Mitteilung und 
hinweisende Belege klar machen, daß er in Lebensgefahr 

33 Max Scheier, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik 
(1916), I. Teil, II B 3; Gesammelte Werke Band 2, Bern 1954.

122

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist. Der Gewarnte kann dann entsprechend handeln. 
Eventuell entsteht dann die anläßlich der Polarfahrer be­
handelte Aufgabe: sich mit dem Bewußtsein der Gefahr zu 
durchdringen, um alle Kräfte mobil zu machen. Ein ganz 
wesentlicher Unterschied dieser Einzelsituation der Polar­
fahrer und der Grenzsituation ist wohl der, daß das Wissen 
um die Gefahr als Gefahr in der Grenzsituation in der Be­
wegung aus ihr heraus wurzelt, während die fragliche Ein­
zelsituation dadurch charakterisiert ist, daß in ihr die Be­
wegung aus der Gefahr heraus dem Wissen um die Gefahr 
folgt; 2) wie ist das obige "darum wissen, weil man so 
handelt", isoliert genommen, zu interpretieren? Ein Bei­
spiel für dieses Moment in seiner Isolation wäre etwa fol­
gendes: Der Mensch ist selbstsüchtig, "egoistisch". Um 
das zu wissen, braucht man nur sich selbst zu beobachten. 
Oder: Der Mensch strebt zweifelsohne nach Lust; das ist 
ein empirisch verifizierbarer Verhalt. Wir kennen uns in 
dieser Hinsicht. In diesen Fällen geht ein so Handeln vor­
her; und ich stehe zu "mir selbst" beziehungsweise zu 
"meinem empirischen Selbst" dann wenig anders als ir­
gendein Dritter. "Selbstsüchtiges" Sichverhalten ist dasje­
nige, das dem auf solche Weise gekannten oder kennbaren 
empirischen Selbst dient. "Empirisch" heißt dies Selbst 
wohl von daher, weil es dasjenige ist, von dessen Qualitä­
ten wir auf solche empirische Weise Kenntnis bekommen. 
Man kann anscheinend alle Wendungen auch für das 
empirische Selbst auslegen: z. B. "da kommt sein wahres 
Selbst zum Vorschein"; auch mag es hier ein "eigentliches 
Selbstsein" geben, so z. B. wenn einer sich die Zügel 
schießen läßt und "eigentlich" sich so verhält, wie er ist. 
Von diesen beiden Möglichkeiten ist nun die Logik des 
existenzialen Selbst entfernt zu halten. Das Wissen um das 
existenziale Selbstseinkönnen kommt nicht durch Intro­
spektion zustande, sondern kündigt sich in eigentümlichen 

123

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomenen an; es ist ein Wissen, das man jedem impu- 
tieren kann. Hier liegt die systematische Bedeutung der 
"Befindlichkeit” Heideggers. Das Befindlichsein, das Hei­
degger als Existenzial faßt, ist nichts anderes als das In- 
der-Situation-sich-befinden. Aus diesem Ansatz entwickelt 
sich eine Interpretationsmethode für solche Befindlichkei­
ten oder Stimmungen. Man versucht, indem man sich ih­
nen überläßt, sich durch sie vor den Grund der Stimmung 
tragen zu lassen oder, anders ausgedrückt, sich durch sie 
die Situation "erschließen” zu lassen. Die Stimmung hat 
hier eine ähnliche Funktion wie "der Eindruck von ...", 
dessen Stimmungsseite in "Sein und Denken" bewußt zu­
rückgestellt ist. Beide nämlich - sowohl die Stimmung als 
auch der Eindruck von ... - haben eine innere Affinität 
zum sprachlichen Ausdruck. Eine Stimmung ist potentia 
Ausdruck; "mir ist als ob ..." ist unter Umständen eine sol­
che Wendung, die eine Stimmung "ursprünglich interpre­
tiert".34 Die interpretierende "Beschreibung" der Stim­
mung wird meist durch Phantasie eine Situation zeichnen, 
die der sozusagen phantasiemäßig erratene Grund der 
Stimmung ist: in einer Situation dieser Art müßte man 
wohl sich so bestimmt fühlen. Diese Meinung trägt das 
Beschreiben; und hier liegt, nebenbei gesagt, eine Wurzel 
des Antizipierens. Denn daß z. B. ein geistiges Wesen an­
wesend ist (das Beispiel aus James)35 ist offenbar reine 
Antizipation. So "erschließt" bei Heidegger z. B. die Angst 
das In-der-Welt-sein ("... sondern die Angst erschließt als 
Modus der Befindlichkeit allererst die Welt als Welt") 
(187). Daß "die Angst erschließt", obwohl doch zugleich 

34 "Ursprüngliches Interpretieren": Thema in "Sein und Denken" insbe­
sondere der §§ 5,4; 28,3 und 40.
35 In "Sein und Denken" § 24, 2d aus dem Buch von James (vgl. Anmerkung 
5) aufgegriffen. Dort, S. 68, das Beispiel, Bericht eines Schweizers: "It was 
rather as if my personality had been transformed by the presence of a spiritual 
spirit."

124

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und wesentlich wir irgendwie aus ihr erschließen, ist ein 
ähnlicher Logos wie in "Sein und Denken" der, daß "das 
Gefühl mir sagt, wofern ich es mir sage".36 Auch solche 
Stimmungen sind "redende". Und wie in der Textinterpre­
tation unsere Auslegung mit dem selber redenden Text 
sich eint, so ähnlich auch hier. Der "Text" ist dann die 
Sprache. Aber in diesem Problemkreis weise ich hier nur 
kurz auf das unterschiedliche Verhältnis hin, das zwischen 
Sprache und Denken besteht. Für die Methode selbst ist 
schon an Hamann zu denken, von dem Kierkegaard 5, 163 
Folgendes zitiert: "Diese Angst in der Welt ist aber der 
einzige Beweis unserer Heterogenität. Denn fehlte uns 
nichts, so würden wir es nicht besser machen als die Hei­
den und Transzendentalphilosophen, die von Gott nichts 
wissen und in die liebe Natur sich wie die Narren vergaf­
fen; kein Heimweh würde uns anwandeln. Diese imperti­
nente Unruhe, diese heilige Hypochondrie ist vielleicht das 
Feuer, womit wir Opfertiere gesalzen und vor der Fäulnis 
des laufenden seculi bewahrt werden müssen."
Es handelt sich hier ferner um ein gänzlich anderes Ver­
hältnis zu sich selbst, ein gänzlich anderes "Selbstbewußt­
sein". Es ist nicht ein Bewußtsein von mir als empirischem 
Selbst, das Kierkegaard "abstrakt" nennen würde. Mit ei­
nem empirischen Vergleich ist die Sachlage etwa so, wie 
wenn einer etwas Unangenehmes zu erledigen hat und nun 
die Erledigung aufschiebt: damit ist auf empirische, endli­
che Weise ein Verhältnis gesetzt zwischen ihm und ihm. 
Auch hier hört man: "eigentlich müßte ich jetzt..." Als die 
Realisierung noch fern war, hat man sich das Fragliche 
vorgenommen und stand damals ganz positiv zu diesem 
Entschluß. Nun kommt eine Art empirischer "Dämonie" 

36 Thema insbesondere von "Sein und Denken" § 27 mit dem Titel "Der Aus­
druck ein Gefühl sagt mir".

125

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Kierkegaard): man läuft vor dem eigenen Entschluß weg. 
Das logisch Entscheidende dabei ist nun, daß in solchem 
Fall unter Umständen der Entschluß hinter dem Weglau­
fenden hersetzen kann. Es hat sich da sozusagen ein em­
pirisches "eigentliches Selbst" gebildet, das von sich aus 
dem fliehenden uneigentlichen Selbst nachsetzt. Ich bin 
dann in einer bestimmten Situation: eben in der, daß ich 
mich selbst (ich selbst mich) verfolge. In diesem Verhält­
nis ist alle Willkür ausgelöscht: es ist z. B. kein Sichver- 
folgen mit Vorwürfen, das ich unter Umständen auch las­
sen kann. Vielmehr ist - durch eine Art von Willkür, durch 
irgendwie motivierten Entschluß - eine Situation eingetre­
ten, in die ich mich selbst gebracht habe und dies in einem 
durchaus anderen Sinn, als wenn ich mich etwa durch eine 
Ungeschicklichkeit äußerlich in eine unangenehme Lage 
versetzt habe. Der fragliche Zustand ist eine Art Qual. Es 
ist ein Verhältnis von mir zu mir, in dem ich z. B. hinter 
mir Zurückbleiben kann; und der Quotient sozusagen die­
ses Verhältnisses kommt in meinem bestimmten Befinden 
zur Erscheinung. Dabei ist denkbar, daß eine Zeitlang in 
meinem Bewußtsein nur diese Stimmung präsent ist; auch 
mag das entsprechende Handeln sich automatisch unter 
Ausschaltung des Bewußtseins vollziehen. Ich erinnere an 
hysterische Phänomene, auf die schon Kierkegaard bei der 
Behandlung des Dämonischen hingewiesen hat. Die Inter­
pretation solcher Stimmung beginnt - vom psychoanalyti­
schen Problem der Verdrängung sehe ich ab - in der 
Weise, daß wir uns nicht der Stimmung entziehen, sondern 
ihr nachgehend von ihr von ihren Grund gebracht werden. 
Zu erinnern ist, daß auch Zufriedenheit und Unzufrieden­
heit mit sich selbst zu solchen Stimmungen gehören.
Empirisch nenne ich dieses Beispiel, weil die beiden 
Selbst beide empirische Selbst sind. Es ist eine spezifisch 
menschliche Situation, aber nicht die Situation des Men- 

126

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen. Ich habe mich durch den Entschluß oder Vorsatz 
selbst und mit Bewußtsein bestimmt. Im Unterschied dazu 
scheint das eigentliche Selbst der Existenzphilosophie a 
priori eine Bestimmung zu haben; so daß die Situation des 
Menschen a priori die eines Verhältnisses von eigentli­
chem, apriorischem Selbst zu uneigentlichem, empiri­
schem Selbst ist. Das fragliche Selbstbewußtsein ist dann 
"konkret”: als Bewußtsein davon wie es mit mir bestellt 
ist. Was die apriorische Bestimmung - es sei die des Men­
schen oder auch die je eigenste des Einzelnen - ist, darüber 
sagt die Existenzphilosophie prinzipiell nichts aus. Das 
Sichverstehen des Einzelnen ist ein Wagnis, um das nie­
mand herumkommt und das niemandem abgenommen 
werden kann und soll. Die Wahrheit - "Wahrheit” in dieser 
Sache - kann nicht gewußt werden. Nur dies, daß der 
Mensch in einer Situation ist, nicht in welcher er ist, wird 
gesagt. Wahrheit ist hier Bewußtsein der Situation (von da 
aus fällt auch ein ganz intensives Licht auf so etwas wie 
"Streben nach der Wahrheit": in welcher Situation bin 
ich?). Und der obige Unterschied von Daß und Was kann 
dann so ausgedrückt werden: daß es Wahrheit gibt, aber 
daß wir nicht wissen, was sie in concreto ist.
Ist es möglich, diesen Logoi gegenüber eine theoretische 
Grundfrage zu konzipieren? Wie immer, auf jeden Fall 
liegt folgende Bemerkung nahe: Die Existenzphilosophie, 
vorzüglich Heidegger, faßt dieses Selbstbewußtsein und 
dieses Situationsbewußtsein als das primäre Element, als 
die Basis und Ermöglichung alles anderen Bewußtseins 
und Wissens. Aus ihm erklärt sie gleichsam seinsmäßig 
das empirische menschliche Verhalten (bei Heidegger das 
Besorgen). Offenbar ist es aber mindestens möglich, den 
Gedanken eines umgekehrten Weges zu fassen: einer Art 
von Erklärung der Gedanken über die apriorische Seins- 
grundlage aus einer Reflexion über die empirischen endli­

127

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Verhältnisse, aus deren immanenter Analyse allein ja 
das Verständnis der Kategorien gewonnen werden kann, 
mit deren Hilfe die angeblichen apriorischen Seinsgrund- 
lagen zur Aussprache kommen können. Und da in dieser 
Philosophie, wie wir sagen, der Begriff der Situation eine 
ganz fundamentale Rolle spielt, so könnte dieses Problem 
in Kürze vielleicht dahin fixiert werden: welches Verhält­
nis besteht zwischen einer empirischen einzelnen Situa­
tion, einer "spezifisch menschlichen Situation" und zwi­
schen der Situation des Menschen, der Grenzsituation? Ist 
"die Situation des Menschen" oder etwa "das Leben des 
Menschen" eine Sache oder nur ein Begriff oder in wel­
cher Weise immer beides zugleich? Und ist das nicht im 
Grunde die theoretische Frage, was so etwas wie das Sein 
ist? Wie also verhält sich das Sein und der Begriff des 
Seins?
Was das fragliche Selbstbewußtsein angeht, so zeigt ein 
Blick auf sein empirisches Gegenstück, daß dabei noch 
wesentlich andere Momente berücksichtigt werden müs­
sen, von denen ich nur Folgendes noch kurz heraushebe. 
Jedem Selbstbewußtsein liegt ein Messen zugrunde. Der 
"sehr Selbstbewußte" dünkt sich etwas. Sogenannte Er­
folge heben das Selbstbewußtsein. Geht man in dieser 
Hinsicht über die Analyse empirisch verifizierbarer Ver­
hältnisse hinaus, dann kommt so etwas wie das Gottesver­
hältnis (sehr abstrakt: das Verhältnis zum Sein) in Blick: 
das "Stehen vor" Gott. Man begreift nichts von den Bewe­
gungen der Seele und überhaupt nichts vom Menschen oh­
ne diese spezifisch menschlichen Bezüge. Aber sie sind 
zunächst durchaus eine empirische Angelegenheit. Selbst 
"Freiheit" hat hier einen Ort: z. B. freies (ungezwungenes) 
Verhalten. Überall entdeckt eine immanente, "phänomeno­
logische" Betrachtung die interessantesten empirischen 
Verhältnisse. Aber tragen sie noch zu Metaphysik?

128

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klages

Die Philosophie von Klages duldet, daß wir sie durch Ge­
gensätze in Beziehung setzen zur Existenzphilosophie. Ich 
zeigte, daß die Existenzphilosophie in dem Selbst das Un­
bedingte hat, daß ihr das Selbst das höchste Gut ist, wobei 
freilich das Verhältnis zwischen der Transzendenz oder 
Gott und dem Selbst verschieden deutbar ist und auch 
noch in den verschiedenen Deutungen von Heidegger und 
Jaspers Probleme hinterläßt, auf die ich nicht weiter ein­
gehe. Wir fassen den fraglichen Gegensatz nun leicht mit 
der Bemerkung, daß z. B. ein sehr bezeichnendes und fun­
damentales Kapitel in dem dreibändigen Werke von Kla­
ges den Titel führt: "Vom Verhängnis der Selbstheit".37

Wir sahen, daß sowohl der spekulative Idealismus als auch 
die Existenzphilosophie - beide freilich in sehr verschie­
dener Weise - in dem Ich einen wesentlichen Unterschied 
entdecken und gleichzeitig ethisch fordern. Und überdies 
ist ja jedermann aus seinem eigenen Leben und Erfahren 
der Unterschied geläufig zwischen sich selbst, so wie er 
ist, und wiederum sich selbst, wie er, es sei, zu sein 
wünscht, es sei, sein soll oder glaubt sein zu sollen. Und in 
dieselbe Ebene gehört der aus der antiken Philosophie 
tradierte Unterschied zwischen der Sinnlichkeit und der 
Vernunft, dem Logos. Zweifelsohne hat jede philosophi­
sche Auffassung des Menschen hier irgendwie ihre be­
stimmte Stellungnahme auszusprechen. Die Existenzphilo­
sophie ist in dieser Hinsicht gekennzeichnet dadurch, daß 
sie eine eigentümliche Metaphysik der Moralität darstellt, 
deren Grundkategorie die Geschichtlichkeit ist. Ich meine 

37 Ludwig Klages, Der Geist als Widersacher der Seele, Leipzig 1929-1932, 
Kapitel 39.-5. Auflage als Dünndruckausgabe der drei Bände in einem Band, 
Bonn 1972.

129

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damit: keineswegs betrachtet die Existenzphilosophie die 
Geschichte unter moralischen Gesichtspunkten; vielmehr 
entdeckt sie gleichsam in den geschichtlichen Kategorien 
ein Feld, das - unter dem fraglichen Gesichtspunkt des 
menschlichen Seins betrachtet - als eine Metaphysik der 
Moral expliziert werden kann. Immer hat man ferner das 
Wesen des Menschen darin gesehen und ihn dadurch vom 
Tiere abgegrenzt, daß der Mensch eine wie immer im ein­
zelnen zu bestimmende relative Identität dieses Unter­
schiedes in ihm ist. Dem ordnet sich auch die Existenzphi­
losophie ein, insofern die geschichtlichen Kategorien eo 
ipso Synthesen sind, in denen der fragliche Unterschied 
zur Einheit gebunden ist. Im äußersten Gegensatz dazu 
unternimmt es die Philosophie von Klages, diesen Unter­
schied des Selbst, in dem jegliche Philosophie bisher das 
Wesen des Menschen sah, als einen für das metaphysische 
Wesen des Menschen irrelevanten darzutun, ohne damit 
den Unterschied des Menschen vom Tier preiszugeben. Da 
aber Klages selbstverständlich das Selbst und damit den 
das Selbst konstituierenden Unterschied in seinem tat­
sächlichen Bestehen nicht leugnet, so wird für ihn not­
wendig die Genesis dieses Selbst - eine Genesis, die nun 
nicht mehr also Genesis des Menschen ist - zu einem ir­
gendwann und irgendwo einmal eingetretenen Ereignis, zu 
dem geschichtlichen Vorgang. Und wenn für alle bisherige 
Philosophie die Geschichte irgendwie zum Wesen des 
Menschen gehört, für die Existenzphilosophie das meta­
physische Wesen des Menschen geradezu ausmacht, so ist 
für Klages die Tatsache, daß der Mensch Geschichte hat, 
nichts als eine selbst geschichtliche Tatsache, eine Tatsa­
che freilich von ungemein schwerer Bedeutung. Klages 
steht damit durchaus auf dem Boden der gegenwärtigen 
Lage: der Erschütterung des Kontinuitätsbewußtseins. Die 
Wendung, die er hier nimmt, ist die, daß er die Tatsache 

130

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von so etwas wie Situation metaphysisch entwertet und als 
geschichtliches Verhängnis deutet. Der Mensch ist, so 
lehrt er, in der Tat ein geschichtliches Wesen; er ist 
"endlich und geschichtlich" (445); jedoch er ist dies erst 
seit etwa acht- bis zehntausend Jahren; und der Prozeß, der 
mit seinem Geschichtlichwerden damals eingesetzt hat, 
führt mit beständig fortschreitender Beschleunigung zum 
Untergang der Menschheit.
Wie Klages über die Existenzphilosophie urteilen würde, 
ist vielleicht nicht so schwer zu erraten: auch nach ihm ist 
ja wenigstens der Mensch von heute "endlich und ge­
schichtlich". Und die Bewegungen, die die Existenzphilo­
sophie vorzeichnet und die letzthin darauf abzielen, die 
Kontinuität des Lebens auf den Entschluß zu sich selbst zu 
gründen, wird er als eine bemerkenswert reine Beschrei­
bung und Spiegelung der tatsächlichen Lage ansehen; sie 
werden ihm vermutlich ein deutliches Symptom dafür 
sein, daß das Verhängnis, das er objektiv statuiert, sich 
nun auch in dem Bewußtsein der Philosophie selber, wenn 
auch freilich umgedeutet, fühlbar macht. Man könnte sich 
sehr gut denken, daß er in der "Geworfenheit in den Tod" 
bei Heidegger den subjektiven Ausdruck für das erkennt, 
was er das metaphysische Verhängnis der Menschheit 
nennen könnte; und die Übernahme dieser Geworfenheit 
durch das Vorlaufen in den Tod ließe sich von ihm aus in 
ihren Motiven wohl verständlich machen, verständlich 
freilich als ein Akt der Verzweiflung.
Woher kommt Klages? Wohl lassen sich leicht Vorgänger 
angeben; er selbst legt darüber in seinem Hauptwerk Re­
chenschaft ab, indem er damit gleichzeitig eine Theorie 
metaphysischer Art über das Auftreten der Philosophie 
verbindet. Käme es auf Namen an, so wären in erster Linie 
etwa Heraklit, Protagoras, Plutarch, gewisse mystische 
Philosophen der Renaissance, die Romantiker (Jean Paul, 

131

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Novalis, Carus und vor allem Eichendorff) Ernst Moritz 
Arndt, Daumer und vor allem dann Nietzsche zu nennen. 
Allein so unverkennbar die Herkunft vor allem von der 
Romantik und von Nietzsche ist, so steht er nichtsdesto­
weniger doch im wesentlichen für sich allein. Er ist der 
erste Philosoph von Rang, dessen Weltbild entscheidend 
und radikal mit der alten Orientierung an Antike und 
Christentum bricht. Sicher muß hier der Name Bachofens 
fallen, dessen völkerkundlichen Forschungen er nach sei­
nem ausdrücklichen Bekenntnis entscheidende Anregun­
gen verdankt. Aber zweifelsohne geht er weit über ihn hin­
aus. Er berücksichtigt nicht nur einfach die vorgeschichtli­
che Menschheit, er widmet ihr nicht nur ausgedehnte For­
schungen; neben Bachofen hat er darin ja auch große Vor­
gänger unter den europäischen und amerikanischen An­
thropologen, Soziologen, Ethnologen und Religionspsy­
chologen. Worauf es vielmehr ankommt ist, daß er der er­
ste Philosoph ist, dessen Metaphysik im Kem von dem 
Problem der vorgeschichtlichen Menschheit berührt und 
bestimmt ist. Wie immer auch spätere Besinnung über sein 
Werk urteilen wird, sie wird ihm nicht den Ruhm versa­
gen: sich als erster in einem metaphysischen Entwurf von 
Tiefe um ein konkretes Verständnis der Gesamtgeschichte 
des Menschengeschlechts dieser Erde im Hinblick auf die 
neuen Forschungen der Völkerkunde und mit den Mitteln, 
die ihm die Geschichte der bisherigen Philosophie an die 
Hand gab, bemüht zu haben. Wahrscheinlich trifft diese 
Kennzeichnung mit seinem eigenen Urteil zusammen. Im 
Vorwort nämlich zur ersten Auflage des "Kosmogo- 
nischen Eros” von 1921 weist er auf das Werk hin, das er 
später unter dem Titel "Der Geist als Widersacher der 
Seele" veröffentlicht hat und sagt dort, es unternehme "an 
der Hand der Hauptergebnisse bisheriger Sagenforschung 
und Völkerkunde ... den Bewußtseinszustand des vorge­

132

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichtlichen Menschen zurückzuführen auf den Glauben 
an die Wirklichkeit der Bilder” und es werde für diesen 
Glauben "den Beweis metaphysischer Wahrheit" er­
bringen.
Wie wahrscheinlich jede philosophische Konzeption grö­
ßeren Ausmaßes entspringt auch seine aus einem schein­
bar zufällig vermittelten inneren Sichzusammenfügen ei­
genständiger metaphysischer Ideen mit einem empirischen 
Forschungsfeld, welch letztes in seinem Fall eben das der 
Völkerkunde ist. Das Überredende gründet in diesem 
Schein von Nichtandersseinkönnen in bezug auf die Ein­
heit dieser beiden Ausgangspunkte.
Wie macht Klages nun denkbar, daß zwar der Mensch von 
heute wahrhaft geschichtlich ist, daß er es aber nicht war? 
Wie kann verstanden werden, daß dieses Geschichtlich­
werden aus dem früheren Menschen, dem vorgeschichtli­
chen, nicht ein ganz neues Wesen gemacht hat? Anders 
ausgedrückt: da die Veränderung, deren Ergebnis der ge­
schichtliche Mensch ist, nach Klages radikal ist, wie kann 
sie dann als eine Art zufälligen Geschehens hingestellt 
werden, das die Einheitlichkeit des Begriffs "Mensch" mit 
Rücksicht auf den vorgeschichtlichen und geschichtlichen 
Menschen nicht aufhebt? Warum ist die Frage nach der 
Entstehung des geschichtlichen Menschen nicht vergleich­
bar mit der nach der Entstehung des Tiers oder der Pflanze 
oder auch des Menschen schlechthin? Freilich ist es ein 
Grundproblem für jede Philosophie, ob das Sein des 
Menschen in sich einheitlich ist und ob der Mensch essen­
tiell geschieden ist vom Tier. Aber das Besondere der 
Philosophie von Klages ist dies, daß sie einerseits einen 
Begriff des Menschen schlechthin entwickelt, der zwar 
den Menschen essentiell vom Tier unterscheidet, und der 
dennoch damit den Menschen nicht aus der Gesamtkon­
zeption der Natur heraushebt; daß sie anderseits in ihrem 

133

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff des geschichtlichen Menschen den Anschluß fin­
det an die älteren Konzeptionen des Menschen als eines 
Wesens, das in irgendeinem Sinn zusammengesetzt und 
uneinheitlich ist. Aber eben damit bekommt die Frage 
nach der Einheitlichkeit des Begriffs "Mensch" bei Klages 
ihr spezifisches Gewicht.
An diesem Punkt setzt nun die Metaphysik von Klages im 
engeren Verstand ein; und er gibt hier die Antwort, die be­
kannt und beinahe schon populär geworden ist: Was den 
vorgeschichtlichen Menschen von dem geschichtlichen 
unterscheidet, was diesen geschichtlichen Menschen zu ei­
nem geschichtlichen und endlich Wesen macht ist der 
Geist beziehungsweise ist die Anwesenheit des Geistes im 
Menschen. Und zwar nicht in dem Sinn, in dem freilich 
jede bisherige Philosophie vom Geist, Logos, Vernunft, 
Verstand im Menschen gesprochen hat; sondern der Geist 
ist für ihn eine außerräumliche, außerzeitliche metaphysi­
sche Potenz, die in einem bestimmten Augenblick gleich­
sam von außen (öopaöev) in die leib-seelische Einheit, die 
der vorgeschichtliche Mensch und essentiell der Mensch 
überhaupt ist, eingedrungen ist. Der Mensch, der ge­
schichtlich ist, ist also ein Zusammengesetztes auch bei 
ihm; allein die Zusammensetzung ist eine solche, die den 
Menschen, insoweit er an der Wirklichkeit teilhat, nicht 
vermehrt, nicht integriert. Um es mit einem Bild zu sagen 
- und es kann in der Tat auch nur mit einem Bild gesagt 
werden: das Verhältnis des Menschen zu dem Geist, der in 
ihn eingedrungen ist, ist das Verhältnis eines Lebewesens 
zu einem Parasiten. Dabei ist dann die Korrektur, die die­
sem Bilde angefügt werden muß, wesentlich: denn der 
Parasit ist ein so wirkliches Wesen wie das Tier, dessen 
Parasit er ist; beide gehören einem Wirklichkeitsbereich 
an. Der Geist hingegen ist für Klages das metaphysische 
schlechthin Nichtwirkliche; er ist - man weiß nicht, ob 

134

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man sagen soll "metaphysisch das Nichts" oder "das meta­
physische Nichts". Die Wirklichkeit und zwar die meta­
physische Wirklichkeit ist schlechthin das Jenseits des 
Geistes, wie umgekehrt dieser schlechthin das Jenseits der 
metaphysischen Wirklichkeit. Man könnte sie gegeneinan­
derstellen als das Sein und das Nichts; und man müßte 
dann sagen und würde damit nicht durchaus den Gedanken 
von Klages verkehren, daß der geschichtliche Mensch 
derjenige Mensch ist, in den das Nichts als Parasit einge­
drungen ist. Daher integriert der Geist auch nicht den 
menschlichen Träger des Geistes; er setzt sich nicht mit 
seinem Träger in einem eigentlichen Sinn zusammen, so 
wenig etwa die Null sich mit einer Zahl zusammensetzt, 
zu der man versuchen wollte, sie hinzuzuaddieren. Inso­
fern ist auch der Mensch, der geschichtlich ist, ein Kom­
positum und zugleich kein Kompositum: so eben wie a + 0 
eine Summe und auch wiederum keine Summe ist. Und so 
wenig die Hinzufügung des Nichts eine Größe gleichsam 
in ihrer Wirklichkeit verändert, so wenig verändert das 
Hinzukommen des Geistes den Menschen als ein Glied der 
Wirklichkeit oder ihn in seiner metaphysischen Wirklich­
keit. Und anderseits verkehrt oder korrumpiert ihn doch 
das Eindringen des Nichts sozusagen bis ins Mark. Der 
Unterschied des vorgeschichtlichen und des geschichtli­
chen Menschen ist also der zwischen einem Wesen, das 
heil, ganz und ganz wirklich und eben ihm, als einem We­
sen, das gleichsam um das Nichts vermehrt ist. Und inso­
fern versteht man in der Tat, daß die Vermehrung um das 
Nichts oder das Eindringen des Geistes den Begriff des 
Menschen nicht verändert, obgleich doch die Verände­
rung, die dadurch im Menschen Platz greift, denkbar radi­
kal ist.
Sie werden nun fragen: was unter dem Geist als einer der 
Wirklichkeit jenseitigen Potenz und als einem seienden 

135

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichts näher zu denken ist; ferner: auf welche Weise der 
Einbruch des Geistes in die Wirklichkeit und näher in 
dasjenige Element der Wirklichkeit, das nach Klages der 
Mensch ist, geschehen sei. Allein hier müssen wir unseren 
Wunsch nach weiterer Aufklärung auf Seite stellen. Kla­
ges selbst hat offenbar lange darum gerungen, diesen 
Grundpunkt seiner Konzeption dem Verständnis näher zu 
bringen; man darf vermuten, daß das Ungenüge, das er 
verständlicherweise hierüber empfand, ein Hauptgrund für 
die Verzögerung der Herausgabe des von ihm schon lange 
angekündigten Hauptwerkes gewesen ist. Am Schluß die­
ses Werkes schreibt er darüber mit schöner Naivität: "Ob­
wohl ein großer, wenn nicht der größte Teil unserer 
Forschung darauf ausging, an der Seele die Punkte des 
"geringsten Widerstandes" gegen die Eingriffe des Geistes 
zu ermitteln, und, wie wir glauben möchten auch nicht oh­
ne Erfolg, so ist es uns nicht gelungen, zu erklären oder 
verständlich zu machen, auf welche Weise ehedem - also 
vor Jahrtausenden in irgendeiner Menschengruppe - der 
erste Einbruch des Geistes habe stattfmden können." 
(1429 f.) Und so wollen auch wir nicht weiter dieser pro­
blematischen Fragestellung nachgehen. Klages erzählt 
gleichsam einen Mythos, ohne doch an dieser Stelle 
gerade mythisch sprechen zu wollen. Das ist das ungemein 
Bedenkliche dieser Sache. Die Handgreiflichkeit seiner 
Vorstellungskategorien erinnert an diesem höchsten Punkt 
des Systems an die von ihm sonst so sehr bekämpfte 
Sphäre mechanischer Begriffe. Es ist kein seltenes 
Schicksal, daß eine Philosophie gerade an den Stellen, wo 
sie sich anschickt, ihren zentralen Einsatz auszusprechen, 
merkwürdig inadäquat, ungeschickt, ja trivial wirkt. Wir 
übergehen daher diesen Punkt und wenden uns dem Be­
reich innerhalb dieser Grundidee kurz zu.
Was nämlich in der dargestellten Weise so inadäquat, so 

136

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unvorstellbar klingt - und "vorstellen” müssen wir es uns 
in diesem Fall - eben das zeigt ein ganz anderes und neues 
Gesicht innerhalb der Grenzen, die wir umrissen haben. 
Mit dem Gedanken nämlich, daß der Geist das Nichts ist, 
und daß dieses Nichts irgendwann einmal in die Wirklich­
keit eingedrungen ist und nun irgendwie in ihr darin ist, 
bekommt Klages Anschluß an die Problemtradition, die 
wir in Kürze als die des Kampfes von Heraklitismus und 
Eleatismus bezeichnen können. Was auf der einen Seite 
wie eine unpassende mechanische Handgreiflichkeit wirkt, 
fungiert auf dieser anderen Seite als eine sehr bemerkens­
werte Art erkenntnistheoretisch-logischer Reflexion. Die 
metaphysische Wirklichkeit nämlich, die Klages im Auge 
hat und die das Nichts schlechthin ausschließt, die sozusa­
gen "nichts als Wirklichkeit" sein soll, ist für Klages ein 
Geschehen, ein pulsierender Strom von Urbildern, rück­
sichtlich derer die metaphysische Koinzidenz dieser Urbil­
der einerseits und von Seelen anderseits, die die Bilder an­
schauen und erleben, dargetan wird. In dieser Wirklichkeit 
aber kehrt in gewisser Weise das Heraklitäische Werden 
wieder, wenngleich ich sofort hinzusetzen muß, daß 
merkwürdiger- und vielleicht bezeichnenderweise das 
Wort "Werden" in dem ganzen Werke von Klages, in dem 
doch so viel von dem Sein gesprochen wird, überhaupt 
nicht vorkommt. Allzu nahe würde ja auch bei diesem 
Wort die Erinnerung daran liegen, daß das Werden mit der 
Negation und mit dem Nichts innerlich in Verbindung 
steht. Aber wie immer: die metaphysische Wirklichkeit bei 
Klages ist ein Strom, der das Nichts schlechthin aus­
schließt; und rücksichtlich dieses ausgeschlossenen Nichts 
erklärt Klages nun, daß es identisch sei mit dem Sein. Sie 
müssen das recht auffassen, denn die Begrifflichkeit von 
Klages ist an diesem Punkt unbewußt berechnend und ge­
radezu hinterlistig: Die Identität nämlich dieses Nichts mit 

137

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Sein ist nicht etwa beispielsweise die von Hegel be­
hauptete Identität von Sein und Nichts, die nach Hegel 
dem Werden zugrunde liegt; vielmehr ist es eine Art 
sprachlicher, terminologischer Fixierung. Klages trennt 
vermöge, wie er sagt, "sprachlicher Übereinkunft" (S. 16) 
Wirklichkeit und Sein. Die Wirklichkeit ist ihm jener me­
taphysische Strom von Urbildern; und diese Wirklichkeit 
ist schlechthin nicht das Sein, sondern "das ZeitlichvArkVi- 
che" (S. 16), während er unter "dem Sein" die außerzeitli­
che Gegenständlichkeit der mit sich identischen Dinge 
versteht. Und auf diese Weise kommt die fragliche Identi­
tät von Sein und Nichts bei ihm von daher zustande, daß er 
dasjenige metaphysische Nichts, das nach ihm der Geist 
ist, verantwortlich macht für diese außerzeitliche mit sich 
identische Gegenständlichkeit der Dinge und zunächst und 
vor allem des sogenannten Dinges der Wahrnehmung. Nur 
nämlich kraft der Anwesenheit dieses Geistes im Men­
schen hat der Mensch die nach ihm verhängnisvolle Fä­
higkeit, aus dem Strom der Bilder solche identischen 
Dingkerne herauszureißen, in wörtlichem Verstand "fest­
zustellen" und gleichsam aufzuspießen. Das der Zeit ent­
zogene Sein - eben diese festen und in der Veränderung 
identisch bleibenden Dinge - ist gleichsam die Spiegelung 
oder auch die Projektion des stets mit sich identischen und 
außerzeitlichen Selbst oder Ich, welches der Mensch ist, 
nachdem der Geist in ihn, in seine sich unaufhörlich wan­
delnde Seele eingedrungen ist.
So ist die Philosophie von Klages sozusagen ein Herakli- 
tismus in bezug auf die metaphysische Wirklichkeit und 
ein Eleatismus in bezug auf den Geist und auf die uns be­
kannte Dingwelt, deren wir uns heute, als die geschichtli­
chen Menschen, die wir nach Klages sind, bewußt sind. 
Und diese Verbindung von Heraklitismus und Eleatismus 
dürfen Sie in derselben Weise auffassen und gegebenen­

138

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls beurteilen wie die Verbindung und Komposition von 
Seele und Geist im geschichtlichen Menschen: das unver­
änderliche ewige Sein der Eleaten ist das Nichts, insofern 
es in die strömende Wirklichkeit gleichsam von außen ein­
gedrungen ist. Das Sein ist das Nichts, das parasitär in der 
Wirklichkeit haust und insofern es in ihr haust.
Aus diesem Ansatz entwickelt sich nun dasjenige, was 
man im engeren Sinn die Logik von Klages nennen könn­
te. Wie der Geist gleichsam wie ein Keil in den lebendigen 
Zusammenhang der Seele mit den sie durchwirkenden 
Bildmächten eindringt, wie er durch sein Eindringen ihn 
spaltet und ihn depotenziert zu der bloßen Beziehung sei­
ender Subjekte auf seiende Objekte, so ist überhaupt und 
allgemein der Geist das Spaltende, Trennende; und sein 
eigentlichstes Tun und sozusagen seine Früchte, an denen 
er zu erkennen ist, sind die Grenzen. Der Begriff der Gren­
ze - das Punktes sowohl des Raumes als auch der Zeit z. 
B. - spielt eine große Rolle in dieser Logik. Mit seiner 
Hilfe gelingt es Klages, eine sehr interessante Theorie der 
Begriffsbildung zu entwickeln; eine Theorie, die für seine 
gleichfalls fundamentale Unterscheidung zwischen einem 
begreifenden Denken und einem hinweisenden Denken 
maßgebend ist. Ebenso wurzeln hier seine logischen Spe­
kulationen über dasjenige, was er Akt nennt und worunter 
er gleichsam punktuelle und daher zeitlose Taten des Gei­
stes versteht, deren wesentlichstes Resultat eben solche 
Grenzsetzungen sein sollen. Die Wirklichkeit ist nach ihm 
kontinuierlich, wie das Erleben, das als wesentliche Seite 
zur Wirklichkeit gehört; der Geist hingegen beziehungs­
weise die Taten dieses Geistes sind gleichsam Stiche und 
zwar wesentlich diskontinuierliche, zählbare Stiche in das 
unterliegende Strömen und kontinuierliche Fließen der 
Wirklichkeit.
Hier nimmt Klages bekanntlich Gedanken von Melchior 

139

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Palägyi auf.38 Ich verfolge nicht weiter, wie es Klages von 
diesen Ansätzen aus in der Tat gelingt, wesentliche Pro­
bleme der Logik in eine neue Beleuchtung zu rücken. Hier 
und da fühlt man sich dabei an Problemstellungen indi­
scher Logiker erinnert. Der Satz, daß jede determinatio 
negatio ist, gäbe in dieser Hinsicht einen guten Leitfaden 
für die Exposition seiner Stellung ab. Klages vertritt die­
sen Satz, obgleich er nicht ausdrücklich von ihm spricht; 
aber er vertritt ihn lediglich für die Determinationen be­
greifender Art, für die also, deren Autor sozusagen der 
eingedrungene Geist ist oder das persönliche Ich; für die 
Wirklichkeit bestreitet er ihn radikal. Die Verbindung von 
beidem, des Vertretens und Bestreitens, führt dann freilich 
wieder zurück auf die gründende mythische compositio 
einer metaphysischen Größe und eines metaphysischen 
Nichts. Die immanente logische Analyse und die durch 
und durch transzendente grob erzählende Synthesis gehen 
Hand in Hand: in dieser Hinsicht erinnert das Denken von 
Klages an die naturalistischen Gedankenbewegungen von 
Schopenhauer.
Nicht übrigens nur rücksichtlich dieser primitiven und 
pseudo-mythischen Denkweise macht Klages die Erinne­
rung an Schopenhauer lebendig. Auch der Inhalt seiner 
Philosophie kann mit Gewinn dem Inhalt der Willensme­
taphysik Schopenhauers verglichen werden. Da die Meta­
physik des Geistes, wie wir noch sehen werden, ihr Grund- 
und Hauptstück in einer Lehre vom Willen hat, liegt dieser 
Vergleich nahe. Schopenhauer läßt den Willen als Drang 
zum Dasein die Welt aus dem Nichts gleichsam heraus­

38 Melchior Palägyi (1858-1924), zuletzt Professor für Philosophie an der 
Technischen Hochschule Darmstadt. Hauptwerk: Naturphilosophische Vorle­
sungen (1908), Leipzig 21924. In Klages’ Buch gilt Kapitel 40 den For­
schungen Palägyis, Kapitel 52 dessen Verhältnis zu Galilei. - Im Winter­
semester 1938/1939 las König ein Kolleg über Palägyi.

140

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


treiben; auch bei ihm ist also der Wille Vater oder Ur­
sprung des Seins. Eben dies lehrt auch Klages; nur eben 
mit jener Umwertung des Seins als dessen, was in meta­
physischem Verstand und d. h. im Vergleich zur metaphy­
sischen Wirklichkeit des pulsierenden Stroms der Urbilder 
des Nichts ist. Der Wille ist bei beiden Wille zum Sein, 
zum Dasein; nur ist für Klages der Wille zum Sein nicht 
identisch mit einem Willen zur wahren metaphysischen 
Wirklichkeit; vielmehr ist sein Auftreten im Raume der 
Wirklichkeit der Anfang des die Wirklichkeit vernichten­
den Verhängnisses. Es ist merkwürdig und fällt bei Gele­
genheit dieses Vergleichs unmittelbar auf, daß bei Klages 
ein Name oder auch eine Kategorie fehlt für dasjenige Er­
lebnis, das in ihm selbst wirksam ist in seinem Kampf ge­
gen das Nichts und für Leben und Wirklichkeit: denn wie 
sollte man diesen Zustand nennen? Diesen rückwärts ge­
wandten Drang in den innersten Quellpunkt der Wirklich­
keit, aus dem der Einbruch des Geistes den Menschen her­
ausversetzt hat? Ist es nicht auch ein Wille oder wenig­
stens ein seelischer Zustand, der unmittelbar in ein Wollen 
übergehen könnte? Aber vielleicht würde Klages eben 
darin das tragische Verhängnis sehen, daß das Herausge­
stanztsein des Menschen aus der Wirklichkeit durch keine 
Bemühung rückgängig zu machen ist, da vielmehr jede 
Anstrengung, die der Mensch in dieser Richtung machen 
könnte, ihn nur noch weiter von dem Ursprung entfernen 
würde. Und zu solchen Anstrengungen würde auch durch­
aus der metaphysische Entwurf einer Lehre gehören, die 
wie die von Klages diesen Sachverhalt ins Bewußtsein he­
ben würde. Klages weicht dieser Folgerung nicht aus; auch 
in allen "geistigen Begabungen" sieht er ein Zeichen und 
einen Beweis für "ihre Teilhaberschaft an einer lebens­
feindlichen Gesamtverfassung" (670); er bezeugt es in der 
Erörterung des "Willens zur Wahrheit", aus dem er auch 

141

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein eigenes Denken hervorgegangen weiß; er sagt: 
"Indem im Wahrheitswillen miteinander in Fehde liegen 
Wirklichkeitssinn und geistiger Bemächtigungswille, be­
urkundet mit seiner zweiflerischen und versuche rischen 
Natur das Denken aus Wahrheitswillen für alles erlebnis­
genötigte Wollen größten Stils einen Selbstwiderspruch." 
(616 f.) Der Unterschied der Philosophie von Klages und 
der von Schopenhauer liegt von hier aus lediglich darin, 
daß Klages jenen ihn charakterisierenden Unterschied 
macht zwischen Sein und Wirklichkeit.
Daß der Geist das metaphysische Nichts ist, daß er wie 
von außen sich in einem verhängnisvollen Augenblick des 
Menschen bemächtigt und damit sich in ihm in die Wirk­
lichkeit gleichsam eingeschlichen hat, in der er nun parasi­
tär sein nichtiges Wesen treibt, wird erst wahrhaft ver­
ständlich von der Lehre vom Willen her, der Klages den 
zweiten Band seines Hauptwerkes gewidmet hat. Wille, 
Vernunft, Selbst, Geschichte, Freiheit: alle diese Mächte 
und Potenzen haben hierin ihr Zentrum. Klages versucht 
zu zeigen, daß der Wille in metaphysischer Rücksicht 
schlechthin unschöpferisch ist. "Denken wir uns das per­
sönliche Ich als den Angriffspunkt zweier Mächte, des Le­
bens und des Geistes, so entsteht die persönliche Wollung 
aus dem Kampfe zwischen der Lebensbekundung mit Na­
me Antrieb, den vermöge seiner Lebendigkeit das Ich er­
leidet, und der Geistesbekundung mit Namen Befehl, den 
vermöge seiner Geistigkeit das Ich selber zu erteilen 
scheint. In Ansehung der Impulse angehört die Wollung 
dem Gewebe der Notwendigkeit, in Ansehung des Befehls 
verwirklicht sich mit ihr an jenem Gewebe der aus gar 
nichts als dem Geiste selber verständliche Akt dieses Gei­
stes. Geht das Müssen des Pathikers aus dem Wesen 
schlechthin hervor, so die Wollung aus dem persönlichen 
Ich und das will sagen aus einem in sich zerklüfteten We­

142

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen, dessen müssende und notwendige Seite fort und fort 
gestört wird durch eine tätige Seite und dessen tätige Seite 
fort und fort behindert wird von einer müssenden Seite.” 
(558) Vielleicht nehmen Sie schon hieraus die Richtung 
vorweg, die Klages einschlägt; gleichwohl ist es schwer in 
Kürze ein angemessenes Bild davon zu entwerfen. Der 
Grund dieser Schwierigkeit liegt darin, daß die Analysen 
von Klages ihr Licht allererst empfangen von der hinter 
ihnen stehenden metaphysischen Wirklichkeit, gegen die 
sie sich abzeichnen.
Spricht man gemeinhin vom Willen, so sieht man ihn im 
Gegensatz zu dunklen blinden Trieben und Leidenschaf­
ten. Er ist dann die große, menschliche Kraft, den in tiefe­
rem Sinn vernünftigen Zweck zu setzen und in treuer Ste­
tigkeit und Beharrlichkeit in dem für richtig Gehaltenen 
auszuharren und an seiner Verwirklichung zu arbeiten. Er 
ist so die Macht, den Menschen in seinem wahren Wesen 
zu halten und ihn vor nichtigen Ablenkungen, tiefer dann 
vor Versuchungen zu bewahren. Er schützt mithin den 
Menschen vor jeglichem Absinken in der mannigfachen 
und mannigfach tiefen Bedeutung dieses Wortes. Abstrakt 
ausgedrückt liegt hinter dieser Anschauung jene Auffas­
sung des Menschen, gegen die wir schon eingangs die An­
schauung von Klages abheben mußten, jene Auffassung 
nämlich, nach der der Mensch nicht nur einfach sich durch 
Geist und Willen vom Tiere unterscheidet - das trifft ja in 
gewissem Sinn auch bei Klages zu - sondern nach der 
Geist und Willen auch dasjenige sind, wodurch der 
Mensch Mensch ist. Sie sehen, daß auch hier jener Ansatz 
für Klages entscheidend ist: daß nämlich das Wesen des 
Menschen von dem Wesen sowohl der Pflanze als auch 
des Tieres abgehoben und fixiert werden kann, ohne dabei 
diejenigen Züge heranzuziehen, auf die alle bisherige Phi­
losophie glaubte zu diesem Zweck zurückgreifen zu müs­

143

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen: auf Wille, Bewußtsein, Selbstbewußtsein, Verstand, 
Vernunft. Stellt man sich nun auf den alten Standpunkt, 
dann ergibt sich das bekannte Bild: das Tierhafte, das ja 
auch im Menschen zugrundeliegt, wird zum "Tierischen" 
in dem abwertenden Sinn des Worts. Die Bändigung die­
ses Tierischen ist dann die Aufgabe des Willens. Es ist das 
jener merkwürdige Aspekt, der sowohl logisch als auch 
allgemein gedanklich schwer zu begreifen ist: warum 
nämlich das wertneutrale Tierhafte bloß dadurch, daß es 
sozusagen in den Menschen versetzt wird, zum negativ 
bewerteten Tierischen wird, warum, was beim Tiere 
gleichsam Unschuld ist im Menschen zu irgendeiner Art 
Schuld wird? Im Positiven tritt dasselbe Problem z. B. bei 
Aristoteles darin auf, daß er dem Tiere die Tugenden ab­
sprechen muß, obwohl doch die Tiere in einem gewissen 
Sinn fraglos z. B. tapfer sein können.
Und fassen wir dieses Problem noch allgemeiner: Wenn 
Geist und Wille dasjenige sind, wodurch der Mensch 
Mensch ist, warum hat dann der Mensch Geist und Wille; 
warum gibt es dann eben den Menschen; denn offenbar ist 
doch die Natur sozusagen imstande, den Fortgang, Erhal­
tung und Vermehrung des Lebewesens ohne die Mitwir­
kung individueller Willen sicherzustellen. Kant gibt darauf 
die Antwort, die ich nur als ein Beispiel unter möglichen 
zitiere: "Die Natur hat gewollt, daß der Mensch alles, was 
über die mechanische Anordnung seines tierischen Da­
seins geht, gänzlich aus sich selbst herausbringe und kei­
ner anderen Glückseligkeit oder Vollkommenheit teilhaf­
tig werde, als die er sich selbst, frei von Instinkt, durch ei­
gene Vernunft verschafft hat."39 Das ist nun ein teleologi­
scher Gesichtspunkt, den wir hier nicht weiter verfolgen 

39 Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, "Dritter 
Satz”.

144

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wollen; er führt zu der bekannten Prämisse, die Kant dahin 
formuliert: die Natur scheine sich bei der Erschaffung des 
Menschen "in ihrer größten Sparsamkeit... gefallen zu ha­
ben, und ihre tierische Ausstattung so knapp, so genau auf 
das höchste Bedürfnis einer anfänglichen Existenz abge­
messen zu haben, als wollte sie: der Mensch sollte, wenn 
er sich aus der größten Rohigkeit dereinst zur größten Ge­
schicklichkeit ... und ... dadurch zur Glückseligkeit empor­
gearbeitet haben würde, hievon das Verdienst ganz allein 
haben und es sich selbst nur verdanken dürfen".40 Eben 
dieser bei Kant so beiläufig hervortretende Gesichtspunkt 
einer "anfänglichen Existenz" mit allen seinen Problemen 
folgt aus dem Ansatz, wonach der Mensch ein Tier ist, das 
durch das "Hinzukommen" des Geistes zum Menschen 
wird; denn es ist ja offenkundig - und die Philosophie von 
Klages läßt diese Offenkundigkeit noch deutlicher gewah­
ren - daß auch dieser alte Begriff des Menschen, den Geist 
irgendwie hinzukommen lassen muß. Und insofern unter­
scheidet sich diese Position von der von Klages dadurch, 
daß jene den Geist zum Tier, diese den Geist zum Men­
schen "hinzukommen" läßt. Im ersten Falle aber ist dann 
der Mensch sozusagen die Aufgabe seiner selbst; er ist 
dann gleichsam noch nicht fertig, nur eben auf den Weg 
gesetzt; und an seinem Anfang steht der Mangel und die 
Not; und wofern es richtig ist, daß ein Wesen, das seine ei­
genste Ausstattung nicht gebraucht, zum Untergang verur­
teilt ist und daß dieser Nichtgebrauch auf jeden Fall einen 
wie immer näher zu interpretierenden Fehler darstellt, in­
sofern ist sozusagen der Nichtgebrauch des Willens und 
des Geistes ein metaphysischer Mangel, der überdies in 
der Wirklichkeit zum Untergang dieses Lebewesens führt. 
Die Willenstheorie von Klages nun müssen Sie von An­

40 Ebd.

145

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fang an auf dem Hintergrund des metaphysischen Gegen­
satzes gegen jene anderen Theorien vom Menschen sehen. 
Klages gehört in dieser Hinsicht in eine Reihe mit denjeni­
gen Denker, die an den Anfang das Vollkommene und, 
wenn Sie wollen, das Paradies setzen. Das Leben, insofern 
das Nichts des Geistes noch nicht in es eingedrungen ist, 
ist dieses Vollkommene und dieses Paradies. Dabei darf 
zugleich nicht aus dem Auge verloren werden, daß Klages 
keineswegs etwa das Tier beneidet, als ob sein Ideal darin 
läge, den Menschen durch Vertilgung seines Bewußtseins 
in eine angebliche tierhafte Unschuld zurückzuführen. 
Klages ist hier der biblischen Erzählung von der Erschaf­
fung des Menschen und seinem Sündenfall bedeutend nä­
her, als man von seiner antichristlichen und zumal anti­
biblischen Einstellung erwarten sollte, denn die Genesis 
kennt den Unterschied von Mensch und Tier; und der ur­
sprüngliche Adam ist ein vollkommenes Wesen.
Es ist nun unmöglich, in diesem Vortrag eine Anschauung 
davon zu vermitteln, worin nach Klages die Vollkommen­
heit, die Fertigkeit der Wirklichkeit und damit des Men­
schen nach derjenigen Seite an ihm, die der Wirklichkeit 
angehört, besteht. Genug: daß diese Wirklichkeit ein Voll­
endetes, in sich bewegtes Sein ist, das in jedem Augen­
blick sozusagen fertig und ganz ist und dessen gleichwohl 
kontinuierliches Pulsen ein rauschhaftes Sichwandeln ist. 
Genug ferner: daß er sich ernsthaft bemüht verständlich zu 
machen, daß der ursprüngliche und d. h. der vorgeschicht­
liche Mensch nicht des Geistes bedurfte, um Mensch zu 
sein und sich als Mensch zu erhalten. Die Geschichte ist 
ein wirklichkeitsfremdes Element; sie hat keinen metaphy­
sischen Rang beziehungsweise den Rang eines Korrelats 
zu dem metaphysischen Nichts. Das Wollen, als Aktor der 
Geschichte und des geschichtlichen Prozesses, kann nur 
sich des Lebens und der vitalen Antriebe bedienen; aber 

146

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Richtung, in die kraft dieses Eingriffs der Mensch und 
mit ihm - zufolge der Veränderungen am Weltbild - die 
Welt selbst und näher unsere Erde gerät, führt notwendig 
weg von der ursprünglichen, sich unvermindert fortzeu- 
genden Vollkommenheit und letzthin zum Nichts.
In Klages lebt ein ganz ungemeiner Drang: wohin? Er 
selbst sagt es uns mit dem Wort, das sein Ausdruck für das 
wahrhafte Sein ist, also mit dem Wort "Wirklichkeit". Was 
ist dieser Drang zur Wirklichkeit? Ist er nicht in ihr? Le­
ben wir nicht - denn hier dürfen wir uns selbst an seine 
Stelle einsetzen - in ihr? Stehen wir irgendwie "außerhalb" 
ihrer? Und was ist das, worin seiend man außerhalb ihrer 
ist? Es ist doch das tiefste Verlangen, das der Grund jedes 
Philosophierens ist: zur Wirklichkeit kommen; sie zu fas­
sen bekommen, so daß wir dann unverlierbar in ihr stehen. 
Und aus diesem Impuls erwachsen ist das Denken von 
Klages ein sehr echtes Philosophieren. Welche Erfahrun­
gen hat nun Klages auf diesem "Wege zur Wirklichkeit" 
gemacht? Seine Grunderfahrung ist die, daß der geistig 
Bemächtigungswille uns notwendig immer weiter entfernt 
von dem ursprünglichen Darinsein in dem Leben des All. 
Ich zitiere eine sprechende Stelle dafür: "Nachdem wir 
nun einmal fragende Wesen wurden, Wesen voller Neube­
gierde und mit dem unbezwinglichen Hange zum Deuten, 
Bestimmen und Rätsellösen, so befriedigt und sättigt unse­
ren Erkenntniswillen und weitet unser Besitzgefühl jeder 
Augenblick des Findens, und so lockt und reizt hinwieder 
zu immer neuen Entdeckerfahrten jede Grenze unseres 
Begriffenhabens. Dieses aber ist das widersprüchliche 
Schicksal alles Besitzergreifens oder vielmehr der Tat 
überhaupt, daß die Vollbringung steigert, indes das Voll­
brachte in Fesseln schlägt... Die Lust des Eroberns ist ei­
ne Lust am Ich, die Seligkeit des Schauens eine Seligkeit 
am Wirklichen ... Der kennzeichnende Zug des bewußtlos 

147

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beglückenden ist alterlose Ursprünglichkeit, ewige Quell­
natur ... ungeteilte und unaufteilbare Fülle. Der Verstand 
aber ... entwirklicht die Welt und läßt einen Mechanismus 
zurück, den Betätigungsspielraum des Tatverlangens, der, 
wie er zwingt und fordert auch seinerseits wieder be­
zwingbar ist, dahingegen erlebbar nur als Schranke des 
Lebens.” (450 f.)
Klages hat ein Grundgefühl zu einer metaphysischen 
Theorie ausgeweitet, dessen Beschaffenheit und Herkunft 
und zeitgeschichtliche Bedingtheit nach vielen Seiten hin­
weist. Er selbst legt es in Anknüpfung an mystische Tradi­
tion als die coincidentia oppositorum aus. Er unterscheidet 
eine Mystik des Geistes, die er in der christlichen Mystik 
verkörpert sieht und die er - kurz gesagt - als den Schwin­
del vor dem Eingang in das Nichts interpretiert, von einer 
heidnischen Mystik, von sozusagen der Mystik des Le­
bens. Dem folgt sein Unterschied zwischen zwei Ekstasen, 
deren eine er in dem Buche "Vom kosmogonisehen Eros”, 
das auf orphische Traditionen zurückgeht, zu schildern 
versucht. Die ekstatische Ergriffenheit ist ihm ein Ver­
schmelzen mit der Feme; und dies ist ihr besonderer 
Charakter, durch den sie sich auch vor allem von den bis­
herigen Konzeptionen der unio mystica abhebt: daß diese 
Verschmelzung mit der Ferne sie als Feme nicht aufhebt, 
daß die "Vertrautheit” mit ihr "dennoch Fremdheit bleibt." 
(451)
Die Pole, die in der mystischen Einigung koinzidieren, 
sind die Seele und der Kosmos der Urbilder. Klages legt 
nun die Koinzidenz zugleich als eine Wechselwirkung bei­
der aus. Und er zieht daraus den Schluß, daß nicht nur die 
Seele von dem kosmischen und näher von dem telluri- 
schen Geschehen abhängig ist, sondern auch umgekehrt 
dieses von dem seelischen Geschehen des Schauens. Er 
läßt die "Essenzen der Wirklichkeit erneuert werden" 

148

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1214)41 durch das "bildentbindende" Schauen der Seele. 
"Kurz, den gewaltigsten Umschwung im Leben der Erde 
infolge eines Umschwunges der Seelenverfassung des 
Menschen ..." (1214) Daraus folgt weiter dann eine meta­
physische Theorie von großer Kühnheit, deren Wurzeln in 
dem Grunderleben liegen, von dem wir hier sprechen: in 
dem Erleben jener Verschmelzung mit der Ferne, die diese 
als Ferne beläßt. Denn das Beispiel, auf das er in einem 
hier besonders engen Anschluß an das Lebensgefühl der 
Romantik immer wieder verweist, ist der Vergangenheits­
schauer, der den Menschen bei mannigfachen Gelegenhei­
ten überfällt. Klages legt ihn aus als schauende Entbin­
dung von "Urbildern der Vergangenheit", in der sich 
"Seelen der Vorzeit" erneuern (1215). Und so lehrt er 
denn eine Polarität von Gegenwart und Vergangenheit 
(1215). Diese Polarität ist, wofern sie wirklich wird in je­
nem ursprünglichen Schauer des Ergriffenwerdens von ihr, 
zugleich Koinzidenz der Pole. Da nun aber die Koinzidenz 
zugleich Wechselwirkung ist, "so müßte nun nicht nur die 
gegenwärtige Wirklichkeit von vergangenen Wirklichkei­
ten abhängen, sondern auch, obwohl anders, vergangene 
Wirklichkeiten von der je und je gegenwärtigen." (1216) 
Dem Geiste und der geistgetragenen Logik des begriffli­
chen Denkens sei, so sagt er, "nichts ... anstößiger und wi­
dersinniger als der Gedanke einer Art von Abhängigkeit 
des Gewesenen vom Gegenwärtigen"; der Seele und der 
seelegetragenen Logik des symbolischen Denkens hinge­
gen sei die Annahme des Gegenteils widersinnig und un­
glaubwürdig (1216). Der Verweis auf den Totenkult der 
Vorzeit, der an dieser Stelle folgt, macht die Bezogenheit 
dieser Konzeption auf das Studium des mythischen Be­
wußtseins deutlich. Zugleich erfassen wir hier einigerma­

41 Hervorhebung von König.

149

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßen, wie diese Verschmelzung mit der Ferne, die diese als 
Ferne beläßt, zu denken sei. Jedes Erreichen der Ferne - 
der Ferne der Zeit und der Ferne des Raumes - hebt die 
Ferne als solche auf. Die schauende Verbundenheit mit der 
Ferne aber ist nicht ein bloßes Bezogensein auf Fernes, 
sondern lebendiger Zusammenhang mit der im Schauen 
gegenwärtigen Ferne als solcher. Daß der Geist sich der 
Wirklichkeit bemächtigen will, erscheint von hier aus in 
dem Licht eines tragischen Willens, die Ferne erreichen zu 
wollen. Aber die Wirklichkeit ist diese Koinzidenz und 
Polarität von Seele und Ferne. Dies hat der vorgeschichtli­
che Mensch gleichsam verstanden.

Die Existenzphilosophie und die Philosophie /von Klages 
sind - ich sagte es schon - in gewisser Weise entgegenge­
setzt; eben damit aber sind sie auch aufeinander bezogen. 
Beide Philosophien sind durchaus irdische, diesseitige 
Philosophien. Dies freilich nun im Gegensatz. Klages zeigt 
die Diesseitigkeit gleichsam des Paradieses auf, indem er 
die Transzendenz als Polarität des Gewesenen und des Ge­
genwärtigen versteht. Die Zukunft ist ihm ein bloßer Ge­
danke; wir hängen nicht mit ihr zusammen, sondern sind 
bloß denkend auf sie bezogen. Das Jenseits der Zukunft ist 
ein Nichts und recht eigentlich das Nichts des Geistes. In 
der Existenzphilosophie scheint zwar die Zukunft eine 
große Rolle zu spielen. Nach Heidegger ist die Zukunft 
"das primäre Phänomen der ursprünglichen und eigentli­
chen Zeitlichkeit" (329). Die Zukunft hat bei ihm einen 
"Vorrang"; und der Mensch ist, wie es bei ihm heißt, "sich 
vorweg" und primär zukünftig. Sein Zukünftig-se/n lernten 
wir kennen als das Vorlaufen in den Tod. Und dieses ist in 
gewisser Weise offenbar ein Vorlaufen in das Nichts. Aber 
der ganze Sinn dieses Vorlaufens war der: ein sich durch 
es Zurückwerfenlassen auf die Vergangenheit zu sein, die

150

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übernommen und, wie im Anschluß an Kierkegaard gesagt 
wurde, wiederholt werden mußte beziehungsweise sollte. 
Was bei Klages die "Erneuerung” ist, ist in der Existenz­
philosophie "die Wiederholung". Das Vorlaufen der Exi­
stenzphilosophie ist gleichsam der Weg, den Menschen in 
das reine Diesseits einzuführen und einzuschränken.
Auch Klages kennt die Existenz und das Existieren; und es 
ist bei ihm durchaus nicht so sehr verschieden von dem 
Existieren der Existenzphilosophie: wenn es auch bei ihm 
nur eben der Raum und die Daseinsform des geschichtli­
chen Menschen ist. In beiden Philosophien ist das Existie­
ren wesentlich Handeln; für beide ist dieses Handeln, die­
ses in der Situation des Handelnmüssens Leben eine Last, 
ein Geworfensein. Wenn die Existenzphilosophie "appel­
liert", so appelliert sie zum Existieren und d. h. zum Han­
deln. Aber ob dieses Handeln nicht im Grunde sinnlos ist, 
läßt auch sie wesentlich offen.
Aus freilich sehr verschiedenen Gründen lassen beide 
Philosophien den Menschen rücksichtlich seines Handelns 
und d. h. rücksichtlich seiner Bestimmung frei. Beide wei­
sen ihn gleichsam von sich weg und auf sich selbst hin. 
Beide sagen ihm, daß er auf sich selbst angewiesen ist, 
und daß sie, als Philosophien, ihm darin nichts abnehmen 
können. Mit Bewegungen, die unter sich freilich ganz ver­
schieden sind, treten beide Philosophien freiwillig zurück 
vor dem handelnden Menschen. In beiden vollzieht sich 
im Grunde - bei Klages gleichsam achselzuckend, in der 
Existenzphilosophie mit der Miene der Überzeugung - ei­
ne Abdankung zugunsten der Entscheidung und d. h. doch 
zugunsten der Politik. Denn die ars politica ist - man wird 
sie schwerlich anders als Aristoteles definieren können - 
die Kunst des Handelns und der Kem des Handelns ist die 
Entscheidung.
Es ist ein tiefes Alleinsein des Menschen mit sich, des 

151

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen in seiner menschlichen Lage als einer solchen, 
die nicht erlaubt, nicht zu handeln, nicht zu entscheiden. 
Sie werden nun vielleicht fragen, wie sich denn der Philo­
soph zu dieser Selbstabdikation der Philosophie stellen 
soll. Und zunächst ist dann zu erinnern, daß diese Abdan­
kung zweifelsohne doch selbst ein philosophischer Akt, 
ein von Philosophen vollzogener Akt ist. In vielem erin­
nert die Lage an die des antiken Skeptizismus. Der Unter­
schied liegt, was die Existenzphilosophie unter Absehen 
von Klages angeht, darin, daß der antike Skeptizismus die 
Idee des Wissens festhielt, wenngleich er ihre Realisier­
barkeit verneinte. Was die Existenzphilosophie preisgibt, 
ist die Idee des Wissens, die Idee der Wahrheit. Und diese 
Preisgabe wiederum hat nichts zu schaffen mit einem fei­
gen Davonlaufen, nichts mit einer Erschlaffung der philo­
sophierenden Energie, die vielmehr in der heutigen Zeit 
unstreitig eine große Intensität besitzt. Begrifflich ausge­
drückt, vollzieht sich diese Preisgabe in einer selbst philo­
sophischen Umdeutung der Idee der Wahrheit, einer Um­
deutung, die es möglich macht, daß Heidegger sagen kann, 
die ursprünglichste Wahrheit sei die Entschlossenheit. Wie 
ist diese Umdeutung möglich?
Ich will nicht einmal versuchen, dieser Frage nachzuge­
hen. Auf jeden Fall - das leuchtet ja ohne weiteres ein - 
stoßen wir hier auf ein Problem und Anliegen sozusagen 
innerhalb der Philosophie. Es wiederholt sich hier an dem 
Verhältnis von Philosophie und Politik, was man aus der 
gewöhnlichen Geschichte kennt: daß der unterliegende 
Teil durch Entzweiung in seinem Innern unterliegt. In der 
Tat ist es das Kennzeichen der Lage der Philosophie im 
engeren Sinn, daß sie in einem extremen Maße auf sich 
selbst bezogen ist, daß sich als ihr primärer Gegenstand sie 
selbst herausstellt oder vielleicht auch erweist. Was ist ei­
gentlich der Sinn des Philosophierens! Was ist das Philo­

152

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sophieren, wenn wir es nicht mehr im alten Sinn als Be­
wegung auf objektive Wahrheit fassen können? Was ist der 
Sinn eines solchen Tuns, wie es die Existenzphilosophie 
übt: eines Appellierens, das die Deutung dessen wozu ap­
pelliert wird, demjenigen in die Schuhe schiebt, an den sie 
appelliert, den sie - wie einen Nachtwandler - "anruft", mit 
seinem Namen sozusagen, mit dem Namen "Mensch"? Ich 
gestehe Ihnen, daß es mir schwer fällt, in solchem Tun den 
letzten und eigentlichen Sinn der Philosophie zu erkennen. 
Welchen Weg wollen wir nun aber in dieser Lage ein­
schlagen? Oder welches Problem legt diese Lage vorzüg­
lich nahe? Müssen wir denn etwa sagen, das Philosophie­
ren selber sei ein, wie Klages es ausdrücken würde, 
"inneres Handeln" (747), sei also und prozediere kraft ir­
gend welcher Entscheidung? So daß wir gleichsam die 
Philosophie, nachdem sie abgedankt hat, nun auch der 
Politik, vor der sie abdankt, ihrer inneren Form nach un­
terordnen müßten und auch in ihr eine Art von Politik se­
hen müßten, eine Politik sozusagen des Denkens?
Mir scheint: ein Problem, das nicht durch Entscheidungen 
gefördert werden kann, liegt nahe: Worauf beruht die 
Möglichkeit der Selbstbezogenheit der Philosophie? 
Woran liegt es und was kündigt sich darin vielleicht an, 
daß das Philosophieren sich vor sich selber in seinem ei­
gensten Sinne verdunkeln kann? Allzu schnell, wie mir 
scheint, hat man diese Selbstverdunkelung ineins gesetzt 
mit der Dunkelheit, die über dem menschlichen Dasein als 
solchem schwebt. Das Philosophieren ist nicht sozusagen 
die natürliche Verlängerung der Reflexion im Leben. Es 
ist nicht bloß Gedanke über, sondern in sich Gedanke und 
Gegenstand des Gedankens. Das Leben, ich meine das 
natürliche menschliche Dasein, kann sich der Philosophie 
entschlagen. Aber die Philosophie selbst ist so, daß sie da­
durch nicht etwa ins Nichts versinkt; immer noch steht sie 

153

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann sich selbst gegenüber. Und wie dies möglich sei, ist 
das Problem. Konkret ausgedrückt läuft das auf die Frage 
hinaus: In welcher Sphäre liegen diejenigen Probleme und 
welche, die durch die Sinnverdunkelung der Philosophie 
in ihrem Charakter als Probleme nicht aufgehoben wer­
den? Ich mache diese Frage durch einen Vergleich deutli­
cher: Auch unser menschliches Leben ist, in seinem letz­
ten Sinn, dunkel. Was die Bestimmung des Menschen ist, 
wer will es sagen? Auch Klages schweigt an diesem 
Punkt, denn woher kommt schließlich der Geist. Gleich­
wohl hebt, wie wir alle wissen, diese Selbstverdunkelung 
nicht alle Probleme auf; im Leben vielmehr erheben sich 
von selbst Fragen, Aufgaben konkreter Art, die von dem­
jenigen, was man das Problem des Lebens nennen könnte, 
gar nicht tangiert werden. Ähnlich dem ist vielleicht die 
Situation des Philosophierens: es scheint zwar zunächst so 
zu sein, als vernichte die Sinnverdunkelung seiner selbst 
jegliche Problematik innerhalb des Philosophierens; aber 
vielleicht ist auch dies nur ein Schein; und der Unterschied 
zwischen dem Leben und dem Philosophieren liegt viel­
leicht nicht an dieser Stelle, sondern handgreiflich zu­
nächst nur darin, daß man in die Philosophie sich mit 
Freiheit hineinstellen muß, während wir im Leben stehen 
und stehen bleiben, ob wir uns hineinstellen oder nicht. 
Wenn wir uns aber in der Philosophie aus welchen Grün­
den und Motiven immer halten, wo liegen dann die Pro­
bleme innerhalb ihrer, d. h. diejenigen, die von einer Er­
kenntnis oder etwa auch einer Entscheidung über den Sinn 
des Philosophierens unabhängig sind? Ich sehe keine 
Möglichkeit, anders zu antworten, als mit einem Wort, das 
freilich selber rätselhaft ist: diese Probleme liegen in einer 
philosophischen Logik. Ich könnte auch einfach sagen: sie 
betreffen das Problem des philosophischen Denkens. Jede 
wahrhaft philosophische Schrift ist von diesem Standpunkt 

154

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus unmittelbar selbst ein Gegenstand des Studiums. In 
Kürze darüber zu sprechen ist natürlich schwer, denn we­
der ist damit eine Art geistesgeschichtlicher Betrachtung 
gemeint, noch eine Analyse der erlebnismäßigen Grundla­
gen, noch gar ein Messen der Gedankenführung an einer 
vorausgesetzten formalen Logik.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16 - am 30.01.2026, 15:13:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993743-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Bemerkungen allgemeiner Art über die Existenzphilosophie
	Weiterer Versuch über den allgemeinen Charakter der Existenzphilosophie
	Weiterer Versuch einer allgemeinen Bestimmung der Existenzphilosophie
	Klages

