Anhang 2: Der Witz am Witz. Anhang zu I, 2’

Der Witz am Witz besteht darin, dass man niemals vorweg die Pointe verraten darf.

Da ich das hiermit gemacht habe und also bereits aufhdren konnte, da ich aber
andererseits noch die gesamte Redezeit vor mir habe, werde ich wohl oder iibel auf
einen konventionellen akademischen Vortrag zuriickgreifen miissen. Hierzu muss
ich aber eine Warnung vorwegschicken: Die allermeisten Analysen der Phinomene
des Humors, des Komischen und des Witzes sind selbst — jenseits des vorgebrach-
ten und analysierten Materials — weder besonders humorvoll noch komisch. Im Ge-
genteil: sie fiihren nicht selten eine gewisse Fadheit in ihr Material ein. Sie sind
aber andererseits, wenn sie gelingen, witzig. So ist es also keineswegs garantiert,
dass die folgenden Ausfiihrungen den Unterhaltungswert dessen teilen, was sie ver-
stindlich zu machen bemiiht sind. Vielleicht gelingt es mir aber zu erkldren, warum
die Analysen des Komischen selbst nicht komisch sind, und was den Witz dagegen
so auszeichnet, dass er dort bestand haben kann, wo das Komische und der Humor
sich bereits verabschiedet haben.

Entsprechend dieser Warnung werde ich den folgenden Weg mit dem wohl unori-
ginellsten und drogsten Schritt beginnen, den man aus Vortrigen dieser Art ge-
wohnt ist, nimlich einigen terminologischen Voriiberlegungen.

1) ETYMOLOGIE UND BEGRIFFSGESCHICHTE

Der Titel des Vortrags ,Der Witz am Witz® deutet bereits auf eine Mehrdeutigkeit
des Begriffs hin, um den es sich hier dreht. Wir konnen mindestens drei verschie-

1 ,Der Witz am Witz* wurde zuerst am 10.6.2010 als Vortrag im Rahmen der ,,Residenz-
vorlesungen® in Wiirzburg gehalten. Er représentiert damit ein frithes Stadium der Refle-
xionen zum Komplex des Komischen in seiner Verbindung zur Artikulation von Welt.

Ich habe ihn hier in seiner urspriinglichen Vortragsversion belassen.

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

480 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

dene Bedeutungen des Witzes unterscheiden: Die naheliegendste ist der Witz als li-
terarische Kleinstform, als kurze Erzdhlung, die oft auch nur miindlich iiberliefert
wird und mit einer Pointe schlieft, deren Zweck die Hervorrufung von Lachen ist.
Der inhaltlichen Bandbreite des Witzes ist hier keine Grenze gesetzt, von der ge-
lehrten Anekdote bis zur kraftvollen Zote. Die zweite Bedeutung ist im Titel des
Vortrags ausgesprochen: Wir sagen etwa, dieses oder jenes sei der Witz an einer
Sache, und meinen damit dasjenige, was der genannten Sache erst ihr ureigenes
Charakteristikum gibt, ihren individuellen Geschmack sozusagen.

Eine dritte Bedeutung ist fiir uns heute die wichtigste und wahrscheinlich auch
die Grundlage der anderen. Mit ,,Witz“ wurde lange Zeit ein geistiges Vermogen
bezeichnet, dessen hervorstechende Eigenschaft, gewissermaflen bereits: dessen
Witz darin besteht, dass es Ahnlichkeiten aufzudecken in der Lage ist, und das dort,
wo man zuvor keine gesehen hatte. So kennzeichnet Jean Paul den Witz, seinerseits
in witziger Weise, in seiner Vorschule der Asthetik (1804) als ,,verkleidete[n] Pries-
ter, der jedes Paar kopuliert“.? Und Kuno Fischer sekundiert dieser witzigen Cha-
rakteristik des Witzes, indem er ergénzt: ,,Er traut die Paare am liebsten, deren Ver-
bindung die Verwandten nicht dulden wollen.*

Es ist diese Bedeutung des Witzes, die ihm sowohl eine prominente Rolle in der
Theorie und Praxis der Literatur und der Kiinste allgemein einbringt, wie sie auch
sein Interesse fiir die Philosophie begriindet. Es ist zugleich auch die urspriinglichs-
te Bedeutung des Wortes ,,Witz“. In ihr trifft er sich mit seinen Aquivalenten im
Englischen und Franzosischen, dem ,,wit* und dem ,,esprit“. Gerade der letzte Be-
griff, der des ,,esprit”, des Geistes, ist aufschlussreich, ist in ihm doch die poetische
Praxis des Geistreichen mit dem Intellekt schlechthin identifiziert. Aber auch der
etymologische Ursprung des ,,Witzes* spricht fiir sich: Der Witz teilt seine Wurzel
mit dem lateinischen ,,videre* und vor allem dem griechischen ,,idea®. Weit davon
entfernt also, nur Fingeriibung oder Ornamentik des Dichters zu sein, liegt in der
Prihistorie des Witzes vielmehr der Gedanke von unmittelbarer Prasenz zu den
Dingen einerseits — eine Prisenz, fiir die der Sehsinn immer paradigmatisch stand —
und von hochster Erkenntnisleistung anderseits — man weil3, wie viel Miihen und
manchmal auch Verrenkungen der platonische Aufstieg zu den Ideen dem Kopf-
kletterer abfordert.

Aber diese Geschichte scheint in der Gegenwart des Begriffs keine Rolle mehr
zu spielen. Ein Witz ist ein Witz ist ein Witz, ist man versucht zu sagen, und keine
philosophische Deutelei wird aus einer doofen Zote eine hehre Lehre, aus einem
leisen Witz einen Geistesblitz herauszaubern, ebenso wenig wie eine Kalauermas-
sung ohne Schranken eine klarere Fassung der Gedanken ersetzt.

2 Jean Paul: Vorschule der Asthetik. 173.
3 Kuno Fischer: Uber den Witz. 48.

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 481

Gleichwohl ist jene Bedeutung die urspriinglichere, und der Leitgedanke des
Vortrages wird sein, dass der Witz, verstanden als dieser Priester, der keinen Unter-
schied macht, welche Brautleute er dort traut, die Grundkraft einer jeden kreativen
intellektuellen Leistung ist, sei es im Gebiet der Humoristik, der Kunst, der Wissen-
schaft oder der Philosophie.

2) ELEMENTELEHRE DES WITZES
(PHANOMENOLOGIE)

Bevor wir uns aber gleich an die grolen Fragen der Erkenntnis heranwagen, bleiben
wir zunéchst vielleicht einmal bei der vermeintlich einfachsten Bedeutung des Wit-
zes, ndmlich jener kurzen ,,witzigen“ Prosaform. Es bleiben ja noch tiber 40 Minu-
ten, um ALLES zu erkléren, ein Zeitraum, der einem ordentlichen Philosophen da-
zu allemal reicht. Wir wollen also zuerst den Witz als Prosaform (joke) betrachten,
in der Hoffnung, daraus etwas iiber den Witz als Erkenntniskraft zu erfahren; der
Witz, den eine Sache hat und der ihre Wiirze, ihre Eigenart, ihr ,,Wesen bezeich-
net, bleibt dabei vorerst ein nur operativer Begriff.

Es wurde schon vielfach versucht, eine Art Phinomenologie des Witzes in der
ersten Bedeutung zu liefern, also eine Aufklarung dariiber, was einen Witz eben so
ausmacht. Ich kann demnach auf eine Reihe von Ergebnissen zuriickgreifen.
Gleichwohl muss der Witz von Anfang an in seiner Kontinuitit mit anderen Phi-
nomenen des Komischen gesehen werden. Wenn man zwischen einem Witz einer-
seits und z.B. einem humoristischen Roman oder dem absurden, scheinbar ziellos
schweifenden Humor der Monty Python nicht eine grundsitzliche Grenzscheide
einziehen mochte, dann wird man auf solche Charakteristika verzichten miissen, die
nur dem Witz zukommen. Eine solche strenge Trennung ist schon deswegen un-
wahrscheinlich, weil man dann auch ebenso viele qualitativ unterschiedene Arten
des Lachens behaupten miisste, wofiir wohl nicht viel spricht. Man wird allerdings
aus dem einmal festgehaltenen Wesen des Komischen seine verschiedenen Aus-
formungen herleiten und erkldren konnen miissen.

Abstrahiert man so von allen Eigenarten, die nur einzelnen Formen des Komi-
schen zukommen, dann stof3t man schliellich auf ein Kennzeichen, das zumindest
im Ansatz in fast allen Theorien des Komischen, wenn auch unter wechselnden
Namen, bereits gesehen wurde. Es ist die Tatsache, die man etwa als Widerspruch,
als Enttduschung einer Erwartung, als Inkongruenz und in dhnlichen Begriffen an-
gesprochen findet. Allerdings ist den meisten, die hieriiber geschrieben haben, der
Umstand entgangen, dass das Verhéltnis der einander widersprechenden Elemente
kein einfaches oder immer gar eindeutig auflosbares ist. Ich erspare es mir daher,
eine Geschichte der Komiktheorie vor Thnen zu entfalten, und versuche gleich, die

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

482 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

meines Erachtens wesentlichen Elemente des Komischen zu benennen. Dass ich
mich dabei in einigem auch auf Vorginger stiitzen kann, versteht sich von selbst;
daher werde ich es nicht eigens erwihnen, wo dies der Fall ist.

Ich sage also: Jedes Phdanomen des Komischen nimmt auf ein Gesetz, eine Ord-
nung Bezug, das bzw. die es iiberschreitet und gleichzeitig aufrechterhdlt. Diese di-
alektische Beziehung zum Gesetz bleibt aber implizit; sie muss vom Rezipienten
vollzogen werden. Damit er dies tun kann und sich nicht in einem Feld von mogli-
chen Auslegungen verliert, inszeniert das Komische immer irgend eine Form von
Stereotypie. Im Bereich des Witzes als joke sind die Stereotype meist einfachste,
mit grobem Strich ausgefiihrte Charakterisierungen der Figuren, z.B. das Kind, die
Mutter, der Vater, der Pfarrer, der Chef, der Beamte, der Ostfriese etc. Geht der
Witz in den Bereich der Anekdote iiber, dann sind es eben bekannte Eigenschaften
der portritierten Personlichkeiten, die als Stereotyp herhalten. Auflerdem erfiillen
die Stereotype meist noch eine weitere Rolle, und dies nur scheinbar paradox: So
typisch und damit unindividuell sie sind, so geben sie dem Witz doch eine gewisse
sinnliche Konkretion. Diese sinnliche Konkretion ist jeder Form des Komischen
wesentlich, wenn sie auch verschiedene Formen annehmen kann: Ist sie im Witz als
Jjoke meist in der Stereotypie der Situation und der Personen gegenwirtig, so tritt sie
beim ,,existentielleren” Witz als Konfrontation des hohen Ideals mit der niedrigen
und oft auch albernen Realitit auf, im Wortwitz durch die Konkretisierung des Abs-
trakten und schlielich im Kalauer durch die sinnliche Materialitdt der Worte selbst,
die sich in den Vordergrund schiebt.

Nun sind diese Sitze zwar absolut selbsterkldrend, ich fiige aber dennoch ein
paar Beispiele an:

Als erstes mochte ich eine Anekdote zitieren, die Helmuth Plessner in Lachen
und Weinen (1941) anfiihrt. Die Stereotypie ist hier bereits durch die Situation Prii-
fer — Priifling gegeben, setzt sich aber im Gang der Erzihlung noch in den Gegen-
satz des Protestantischen und Katholischen fort. Uberschreitung der Ordnung und
Konkretion der Situation wird auerdem von Plessner selbst schon herausgestellt,
weshalb ich den Text einfach nur ablesen muss:

Ich hatte einen Kolner im Philosophicum iiber Kants kategorischen Imperativ zu priifen.
Mehr als mithsames Buchstabieren eingelernter Formeln war dem Mann nicht zu entlocken.
Auf keine noch so allgemein gestellte Frage iiber Art, Sinn und Lebenshaltung dieser Ethik
wusste er etwas zu sagen. Schlieflich, um ihn auf die Dringlichkeit und Radikalitdt des Impe-
rativs zu bringen: ,,Wie stehen denn Sie zu einer solchen Ethik rigoroser Pflichterfiillung?*
Antwort: ,,Och, ich bin eigentlich immer ganz gut damit gefahren.” Das Uberwiltigende des
Missverhiltnisses tritt hier, unterstiitzt vom gemiitlich-indifferenten Tonfall des Kolners, im
bescheiden-selbstzufriedenen Ausdruck zu Tage, mit dem eine Ethik, die nichts schirfer ab-
wehrt als den Gesichtspunkt des Erfolges, unter ihm akzeptiert wird. Und um das Maf} voll-

zumachen, nicht etwa mit Haut und Haaren (wie es dem Rigoros-Kategorischen wenigstens

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 483

temperamentmifig entspriche), sondern personlich milde bilanzierend, als wire Ethik eine

Geschiftsmaxime, eine Zigarrenmarke oder ein Medikament.*

Als Beispiel eines Wortwitzes mochte ich hier eine AuBerung von unfreiwilliger
Komik hersetzen, von der ich schon lange erwarte, dass sich ein Student einmal ih-
rer erbarmt und sie dem Spiegel fiir die Stilbliitenrubrik ,,Hohlspiegel” zusendet. Es
handelt sich um ein Schild, das an der Buseinfahrt unter dem Hubland® angebracht
ist und das dem Fahrer von Privatautos signalisieren soll, dass dieser Bereich fiir
ihn Tabu ist. Stattdessen steht dort aber: ,,Das Befahren von Unbefugten ist verbo-
ten!* Nun ist es freilich beruhigend, dass in diesem Bereich Unbefugte nicht befah-
ren werden, aber es ldsst doch gewisse Skrupel aufkommen dariiber, was offenbar
auflerhalb der kleinen Busparkbucht selbstverstindlich ist. Hier ist das Stereotype
durch die gesamte Situation gegeben, ndmlich das amtliche Hinweisschild mit dem
darin in typisch iibersachlichem Beamtendeutsch ausgedriickten Verbot. Und es ist
gerade die Tiicke dieses zu sehr um Eindeutigkeit und Niichternheit bemiihten
Deutsch, die einen merklichen VerstoB gegen die Regeln der Grammatik provoziert.
Die sinnliche Konkretion ist einerseits durch das Setting selbst gegeben, anderer-
seits und vor allem aber durch den Zusammenstof3 der amtlichen Verlautbarung mit
dem sich geradezu unwillkiirlich aufdringenden Bild der befahrenen Unbefugten.
Ein besonders hintersinniges Beispiel ist schlielich der folgende Witz:

Ein Insasse in einem Irrenhaus schaut dem Gértner eine ganze Zeit skeptisch dabei zu, wie
dieser die Erdbeerbeete diingt. Nach einer Weile geht er auf ihn zu und fragt ihn: ,,Was gibst
Du denn da auf die Erdbeerbeete?* Der Girtner antwortet: ,,Diinger.” Der Irre darauf: ,,Ko-
misch, ich bevorzuge meine Erdbeeren mit Sahne... aber andererseits, ich bin ja auch ver-

riickt.

Die Stereotypie ist deutlich: der Verriickte gegen den Gesunden, der nur im Ir-
renhaus angestellt ist. Das Besondere dieses Witzes ist aber, dass er noch die Stere-
otypie selbst in die Infragestellung der Ordnung mit einbezieht. Wiirde der Witz vor
dem letzten Satz enden, wire es ebenfalls ein Witz, wenn auch kein besonders ori-
gineller. Das Gesetz, das hier, auf vollig harmlose weil sofort durchschau- und kor-
rigierbare Weise, tiberschritten wird, wére dann nur das Verstédndnis von ,,etwas auf
die Erdbeeren geben®. Der letzte Satz aber kehrt den ganzen Witz um, so dass es
sich nicht mehr um ein Missverstindnis auf Seiten des Irren handelt, sondern um
die Entgegensetzung von Wahnsinn und Gesundheit selbst: Es ist der Irre, der den
Anspruch seiner Replik selbst relativiert, indem er auf seinen Wahnsinn verweist.
Nun ist aber die Fihigkeit, die Anspriiche und Grenzen der eigenen Position korrekt

4 Helmuth Plessner: Gesammelte Schriften. Band VII. 307.
5 Dem Campusgelidnde in Wiirzburg.

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

484 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

beurteilen zu konnen, wesentlichster Ausdruck von intellektueller Besonnenheit.
Man will fast sagen: Wer weil}, dass er verriickt ist, kann nicht verriickt sein. Damit
fallt aber die gesamte Anlage des Witzes nachtriglich in sich zusammen und hinter-
lasst einen eigenartigen Schwebezustand, in dem weder wahr noch falsch in letzter
Eindeutigkeit identifiziert werden kann. (Daran lédsst sich iibrigens ablesen, dass
Gesetz und Stereotypie im Witz identisch sein kénnen, aber nicht miissen.) Man ist
gewissermallen in der Logik des Catch 22 gefangen: In dem gleichnamigen Roman
von Joseph Heller, einer bitterbosen Kriegssatire, wird die Situation einer amerika-
nischen Fliegerstaffel auf einer fiktiven Mittelmeerinsel gegen Ende des Zweiten
Weltkriegs geschildert. Jeder versucht dort, sich den selbstmorderischen Flugein-
sdtzen zu entziehen. Die einzige Moglichkeit aber, nicht zum Flug gezwungen zu
werden, ist, dass der Militdrarzt einen fiir verriickt erkliart: Wer aber versucht, sich
fiir verriickt erkldren zu lassen, muss notwendig verniinftig genug sein, um nicht
fliegen zu wollen — also muss er fliegen.

Diese letzten Beispiele sind sicherlich Ausdruck einer vergleichsweise kunst-
vollen Komik, doch worin genau besteht diese dann? Dieses relativ hohere Niveau
besteht darin, dass das implizite Gesetz nicht einfach am Ende des Witzes durch die
Pointe rehabilitiert wird, sondern in seiner Fragwiirdigkeit tiberhaupt erst zum Vor-
schein kommt. Deswegen ist diese Art der Komik auch nicht zwangsldufig auf eine
echte Pointe angewiesen: Die Sketche der Monty Python etwa zeichnen sich meist
durch eine kontinuierliche Destruktion logischer Verkniipfungsweisen aus, wobei
aber die Logik bzw. der Anspruch auf eine gewisse Logik nirgends aufgegeben
wird. Die Bezugsrahmen konnen sich innerhalb ein und desselben Sketches éndern,
aber einen Rahmen muss es doch immer geben. Diese Destruktionsarbeit ist der
Eindruck des ,,es wird immer absurder®, der bei Monty Python so hiufig entsteht.
Dass andererseits eine Logik, irgendeine, notig ist, zeigt sich daran, dass nicht sel-
ten am Ende des Sketches die Person, die bisher als Vertreter des gesunden Men-
schenverstandes erschien, unversehens die Seiten wechselt und die Logik, das ,,Ge-
setz* des ,,verriickten” Gegeniiber {ibernimmt, und nicht nur iibernimmt, sondern
noch virtuoser zu handhaben weif als dieser.

Der Witz am Witz ist also die Uberschreitung eines Gesetzes, wobei dieses Ge-
setz aber zugleich festgehalten wird. Ohne ein Gesetz kann es keine Uberschreitung
geben, das bemerkt schon Paulus. Aber Paulus stellt auch fest, dass es sich hier kei-
neswegs nur um eine begriffliche Korrelation handelt, so wie ,,Berg® und ,,Tal“ be-
grifflich zusammengehoren, sondern dass es das Gesetz ist, das seine eigene Uber-
tretung erst herausfordert. Diese kluge Beobachtung sollten wir uns merken, und
wir werden darauf zuriickkommen miissen. Wo es keinen Widerspruch, keine In-
kongruenz, keine Gesetzesverletzung gibt, gibt es auch keine Komik. Aber auch
andererseits: Wo das Gesetz vollstindig eliminiert ist, wo die Logik nicht nur ver-
dreht, manipuliert, pervertiert, sondern geradezu vollig verabschiedet wird, kann es
ebenso wenig Komik geben. Der Joker in der Batman-Mythologie — die tatsdchlich

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 485

eine Mythologie der Moderne ist — macht bestindig Witze, ist aber niemals ko-
misch. Das nicht deswegen, weil seine Witze ,,unangemessen‘ oder ,,grausam® wia-
ren — manchmal sind die unangemessenen Witze die besten und die grausamsten
diejenigen, iiber die man am lustvollsten lacht. Der Joker ist nicht komisch, weil die
Anlage seiner Figur gerade darin besteht, keinerlei Gesetz gelten zu lassen. Der Jo-
ker ist der radikalste denkbare Anarchist, weil er nicht einmal an die Anarchie
glaubt. Da nun der Joker, als endgiiltiges Element des Chaos, kein Gesetz kennt,
kann er auch keine Witze machen; sie bleiben schale Wortverriickungen. (Schon
der Ausdruck ,,Wortspielerei” ist unzutreffend, weil er die Trennung in Spiel und
Ernst voraussetzt, die der Joker bereits nicht anerkennt.)

Aus dieser Dialektik von Ubertretung und Aufrechterhaltung erklrt sich viel-
leicht auch die charakteristische Reaktion auf das Komische, die in einem sowohl
intellektuellen als auch korperlichen Hin und Her besteht. Kants Beschreibungen
aus der Kritik der Urteilskraft sind hier immer noch bemerkenswert. Ich zitiere eine
langere Passage:

Merkwiirdig ist: dass in allen solchen Fillen der Spall immer etwas in sich enthalten muss,
welches auf einen Augenblick tduschen kann; daher wenn der Schein in Nichts verschwindet,
das Gemiit wieder zuriicksieht, um es mit ihm noch einmal zu versuchen, und so durch
schnell hintereinanderfolgende Anspannung und Abspannung hin- und zuriickschnellt und in
Schwankung gesetzt wird: die, weil der Absprung von dem, was gleichsam die Saite anzog,
plotzlich (nicht durch ein allméhliches Nachlassen) geschah, eine Gemiitsbewegung und mit
ihr harmonierende inwendige korperliche Bewegung verursachen muss, die unwillkiirlich
fortdauert und Ermiidung, dabei aber auch Aufheiterung (die Wirkungen einer zur Gesundheit
reichenden Motion) hervorbringt.

Denn wenn man annimmt, dass mit allen unsern Gedanken zugleich irgendeine Bewegung in
den Organen des Korpers harmonisch verbunden sei: so wird man so ziemlich begreifen, wie
jener plotzlichen Versetzung des Gemiits bald in einen bald in den andern Standpunkt, um
seinen Gegenstand zu betrachten, eine wechselseitige Anspannung und Loslassung der elasti-
schen Teile unserer Eingeweide, die sich dem Zwerchfell mitteilt, korrespondieren konne
(gleich derjenigen, welche kitzliche Leute fiihlen): wobei die Lunge die Luft mit schnell ei-
nander folgenden Absitzen ausstolt und so eine der Gesundheit zutrdgliche Bewegung be-
wirkt, welche allein und nicht das, was im Gemiite vorgeht, die eigentliche Ursache des Ver-

gniigens an einem Gedanken ist, der im Grunde nichts vorstellt.®

Man erkennt dieses Hin und Her des Komischen auch in der Neigung der Men-
schen, die Pointe eines Witzes, den sie eben gehort haben, zu wiederholen: Da die
durch Ordnung und Stereotypie aufgebaute Vorgeschichte stabiler ist als die Pointe,

6  Kant: Kritik der Urteilskraft. B 227 f.

14.02.2026, 18:53:40. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEEEE.


https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

486 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

die allein das charakteristische Schwingen auslost, muss nur diese wiederholt wer-
den, um die Schaukel des Lachens von Neuem anzustoB3en.

Auflerdem kldrt sich so eine alte Debatte bzgl. des Witzes und des Humors all-
gemein. Ist der Witz seiner Natur nach konservativ oder revolutionér, bestirkt er ei-
ne gegebene Ordnung oder untergribt er sie? In Wirklichkeit tritt der Witz sowohl
als Zerstorer als auch als Bewahrer auf. Da das Wesen des Witzes in dieser dialekti-
schen Beziehung von Gesetz und Uberschreitung besteht, kommt es nur auf die In-
szenierung dieser Dialektik an, ob ein Witz in der Pointe mit Kraft, ja: mit Gewalt
auf die infragegestellte Ordnung zuriick kommt und diese gleichsam zementiert o-
der ob er diese Ordnung in ihrer Fragwiirdigkeit zum Vorschein kommen lésst.

3) DIE TRANSZENDENTALPHILOSOPHISCHE
BEDEUTUNG DES WITZES (HERMENEUTIK)

Wenn so die Phdnomenologie des Witzes grob umrissen ist, dann bleibt immer
noch die Frage, worin denn seine philosophische Bedeutung liegen soll. Der Ort,
den das Nachdenken iiber den Witz als Vermogen, Ahnlichkeiten zu sehen und aus-
zusagen, und iiber den Witz als joke, als besondere, mit diesem Vermogen verbun-
dene Prosaform, in der Philosophie einnimmt, héngt sichtlich davon ab, welche Be-
deutung man der Sprache zugesteht. Wo die Sprache mehr oder minder transparen-
ter Ausdruck einer an sich eindeutigen Bedeutung ist, die — sei es im solitdren Den-
ken oder in der Objektivitit formaler Gesetzmifigkeiten in Logik, Mathematik und
Wissenschaft — aufgefunden werden kann — da ist auch das Metaphorisieren nichts
weiter als eine ornamentale und letztlich unscharfe Redeweise, dem sich die Wis-
senschaft nicht zu widmen braucht; und da ist das Witzereilen nur Spiel, dem der
ganze Ernst des Forschens schroff entgegensteht. Zugleich haben zumal die Schrift-
steller ldngst bemerkt, dass der Humor seinen ganz eigenen Ernst hat, mehr ist als
nur Spiel. Das merkt man schon daran, dass es gerade die ernstesten Gegenstinde
sind, die ihre Travestie geradezu herausfordern. Um es mit den Worten des franzo-
sischen Komikers Coluche zu sagen: ,,Wenn man nicht mehr tiber die ernsten Sa-
chen lachen darf, woriiber soll man dann bitte noch lachen?*

Doch es sind die Entwicklungen der Sprachphilosophie, seit Herder und Hum-
boldt, aber verstirkt seit Anfang des 20.Jhs., die auch dem Witz eine neue, promi-
nente Rolle zuweisen konnen. Es gibt nicht erst eine Realitit, die in ihrer Eindeu-
tigkeit und Hérte dem erkennenden Geist gegentibersteht und an die er seine Begrif-
fe anzugleichen sucht, um sie zu erfassen. Die ,,Realitdt” ist immer schon sprachlich
vermittelt. Ebenso gibt es nicht schon fiir sich Gedanken, die dann, mit mehr oder
minder groBem Erfolg, in Sprache iibersetzt werden kénnen. Die Rede von Uber-

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 487

setzung macht das schon deutlich, denn Ubersetzungen gibt es nur zwischen zwei
Sprachen.

Wozu sich das 20.Jh. miihsam durchzuringen suchte, war eine transzendentale
Sprachphilosophie, eine Philosophie also, die in der Sprache eine Bedingung der
Moglichkeit von Realitéit ebenso wie ihres Verstindnisses zu entdecken und syste-
matisch zu entwickeln berufen wire. Dass sie dabei bereits einen vollen Erfolg er-
zielt hitte, scheint mir zweifelhaft.

Man konnte die Problematik mit einer ganzen Reihe von theoretischen Entwiir-
fen illustrieren, denen gemein ist, letztlich eine transzendentale Befragung der
Sprache zu fordern; so konnte man auf Husserls Noema verweisen, auf die Sprach-
theorie Saussures oder auf das Sehen-als bei Wittgenstein. Ich mochte aber lieber
versuchen, das Problem auf einem weniger voraussetzungsvollen Weg anzugehen.

Jeder Gegenstand, der uns erscheint, erscheint uns als ein bestimmter. Es ist ja
gerade diese Selbstverstindlichkeit, die so lange den Blick fiir das in ihr liegende
Problem verstellt hat. Denn der bestimmte Gegenstand fordert so eine Bestimmung
und zuvor die Moglichkeit der Bestimmung. Dies beginnt schon auf dem funda-
mentalsten Niveau der Wahrnehmung, dann ndamlich wenn ein sinnlicher Eindruck
gegenstidndlich aufgefasst wird, wenn also etwa aus Farbeindriicken eine Gestalt im
Raum konstituiert wird. (Dass es sich hierbei nicht um eine abstrakte Theorie han-
delt, ldsst sich nur negativ ausweisen, z.B. beim Erwachen aus einem tiefen Schlaf
oder einer Anisthesie, wo diese Arbeit der Konstitution der Gegenstandswelt aus
kaum mehr als diffusen Farbklecksen kurzzeitig ansichtig wird.) Diese Struktur der
Bestimmung des Gegenstindlichen findet sich aber auch auf allen hoherstufigen
Niveaus der Wahrnehmung wie des Denkens. Dabei muss immer die grundlegende
Form des Gegenstandes, ndmlich einer zu sein, vorausgesetzt sein. Faszinierender-
weise gilt das selbst noch dort, wo von einem irgendwie umgrenzten Gegenstand
keine Rede sein kann; so sprechen wir z.B. durchaus von ,,dem Wind*“, obwohl wir
ihn nur von seinem ,,Handeln* her kennen, namlich dem Uns-entgegen-Blasen, dem
Streicheln oder dem Wiiten. Aber diese ,,Handlungen* haben kein Subjekt. Gleich-
wohl gelingt es uns, sie zu objektivieren, ohne zwangslidufig an einen Wettergott zu
glauben, dessen Atemiibungen wir zu spiiren bekommen.

Der Gedanke, der aber die Prominenz der Sprachphilosophie ganz eigentlich
erst begriindet, ist die Einsicht darin, dass die Dinge nicht schon mit ihren Bestim-
mungen auf die Welt kommen. Wir sind es, in unserem sprachlichen Welthaben,
die dieser Welt ihren Sinn, ihre Bedeutung erst geben. Und das nicht primér in ei-
nem existentialistischen Sinn, sondern auf ganz konkrete Weise.

Jede Erkenntnis oder Objektivierung oder Bestimmung — und ich halte diese
Begriffe letztlich fiir synonym — folgt dem Schema der Auffassung. Dieses Schema
lasst sich in dem einfachen Satz ausdriicken: etwas als etwas auffassen. Aber das
,als“, als das etwas aufgefasst wird, die Auffassungsfunktion, ist selbst kein Teil
der gegenstindlichen (oder vorgegenstindlichen) Gegebenheit, sondern eben die

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

488 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Funktion, die Gegenstéindlichkeit erst aus sich entlédsst. Aber eben eine Gegenstind-
lichkeit, die immer einen bestimmten Sinn tridgt. Diese unlosliche Einheit von Sinn
und Gegenstindlichkeit ist es, die Husserl mit dem Begriff des Noema zu beschrei-
ben suchte. Allerdings ist diese ,,sinnvolle Gegenstandlichkeit eben immer sprach-
lich vermittelt: Es mag sein, dass die Auffassungsfunktion selbst nicht oder nicht
explizit sprachlich ist; was sie aus sich entlésst, ist einer sprachlichen Fassung fi-
hig, weil die Auffassungsfunktion ja gerade eine kategoriale Ordnung begriindet,
die einen kohérenten Diskurs ermoglicht.

Um dies kurz an einem Beispiel auszufiihren: Der Mediziner, der eine Patientin
examiniert, sieht und fiihlt nicht den gleichen Korper wie der Liebhaber (wobei bei
diesem Beschreibungen eigener und recht verwickelter Komplexitét gefordert wi-
ren). Der Modephotograph, der den Korper in Szene setzt, sieht nicht den gleichen,
den die gute Freundin schon von Weitem mit Freude an Haltung und Gang erkennt,
oder wie der Sporttrainer, der ihn zu seinen Hochstleistungen fiihren mochte. Zwar
sprechen wir ganz selbstverstindlich davon, dass alle den selben Korper vor sich
haben, da aber eine Gegenstéindlichkeit nie von ihrem Sinn, in dem und mittels des-
sen sie erscheint, getrennt werden kann, ist keineswegs klar, was hier dasselbe
bleibt. Auch die Rede von unterschiedlichen ,,Assoziationen” ist sowohl phino-
menologisch zweifelhaft (da von diesen Assoziationen oft nichts reell gegeben ist)
als auch und vor allem theoretisch unzureichend, da sie eben den gegenstindlichen
Kern in naiv-realistischer Weise voraussetzt, der gerade fragwiirdig ist.

Wie radikal diese Problematik ist, zeigt sich nicht zuletzt darin, dass auch die
Perspektive, die das Ich auf den eigenen Leib einnimmt, dieser Struktur unterwor-
fen bleibt. Das wird z.B. dort besonders deutlich, wo ein Schwerkranker den objek-
tivierenden und messenden Diskurs adaptiert, den die Medizin iiber seinen Korper
fiihrt — so versuchend, die Hirte seiner Krankheit zu verstehen und damit abzu-
schwichen, aber um den Preis, dass er seinen Leib nicht mehr zu leben weif.

Was hat das alles nun mit dem Witz in seinen vielerlei Bedeutungen zu tun?
Zunichst wird klar, dass der Witz, als Vermogen, ,,Ahnlichkeiten zu erkennen,
nicht einfach nur eine poetische Dreingabe zur Welt ist. Wenn es stimmt, dass unse-
re Welt transzendental sprachlich vermittelt ist, und wenn diese Vermittlung sich
notwendig auf gewisse Begriffsarchitekturen stiitzen muss, die einerseits kohidrente
Diskurse ermoglichen, andererseits aber auch bestimmte Moglichkeiten als unsin-
nig oder ,,nur metaphorisch* ausschlieBen — dann wird klar, dass der Witz das Un-
terlaufen dieser kategorialen Ordnungen und Grenzen selbst ist. Andererseits hatten
wir beim Witz als joke gesehen, dass das Komische nur dort entstehen kann, wo die
subvertierten Grenzen zugleich aufrechterhalten werden. Und gleiches gilt auch
hier: Eine vollige Regellosigkeit fiihrt zu nichts anderem als zu Unverstdndlichem
und letztlich Unverstandenem. In der Geschichte des Begriffs des Witzes driickt
sich diese Dialektik darin aus, dass dem Witz ein weiteres, gewissermalen regulie-
rendes Vermogen an die Seite gestellt ist. Es gibt namlich keinen Witz ohne Scharf-

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 489

sinn. Sowohl bei Kant als auch bei Jean Paul ist diese Einsicht deutlich ausgespro-
chen. Wenn der Witz das Vermdgen ist, Ahnlichkeiten zu sehen und im sprachli-
chen Ausdruck festzuschreiben, dann ist der Scharfsinn das Vermogen, die Diffe-
renz im Ahnlichen zu sehen, die Spezies des gemeinsamen Genus voneinander zu
scheiden. Wo nur der Witz regierte, dort regierte in Wirklichkeit der Irrwitz. Wer
nur dem Scharfsinn folgt, dem 16st sich das Denken in eine durch nichts verbundene
Unzahl von Unterschieden auf, der konnte schliefflich nur noch Sétze iiber indivi-
duelle Sachverhalte formulieren, und vielleicht nicht einmal mehr das.

Das Entscheidende ist aber, dass der Witz, als Vermogen der Ahnlichkeiten,
nicht in sich oder im Spiel der Sprache beschlossen bleibt: Wo Realitit nur als
sprachlich vermittelte denkbar ist, da zeigt der Witz tatséchlich Neues auf, er macht
eine neue Sichtweise auf die Welt moglich, ja, er macht Neues sichtbar. Der Witz
lehrt, die allzu vertraute Welt neu wahrzunehmen und dieses Vertrauen somit zu er-
schiittern. Auch darauf hatte Kant bereits in dem oben angefiihrten Zitat hingewie-
sen, spricht er doch dort von einer ,,plétzlichen Versetzung des Gemiits bald in ei-
nen bald in den andern Standpunkt, um seinen Gegenstand zu betrachten®.

Ich habe daher ganz bewusst den Begriff der Ahnlichkeit beibehalten. In neue-
ren Wiirdigungen des Witzes als Erkenntnisvermodgen wird auf diesen Begriff gerne
verzichtet, weil er das Anwendungsgebiet scheinbar zu sehr verengt. Wenn etwa ein
Wissenschaftlicher Erkenntnis von einem Gebiet auf ein anderes tibertrdgt und so
zu iiberraschenden Einsichten kommt — wenn Archimedes die Verdrdngung von
Wasser mit der Dichte von Korpern in Verbindung bringt, wenn Pascal die Luftséu-
le als Fliissigkeit auffasst oder wenn Darwin den bereits vor ihm kursierenden Ge-
danken der Evolution mit Erkenntnissen der Demographie verkniipft — kann man
dann davon sprechen, dass hier ,,Ahnlichkeiten* aufgedeckt werden? Sind es Ahn-
lichkeiten, die Husserl mit seinem universalen Korrelationsapriori oder Platon mit
seiner Ideenlehre einfiihrt? Die Antwort lautet Ja. Aber der Witz an der Ahnlichkeit
ist, dass wir noch gar nicht wissen, was Ahnlichkeit bedeutet. Das Phinomen der
Ahnlichkeit, das lange Zeit als Erklarungsgrund fiir ,,Assoziation“ und alle mogli-
chen Verkniipfungen herhalten musste, ist selbst zutiefst kldrungsbediirftig. Die
Ahnlichkeit ist genau deswegen so riitselhaft, weil sie eben nicht in der Welt herum-
liegt, nicht einmal als ein objektives Verhiltnis zwischen Dingen. Da die Ahnlich-
keit selbst eine kategoriale Ordnung, eine Auffassungsfunktion erfordert, um erst
wirksam und ,,real” zu werden, fillt ihr Ursprung mit dem der Gegenstéindlichkeit
tiberhaupt zusammen.

Der russische Dichter Ossip Mandelstam findet dafiir, sich auf Dante beziehend,
einen erstaunlichen Ausdruck: ,,Ich vergleiche, also bin ich, hitte Dante sagen kon-
nen. Er war der Descartes der Metapher. Denn fiir unser Bewusstsein (und wo ein

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

490 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

anderes hernehmen?) offenbart sich die Materie nur iiber die Metapher, es gibt kein
Sein auBerhalb des Vergleichs, denn das Sein selber ist ein Vergleich.«’

So kann man also zusammenfassend sagen, dass die Aquivokation, die Vieldeu-
tigkeit tief in die Sprache und damit in die Welt eingeschrieben ist, ohne dass damit
der Anspruch auf Eindeutigkeit aufgegeben werden muss. Der Witz am Witz in
hermeneutischer Hinsicht ist dann wohl, dass nichts einfach nur das ist, was es ist.
Was etwas ist, muss der Witz erst herausfinden. Konkret ist uns diese Leistung des
Witzes durch die bekannte Erfahrung vertraut, dass man ein Gefiihl oder einen
Sachverhalt auszudriicken sucht und einfach nicht den richtigen Ausdruck findet.
Wir konnen dann wohl sagen, welche Ausdriicke nicht treffend sind, ohne vielleicht
immer sagen zu konnen, nach welchem Kriterium dieser Ausschluss geschieht.
(Wohlgemerkt, es geht nicht um das Problem der Worterinnerung.) Wenn schlief3-
lich der rechte Ausdruck gefunden wird — sei es ein neuer oder ein altbekannter,
aber in neuer Weise verwendeter —, dann ist genau das eben eine Funktion des Wit-
zes als Bestimmung dessen, was ist, in seinem So-Sein durch den Vergleich.

Aber nach diesem Exkurs in die Sprachphilosophie — der freilich mehr Programm
als Resiimee war — ist wohl endgiiltig klar, dass ich meinerseits ganz unwissen-
schaftlich der Aquivokation des Wortes Witz aufgesessen bin. Was hat das alles
noch mit dem Witz als joke und allgemein mit den Phanomenen des Komischen zu
tun? Offenbar gar nichts mehr.

Im letzten Teil will ich also versuchen, die entwickelten Gedanken zusammen
zu fiithren, und dies unter dem Titel der Kantischen Kennzeichnung dessen, was La-
chen hervorruft: ,,Das Lachen ist ein Affekt aus der plotzlichen Verwandlung einer

gespannten Erwartung in nichts.*®

4) DIE VERWANDLUNG EINER GESPANNTEN
ERWARTUNG IN NICHTS (ENGFUHRUNG)

Nun ist aber auch der Witz ein Phinomen, das zusammen mit dem Humor, dem Li-
cherlichen, der Ironie in den Kreis des Komischen gehort, der durch sein duferes
Kennzeichen eingegrenzt wird, ndamlich das Lachen. Das allerdings fiihrt in unab-
sehbare Abgriinde des Forschens, und das in vielerlei Hinsicht. Zum Einen ist zwar
der Bereich des Komischen durch das Lachen grob umgrenzt, aber weder gibt es ei-
ne Ubereinstimmung in Bezug auf das, was komisch sein soll, was also tatséchlich
zum Lachen reizt oder auch nur reizen darf, noch auch gibt es ein Lachen. Das La-

7  Zitiert nach Durs Griinbein: Der cartesische Taucher. 21.
8 Kant: Kritik der Urteilskraft. B 225.

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 491

chen geht vom leisen Spiel eines nur angedeuteten Lichelns bis zur geradezu explo-
siven motorischen Entladung eines lauten, ehrliches Lachens und Schenkelklopfens.
Aber auch was der Gegenstand des Lachens ist, scheint vollig unklar, und diese
Orientierungslosigkeit wird durch die Vielzahl, ja Unzahl der Theorien dariiber nur
bestitigt. Sicher: diese Theorien lassen sich in einige Ubergruppen einteilen, aber
man begegnet auf jedem Niveau einem Rest. So kann man z.B. zwischen der Supe-
riorititstheorie und der Inkongruenztheorie unterscheiden und ihre verschiedenen
Unterformen diskutieren. Aber erstens treffen all diese Theorien einen Teil dessen,
worum es geht, sonst wiirden sie wohl auch nicht immer wieder Anhénger finden.
So scheint die Inkongruenzthese eher der logischen Struktur gewidmet zu sein,
wihrend die Superioritétsthese zwar sicher unrichtig ist, wenn sie jedes Lachen auf
ein Auslachen reduziert, aber einen wichtigen Punkt trifft, dass ndmlich Humor
immer eine Reflexions- und Distanzierungsleistung darstellt. Von einer Theorie des
Komischen sind wir dabei aber weit entfernt. Das liegt zweitens auch daran, dass in
all diese Entwiirfe immer wieder — und das notwendig — metaphysische Interpreta-
tionen einflieBen: Das Lachen soll aus der erkannten oder erfahrenen Konfrontation
von Unendlichem und Endlichem entstehen (Jean Paul), aus der Freude iiber den
Sieg der Anschauung iiber die AnmafBlungen der Vernunft (Schopenhauer), aus der
Entlarvung mechanischer Verkrustungen des Lebens (Bergson), aus der Ersparnis
eines Energieaufwands (Freud). Welche Theorie stimmt denn jetzt? Der Versuch,
sie zu synthetisieren, muss ganz unzweifelhaft entweder auf eine banale Theorie des
kleinsten gemeinsamen Nenners hinauslaufen — denn kleinste gemeinsame Nenner
sind immer banal — oder in einen Synkretismus, der mehr an die Casinoarchitektur
von Las Vegas als an eine theoretische Anstrengung erinnerte. Das Problem ist drit-
tens und vor allem, dass alle Theorien zutreffend sind fiir eine gewisse Zahl von
Fillen des Komischen, niemals aber fiir alle. Da es aber nichts bringt, das Lachen
normieren zu wollen, da das Lachen sich ja gerade dadurch auszeichnet, dass es die
Norm subvertiert, bringt es auch nichts, auf der Wahrheit der Theorie gegen das
Lachen beharren zu wollen: man wiirde sich nur lidcherlich machen. Daher hat Jean
Paul wohl leider recht, wenn er schreibt:

Das Licherliche [und Jean Paul meint damit alles, was Lachen erregt] wollte von jeher nicht
in die Definitionen der Philosophen gehen — ausgenommen unwillkiirlich —, bloB weil die
Empfindung desselben so viele Gestalten annimmt, als es Ungestalten gibt; unter allen Emp-

findungen hat sie allein einen unerschopflichen Stoff, die Anzahl der krummen Linien.’

Keine unserer Theorien kann also alles erkldren, woriiber man so lacht. Noch mehr:
In allerletzter Konsequenz kann keine Theorie erkldren, warum iiberhaupt gelacht
wird! Das Lachen selbst ist und bleibt ein absolutes Ritsel. Wieso reagiert man auf

9  Jean Paul: Vorschule der Asthetik. 102.

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

492 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

eine gewisse Situation, etwa eine unsinnige Bemerkung anstatt mit der kiihlen Ana-
lyse des Fehlschlusses mit dieser so vollkommen unintellektuellen Leistung, jenem
wilden, atemlosen Hecheln und Schnauben und Briillen, das zu allem Uberdruss
noch eine ganz eigenstindige Form der Lust hervorruft? Auf diese Frage hat noch
kein Philosoph, Psychologe oder Physiologe eine zureichende Antwort gefunden;
auch Kants oben zustimmend zitierte Beschreibung des Mechanismus’ des Lachens
zwischen Intellekt und Korper bleibt diese Antwort letztlich schuldig.

Vielleicht aber ist es ja genau dieser Rest, der das Komische ausmacht. Vielleicht
ist ja das Komische iiberhaupt nichts anderes als das Faktum, dass sich immer etwas
dem Zugriff des Geistes erfolgreich zu entziehen vermag. Diese Annahme ist auch
schon deswegen sinnvoll, weil wir ja gesehen haben, dass der Witz etwas auslassen
muss. Und das, was er auslisst, ist eben die Ordnung, das Gesetz, die Regel, gegen
die er verstofit. Das Komische in all seinen Formen, ganz ebenso wie die Funktion
des Witzes allgemein, ist wie die Erinnerung daran, dass unsere Begriffe, mit denen
wir so erfolgreich die Welt ordnen, nur unsere Begriffe sind, dass sie nicht von der
Natur mitgegeben sind, sondern unsere Schopfungen. Freilich: Ohne diese Schop-
fungen gibt es keine Welt, denn Welt und ihr Sinn sind uns immer im Begrifflichen
vermittelt, wobei beides selbstverstindlich nicht zu trennen ist. Als Menschen sind
wir Wesen der Sprache. Aber wir sind eben auch Wesen einer bestimmten Sprache,
die wir teils erlernen, teils miterfinden. Und mehr noch: wir bewegen uns doch im-
mer in verschiedenen Sprachen gleichzeitig, in der Muttersprache, in der Fachspra-
che, in der Umgangssprache inklusive Insiderwitzen mit Freunden, in der formalen
Sprache einer Wissenschaft, in Fremdsprachen etc. Doch anstatt zu erkennen, dass
bereits diese Vielzahl der Sprachen auf die Vielzahl moglicher Weltauslegungen —
wohlgemerkt in einem streng transzendentalphilosophischen und sprachphilosophi-
schen Sinn — hinweist, versuchen wir bestindig, eine dieser Sprachen zu verabsolu-
tieren. Wir wollen eine Theorie der Welt, und wirklich nur eine. Doch so wie die
Theorien des Komischen immer einen Rest haben, ein Nichts, das sie nicht erkldren
konnen, weil es ihnen zufolge gar nicht vorkommt, so lassen auch ganz allgemein
unsere Sprachen, unsere gewohnten und selbst im Laufe der individuellen wie kol-
lektiven Erkenntnis modifizierten semantischen Gefiige immer einen Rest dessen,
was es eigentlich nicht gibt. Das ldsst sich daran ablesen, dass jede Wissenschaft,
jede Philosophie und noch jede alltigliche Weltauslegung diesseits der philosophi-
schen Reflexion gewisse Phidnomene nicht kennt. Es ist das, was man mit
»Quatsch®, ,,Unsinn® oder einfach nur mit Missachtung bedenkt. Kants These, wo-
nach das Lachen die Verwandlung einer gespannten Erwartung in Nichts ist, ist also
im Wortsinne wahr: Das Komische stiitzt sich auf dieses Nichts, das es nicht gibt,
weil es es nicht geben darf. Wenn jede Theorie des Komischen notwendig seine
Metaphysik mit sich fiihrt, dann scheint Kant tatsidchlich die einzige Ausnahme zu
bilden. Das Komische macht der Systematik des Denkens nicht einen Strich durch

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 493

die Rechnung, es ist vielmehr jener kleine Betrag, der zu viel oder zu wenig in der
Kasse ist und wegen dem die Rechnung immer wieder von Neuem begonnen wer-
den muss, weil er einfach nirgends belegt ist: Es ist zum Mausemelken!

Der Witz ist so der Ausdruck der Rebellion der ,,Realitit™ gegen die Theorie.
Aber diese Realitit ist selbst nirgends gegeben, nicht einmal in einer reduzierten
Anschauung, denn die vollkommen reduzierte Anschauung ist zugleich die begriffs-
lose, die nach Kant eine blinde Anschauung ist. Daher ist das Bild der Rebellion
auch etwas zu pathetisch: Es handelt sich eher um eine Art passiven Widerstand.
Dieser Widerstand kann verschiedene Formen annehmen: Das bekannte Gefiihl,
den rechten Ausdruck fiir eine Sache iiberhaupt erst erfinden zu miissen, wurde
schon erwihnt. Doch dieses Gefiihl hat auch der Forscher, der sich einem scheinbar
unlosbaren Problem gegeniiber sieht, der sich damit auseinandersetzen muss, dass
die ,,Realitdt* die Frechheit besitzt, sich nicht seiner Theorie zu unterwerfen. Die
Notwendigkeit, die Fragen neu zu stellen, kann auch aus einem gewissen Unbeha-
ben erwachsen angesichts der Tatsache, dass das herrschende Paradigma Probleme
als irrelevant verwirft, von deren zumindest intuitiver Relevanz man zugleich iiber-
zeugt sein muss. So fordert also eine ,,Realitédt” die Revision und Kritik der vorge-
gebenen kategorialen Ordnungen. Aber weil es diese ,,Realitédt eben ,,nicht gibt*,
in dem Sinn, dass sie nur Gegenstand einer Reflexion und Thematisierung werden
kann, wenn sie doch wieder in eine kategoriale Ordnung eingefiigt ist — eine Ord-
nung, die die ,,Realitit” in wieder anderer Weise verfehlen muss —, weil die ,,Reali-
tat* also ein wesentlich negativer Begriff ist, von dem nur indirekt gesprochen wer-
den kann, hat der Witz gar keine andere Wahl, als implizit zu sein. Der Witz muss
implizit sein, weil es keine Mdoglichkeit gibt, direkt auf die ,,Realitdt Bezug zu
nehmen, d.h. diesseits aller kategorialen Vermittlung.

Im Ubrigen gibt es aber auch eine Form des Protests gegen die Ordnungen, der
scheinbar tiberhaupt nicht von der ,,Realitdt” bestimmt ist, sondern aus einem reinen
Widerspruchgeist zu folgen scheint: Es gibt eine geradezu archaische Lust am Un-
fug, am Absurden, am Dada, am Uberschreiten der Grenzen des phonetisch, gram-
matikalisch, semantisch, logisch Zuldssigen. Nicht nur die empfundene Diskrepanz
zwischen den Ordnungen und einer immer anonym bleibenden Realitidt kann die
Uberschreitung der Grenzen der Ordnungen motivieren: Diese Grenzen selbst for-
dern ihre lustvolle Uberschreitung heraus! Auf diese tiefe Einsicht, die Paulus in
Bezug auf Gesetz und Siinde im Romerbrief formuliert, wurde bereits hingewiesen.
Diesseits aller Uberlegung und Erkenntnisabsicht, werden jene Ordnungen, die uns
erst einen sinnvollen, d.h. regelhaften und zuverldssigen Umgang mit der Welt er-
moglichen, offenbar zugleich immer auch als Beschrinkung und Beengung emp-
funden; daher der intuitive Impuls, das Joch des Sinnvollen, ja den Imperativ der
Sinnhaftigkeit iiberhaupt abzuwerfen. Dies sieht man bereits beim kleinen Kind, das
das von den Eltern dargebotene Sprachmaterial zwar annimmt, aber zugleich auf-
spaltet, rekombiniert, durchwalkt, knetet, dehnt, jongliert und neu zusammensetzt.

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

494 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Aber auch beim Erwachsenen kennen wir diese kindische Neigung zu dem, was wir
dann ,,Blodeln* nennen. Und wieder zeigt die Einreihung in eine kategoriale Ord-
nung — die Qualifikation als ,,kindisch“ und als ,,Blodeln* —, wie eine Realitit — in
diesem Fall eine tatsdchlich beunruhigende anarchische Neigung — einfach fiir irre-
levant und damit letztlich fiir inexistent erklért wird.

Aber noch mehr: Der Witz setzt nicht nur eine verschwiegene Regel, eine Ordnung
voraus, die er unterlduft, ohne sie wirklich umzustiirzen. Er ist auch wie gesehen
zwangslaufig auf eine gewisse sinnliche Konkretion angewiesen, deren letzte ver-
zweifelte Form dort erreicht wird, wo z.B. iiber hohles Wortgeklingel besonders
tiefsinniger Philosophen nur noch gelacht werden kann, da ihre Begriffe sich allen
Sinnes entkleiden und in ihrer phonetischen Nacktheit auftreten, ganz so wie der
Kaiser in seinen neuen Kleidern. Auch hatten wir gesehen, wie schon das Wort
Witz eine Etymologie aufweist, die auf die Einheit von Sinnlichkeit — konkret
dem Sehsinn — und Geistigkeit verweist. Und hier haben wir genau den Punkt wie-
der: Der irreduzible Rest, oder einer jener Reste, der Theorie des Witzes ist die Tat-
sache, dass wir lachen, dass sich eine radikal intellektuelle Handlung plétzlich und
tatsichlich ohne jeden Ubergang in ein Durchgeschiitteltwerden des ganzen Leibes
umstiirzt. Der Witz, ebenso wie das Komische, scheinen privilegierte Punkte zu
sein, in denen sich Korper und Geist nicht nur beriihren, sondern echte Einheit auf-
weisen — und es ist doch eben diese Einheit, die in einem nachcartesischen Zeitalter
zu den grofiten aller Ritsel gehort. Sicherlich ist es kein Zufall, dass Kant in dem
oben angefiihrten § 54 der Kritik der Urteilskraft ausgerechnet bei der Untersu-
chung des Komischen seine strenge Transzendentalphilosophie fiir einen Augen-
blick aufgibt und stattdessen physiologische Vorkommnisse beschreibt. Allerdings,
dies sei mehr am Rande bemerkt, ist das Erstaunliche, das vielleicht Naive, aber
vielleicht auch Zukunftstrachtige dieser Beschreibung, dass sie dem Korper selbst
die semantische Struktur einschreibt, die eigentlich den Geist im Lachen kenn-
zeichnet, namlich das Hin und Her.

Und warum lachen wir tiber Witze, nicht aber tiber den Witz des Erfinders,
Kiinstlers, Philosophen, Wissenschaftlers, Poeten? Oder tun wir nicht doch auch
letzteres? Erhilt sich nicht eine letzte Kontinuitit zwischen den beiden ,,Witzen* in
jenem Erstaunen und konsternierten Léicheln, mit dem wir zuallererst, noch vor al-
ler Reflexion, den Geniestreich — egal, wo er uns begegnet — willkommenheiflen?
Aber worin genau liegt dann der Unterschied zwischen dem Komischen und dem
Genialen? Manchmal féllt die Anstrengung des Komischen eben tatsdchlich in
nichts zuriick, ohne dass hiervon ein Rest zuriickbliebe. Ein Fehler wird eindeutig
erkannt und als solcher identifiziert. Manch anderes Mal aber bleibt das Ganze in
der Schwebe (der Witz vom Irren und den Erdbeeren). Wieder in anderen Fillen
kann auch indirekt Partei ergriffen werden (etwa im politischen Witz). Oder der
Witz formuliert eine Idee, die zwar unsinnig ist nach herrschender Logik, die aber

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 495

eine Souver#nitit erweist, die diese Herrschaft einer gegebenen Logik in Frage
zieht. Hier vor allem liegt die Beriihrung zur Sprachproblematik einerseits — denn
eine herrschende Logik ist niemals eine formale, sondern eine semantische: schon
die Identifizierung von Logik mit formaler Logik ist eine semantische Setzung —
und der Kreativitétsfrage andererseits.

Der Unterschied zwischen dem Witz des Witzboldes und des Literaten einer-
seits und dem des Philosophen und Wissenschaftlers andererseits besteht aber
hauptsichlich darin, dass jene sich mit der zeitweiligen oder vorldufigen Subversion
der Ordnung begniigen, eventuell noch die Tiétigkeit dieser Subversion selbst oder
ihre notwendige Vorldufigkeit mitbedenkend, diese aber bemiiht sind, an die Stelle
der alten Ordnung eine neue zu setzen, die eher fihig ist, jene Reste zu integrieren,
die von der gegebenen Ordnung des Denkens iibrig gelassen wurden. So gehen Phi-
losophie und Wissenschaft letztlich immer tiber den Witz hinaus und sind, in die-
sem Sinne, immer dogmatisch; der Humor und die Kunst aber bleiben spielerisch.
Wenn man nun fragt, wer denn hier Recht hitte, ob es nicht wiirdevoller sei, die
Aufgabe der Erkenntnis ernsthaft zu betreiben, allen Enttduschungen und Vorléu-
figkeiten trotzend, oder ob es andererseits vielleicht ehrlicher sei, zu kapitulieren
und, wie Nietzsche es fordert, einer dsthetischen Weltsicht Platz zu machen — so ist
nur wieder an das dem Witz inhidrente Oszillieren zwischen Gesetz und Subversion
zu erinnern: Wenn es stimmt, dass Witz das Wesen und das Leben der Erkenntnis
selbst ist und wenn in ihm notwendig Ordnung vorausgesetzt ist, die dann, wie im
Spiel, untergraben wird, dann lassen sich diese beiden Elemente — das dogmatische
und das spielerische — eben nicht trennen. Das Denken selbst kann nichts anderes
sein als die Dialektik von Affirmation und Infragestellung, die sich noch in der plat-
testen Zote findet und die, am anderen Ende der Skala, der Motor der hochsten
Geisteserzeugnisse ist. Ernst und Spiel brauchen sich nicht nur begrifflich, sie for-
dern sich nicht nur dialektisch, sondern sie finden sich auch beide und beide zu-
gleich beim Possenreifler und beim Forscher. Der Witzbold braucht den Ernst, denn
er muss ihn simulieren, um Lachen erzeugen zu konnen. Je trockener und serioser
ein Witz vorgetragen wird, desto wirkungsvoller wird er sein. Und je freier ein For-
scher es sich erlaubt, mit moglichen Losungen auf ein gegebenes Problem zu spie-
len, desto wahrscheinlicher wird er die rechte auch treffen. Erkenntnis geschieht
schlieBlich weder als quasi-technische Ableitung von Wahrheiten aus anderen, noch
aus dem genialischen Erfassen des Wahren aus einer souverinen Uberlegung her-
aus, sondern ist ein Widerspiel von Nachdenken, Problematisieren, Ausholen zur
Losung und Frustration, das nur gelegentlich von einem groflen Erfolg gekront
wird, der dann wie aus Nichts entstanden zu sein scheint.

Wenn das alles stimmt, dann habe ich mich in eine wenig vorteilhafte Lage ma-
novriert, denn alle Auskunft iiber die Begrenztheit von Theorie im Allgemeinen und
Besonderen muss doch letztlich auf denjenigen zuriickfallen, der so abgeklért ande-

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

496 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

re aufzukldren gedenkt. Wodurch zeichnet sich die hier vorgetragene Theorie des
Komischen einerseits und des Witzes andererseits aus? Ist es nur eine weitere, um
die Handbiicher zu fiillen? Schlimmer: Ist sie vielleicht so etwas wie — theoretischer
Supergau — der ,.kleinste gemeinsame Nenner* der bisherigen? Wo ist ihr Rest?

Zunichst ist das hier Vorgetragene selbstverstindlich eine weitere Theorie, wo-
bei ich mich bemiiht habe, den Anteil der Metaphysik so gering wie moglich zu hal-
ten — wohl wissend, dass es keine Philosophie ohne Metaphysik gibt. Dann ist sie
aber auch eine Form von Metatheorie des Komischen und des Witzes, in dem Sin-
ne, dass sie versucht, die Moglichkeit, die Grenzen und das Scheitern anderer Theo-
rien zugleich mitzuerkldren. Und was ist ihr Rest? Das wird mir schon noch frith
genug um die Ohren gehauen werden. Aber sicher ist, dass einer der blinden Punkte
ist und bleibt die schlichte Tatsache des Lachens selbst, auch wenn mir scheint,
dass die Verkniipfung von Sinnlichkeit und Intellekt, die sowohl in der Etymologie
als auch in der Praxis des Witzes selbst liegt, immerhin das Fragen in gewisse Rich-
tungen weisen kann.

Aber um endlich zum Ende zu kommen: was ist denn nun der Witz am Witz? Ich
hatte begonnen mit der Behauptung, dass der Witz des Witzes darin bestiinde, dass
man die Pointe nicht vorwegnehmen darf. Nun hat sich aber eine ganz andere Ant-
wort ergeben. Denn der Witz hat sich als das erwiesen, was man nicht erklédren
kann. Wenn ich in einem Witz die ausgelassene Voraussetzung explizit und den
Widerspruch ansichtig mache, dann hort jeder Witz auf komisch zu sein; daher
auch die chronische Unlustigkeit aller Dissertationen iiber den Witz, vor der ich
eingangs gewarnt hatte. Das gleiche gilt aber auch fiir die gewitzten Erzeugnisse
der Literatur: Eine Metapher etwa bezieht ihre Kraft gerade aus der Unvermittelt-
heit, mit der Inkommensurables aufeinander trifft und neuen Sinn erzeugt. Es gilt
aber auch fiir die kreativen Schopfungen in der Philosophie und der Wissenschaft:
Uberall, wo ein neuer Gedanke, meist in Gestalt eines neuen Begriffs Raum greift —
oder, was das gleiche ist, in Gestalt eines alten Begriffs, der sich an eine neue Stelle
setzt und diese damit zu einer neuralgischen erst macht —, lassen sich zwar die his-
torischen Positionen herbeten, die dem vorhergegangen sind, die Probleme benen-
nen, es lassen sich sogar nachtriglich die Schritte nachvollziehen, auf denen ein
Wissenschaftler zu seiner bahnbrechenden Einsicht gelangt ist. Gleichwohl fiihrt
diese neue Einsicht auch eine neue Ansicht ein, die sich in keiner Weise auf die vo-
rangegangenen reduzieren lésst.

Aber statt eines Witzes am Witz haben wir nun vier! Der Witz am Witz besteht
darin, dass man seine Pointe nicht vorher verrit. Er besteht auch darin, dass er eine
gegebene kategoriale Ordnung unterlduft und doch aufrechterhilt. Aulerdem soll
der Witz ganz unbescheiden, das, was ist, erst zu dem machen, was es ist. Und
schlieBlich soll der Witz am Witz darin bestehen, dass er nicht erklidrbar ist, ohne

14.02.2026, 18:53:40. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 497

aufzuhoren, das zu sein, was er ist. Immerhin kann man mir nicht mehr vorwerfen,
dass ich die Pointe vorweg verraten habe!

Vor allem aber erweisen sich diese vier Behaupten als streng korrelativ. Sie be-
trachten den Witz nur aus verschiedenen Perspektiven. Nach allem, was wir iiber
den Witz gehort haben, kann das vielleicht auch nicht anders sein. Allerdings arti-
kulieren alle diese Kennzeichnungen, was den Witz des Witzes ausmacht: In dem
Moment, wo er erklirt oder aus seiner notwendig einsinnigen Entwicklung heraus-
gelost ist, hort er auf zu sein, was er ist. Der erkldrte Witz ist nicht mehr witzig, die
verknocherte und selbstverstindlich gewordene Erkenntnis keine Erkenntnis mehr.

Vielleicht war also auch dieser ganze Vortrag nur ein grofler, wenn auch nicht
sehr komischer Witz. Denn noch einmal trifft Kants Formulierung zu, diesmal aber
fiir das genaue Gegenteil: Denn wer es unternimmt, den Witz am Witz zu erkldren,
erfiahrt die Verwandlung einer gespannten Erwartung in ein Nichts.

14.02.2026, 18:53:40. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEEEE.


https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

498 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Abbildung 2: Schema der Funktionsweise des Humors

4

PERSCHE

NUR WENIGE WISSEN, DASS DER ERFINDER DES
SCHNURLOSEN TELEFONS SELBSTMORD BEGING.

Quelle: Martin Perscheid



https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

