
Anhang 2: Der Witz am Witz. Anhang zu II, 21  

 
 
 

Der Witz am Witz besteht darin, dass man niemals vorweg die Pointe verraten darf. 
Da ich das hiermit gemacht habe und also bereits aufhören könnte, da ich aber 

andererseits noch die gesamte Redezeit vor mir habe, werde ich wohl oder übel auf 
einen konventionellen akademischen Vortrag zurückgreifen müssen. Hierzu muss 
ich aber eine Warnung vorwegschicken: Die allermeisten Analysen der Phänomene 
des Humors, des Komischen und des Witzes sind selbst  jenseits des vorgebrach-
ten und analysierten Materials  weder besonders humorvoll noch komisch. Im Ge-
genteil: sie führen nicht selten eine gewisse Fadheit in ihr Material ein. Sie sind 
aber andererseits, wenn sie gelingen, witzig. So ist es also keineswegs garantiert, 
dass die folgenden Ausführungen den Unterhaltungswert dessen teilen, was sie ver-
ständlich zu machen bemüht sind. Vielleicht gelingt es mir aber zu erklären, warum 
die Analysen des Komischen selbst nicht komisch sind, und was den Witz dagegen 
so auszeichnet, dass er dort bestand haben kann, wo das Komische und der Humor 
sich bereits verabschiedet haben. 

 
Entsprechend dieser Warnung werde ich den folgenden Weg mit dem wohl unori-
ginellsten und drögsten Schritt beginnen, den man aus Vorträgen dieser Art ge-
wohnt ist, nämlich einigen terminologischen Vorüberlegungen. 

 
 

1) ETYMOLOGIE UND BEGRIFFSGESCHICHTE  
 

des Begriffs hin, um den es sich hier dreht. Wir können mindestens drei verschie-

                                                             
1  

xionen zum Komplex des Komischen in seiner Verbindung zur Artikulation von Welt. 

Ich habe ihn hier in seiner ursprünglichen Vortragsversion belassen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


480 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

dene Bedeutungen des Witzes unterscheiden: Die naheliegendste ist der Witz als li-
terarische Kleinstform, als kurze Erzählung, die oft auch nur mündlich überliefert 
wird und mit einer Pointe schließt, deren Zweck die Hervorrufung von Lachen ist. 
Der inhaltlichen Bandbreite des Witzes ist hier keine Grenze gesetzt, von der ge-
lehrten Anekdote bis zur kraftvollen Zote. Die zweite Bedeutung ist im Titel des 
Vortrags ausgesprochen: Wir sagen etwa, dieses oder jenes sei der Witz an einer 
Sache, und meinen damit dasjenige, was der genannten Sache erst ihr ureigenes 
Charakteristikum gibt, ihren individuellen Geschmack sozusagen. 

Eine dritte Bedeutung ist für uns heute die wichtigste und wahrscheinlich auch 
eistiges Vermögen 

bezeichnet, dessen hervorstechende Eigenschaft, gewissermaßen bereits: dessen 
Witz darin besteht, dass es Ähnlichkeiten aufzudecken in der Lage ist, und das dort, 
wo man zuvor keine gesehen hatte. So kennzeichnet Jean Paul den Witz, seinerseits 
in witziger Weise, in seiner Vorschule der Ästhetik 
ter, der 2 Und Kuno Fischer sekundiert dieser witzigen Cha-

b 3  
Es ist diese Bedeutung des Witzes, die ihm sowohl eine prominente Rolle in der 

Theorie und Praxis der Literatur und der Künste allgemein einbringt, wie sie auch 
sein Interesse für die Philosophie begründet. Es ist zugleich auch die ursprünglichs-

 in ihm doch die poetische 
Praxis des Geistreichen mit dem Intellekt schlechthin identifiziert. Aber auch der 

entfernt also, nur Fingerübung oder Ornamentik des Dichters zu sein, liegt in der 
Prähistorie des Witzes vielmehr der Gedanke von unmittelbarer Präsenz zu den 
Dingen einerseits  eine Präsenz, für die der Sehsinn immer paradigmatisch stand  
und von höchster Erkenntnisleistung anderseits  man weiß, wie viel Mühen und 
manchmal auch Verrenkungen der platonische Aufstieg zu den Ideen dem Kopf-
kletterer abfordert. 

Aber diese Geschichte scheint in der Gegenwart des Begriffs keine Rolle mehr 
zu spielen. Ein Witz ist ein Witz ist ein Witz, ist man versucht zu sagen, und keine 
philosophische Deutelei wird aus einer doofen Zote eine hehre Lehre, aus einem 
leisen Witz einen Geistesblitz herauszaubern, ebenso wenig wie eine Kalauermas-
sung ohne Schranken eine klarere Fassung der Gedanken ersetzt. 

                                                             
2  Jean Paul: Vorschule der Ästhetik. 173. 

3  Kuno Fischer: Über den Witz. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 481 

Gleichwohl ist jene Bedeutung die ursprünglichere, und der Leitgedanke des 
Vortrages wird sein, dass der Witz, verstanden als dieser Priester, der keinen Unter-
schied macht, welche Brautleute er dort traut, die Grundkraft einer jeden kreativen 
intellektuellen Leistung ist, sei es im Gebiet der Humoristik, der Kunst, der Wissen-
schaft oder der Philosophie. 

 
 

2) ELEMENTELEHRE DES WITZES 
(PHÄNOMENOLOGIE) 

 
Bevor wir uns aber gleich an die großen Fragen der Erkenntnis heranwagen, bleiben 
wir zunächst vielleicht einmal bei der vermeintlich einfachsten Bedeutung des Wit-

ten, um ALLES zu erklären, ein Zeitraum, der einem ordentlichen Philosophen da-
zu allemal reicht. Wir wollen also zuerst den Witz als Prosaform (joke) betrachten, 
in der Hoffnung, daraus etwas über den Witz als Erkenntniskraft zu erfahren; der 

net, bleibt dabei vorerst ein nur operativer Begriff. 
Es wurde schon vielfach versucht, eine Art Phänomenologie des Witzes in der 

ersten Bedeutung zu liefern, also eine Aufklärung darüber, was einen Witz eben so 
ausmacht. Ich kann demnach auf eine Reihe von Ergebnissen zurückgreifen. 
Gleichwohl muss der Witz von Anfang an in seiner Kontinuität mit anderen Phä-
nomenen des Komischen gesehen werden. Wenn man zwischen einem Witz einer-
seits und z.B. einem humoristischen Roman oder dem absurden, scheinbar ziellos 
schweifenden Humor der Monty Python nicht eine grundsätzliche Grenzscheide 
einziehen möchte, dann wird man auf solche Charakteristika verzichten müssen, die 
nur dem Witz zukommen. Eine solche strenge Trennung ist schon deswegen un-
wahrscheinlich, weil man dann auch ebenso viele qualitativ unterschiedene Arten 
des Lachens behaupten müsste, wofür wohl nicht viel spricht. Man wird allerdings 
aus dem einmal festgehaltenen Wesen des Komischen seine verschiedenen Aus-
formungen herleiten und erklären können müssen. 

Abstrahiert man so von allen Eigenarten, die nur einzelnen Formen des Komi-
schen zukommen, dann stößt man schließlich auf ein Kennzeichen, das zumindest 
im Ansatz in fast allen Theorien des Komischen, wenn auch unter wechselnden 
Namen, bereits gesehen wurde. Es ist die Tatsache, die man etwa als Widerspruch, 
als Enttäuschung einer Erwartung, als Inkongruenz und in ähnlichen Begriffen an-
gesprochen findet. Allerdings ist den meisten, die hierüber geschrieben haben, der 
Umstand entgangen, dass das Verhältnis der einander widersprechenden Elemente 
kein einfaches oder immer gar eindeutig auflösbares ist. Ich erspare es mir daher, 
eine Geschichte der Komiktheorie vor Ihnen zu entfalten, und versuche gleich, die 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


482 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

meines Erachtens wesentlichen Elemente des Komischen zu benennen. Dass ich 
mich dabei in einigem auch auf Vorgänger stützen kann, versteht sich von selbst; 
daher werde ich es nicht eigens erwähnen, wo dies der Fall ist. 

Ich sage also: Jedes Phänomen des Komischen nimmt auf ein Gesetz, eine Ord-
nung Bezug, das bzw. die es überschreitet und gleichzeitig aufrechterhält. Diese di-
alektische Beziehung zum Gesetz bleibt aber implizit; sie muss vom Rezipienten 
vollzogen werden. Damit er dies tun kann und sich nicht in einem Feld von mögli-
chen Auslegungen verliert, inszeniert das Komische immer irgend eine Form von 
Stereotypie. Im Bereich des Witzes als joke sind die Stereotype meist einfachste, 
mit grobem Strich ausgeführte Charakterisierungen der Figuren, z.B. das Kind, die 
Mutter, der Vater, der Pfarrer, der Chef, der Beamte, der Ostfriese etc. Geht der 
Witz in den Bereich der Anekdote über, dann sind es eben bekannte Eigenschaften 
der porträtierten Persönlichkeiten, die als Stereotyp herhalten. Außerdem erfüllen 
die Stereotype meist noch eine weitere Rolle, und dies nur scheinbar paradox: So 
typisch und damit unindividuell sie sind, so geben sie dem Witz doch eine gewisse 
sinnliche Konkretion. Diese sinnliche Konkretion ist jeder Form des Komischen 
wesentlich, wenn sie auch verschiedene Formen annehmen kann: Ist sie im Witz als 
joke meist in der Stereotypie der Situation und der Personen gegenwärtig, so tritt sie 

und oft auch albernen Realität auf, im Wortwitz durch die Konkretisierung des Abs-
trakten und schließlich im Kalauer durch die sinnliche Materialität der Worte selbst, 
die sich in den Vordergrund schiebt. 

Nun sind diese Sätze zwar absolut selbsterklärend, ich füge aber dennoch ein 
paar Beispiele an: 

Als erstes möchte ich eine Anekdote zitieren, die Helmuth Plessner in Lachen 

und Weinen (1941) anführt. Die Stereotypie ist hier bereits durch die Situation Prü-
fer  Prüfling gegeben, setzt sich aber im Gang der Erzählung noch in den Gegen-
satz des Protestantischen und Katholischen fort. Überschreitung der Ordnung und 
Konkretion der Situation wird außerdem von Plessner selbst schön herausgestellt, 
weshalb ich den Text einfach nur ablesen muss: 

 
Ich hatte einen Kölner im Philosophicum über Kants kategorischen Imperativ zu prüfen. 

Mehr als mühsames Buchstabieren eingelernter Formeln war dem Mann nicht zu entlocken. 

Auf keine noch so allgemein gestellte Frage über Art, Sinn und Lebenshaltung dieser Ethik 

wusste er etwas zu sagen. Schließlich, um ihn auf die Dringlichkeit und Radikalität des Impe-

rativs zu brin Wie stehen denn Sie zu einer solchen Et

Och, ich bin eigentlich  Das Überwältigende des 

Missverhältnisses tritt hier, unterstützt vom gemütlich-indifferenten Tonfall des Kölners, im 

bescheiden-selbstzufriedenen Ausdruck zu Tage, mit dem eine Ethik, die nichts schärfer ab-

wehrt als den Gesichtspunkt des Erfolges, unter ihm akzeptiert wird. Und um das Maß voll-

zumachen, nicht etwa mit Haut und Haaren (wie es dem Rigoros-Kategorischen wenigstens 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 483 

temperamentmäßig entspräche), sondern persönlich milde bilanzierend, als wäre Ethik eine 

Geschäftsmaxime, eine Zigarrenmarke oder ein Medikament.4 

 
Als Beispiel eines Wortwitzes möchte ich hier eine Äußerung von unfreiwilliger 
Komik hersetzen, von der ich schon lange erwarte, dass sich ein Student einmal ih-
rer erbarmt und sie dem Spiegel 
handelt sich um ein Schild, das an der Buseinfahrt unter dem Hubland5 angebracht 
ist und das dem Fahrer von Privatautos signalisieren soll, dass dieser Bereich für 

diesem Bereich Unbefugte nicht befah-
ren werden, aber es lässt doch gewisse Skrupel aufkommen darüber, was offenbar 
außerhalb der kleinen Busparkbucht selbstverständlich ist. Hier ist das Stereotype 
durch die gesamte Situation gegeben, nämlich das amtliche Hinweisschild mit dem 
darin in typisch übersachlichem Beamtendeutsch ausgedrückten Verbot. Und es ist 
gerade die Tücke dieses zu sehr um Eindeutigkeit und Nüchternheit bemühten 
Deutsch, die einen merklichen Verstoß gegen die Regeln der Grammatik provoziert. 
Die sinnliche Konkretion ist einerseits durch das Setting selbst gegeben, anderer-
seits und vor allem aber durch den Zusammenstoß der amtlichen Verlautbarung mit 
dem sich geradezu unwillkürlich aufdringenden Bild der befahrenen Unbefugten. 

Ein besonders hintersinniges Beispiel ist schließlich der folgende Witz: 
 

Ein Insasse in einem Irrenhaus schaut dem Gärtner eine ganze Zeit skeptisch dabei zu, wie 

dieser die Erdbeerbeete düngt. Nach einer Weile geht er auf ihn zu und fragt ihn: Was gibst 

Du denn da auf die Erdbeerbeete?  Der Gärtner antwortet: Dünger.  Der Irre darauf: Ko-

rückt.  

 
Die  Stereotypie ist deutlich: der Verrückte  gegen  den  Gesunden, der  nur  im  Ir-
renhaus angestellt ist. Das Besondere dieses Witzes ist aber, dass er noch die Stere-
otypie selbst in die Infragestellung der Ordnung mit einbezieht. Würde der Witz vor 
dem letzten Satz enden, wäre es ebenfalls ein Witz, wenn auch kein besonders ori-
gineller. Das Gesetz, das hier, auf völlig harmlose weil sofort durchschau- und kor-
rigierbar

sich nicht mehr um ein Missverständnis auf Seiten des Irren handelt, sondern um 
die Entgegensetzung von Wahnsinn und Gesundheit selbst: Es ist der Irre, der den 
Anspruch seiner Replik selbst relativiert, indem er auf seinen Wahnsinn verweist. 
Nun ist aber die Fähigkeit, die Ansprüche und Grenzen der eigenen Position korrekt 
                                                             
4  Helmuth Plessner: Gesammelte Schriften. Band VII. 307. 

5  Dem Campusgelände in Würzburg.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


484 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

beurteilen zu können, wesentlichster Ausdruck von intellektueller Besonnenheit. 
Man will fast sagen: Wer weiß, dass er verrückt ist, kann nicht verrückt sein. Damit 
fällt aber die gesamte Anlage des Witzes nachträglich in sich zusammen und hinter-
lässt einen eigenartigen Schwebezustand, in dem weder wahr noch falsch in letzter 
Eindeutigkeit identifiziert werden kann. (Daran lässt sich übrigens ablesen, dass 
Gesetz und Stereotypie im Witz identisch sein können, aber nicht müssen.) Man ist 
gewissermaßen in der Logik des Catch 22 gefangen: In dem gleichnamigen Roman 
von Joseph Heller, einer bitterbösen Kriegssatire, wird die Situation einer amerika-
nischen Fliegerstaffel auf einer fiktiven Mittelmeerinsel gegen Ende des Zweiten 
Weltkriegs geschildert. Jeder versucht dort, sich den selbstmörderischen Flugein-
sätzen zu entziehen. Die einzige Möglichkeit aber, nicht zum Flug gezwungen zu 
werden, ist, dass der Militärarzt einen für verrückt erklärt: Wer aber versucht, sich 
für verrückt erklären zu lassen, muss notwendig vernünftig genug sein, um nicht 
fliegen zu wollen  also muss er fliegen. 

Diese letzten Beispiele sind sicherlich Ausdruck einer vergleichsweise kunst-
vollen Komik, doch worin genau besteht diese dann? Dieses relativ höhere Niveau 
besteht darin, dass das implizite Gesetz nicht einfach am Ende des Witzes durch die 
Pointe rehabilitiert wird, sondern in seiner Fragwürdigkeit überhaupt erst zum Vor-
schein kommt. Deswegen ist diese Art der Komik auch nicht zwangsläufig auf eine 
echte Pointe angewiesen: Die Sketche der Monty Python etwa zeichnen sich meist 
durch eine kontinuierliche Destruktion logischer Verknüpfungsweisen aus, wobei 
aber die Logik bzw. der Anspruch auf eine gewisse Logik nirgends aufgegeben 
wird. Die Bezugsrahmen können sich innerhalb ein und desselben Sketches ändern, 
aber einen Rahmen muss es doch immer geben. Diese Destruktionsarbeit ist der 

Dass andererseits eine Logik, irgendeine, nötig ist, zeigt sich daran, dass nicht sel-
ten am Ende des Sketches die Person, die bisher als Vertreter des gesunden Men-

noch virtuoser zu handhaben weiß als dieser. 
Der Witz am Witz ist also die Überschreitung eines Gesetzes, wobei dieses Ge-

setz aber zugleich festgehalten wird. Ohne ein Gesetz kann es keine Überschreitung 
geben, das bemerkt schon Paulus. Aber Paulus stellt auch fest, dass es sich hier kei-
neswegs nur 
grifflich zusammengehören, sondern dass es das Gesetz ist, das seine eigene Über-
tretung erst herausfordert. Diese kluge Beobachtung sollten wir uns merken, und 
wir werden darauf zurückkommen müssen. Wo es keinen Widerspruch, keine In-
kongruenz, keine Gesetzesverletzung gibt, gibt es auch keine Komik. Aber auch 
andererseits: Wo das Gesetz vollständig eliminiert ist, wo die Logik nicht nur ver-
dreht, manipuliert, pervertiert, sondern geradezu völlig verabschiedet wird, kann es 
ebenso wenig Komik geben. Der Joker in der Batman-Mythologie  die tatsächlich 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 485 

eine Mythologie der Moderne ist  macht beständig Witze, ist aber niemals ko-

ren  manchmal sind die unangemessenen Witze die besten und die grausamsten 
diejenigen, über die man am lustvollsten lacht. Der Joker ist nicht komisch, weil die 
Anlage seiner Figur gerade darin besteht, keinerlei Gesetz gelten zu lassen. Der Jo-
ker ist der radikalste denkbare Anarchist, weil er nicht einmal an die Anarchie 
glaubt. Da nun der Joker, als endgültiges Element des Chaos, kein Gesetz kennt, 
kann er auch keine Witze machen; sie bleiben schale Wortverrückungen. (Schon 

Ernst voraussetzt, die der Joker bereits nicht anerkennt.) 
Aus dieser Dialektik von Übertretung und Aufrechterhaltung erklärt sich viel-

leicht auch die charakteristische Reaktion auf das Komische, die in einem sowohl 
intellektuellen als auch körperlichen Hin und Her besteht. Kants Beschreibungen 
aus der Kritik der Urteilskraft sind hier immer noch bemerkenswert. Ich zitiere eine 
längere Passage: 

 
Merkwürdig ist: dass in allen solchen Fällen der Spaß immer etwas in sich enthalten muss, 

welches auf einen Augenblick täuschen kann; daher wenn der Schein in Nichts verschwindet, 

das Gemüt wieder zurücksieht, um es mit ihm noch einmal zu versuchen, und so durch 

schnell hintereinanderfolgende Anspannung und Abspannung hin- und zurückschnellt und in 

Schwankung gesetzt wird: die, weil der Absprung von dem, was gleichsam die Saite anzog, 

plötzlich (nicht durch ein allmähliches Nachlassen) geschah, eine Gemütsbewegung und mit 

ihr harmonierende inwendige körperliche Bewegung verursachen muss, die unwillkürlich 

fortdauert und Ermüdung, dabei aber auch Aufheiterung (die Wirkungen einer zur Gesundheit 

reichenden Motion) hervorbringt. 

Denn wenn man annimmt, dass mit allen unsern Gedanken zugleich irgendeine Bewegung in 

den Organen des Körpers harmonisch verbunden sei: so wird man so ziemlich begreifen, wie 

jener plötzlichen Versetzung des Gemüts bald in einen bald in den andern Standpunkt, um 

seinen Gegenstand zu betrachten, eine wechselseitige Anspannung und Loslassung der elasti-

schen Teile unserer Eingeweide, die sich dem Zwerchfell mitteilt, korrespondieren könne 

(gleich derjenigen, welche kitzliche Leute fühlen): wobei die Lunge die Luft mit schnell ei-

nander folgenden Absätzen ausstößt und so eine der Gesundheit zuträgliche Bewegung be-

wirkt, welche allein und nicht das, was im Gemüte vorgeht, die eigentliche Ursache des Ver-

gnügens an einem Gedanken ist, der im Grunde nichts vorstellt.6  

 
Man erkennt dieses Hin und Her des Komischen auch in der Neigung der Men-
schen, die Pointe eines Witzes, den sie eben gehört haben, zu wiederholen: Da die 
durch Ordnung und Stereotypie aufgebaute Vorgeschichte stabiler ist als die Pointe, 

                                                             
6  Kant: Kritik der Urteilskraft. B 227 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


486 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

die allein das charakteristische Schwingen auslöst, muss nur diese wiederholt wer-
den, um die Schaukel des Lachens von Neuem anzustoßen. 

Außerdem klärt sich so eine alte Debatte bzgl. des Witzes und des Humors all-
gemein. Ist der Witz seiner Natur nach konservativ oder revolutionär, bestärkt er ei-
ne gegebene Ordnung oder untergräbt er sie? In Wirklichkeit tritt der Witz sowohl 
als Zerstörer als auch als Bewahrer auf. Da das Wesen des Witzes in dieser dialekti-
schen Beziehung von Gesetz und Überschreitung besteht, kommt es nur auf die In-
szenierung dieser Dialektik an, ob ein Witz in der Pointe mit Kraft, ja: mit Gewalt 
auf die infragegestellte Ordnung zurück kommt und diese gleichsam zementiert o-
der ob er diese Ordnung in ihrer Fragwürdigkeit zum Vorschein kommen lässt. 

 
 

3) DIE TRANSZENDENTALPHILOSOPHISCHE 
BEDEUTUNG DES WITZES (HERMENEUTIK) 
 

Wenn so die Phänomenologie des Witzes grob umrissen ist, dann bleibt immer 
noch die Frage, worin denn seine philosophische Bedeutung liegen soll. Der Ort, 
den das Nachdenken über den Witz als Vermögen, Ähnlichkeiten zu sehen und aus-
zusagen, und über den Witz als joke, als besondere, mit diesem Vermögen verbun-
dene Prosaform, in der Philosophie einnimmt, hängt sichtlich davon ab, welche Be-
deutung man der Sprache zugesteht. Wo die Sprache mehr oder minder transparen-
ter Ausdruck einer an sich eindeutigen Bedeutung ist, die  sei es im solitären Den-
ken oder in der Objektivität formaler Gesetzmäßigkeiten in Logik, Mathematik und 
Wissenschaft  aufgefunden werden kann  da ist auch das Metaphorisieren nichts 
weiter als eine ornamentale und letztlich unscharfe Redeweise, dem sich die Wis-
senschaft nicht zu widmen braucht; und da ist das Witzereißen nur Spiel, dem der 
ganze Ernst des Forschens schroff entgegensteht. Zugleich haben zumal die Schrift-
steller längst bemerkt, dass der Humor seinen ganz eigenen Ernst hat, mehr ist als 
nur Spiel. Das merkt man schon daran, dass es gerade die ernstesten Gegenstände 
sind, die ihre Travestie geradezu herausfordern. Um es mit den Worten des franzö-

chen lachen darf, worüber so  
Doch es sind die Entwicklungen der Sprachphilosophie, seit Herder und Hum-

boldt, aber verstärkt seit Anfang des 20.Jhs., die auch dem Witz eine neue, promi-
nente Rolle zuweisen können. Es gibt nicht erst eine Realität, die in ihrer Eindeu-
tigkeit und Härte dem erkennenden Geist gegenübersteht und an die er seine Begrif-

vermittelt. Ebenso gibt es nicht schon für sich Gedanken, die dann, mit mehr oder 
minder großem Erfolg, in Sprache übersetzt werden können. Die Rede von Über-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 487 

setzung macht das schon deutlich, denn Übersetzungen gibt es nur zwischen zwei 
Sprachen. 

Wozu sich das 20.Jh. mühsam durchzuringen suchte, war eine transzendentale 
Sprachphilosophie, eine Philosophie also, die in der Sprache eine Bedingung der 
Möglichkeit von Realität ebenso wie ihres Verständnisses zu entdecken und syste-
matisch zu entwickeln berufen wäre. Dass sie dabei bereits einen vollen Erfolg er-
zielt hätte, scheint mir zweifelhaft.  

Man könnte die Problematik mit einer ganzen Reihe von theoretischen Entwür-
fen illustrieren, denen gemein ist, letztlich eine transzendentale Befragung der 
Sprache zu fordern; so könnte man auf Husserls Noema verweisen, auf die Sprach-
theorie Saussures oder auf das Sehen-als bei Wittgenstein. Ich möchte aber lieber 
versuchen, das Problem auf einem weniger voraussetzungsvollen Weg anzugehen.  

Jeder Gegenstand, der uns erscheint, erscheint uns als ein bestimmter. Es ist ja 
gerade diese Selbstverständlichkeit, die so lange den Blick für das in ihr liegende 
Problem verstellt hat. Denn der bestimmte Gegenstand fordert so eine Bestimmung 
und zuvor die Möglichkeit der Bestimmung. Dies beginnt schon auf dem funda-
mentalsten Niveau der Wahrnehmung, dann nämlich wenn ein sinnlicher Eindruck 
gegenständlich aufgefasst wird, wenn also etwa aus Farbeindrücken eine Gestalt im 
Raum konstituiert wird. (Dass es sich hierbei nicht um eine abstrakte Theorie han-
delt, lässt sich nur negativ ausweisen, z.B. beim Erwachen aus einem tiefen Schlaf 
oder einer Anästhesie, wo diese Arbeit der Konstitution der Gegenstandswelt aus 
kaum mehr als diffusen Farbklecksen kurzzeitig ansichtig wird.) Diese Struktur der 
Bestimmung des Gegenständlichen findet sich aber auch auf allen höherstufigen 
Niveaus der Wahrnehmung wie des Denkens. Dabei muss immer die grundlegende 
Form des Gegenstandes, nämlich einer zu sein, vorausgesetzt sein. Faszinierender-
weise gilt das selbst noch dort, wo von einem irgendwie umgrenzten Gegenstand 
keine Rede sein k

-entgegen-Blasen, dem 

wohl gelingt es uns, sie zu objektivieren, ohne zwangsläufig an einen Wettergott zu 
glauben, dessen Atemübungen wir zu spüren bekommen.  

Der Gedanke, der aber die Prominenz der Sprachphilosophie ganz eigentlich 
erst begründet, ist die Einsicht darin, dass die Dinge nicht schon mit ihren Bestim-
mungen auf die Welt kommen. Wir sind es, in unserem sprachlichen Welthaben, 

die dieser Welt ihren Sinn, ihre Bedeutung erst geben. Und das nicht primär in ei-
nem existentialistischen Sinn, sondern auf ganz konkrete Weise.  

Jede Erkenntnis oder Objektivierung oder Bestimmung  und ich halte diese 
Begriffe letztlich für synonym  folgt dem Schema der Auffassung. Dieses Schema 
lässt sich in dem einfachen Satz ausdrücken: etwas als etwas auffassen. Aber das 

ktion, ist selbst kein Teil 
der gegenständlichen (oder vorgegenständlichen) Gegebenheit, sondern eben die 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


488 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Funktion, die Gegenständlichkeit erst aus sich entlässt. Aber eben eine Gegenständ-
lichkeit, die immer einen bestimmten Sinn trägt. Diese unlösliche Einheit von Sinn 
und Gegenständlichkeit ist es, die Husserl mit dem Begriff des Noema zu beschrei-

lich vermittelt: Es mag sein, dass die Auffassungsfunktion selbst nicht oder nicht 
explizit sprachlich ist; was sie aus sich entlässt, ist einer sprachlichen Fassung fä-
hig, weil die Auffassungsfunktion ja gerade eine kategoriale Ordnung begründet, 
die einen kohärenten Diskurs ermöglicht.  

Um dies kurz an einem Beispiel auszuführen: Der Mediziner, der eine Patientin 
examiniert, sieht und fühlt nicht den gleichen Körper wie der Liebhaber (wobei bei 
diesem Beschreibungen eigener und recht verwickelter Komplexität gefordert wä-
ren). Der Modephotograph, der den Körper in Szene setzt, sieht nicht den gleichen, 
den die gute Freundin schon von Weitem mit Freude an Haltung und Gang erkennt, 
oder wie der Sporttrainer, der ihn zu seinen Höchstleistungen führen möchte. Zwar 
sprechen wir ganz selbstverständlich davon, dass alle den selben Körper vor sich 
haben, da aber eine Gegenständlichkeit nie von ihrem Sinn, in dem und mittels des-
sen sie erscheint, getrennt werden kann, ist keineswegs klar, was hier dasselbe 

menologisch zweifelhaft (da von diesen Assoziationen oft nichts reell gegeben ist) 
als auch und vor allem theoretisch unzureichend, da sie eben den gegenständlichen 
Kern in naiv-realistischer Weise voraussetzt, der gerade fragwürdig ist. 

Wie radikal diese Problematik ist, zeigt sich nicht zuletzt darin, dass auch die 
Perspektive, die das Ich auf den eigenen Leib einnimmt, dieser Struktur unterwor-
fen bleibt. Das wird z.B. dort besonders deutlich, wo ein Schwerkranker den objek-
tivierenden und messenden Diskurs adaptiert, den die Medizin über seinen Körper 
führt  so versuchend, die Härte seiner Krankheit zu verstehen und damit abzu-
schwächen, aber um den Preis, dass er seinen Leib nicht mehr zu leben weiß. 

Was hat das alles nun mit dem Witz in seinen vielerlei Bedeutungen zu tun? 

nicht einfach nur eine poetische Dreingabe zur Welt ist. Wenn es stimmt, dass unse-
re Welt transzendental sprachlich vermittelt ist, und wenn diese Vermittlung sich 
notwendig auf gewisse Begriffsarchitekturen stützen muss, die einerseits kohärente 
Diskurse ermöglichen, andererseits aber auch bestimmte Möglichkeiten als unsin-

 dann wird klar, dass der Witz das Un-
terlaufen dieser kategorialen Ordnungen und Grenzen selbst ist. Andererseits hatten 
wir beim Witz als joke gesehen, dass das Komische nur dort entstehen kann, wo die 
subvertierten Grenzen zugleich aufrechterhalten werden. Und gleiches gilt auch 
hier: Eine völlige Regellosigkeit führt zu nichts anderem als zu Unverständlichem 
und letztlich Unverstandenem. In der Geschichte des Begriffs des Witzes drückt 
sich diese Dialektik darin aus, dass dem Witz ein weiteres, gewissermaßen regulie-
rendes Vermögen an die Seite gestellt ist. Es gibt nämlich keinen Witz ohne Scharf-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 489 

sinn. Sowohl bei Kant als auch bei Jean Paul ist diese Einsicht deutlich ausgespro-
chen. Wenn der Witz das Vermögen ist, Ähnlichkeiten zu sehen und im sprachli-
chen Ausdruck festzuschreiben, dann ist der Scharfsinn das Vermögen, die Diffe-
renz im Ähnlichen zu sehen, die Spezies des gemeinsamen Genus voneinander zu 
scheiden. Wo nur der Witz regierte, dort regierte in Wirklichkeit der Irrwitz. Wer 
nur dem Scharfsinn folgt, dem löst sich das Denken in eine durch nichts verbundene 
Unzahl von Unterschieden auf, der könnte schließlich nur noch Sätze über indivi-
duelle Sachverhalte formulieren, und vielleicht nicht einmal mehr das.  

Das Entscheidende ist aber, dass der Witz, als Vermögen der Ähnlichkeiten, 
nicht in sich oder im Spiel der Sprache beschlossen bleibt: Wo Realität nur als 
sprachlich vermittelte denkbar ist, da zeigt der Witz tatsächlich Neues auf, er macht 
eine neue Sichtweise auf die Welt möglich, ja, er macht Neues sichtbar. Der Witz 
lehrt, die allzu vertraute Welt neu wahrzunehmen und dieses Vertrauen somit zu er-
schüttern. Auch darauf hatte Kant bereits in dem oben angeführten Zitat hingewie-

nen bald in den andern Standpunkt, um seinen Gegensta  
Ich habe daher ganz bewusst den Begriff der Ähnlichkeit beibehalten. In neue-

ren Würdigungen des Witzes als Erkenntnisvermögen wird auf diesen Begriff gerne 
verzichtet, weil er das Anwendungsgebiet scheinbar zu sehr verengt. Wenn etwa ein 
Wissenschaftlicher Erkenntnis von einem Gebiet auf ein anderes überträgt und so 
zu überraschenden Einsichten kommt  wenn Archimedes die Verdrängung von 
Wasser mit der Dichte von Körpern in Verbindung bringt, wenn Pascal die Luftsäu-
le als Flüssigkeit auffasst oder wenn Darwin den bereits vor ihm kursierenden Ge-
danken der Evolution mit Erkenntnissen der Demographie verknüpft  kann man 

lichkeiten, die Husserl mit seinem universalen Korrelationsapriori oder Platon mit 
seiner Ideenlehre einführt? Die Antwort lautet Ja. Aber der Witz an der Ähnlichkeit 
ist, dass wir noch gar nicht wissen, was Ähnlichkeit bedeutet. Das Phänomen der 

chen Verknüpfungen herhalten musste, ist selbst zutiefst klärungsbedürftig. Die 
Ähnlichkeit ist genau deswegen so rätselhaft, weil sie eben nicht in der Welt herum-
liegt, nicht einmal als ein objektives Verhältnis zwischen Dingen. Da die Ähnlich-
keit selbst eine kategoriale Ordnung, eine Auffassungsfunktion erfordert, um erst 

überhaupt zusammen. 
Der russische Dichter Ossip Mandelstam findet dafür, sich auf Dante beziehend, 

nen. Er war der Descartes der Metapher. Denn für unser Bewusstsein (und wo ein 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


490 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

anderes hernehmen?) offenbart sich die Materie nur über die Metapher, es gibt kein 
7 

So kann man also zusammenfassend sagen, dass die Äquivokation, die Vieldeu-
tigkeit tief in die Sprache und damit in die Welt eingeschrieben ist, ohne dass damit 
der Anspruch auf Eindeutigkeit aufgegeben werden muss. Der Witz am Witz in 
hermeneutischer Hinsicht ist dann wohl, dass nichts einfach nur das ist, was es ist. 
Was etwas ist, muss der Witz erst herausfinden. Konkret ist uns diese Leistung des 
Witzes durch die bekannte Erfahrung vertraut, dass man ein Gefühl oder einen 
Sachverhalt auszudrücken sucht und einfach nicht den richtigen Ausdruck findet. 
Wir können dann wohl sagen, welche Ausdrücke nicht treffend sind, ohne vielleicht 
immer sagen zu können, nach welchem Kriterium dieser Ausschluss geschieht. 
(Wohlgemerkt, es geht nicht um das Problem der Worterinnerung.) Wenn schließ-
lich der rechte Ausdruck gefunden wird  sei es ein neuer oder ein altbekannter, 
aber in neuer Weise verwendeter , dann ist genau das eben eine Funktion des Wit-
zes als Bestimmung dessen, was ist, in seinem So-Sein durch den Vergleich.  

 
Aber nach diesem Exkurs in die Sprachphilosophie  der freilich mehr Programm 
als Resümee war  ist wohl endgültig klar, dass ich meinerseits ganz unwissen-
schaftlich der Äquivokation des Wortes Witz aufgesessen bin. Was hat das alles 
noch mit dem Witz als joke und allgemein mit den Phänomenen des Komischen zu 
tun? Offenbar gar nichts mehr.  

Im letzten Teil will ich also versuchen, die entwickelten Gedanken zusammen 
zu führen, und dies unter dem Titel der Kantischen Kennzeichnung dessen, was La-

Das Lachen ist ein Affekt aus der plötzlichen Verwandlung einer 
gespannten Erwartung in nichts 8  

 
 

4) DIE VERWANDLUNG EINER GESPANNTEN 
ERWARTUNG IN NICHTS (ENGFÜHRUNG) 
 

Nun ist aber auch der Witz ein Phänomen, das zusammen mit dem Humor, dem Lä-
cherlichen, der Ironie in den Kreis des Komischen gehört, der durch sein äußeres 
Kennzeichen eingegrenzt wird, nämlich das Lachen. Das allerdings führt in unab-
sehbare Abgründe des Forschens, und das in vielerlei Hinsicht. Zum Einen ist zwar 
der Bereich des Komischen durch das Lachen grob umgrenzt, aber weder gibt es ei-
ne Übereinstimmung in Bezug auf das, was komisch sein soll, was also tatsächlich 
zum Lachen reizt oder auch nur reizen darf, noch auch gibt es ein Lachen. Das La-

                                                             
7  Zitiert nach Durs Grünbein: Der cartesische Taucher. 21. 

8  Kant: Kritik der Urteilskraft. B 225. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 491 

chen geht vom leisen Spiel eines nur angedeuteten Lächelns bis zur geradezu explo-
siven motorischen Entladung eines lauten, ehrliches Lachens und Schenkelklopfens. 
Aber auch was der Gegenstand des Lachens ist, scheint völlig unklar, und diese 
Orientierungslosigkeit wird durch die Vielzahl, ja Unzahl der Theorien darüber nur 
bestätigt. Sicher: diese Theorien lassen sich in einige Übergruppen einteilen, aber 
man begegnet auf jedem Niveau einem Rest. So kann man z.B. zwischen der Supe-
rioritätstheorie und der Inkongruenztheorie unterscheiden und ihre verschiedenen 
Unterformen diskutieren. Aber erstens treffen all diese Theorien einen Teil dessen, 
worum es geht, sonst würden sie wohl auch nicht immer wieder Anhänger finden. 
So scheint die Inkongruenzthese eher der logischen Struktur gewidmet zu sein, 
während die Superioritätsthese zwar sicher unrichtig ist, wenn sie jedes Lachen auf 
ein Auslachen reduziert, aber einen wichtigen Punkt trifft, dass nämlich Humor 
immer eine Reflexions- und Distanzierungsleistung darstellt. Von einer Theorie des 
Komischen sind wir dabei aber weit entfernt. Das liegt zweitens auch daran, dass in 
all diese Entwürfe immer wieder  und das notwendig  metaphysische Interpreta-
tionen einfließen: Das Lachen soll aus der erkannten oder erfahrenen Konfrontation 
von Unendlichem und Endlichem entstehen (Jean Paul), aus der Freude über den 
Sieg der Anschauung über die Anmaßungen der Vernunft (Schopenhauer), aus der 
Entlarvung mechanischer Verkrustungen des Lebens (Bergson), aus der Ersparnis 
eines Energieaufwands (Freud). Welche Theorie stimmt denn jetzt? Der Versuch, 
sie zu synthetisieren, muss ganz unzweifelhaft entweder auf eine banale Theorie des 
kleinsten gemeinsamen Nenners hinauslaufen  denn kleinste gemeinsame Nenner 
sind immer banal  oder in einen Synkretismus, der mehr an die Casinoarchitektur 
von Las Vegas als an eine theoretische Anstrengung erinnerte. Das Problem ist drit-
tens und vor allem, dass alle Theorien zutreffend sind für eine gewisse Zahl von 
Fällen des Komischen, niemals aber für alle. Da es aber nichts bringt, das Lachen 
normieren zu wollen, da das Lachen sich ja gerade dadurch auszeichnet, dass es die 
Norm subvertiert, bringt es auch nichts, auf der Wahrheit der Theorie gegen das 
Lachen beharren zu wollen: man würde sich nur lächerlich machen. Daher hat Jean 
Paul wohl leider recht, wenn er schreibt: 

 
Das Lächerliche [und Jean Paul meint damit alles, was Lachen erregt] wollte von jeher nicht 

in die Definitionen der Philosophen gehen  ausgenommen unwillkürlich , bloß weil die 

Empfindung desselben so viele Gestalten annimmt, als es Ungestalten gibt; unter allen Emp-

findungen hat sie allein einen unerschöpflichen Stoff, die Anzahl der krummen Linien.9 

 
Keine unserer Theorien kann also alles erklären, worüber man so lacht. Noch mehr: 
In allerletzter Konsequenz kann keine Theorie erklären, warum überhaupt gelacht 
wird! Das Lachen selbst ist und bleibt ein absolutes Rätsel. Wieso reagiert man auf 
                                                             
9  Jean Paul: Vorschule der Ästhetik. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


492 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

eine gewisse Situation, etwa eine unsinnige Bemerkung anstatt mit der kühlen Ana-
lyse des Fehlschlusses mit dieser so vollkommen unintellektuellen Leistung, jenem 
wilden, atemlosen Hecheln und Schnauben und Brüllen, das zu allem Überdruss 
noch eine ganz eigenständige Form der Lust hervorruft? Auf diese Frage hat noch 
kein Philosoph, Psychologe oder Physiologe eine zureichende Antwort gefunden; 

zwischen Intellekt und Körper bleibt diese Antwort letztlich schuldig.  
 

Vielleicht aber ist es ja genau dieser Rest, der das Komische ausmacht. Vielleicht 
ist ja das Komische überhaupt nichts anderes als das Faktum, dass sich immer etwas 
dem Zugriff des Geistes erfolgreich zu entziehen vermag. Diese Annahme ist auch 
schon deswegen sinnvoll, weil wir ja gesehen haben, dass der Witz etwas auslassen 
muss. Und das, was er auslässt, ist eben die Ordnung, das Gesetz, die Regel, gegen 
die er verstößt. Das Komische in all seinen Formen, ganz ebenso wie die Funktion 
des Witzes allgemein, ist wie die Erinnerung daran, dass unsere Begriffe, mit denen 
wir so erfolgreich die Welt ordnen, nur unsere Begriffe sind, dass sie nicht von der 
Natur mitgegeben sind, sondern unsere Schöpfungen. Freilich: Ohne diese Schöp-
fungen gibt es keine Welt, denn Welt und ihr Sinn sind uns immer im Begrifflichen 
vermittelt, wobei beides selbstverständlich nicht zu trennen ist. Als Menschen sind 
wir Wesen der Sprache. Aber wir sind eben auch Wesen einer bestimmten Sprache, 
die wir teils erlernen, teils miterfinden. Und mehr noch: wir bewegen uns doch im-
mer in verschiedenen Sprachen gleichzeitig, in der Muttersprache, in der Fachspra-
che, in der Umgangssprache inklusive Insiderwitzen mit Freunden, in der formalen 
Sprache einer Wissenschaft, in Fremdsprachen etc. Doch anstatt zu erkennen, dass 
bereits diese Vielzahl der Sprachen auf die Vielzahl möglicher Weltauslegungen  
wohlgemerkt in einem streng transzendentalphilosophischen und sprachphilosophi-
schen Sinn  hinweist, versuchen wir beständig, eine dieser Sprachen zu verabsolu-
tieren. Wir wollen eine Theorie der Welt, und wirklich nur eine. Doch so wie die 
Theorien des Komischen immer einen Rest haben, ein Nichts, das sie nicht erklären 
können, weil es ihnen zufolge gar nicht vorkommt, so lassen auch ganz allgemein 
unsere Sprachen, unsere gewohnten und selbst im Laufe der individuellen wie kol-
lektiven Erkenntnis modifizierten semantischen Gefüge immer einen Rest dessen, 
was es eigentlich nicht gibt. Das lässt sich daran ablesen, dass jede Wissenschaft, 
jede Philosophie und noch jede alltägliche Weltauslegung diesseits der philosophi-
schen Reflexion gewisse Phänomene nicht kennt. Es ist das, was man mit 

nach das Lachen die Verwandlung einer gespannten Erwartung in Nichts ist, ist also 
im Wortsinne wahr: Das Komische stützt sich auf dieses Nichts, das es nicht gibt, 
weil es es nicht geben darf. Wenn jede Theorie des Komischen notwendig seine 
Metaphysik mit sich führt, dann scheint Kant tatsächlich die einzige Ausnahme zu 
bilden. Das Komische macht der Systematik des Denkens nicht einen Strich durch 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 493 

die Rechnung, es ist vielmehr jener kleine Betrag, der zu viel oder zu wenig in der 
Kasse ist und wegen dem die Rechnung immer wieder von Neuem begonnen wer-
den muss, weil er einfach nirgends belegt ist: Es ist zum Mäusemelken! 

Aber diese Realität ist selbst nirgends gegeben, nicht einmal in einer reduzierten 
Anschauung, denn die vollkommen reduzierte Anschauung ist zugleich die begriffs-
lose, die nach Kant eine blinde Anschauung ist. Daher ist das Bild der Rebellion 
auch etwas zu pathetisch: Es handelt sich eher um eine Art passiven Widerstand. 
Dieser Widerstand kann verschiedene Formen annehmen: Das bekannte Gefühl, 
den rechten Ausdruck für eine Sache überhaupt erst erfinden zu müssen, wurde 
schon erwähnt. Doch dieses Gefühl hat auch der Forscher, der sich einem scheinbar 
unlösbaren Problem gegenüber sieht, der sich damit auseinandersetzen muss, dass 

Notwendigkeit, die Fragen neu zu stellen, kann auch aus einem gewissen Unbeha-
ben erwachsen angesichts der Tatsache, dass das herrschende Paradigma Probleme 
als irrelevant verwirft, von deren zumindest intuitiver Relevanz man zugleich über-

in dem Sinn, dass sie nur Gegenstand einer Reflexion und Thematisierung werden 
kann, wenn sie doch wieder in eine kategoriale Ordnung eingefügt ist  eine Ord-

er Begriff ist, von dem nur indirekt gesprochen wer-
den kann, hat der Witz gar keine andere Wahl, als implizit zu sein. Der Witz muss 

nehmen, d.h. diesseits aller kategorialen Vermittlung. 
Im Übrigen gibt es aber auch eine Form des Protests gegen die Ordnungen, der 

Widerspruchgeist zu folgen scheint: Es gibt eine geradezu archaische Lust am Un-
fug, am Absurden, am Dada, am Überschreiten der Grenzen des phonetisch, gram-
matikalisch, semantisch, logisch Zulässigen. Nicht nur die empfundene Diskrepanz 
zwischen den Ordnungen und einer immer anonym bleibenden Realität kann die 
Überschreitung der Grenzen der Ordnungen motivieren: Diese Grenzen selbst for-
dern ihre lustvolle Überschreitung heraus! Auf diese tiefe Einsicht, die Paulus in 
Bezug auf Gesetz und Sünde im Römerbrief formuliert, wurde bereits hingewiesen. 
Diesseits aller Überlegung und Erkenntnisabsicht, werden jene Ordnungen, die uns 
erst einen sinnvollen, d.h. regelhaften und zuverlässigen Umgang mit der Welt er-
möglichen, offenbar zugleich immer auch als Beschränkung und Beengung emp-
funden; daher der intuitive Impuls, das Joch des Sinnvollen, ja den Imperativ der 
Sinnhaftigkeit überhaupt abzuwerfen. Dies sieht man bereits beim kleinen Kind, das 
das von den Eltern dargebotene Sprachmaterial zwar annimmt, aber zugleich auf-
spaltet, rekombiniert, durchwalkt, knetet, dehnt, jongliert und neu zusammensetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


494 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Aber auch beim Erwachsenen kennen wir diese kindische Neigung zu dem, was wir 

nung  , wie eine Realität  in 
diesem Fall eine tatsächlich beunruhigende anarchische Neigung  einfach für irre-
levant und damit letztlich für inexistent erklärt wird. 

 
Aber noch mehr: Der Witz setzt nicht nur eine verschwiegene Regel, eine Ordnung 
voraus, die er unterläuft, ohne sie wirklich umzustürzen. Er ist auch wie gesehen 
zwangsläufig auf eine gewisse sinnliche Konkretion angewiesen, deren letzte ver-
zweifelte Form dort erreicht wird, wo z.B. über hohles Wortgeklingel besonders 
tiefsinniger Philosophen nur noch gelacht werden kann, da ihre Begriffe sich allen 
Sinnes entkleiden und in ihrer phonetischen Nacktheit auftreten, ganz so wie der 
Kaiser in seinen neuen Kleidern. Auch hatten wir gesehen, wie schon das Wort 

 konkret 
dem Sehsinn  und Geistigkeit verweist. Und hier haben wir genau den Punkt wie-
der: Der irreduzible Rest, oder einer jener Reste, der Theorie des Witzes ist die Tat-
sache, dass wir lachen, dass sich eine radikal intellektuelle Handlung plötzlich und 
tatsächlich ohne jeden Übergang in ein Durchgeschütteltwerden des ganzen Leibes 
umstürzt. Der Witz, ebenso wie das Komische, scheinen privilegierte Punkte zu 
sein, in denen sich Körper und Geist nicht nur berühren, sondern echte Einheit auf-
weisen  und es ist doch eben diese Einheit, die in einem nachcartesischen Zeitalter 
zu den größten aller Rätsel gehört. Sicherlich ist es kein Zufall, dass Kant in dem 
oben angeführten § 54 der Kritik der Urteilskraft ausgerechnet bei der Untersu-
chung des Komischen seine strenge Transzendentalphilosophie für einen Augen-
blick aufgibt und stattdessen physiologische Vorkommnisse beschreibt. Allerdings, 
dies sei mehr am Rande bemerkt, ist das Erstaunliche, das vielleicht Naive, aber 
vielleicht auch Zukunftsträchtige dieser Beschreibung, dass sie dem Körper selbst 
die semantische Struktur einschreibt, die eigentlich den Geist im Lachen kenn-
zeichnet, nämlich das Hin und Her.  

Und warum lachen wir über Witze, nicht aber über den Witz des Erfinders, 
Künstlers, Philosophen, Wissenschaftlers, Poeten? Oder tun wir nicht doch auch 

jenem Erstaunen und konsternierten Lächeln, mit dem wir zuallererst, noch vor al-
ler Reflexion, den Geniestreich  egal, wo er uns begegnet  willkommenheißen? 
Aber worin genau liegt dann der Unterschied zwischen dem Komischen und dem 
Genialen? Manchmal fällt die Anstrengung des Komischen eben tatsächlich in 
nichts zurück, ohne dass hiervon ein Rest zurückbliebe. Ein Fehler wird eindeutig 
erkannt und als solcher identifiziert. Manch anderes Mal aber bleibt das Ganze in 
der Schwebe (der Witz vom Irren und den Erdbeeren). Wieder in anderen Fällen 
kann auch indirekt Partei ergriffen werden (etwa im politischen Witz). Oder der 
Witz formuliert eine Idee, die zwar unsinnig ist nach herrschender Logik, die aber 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 495 

eine Souveränität erweist, die diese Herrschaft einer gegebenen Logik in Frage 
zieht. Hier vor allem liegt die Berührung zur Sprachproblematik einerseits  denn 
eine herrschende Logik ist niemals eine formale, sondern eine semantische: schon 
die Identifizierung von Logik mit formaler Logik ist eine semantische Setzung  
und der Kreativitätsfrage andererseits. 

Der Unterschied zwischen dem Witz des Witzboldes und des Literaten einer-
seits und dem des Philosophen und Wissenschaftlers andererseits besteht aber 
hauptsächlich darin, dass jene sich mit der zeitweiligen oder vorläufigen Subversion 
der Ordnung begnügen, eventuell noch die Tätigkeit dieser Subversion selbst oder 
ihre notwendige Vorläufigkeit mitbedenkend, diese aber bemüht sind, an die Stelle 
der alten Ordnung eine neue zu setzen, die eher fähig ist, jene Reste zu integrieren, 
die von der gegebenen Ordnung des Denkens übrig gelassen wurden. So gehen Phi-
losophie und Wissenschaft letztlich immer über den Witz hinaus und sind, in die-
sem Sinne, immer dogmatisch; der Humor und die Kunst aber bleiben spielerisch. 
Wenn man nun fragt, wer denn hier Recht hätte, ob es nicht würdevoller sei, die 
Aufgabe der Erkenntnis ernsthaft zu betreiben, allen Enttäuschungen und Vorläu-
figkeiten trotzend, oder ob es andererseits vielleicht ehrlicher sei, zu kapitulieren 
und, wie Nietzsche es fordert, einer ästhetischen Weltsicht Platz zu machen  so ist 
nur wieder an das dem Witz inhärente Oszillieren zwischen Gesetz und Subversion 
zu erinnern: Wenn es stimmt, dass Witz das Wesen und das Leben der Erkenntnis 
selbst ist und wenn in ihm notwendig Ordnung vorausgesetzt ist, die dann, wie im 
Spiel, untergraben wird, dann lassen sich diese beiden Elemente  das dogmatische 
und das spielerische  eben nicht trennen. Das Denken selbst kann nichts anderes 
sein als die Dialektik von Affirmation und Infragestellung, die sich noch in der plat-
testen Zote findet und die, am anderen Ende der Skala, der Motor der höchsten 
Geisteserzeugnisse ist. Ernst und Spiel brauchen sich nicht nur begrifflich, sie for-
dern sich nicht nur dialektisch, sondern sie finden sich auch beide und beide zu-
gleich beim Possenreißer und beim Forscher. Der Witzbold braucht den Ernst, denn 
er muss ihn simulieren, um Lachen erzeugen zu können. Je trockener und seriöser 
ein Witz vorgetragen wird, desto wirkungsvoller wird er sein. Und je freier ein For-
scher es sich erlaubt, mit möglichen Lösungen auf ein gegebenes Problem zu spie-
len, desto wahrscheinlicher wird er die rechte auch treffen. Erkenntnis geschieht 
schließlich weder als quasi-technische Ableitung von Wahrheiten aus anderen, noch 
aus dem genialischen Erfassen des Wahren aus einer souveränen Überlegung her-
aus, sondern ist ein Widerspiel von Nachdenken, Problematisieren, Ausholen zur 
Lösung und Frustration, das nur gelegentlich von einem großen Erfolg gekrönt 
wird, der dann wie aus Nichts entstanden zu sein scheint.  

 
Wenn das alles stimmt, dann habe ich mich in eine wenig vorteilhafte Lage ma-
növriert, denn alle Auskunft über die Begrenztheit von Theorie im Allgemeinen und 
Besonderen muss doch letztlich auf denjenigen zurückfallen, der so abgeklärt ande-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


496 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

re aufzuklären gedenkt. Wodurch zeichnet sich die hier vorgetragene Theorie des 
Komischen einerseits und des Witzes andererseits aus? Ist es nur eine weitere, um 
die Handbücher zu füllen? Schlimmer: Ist sie vielleicht so etwas wie  theoretischer 
Supergau   

Zunächst ist das hier Vorgetragene selbstverständlich eine weitere Theorie, wo-
bei ich mich bemüht habe, den Anteil der Metaphysik so gering wie möglich zu hal-
ten  wohl wissend, dass es keine Philosophie ohne Metaphysik gibt. Dann ist sie 
aber auch eine Form von Metatheorie des Komischen und des Witzes, in dem Sin-
ne, dass sie versucht, die Möglichkeit, die Grenzen und das Scheitern anderer Theo-
rien zugleich mitzuerklären. Und was ist ihr Rest? Das wird mir schon noch früh 
genug um die Ohren gehauen werden. Aber sicher ist, dass einer der blinden Punkte 
ist und bleibt die schlichte Tatsache des Lachens selbst, auch wenn mir scheint, 
dass die Verknüpfung von Sinnlichkeit und Intellekt, die sowohl in der Etymologie 
als auch in der Praxis des Witzes selbst liegt, immerhin das Fragen in gewisse Rich-
tungen weisen kann.  

 
Aber um endlich zum Ende zu kommen: was ist denn nun der Witz am Witz? Ich 
hatte begonnen mit der Behauptung, dass der Witz des Witzes darin bestünde, dass 
man die Pointe nicht vorwegnehmen darf. Nun hat sich aber eine ganz andere Ant-
wort ergeben. Denn der Witz hat sich als das erwiesen, was man nicht erklären 
kann. Wenn ich in einem Witz die ausgelassene Voraussetzung explizit und den 
Widerspruch ansichtig mache, dann hört jeder Witz auf komisch zu sein; daher 
auch die chronische Unlustigkeit aller Dissertationen über den Witz, vor der ich 
eingangs gewarnt hatte. Das gleiche gilt aber auch für die gewitzten Erzeugnisse 
der Literatur: Eine Metapher etwa bezieht ihre Kraft gerade aus der Unvermittelt-
heit, mit der Inkommensurables aufeinander trifft und neuen Sinn erzeugt. Es gilt 
aber auch für die kreativen Schöpfungen in der Philosophie und der Wissenschaft: 
Überall, wo ein neuer Gedanke, meist in Gestalt eines neuen Begriffs Raum greift  
oder, was das gleiche ist, in Gestalt eines alten Begriffs, der sich an eine neue Stelle 
setzt und diese damit zu einer neuralgischen erst macht , lassen sich zwar die his-
torischen Positionen herbeten, die dem vorhergegangen sind, die Probleme benen-
nen, es lassen sich sogar nachträglich die Schritte nachvollziehen, auf denen ein 
Wissenschaftler zu seiner bahnbrechenden Einsicht gelangt ist. Gleichwohl führt 
diese neue Einsicht auch eine neue Ansicht ein, die sich in keiner Weise auf die vo-
rangegangenen reduzieren lässt.  

Aber statt eines Witzes am Witz haben wir nun vier! Der Witz am Witz besteht 
darin, dass man seine Pointe nicht vorher verrät. Er besteht auch darin, dass er eine 
gegebene kategoriale Ordnung unterläuft und doch aufrechterhält. Außerdem soll 
der Witz ganz unbescheiden, das, was ist, erst zu dem machen, was es ist. Und 
schließlich soll der Witz am Witz darin bestehen, dass er nicht erklärbar ist, ohne 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 497 

aufzuhören, das zu sein, was er ist. Immerhin kann man mir nicht mehr vorwerfen, 
dass ich die Pointe vorweg verraten habe! 

Vor allem aber erweisen sich diese vier Behaupten als streng korrelativ. Sie be-
trachten den Witz nur aus verschiedenen Perspektiven. Nach allem, was wir über 
den Witz gehört haben, kann das vielleicht auch nicht anders sein. Allerdings arti-
kulieren alle diese Kennzeichnungen, was den Witz des Witzes ausmacht: In dem 
Moment, wo er erklärt oder aus seiner notwendig einsinnigen Entwicklung heraus-
gelöst ist, hört er auf zu sein, was er ist. Der erklärte Witz ist nicht mehr witzig, die 
verknöcherte und selbstverständlich gewordene Erkenntnis keine Erkenntnis mehr. 

Vielleicht war also auch dieser ganze Vortrag nur ein großer, wenn auch nicht 
sehr komischer Witz. Denn noch einmal trifft Kants Formulierung zu, diesmal aber 
für das genaue Gegenteil: Denn wer es unternimmt, den Witz am Witz zu erklären, 
erfährt die Verwandlung einer gespannten Erwartung in ein Nichts. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


498 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

 
Abbildung 2: Schema der Funktionsweise des Humors 

 

 

Quelle: Martin Perscheid 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

