30

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

Fischer-Lichte beantwortet die Frage zum Verhiltnis zwischen Kunst und Nicht-Kunst
mit einer volligen Aufgabe jeglicher Grenzziehung, da diese ihrer Meinung nach im
zeitgendssischen Theater oftmals kaum mehr zu erkennen sei.™

4. Asthetisches Erleben als »Versunkenheit in fokussierte Intensitat«'%2 -

Hans Ulrich Gumbrecht

Auch Hans Ulrich Gumbrecht zufolge lassen sich dsthetische Erfahrungen nicht auf den
Bereich der Kunst beschrinken. Die motivationale Kraft, die uns in Situationen dsthe-
tischer Erfahrung hineinziehen kann, ist seiner Ansicht nach nicht mit interpretato-
rischen und bedeutungssuchenden Prozessen gleichzusetzen.'® Folglich glaubt Gum-
brecht nicht, »dass solche Interpretationen und der aus ihnen méglicherweise folgen-
de hohere Grad an Selbstreflexion zur dsthetischen Erfahrung hinzugerechnet werden

sollten«,™*

was jedoch nicht bedeuten muss, das solche Prozesse nicht insbesondere
aus Kunsterfahrungen resultieren konnen.'® Gumbrecht meidet aus dieser Einstellung
heraus den Begriff der Erfahrung, da dieser in seiner Wahrnehmung in den meisten
philosophischen Traditionen mit demjenigen der Interpretation — also mit Akten der
Sinnzuschreibung - in Verbindung gebracht wird. Aus diesem Grund spricht er vor-

wiegend von »Momenten der Intensitit« und des »isthetischen Erlebens«,'*® die uns

res in Erscheinung, sondern sie selbst in ihrer flichtigen Gegenwart. Die Schauspieler/Performer
erzeugen Prasenz und zeigen sich den Zuschauern in dieser von ihnen erzeugten Prasenz. Indem
Menschen und Dinge gegenwirtig, als sie selbst erscheinen, erscheint die Welt als verzaubert.
Das heifst, Verzauberung entsteht im Kern aus der Selbstreferentialitat, als Befreiung von Verste-
hensleistungen, als Enthiillung der>Eigenbedeutung<von Menschen und Dingen.«Fischer-Lichte,
Asthetik des Performativen, 325. Martin Seel beschreibt diesen von Fischer-Lichte als »Wiederzau-
berung« bezeichneten Aspekt in Anlehnung an Gumbrecht auf folgende Weise: »Jede erlebte Ge-
genwart ist — in Gumbrechts Worten —»>Prdsenz, durchsetzt mit Absenz«. Weil das so ist, versorgt
uns dsthetische Anschauung mit der Gewissheit des Ungewissen — mit dem teils beruhigenden,
teils beunruhigenden Bewusstsein, dass im Hier und Jetzt unbestimmte — sowohl unbegriffene
wie unbegreifliche — Moglichkeiten der Erfahrung und des Denkens liegen: und dass dies die Si-
gnatur historischer wie biographischer Gegenwarten ist. Das, so meine ich, ist der kulturelle Sinn
asthetischer Prasenz: einen Sinn, ein Gefiihl, ein Bewusstsein fiir die Grenzen und Transformatio-
nen des Sinns zu gewinnen.«Seel, Asthetik des Erscheinens, 93, siehe auch Hans Ulrich Gumbrecht,
»Produktion von Prisenz, durchsetzt mit Absenz, Uber Musik, Libretto und Inszenierungc, in: As-
thetik der Inszenierung, Dimensionen eines kiinstlerischen, kulturellen und gesellschaftlichen Phdnomens,
hg. v. Josef Friichtl und Jérg Zimmermann (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2001), 63-76.

101 Vgl. Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 316.

102 Pablo Morales zitiert nach Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 124.

103 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120, sieche auch Franz Koppe, Sprache und Bediirfnis, Zur
sprachphilosophischen Grundlage der Ceisteswissenschaften (Stuttgart: Reclam, 1977).

104 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120.

105 Vgl. insbesondere auch Kapitel 111/6 dieser Arbeit.

106 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120. Der Begriff des Erlebens wird dabei im streng phano-
menologischen Sinn verwendet, »also im Sinn der fokussierten Betrachtung oder Thematisierung
bestimmter Gegenstinde des Erlebens.«lbid., 120. Dabei bezieht Gumbrecht den Begriff des Er-
lebens im Gegensatz zu Wilhelm Dilthey — der diesen Begriff im Sinn einer Riickiibersetzung der
Objektivationen des Lebens in die geistige Lebendigkeit, aus der sie hervorgegangen sind, be-

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

immer mit bestimmten Gefiihlen der Intensitit versorgen, »die wir in den von uns be-
wohnten historisch und kulturell spezifischen Alltagswelten nicht finden kénnen.«*”
Dies impliziert eine Entfernung zwischen asthetischem Erleben und den uns umge-
benden Alltagswelten, was jedoch nicht bedeutet, das 4sthetisches Erleben sich nicht
auch in Alltagssituationen oder nichtkiinstlerischen Situationen ereignen kann.'*® In
diesem Zusammenhang fithrt Gumbrecht die Aussage des Sportlers Pablo Morales an,
die besagt, dass er nicht loskomme von dem Gefiihl der »Versunkenheit in fokussierte
Intensitit«.'® Die Sehnsucht nach und Faszination von solchen Erfahrungen resultiert
Gumbrecht zufolge aus einem gewissen Sittigungsgrad an Sinnproduktion, welches er
aus Gedanken von Jean-Luc Nancy ableitet, demzufolge es heute nichts gibe, was er-
miidender sei als die Erzeugung einer weiteren Bedeutungsnuance und die Produktion
von nichts weiter als ein wenig mehr Sinn:"°

Was uns hingegen in einer dermafRen mit Sinn gesattigten Welt fehlt und sich daher
in unserer Kultur in ein primares Objekt des (nicht vollig bewussten) Begehrens ver-
wandelt, sind Phanomene und Eindriicke von Prisenz [..]. Und sehnen wir uns nicht
gerade deshalb nach Priasenz—ist unser Wunsch nach Greifbarkeit nicht deshalb so
stark —, weil unsere Alltagsumwelt beinahe uniiberwindlich bewusstseinszentriert ist?
Wir missen nicht immer und endlos dariiber nachdenken, was es sonst noch geben
konnte, sondern wir scheinen manchmal mit einer Schicht unseres Daseins Verbin-
dung aufzunehmen, die einfach will, dass die Dinge dieser Welt in Hautndhe sind.™

Prisenz™” und Sinn treten dabei stets zusammen auf und stehen in einem Spannungs-
verhiltnis zueinander. »Es gibt keine Moglichkeit, sie kompatibel zu machen oder sie im
Rahmen einer »ausgewogenen«< phinomenalen Struktur zusammenzubringen.«™ Ins-
besondere vor dem Hintergrund der vorherrschenden »Reprasentationskultur« bzw.
»Sinnkultur« in unserer Gesellschaft »kommen Prisenzphinomene stets als >Prisenz-
effekte< daher, denn sie werden notwendig von Wolken und Polstern des Sinns umge-
ben, umfangen und vielleicht sogar vermittelt. Fiir uns ist es itberaus schwierig — wenn
nicht gar unméglich —, das >Deuten« zu unterlassen und keinen Versuch zu machen, je-
dem Blitz oder dem grellen kalifornischen Sonnenschein Sinn zuzuschreiben.«** Gum-
brecht folgert daraus, dass Gegenstinde des dsthetischen Erlebens durch ein Oszillie-
ren zwischen Prisenzeffekten und Sinn- bzw. Reprisentationseffekten charakterisiert

greift—auf das Intervall zwischen der physischen Wahrnehmung eines Objekts und der (endgiil-
tigen) Sinnzuschreibung. Siehe ibid., 149.

107 |bid., 120.

108 Vgl ibid., 122.

109 Zitiert nach Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 124.

110 Vgl ibid., 125f. Siehe auch Jean-Luc Nancy, Birth to Presence (Stanford: Stanford University Press,
1993), 6.

111 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 126.

112 Zum Begriff der Prasenz siehe Kapitel I1/4 und I1/7 dieser Arbeit.

113 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 126.

114 1bid., 127. Hans Ulrich Gumbrecht, Prdsenz (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2012), 216. Vgl. auch Kapitel
11/8 dieser Arbeit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. /del A

31


https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

sind. Wihrend Gumbrecht dem Lesen literarischer Texte eine Dominanz der Sinndi-
mension zuspricht, so verbindet er mit dem Héren von Musik ein Hervortreten der
Prisenzdimension. Genau in einer solchen Bewegung »zwischen Verlust und Wieder-
gewinn theoretischer Kontrolle und Orientierung, die bei der Auseinandersetzung mit
(fast?) jedem kulturellen Objekt vorkommen kann, solange sie sich unter Bedingungen
geringen Zeitdrucks abspielt, d.h. ohne dass sofort eine >Lésung«< oder eine >Antwort«
erwartet wiirde«,™ kénnen sich Horizonte erweitern, was Gumbrecht zufolge auch ins-
besondere ein fiir den pidagogischen Bereich immenses Potential bietet.™

Das hier beschriebene Spannungsverhiltnis zwischen Prisenz und Sinn hat Gum-
brecht am Beispiel des Teamsports eingehender beschrieben und die besondere »Schén-
heit« bzw. isthetische Anziehungskraft von Teamsportspielen, mit der der Sport die
Begeisterung von Milliarden Zuschauern auf sich zu ziehen vermag, mithilfe des von
ihm genutzten Begriffs der »Epiphanie« erklirt. Dieser zeichnet sich dadurch aus, dass
das Spannungsverhiltnis zwischen Prisenz und Sinn nie stabil gehalten werden kann,
aus dem Nichts zu kommen scheint, sich rdumlich artikuliert und als »Ereignis« be-
schrieben werden kann."” Die besondere Fokussierung auf den Moment solcher Epi-
phanieerlebnisse zeigt eine Parallele zwischen Martin Seels Uberlegungen und denje-
nigen Gumbrechts auf:"®

Wir wissen nie, ob und wann eine solche Epiphanie vorkommt. Zweitens, wenn sie ein-
tritt, wissen wir nicht, welche Form sie annehmen wird und wie intensiv sie ausfallt: Es
gibt wirklich keine zwei Blitze mit der gleichen Form und keine zwei Orchesterkon-
zerte, bei denen die gleiche Partitur in genau der gleichen Weise interpretiert wird.
Drittens ist die Epiphanie beim &dsthetischen Erleben vor allem deshalb ein Ereignis,
weil sie sich selbst ungeschehen macht, wiahrend sie in Erscheinung tritt. [...] So ist z.B.
beim wirklichen Lese- oder Horprozess keine einzelne Sinnstruktur und kein Einzelein-
druck eines rhythmischen Musters langer als einen Moment prisent. Ebenso glaube
ich, dass die Zeitform, in deren Rahmen man wirklich von einem Gemalde >getroffenc
werden kann _ also die Zeitform, in der man beispielsweise das Gefiihl hat, es komme
auf einen zu—, stets die Zeitform des Augenblicks sein wird. Vielleicht gibt es kein an-
deres Phdnomen, das diese Ereignishaftigkeit der dsthetischen Epiphanie besser ver-

anschaulicht, als ein schénes Spiel einer Mannschaftssportart.”?

Die »Schénheit« des Spiels ist das einzige Element, iiber das sich alle Fans unabhingig
von Sieg oder Niederlage einig sein kénnen, »und das schéne Spiel ist die Epiphanie
einer komplexen und verkérperten Form.«*° Als Epiphanie ist das »schéne« Spiel im-

115  Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 150.

116 Vgl. ibid.

17 Vgl ibid.,131-132.

118 Vgl. ibid., 131. Auch Bohrer nutzt den Begriff der Epiphanie im Rahmen seiner Theorie des abso-
luten Prasenz, dessen Vorherrschaft er in der Kunst und Literatur seit Ende des 18. Jahrhunderts
beobachtet. Karl Heinz Bohrer, Das absolute Prisens (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1994), 161, 176. Die
»Epiphanie«des dsthetischen Augenblicks ist Bohrer zufolge der Gedanke des »pl6tzlich« erschei-
nenden Scheins. Siehe auch Bohrer, Plétzlichkeit, 137, 197f.

119 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 134.

120 Ibid., 134.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

mer ein Ereignis, da man nie vorhersagen kann, ob und wann und auf welche Weise
es zum Vorschein kommen wird und es sich aufgrund seiner Fliichtigkeit weder fas-
sen noch dokumentieren lisst. Die Anziehungskraft des Sports ist Gumbrecht zufolge
ein isthetisches Phinomen, da sie im Normalfall nicht von offensichtlichen und be-
wussten Absichten geleitet wird, nicht zu irgendeiner Art von Einsicht fithrt und nicht
durch Begriffe und Kategorien in seinem ganzen Umfang beschrieben und bewertet
werden kann.” Gumbrecht betont weiterhin, dass Sport sich nicht als ein Phinomen,
das dem Bereich der Mimesis angehort, verstehen lisst und Versuche, verschiedene
Mannschaftssportarten als Allegorien zu verstehen, mit Blick auf die Wahrnehmung
und Motivation der Zuschauer eher zu vernachlissigen sind.”* Anstelle von einer Form
der Darstellung schligt Gumbrecht die Produktion von Prisenz als dsthetischen Anzie-
hungsimpetus vor.'”® Die Korper der Athleten im Wettkampf stellen keine Figuren oder
Charaktere dar, sondern sind eine Inkarnation einer gewissen physischen und strategi-
schen Funktion: »It »is< a forward or a guard, a sprinter or a race walker — and nothing
else.«'** Das Theater der Neuzeit erfordert im Unterschied dazu hermeneutische Be-
mithungen: »They have to identify and to construct, by induction, the individual charac-
ters meant« by the movements of the actor’s bodies and by the words they speak. What
we call >the plot< of a play, the form, the length, and the unity of the action on stage,
seems to be shaped by the task of providing sufficient — but never excessive — visual
and verbal material as a level of reference for the spectators’ hermeneutic efforts.«”*
Sportveranstaltungen fehlt die inhaltsbezogene Einheit und semantische Entwicklung,
die wir von modernen Theaterstiicken kennen und erwarten.’® Plots haben schlieRR-
lich keine Funktion im Kontext von solchen (nicht nur sportlichen) Inszenierungen, die
ausschliefflich auf eine Produktion von Prisenz ausgerichtet sind.””

Hinsichtlich des Verhiltnisses solcher Inszenierungen und Alltagswelten l4sst sich
zunichst beobachten, dass der Raum und die innere Zeit der Sportveranstaltungen von
Raum und Zeit der sie umgebenden Alltagswelten abgegrenzt sind. Zwischen den Spie-
len bzw. Veranstaltungen ist das Stadion (wie auch der Konzertsaal) ein leerer, unge-

121 Vgl. Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports, 353. Gumbrecht beruft sich
an dieser Stelle auf Kants Kritik der Urteilskraft.

122 Vgl. ibid., 353f. Als Beispiele fir Allegoriezuschreibungen fihrt Gumbrecht folgende an: Baseball
als Nostalgie fiir ein landliches Amerika, Fuftball als Existenzkampf junger Proletarier, American
Football als Inszenierung kapitalistischen oder imperialistischen Drangs nach Expansion. Zu ei-
nem Versuch, FuRball als Reprasentation einer Gesellschaft zu verstehen, siehe Gunter Gebauer,
»Fuflball: Nationale Reprasentation durch Korper-Inszenierungenc, in: Korper-Inszenierungen, Pri-
senz und kultureller Wandel, hg. v. Erika Fischer-Lichte und Anne Fleig (Tiilbingen: Attempo, 2000),
149-164.

123 Vgl. Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 355.

124 Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 357. Gumbrecht zieht an dieser
Stelle eine Parallele zu den Schauspielern des mittelalterlichen Theaters, welche (dhnlich zum
antiken Theater) mithilfe von Masken bestimmte soziale und kosmologische Typen verkérpern,
die keinem>Plot<im modernen Sinne folgten.

125 Ibid., 357.

126 Vgl. ibid.

127 Vgl ibid.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. /del A

33


https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Der Kdrper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt

brauchter Raum.” Damit generiert der Kontrast zwischen dem leeren Feld und dem
von einer Sportaktion vereinnahmten Feld die ontische Erfahrung, dass sich etwas er-
eignet, sowie ein Zustand von Gewahrsein: »What the crowd’s concentration on the
empty field and on the motionless players, together with the expectation of some-
thing to happen, can generate is a wide open and particularly intense state of alert-
ness. Rather than being guided and focused, we are never allowed to anticipate where
exactly what exactly is going to happen. But we do know that a complex multiplicity
of movements will simultaneously happen — if something happens at all.«**® Jeder er-
folgreich durchgefiithrte Spielzug im American Football produziert eine Form, wobei
sich Formen-in-Bewegung ereignen.”® Nichthermeneutische Aspekte von Einzigartig-
keit und Materialitit charakterisieren den Begriff der »Form«, wihrend Kontingenz
und Akzidentialitit auf den Begriff des »Ereignisses« hindeuten, wobei beide Begriffe

! Von Archetypen losgeldst werden Spielziige — dhnlich zu bestimmten

konvergieren.
Arten der Performancekunst — in ihrer unberechenbaren Einzigartigkeit wahrgenom-
men und erscheinen daher als temporalisierte Form-in-Bewegung. Sie entsteht und

132 ,The eventness

16st sich wieder auf, ohne dass sich je ein stabiler Zustand verfestigt.
of the forms produced by a football game, we could therefore say, and the specificity
of aesthetic experience both illustrate what the theological discourse calls sepiphany:
epiphany, that is, of something substantial, not just the emergence of an idea.«”** Die
Gesamtheit der Spielziige unterliegen einem drive und jede individuelle Handlung dient
dem tibergeordneten Zweck eines Sieges, welcher sich auf3erhalb des Stadiums fir die
Zuschauern nicht in etwas Gewinnbringendes verwandeln lisst.? Diese Kluft zwischen
dem Sieg als Zweck und allen praktischen Zielen im Alltagsleben sowie der Isolation von
Raum und Zeit wird von Gumbrecht auch als »Insularitit« bezeichnet, welche die Kon-
zentration auf das Spiel maximiert.” Gleichzeitig hemmt die Kluft zwischen Spiel und
Alltagswelt jegliche Semantisierungsversuche oder hermeneutischen Anwendungen des
Spiels auf das Leben: »The game is neither an allegory of the everyday world nor can it

128 Vgl.ibid., 363.

129 lbid., 364.

130 Vgl ibid.

131 Vgl ibid., 359.

132 Vgl ibid., 364.

133 Ibid., 365.

134 Vgl. ibid. 366.

135 Vgl. Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 366. Siehe auch Mikhail
Bachtin, Rabelais and his World (Bloomington: Indiana University Press, 1984), 86. Diese Form der
Isolation bzw. »Insularitat« leitet Gumbrecht auch aus Bohrers Begriffen der »Pl6tzlichkeit« und
des»Abschieds«ab. Siehe Bohrer, Pldtzlichkeit, sowie Das absolute Prisens. Im letztgenannten Buch
fasst Bohrer den Begriff des absoluten Prasenz als ein Phianomen, welches sich scheinbar unab-
hdngig von uns ereignet, wobei es sich um solch seltenen Augenblicke handelt, die aus dem Strom
der konventionellen Augenblicke herausragen und im Kontinuum von Vergangenheits- und Zu-
kunftsperspektive isoliert, plotzlich, unvermittelt und mit extrem physischer Wirkung erschei-
nen:»Zeitlosigkeit im Sinne eines kontemplativen Akts absoluter, partiell unbewusster, jedenfalls
nicht ich-geleiteter Vergegenwirtigung von Zustanden, Vorstellungsbildern, Wahrnehmungsge-
genstidnden ist [..] die gemeinsame Konstante der Augenblicks-Metapher innerhalb der Literatur
der klassischen Moderne.«Bohrer, Das absolute Prdsens, 160-161, 176.

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt

be transformed into a finality that serves an everyday end. The game is what it is: the
staging of a tension between nothing and something which, whenever something (and
not nothing) is happening, produces either, if the defense prevails, entropy or, if the
offense is successful, negentropy as the epiphany of form.«* Die oben erwihnte Ver-
sunkenheit in konzentrierte Intensitit in Verbindung mit dem Aspekt der Insularitit
geht somit letztlich mit einer Isolation von Alltagswelten einher.

Bei allen Parallelen zwischen dem gerade Gesagten hinsichtlich von Mannschafts-
sport und der Musik als zwei Spielarten von Prisenzproduktionen in Bezug auf Iso-
lation von Raum und Zeit, Versunkenheit in konzentrierte Intensitit, Ereignishaftig-
keit, Epiphanieerlebnis, Produktion von Prisenz als verkérperte Form und Distanz ge-
geniiber der Dimension der »Darstellung« etc. lassen sich doch schlieflich zwei gro-
Re Unterschiede erkennen: Erstens verfolgt Kunst keinen iibergeordneten Zweck, wie
denjenigen des Sieges im Sport. Sie generiert ihren drive vielmehr iiber energetische
Prozesse und Entwicklungen. Anders als der Sport, scheint Kunst zweitens oftmals auf
unser Leben einzuwirken, scheint die Auseinandersetzung mit ihr auch jenseits von Be-
deutungshaftigkeit (wobei Bedeutungszuschreibungen — wie bereits gesagt — auch in
der Kunstwahrnehmung nicht zu verhindern und auszuschliefien sind) in das alltigli-
che Leben auszustrahlen und uns mehr oder weniger dauerhaft zu beschiftigen und zu
verindern.” Der Sport hat hingegen kein Interesse sich dem Leben in irgendeiner Wei-
se anzundhern, wohingegen bestimmte Arten der Kunst eine Auslotung verschiedener
Distanzverhiltnisse gerade gezielt zum Inhalt der kiinstlerischen Auseinandersetzung
machen, wie im Einzelnen weiter unten gezeigt werden wird. Wie bereits beschrieben,
implizieren Gumbrecht zufolge isthetische Erfahrungen grundsitzlich immer Gefiih-
le von Intensitit, die wir in historischen und kulturellen Alltagswelten nicht finden."®
Allerdings sind in seiner Wahrnehmung solche Gefiihle dazu imstande, uns daran zu
erinnern oder uns davon triumen zu lassen, »wie gut es war und wie gut es wire, im
Einklang mit den Dingen der Welt zu leben, to live in synch with the things of the world. «**
Asthetische Erfahrungen bzw. Momente der Intensitit oder unmittelbarer Nihe kén-
nen im Bereich der Kunst (im Unterschied zum Sport) jedoch auch das Gegenteil bewir-
ken, tief verstdrend wirken und das Gefiihl herstellen, mit der Welt in Dissonanz und
im Unreinen zu sein, Risiko erzeugen und Abgriinde aufzeigen, was in dieser Arbeit
insbesondere in den Kapiteln zu Holligers und Hespos’ Werken gezeigt werden wird.

5. Das »Erscheinen« als Brennpunkt asthetischer Wahrnehmung -
Martin Seel

Gumbrechts Uberlegungen zur 4sthetischen Epiphanie sowie der Produktion von Pri-
senz deckt sich in grofRen Teilen und vor allem hinsichtlich des Aspekts der Versun-
kenheit in konzentrierte Intensitit im Hier und Jetzt mit dem von Martin Seel ge-

136 Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 366.
137 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

138 Vgl. Gumbrecht, Prasenz, 334.

139 Ibid., 351

hittps://dol.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. /del A

35


https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

