
30 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

Fischer-Lichte beantwortet die Frage zum Verhältnis zwischen Kunst und Nicht-Kunst

mit einer völligen Aufgabe jeglicher Grenzziehung, da diese ihrer Meinung nach im

zeitgenössischen Theater oftmals kaum mehr zu erkennen sei.101

4. Ästhetisches Erleben als »Versunkenheit in fokussierte Intensität«102 –
Hans Ulrich Gumbrecht

AuchHans Ulrich Gumbrecht zufolge lassen sich ästhetische Erfahrungen nicht auf den

Bereich der Kunst beschränken. Die motivationale Kraft, die uns in Situationen ästhe-

tischer Erfahrung hineinziehen kann, ist seiner Ansicht nach nicht mit interpretato-

rischen und bedeutungssuchenden Prozessen gleichzusetzen.103 Folglich glaubt Gum-

brecht nicht, »dass solche Interpretationen und der aus ihnen möglicherweise folgen-

de höhere Grad an Selbstreflexion zur ästhetischen Erfahrung hinzugerechnet werden

sollten«,104 was jedoch nicht bedeuten muss, das solche Prozesse nicht insbesondere

aus Kunsterfahrungen resultieren können.105 Gumbrecht meidet aus dieser Einstellung

heraus den Begriff der Erfahrung, da dieser in seiner Wahrnehmung in den meisten

philosophischen Traditionen mit demjenigen der Interpretation – also mit Akten der

Sinnzuschreibung – in Verbindung gebracht wird. Aus diesem Grund spricht er vor-

wiegend von »Momenten der Intensität« und des »ästhetischen Erlebens«,106 die uns

res in Erscheinung, sondern sie selbst in ihrer flüchtigen Gegenwart. Die Schauspieler/Performer

erzeugen Präsenz und zeigen sich den Zuschauern in dieser von ihnen erzeugten Präsenz. Indem

Menschen und Dinge gegenwärtig, als sie selbst erscheinen, erscheint die Welt als verzaubert.

Das heißt, Verzauberung entsteht im Kern aus der Selbstreferentialität, als Befreiung von Verste-

hensleistungen, als Enthüllung der ›Eigenbedeutung‹ von Menschen und Dingen.«Fischer-Lichte,

Ästhetik des Performativen, 325. Martin Seel beschreibt diesen von Fischer-Lichte als »Wiederzau-

berung« bezeichneten Aspekt in Anlehnung an Gumbrecht auf folgende Weise: »Jede erlebte Ge-

genwart ist – in Gumbrechts Worten – ›Präsenz, durchsetzt mit Absenz‹. Weil das so ist, versorgt

uns ästhetische Anschauung mit der Gewissheit des Ungewissen – mit dem teils beruhigenden,

teils beunruhigenden Bewusstsein, dass im Hier und Jetzt unbestimmte – sowohl unbegriffene

wie unbegreifliche – Möglichkeiten der Erfahrung und des Denkens liegen: und dass dies die Si-

gnatur historischer wie biographischer Gegenwarten ist. Das, so meine ich, ist der kulturelle Sinn

ästhetischer Präsenz: einen Sinn, ein Gefühl, ein Bewusstsein für die Grenzen und Transformatio-

nen des Sinns zu gewinnen.«Seel, Ästhetik des Erscheinens, 93, siehe auch Hans Ulrich Gumbrecht,

»Produktion von Präsenz, durchsetzt mit Absenz, Über Musik, Libretto und Inszenierung«, in: Äs-

thetik der Inszenierung,Dimensionen eines künstlerischen, kulturellen und gesellschaftlichen Phänomens,

hg. v. Josef Früchtl und Jörg Zimmermann (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2001), 63-76.

101 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 316.

102 Pablo Morales zitiert nach Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 124.

103 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120, siehe auch Franz Koppe, Sprache und Bedürfnis, Zur

sprachphilosophischen Grundlage der Geisteswissenschaften (Stuttgart: Reclam, 1977).

104 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120.

105 Vgl. insbesondere auch Kapitel III/6 dieser Arbeit.

106 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 120. Der Begriff des Erlebens wird dabei im streng phäno-

menologischen Sinn verwendet, »also im Sinn der fokussierten Betrachtung oder Thematisierung

bestimmter Gegenstände des Erlebens.«Ibid., 120. Dabei bezieht Gumbrecht den Begriff des Er-

lebens im Gegensatz zu Wilhelm Dilthey – der diesen Begriff im Sinn einer Rückübersetzung der

Objektivationen des Lebens in die geistige Lebendigkeit, aus der sie hervorgegangen sind, be-

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 31

immer mit bestimmten Gefühlen der Intensität versorgen, »die wir in den von uns be-

wohnten historisch und kulturell spezifischen Alltagswelten nicht finden können.«107

Dies impliziert eine Entfernung zwischen ästhetischem Erleben und den uns umge-

benden Alltagswelten, was jedoch nicht bedeutet, das ästhetisches Erleben sich nicht

auch in Alltagssituationen oder nichtkünstlerischen Situationen ereignen kann.108 In

diesem Zusammenhang führt Gumbrecht die Aussage des Sportlers Pablo Morales an,

die besagt, dass er nicht loskomme von dem Gefühl der »Versunkenheit in fokussierte

Intensität«.109 Die Sehnsucht nach und Faszination von solchen Erfahrungen resultiert

Gumbrecht zufolge aus einem gewissen Sättigungsgrad an Sinnproduktion, welches er

aus Gedanken von Jean-Luc Nancy ableitet, demzufolge es heute nichts gäbe, was er-

müdender sei als die Erzeugung einer weiteren Bedeutungsnuance und die Produktion

von nichts weiter als ein wenig mehr Sinn:110

Was uns hingegen in einer dermaßen mit Sinn gesättigten Welt fehlt und sich daher

in unserer Kultur in ein primäres Objekt des (nicht völlig bewussten) Begehrens ver-

wandelt, sind Phänomene und Eindrücke von Präsenz […]. Und sehnen wir uns nicht

gerade deshalb nach Präsenz – ist unser Wunsch nach Greifbarkeit nicht deshalb so

stark –, weil unsere Alltagsumwelt beinahe unüberwindlich bewusstseinszentriert ist?

Wir müssen nicht immer und endlos darüber nachdenken, was es sonst noch geben

könnte, sondern wir scheinen manchmal mit einer Schicht unseres Daseins Verbin-

dung aufzunehmen, die einfach will, dass die Dinge dieser Welt in Hautnähe sind.111

Präsenz112 und Sinn treten dabei stets zusammen auf und stehen in einem Spannungs-

verhältnis zueinander. »Es gibt keineMöglichkeit, sie kompatibel zumachen oder sie im

Rahmen einer ›ausgewogenen‹ phänomenalen Struktur zusammenzubringen.«113 Ins-

besondere vor dem Hintergrund der vorherrschenden »Repräsentationskultur« bzw.

»Sinnkultur« in unserer Gesellschaft »kommen Präsenzphänomene stets als ›Präsenz-

effekte‹ daher, denn sie werden notwendig von Wolken und Polstern des Sinns umge-

ben, umfangen und vielleicht sogar vermittelt. Für uns ist es überaus schwierig – wenn

nicht gar unmöglich –, das ›Deuten‹ zu unterlassen und keinen Versuch zu machen, je-

dem Blitz oder dem grellen kalifornischen Sonnenschein Sinn zuzuschreiben.«114 Gum-

brecht folgert daraus, dass Gegenstände des ästhetischen Erlebens durch ein Oszillie-

ren zwischen Präsenzeffekten und Sinn- bzw. Repräsentationseffekten charakterisiert

greift – auf das Intervall zwischen der physischen Wahrnehmung eines Objekts und der (endgül-

tigen) Sinnzuschreibung. Siehe ibid., 149.

107 Ibid., 120.

108 Vgl. ibid., 122.

109 Zitiert nach Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 124.

110 Vgl. ibid., 125f. Siehe auch Jean-Luc Nancy, Birth to Presence (Stanford: Stanford University Press,

1993), 6.

111 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 126.

112 Zum Begriff der Präsenz siehe Kapitel II/4 und II/7 dieser Arbeit.

113 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 126.

114 Ibid., 127. Hans Ulrich Gumbrecht, Präsenz (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2012), 216. Vgl. auch Kapitel

II/8 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

sind. Während Gumbrecht dem Lesen literarischer Texte eine Dominanz der Sinndi-

mension zuspricht, so verbindet er mit dem Hören von Musik ein Hervortreten der

Präsenzdimension. Genau in einer solchen Bewegung »zwischen Verlust und Wieder-

gewinn theoretischer Kontrolle und Orientierung, die bei der Auseinandersetzung mit

(fast?) jedem kulturellen Objekt vorkommen kann, solange sie sich unter Bedingungen

geringen Zeitdrucks abspielt, d.h. ohne dass sofort eine ›Lösung‹ oder eine ›Antwort‹

erwartet würde«,115 können sich Horizonte erweitern, was Gumbrecht zufolge auch ins-

besondere ein für den pädagogischen Bereich immenses Potential bietet.116

Das hier beschriebene Spannungsverhältnis zwischen Präsenz und Sinn hat Gum-

brecht amBeispiel des Teamsports eingehender beschrieben und die besondere »Schön-

heit« bzw. ästhetische Anziehungskraft von Teamsportspielen, mit der der Sport die

Begeisterung von Milliarden Zuschauern auf sich zu ziehen vermag, mithilfe des von

ihm genutzten Begriffs der »Epiphanie« erklärt. Dieser zeichnet sich dadurch aus, dass

das Spannungsverhältnis zwischen Präsenz und Sinn nie stabil gehalten werden kann,

aus dem Nichts zu kommen scheint, sich räumlich artikuliert und als »Ereignis« be-

schrieben werden kann.117 Die besondere Fokussierung auf den Moment solcher Epi-

phanieerlebnisse zeigt eine Parallele zwischen Martin Seels Überlegungen und denje-

nigen Gumbrechts auf:118

Wir wissen nie, ob undwann eine solche Epiphanie vorkommt. Zweitens, wenn sie ein-

tritt, wissen wir nicht, welche Form sie annehmen wird und wie intensiv sie ausfällt: Es

gibt wirklich keine zwei Blitze mit der gleichen Form und keine zwei Orchesterkon-

zerte, bei denen die gleiche Partitur in genau der gleichen Weise interpretiert wird.

Drittens ist die Epiphanie beim ästhetischen Erleben vor allem deshalb ein Ereignis,

weil sie sich selbst ungeschehenmacht, während sie in Erscheinung tritt. […] So ist z.B.

beimwirklichen Lese- oderHörprozess keine einzelne Sinnstruktur und kein Einzelein-

druck eines rhythmischen Musters länger als einen Moment präsent. Ebenso glaube

ich, dass die Zeitform, in deren Rahmen man wirklich von einem Gemälde ›getroffen‹

werden kann _ also die Zeitform, in der man beispielsweise das Gefühl hat, es komme

auf einen zu –, stets die Zeitform des Augenblicks sein wird. Vielleicht gibt es kein an-

deres Phänomen, das diese Ereignishaftigkeit der ästhetischen Epiphanie besser ver-

anschaulicht, als ein schönes Spiel einer Mannschaftssportart.119

Die »Schönheit« des Spiels ist das einzige Element, über das sich alle Fans unabhängig

von Sieg oder Niederlage einig sein können, »und das schöne Spiel ist die Epiphanie

einer komplexen und verkörperten Form.«120 Als Epiphanie ist das »schöne« Spiel im-

115 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 150.

116 Vgl. ibid.

117 Vgl. ibid.,131-132.

118 Vgl. ibid., 131. Auch Bohrer nutzt den Begriff der Epiphanie im Rahmen seiner Theorie des abso-

luten Präsenz, dessen Vorherrschaft er in der Kunst und Literatur seit Ende des 18. Jahrhunderts

beobachtet. Karl Heinz Bohrer, Das absolute Präsens (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1994), 161, 176. Die

»Epiphanie« des ästhetischen Augenblicks ist Bohrer zufolge der Gedanke des »plötzlich« erschei-

nenden Scheins. Siehe auch Bohrer, Plötzlichkeit, 137, 197f.

119 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 134.

120 Ibid., 134.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 33

mer ein Ereignis, da man nie vorhersagen kann, ob und wann und auf welche Weise

es zum Vorschein kommen wird und es sich aufgrund seiner Flüchtigkeit weder fas-

sen noch dokumentieren lässt. Die Anziehungskraft des Sports ist Gumbrecht zufolge

ein ästhetisches Phänomen, da sie im Normalfall nicht von offensichtlichen und be-

wussten Absichten geleitet wird, nicht zu irgendeiner Art von Einsicht führt und nicht

durch Begriffe und Kategorien in seinem ganzen Umfang beschrieben und bewertet

werden kann.121 Gumbrecht betont weiterhin, dass Sport sich nicht als ein Phänomen,

das dem Bereich der Mimesis angehört, verstehen lässt und Versuche, verschiedene

Mannschaftssportarten als Allegorien zu verstehen, mit Blick auf die Wahrnehmung

undMotivation der Zuschauer eher zu vernachlässigen sind.122 Anstelle von einer Form

der Darstellung schlägt Gumbrecht die Produktion von Präsenz als ästhetischen Anzie-

hungsimpetus vor.123 Die Körper der Athleten imWettkampf stellen keine Figuren oder

Charaktere dar, sondern sind eine Inkarnation einer gewissen physischen und strategi-

schen Funktion: »It ›is‹ a forward or a guard, a sprinter or a race walker – and nothing

else.«124 Das Theater der Neuzeit erfordert im Unterschied dazu hermeneutische Be-

mühungen: »They have to identify and to construct, by induction, the individual charac-

ters ›meant‹ by the movements of the actor’s bodies and by the words they speak. What

we call ›the plot‹ of a play, the form, the length, and the unity of the action on stage,

seems to be shaped by the task of providing sufficient – but never excessive – visual

and verbal material as a level of reference for the spectators’ hermeneutic efforts.«125

Sportveranstaltungen fehlt die inhaltsbezogene Einheit und semantische Entwicklung,

die wir von modernen Theaterstücken kennen und erwarten.126 Plots haben schließ-

lich keine Funktion im Kontext von solchen (nicht nur sportlichen) Inszenierungen, die

ausschließlich auf eine Produktion von Präsenz ausgerichtet sind.127

Hinsichtlich des Verhältnisses solcher Inszenierungen und Alltagswelten lässt sich

zunächst beobachten, dass der Raum und die innere Zeit der Sportveranstaltungen von

Raum und Zeit der sie umgebenden Alltagswelten abgegrenzt sind. Zwischen den Spie-

len bzw. Veranstaltungen ist das Stadion (wie auch der Konzertsaal) ein leerer, unge-

121 Vgl. Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 353. Gumbrecht beruft sich

an dieser Stelle auf Kants Kritik der Urteilskraft.

122 Vgl. ibid., 353f. Als Beispiele für Allegoriezuschreibungen führt Gumbrecht folgende an: Baseball

als Nostalgie für ein ländliches Amerika, Fußball als Existenzkampf junger Proletarier, American

Football als Inszenierung kapitalistischen oder imperialistischen Drangs nach Expansion. Zu ei-

nem Versuch, Fußball als Repräsentation einer Gesellschaft zu verstehen, siehe Gunter Gebauer,

»Fußball: Nationale Repräsentation durch Körper-Inszenierungen«, in: Körper-Inszenierungen, Prä-

senz und kultureller Wandel, hg. v. Erika Fischer-Lichte und Anne Fleig (Tübingen: Attempo, 2000),

149-164.

123 Vgl. Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 355.

124 Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 357. Gumbrecht zieht an dieser

Stelle eine Parallele zu den Schauspielern des mittelalterlichen Theaters, welche (ähnlich zum

antiken Theater) mithilfe von Masken bestimmte soziale und kosmologische Typen verkörpern,

die keinem ›Plot‹ im modernen Sinne folgten.

125 Ibid., 357.

126 Vgl. ibid.

127 Vgl. ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

brauchter Raum.128 Damit generiert der Kontrast zwischen dem leeren Feld und dem

von einer Sportaktion vereinnahmten Feld die ontische Erfahrung, dass sich etwas er-

eignet, sowie ein Zustand von Gewahrsein: »What the crowd’s concentration on the

empty field and on the motionless players, together with the expectation of some-

thing to happen, can generate is a wide open and particularly intense state of alert-

ness. Rather than being guided and focused, we are never allowed to anticipate where

exactly what exactly is going to happen. But we do know that a complex multiplicity

of movements will simultaneously happen – if something happens at all.«129 Jeder er-

folgreich durchgeführte Spielzug im American Football produziert eine Form, wobei

sich Formen-in-Bewegung ereignen.130 Nichthermeneutische Aspekte von Einzigartig-

keit und Materialität charakterisieren den Begriff der »Form«, während Kontingenz

und Akzidentialität auf den Begriff des »Ereignisses« hindeuten, wobei beide Begriffe

konvergieren.131 Von Archetypen losgelöst werden Spielzüge – ähnlich zu bestimmten

Arten der Performancekunst – in ihrer unberechenbaren Einzigartigkeit wahrgenom-

men und erscheinen daher als temporalisierte Form-in-Bewegung. Sie entsteht und

löst sich wieder auf, ohne dass sich je ein stabiler Zustand verfestigt.132 »The eventness

of the forms produced by a football game, we could therefore say, and the specificity

of aesthetic experience both illustrate what the theological discourse calls ›epiphany‹:

epiphany, that is, of something substantial, not just the emergence of an idea.«133 Die

Gesamtheit der Spielzüge unterliegen einem drive und jede individuelle Handlung dient

dem übergeordneten Zweck eines Sieges, welcher sich außerhalb des Stadiums für die

Zuschauern nicht in etwas Gewinnbringendes verwandeln lässt.134 Diese Kluft zwischen

dem Sieg als Zweck und allen praktischen Zielen im Alltagsleben sowie der Isolation von

Raum und Zeit wird von Gumbrecht auch als »Insularität« bezeichnet, welche die Kon-

zentration auf das Spiel maximiert.135 Gleichzeitig hemmt die Kluft zwischen Spiel und

Alltagswelt jegliche Semantisierungsversuche oder hermeneutischen Anwendungen des

Spiels auf das Leben: »The game is neither an allegory of the everyday world nor can it

128 Vgl. ibid., 363.

129 Ibid., 364.

130 Vgl. ibid.

131 Vgl. ibid., 359.

132 Vgl. ibid., 364.

133 Ibid., 365.

134 Vgl. ibid. 366.

135 Vgl. Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 366. Siehe auch Mikhail

Bachtin, Rabelais and his World (Bloomington: Indiana University Press, 1984), 86. Diese Form der

Isolation bzw. »Insularität« leitet Gumbrecht auch aus Bohrers Begriffen der »Plötzlichkeit« und

des »Abschieds« ab. Siehe Bohrer, Plötzlichkeit, sowieDas absolute Präsens. Im letztgenannten Buch

fasst Bohrer den Begriff des absoluten Präsenz als ein Phänomen, welches sich scheinbar unab-

hängig von uns ereignet, wobei es sich um solch seltenen Augenblicke handelt, die aus dem Strom

der konventionellen Augenblicke herausragen und im Kontinuum von Vergangenheits- und Zu-

kunftsperspektive isoliert, plötzlich, unvermittelt und mit extrem physischer Wirkung erschei-

nen: »Zeitlosigkeit im Sinne eines kontemplativen Akts absoluter, partiell unbewusster, jedenfalls

nicht ich-geleiteter Vergegenwärtigung von Zuständen, Vorstellungsbildern, Wahrnehmungsge-

genständen ist […] die gemeinsame Konstante der Augenblicks-Metapher innerhalb der Literatur

der klassischen Moderne.«Bohrer, Das absolute Präsens, 160-161, 176.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 35

be transformed into a finality that serves an everyday end. The game is what it is: the

staging of a tension between nothing and something which, whenever something (and

not nothing) is happening, produces either, if the defense prevails, entropy or, if the

offense is successful, negentropy as the epiphany of form.«136 Die oben erwähnte Ver-

sunkenheit in konzentrierte Intensität in Verbindung mit dem Aspekt der Insularität

geht somit letztlich mit einer Isolation von Alltagswelten einher.

Bei allen Parallelen zwischen dem gerade Gesagten hinsichtlich von Mannschafts-

sport und der Musik als zwei Spielarten von Präsenzproduktionen in Bezug auf Iso-

lation von Raum und Zeit, Versunkenheit in konzentrierte Intensität, Ereignishaftig-

keit, Epiphanieerlebnis, Produktion von Präsenz als verkörperte Form und Distanz ge-

genüber der Dimension der »Darstellung« etc. lassen sich doch schließlich zwei gro-

ße Unterschiede erkennen: Erstens verfolgt Kunst keinen übergeordneten Zweck, wie

denjenigen des Sieges im Sport. Sie generiert ihren drive vielmehr über energetische

Prozesse und Entwicklungen. Anders als der Sport, scheint Kunst zweitens oftmals auf

unser Leben einzuwirken, scheint die Auseinandersetzungmit ihr auch jenseits von Be-

deutungshaftigkeit (wobei Bedeutungszuschreibungen – wie bereits gesagt – auch in

der Kunstwahrnehmung nicht zu verhindern und auszuschließen sind) in das alltägli-

che Leben auszustrahlen und uns mehr oder weniger dauerhaft zu beschäftigen und zu

verändern.137 Der Sport hat hingegen kein Interesse sich dem Leben in irgendeinerWei-

se anzunähern, wohingegen bestimmte Arten der Kunst eine Auslotung verschiedener

Distanzverhältnisse gerade gezielt zum Inhalt der künstlerischen Auseinandersetzung

machen, wie im Einzelnen weiter unten gezeigt werden wird. Wie bereits beschrieben,

implizieren Gumbrecht zufolge ästhetische Erfahrungen grundsätzlich immer Gefüh-

le von Intensität, die wir in historischen und kulturellen Alltagswelten nicht finden.138

Allerdings sind in seiner Wahrnehmung solche Gefühle dazu imstande, uns daran zu

erinnern oder uns davon träumen zu lassen, »wie gut es war und wie gut es wäre, im

Einklang mit den Dingen der Welt zu leben, to live in synch with the things of the world.«139

Ästhetische Erfahrungen bzw. Momente der Intensität oder unmittelbarer Nähe kön-

nen im Bereich der Kunst (im Unterschied zum Sport) jedoch auch das Gegenteil bewir-

ken, tief verstörend wirken und das Gefühl herstellen, mit der Welt in Dissonanz und

im Unreinen zu sein, Risiko erzeugen und Abgründe aufzeigen, was in dieser Arbeit

insbesondere in den Kapiteln zu Holligers und Hespos’ Werken gezeigt werden wird.

5. Das »Erscheinen« als Brennpunkt ästhetischer Wahrnehmung –
Martin Seel

Gumbrechts Überlegungen zur ästhetischen Epiphanie sowie der Produktion von Prä-

senz deckt sich in großen Teilen und vor allem hinsichtlich des Aspekts der Versun-

kenheit in konzentrierte Intensität im Hier und Jetzt mit dem von Martin Seel ge-

136 Gumbrecht, »Epiphany of Form, On the Beauty of Team Sports«, 366.

137 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

138 Vgl. Gumbrecht, Präsenz, 334.

139 Ibid., 351

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005 - am 13.02.2026, 14:30:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

