Held(in) und Publikum

Zu einem Verhiltnis bei George Bernard Shaw
und Jean Giraudoux

Isabell Oberle

Uberschaut man die jiingere Heldenforschung, die den Helden/die Heldin als das
Produkt sozialer Praktiken und medialer Darstellungen begreift,! stellt man fest,
dass die Begriffe und Metaphern zur Beschreibung des Heroischen hiufig in die
Sphire des Theaters weisen. Ein fliichtiger Blick in ausgewihlte Arbeiten mag das
verdeutlichen: Ausdriicke wie ,Inszenierung’ und ,Performanz‘ betonen darin die
mediale Vermitteltheit heroischer Figuren. In einem Beitrag zu den Konzeptionellen
Ausgangspunkten des Sonderforschungsbereichs 948 ist sogar von ,Auffihrung’ die Re-
de: ,,Das Heroische konstituiert sich jedenfalls essentiell performativ, und zwar in
zweifacher Hinsicht: als Austihrung von Heldentaten und durch ihre Auffihrung
fur andere (und durch andere) in der Darstellung.“? Ronald G. Asch spricht expli-
zit von ,,Skript“ und ,Rolle“,? Jesko Reiling nutzt das Wort , Auftritt, um das Er-
scheinen eines Helden oder einer Heldin im offentlichen Raum zu fassen.* Man
kann die Metapher an dieser Stelle vielleicht sogar weiterdenken und den offentli-
chen Raum mit einer Theaterbiithne gleichsetzen - ein seit dem Barock durchaus

1" Zum Beispiel Tobias Schlechtriemen: Der Held als Effekt. Boundary Work in Heroisie-
rungsprozessen, in: Berliner Debatte Initial 29.1, 2018, S. 106-119; Ralf von den Hoff
u.a.: Helden - Heroisierungen - Heroismen. Transformationen und Konjunkturen von
der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Sonderforschungsbe-
reichs 948, in: helden. heroes. héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 1.1, 2013,
S.7-14; Dietmar Voss: ,Heldenkonstruktionen®. Zur modernen Entwicklungstypologie
des Heroischen, in: KulturPoetik 11, 2011, S. 181-202. Den Konstruktionscharakter betont
schon Bernhard Giesen in seiner kulturanthropologischen Studie Triumph and Trauma
(Boulder 2004); den Aspekt der medialen Reprisentation riicken Nikolas Immer und Ma-
reen van Marwyck (Hg.): Asthetischer Heroismus. Konzeptionelle und figurative Paradig-
men des Helden, Bielefeld 2013, in den Vordergrund. Essentialistische oder prototypische
Beschreibungsmodelle werden mit ihrem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit und Uberzeit-
lichkeit zuriickgewiesen, weil sie den kulturellen und historischen Bedingungen von Heroi-
sierung nicht Rechnung tragen.

von den Hoff u.a.: Helden - Heroisierungen - Heroismen (Anm. 1), S.11 (Hervorh.
1. 0.).

Ronald G. Asch: Verehrergemeinschaften und Regisseure des Charisma. Heroische Figuren
und ihr Publikum. Einleitung, in: ders./Michael Butter (Hg.): Bewunderer, Verehrer, Zu-
schauer: Die Helden und ihr Publikum (Helden — Heroisierungen — Heroismen 2), Wiirz-
burg 2016, S. 9-21, hier S. 21.

Jesko Reiling: Der Auftritt des Helden. Zu einem konstitutiven Aspekt des Heroismus seit
dem 19. Jahrhundert, in: Nikolas Immer/Mareen van Marwyck (Hg.): Asthetischer Hero-
ismus. Konzeptionelle und figurative Paradigmen des Helden, Bielefeld 2013, S. 173-197,
hier S. 175.

2

3

4

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

282 ISABELL OBERLE

gingiges Bild (;Theatrum Mundi‘). Dartiber hinaus spielt das ,Publikum® als Ad-
ressat einer heroischen Erzihlung in den meisten Studien eine bemerkenswerte
Rolle.> Asch definiert es als ,Interpretationsgemeinschaft, in der Heldenerzihlun-
gen einen Resonanzraum finden und fur die sie als Held(in) fungiert“.® In den
Analysen wird davon ausgegangen, dass die heroische Figur ihr Publikum affiziert,
dass die Wirkung emotionaler und nicht kognitiver Natur ist.” Denkt man an die
Dramenpoetiken etwa von Aristoteles, Pierre Corneille und Gotthold Ephraim
Lessing, die als rezeptionsisthetischen Effekt die Katharsis formulieren, die durch
Affekte wie Jammer (,éleos®) und Schaudern (,phébos®) oder Mitleid und Furcht
erreicht werden soll, dann ergibt sich auch hinsichtlich des affektiven Potentials
heroischer Figuren eine Parallele. Dass sich das Publikum als Zeuge einer heroi-
schen Tat aufspaltet in Anhidnger und Gegner, hat seine Entsprechnung in der Tei-
lung des Theaterpublikums in Bewunderer und Kritiker. Ferner fuhrt Asch die Fi-
gur des ,Regisseurs’ an.® Mit ,Regisseuren‘ meint er sogenannte Heldenmacher,
d. h. solche ,,Akteure oder Institutionen, die reale oder fiktive Figuren fiir ein be-
stimmtes Publikum als Held oder Heldin projizieren®.?

Die kursorische Ubersicht iiber Begriffe und Metaphern insinuiert eine Analo-
gie zwischen Theater und Heldentum. In beiden Fillen spielen Darstellungsprak-
tiken eine grofe Rolle, was die Begriffe ,Inszenierung’, ,Auffithrung®, ,Perfor-
manz‘ und ,Auftritt’ hervorkehren. Auflerdem sind in beiden Fillen mehrere
Akteur/innen beteiligt, die in einem auf Affekten beruhenden Verhiltnis zuei-
nander stehen: neben dem Helden oder der Heldin das Publikum und die Hel-
denmacher. Um diese inszenatorisch-performative Dimension des Heroischen
sowie insbesondere seine Theatralitit exemplarisch zu priifen, sollen im Folgen-
den zwei Dramen der Zwischenkriegszeit untersucht werden: zum einen die als
Chronik (,chronicle play‘) untertitelte Saint Joan von George Bernard Shaw, die
1923 in New York am Garrick Theatre uraufgefithrt und im Mirz 1924 in das
Repertoire der Londoner Bithnen aufgenommen wurde, zum anderen die dreiak-

Besonders prominent im Titel des folgenden Sammelbands: Ronald G. Asch/Michael But-
ter (Hg.): Bewunderer, Verehrer, Zuschauer: Die Helden und ihr Publikum (Helden - Hero-
isierungen — Heroismen 2), Wiirzburg 2016. Vgl. auflerdem Sonderforschungsbereich 948:
Heroisierung, in Ronald G. Asch u.a. (Hg): Compendium heroicum, publiziert vom
Sonderforschungsbereich 948 ,Helden - Heroisierungen - Heroismen® der Universitit
Freiburg, Freiburg i. Br. 20.2.2018, DOI: 10.6094/heroicum/heroisierung [letzter Zugriff
am 11.10.2019].

Asch: Verehrergemeinschaften und Regisseure des Charisma (Anm. 3), S. 11.

7 Vgl. Veronika Zink: Das Spiel der Hingabe. Zur Produktion des Idolatrischen, in: Ronald
G. Asch/Michael Butter (Hg.): Bewunderer, Verehrer, Zuschauer: Die Helden und ihr Pub-
likum (Helden - Heroisierungen — Heroismen 2), Wiirzburg 2016, S.23-43, hier S. 26;
Sonderforschungsbereich 948: Attraktionskraft, in: Ronald. G. Asch u.a. (Hg.): Compen-
dium heroicum, publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 ,Helden — Heroisierungen —
Heroismen® der Universitit Freiburg, Freiburg i. Br. 4.2.2019, DOI: 10.6094/heroicum/
atd1.0 [letzter Zugriff am 11.10.2019].

Vgl. Asch: Verehrergemeinschaften und Regisseure des Charisma (Anm. 3), S. 21.

9 Ebd., S. 12. Vgl. dazu auch Sonderforschungsbereich 948: Heroisierung (Anm. 5).

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELD(IN) UND PUBLIKUM 283

tige Tragodie Judith von Jean Giraudoux, die erstmals am 4. November 1931 un-
ter der Regie von Louis Jouvet am Pariser Théatre Pigalle gegeben wurde.!? Ein
Vergleich beider Texte liegt nahe, weil sie sowohl das Heroische als eine Kon-
struktion ausstellen als auch selbstreferentiell das Schauspiel als Gegenstand auf-
greifen, und somit beides — Heldentum und Theater - adressieren. Abschlieffend
sollen die Werke auf Verinderungen des Heldendiskurses im Zuge des Ersten
Weltkriegs bezogen werden, um das Verstindnis der beiden Autoren von Helden-
tum zu kontextualisieren und zu motivieren.

L Johanna, Judith und ihr Publikum

Um Heldentum und Schauspiel in einem Bild engzufithren, wihlen beide Dramen
eine vergleichbare Episode der Legende um Johanna von Orléans. Thr zufolge ver-
steckte sich der Dauphin, d.i. Karl VIL, zwischen seinen Hoflingen, als Johanna
ihn im Februar 1429 im Schloss Chinon aufsuchte, um sie auf ihre gottlichen Krif-
te zu testen. Johanna habe ihn sogleich in der Menge erkannt und diese spirituelle
Hellsichtigkeit galt als Beweis ihrer Auflergewohnlichkeit und ihrer gottlichen Aus-
erwihltheit.!! In der zweiten Szene seiner Saint Joan stellt Shaw diese Szene nach:
Der Dauphin hat einen Brief von einem seiner Landesfiirsten, Robert de Baudri-
court erhalten, in dem dieser Johannas Ankunft ankiindigt. Wihrend der Dauphin
eine Prophetin und Heilige erwartet, sind seine Berater skeptisch. Also schligt der
Graf und Heerftihrer Gilles de Rais, genannt Bluebird, vor, die Rolle des Thronfol-
gers zu spielen. Sollte Johanna die Verstellung durchschauen, wolle man an ihre
sakrosankte Sendung glauben und ihre politischen wie militirischen Pline (die Be-
freiung Orléans von den Englindern, die Kronung des Dauphins) unterstiitzen.
Johanna wird der Intrige schon beim Betreten des Raums gewahr, sodass sie als
Gottgesandte anerkannt wird. Leicht abgewandelt findet sich die Szene auch in
Giraudoux’ Judith: Als die titelgebende Hauptfigur im zweiten Akt ins feindliche
Feldherrnlager kommt, um Holopherne an dem bevorstehenden Uberfall auf
Béthulie zu hindern, trifft sie zuerst auf den Adjutanten Egon, der sich als Holo-
pherne ausgibt. Hier geht es allerdings nicht darum, die Protagonistin einer Prii-
fung zu unterziehen, sondern der judenfeindliche Egon will sie schlicht und ergrei-
fend demiitigen. Die Verwechslungskomddie gelingt, Judith ldsst sich tduschen. Thr
Irrtum bestatigt flir sie, was sie von Beginn des Dramas an vermutet, ndmlich nicht
von Gott auserwihlt zu sein, um ihr Volk zu beschiitzen. Sie wird nicht, so glaubt
sie, Heldin und Retterin von Béthulie werden.

10" Bernard Shaw: Saint Joan. A Chronicle Play in Six Scenes, and an Epilogue, in: The Com-
plete Plays of Bernard Shaw, London 1965, S. 963-1009; Jean Giraudoux: Judith. Tragédie
en trois actes, in: Théitre complet, édition publiée sous la direction de Jacques Body (Bi-
bliothéque de la Pléiade), Paris 1982, S. 197-276. Im Folgenden nur mit Angabe der Sei-
tenzahl im Flieftext nach den genannten Ausgaben zitiert.

11" Vgl. Colette Beaune: Jeanne d’Arc, Paris 2004, S. 97-98.

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

284 ISABELL OBERLE

Die Eignung zur Heldin - einmal aus Sicht der Zuschauer/innen, einmal aus
Sicht der Protagonistin — bemisst sich in beiden Dramen an der Fihigkeit der
Hauptfigur, die theatrale Illusion zu erkennen und aufzulésen bzw. umzukehren.
Die beiden Frauen miissen die Position der nur passiven und beobachtenden Zu-
schauerin aufgeben, die Initiative ergreifen und eine Tat vollbringen, um so alle
anderen in die Rolle der Betrachtenden zu zwingen. Dies geschieht, das zeigen
ebenfalls beide Dramen, durch ein Wunder’, das in Saint Joan die Identifizierung
des Dauphins durch Johanna und in Judith die Totung des Holopherne durch Ju-
dith ist. Diese Handlungen fithren in beiden Texten dazu, dass sich eine Verehrer-
gemeinde um die jeweilige Heldin bildet, welche die Heldentat(en) bezeugt und
kommuniziert. Beide Dramen allerdings antizipieren das Wunder‘, bevor es statt-
findet, machen auf seine Wirkmechanismen aufmerksam und entlarven es als T4u-
schung. So legt in Saint Joan die Unterredung zwischen dem Erzbischof und dem
Oberhofmeister La Trémouille dar, dass es nur allzu leicht sei, die Verstellung zu
durchschauen. Es sei allgemein bekannt, dass der Dauphin ,the meanest-looking
and worst-dressed figure in the Court® (972) sei, und man Bluebird an seinem
blauen Bart erkenne. Weil aber kaum jemand mit diesen Dingen vertraut sei, wiir-
den die Leute die Erkennung fiir ein Wunder halten. Wihrend La Trémouille das
Wunder zum Betrug abwertet, hilt der Erzbischof an dem Begriff fest:

A miracle, my friend, is an event which creates faith. That is the purpose and nature of
mircales. They may seem very wonderful to the people who witness them, and very sim-
ple to those who perform them. That does not matter: if they confirm or create faith they
are true miracles. (Ebd.; Hervorh. d. Verf.)

Nach dieser Bestimmung haben Wunder nichts mit einer gottlichen Gabe zu tun,
sondern nur mit einer iiberzeugenden Darbietung, welche die Zeugen, also das
Publikum, dazu bewege, an die Gibernatiirliche Kraft des Helden bzw. der Heldin
zu glauben.!? Gerade das Verb ,perform* schligt die Briicke zur Schauspielkunst.
Trotz der zumindest flir Zuschauer/innen und Leser/innen offensichtlichen Finte
gelingt das Wunder‘. Johanna kann die erstaunten wie bewundernden Ritter hin-
ter sich versammeln und nach Orléans ziehen.

Zwar koppelt Judith das Wunder® nicht an die Verstellungsszene und nimmt das
schauspielerische Element zuriick, doch steht auch hier die Scheinhaftigkeit eines
Wunders® im Zentrum. Wihrend die ersten Szenen Judith selbst, ohne dass sie et-

12 Saint Joan berichtet noch von zwei weiteren Wundern®, liefert eine natiirliche Erklirung
jeweils aber mit: In der ersten Szene wird berichtet, wie die Hithner des Firsten Baudri-
court erst wieder Eier legen, sobald er Johanna empfingt; das konnte reiner Zufall sein.
Die dritte Szene zeigt den Heerfithrer Jean de Dunois vor Orléans, der auf Westwind war-
tet, der thm und seinen Soldaten die Flussiiberquerung und damit die Riickeroberung der
Stadt ermoglichen wiirde. Der Wind dreht, als Johanna ankommt und ankiindigt, fiir den
Westwind zu beten. Das Wunderbare wird dadurch entkriftet, dass Dunois’ Page seit ei-
nem Tag Eisvogel beobachtet, die im Volksglauben aufkommenden Wind anzeigen; vgl.
dazu Helmut Papajewski: George Bernard Shaw: Saint Joan, in: Horst Oppel (Hg.): Das
moderne englische Drama. Interpretationen, Berlin 31976, S. 171-187, hier S. 174-175.

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELD(IN) UND PUBLIKUM 285

was getan hat, aber in der Hoffnung, sie werde Béthulie retten, zum Wunder stili-
sieren (203) und damit auf den Aspekt der Zuschreibung aufmerksam machen,
lenkt der letzte Akt den Blick auf die Herstellung des Wunders‘ durch die religio-
sen Fihrer der Stadt, d. h. auf die Umkodierung einer Begebenheit zu einem
Wunder‘. Dies ist notig, weil Judith Holopherne nicht aus Patriotismus und Gott-
gefilligkeit getotet hat, wie die Prophezeiung und die Priester es von ihr verlangt
haben, sondern, wie sie selbst zugibt, aus Liebe. Thr personlich-erotisches Interesse
unterwandert die Prophezeiung und gefihrdet die Autoritit der Rabbiner. Sie
furchten, wegen des zweifelhaften, gotteslisterlichen Motivs werde das Volk Judiths
Tat nicht als Wunder wiirdigen: ,Le moindre écart dans ton langage ou ta con-
duite, et le miracle cesse d’étre un miracle“ (266), ermahnt sie der Grofirabbiner
Joachim. Judith fugt sich schliefflich und gibt vor, die Prophezeiung samt ihrer re-
ligiosen Grundierung erfiillt zu haben, aber sie erkennt durchaus, dass das soge-
nannte Wunder® auf einer Liige fuft: ,ce que vous appelez le miracle a eu lieu
parce que [...] yai menti“ (268). Zudem hebt Judith die Mitwirkung der Priester
hervor, die das Wunder® vorbereitet haben (ebd.). Sie sind, um mit Asch zu spre-
chen, seine Regisseure, weil sie Judith ausgewihlt, sie zu Holopherne geschickt und
eine heroische Erzihlung ihrer Tat entwickelt und verbreitet haben. Die Interde-
pendenz zwischen Wunder und Heldentum stellt der Text unter anderem her,
wenn er die Behauptung ,le miracle cesse d’étre un miracle” erginzt durch ,Et
I’héroine [cesse d’étre] une héroine” (266).

Sowohl Saint Joan als auch Judith fihren die Anerkennung ihrer Protagonistin-
nen als Heldinnen auf ein FEreignis zuriick, das innerhalb der Dramenwelt als
Wunder prisentiert und rezipiert, mittels des discours aber als Lug und Trug ent-
zaubert wird. Die Heroik von Johanna und Judith behandeln die Texte nicht als
genuines Charaktermerkmal der Figuren, sondern weisen das Heroische als Kon-
struktions- und Zuschreibungsprozess aus, der auf bestimmten Mechanismen be-
ruht und an dem verschiedene Akteure mit unterschiedlichen Interessen beteiligt
sind. Dass die Theaterstiicke trotzdem einen jeweils eigenen Schwerpunkt in der
Reflexion des Heroischen setzen, soll im Folgenden an jedem Drama individuell
veranschaulicht werden.

1. Heilige oder Démonins Eine Heldin im Wandel der Zeit:
George Bernard Shaws Saint Joan (1923/24)

Das Besondere an George Bernard Shaws Drama Saznt Joan ist zweifelsohne der
Epilog, an dem viele Kritiker Anstof§ nahmen, der aber richtungsweisend ist fur
das Verstindnis des Texts. Wihrend die sechs Bilder in lockerer Szenenfolge Auf-
stieg und Fall der Johanna von Orléans bis zu ihrer Verurteilung schildern, bricht
in den Epilog, der 25 Jahre spiter einsetzt und Johannas Rehabilitierung behan-
delt, die Gegenwart herein. In einer Art Totentanz erscheinen dem triumenden
Karl VIL. zunichst Johanna und all die Menschen, die an ihrem Lebensweg betei-

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

286 ISABELL OBERLE

ligt waren. Anschlieffend tritt ein Mann aus Shaws Gegenwart auf, der von Jo-
hannas Heiligsprechung durch Papst Benedikt XV. im Jahre 1920 erzihlt.!3 Die
Kirche habe ihr nun den Heldenstatus zuerkannt: ,the Church [...] has finally
declared her to have been endowed with heroic virtues® (1007). Shaw prisentiert
das Heroische ganz unmittelbar als das Ergebnis eines Beschlusses und spricht
der Kirche die Rolle einer Heldenmacherin zu. Aulerdem fiihrt er die Erinne-
rung als einen wesentlichen Teil der Heroisierung ein.!* So berichtet der ,Gentle-
man’, dass ein Gedenktag eingerichtet und Kapellen, Altire sowie Bildnisse er-
richtet worden seien (1007-1008).1> Um die Verehrung durch ein Publikum zu
inszenieren, lisst Shaw die anwesenden Figuren, u. a. Johannas Kampfgenossen
Jean de Dunois, den Erzbischof und Cauchon, den Bischof von Beauvais, der
dem Prozess gegen sie vorsaf3, stellvertretend fur Bauern, Soldaten, Kleriker usw.
Lobpreisungen sprechen (1008).

Dartiber hinaus lenkt der Epilog den Blick auf die machtpolitischen Hinter-
griinde des Prozesses und weist ihn als einen politischen Akt aus — etwas, aus dem
das eigentliche Stiick keinen Hehl macht. Das Drama zeichnet einen mittelalterli-
chen Kosmos, in dem Johanna mit ihrem ,Anspruch auf Glaubensunmittelbarkeit”
und ihrer ,Idee eines nationalen Kénigtums“!¢ eine ernstzunehmende Bedrohung
sowohl fur die kirchliche als auch fuir die feudale Ordnung darstellt. Vor diesem
Hintergrund erscheint der Prozess — zumindest aus Sicht der Aristokraten, vertre-
ten durch den Earl of Warwick, und der Kirche, vertreten durch den Bischof de
Bauvais - als Notwendigkeit, die gesellschaftspolitische Vormachtstellung beider
Herrschaftssysteme zu sichern.!” Die vierte Szene, eine Unterredung zwischen
Warwick und Cauchon, dient nachgerade dazu, die Beweggriinde auszuformulieren
und in den damaligen Zeitgeist einzubetten. Warwick und Cauchon sind in Saint

13 Tatsichlich war die Heiligsprechung Johannas durch die Rémisch-katholische Kirche der

Schreibanlass fir Shaw; vgl. Papajewski: George Bernard Shaw (Anm. 12), S. 173; Stanley

Weintraub: Introduction, in: ders. (Hg.): Saint Joan. Fifty Years After. 1923/24-1973/74,

Baton Rouge 1973, S. 3-7, hier S. 4. Die Nennung der Auszeichnung ,saint® im Titel ver-

weist auf den Akt der Heiligsprechung, der ihr das Attribut erst verliehen hat; vgl. Veronika

Schuchter: Textherrschaft. Zur Konstruktion von Opfer-, Heldinnen- und Titerinnenbil-

dern in Literatur und Film (Film - Medium - Diskurs 45), Wiirzburg 2013, S. 120.

Zu den Erinnerungsorten eines Helden/einer Heldin vgl. Giesen: Triumph and Trauma

(Anm. 1), S. 25-36.

Bevor der ,Gentleman® auftritt, erklirt Karl VII., man werde an der Stelle des Scheiterhau-

fens ein Kreuz aufstellen (1004) - ein Vorbote der spiteren Erinnerungskultur. Johanna

nimmt ihr Gedenken selbst vorweg: ,I shall outlast that cross. I shall be remembered when
men will have forgotten where Rouen stood.” (Ebd.).

Raimund Schiffner: ,,Shaw, George Bernard - Saint Joan®, in: Munzinger Online/Kindlers

Literatur Lexikon in 18 Binden, 32009, aktualisiert mit Artikeln aus der Kindler-Redaktion,

http://www.munzinger.de/document/22000632800_080 [letzter Zugriff am 18.10.2019].

17" Vgl. John Mason Brown: The Prophet and the Maid, in: Stanley Weintraub (Hg.): Saint
Joan. Fifty Years After. 1923/24-1973/74, Baton Rouge 1973, S.114-118, hier S.116;
Johan Huizinga: Bernard Shaw’s Saint, in: ebd., S. 54-85, hier S. 78; Schuchter: Textherr-
schaft (Anm. 13), S. 118.

14

15

16

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELD(IN) UND PUBLIKUM 287

Joan keine Bosewichte,!8 sondern Kinder ihrer Zeit, die nicht anders handeln konn-
ten. Shaw hatte sich in Saint Joan stets um eine neutrale Darstellung bemiiht. Er
wollte sich, so gut er konnte, an die historischen Fakten halten und orientierte sich
an den Prozessakten.!? Er sieht von einer Schwarz-Weif3-Zeichnung der Figuren ab
und lotet die historischen, politischen und religiosen Umstinde aus, die Johannas
Verurteilung bedingten. Ebenso liefert Shaw verschiedene Erklarungen fiir Johan-
nas aulergewohnliche Wirkung, die auf einem Zusammenspiel aus Johannas Auf-
treten, der militdrischen Lage und den politischen Unwigbarkeiten griindet. Thr
schreibt Shaw exzeptionelle Eigenschaften wie Tapferkeit, Beharrungsvermogen
und Stirke zu - das zeigt schon das erste Bild —, hebt ihre Fithrungsqualititen so-
wie ihre moderne, effektive Kriegsfiihrung hervor? und kennzeichnet sie als cha-
rismatische Figur mit hoher Attraktionskraft, die ihr Publikum affizieren und mit
sich reiflen kann:

JoAN [...] [Suddenly flashing out her sword as she divines that her
moment has come] Who is for God and His Maid? Who is for
Orleans with me?

LA HIRE [carried away, drawing also] For God and His Maid! To
Orleans!

ALL THE KNIGHTS  [following bis lead with enthusiasm) To Orleans!
(975-976)

Daneben macht Shaw deutlich, dass die aussichtslose militirische Situation und
damit verbunden die sinkende Moral im Heer sowie die ungesicherte Thronfolge —
die Konigin leugnet die Rechtmifigkeit ihres Sohns, der zudem von kaum jeman-
dem respektiert wird — ein von Verzweiflung geprigtes Ambiente schafften, in dem
Johanna tiberhaupt als die letzte und einzige Hoffnung erscheinen konnte.

Zwar arrangiert Shaw auch Johannas Verehrung zu Lebzeiten; an einer Stelle
ist die Rede von ,this cult of The Maid“ (982), spiter wird der Jubel des Volks,
dessen Sehnstichte Johanna durch die Wende im Krieg befriedigt, episch vermit-

18 Shaw in seinem Vorwort: ,There are no villains in the piece.“ (Bernard Shaw: Saint Joan. A
Chronicle Play in Six Scenes and An Epilogue. With an Introduction and Notes by
A. C. Ward, London 111966, S. 49).
19 Vgl. Papajewski: George Bernard Shaw (Anm.12), S.172; Weintraub: Introduction
(Anm. 13), S. 3.
Shaw in seinem Vorwort: ,We may accept and admire Joan, then, as a sane and shrewd
country girl of extraordinary strength of mind and hardihood of body. Everything she did
was thoroughly calculated; and though the process was so rapid that she was hardly con-
scious of it, and ascribed it all to her voices, she was a woman of policy and not of blind
impulse. In war she was as much a realist as Napoleon: she had his eye for artillery and his
knowledge of what it could do. [...] She was never for a moment what so many romances
and playwrights have pretended: a romantic young lady. She was a thorough daughter of
the soil in her peasentlike matter-of-factness and daggedness. [...] She was very capable: a
born boss.“ (Shaw: Saint Joan [Anm. 18], S. 19-20).

20

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

288 ISABELL OBERLE

telt.2! Aber der Autor verzichtet auf eine heroisierende Darstellung und tberlasst
Heroisierung wie Dimonisierung den Figuren seiner Dramenwelt. Damit grenzt
sich Shaw bewusst von fritheren Johanna-Bearbeitungen ab, allen voran von
Friedrich Schillers Die Jungfran von Orleans (1801), die er als romantische Verkla-
rungen abqualifiziert:

It goes almost without saying that the old Jeanne d’Arc melodramas, reducing every-
thing to a conflict of villain and hero, or in Joan’s case villain and heroine, not only
miss the point entirely, but falsify the characters, making Cauchon a scoundrel, Joan a
prima donna, and Dunois a lover.22

Indem Shaw seinen Vorgingern eine ausgewogenere Darstellung entgegenhiilt,
die der Komplexitit und Ambiguitit des Geschehens Rechnung tragen soll, ent-
larvt er die fritheren Bearbeitungen als Vereinfachungen, mehr noch als Falsifika-
tionen. Die Spaltung der Figuren in zwei dichotome Lager, die Polarisierung, er-
weist sich als Teil der Rezeption und damit der Heroisierung Johannas durch die
Literatur als einer weiteren Heldenmacherin.

Abgesehen von der Szene um das Wunder bemitht Shaw die Theatermetapher
zur Beschreibung des Heroischen nicht mehr. Nichtsdestotrotz reflektiert er — ge-
rade durch das intertextuelle Zusammenspiel mit Vorgingertexten, aber auch
durch den Verweis auf die Heiligsprechung - die Heroisierung als Zuschrei-
bungsprozess, an dem soziale Akteure (die Kirche) wie mediale Gestaltungen (die
Literatur) wesentlichen Anteil haben. Indem er ihre Verurteilung zur Ketzerin als
auch ihre Rehabilitierung anspricht, bezieht Shaw Verinderungen in der Historie
mit ein, die je einen anderen Blick auf die Figur zeitigen.

I11. Eine Heldin zwischen Sein und Schein: Jean Giraudoux’Judith (1931)

Wihrend Shaw sich in Saint Joan auch fiir das Nachleben seiner Heldin interessiert,
fokussiert Giraudoux in Judith die Heroisierung seiner Protagonistin ausschliefflich
zum Zeitpunkt der Tat. Schritt ftir Schritt fiihrt er vor, wie aus Judith eine Heldin
,gemacht’ wird - es geht um ihre ,passage de ’humain au héros“ (204) -, welche
nicht zu unterschitzende Rolle das Selbstinteresse der Heldenmacher sowie die
Bediirfnisstruktur des Publikums spielen und wie die Heldin allmihlich die Deu-
tungshoheit iiber Motive und Handeln verliert. Bemerkenswert an Giraudoux’ Text
ist, wie er die volloperative Heroisierung auf der Ebene der Aistoire in ein Span-
nungsfeld setzt zu einer Dekonstruktion des Heroischen auf der Ebene des discours.
Judiths Heroisierung entlarvt er so als machtpolitische Strategie der Priester.

21 When you pass through these doors into the sunlight, the crowd will cheer you. They will

bring you their little children and their invalids to heal: they will kiss your hands and feet
[...]% (989; dhnlich auch 985).

22 Shaw: Saint Joan (Anm. 18), S. 50; dhnlich auch S. 5 und 23-24: vgl. Wilhelm Grofle: Be-
arbeitungen des Johanna-Stoffes (Analysen zur deutschen Sprache und Literatur), Miin-
chen 1980, S. 18.

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELD(IN) UND PUBLIKUM 289

Den Rahmen fiir Judiths ,Heldentat® bildet, ahnlich wie in der biblischen Vorla-
ge, die Belagerung Béthulies durch das assyrische Heer unter der Fiihrung des Ko-
nigs und Feldherrn Holopherne. Nachdem das betulische Heer zusammengebro-
chen ist, die Stadt dem fiir den kommenden Morgen geplanten Uberfall nichts
mehr entgegenzusetzen hat, suchen die religiosen Fithrer der Stadt nach einer al-
ternativen Losung. Sie ersinnen eine Prophezeiung, der zufolge die schonste und
reinste Jungfrau der Stadt (,la plus belle et la plus pure de nos filles* [201]) sich in
das Lager Holophernes begeben, ihn verftihren und téten solle, und erwihlen Ju-
dith. Einen triftigen Grund fiir ihre Wahl nennt der Text nicht. Giraudoux’ Judith
ist alles andere als ,rein’, sie ist freiziigig, kokett, geht mit mehreren Minnern aus.
Ironisch kommentiert Jean, einer ihrer Verehrer: ,Et la plus pure apres toi, prosti-
tuée! (214) Judiths Disposition zur Heldin ist letztlich ebenso fraglich wie das
willkiirliche Vorgehen der Rabbiner.?? Geschickt konnen diese die Not und die
Angst der Bevolkerung — die Rede ist von ,hystérie collective® (202) — nutzen, um
sie mit der Weissagung zu indoktrinieren und sie von ihrer Wahrhaftigkeit und
Notwendigkeit zu tberzeugen. In der hoffnungslosen Lage Béthulies nimmt das
Volk die Aussicht auf Befreiung dankbar an und stilisiert Judith zu einer Projekti-
onsfliche, in der sich die Vorstellungen von der Rettung der Stadt biindeln. Noch
bevor Judith ihr Einverstindnis gibt, noch bevor sie selbst die Bithne in der dritten
Szene betritt, wird ihr Name von einer mannlichen, schrillen Stimme gerufen, er-
ginzt durch die Forderung ,sauve-nouse (199, 200, 201). Das betulische Volk
zwingt Judith als Heldin regelrecht herbei. Der Prophezeiung und auch den Rufen
des Volks schenkt Judith allerdings so lange keine Beachtung, bis sie vom Scheitern
des Militdrs erfahrt.?* Hierin liegt eine entscheidende Neuerung gegentiber der bib-

23 Die Priester selbst geben an, die Wahl sei durch Ausschlussverfahren auf Judith gefallen:
Joachim habe jede Frau gepriift (;scruter’ [206]) und tiberall sei er auf einen Makel gesto-
Ren. Indem er sich dabei mit einem Viehhindler (,maquignon® [ebd.]) vergleicht, disquali-
fiziert er seinen Modus Procedendi selbst. Eine weitere Erklirung fir die Wahl der Priester
liefern die Uberlegungen von Victoria B. Korzeniowska: The Heroine as Social Redeemer
in the Plays of Jean Giraudoux (Modern French Identities 13), Oxford u. a. 2001, S. 97-99,
sowie dies.: Giraudoux’s Judith and Pour Lucréce: Prostitution, Lust and Exploitation, in:
French Studies Bulletin: A Quarterly Supplement 54, 1995, S. 8-12. Korzeniowska analy-
siert die Herrschaft der Rabbiner als eine patriarchale und misogyne und erldutert, wie sie
ihre Macht tiber die sexuelle Unterwerfung der Frauen perpetuieren. In der Tat sind alle
weiblichen Figuren — mit Ausnahme Judiths - Kupplerinnen oder Dirnen. Indem die Pries-
ter Judith, die quer steht zur patriarchalen Ordnung, zwingen, Holopherne zu verfiihren
und sich ihm sexuell auszuliefern, indem sie sie in den Bereich der Prostitution dringen,
eliminieren sie den Storfaktor in ihrer auf Geschlechterhierarchien fuflenden Gesell-
schaftsordnung und stabilisieren die mainnlich geprigte Macht. Allgemein zu Judith-
Aktualisierungen in gendertheoretischer Perspektive vgl. Barbara Cantarino-Becker: The
Dramatic Hero in the Gendered Imaginary of Early Modern Germany. Judith and Holo-
fernes, in: Carolin Hauck u. a. (Hg.): Tracing the Heroic through Gender (Helden - Hero-
isierungen — Heroismen 8), Wirzburg 2018, S. 59-74.

Verkompliziert wird Judiths Motivlage insofern, als sie spiter erklirt, sich selbst schon lin-
ger und im Geheimen mit der Tétung von Holopherne betraut zu haben. Thr Antrieb sei
die Aussicht auf Verdienst (,mérite” [225]) und sie habe sich als Agens der Geschichte, als
Teil eines ,,grand moment du monde® (215) imaginiert. Vordergriindig geht es ihr nicht um

24

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

290 ISABELL OBERLE

lischen Vorlage:?> Wihrend dort religioses Sendungsbewusstsein Movens der
Handlung bildet, griindet ihr Entschluss hier, wie im Ubrigen auch schon in Fried-
rich Hebbels Judith, nicht in gottlicher Berufung, sondern in dem Versagen der
Minner, die die Stadt nicht beschiitzen konnen.?¢ Judith ist auflerdem nicht Urhe-
berin des Plans, lediglich ausfithrende Gewalt. Der Mord ist ihr vorgezeichnet, die
,Heldentat‘ also prospektiv vorweggenommen. Retterin, Heldin oder Erloserin — all
das kann sie nur werden, wenn sie die Vorbestimmung befolgt.

Das Problem, das sich den Priestern im Fortgang des Dramas stellt, besteht da-
rin, dass Judith den Mord an Holopherne zwar begeht - er fillt zwischen den zwei-
ten und dritten Akt?” —, ihre Tat aber erotisch-personlich motiviert, was ihren Hel-
denstatus gefihrden wiirde. Infolge der oben beschriebenen Demiitigung durch
Egon hatte sich Judith von Gott, ihrem Volk wie ihrer Mission losgesagt und sich
Holopherne zugewandt. Der Feldherr entspricht keineswegs den in Béthulie zirku-
lierenden Diffamierungen als Monster, sondern gibt sich als ,grand homme®, des-
sen humanistisch-epikureische Vision einer Welt, die nicht von Gott beherrscht ist,
die unschuldig und frei von der Todsiinde ist, die das Bdse nicht kennt, die Freude,
Harmonie und Menschlichkeit garantiert,?® in krassem Gegensatz zu der von den
Priestern praktizierten Theologie steht, die den Menschen gegen den eigenen Wil-
len instrumentalisiert, ihm seine Freiheit raubt, die Bevolkerung manipuliert und
Vergehen als Blasphemie sanktioniert. Mit Holopherne verbringt Judith eine Lie-
besnacht. Den darauffolgenden Totschlag begriindet sie damit, die Vollkommen-

die Rettung der Stadt, sondern um die Befriedigung thres Wunschs nach Geschichtsmacht;
vgl. Chouki Hallak: Le jeu du sacré et du profane dans Judith, in: Lise Gauvin (Hg.): Jean
Giraudoux et I’écriture palimpseste. Actes du colloque de la Société internationale des
études giralduciennes, Montréal 1997, S. 97-106, hier S. 105-106.

Firr eine anschauliche Zusammenfassung der biblischen Judith-Erzihlung vgl. Jurgen von
Stackelberg: Die Bibel in der franzdsischen Literatur: Voltaire, Gide, Giraudoux, in: Tom
Kleffmann (Hg.): Das Buch der Biicher. Seine Wirkungsgeschichte in der Literatur, Gottin-
gen 2004, S.53-71, hier S. 66-67, sowie Theodore Ziolkowski: Re-Visions, Fictionaliza-
tions, and Postfigurations: The Myth of Judith in the Twentieth Century, in: The Modern
Language Review 104.2, 2009, S. 311-332, hier S. 312-314.

Giraudoux kannte Hebbels Drama in einer 1911 erschienenen franzésischen Ubersetzung;
vgl. Jacques Body: Jean Giraudoux, Paris 2004, S. 543; Mathias Morgenstern: Transforma-
tionen des Biblischen im israelischen Theater, in: Ingrid Hentschel/Klaus Hoffmann (Hg.):
Theater — Religion — Spiritualitit, Miinster 2004, S. 79-98, hier S. 96; Ishikawa-Beyerstedt
Saeko: Friedrich Hebbels Einfluss auf die Moderne. Seine Rezeption in dramatischen Be-
arbeitungen von ,Judith“ bis ,Die Nibelungen®, Marburg 2014, S. 44; Stackelberg: Die Bi-
bel in der franzdsischen Literatur (Anm. 25), S. 65. Die Innovation von Hebbels Judith, die
sich in vielen spiteren Bearbeitungen fortsetzen wird, liegt in der Psychologisierung der
Hauptfigur; vgl. Ziolkowski: Re-Visions, Fictionalizations, and Postfigurations (Anm. 25),
S.316. Hebbels Drama verpflichtet sind neben Giraudoux’ Tragddie etwa Johann Nestroys
Parodie Judith und Holofernes (1849) und Georg Kaisers Komodie Die jiidische Witwe (1911).
Die Aussparung des Mords auf der Bithne kann durchaus als Zeichen dafiir gelten, dass
Giraudoux’ Interesse nicht der Tat selbst, sondern seiner Begriindung und seiner Wirkung
gilt; vgl. Saeko: Friedrich Hebbels Einfluss auf die Moderne (Anm. 26), S. 51.

Vgl. Jacques Poirier: Judith. Echos d’'un mythe biblique dans la littérature francaise, Rennes
2004, S. 163-164.

25

26

27

28

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELD(IN) UND PUBLIKUM 291

heit der gemeinsamen Nacht bewahren zu wollen (259-260).2° Der Mord sei eine
Form grofiter Zirtlichkeit (,supréme tendresse” [261]) und ziele darauf ab, den Ge-
liebten vor den Bedrohungen des einbrechenden Tages (,les menaces du jour®
[ebd.]) zu schiitzen. Gleichzeitig imaginiert Judith einen gemeinsamen Liebestod
und erwartet, durch die Hand der Priester als Strafe fiir thren Verrat zu sterben. Sie
vollbringt die Tat nicht, wie von der Prophezeiung angedacht, aus religiosem Sen-
dungsbewusstsein oder patriotischer Vaterlandsliebe, sondern ihr unterliegen rein
egoistische Motive.30 Weil Judith entschlossen ist, ihre Wahrheit tiber den Mord
kundzutun, sind die Priester verzweifelt bemiiht, sie zum Schweigen zu bringen.
Das in ihren Augen blasphemische Motiv wiirde die Wahrhaftigkeit der Prophe-
zeiung und damit die Autoritit der Rabbiner gefihrden. Thr Ziel ist es, Judith zum
»symbole du meurtre et de la haine“ (259), zur Heldin einer ,histoire de haine“
(260) zu stilisieren, und Judiths Entscheidung ,contre la haine® (268) steht dem
blinden Nationalismus der Priester3! offensichtlich entgegen. Nachdem die Priester
Judith schliefflich zum Einlenken bewegen koénnen,? ergreifen sie Mafinahmen fur
die Zukunft, die sie daran hindern sollen, die offizielle Wahrheit® doch noch zu
unterwandern: Von jetzt an wird sie isoliert in der Synagoge leben.

Die Vehemenz, mit der die Priester an einer retrospektiven Umwertung von
Judiths Motiv arbeiten, beweist jedenfalls die Bedeutung der inneren Uberzeu-

29 Vgl. auch Jacques Guicharnaud: Modern French Theatre from Giraudoux to Genet, New
Haven/London 21969, S. 28; Jiirgen Hein: Aktualisierungen des Judith-Stoffes von Hebbel
bis Brecht, in: Hebbel Jahrbuch 1971/72, S. 63-92, hier S. 83.

Auf Judiths personlich Beweggriinde wird in der Forschung immer wieder hingewiesen, vgl.
z. B. Hallak: Le jeu du sacré et du profane dans Judith (Anm.24), S.105-106, sowie
Korzeniowska: The Heroine as Social Redeemer (Anm. 23), S. 99-100 und 103. Ahnlich
auch schon bei Hebbel, wo Judith aus Rache fiir die vermessene Selbstherrlichkeit ihres
Gegenspielers totet; vgl. Stephan Baumgartner: Weltbezwinger. Der ,groffe Mann‘ im
Drama 1820-1850, Bielefeld 2015, S. 297-303.

Fischer, der Giraudoux’ Judith im Kontext der literarischen Verarbeitung des Ersten Welt-
kriegs liest, sieht darin eine Parabel auf die Romantisierung des Krieges, welche die Men-
schen den wahren Charakter des Krieges habe verkennen lassen; vgl. Philip Sheldon Fi-
scher: The French Theater and French Attitudes toward War, 1919-1939, Ann Arbor,
Michigan 1971, S. 33-34. Im Text lassen sich durchaus Anachronismen ausfindig machen,
die auf die Realitit des Ersten Weltkriegs verweisen, etwa Judiths Betitigung in einem Mili-
tarkrankenhaus, die damals tiblich war fiir adlige und gutbiirgerliche Frauen, sowie die Er-
wihnung eines Fronttheaters; vgl. dazu auch Jacques Robichez: Le théitre de Giraudoux.
Paris 1976, S. 228-236.

Angesichts der Beharrlichkeit, mit der sie ihre Position gegen den Druck der Priester ver-
teidigt, verwundert es, dass Judith nachgibt. Ausschlaggebend ist eine Vision in der siebten
Szene des dritten Akts, in welcher eine betrunkene Wache als Erzengel erscheint. Der Text
lisst offen, ob es sich um eine gottliche Offenbarung oder um eine Halluzination handelt;
vgl. Poirier: Judith (Anm. 28), S. 166. Der Erzengel kann Judith davon tiberzeugen, in ihrer
vermeintlich selbstbestimmten Tat letztlich doch nur den Willen Gottes ausgefithrt zu ha-
ben. Wihrend ihrer Mission sei sie stets von Gott beschiitzt worden, weswegen sie weder
Hunger noch Durst fiihlte, keine Verletzungen oder Blutspuren davongetragen habe und
unbefleckt geblieben sei; vgl. dazu Mary Douglas Dirks: The Problem of Judith, in: The
Tulane Drama Review 4.3, 1959, S.31-41, hier S.37-39, die das Hauptaugenmerk aller-
dings auf die Wiederherstellung von Judiths Jungfriulichkeit durch den Erzengel richtet.

30

31

32

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

292 ISABELL OBERLE

gung der Heldin fiir die Gemeinschaft. Nur mithilfe des rechten Motivs kann aus
LJudith la putain® (276), die sich dem Feind hingab, ,Judith la sainte“ (ebd.) wer-
den, die dem Mann mit Gottes Hilfe das Leben nahm. Gerade in Anbetracht des
Notzustands der Stadt scheinen Judiths vermeintliches Gottvertrauen und ihre
Unterwerfung unter seine Fithrung erbaulich zu wirken.?3 Obwohl oder gerade
weil es lugenhaft ist, bestitigt das offizielle Narrativ die Prophezeiung, in die das
Volk so viel Hoffnung gesetzt hatte, und es bestitigt auch ihr Selbstverstindnis
als iiberlegenes, sieghaftes Volk sowie die Wahrheit ihrer Religion.3* Zudem un-
termauert es die Macht der Priester, die sich durch die Prophezeiung verantwort-
lich fiir die Rettung zeichnen. Am Ende des Dramas steht eine Heldin nur zum
Schein und auch eine Heldin wider Willen.3

Indem Giraudoux den Heroisierungsprozess als machtpolitische Strategie aus-
stellt, die auch vor einer Verbiegung der Wahrheit nicht zuriickscheut, prisentiert
er ihn als Konstruktion. Dartiber hinaus macht er auf die mediale Vermitteltheit
der Heroisierung aufmerksam. Schon als die Menschen aus Béthulie im dritten
Akt das Feldherrnlager erreichen, haben sie Heldenlieder auf den Lippen, mit
denen sie Judiths Mut und Holophernes Infamie besingen (263-265). Bezeich-
nend ist einerseits die Vereinfachung der Heldengeschichte, in der Held und Ge-
genspieler einseitig positiv oder negativ dargestellt werden. Die biblische Erzih-
lung um Judith und Holofernes, die in diesen dichotomen Mustern operiert,
weist Giraudoux — dhnlich wie Shaw tber die literarischen jobanna-Adaptionen
urteilt — als Verkiirzung oder Verfilschung aus. Andererseits lenkt Giraudoux den
Blick auf das Verhiltnis, in der die Heldin zu ihrer Heldengeschichte steht. Judith
nimlich will den Chorilen widersprechen, aber sie wird durch den Gesang iiber-
stimmt. Als Hauptdarstellerin der Geschichte unter der Regie der Priester vor
dem betulischen Publikum wird ihr das Recht auf die Interpretation ihrer Tat
entzogen. Das Volk eignet sich die Deutungshoheit an, zwingt ihr mithin eine al-
ternative Wahrheit® auf.3¢ Giraudoux konstruiert so einen Gegensatz zwischen
der ,Heldentat’ und der ,Heldenerzihlung‘, wobei letzteres keinen Anspruch auf

33 So stellt auch Poirier: Judith (Anm. 28), S. 175, fest, das Volk brauche solch eine wunderba-

re Geschichte, um nicht zu verzweifeln.

Den Nationalstolz veranschaulicht Giraudoux an der Figur Judith, nach deren Vorstellung

ihr Volk ein siegreiches Volk ist: ,Est-ce donc un crime d’avoir révé que le nom juif dit

étre celui d’une race de vainqueurs?“ (213) Den Zusammenbruch des Militdrs empfindet
sie als eine Schmach, die sie in der Wendung ,la patrie bafouée® (212) zum Ausdruck
bringt. Thr Nationalstolz ist es letztlich auch, der sie den Auftrag annehmen lisst; vgl.

Hein: Aktualisierungen des Judith-Stoffes (Anm. 29), S. 82.

35 Vgl. Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War (Anm.31), S.33
und 34: ,sham-heroism®, ,the false heroism of myth“; Poirier: Judith (Anm. 28), S. 70:
»héroine malgré elle®.

36 Vgl. Poirier: Judith (Anm. 28), S. 175: ,, Judith, mythifiée et mystifiée, disparait en tant que
sujet.” Zur Rolle des Volks als Publikum vgl. Vincent Brancourt: Figures du spectateur dans
le théitre de Jean Giraudoux: A propos d’ Amphitryon 38, Judith et Pour Lucréce: LHéroine,
la communauté et la légende, in: Etudes de Langue et Littérature Francaises 85/86, 2005,
S.136-149, hier S. 137-140, der dhnlich argumentiert.

34

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELD(IN) UND PUBLIKUM 293

Verazitit erheben kann. Vielmehr gleicht die Heldenerzihlung einem groben
Handlungsgeriist, das mit Projektionen aufgefiillt oder tiberblendet werden kann.
Die Erzidhlung benoétigt nur den Anschein des Heroischen. Kleider machen Leute,

das weiff auch Judith:

Dieu s’occupe de I'apparence et de I’ensemble, non du détail. Dieux exige que notre
ceuvre ait la robe du sacrifice, mais il nous laisse libres, sous cet ample vétement, de servir
nos propres penchants, et les plus bas. (248; Hervorh. d. Verf.)

Die Priorisierung des Anscheins gegeniiber den wahren Vorgingen verdichtet
Judith in dem im Franzosischen doppeldeutigen Begriff ,geste, wenn sie folgert:
»il [Dieu] avait besoin de mon geste, non de mon appui!“ (248) Zum einen kann
,geste’ die blofle Geste im Sinne einer (Hand-)Bewegung und damit ein duflerliches
Zeichen meinen, zum anderen bedeutet es aber auch Heldentat (wie etwa in den
mittelalterlichen chansons de geste). Heldentat und duflerlicher Ausdruck gehen
Hand in Hand, auch wenn sie nicht deckungsgleich sind; die ,,Ausfithrung® der
Heldentat ist in der Rezeption von ihrer , Auffihrung” nicht mehr zu trennen.

IV Fazit

Zentral in George Bernard Shaws Saint Joan und Jean Giraudoux’ Judith, so lasst
sich zusammenfassen, ist die Heroisierung als Konstruktions- und Zuschreibungs-
prozess. In beiden Dramen ist die Transformation der Protagonistin in eine Heldin
eben keine Evidenz per se, sondern eine Frage der Inszenierung durch die Helden-
macher und der Interpretation durch ein Publikum zu Lebzeiten wie auch im Tod.
Indem Shaw und Giraudoux einen in der Literaturgeschichte verbiirgten Mythos
aktualisieren und sich somit auf Vorgingertexte berufen, konnen sie sich von deren
Heldendarstellungen abgrenzen und ihren eigenen Zugriff schirfen. Beide Texte
heben auf das mediale Moment einer jeden Heroisierung ab, wodurch die Parallele
zwischen Theater und Heroisierung augenscheinlich wird. Die Hauptrolle spielen
Johanna und Judith, ihren Auftritt arrangieren die Heldenmacher als Regisseure,
das Publikum wohnt der Schaustellung bei - man denke an die eigenwillige Ver-
wendung des Wunderbegriffs (s. 0.) -, reagiert anerkennend auf das Dargebotene,
um so den Heldenstatus der Figuren zu beglaubigen und zu perpetuieren.

Shaws und Giraudoux’ Skepsis gegeniiber einem essentialistischen Verstindnis
von Heldinnen und Helden ldsst sich erkliren als Reaktion auf die Verwisserung
des Heldenbegriffs im Ersten Weltkrieg. In den europdischen, kriegfiihrenden Staa-
ten wurde er einerseits auf den gemeinen Soldaten, ja sogar die brave Hausfrau er-
weitert und andererseits schien er doch inkompatibel mit den Anforderungen des
industrialisierten Massenkriegs, in dem die Soldaten zu ,Handlanger[n] der Ma-

37 yon den Hoff u. a.: Helden - Heroisierungen — Heroismen (Anm. 1), S. 11 (Hervorh. i. O.).

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

294 ISABELL OBERLE

schine® oder, schlimmer noch, zu ,bedeutungslosen Objekt[en] des Krieges“3? ge-
rieten. Nicht umsonst vollzog sich ausgehend vom Ersten Weltkrieg ein Paradig-
menwechsel vom Helden zum Opfer, vom Heroismus zum Viktimismus, der die
europidische Erinnerungskultur des 20. Jahrhunderts prigen sollte.?’

Shaw und Giraudoux behandeln Heldenkonstruktionen auch in anderen Tex-
ten, die unmittelbarer auf den Ersten Weltkrieg referieren. In dem Einakter
O’Flaberty V.C. A Recruiting Pampblet etwa, der 1915 entstand, ldsst Shaw seinen
Protagonisten, den irischen, mit dem Victoria Cross ausgezeichneten Gefreiten
O’Flaherty fur einige Tage in die Heimat zuriickkehren, um dort als ,Held* eine
Rekrutierungskampagne zu unterstiitzen. Die inszenatorisch-performative Dimen-
sion des Heroischen spiegelt sich hier schon in der Handlungsanlage. Shaws Prota-
gonist jedenfalls nimmt nur sehr widerwillig an der Kampagne teil, da er um die
Inhaltslosigkeit der Heldenerzihlungen weifl. In O’Flaberty entzaubert Shaw den
Heldenkult, indem er die wahren Beweggriinde des Gefreiten fiir seinen Kriegsein-
satz darlegt, die nichts mit patriotischer Hingabe, sondern mehr mit finanziellen
und soziokulturellen Problemlagen zu tun haben. Aus Giraudoux’ Feder wiederum
lasst sich beispielhaft Siegfried (1928)* anfiihren. Das Stiick spielt in Gotha im Jah-
re 1921 und behandelt den Aufstieg eines unbekannten, namenlosen, an Amnesie
leidenden Soldaten zum gefeierten Anwirter auf die deutsche Kanzlerschaft. Wenn
Giraudoux die franzosische Herkunft des deutschen ,Helden® enthiillt, wird das
Heldennarrativ als reine Konstruktion, als Tduschung ausgewiesen.

Im Zuge des Ersten Weltkriegs hat der Heldenbegriff mithin eine Sinnentlee-
rung erfahren, die zu kritischen Auseinandersetzungen mit dem Heroischen im eu-
ropdischen Theater angeregt hat. Shaws Saint Joan und Giraudoux’ Judith sind nur
zwei Beispiele fiir eine Infragestellung des Heroischen, deren Besonderheit in der
engen Verschrinkung von Heroik und Theatralitit liegt.

38 Helmut Fries: Die grofle Katharsis. Der Erste Weltkrieg in der Sicht deutscher Dichter und
Gelehrter. Bd. 1: Die Kriegsbegeisterung von 1914: Urspriinge — Denkweisen — Auflosung,
Konstanz 1994, S. 243.

39 Vgl. Herfried Miinkler: Der Grofle Krieg. Die Welt 1914-1918, Berlin 2013, S. 467; Luc

Capdevila/Daniéle Voldman: War Dead. Western Societies and the Casualties of War,

ibers. von Richard Veasey, Edinburgh 2006, S. 11-16. Andere Studien datieren den Per-

spektivwechsel erst auf den Zweiten Weltkrieg, wohingegen sie fiir den Ersten Weltkrieg ei-
ne Amalgamierung von Heldentum und Opfer im Sinne von ,sacrifice’ sehen, z. B. Jean-

Marie Apostolidés: Héroisme et victimisation. Une histoire de la sensibilité, Paris 22011,

S. 16; Martin Sabrow: Heroismus und Viktimismus. Uberlegungen zum deutschen Opfer-

diskurs in historischer Perspektive, in: Potsdamer Bulletin flir zeithistorische Studien

43/44, 2008, S. 7-20, hier S. 18.

Siegfried ist die dramatische Umsetzung eines Romans, der schon etwas frither, 1922, unter

dem Titel Siegfried et le Limousin erschien.

40

120-281 - am 13.01.2026, O4:57:18.



https://doi.org/10.5771/9783956507120-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

