GERDIEN JONKER
Eine Wellenlange

zu Gott

Der Verband der
Islamischen Kulturzentren

in Europa

global | local Islam [transcript]

https://doi.org/10.14361/6783838400998 - am 13.02.2026, 21:55:13. https://www.nlibra.com/de/agb - Open Access - (- EzamaTy


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerdien Jonker
Eine Wellenlinge zu Gott

13.02.2026, 21:55:13,


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerdien Jonker (Ph.D. Groningen/NL 1993) ist Religionshistorikerin und
empirische Religionsforscherin. Zurzeit untersucht sie im Rahmen eines
Forschungsprojekts an der Universitit Marburg die Kommunikation zwi-
schen den islamischen Gemeinschaften und der Mehrheitsgesellschaft.

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerdien Jonker

EINE WELLENLANGE ZU GOTT
Der »Verband der Islamischen Kulturzentren«

in Europa

[transcript]

13.02.2026, 21:55:13,


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung des
Bundesministeriums des Innern (Referat LG II 4).

@ ®@@ This work is licensed under a Creative Commons
EANTMTE Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme
Jonker, Gerdien:
Eine Wellenlinge zu Gott: der »Verband der
Islamischen Kulturzentren« in Europa / Gerdien Jonker. —
Bielefeld: Transcript, 2002.
(Global, local Islam)

ISBN 3-9331277-99-8

© 2002 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld

Druck: Digital Print, Witten

ISBN 3-933127-99-8

13.02.2026, 21:55:13, - @


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

Einleltung . ... 7
WEGE IN DIE VERGANGENHEIT .............................. 15
1.  Die heiligen Minner des Nakshibendi-Ordens ................ 17
1.1 Bruch als Instrument der Erneuverung ....................... 17
1.2 Scheich Nakshibend und seine Vorginger ................... 21
1.3 Scheich Ahmad Sirhindi, »der Erneuerer des

zweiten Jahrtausends« ........ o il 27
1.4 Quietistische und politische Heilige im 18. und

19.Jahthundert ......... ... ... ... 39
1.5 Das ausgeblendete andere Geschlecht ...................... 46
2. Siileyman Hilmi Tunahan (1888-1959): Ein Leben ............ 49
21 DerTraum ..........ooiiiiiiiiiiiii 49
2.2 Derbegabte Sohn ....... ... . ... .. L. 54
2.3 Istanbulin den 1g20er Jahren ............ ... ... ... . ... 57
2.4 DerAuftrag ....... ... 61
2.5 Der Wanderunterricht ................. ... ... . ... G5
2.6 Stleymans ToChter ..ottt .. 68
2.7 Das spirituelle Erbe . ... 71
2.8 Die Entstehung der Laiengemeinschaft ..................... 74
WAHRNEHMUNGEN IN DER GEGENWART ................... 79
3.  Die Siileyman-Gemeinschaft von aufen gesehen ............. 81
3.1 Religiose Sprachlosigkeit in der Ttrkei ...................... 81
3.2 DerblindeFleck ......... ... .. i i 86
3.3  Wahrnehmungen von Fremdheit in Deutschland ............. 91
3.4 Die Gemeinschaft im Spiegel der Wissenschaft ............. 100
3.5 Innerislamische Beobachtungen .......................... 106
3.6  Religiositit und gesellschaftliche Akzeptanz ................ 108
4.  Ideen und Interessen einer religiésen Organisation ........... 111
4.1 Die Konsolidierung des Charismas ......................... II1
4.2 Eine duale Organisationsstruktur .......................... 114

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INHALT

4.3 Die Anfinge des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren«

am Beispiel Berling ...t 119
4.4 Das Muster der westlichen Expansion ...................... 123
4.5 Profil eines Direktors ............ ..., 129
4.6 NeueHorizonte ...........ccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiii .. 132
4.7 Nach dem Fithrungswechsel ............................. 136
4.8 Charisma von innen und auflen betrachtet .................. 142
5.  Dieinnere Dynamik der Gemeinschaft .................. ... 147
5.1 Die Asymmetrie der Inklusion ............................ 147
5.2 Die Suchenach Wortern ................. .. iiiiii.... 151
53 DerOrtder Frauen .............ccoiiiiiiiiiiiiiiieena... 153
5.4 Die Grenzen der Kommunikation .................... ... 160
5.5 Unter Theologinnen ..............ccoiiiiiiiiiiiiii... 170
5.6 Die europiische Herausforderung ......................... 174

ZWISCHEN DEN ZEITEN: DIE RELIGIOSE KOMMUNIKATION .. 177

6. DerDawa-Auftrag ............. ... ... ... 179
6.1 Bildungund Erneuerung ......... .. ... 179
6.2 Das Bildungsangebot des Verbandes ....................... 184
6.3 Der Stoffunddie Stufen ............ ... i, 187
6.3.1DieVorstufe ......... ... .. . ... i 188
6.3.2 Die erste bis dritte Stufe ............ ... ... ... ..., 189
6.3.3 Die vierte und fuinfte Stufe ........... ... ... ... ... 192
6.3.4 Die Hoca-Ausbildung .............................. 193
6.4 Internate und fehlender Nachwuchs ................ ... ... 198
6.5 Der Religionsunterricht fiir 6ffentliche Schulen ............. 203
7. DerRitusder Erinnerung ............................... 207
7.1  Hatimund Dikr ... ... 207
7.2 Bedingungen der Teilnahme am Hatim .................... 210
7.3 Die Abfolgeder Gebete .............. ... . ... ...l 218
7.4  Auf der Suche nach einer Wellenlinge ..................... 226
Nachwort ... 231
Index der religiosen Begriffe ............ .. ... .. ... 239
Quellen und Bibliographie ............. ... ... i i 251
Abbildungen .......... . 267
Angaben zu den Interviewpartnern ............... .. ... 279
6

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Anfang 1998 lud der damalige Vorsitzende des Berliner Verbandes der Is-
lamischen Kulturzentren mich zu einer gemeinsamen Bahnfahrt nach
Koln ein. Er wolle, sagte er als Begriindung, mich dem Kélner Mutterhaus
einmal vorstellen. Auflerdem habe der dortige Direktor den Wunsch gedu-
Rert, meine Bekanntschaft zu machen. So fuhren wir an einem Winter-
morgen mit dem ICE durch die von Rauhreif iiberzogene Landschaft Sach-
sens. Das Gesprich wollte nicht so richtig in Fahrt kommen. Der Vorsit-
zende ist zwar ein von Natur aus sehr freundlicher Mensch. Seine orthodo-
xe islamische Erziehung hat ihm jedoch férmliche Umgangsformen ange-
deihen lassen, die seinem Aulftritt eine altmodisch wirkende Feierlichkeit
verliehen. Meine niederlindische Sozialisation, in der ich schon friih ein-
geschirft bekommen hatte, mich ja informell zu benehmen, damit mein
Gegentiber sich nicht herabgesetzt fithlt, erwies sich als Handicap, um ein
fliissiges Gesprich mit ihm zu fihren. Was immer das Thema war, die
meisten Anliufe verliefen nach einigen Minuten im Sand und anschlie-
Rend schauten wir wieder auf die Landschaft. Der Gedanke, mein Reisebe-
gleiter stehe meinem Habitus ebenso ratlos gegentiber wie ich dem seinen,
ging mir zwar durch den Kopf, vermochte aber nicht, meine Zunge zu 16-
sen. Auf die Konsequenzen eines lingeren Beisammenseins zu zweit wa-
ren wir ganz offensichtlich beide nicht vorbereitet. Insgeheim bezweifelte
ich bereits die Richtigkeit meiner Entscheidung, die Einladung iiberhaupt
angenommen zu haben.

Meine — eher sporadischen — Kontakte zum Berliner Verband gingen
damals ins flinfte Jahr. In diesem Winter war ich gerade dabei, mit einer
Gruppe von Studierenden die 7o Berliner Moscheen zu ihrer gegenwirti-
gen Lage zu befragen und dieser zuriickhaltende, ja steife Herr, mit dem
ich nun unterwegs war, hatte uns mit offenen Armen empfangen. Er hatte
den Studierenden eine Tour d’horizon durch die neun Berliner Moscheen
des Verbandes gegeben, war mit ihnen zu den Bauplitzen neu entstehen-
der Immobilien gefahren und hatte geradezu freimiitig unsere Fragen be-
antwortet. Ich glaube, dass wir damals von seiner Offenheit verblifft wa-
ren, weil sie so gar nicht ins Bild passen wollte, das Journalisten und Wis-
senschaftler von dem Verband gezeichnet hatten. Im Seminar wurde sogar
die Frage aufgeworfen, wem man denn glauben solle, wenn die eigenen
Begegnungen mit den wissenschaftlichen Darstellungen divergierten: den

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

muslimischen Gesprichspartnern oder der Wissenschaft? Es war vor allem
Neugierde auf die Losung dieses Ritsels, die mich die Einladung hatte an-
nehmen lassen.

In Koln erwartete uns eine groflere Kommission, bestehend aus dem
Direktor und 15 weiteren Herren, die sich als Vorsitzende anderer Distrikte
und als Verwaltungsfunktionire vorstellten. Wie mein Begleiter waren
auch sie formlich gekleidet — dunkelblauer Anzug, bliitenweifles Hemd,
Krawatte und dazu passendes Brusttuch — und wie er waren sie von einer
undurchschaubar wirkenden Feierlichkeit. Der Besuch war griindlich vor-
bereitet worden. Tee wurde gereicht und Siissigkeiten, gefolgt von einem
ausgesuchten Mittagessen, an dem alle Herren teilnahmen. Es wurde mir
klar, dass meine Anwesenheit ernster genommen wurde, als ich erwartet
hatte. Nach dem Essen folgte der Rundgang. Mir wurden das Mutter-
haus samt seiner Moschee, die Verwaltung, Empfangsriume, Bibliothek,
Ausbildung, Schulbiicher, Fraueninternat und, last but not least, die islami-
sche Akademie, die im Frithjahr er6ffnet werden sollte, mit einer Griind-
lichkeit vorgefiithrt, die mir bei den vielen Besuchen in islamischen Ein-
richtungen noch nicht begegnet war. Abends war deutlich, dass man im
Gegenzug etwas von mir erwartete. Die Frage stellte sich, was das sein
konnte. Die Antwort darauf prisentiere ich mit der vorliegenden Veréffent-
lichung.

II.

Im Frithjahr 1998 befand sich der »Verband der Islamischen Kulturzen-
tren« in einer Transformation, deren Symbol die Eréffnung einer islami-
schen Akademie sein sollte. Es war der erste umfassende Versuch, mit der
Mehrheitsgesellschaft eine dauerhafte Kommunikation zu beginnen, — »in
Europa anzukommenc, wie es in der Sprache des Verbandes hief3. Fiir die-
se Gemeinschaft, die jahrzehntelang nach auflen hin verschlossen war und
dadurch ein negatives Image aufgebaut hatte, erwies es sich zunichst als
schwierig, neue und gewissermaflen unbelastete Kontakte zur Umwelt
aufzunehmen. Die Akademie sollte dieses Ziel erfiillen. Den Vorsitzenden
der Distrikte war der Auftrag erteilt worden, neue Beziehungen zu kniip-
fen, und das taten sie nun, jeder nach seinen Moglichkeiten.

All diese Minner — die Frauen lernte ich erst spiter kennen — waren in
erster Linie religios nach innen gekehrt. Thr Habitus wurde von dem Be-
streben geprigt, den Prophet Muhammad so gut wie moglich nachzuah-
men. Um das zu erreichen, hatten sie ihren Alltag, ihre Umgangsformen,

8

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ihr AuReres, ihr Essen, ihre Atemziige, ja sogar ihre Triume nach den ent-
sprechenden Hinweisen in Koran und Sunna ausgerichtet. Somit leb-
ten sie ein ritualisiertes Leben, dass man in christlichen oder jidischen
Kreisen orthodox nennen wiirde. Diese so genannte Imitatio Muhammadi
verschaffte thnen Sicherheit und inneren Frieden. In einem nichtislami-
schen Kontext jedoch bewirkten die feierlichen Umgangsformen geradezu
das Gegenteil. Obwohl in Europa zu Hause, hatte ihr heiliger Auftrag sie
die Anspriiche und Anforderungen der nichtmoslemischen Auflenwelt bis
dato nicht zur Kenntnis nehmen lassen. Folglich verfiigten sie auch tiber
wenig Erfahrung im Umgang mit Nichtmoslems und waren kaum auf ei-
nen Dialog mit der AuRenwelt vorbereitet.

Der Versuch meiner Gesprichspartner, iiber den eigenen Schatten zu
springen, den ich wihrend der Zugfahrt und dem anschliefenden Emp-
fang miterlebte, verfolgte 1998 nur ein Ziel: den islamischen Religionsun-
terricht an den 6ffentlichen Schulen zu installieren. Damit sollte der Sen-
dungsauftrag der Gemeinschaft in einen neuen Horizont iiberfiihrt wer-
den. Die Grenze zur Auflenwelt war nicht die einzige, die fiir diesen Zweck
uberschritten werden musste. Um diesen Auftrag zu erfiillen, mussten
auch die Barrieren innerhalb der Gemeinschaft durchlissiger werden. Es
galt, die Grenze zwischen den Generationen ebenso zu verschieben wie die
zwischen den Geschlechtern. Zudem erwies es sich als notwendig, eine
neue Interpretation des islamischen Begriffs der religiosen Erneuerung
(Tagdid) ins Auge zu fassen, die die Offnung zur AuRenwelt auch religiés
begriinden kénne. Damit war mein wissenschaftliches Interesse endgiiltig
geweckt worden.

I1I.

Ein halbes Jahr spiter entschied ich mich, eine Monographie zu schreiben,
um die organisatorische Verwandlung, die sich vor meinen Augen abspiel-
te, aufzuzeichnen und auch historisch nachzuvollziehen. Innerhalb des
Verbandes wurde mein Vorhaben als eine Hilfe fiir die eigene Offnung be-
griffen. Wo ich auch hinkam, standen die Tiiren fortan offen, wurden die
Biicher gezeigt und die religiose Terminologie in allen Einzelheiten erklart.
Die Hoffnung war geweckt worden, dass ich die Gemeinschaft mit mei-
nem Buch aus der Talsohle der negativen Zuschreibungen fithren wiirde.
Niemand konnte damals voraussehen, dass ihr noch einmal eine tiefgrei-
fende Wandlung bevorstand, die die Offnung wieder riickgingig machen
sollte. Zunichst entwickelten sich meine Interessen in eine Richtung, die

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

zwar von den minnlichen Vorstinden unterstiitzt wurde, ihren Reprisen-
tationsvorstellungen jedoch nicht entsprach.

Wie mannliche Feldforscher sich ihren Gegenstand tiber die minnli-
che Seite erschlieflen miissen, war mein Zugang in hohem Mafle von der
Gesprichsbereitschaft der Frauen bestimmt. Sie waren es, die mir ein Ver-
stindnis von der inneren Dynamik der Gemeinschaft iiber weite Strecken
ermoglichten. Darum handelt dieses Buch auch von der Stellung der Frau-
en innerhalb des Verbandes, von ihren Freiriumen und ihren Bereichen
selbststindigen Handelns, von ihrer Selbstwahrnehmung und den Gren-
zen, die sie freiwillig akzeptieren. Meine Ankiindigung, tiber sie schreiben
zu wollen, sorgte anfinglich bei den Mannern in den Fiithrungsetagen fiir
Unruhe. Frauen leben und arbeiten schlieRlich im Mahram, jener inneren
Domine, zu der Minner keinen Zutritt haben und iiber die sie auch nichts
wissen diirfen. Uber sie zu schreiben konnte bedeuten, die Grenze der Ge-
schlechtertrennung zu verletzen und eine Privatheit zu storen, die fiir eine
minnliche Offentlichkeit letztendlich nicht von Interesse sein kann, und —
wie der Kolner Direktor einmal privat bemerkte — doch nur Tratsch zu Ta-
ge fordern wiirde.

Das Ziel der Feldforschung lag indes beim Thema der Kommunika-
tion, d.h. der religisen Kommunikation, der internen Kommunikation
und der angestrebten Kommunikation zur Auflenwelt, fiir die zunichst
alle Voraussetzungen fehlten. Es ging um die Frage, tiber welche religiésen
Ressourcen diese orthodoxe islamische Gemeinschaft verfiigte, um die re-
ligios begriindete Kommunikation in ein Instrument zu verwandeln, mit
dessen Hilfe sich auch im europiischen Kontext Wege ebnen lieRen. Die
religivse Kommunikation hatte die Gestalt kollektiver Gebetskreise (Ha-
tim) und eines kollektiven Sendungsauftrags (Da'wa) angenommen. Sie
bildete wiederum den Rahmen fiir eine intensive interne Kommunikation,
die sich zwischen allen Mitgliedern abspielte. Die Position jedes Einzelnen
bestimmte jedoch in hohem Mafle deren Richtung sowie auch ihr letztend-
liches Gelingen. In diesem Geflecht schien nun die angestrebte Kontakt-
aufnahme zur nichtmoslemischen Mehrheitsgesellschaft als Antrieb zu
funktionieren, die internen Strukturen zu iiberholen. Damit wurden zu-
nichst Barrieren auf dem Weg zum gesteckten Ziel beseitigt. Damit einher
ging aber auch eine tiefgreifende Umwandlung, die die Gemeinschaft in-
nerhalb kiirzester Zeit von innen nach auflen kehrte.

I0

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Iv.

Als das Buch bereits zur Hilfte geschrieben war, kam die Krise. Ein dop-
pelter Fithrungswechsel an der Spitze der Gemeinschaft hatte im Sommer
2000 einen Personalwechsel auf allen Ebenen und in allen europiischen
Gemeinden des Verbandes zur Folge. Als dieser Konflikt endete, waren
auch alle Gesprichspartner, die den Dialog zu Kirche, Staat und Gesell-
schaft gesucht hatten, verschwunden. Thr Verschwinden hatte zwei Konse-
quenzen. Einmal standen die christlichen und sikularen Gesprichspart-
ner, die sich auf das Dialogangebot eingelassen hatten, vor der Aufgabe,
ihren Vorstinden und Kuratorien zu erkliren, warum die Kontaktaufnah-
me nun doch misslungen war. Alte Vorurteile gegen Muslime flammten
wieder auf. Innerhalb der Gemeinschaft fithlte sich nunmehr eine ganze
Generation im Stich gelassen. Vor allem diejenigen, die in Europa geboren
waren, hatten ihre Hoffnung darauf gesetzt, im Zuge der Offnung zu
»normalisieren«, d.h. als Moslems akzeptiert zu werden und als gliubige
Menschen eine sinnvolle Aufgabe in der Gesellschaft erfiillen zu kénnen.

Die Datenaufnahme wurde Ende 2000 abgeschlossen. Der For-
schungszeitraum umfasst somit zwei Paradigmenwechsel, die beide dra-
matische Auswirkungen auf den »Verband der Islamischen Kulturzentren«
zeitigten. Aus den Gesprichen und Interviews wurde auflerdem deutlich,
dass diese Gemeinschaft in ihrer kurzen Existenz bereits verschiedene
Umwandlungen vollzogen hatte. Wie noch zu zeigen ist, war ihre Griin-
dung in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts eine Reaktion auf die er-
zwungene Modernisierung der Gesellschaftsordnung in der Tiirkei gewe-
sen. Als Antwort darauf unterwarf diese Gemeinschaft sich einer religiés
gewendeten Modernisierung. Sie vollzog den Bruch mit dem traditionellen
islamischen Orden und bildete eine Laiengemeinschaft. Heute, wo die Ab-
l6sung der ersten Generation bevorsteht, sieht sich der europiische Zweig
der Gemeinschaft vor der Aufgabe, Formen zu erproben, die dem europii-
schen Kontext Rechnung tragen. In dem vorliegenden Buch werden die Pa-
radigmenwechsel als Anldufe begriffen, die Kommunikation innerhalb der
Gemeinschaft an die der Mehrheitsgesellschaft anzuschliefRen, ohne dabei
an religiéser Glaubwiirdigkeit einzubiien. Fiir jede Religionsgemeinschaft
ist das bereits ein Spagat. Fiir die islamischen Glaubensgemeinschaften in
Europa kommt das Hindernis hinzu, gesellschaftlich noch nicht akzeptiert
zu sein.

II

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

V.

Das Buch ist in drei Teile gegliedert. In Wege in die Vergangenheit wird die
islamische Geschichte der letzten fiinf Jahrhunderte befragt und das reli-
giose Koordinatensystem, das heute die Entscheidungen der Gemeinschaft
bestimmt, festgestellt. Die Suche fiithrt in die Geschichte des Nakshibendi-
Ordens in der Zeit vom 17. bis zum 19. Jahrhundert. Um ihre Koordina-
ten zu rekonstruieren, werden im ersten Kapitel philologische Ergebnisse
der Islamwissenschaft fiir eine religionswissenschaftliche Perspektive aus-
gewertet. Aus dem islamischen Orden entstand Mitte des 20. Jahrhunderts
eine Laiengemeinschaft. Unter welchen Umstinden sie gegriindet wurde,
welche organisatorische Gestalt sie annahm und welche Richtung sie ein-
schlug, diesen Fragen ist das zweite Kapitel gewidmet. In Wahrnehmungen
in der Gegenwart, dem dritten Kapitel, wird zunichst skizziert, warum die
entstehende Gemeinschaft in der Tiirkei angefeindet wurde. Das abschlie-
Rende Urteil der Hiresie wurde auch von Wissenschaftlern in Deutschland
tuibernommen, ohne allerdings die hierzulande geltenden Grundrechte auf
Religionsfreiheit zu beriicksichtigen. Hier schlieft mit dem vierten Kapitel
eine Beschreibung der Entstehung des Verbandes in Europa an sowie der
Paradigmenwechsel in den letzten Jahren. Die Wege, die eine Mitteilung
innerhalb der Gemeinschaft und in den Kontakten zur Umwelt zuriickle-
gen muss, sind Gegenstand des fiinften Kapitels. Die Weise, wie die
Kommunikation funktioniert, beriihrt die Zusammenarbeit zwischen den
Geschlechtern, die Asymmetrie ihrer Inklusion und den Ort der Frauen. Es
wird beschrieben, wo die Kommunikation an ihre Grenzen gerit, wann sie
definitiv scheitert und unter welchen Bedingungen sie gelingen kann. Zwi-
schen den Zeiten: Die religiose Kommunikation, das sechste Kapitel, beinhal-
tet zunichst den Versuch, die kollektive Sendungsaufgabe, die diese Laien-
gemeinschaft sich gestellt hat, zu skizzieren. Das letzte Kapitel schliefilich
beschreibt die Liturgie der Gebetskreise. Die Wandlungsprozesse des
Nakshibendi-Ordens, die diese Gemeinschaft nicht nur in organisatori-
scher, sondern auch in religiéser Hinsicht zu einer Laiengemeinschaft ge-
macht haben, werden darin noch einmal rekapituliert.

VI.
Die religiésen Begriffe sind prinzipiell in arabischer Umschrift geschrie-
ben. In allen tiirkischen Zitaten wurde jedoch, um der Authentizitit willen,

die tiirkische Schreibweise beibehalten. Deshalb begegnet dem Leser ein

I2

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

religioser Terminus manchmal in arabischer (z.B. Mamawiyat) und
manchmal in tlirkischer Umschrift (z.B. Maneviat). Um dem Leser eine
Orientierung zu geben, wurden in einem Index der religiésen Begriffe die
tuirkischen Worter den arabischen nachgestellt. Wenn ein Terminus einen
persischen Ursprung hat, ist dies in Klammern vermerkt. Diese Vorge-
hensweise spiegelt die Komplexitit religioser Diskurse im turkischen Is-
lam.

VII.

Viele Menschen haben zur Genese dieses Buches beigetragen. Ich méchte
mich bedanken bei Wolf Ariés, Joachim Hake, Dietrich Jung, Jamal Malik,
Irka Mohr, Elena Soteriou, Christian Troll und Banu Yalkut-Breddermann.
Sie lasen Teile des Texts und gaben mir wertvolle Hinweise. Meine Ge-
sprichspartner und -partnerinnen im »Verband der Islamischen Kulturzent-
ren« wurden meiner Fragen nie miide, und viele waren auch nach dem letz-
ten Paradigmenwechsel bereit, die umgreifenden Anderungen und ihre
Zweifel mit mir zu diskutieren. Das Vertrauen, das sie in mich setzten, ha-
be ich als Freundschaft erfahren. Theresa Wobbe begleitete das Buch von
seinen Anfingen bis zu seinem Abschluss und lehrte mich derweil, reli-
giose Vorginge auch unter soziologischen Gesichtspunkten zu betrachten.
Dafiir bin ich ihr zutiefst dankbar.

3

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WEGE IN DIE VERGANGENHEIT

13.02.2026, 21:55:13,


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1
DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

1.1 Bruch als Instrument der Erneuerung

In jedem Distriktbiiro des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren«
hingt ein kleines gerahmtes Bild, das die spirituelle Verortung dieser reli-
gitsen Organisation wiedergibt. Es ist die Silsila, die Genealogie der Ge-
meinschaft. Die meisten dieser Bilder sind von Mitgliedern in kunstvoller
Handarbeit angefertigt worden, mal als Scherenschnitt, mal als Olgemilde.
Thr angestammter Platz befindet sich hinter dem Stuhl des Direktors,
gleich neben dem Atatiirk-Bildnis. Die Silsila zeigt 28 gelbe Sterne, in
Halbkreisen um funf prominente rote Sterne angeordnet. In den Sternen
stehen die Namen von Heiligen (arab. Awliy@, eigentlich: Gottesfreunde),
deren Worte und Taten die Gemeinschaft insbesondere im Gedichtnis
hilt.

Diese Heiligen gehoren zu den vielen tausend Asketen, Mystikern und
Theologen, die durch ihre Frémmigkeit, mitunter auch durch ihr exzentri-
sches Verhalten, die Geschichte der Sufistik gepragt haben. Thnen wurde
eine besondere Nihe zu Gott und damit eine herausragende Rolle als Mitt-
ler zwischen Gott und Mensch zugeschrieben." Fiir Moslems, die eine
emotionale Nahe zum goéttlichen Geheimnis anstreben, gilt ihre Hilfe als
unabdingbar. Die Liste auf dem Bild fithrt den Betrachter durch 1400 Jahre
Geschichte der islamischen Mystik und endet schlieflich bei demjenigen,
der als Ursprung aller Mittlerschaft gilt. Sein Name beherrscht den Schrift-
zug in der Mitte: Muhammad. Die Uberschrift teilt mit, dass diese Genea-
logie eine goldene Genealogie (Silsila sad’at) ist, was sagen will, dass sie
ebenfalls eine besondere Nihe zum Propheten verbiirgt. Das Bild be-
schreibt somit nicht nur die Verortung der Gemeinschaft in der sufischen
Geographie, sondern auch einen kommunikativen Vorgang (s. Abb. 1).

Das Bild mit den Sternen fiithrt den Betrachter geradewegs in die Ge-
schichte des Nakshibendi-Ordens, als dessen moderner Nachfolger sich die
Gemeinschaft heute prisentiert. Die Namen in den Sternen dokumentie-
ren die Stationen einer sorgfiltigen Auslese, die zwar jede Generation fiir
sich traf, deren Wirkungsmichtigkeit jedoch erst recht im Nachhinein zum
Tragen kam, nidmlich, diesem und nicht jenem Sufi-Heiligen, dieser und

1 Radke 1990, S. 6 et pass.

17

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

nicht jener spirituellen Methode, dieser und nicht jener Auslegung des
Glaubens zu folgen. Ihre bildliche Anordnung verrit zudem die Hervor-
hebung bestimmter Heilige, die die geschichtliche Entwicklung dieses Or-
dens markieren. Die ersten vier Sterne stehen fiir die besondere Mittlerti-
tigkeit von AbT Bakri (gest. 634), Ghudjdawani (gest. 1220), Baha'ud-Din
Nakshibend (gest. 1389) und Ahmad Sirhindi (gest. 1624). Das alles ist be-
kannte Geschichte, und sie wird von den zahllosen Nakshibendi-Zweigen,
die ihre Theologie auf Sirhindi zuriickfithren, bestitigt. Danach aber geht
diese Genealogie eigene Wege, um schlieflich bei dem Begriinder der heu-
tigen Gemeinschaft, Stileyman Hilmi Tunahan (gest. 1959) ein Ende zu
finden. Die Tatsache, dass dieser Scheich die ihm anvertraute Genealogie
nicht einem Verwalter (Halifa) zur Fortschreibung iiberlief3, sondern sei-
nen Ordenszweig in eine Laiengemeinschaft iiberfiihrte, ist in der Ge-
schichte des islamischen Ordens einmalig.

Im religiésen Alltag der Gemeinschaft erfiillt die Genealogie jedoch
nicht nur die Rolle eines historischen Wegweisers. Natiirlich versinnbild-
licht und transportiert sie einen Cluster von religiosen Kenntnissen und
Einsichten, die historisch verankert sind. Diese Heiligen hatten eine Vor-
bildfunktion. Erzihlungen von ihren Wundertaten beanspruchen darum
ebenso gut einen Platz, wie die rituellen Anweisungen und theologischen
Schriften, die sie hinterlassen haben. Biicher, die davon handeln, stehen
heute in der Bibliothek der Gemeinschaft. Im rituellen Kontext erlaubt die
Genealogie freilich auch eine aktive Interaktion mit diesen Heiligen. Den
Teilnehmern an den Gebetskreisen, die sich dem Ritual der Erinnerung
(Dikr) widmen, zeigt sie einen Weg der religiésen Kommunikation. In die-
sem Ritual begeben die Betenden sich zunichst in eine geistige Verbin-
dung mit dem Begriinder der Gemeinschaft, um dann mit seiner Hilfe so-
wie der Hilfe der {ibrigen Heiligen den Weg bis zum Propheten gedanklich
zuriickzuverfolgen. Das Ziel dieser Konzentrationsiibung ist es, sich Gott
zu »erinnern«. Die Genealogie bietet also eine Hilfestellung fiir den, der
sich dem gottlichen Geheimnis emotional zu nihern versucht. Eine innige
Verbundenheit zu den Heiligen, aber mehr noch die Liebe zum Propheten,
weisen dabei den Weg.

Die Genealogie der Siileyman-Gemeinschaft* bildet lediglich einen

2 Um seinen Charakter einer religiosen Laiengemeinschaft Rechnung zu tra-
gen, nenne ich im Folgenden die weltweite Organisation, dessen Begriinder
Silleyman Hilmi Tunahan ist, die Siileyman-Gemeinschaft. Der im Tiirkischen

noch immer gebrauchliche pejorative Begriff Siileymanci wird dadurch vermie-

18

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

diinnen Zweig im Dickicht der islamischen spirituellen Genealogien. Circa
35 Generationen trennen die heutige von derjenigen Mohammads, und
jede einzelne Generation hat zahlreiche Heilige hervorgebracht. Diese ver-
fugten nicht nur iiber herausragende Kenntnisse der islamischen Wissen-
schaften, sondern auch tber Ma‘rifa, von manchen verstanden als Er-
kenntnis, von anderen als esoterisches Geheimwissen. Die Kombination
dieser beiden Kenntnisbereiche machte sie zu Mittlern zwischen den
Gliubigen und Gott und prigte sie als Stifter von Ordenstraditionen
(Tariga). Frithe Heilige stehen Pate fiir gleich mehrere Orden. Ihre Schiiler
wurden oft zu mehreren, manchmal zu Hunderten beauftragt, eine eigene
Abteilung (Ta‘ifa) zu griinden und bildeten so Zweige innerhalb derselben
Ordenstradition. Manche griindeten aber auch neue Orden.? So fiihrt der
Weg entlang dieser Silsila zwangsliufig in ein immer dichter werdendes
Netz von methodischen und spekulativen Uberschneidungen, dessen Spie-
gelbild ein ebenso groRes Gewebe von Ausdifferenzierungen und Abgren-
zungen bildet.

Es wire moglich, die Geschichte der religiosen Tradition, die auf dem
Bild dokumentiert ist, riickwirts zu erzihlen, sie also von der Gegenwart
aus immer tiefer in die Vergangenheit hinein darzustellen, sodass deren
Anfang erst als entferntester Punkt sichtbar wird. So zumindest verfahren
die Teilnehmer am Gebetskreis, indem sie sich zuerst das Gesicht des letz-
ten Scheichs Stileyman Hilmi Tunahan vor Augen rufen. In einem Prozess
hochster Konzentration, den nur die Geiibten zu Ende zu fithren verméo-
gen, schreiten die Betenden anschlieffend gedanklich von einem Heiligen
zum anderen, um sich schliellich ihrem Propheten zu ndhern.

In diesem Kapitel soll die religiése Geschichte jedoch nicht syntheti-
siert werden, sowie Triger religiéser Traditionen das tun. Die hier verfolgte
religionswissenschaftliche Perspektive orientiert sich stattdessen an den
Briichen. Die Gemeinschaft, die Siilleyman hinterlief, ist kein Orden mehr,
sondern eine Laiengemeinschaft, die in ihrer Glaubens- und Sozialstruktur
die Wesenselemente des Nakshibendi-Ordens weiterfithrt. Thr Begriinder,

den. Den vollen Namen des Begriinders kiirze ich des Ofteren mit Siileyman ab.
Fuir die Gemeinschaft ist das zwar unakzeptabel (man spricht erfurchtsvoll von
»Siileyman Efendi« oder von »unserem Ustaz« und erwartet von AuRenstehen-
den stets den vollen Namen). Ich habe mich jedoch zugunsten des Erzihlflusses
fuir dieses Kiirzel entschlossen. Mdge es mir nicht als Unhoflichkeit ausgelegt
werden.

3 Vgl. Trimingham 1971; genealogische Ubersichtskarten auf S. 56 und S. 270.

9

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

der Nakshibendi Scheich Silleyman Hilmi Tunahan, l6ste dafiir seinen Or-
denszweig auf und autorisierte stattdessen all seine Schiiler, dessen Inhalt
zu verbiirgen. Das bedeutete einen Bruch mit dem herkémmlichen Orden.
Er stellte die religiose Antwort auf die gezwungene Modernisierung der
osmanischen Gesellschaftsordnung dar und implizierte zugleich den
Bruch mit der neu entstehenden tiirkischen Gesellschaft. Von der Gemein-
schaft selbst wurde der Wandel aber nicht als Bruch, sondern ganz im Ge-
genteil als eine alternative — religios gewendete — Modernisierung begrif-
fen. Damit griff sie wiederum ein wichtiges Element der Nakshibendi-
Theologie auf, Briiche im gesellschaftlichen Kontext stets mit einem Riick-
zug auf das Glaubensfundament zu beantworten und die Wiederbelebung
des Glaubens (Tagdid) zu predigen. Diese religivsen Koordinaten bestim-
men bis heute die Traditionsbildung der Gemeinschaft in der europiischen
Migration.

Die Geschichte des Nakshibendi-Ordens ist indes schon oft erzihlt
worden,* nicht aber als eine Rekonstruktion, die den Orden mit der Ent-
stehungsgeschichte einer Laiengemeinschaft in Verbindung setzt und die
Umwandlung nachzuzeichnen versucht’ Fiir die Spurensicherung wur-
de, neben einer Sichtung der historischen Literatur, nach Ubersetzungen
von Hagiographien und Briefen gesucht.® Beriicksichtigt wurde auch die
hagiographische Sammlung, die als Lehrmaterial und Predigtvorlage in der
Gemeinschaft in Gebrauch ist.” Mit Hilfe dieser Quellen werde ich zu-

4 U.a. Trimingham 1971, S. 62-6; Schimmel (1975) 1995, S. 514-27; Abu-Man-
neh 1982, 1990; Algar 1972, 1976, 1984; Gaboriau, Popovic und Zarcone 1990;
Meier (1943) 1994; Molé 1965; Rizvi 1965, 1983, 1990.

5 Die meisten Schriften, die im Spektrum der Siileyman-Gemeinschaft ent-
standen, sind apologetischer Natur. Nur Ahmed Akgiindiiz (1997) trug Doku-
mente zusammen, die das Leben Siileymans auch fiir Auflenstehende erhellen.

6 Scheich Nakshibend und seine Vorginger: Molé 1959, 1965; Scheich Ahmad
Sirhindi: Friedmann 1971, 1975, 1990; Ter Haar 1990, 1992; die Vorsteher des
Konvents in Delhi: u.a. Troll 1978, Fusfeld 1981.

7 Die Evliya Menkebeleri (Taten der Heiligen) sowie das Lehrbuch Mekaasidut-
Talibiyn (Handbuch fiir den Schiiler). Wie man aus der Kirchengeschichts-
schreibung weif3, ist es das Ziel einer Hagiographie, das Exemplarische der Hei-
ligen herauszuarbeiten. Dazu fasst sie das Leben einzelner Personlichkeiten zu
religiosen Vorbildern zusammen und tradiert diese als Anschauungs- und

Lehrmaterial. Die damit gegebene Zusammenfassung religiéser Innenansichten

20

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

nichst skizzieren, in welchem Horizont sich das religiése Leben dieser
Gemeinschaft abspielt, wo sie dem Nakshibendi-Orden treu geblieben ist
und von welcher Richtung sie geprigt wurde. Im nichsten Kapitel soll
dann die Entstehung der Laiengemeinschaft vor dem Horizont der tuirki-
schen Republikgriindung beleuchtet werden.

1.2 Scheich Nakshibend und seine Vorginger

Die Geschichte des Nakshibendi-Ordens beginnt mit Scheich Baha’ud-Din
Nakshibend und fithrt den Betrachter ins mittelalterliche Buchara des 14.
Jahrhunderts. Nakshibend wiederum, der in dieser Silsila auf Platz 15 ran-
giert, verankerte seine Vorschlige zur Erneuerung des geistigen Lebens
nachdriicklich in der lokalen islamischen Geschichte. Die heiligen Minner
von Buchara beanspruchten ihrerseits, eine Verbindung mit der allgemei-
nen islamischen Geschichte bis hin zu Abti Bakri, dem Verwalter des Pro-
pheten Muhammad, zurtickverfolgen zu kénnen. Der Prophet selbst bildet
selbstverstindlich den Anfang jeder spirituellen Genealogie in der islami-
schen Geschichte. Und, wie oben bereits angedeutet wurde, ist er auch de-
ren Ziel und steht aus diesem Grunde auRerhalb der Kette (s. Abb. 2).

In den Hagiographien, die Nakshibend gewidmet sind, nimmt die Er-
zihlung seiner Begegnung mit den lokalen Heiligen einen breiten Platz
ein:®
»Man sagt, daf unser verehrter Meister — Gott moge seine Seele schiitzen! — die
Gewohnbheit hatte, folgendes zu erzihlen: Zu der Zeit, als ich anfing, mich den Sta-
dien des mystischen Pfades, den Entziickungen, Ekstasen und der Verwirrung zu
unterwerfen, hatte ich die Gewohnbheit, nachts in der Umgebung von Buchara spa-
zieren zu gehen und alle Griber zu besuchen.«

Eines Nachts begegnet er am Grab von Faghnawi (Nr. 11) zwei Minnern,
die ihn zum Mausoleum von Mazdakhan bringen. Dort fillt er in einen tie-
fen Schlaf:

macht sie zu einer unverzichtbaren wissenschaftlichen Quelle religicser Lokal-
geschichte.

8 Molé 1959, S. 35 ff., tibersetzt lingere Passagen aus verschiedenen Hagiogra-
phien, die noch wihrend Nakshibends Leben oder kurz nach seinem Tod aufge-
schrieben wurden, u.a. Rashahat ‘Ain al-Hayat und Rawdat al-Salikin.

21

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

»Wir setzten uns mit dem Gesicht zur Gebetsrichtung und ich verlor das Bewuf3t-
sein. Da sehe ich, wie die Wand neben der Qibla® sich 6ffnet und einen groRen
Thron zum Vorschein bringt. Auf dem Thron sitzt ein Edelmann, verdeckt von ei-
nem griinen Vorhang. Neben ihm kann ich eine Gruppe Minner sehen, unter de-
nen ich Meister Muhammad-i Baba wiedererkenne. Ich weif aber, daf} er tot ist. Ich
frage mich also: »Wer ist dieser Erhabene und wer sind seine Minner?< Und einer
von ihnen antwortet mir: >Dieser Erhabene ist der verehrte Meister ’Abd’l-Khaliq

Gudjdawani. Die anderen sind seine Nachfolger«.«

Nakshibend begegnet also im Traum zumindest fiinf Generationen Gottes-
freunden, heilige Minner, die in Buchara gebiirtig und begraben waren
und die er mit der Berufung auf seinen Traum wie in einem »Stiftungsakt«
als seine spirituelle Linie adoptiert (Nr. 9 bis 13)."° Aus der traumimma-
nenten Perspektive des Textes jedoch, der die religiése Sicht vertritt, adop-
tiert nicht er sie, sondern sie ihn. Sie sind es nimlich, die sich im Traum
aufmachen, ihn in das Geheimnis der Gottesanniherung einzuweihen.
Das Resultat ist erntichternd. Ghudjdawani, der wichtigste lokale Heilige,
buchstabiert es ihm aus:

»Man muf in allen Stadien dem Weg des Gesetzes folgen und dessen Verbote und
Verpflichtungen respektieren, sich an die Tradition halten, Ziigellosigkeit und Hire-
sie vermeiden, stets die Hadit des Propheten befolgen sowie die Worte und Hand-

lungen des Propheten und seiner noblen Gefihrten studieren und begreifen.«

Erst nach dieser Traumbegegnung begibt sich Nakshibend zu seinem ei-
genen Lehrer, den Sa’id Amir Kulal (Nr. 14), und lernt von diesem die ei-
gentliche Technik, den die Nakshibendi kennzeichnenden Ritus der Erin-
nerung, nimlich den stillen Dikr sowie die beiden darin verwendeten Ge-
betsformeln:

»Anschlieflend lehrte der Amir mich den Dikr und liefs mich die Negation und die
Bestitigung in der Verborgenheit (d.h. stimmlos) rezitieren. Fiir einige Zeit lief er

9  Qibla: Gebetsrichtung (nach Mekka).

10  Und zwar Ghudjdawani (Nr. 9), Rewagari (Nr. 10), Faghnawi (Nr. 11), Ramaita
ni (Nr. 12) und Sammasi (Nr. 13). Zusammen bilden sie die Genealogie der
Khwajagan, eine ethnische Linie, die zur Transformation beitrug und als Vor-
ldufer des spiteren Ordens gilt.

22

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

mich diesem Weg folgen. Wihrend ich damit beschiftigt war, unternahm ich keinen
offentlichen (d.h. stimmbhaften) Dikr.«

Die Vision Nakshibends gilt bis heute als die Griindungserzihlung des
nach ihm benannten Ordens, und wie zu erwarten, enthilt sie in nuce alle
Elemente, die die spiteren Nakshibendi charakterisieren werden. Sie bilde-
te zudem einen radikalen Bruch mit den geistigen islamischen Strémun-
gen und fithrenden Milieus seiner Zeit. Der Bruch macht reformatorische
Absichten sichtbar. Nakshibend schlug Anderungen vor, die eher einem
stidtischen als einem lindlichen, eher einem kaufminnischen als einem
adligen Milieu zu entsprechen scheinen. Seine nichtlichen Besuche an den
Gribern der tiirkischen Notabeln und die daraus resultierende Begegnung
im Traum verraten die Richtung seiner Wiinsche nach Erneuerung. Mari-
jam Molé duflert die Vermutung, dass Nakshibend dem stidtischen Milieu
der tuirkischsprachigen Tadjiken von Buchara eine religiose Autoritit an-
zubieten verstand, die diesem Milieu entsprach und mit der es sich gegen
die persischsprachigen adligen Milieus seiner Zeit behauptete.”" Man
kénnte auch vermuten, dass im multireligiésen Buchara, in der Buddhis-
ten, Hindus, Christen und Moslems zusammenlebten, wihrend dieser Zeit
religiése Anleihen gemacht und kollektive Grundhaltungen definiert wur-
den, die zu einer stirkeren Konturierung der verschiedenen ethnischen
Schichten fithrte.”* Nakshibend war also ein Reformator, nicht der erste
der islamischen Geschichte, aber sehr wohl der erste in seinem Kontext.
Der fiir den spiteren Orden so tiberaus wichtige Begriff des Tagdid, der re-
ligiésen Erneuerung, bekommt mit dieser Griindungserzihlung zum ers-
ten Mal Kontur.”

11 Molé 1959, S. 40. In dieser Richtung argumentiert auch Babadzanov 1996, S.
408 ff. Yusuf Hamadani (Nr. 8) zum Beispiel vertrat noch diesen alten Typ. Er
stammte aus dem westlichen Iran und hatte zwar tiirkische Schiiler
(Ghudjdawani), jedoch kaum Bertihrungspunkte mit der tiirkischen Bevélke-
rung. Auf diesen Heiligen fithren sich mehrere Orden zuriick, darunter schi-
itische, wie die Yeshevi und die Bektashi, und sunnitische, wie die Kadiri, die
alle den ekstatischen und, in den Augen tiirkischer Kaufleute offensichtlich
allzu exzentrischen, Praktiken treu blieben. Zu diesem Orden s. Trimingham
1971, Schimmel (1975) 1995, Golpinarli 1969a.

12 Molé 1959, S. 55 1965, S. 122. Fiir die religitse und sprachliche Vielfalt der
Region, s. Meyer 1923.

13 Vgl. AbuKhalil 1995, S. 431-4.

23

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Im 14. Jahrhundert vollzog sich jedenfalls sowohl eine religise als
auch ethnisch geprigte Abgrenzung, verbunden mit einer geographischen
Schwerpunktverlagerung vom Herzland des Sufitums (Iran und Irak) wei-
ter nach Osten, nach Mittelasien. Der Nakshibendi-Orden war ihr Produkt.
Der Orden schuf eine Achse zwischen den westlichen und den &stlichen
Tiirken. Das Muster seiner spiteren Ausbreitung spiegelt eine komplexe
ethnische Geographie. Die Sprachen, in der die religiésen Zeugnisse des
Ordens niedergelegt wurden, ihre Hagiographien, ihre Briefliteratur und
die Gedichte verliehen dieser neuen islamischen Geographie eine Stimme:
Man schrieb und las in Persisch und Tiirkisch und, nach 1600, auch in
Urdu.™

In der Nichternheit, die Nakshibend propagiert, scheint ein neuer
Typus des religiésen Virtuosen auf. Ein neuer Sozialtypus des islamischen
Glidubigen geht damit einher. Nach Nakshibend sollte der Glaubige Gottes
Nihe suchen, indem er schlicht das Gesetz befolgt und dessen Gebote und
Verbote einhilt, Exzesse (»Ziigellosigkeit und Héiresie«) vermeidet und
sich stattdessen dem religivsen Studium (»Wissen und Erkenntnis«)®
widmet. Damit regte er eine Selbstdisziplinierung an, die die Regel der
koranischen Lebensfithrung intensivierte und zugleich eine Abgrenzung
zum emotionalen, intuitiven und ekstatischen Erleben vollzog. Dieser Pro-
zess fand einen entsprechenden kérperlichen Ausdruck in dem Vorschlag
Nakshibends, in welcher Form der Dikr, der Ritus der Erinnerung,16 fort-
an zu begehen sei.

Das Ritual der Erinnerung (Dikr) besteht aus Zusatz-Gebeten, die sich
den fiinf tiglichen Pflichtgebeten anschliefRen, ohne selbst Pflicht zu sein.
Man macht sie freiwillig, weil sie dem Betenden helfen, einen innigen
Umgang mit Gott zu pflegen. Nakshibend zufolge sollte der Dikr nicht
mehr laut, sondern leise, nimlich ohne die Zunge zu bewegen, im Herzen
»gesprochen« werden. Er verlangte also von dem Betenden eine grofie, in-
nere Zuriickhaltung. Nach der Uberlieferung ging diese Gebetshaltung auf
niemanden anders als Abti Bakri (Nr. 1) zurtick, Muhammads Onkel, der
nach seinem Tod zum allerersten Halifa der islamischen Geschichte wur-

14  Algar 19903, S. 16.

15 Das Begriffspaar »Wissen und Erkenntnis« bildet einen Grundpfeiler der is-
lamischen Mystik. Wihrend “Ilm Kenntnis der materiellen Welt umfasst, bildet
Ma'rifa die eigentliche, gottlich inspirierte Erkenntnis, s. Gramlich 1998, S.
108.

16  Meier 1943, S. 10.

24

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

de. Die Regel, die das stille Beten zu einer Technik werden lie3, welche
Sirhindi zufolge von allen Techniken die beste und erhabenste Form der
Gottessuche darstellt,” wurde indes zum ersten Mal von dem Bucharer
Ghudjdawani (Nr. 9) aufgestellt und ist als Produkt des damaligen multi-
religiosen Zusammenlebens zu verstehen. Der Schiiler solle »auf den
Atem achten, sich also angewShnen, bewusst zu atmen. Er solle »auf die
Fufle achten«, d.h. andauernd seine Augen niedergeschlagen halten. Und
schlieRlich solle er lernen, »einsam in Gesellschaft« zu sein: Auch unter-
wegs oder wihrend der Arbeit solle sich der Schiiler mit Hilfe des lautlos
gesprochenen Dikr ganz auf Gott konzentrieren und sich somit seiner
Umgebung entziehen, ohne das diese es merke."® Auch heute lassen die
Mitglieder der Laiengemeinschaft Dikr noch immer unablissig in sich
hineinklingen, wihrend sie dabei — und das war Ghudjdawanis Anliegen —
ihren tiglichen Geschiften nachgehen.

Die korperliche wie geistige Disziplinierung wurde von Dikr-Gebeten
unterstiitzt, die Nakshibend von seinem eigenen Scheich Kulal erlernte. Sie
sind in der Griindungserzihlung festgehalten. Man solle sich beim Beten
beschrinken auf die Negation: La ilah ila allah: »Es gibt keine Gottheit
aufler dem einen Gott« und die Bestitigung: Allah Hu, oder schlicht Hu:
»Er (ist Gott)«. Vor allem die Formel »Es gibt keine Gottheit auler dem ei-
nen Gott« bildete schon lange den Kristallisationspunkt metaphysischer
Spekulationen. Sie war, wie Bayazid al-Bistami (Nr. 5) bereits zum Aus-
druck gebracht hatte, der Schliissel zum Geheimnis. Bistami erfuhr ein
Leben lang den geistigen Taumel, den man als Vereinigung mit Gott be-
trachtete und die Ibn al-‘Arabi spiter Einheit des Seins (Wahdad al-
wugiid) nannte. Dennoch hielt Bistami diese Vorstellung fiir »eine Illu-
sion, weil sich am Ende des mystischen Weges eben doch nur Gott alleine
befinden kénne, niemals aber der ihn Suchende. Dieser Mystiker versuchte
lediglich, in Gott zu »entwerden« (Fana’), was fiir ihn auf »eine véllige
Ausloschung der Spuren des Selbst«™ hinauslief.

Das Ideal, das Bistami anstrebte, war, »stindig in Gott zu leben«

17 Nr. 23, vgl. Ter Haar 1990, &3 ff. s. unten.

18  Die Ordensregel der Nakshibendi (Kalimat-i qudsiye) umfassen insgesamt elf
Prinzipien, von denen acht Ghudjdawani und drei Nakshibend zugeschrieben
werden, vgl. Molé 1959, S. 57; Trimingham 1971; Algar 1976, 1990b, S. 123 ff;;
Ruspoli 1990; Ter Haar 1992, S. 110.

19  Schimmel (1975) 1995, S. 79.

25

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

(Baqa’).>° In seiner Metaphorik beinhaltet Gott darum ebenfalls einen
Handlungsbegriff, einen Bart mit vier Zacken, wie er sich ausdriickt, nim-
lich »eine Sprache ohne Liige, ein Herz ohne Verrat, ein Bauch ohne un-
reines Essen und ein Handeln ohne Hiresie«.*" An diese und andere An-
weisungen fir die Lebensfithrung kniipfte Nakshibend an, als er bestimm-
te, dass die Stadien der Gottessuche (Magamat) den Stationen der Lebens-
fithrung nunmehr zu entsprechen hatten. In seiner niichternen Betrach-
tung sollte ein Mystiker immerzu zwischen der unsichtbaren géttlichen
und der sichtbaren menschlichen Welt hin und her gehen und lernen, sich
zwischen innen und aulen (Zahir wa-batin) zu bewegen.** Mit der Pri-
gung dieses Gegensatzpaares wurde eine Dichotomie der Wahrnehmung
und des Erlebens eingefiihrt, die die Geschichte des Ordens tief beeinflusst
hat.

Nakshibend war der erste Erneuerer des geistigen Lebens in einer lan-
gen Reihe von Erneuerern, und der Begriinder eines Ordens, der schlief’-
lich das Erneuern zu seinem Auftrag erkor. Er erneuerte zuerst sich selbst.
»Zu der Zeit, als ich anfing, mich den Stadien des mystischen Pfades, den
Entriickungen, Ekstasen und der Verwirrung zu unterwerfenc, heifit es in
der eingangs erwihnten Hagiographie. Molé zitiert ebenfalls Passagen, de-
nen zufolge der junge Nakshibend sich zunichst einer exzessiven Ernie-
drigung aussetzte, deren Hohepunkt wohl seine Unterwerfung unter die
Hofhunde des Lehrers darstellt:

»Er sagte mir: >Damit Du Dich erniedrigst, diene den Hunden im Hof und sei wie
sie. (...) Eines Nachts kam ich in die Nihe eines Hundes. Ich war nicht in meinem
normalen Zustand. In gebiickter und unterwiirfiger Haltung niherte ich mich dem
Hund, wihrend mich gewaltige Weinkrampfe schiittelten. Da sah und hérte ich, wie
sich das Tier auf den Riicken legte, seine Schnauze zum Himmel hob, seine vier
Pfoten von sich streckte und ein seufzendes Jaulen von sich gab. Entgeistert hob ich
daraufhin meine beiden Hinde und sagte >Amenl«. Schliellich schwieg das Tier und
ich, ich fand endlich meine Lebensgeister wieder!««*

20 Fiir diese Darstellung s. Molé 1965, S. 53; cf. Schimmel (1975) 1995, S. 78-84;
Gramlich 1998, S. 289-335.

21 Molé 1965, S. 53.

22 Das Begriffspaar »innen und auflen« bildet einen weiteren Grundpfeiler der
islamischen Mystik. Gramlich tibersetzt mit das Offenkundige und das Ver-
borgene, s. Gramlich 1998, S. 92; Molé 1965, S. 66-7.

23 Molé 1959, S. 53-4 [Ubersetzung aus dem Franzésischen GJ].

26

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

Selbsterniedrigung, Melamet, galt bis dahin als ein wichtiges Instrument
der Reue, Bufle und Selbstreinigung und bildete den unabdingbaren Auf-
takt zur Gottessuche. Die wahren Heiligen erkannte man daran, dass sie
verriickt, gedchtet und ausgestofien von der Gemeinschaft lebten, dass sie
sich wie die Tiere benahmen und sich licherlich und schindlich gebarde-
ten. Wahre Heilige waren Grenzginger und Grenzverletzer, denen kein
Mittel zu gering war, um ihr Selbst auszulschen. »Unerkannt von der
Welt zu sein, obwohl die Welt nicht ohne sie kann, war ihr widerspriichli-
ches Merkmal, wie es bereits in der frithchristlichen Mystik formuliert
wurde.** Die Gottsuche mit Hilfe des Melamet sollte in ekstatischen Or-
den wie den der Kalenderi in immer verfeinerten Formen weitertradiert
werden.” Der Orden der Nakshibendi bildet jedoch ihre gréfite Konkur-
renz. Nakshibends Traumbegegnung setzt dem bis dahin gingigen Ideal-
bild des religiosen Virtuosen eine ginzlich neue Virtuositit entgegen, nim-
lich die der Selbstdisziplin, der inneren Strenge und der Zuriickhaltung.
Das theoretische Geriist des Ordens wurde von seinen Nachfolgern mit
groflem Erfolg von Mittelasien nach China und Indien gebracht und fand
bis ins Osmanische Reich Verbreitung. In der Person Ahmad Sirhindis
(Nz. 23) fand er schlie8lich seinen wichtigsten Wortfiihrer und Theoretiker.
Sirhindi ist es auch, der dem religiosen Ideal der Erneuerung (Tagdid) eine
fundamentale Dimension verleiht.

1.3 Scheich Ahmad Sirhindi, »der Erneuerer des
zweiten Jahrtausends«

Wer die Theologinnenausbildung des »Verbandes der Islamischen Kultur-
zentren« in Koéln besucht, kann beobachten, wie die jungen Hocas am
Nachmittag, wenn die Schiilerinnen den morgens behandelten Lehrstoff
mit lauter Stimme wiederholen und das ganze Gebiude vom Dréhnen der
Rezitation widerhallt, in vollkommener Konzentration in die Briefe Sirhin-
dis versunken sind. Die Texte, die ihnen zur Verfigung stehen, sind inte-
grale Ubersetzungen in Tiirkisch (in osmanischer Schrift) und in Arabisch.
Das persische Original ist allerdings ebenfalls in der Hausbibliothek zu
finden. Die 534 Briefe, die in den Maktiibat-i Imam-i rabbani, den Briefen
des groflen Imam, iiberliefert sind, bilden fiir sie, wie fiir alle Teilnehmer

24 Molé 1965, S. 11.
25  Zudiesem Orden u.a. Gélpinarli 1969b, S. 127, 136.

27

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

an den Gebetskreisen (Hatam/Hatim), die wichtigste Quelle fiir ihre eige-
ne mystische Suche.?°

Im Hinblick auf die spiteren Kapitel lohnt es sich, an dieser Stelle be-
reits etwas ausfiihrlicher auf das geistige Erbe Sirhindis einzugehen. Sein
Stellenwert ist so wichtig, dass die meisten islamischen Gliubigen ihn
schlicht Imam-i rabbani, den groflen Imam, nennen. Innerhalb der Siiley-
man-Gemeinschaft rangiert die Lektiire seiner Schriften direkt nach dem
Studium des Korans und dem davon abgeleiteten Ficherkanon.*”

Mit Ahmad Sirhindi verlagert sich das Zentrum des Nakshibendi-Or-
dens in einen anderen geographischen und politischen Horizont. In den
beinahe 200 Jahren, die Nakshibends Todestag (1389) vom Sirhindis Ge-
burt (1564) trennen, erfuhr die vom Griinder geprigte religidse Virtuositit
eine weitere Institutionalisierung. Intern war das Verhiltnis zwischen Leh-
rer und Schiiler formalisiert worden. Schiiler wurden erst nach einer Pe-
riode des Unterrichts in den Orden aufgenommen, und es gab verschiede-
ne Stufen der Einweihung. Ganz unten standen die Laien, dann kamen
diejenigen, die einen Eid geleistet hatten, gefolgt von solchen, die die Initi-
ationsriten durchlaufen hatten und anschliefend die Erlaubnis erhielten,
Unterricht zu geben (Igaza). Die Erlaubnis, an der Seite des Scheichs Auf-
nahmewillige in den Orden einzuweihen (ebenfalls Igaza genannt), war
dem Verwalter (Halifa) vorbehalten. Davon gab es jeweils nur einen einzi-
gen und nach dem Tod des Scheichs nahm dieser auch dessen Platz ein.
Der Halifa hatte wiederum das Sagen {iiber eine ganze Reihe von Vertre-
tern, eine Art »mittleres Managementx, das sich um organisatorische Din-
ge und die Finanzen kiimmerte.*®

Manche dieser Vertreter wurden auch mit einem Sendungsauftrag in
ferne Gegenden geschickt. In der Praxis sah es so aus, dass die von ihnen
gegriindeten Zentren zugleich die Griindung eines lokalen Ordenszweigs
bedeutete. Solche Ableger miindeten meistens in einer sich abzweigenden
Silsila. Islamische Sendungsauftrige wurden (und werden) in verschiede-
nen Formen durchgefiihrt: Als Da’'wa oder Einladung an den Ungldubigen,

26  Eine ausfiihrliche Ubersicht iiber Manuskripte und Ubersetzungen geben
Friedmann 1971 und Ter Haar 1992. Die meisten Briefe antworten auf Anfra-
gen von Schiilern. Da die Frage zumeist kurz wiederholt wird, ist es moglich,
sich anhand eines Briefes eine Ubersicht iiber die dort behandelte Problematik
zu verschaffen.

27 Siehe Kap. 6.

28  Trimingham 1971, S. 174-5.

28

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

als Tablig oder Unterricht, um islamische Personlichkeiten herauszubilden,
und als Risala, als Briefwechsel oder Apostolat, der sich in einem Schrift-
verkehr zwischen dem Scheich und seinen Schiilern niederschligt.*® So
folgte die Ausbreitung und Institutionalisierung des Ordens den Spuren
der Sendung, und es griindeten sich immer mehr Zweige in immer abgele-
generen Gebieten, wobei nicht selten die direkte Kommunikation mit dem
Ausgangsort abbrach.3°

Um 1550 wurde Indien von den Moghul-Herrschern erobert, und viele
persisch- und turkischsprachige Sufi-Orden, darunter auch die Nakshiben-
di, zogen hinter den Armeen des Moghuls her. Sirhindi gehorte zu den ers-
ten einheimischen Schiilern. Er, der bereits mehreren ekstatischen Orden
angehorte, brauchte nicht lange, um den Kern der Nakshibendi-Methode
zu erfassen, die ja im Wesentlichen aus Niichternheit, Selbstkritik und Zu-
riickhaltung besteht, und empfing bereits nach drei Monaten die Igaza. In
der Folgezeit intensivierte er die im Vergleich mit den ekstatischen Orden
bereits strengen Prinzipien der Nakshibendi und erneuerte den Orden
vollstindig. Delhi, der Ort seines Wirkens, wurde fiir lange Zeit sein Zen-
trum. Er selbst erhielt noch zu Lebzeiten den Titel Mugaddid alf at-tani, Er-
neuerer des zweiten Jahrtausends.>

Der Schwerpunkt von Sirhindis Anregungen zur geistigen Erneuerung
lag in der Intensivierung der bereits bestehenden Verbindung von Lebens-
fithrung und Gottessuche.?® Das religiose Gesetz (Shari‘a) hilt fiir viele
Aspekte des tiglichen Lebens, wie die Kindererziehung, das Verhiltnis
zwischen Mann und Frau, die Kérperpflege, die Gebetshaltung oder auch
den Umgang mit Fremden, eine Reihe von Verpflichtungen, Verboten und
Empfehlungen bereit, mit deren Hilfe Gliaubige ihren Alltag strukturieren.
Die Anweisungen wurden dem Koran sowie der Sunna — der miindlichen
Uberlieferung, die vom Leben Muhammads handelt und deswegen mit der

29 Masud 2000, Introduction; Poston 1992.

30 Fiir die Unterorganisationen: Trimingham 1971, S. 66-104 et passim. Bei-
spiele gibt Algar 199oa anhand der Sendung von Ahrar (Nr. 18) Richtung In-
dien, China, Persien und Istanbul; s. Nagkshbendiyye, Encyclopedia of Islam, S.
935°7-

31 Der Hoéhepunkt von Sirhindis Schaffen fiel zusammen mit dem Ende des
ersten islamischen Jahrtausends (1621).

32 Sie wurde bereits im 11. und 12. Jahrhundert von Theologen wie Al-Ghazali
weiter ausgearbeitet, Gianotti 2001; cf. Schimmel (1975) 1995, S. 120-46; Ter
Haar 1990, S. 83.

29

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Bindungskraft einer géttlichen Inspiration ausgestattet ist — entnommen.
Sirhindi strebte danach, die Gottessuche noch stirker als bisher in diesem
Geflecht zu verankern. Eine emotionale Anniherung an die géttliche Sphi-
re erhielt auch in seinen Augen nur dann Giiltigkeit, wenn sie im Rahmen
des religiosen Gesetzes und als methodische Lebensfithrung praktiziert
wurde.

Die unterschiedlichen Manifestationen der religiésen Verziickung und
der Gottessuche, die in den anderen Orden zum Alltag gehorten, wie
Poesie, Lieder und Tanz, asketische Absonderung und Selbstverneinung,
verurteilte er allesamt als (unerlaubte) Neuerfindungen im religiésen Kon-
text (Bid'a) und verurteilte sie damit als Hiresie. Religiése Erneuerung
(Tagdid) bekam in der Prigung, die Sirhindi ihr gab, eine ganz bestimmte
Wendung. Tagdid bedeutet eigentlich die (Wieder-)Belebung des Glaubens,
ein Begriff, der viele Ausfithrungsmodi in sich birgt. Das Wort war aber in
den Augen Sirhindis ausschlieflich als Riickkehr zum religiésen Ursprung
zu verstehen. Tagdid solle die religiésen Grundsitze von traditionellen Ge-
wohnheiten reinigen, er solle aber auch zeitgemifle Formgebungen des
Glaubens verhindern. Mit seiner Auslegung von Tagdid formulierte Sir-
hindi ein grundlegend fundamentales Verstindnis der religiésen Quellen,
eines, das von einer Neuinterpretation der Tradition, aber auch von gesell-
schaftlicher Erneuerung nichts wissen wollte. Seine Auslegung wurde spi-
ter nicht von allen Nakshibendi-Zweigen iibernommen. Wie noch im Fol-
genden zu zeigen ist, wurde Tagdid in der Geschichte des Nakshibendi-Or-
dens ebenfalls als Reformbewegung im Sinne einer geistigen und gesell-
schaftlichen Erneuerung aufgefasst. Heute gilt diese zweite Auslegung ei-
ner groflen Gruppe Moslems in Europa als Wegweiser, um die religiése
Tradition mit der Gegenwart in Einklang zu bringen.” Die Siileyman-
Gemeinschaft gehort jedoch nicht zu dieser Gruppe, denn sie ist Sirhindis
fundamentales Verstindnis treu geblieben.

Was Sirhindi nun statt der Ekstase und der Verziickung anstrebte, war
eine genaue Nachahmung des Prophetenlebens, eine Imitatio Muham-
madi* Die Nihe zu den religiosen Pflichten, ihre Befolgung bis ins
kleinste Detail, verlieh der Liebe zum Propheten einen neuen Ausdruck.
Eben weil sie ihn zu imitieren versuchten, gab die Formalisierung der Le-
bensfithrung den Glaubigen ein Gefiihl der eigenen, inneren Verbunden-
heit, einer intimen Nihe zum Propheten. Die Nihe wirkte sich wiederum

33  Siehe Kap. 6.
34  Schimmel (1981) 1995.

30

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

auf das innere Erleben aus. Wer sich sozusagen an die Regeln hielt, wurde
zum stindigen Beobachter seiner selbst. Und diese Beobachtung war es,
die als ein permanentes und fortdauerndes Bewusstsein der Transzendenz
erlebt wurde. Man nannte es Yad dasht: ins Gedichtnis héren. Sirhindi sag-
te, dass das Erreichen dieses Bewusstseins dem Nakshibendi-Schiiler un-
mittelbar zur Verfiigung stehe, wihrend es in anderen Orden nur mittelbar
erreicht werde. Schulen, die sich also mit Musik und Tanz, mit Intuition,
Ekstase und anderen Bewusstseinszustinden beschiftigten, waren nach
Sirhindi allenfalls in der Lage, Gottes Schatten zu erreichen, wihrend seine
Methode direkt ins Zentrum fithre.’

In den ersten Jahren nach seiner Initiation in den Nakshibendi-Orden
schrieb Sirhindi regelmifig Briefe an seinen Lehrer Baqi "Billah (Nr. 22),
um diesem iiber den Fortgang seiner spirituellen »Reise« zu berichten 3®
Die zwanzig Briefe, die von dieser Korrespondenz erhalten sind, geben
auch einen Einblick darin, was ihm wihrend der Initiation widerfahren ist.
Der Leser kann so nachvollziehen, auf welche Weise er von einer anfing-
lich ekstatischen Erwartungshaltung eine immer grofere Niichternheit
gewann, die er spiter hervorhob: »Das Ende des Weges ist der Anfang«.””
Dieser Schluss, den er aus seiner Erfahrung zog, ist der Grund, weswegen
Sirhindi spiter seinen Schiilern eine sofortige Erfahrung garantieren konn-
te. Eine Zusammenfassung seiner Erlebnisse wihrend der Initiation, die er
in zwolf Stadien beschrieben hat, mége dies illustrieren:®

Zunichst geriet Sirhindi in einen Zustand der Entriickung und der
Selbstvergessenheit. Ihm war, als ob die ganze Welt eins wire (Phase 1).

35  »Die Scheichs des mystischen Weges des Nakshibendi-Ordens ziehen es vor,
die Reise bei der Welt des (géttlichen) Befehls zu beginnen, und sie durchzie-
hen im Verlauf der Reise die Welt der Schopfung, im Gegensatz zu den
Scheichs der tibrigen mystischen Wege. Deren Reise fingt ndmlich bei der Welt
der Schépfung an und erst nachdem sie die Welt der Schépfung durchmessen
haben, setzen sie Fufl in die Welt des Befehls und gelangen zum Hinanziehen
(Gottes). Deshalb ist der mystische Weg des Nakshibendi-Ordens der kiirzeste
Weg, und so ist gewiss der anderen Ende in ihrem Anfang enthalten« (Ahmad
Sirhindj, zitiert nach Gramlich 1992, S. 288).

36  Uber die Person und das Leben Bagi-billahs (Nr. 22) findet sich eine schone
Beschreibung bei Rizvi 1983, S. 185 ff., cf. Ter Haar 1992, S. 29 ff.

37  Friedmann 1971, S. 73; Friedmann 1990, S. 209-11.

38  Die folgenden Seiten fassen Ter Haar 1992, S. 29-46 = Makttibat I 29o: 740-

44 Zzusammen.

31

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Und nach einer Weile war ihm nicht mehr gegenwirtig, daf er es war, der
alles als eins erfuhr (Phase 2). Davon geriet er durcheinander. Er hatte
schliellich gelernt, daR Gott mit nichts assoziiert werden kann (»Es gibt
keine Gottheit auRer dem einen Gott«). Sein eigenes Herz befand sich je-
doch in Gottes Anwesenheit und »hatte sich vergessen« (Phase 3). Die Rea-
lisierung dessen brachte ihm zunichst eine auflerordentliche Klarheit. Sein
Herz weitete sich, wurde hell und es war ihm, als ob sein Licht jedes Atom
der Welt durchdrang. Alle Formen verschwanden, und »das was Innen
war, schluckte das Auflen auf«. Er hatte die Sensation, da er es war, der
die ganze Welt aufrecht erhielt und schlofl daraus, daf} die Welt nur in sei-
ner Phantasie existierte. Hier angekommen, erinnerte er sich an das Wort
Ibn ‘Arabis, daf es im Grunde den Unterschied nicht gibt (Phase 4).3°

Solche Spekulationen wurden aber sofort vom Lehrer unterbunden,
der ihn mahnte, dafl »ein Mystiker zwischen Wahrheit und Phantasie un-
terscheiden konnen (muf)« (Phase 5). Dank dieser Zurechtweisung er-
reichte Sirhindi nun das Stadium der »Unterscheidung nach der Identifi-
zierung«. Er wuflte jetzt: Gott ist nicht eins mit der Welt, aber auch nicht
unterschiedlich. Gott ist eben unbeschreibbar (Phase 6). Aber was stellte
demgegeniiber der Mensch dann dar? Wie sollte man die Diesseitigkeit —
Mensch und Welt zusammen — beschreiben? Etwa als den Schatten Got-
tes? Damit war der Tiefpunkt erreicht. Er fithlte sich nunmehr unwissend
und verunsichert. Es schien, als sei alles umsonst gewesen, da er sich bis-
lang lediglich mit sich selbst beschiftigt hatte (Phase 7).

Nach diesem Tiefpunkt folgte der Durchbruch. Indem Sirhindi reali-
sierte, dafl Wissen (“‘Ilm) und Sehen ("Ain)*° einander erginzen, wufite er
auf einmal den fundamentalen Unterschied zwischen »Gott« und »Welt«
zu fassen, namlich: »Gott und Welt ergidnzen sich«. Die Wahrnehmung ist
es, die den Unterschied ausmacht. Deswegen vermag der Mystiker es, auf
einer tieferen Ebene zu verstehen, was der Theologe nur grob weif (Phase
8). Darauf folgte eine zweite Einsicht: Was sich dndern soll, ist lediglich das
eigene Herz. Das Herz soll ndmlich lernen, zwischen dem Ego (Nafs) und
der Seele (Riih) zu trennen. Das Ego ist Sitz der Passionen und Begierden.

39 »Wenn Du mochtest, kannst Du sagen: Die Welt ist Gott, oder aber Du sagst:
Sie ist die Schopfung: Vielleicht mochtest Du auch sagen: Sie ist einerseits
Gott, anderseits das Geschaffene. Wegen dem fehlenden Unterschied zwi-
schen beiden kannst Du aber auch auf Verwirrung plidieren« (Ibn al-"Arabi,
zitiert nach Ter Haar 1992, S. 31 und Fuflnote 18.).

40  “Ain: die mystische Schau, s. Gramlich 1998, S. 93.

32

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

Das Herz aber »schauts, besitzt also das Potential iber das eigene Ego hi-
naus zu steigen.*' Der Mystiker muf nur einen Weg finden, das Ego zu
beherrschen und von der Seele zu trennen, damit das Herz auch schauen
kann (Phase 9). Wer das geleistet hat, kann auch andere anleiten (Phase
10).

Nach dieser Feststellung war der Schiiler offen fiir das letzte Stadium
der Initiation, das Sirhindi spiter so formulierte: Nur wer die eigenen Feh-
ler voll und ganz anerkennt, kann sich bewuft werden, dafl es Gott ist, der
den Suchenden anzieht, daf es also kein menschlicher Verdienst ist, son-
dern Gottes Liebe, die die Erfahrung seiner Gegenwart (Fana’) ermdglicht
(Phase 11). Daraus zog Sirhindi seine letzte Schluifolgerung: Jeder Mos-
lem verharrt auf der Erde als Diener Gottes (Baqd@’), aber nur wer von Gott
geliebt wird, kann die Position des Dienens wirklich genieflen (Phase 12).

In diesen zwolf Stadien der Initiation wird eine grundlegende Erfahrung
der Erniichterung beschrieben. Sirhindi entfernt sich darin Schritt fiir
Schritt von der ekstatischen Erwartung hin zu der Einsicht, dass sein Gott
die ganze Zeit schon da war. Diese Erfahrung tibersetzte er spiter in eine
Methode, um das Ego zu beruhigen. Hier zeigt er Verstindnis fiir die psy-
chologischen Schwierigkeiten, die es zu tiberwinden gelte. Jedes Ego, so
stellt er fest, strebe von Natur nach Macht und Ruhm. Es sei beherrscht
von Ehrgeiz und Gier. Was es auf keinen Fall mochte, ist sich unterwerfen.
Gegen den Vorschlag, sich auf den mystischen Pfad zu begeben, werde es
immer rebellieren. Das Ego miisse also zuerst beruhigt werden. Die Me-
thode, um das zu erreichen, sah nur vier Schritte vor: erstens die Lebens-
fithrung als Nachahmung des Propheten (Shari‘a); zweitens das stindige
(stille) Dikr-Gebet (Tariga); drittens sich bewusst werden, dass Macht und
Ruhm nur bei Gott sind, und viertens, dass das Gelingen des Unterneh-
mens von Gott abhingt. Die Methode forderte also von dem Schiiler
Selbstdisziplinierung und Selbstreflexion und zwang ihn, sich zu beschei-
den und abzuwarten.

Im Prinzip sind hiermit die Neuerungen, die Sirhindi einfiihrte — und
mit denen er den Titel Mugaddid, Erneuerer, erwarb —, auf einen Nenner
gebracht. Seine Methode klang bestechend einfach, war aber keineswegs
leicht umzusetzen. Mit diesen vier Schritten war vielmehr eine Herausfor-
derung formuliert, an der sich noch viele Generationen, die Sirhindis Erbe
antraten, abarbeiten sollten. In den spiteren Kapiteln wird wiederholt da-
von die Rede sein. Sirhindi, der Erneuerer, erneuerte keineswegs die Welt,

41 Vgl Meier 1943, S. 9.

33

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

sondern legte in sich selbst das Potenzial frei, durch die Imitatio Muham-
madi dem Propheten niher zu kommen. Wiederbelebung der Grundsitze
und Hiresie lagen darin dicht beieinander, die strikten Anweisungen der
Shari'a wiesen aber den Weg und schoben jeder modischen Beurteilung,
jedem Tribut an die zeitgendssische gesellschaftliche Realitit, einen Riegel
vor.

Die Strenge der Methode schuf ebenfalls eine Problematik, die Sirhindi
selbst nicht in ihrem vollen Umfang vorausgesehen hatte,** nimlich die
Notwendigkeit, doch auf das gesellschaftliche Umfeld einwirken zu miis-
sen, um damit die Voraussetzungen fiir die Durchfithrung der propheti-
schen Lebensfithrung zu schaffen. Paradoxerweise zwang seine Methode
die Glaubigen dazu, das Verhilinis zwischen »innen« und »auflen« neu zu
tiberdenken und ihre ablehnende Haltung zur »Welt« zu dndern. Sirhindis
Beharren auf dem »Bestehen« und »Entwerden« (Baqd wa-fand’) als zent-
raler Achse seiner Theologie warf nidmlich die Frage auf, wie denn dieses
»Bestehen« konkret zu gestalten sei. Wie zum Beispiel konnte man die po-
litischen und gesellschaftlichen Voraussetzungen schaffen, die fiir die
Imitatio Muhammadi notwendig waren? Eine strikt durchgehaltene pro-
phetische Lebensfithrung war eben sehr voraussetzungsreich. Sollte man
sich also doch den gesellschaftlichen und politischen Herausforderungen
seiner Zeit stellen? Sollte man gar erneuernd auf sie einwirken? Wie unten
ausgefiihrt werden soll, schieden sich die Geister wihrend der groflen poli-
tischen Umwilzungen des 18. und 19. Jahrhunderts genau an dieser Frage.

An dieser Stelle mochte ich jedoch noch einen Augenblick bei einigen
Aspekten der Theologie Sirhindis verharren, die fiir das Verstehen der Sii-
leyman-Gemeinschaft ausschlaggebend sind. Zwei weitere Gesichtspunkte
sollten vorerst gentigen, um die Tragweite dessen, was Sirhindi als Erneue-
rung einfiihrte, zu illustrieren. Der erste Gesichtspunkt betrifft die strikte
Befolgung des Gesetzes, Ihlas-i shari'a.¥ Sie setzt nicht nur eine methodi-
sche Lebensfithrung voraus, sondern auch und vor allem das innere Erle-
ben der Gesetzesregeln, aus der die innere Bindung, sie auch zu befolgen,
erst hervorgehen soll. Um diese beiden Aspekte — duflere Befolgung, inne-

42 Friedmann 1990 weist auf den bescheidenen Umfang von Sirhindis politi-
schen Aspirationen hin.

43 Ihlas: absolute Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit der Intention. Gramlich iibersetzt
mit »der reine Glauben« (1992, S. 285) und Ihlas-i shari‘a mit »Reinheit in der
Befolgung des gottlichen Gesetzes«, cf. Ter Haar 1990, S. 85 (= Maktubat
1.228).

34

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

res Erleben — zusammendenken zu kénnen, zog Sirhindi den Gegensatz
von Form und Essenz heran. Der bereits von Nakshibend formulierten
Dichotomie der Wahrnehmung, die in den Wortpaaren »auflen und innenc«
sowie >Entwerden und Bestehen< einen Ausdruck gefunden hatte, verlieh
Sirhindi damit eine weitaus schirfere Kontur. »AufRen« formulierte er jetzt
als Stira, als Hiille, Abbild oder blofe Form. Sie wird von den Gesetzesre-
geln verkorpert, die der Glaubige zwar genau befolgt, aber nicht als aus-
schlaggebend betrachten soll. »Innen« iibersetzte er dagegen als Hagiqa,
als Wirklichkeit oder Essenz. Die einzige Wirklichkeit war ihm zufolge die
gottliche Wirklichkeit und sie allein bildete das Innere des Gesetzes.

Diese Einbindung der religiosen Erfahrung in die Gesetzesregeln hin-
terlief} auch ihre Spuren in eben dieser Erfahrung. Die grofRe, sehnsiich-
tig angestrebte Vereinigung mit Gott, Wahdad al-wugiid, die die fritheren
Mystiker ins Stammeln gebracht hatte, betrachtete dieser Theologe mit
weitaus niichterneren Augen. Statt Einheit des Seins (Wahdad al-wugiid)
schlug er vor, die mystische Suche zwar als eine mystische, dennoch
menschliche und darum subjektive Angelegenheit einzustufen (Wahdad al-
Sudiid). Lediglich solche Mystiker, die ihr Ego »beruhigtenc, also lernten,
mit Hilfe der Gesetzesregeln Selbstbeherrschung zu tiben, waren demnach
in der Lage, das géttliche Licht auch zu empfangen. Mit dieser Verbindung
von Form und Essenz, Regel und Erfahrung, wurde von Sirhindi fiir viele
Generationen nach ihm die Unabdingbarkeit der Shari‘a neu formuliert.*4
Thre Umsetzung prigt auch heute noch das religise (Er-)Leben der Gliu-
bigen in der Siilleyman-Gemeinschaft.

Der zweite Gesichtspunkt betrifft die strikte Treue zum Lehrer, Ihlas-
i-shaih-i tariqa.® In Sirhindis Augen konnte zwar jeder sich dem Gesetz
unterwerfen, um sein Leben methodisch auszurichten. Der Kern war je-
doch ohne Gottes Hilfe und Gnade (Himmet), die sich durch seine Offen-
barung zeigen wiirde, nicht zu verstehen.*® Wie in der christlichen Mystik
waren es die Liebe und Zuwendung des Lehrers zum Schiiler, die ein Bild
der Gnade zu vermitteln vermochten. Anders aber als bei den christlichen
Mystikern, iiberfithrte Sirhindi die Vermittlung dieser Gnaden in eine
Technik, in der der Lehrer zum Medium und damit zu einer allmachtigen

44  Friedmann 1971, S. 113-5; Ter Haar 1992, S. 42.

45 Ter Haar 1990, S. 185 = Makttibat 1.228, I.280.

46  Offenbarung (Kashf), Inspiration (Ilham) und Prophetie (Nubiiwa) bilden die
drei Kanile, durch die Gott den Menschen intuitive Erkenntnis (Ma'rifa) ein-
flof3t; vgl. Ter Haar 1992, S. 27, 41, 50, 55, 77, 103.

35

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

und gottdhnlichen Autoritit erhoht wurde. Fan®, fur frithere Mystiker ein
Sich-in-Gott-Verlieren, wurde bei ihm zum Fand@’ fi-s-shaih: Die Schiiler ver-
loren sich zunichst in der Liebe zu ihrem Scheich. Erst diese Erfahrung
konnte ihnen den Weg zu Gott weisen.

Der Kern der Technik des Fand’ fi-s-shaih besteht darin, dass Meister
und Schiiler sich schweigend gegeniibersitzen. Der Vorgang ist in der Li-
teratur oft beschrieben worden.#” Wihrend dieser Schweigeperioden, die
bis zu zehn Tagen andauern konnten, passierte Folgendes: »Das Herz des
Lehrers orientiert sich Richtung Schiiler« (Tawagguh), und der Schiiler be-
gibt sich in »vollige Ubergabe an den Lehrer« (Rabita).*® Der geistige Zu-
stand (Hal) des Ineinander-Versunken-Seins forderte von beiden duflerste
Konzentration (Hudir) und hohes Vorstellungsvermégen (Hayal). Es
diente der Ubermittlung von géttlichem Licht (Niir), versinnbildlicht in der
Liebe des Lehrers fiir den Schiiler. Strémte diese Liebe einmal in das Herz
des Schiilers, so verschmolzen ihre beiden Herzen, bis sie eins geworden
waren (Ittihad). Diese Einswerdung mit dem Lehrer stellte sich nun als der
zentrale Moment des Verstehens (Ma'rifa) heraus. Dies ist der Grund, wa-
rum der Nakshibendi-Orden auch der schweigende Orden heifdt. Schwei-
gendes Verstehen kommt vor dem Sprechakt. Sirhindis Enkel Ahrar: »Wer
keinen Gewinn aus dem Schweigen des Meisters zu ziehen vermag, kann
Gewinn nur aus seinen Worten holen.«*? Schweigen allein erméglichte
die Verbindung zur Silsila und lie den Schiiler Gottes Offenbarung spii-
ren. Michaela Ozelsel beschreibt diese Beziehung als eine spirituelle Os-
mose und die Rolle des Lehrers als Ubungsobjekt fiir den Schiiler. Ozelsel:
»Irgendwann wihrend der Reise auf dem Pfad kommt dann die Zeit, wo
die Ubertragung vom Surrogat auf das Eigentliche stattfindet.«*°

Die Einfithrung eines solchen religiésen Mittlers stief auch in der Fol-
gezeit auf Widerstand. Sie wich von der islamischen Tradition ab, die nach
wie vor keine religiése Hierarchie anerkannte, im Gegenteil von jedem
Gliubigen forderte, fiir sich selbst einzustehen und somit alleine seinem
Gott gegentiberzutreten. Die Erhebung des Lehrers zum unverzichtbaren
Medium brachte Sirhindi die Anschuldigung ein, Ketzerei zu betreiben.
Sie ist mit der Grund dafiir, dass die tiirkische Regierung 1924 die Or-
densbetitigung verbot und bis heute jeder Reformbewegung, die sich aus

47  Chodkiewicz (1990) trug die wichtigsten Zitate zusammen.
48 Ter Haar 1992, S. 84.

49  Zitiert in Chodkiewicz 1990, S. 74. Ahrar ist Nr. 18.

so  Ozelsel 1997, S. 55.

36

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

dem Nakshibendi-Orden entwickelt hat, argw6hnisch und ablehnend ge-
gentibersteht. Diese iibermichtige Position des Lehrers (Sirhindi: »Der
Schatten des Scheichs ist wichtiger als der Dikr fiir Gott«)* blieb trotz der
Kritik in der Folgezeit das Herzstiick des Ordens und sollte im 19. Jahr-
hundert noch ausgebaut werden.

Erst im 20. Jahrhundert sollte Siilleyman Hilmi Tunahan — wie auch
sein Zeitgenosse Said Nursi — mit dieser Institution brechen. Beide schlu-
gen vor, das Scheichtum (ein Amt, das sie bis dahin selbst innehatten) ab-
zuschaffen. Damit reagierten sie auf die Herausforderung der jungen Ttir-
kischen Republik, die jede Form der Autorititsausiibung durch die Ver-
mittlung esoterischer Kenntnisse mit Gefingnis- und sogar Todesstrafen
belegt hatte. Wie in den nichsten Kapiteln dargelegt werden soll, brach Sui-
leyman Hilmi Tunahan jedoch nicht die Verbindung zu Silsila ab, sondern
uberfiihrte die Gnadenvermittlung in eine Laiengemeinschatft.

Der Nakshibendi-Orden tat sich in seiner langen Geschichte nicht
durch Lieder oder Poesie, nicht durch Tanz oder Wundertaten, nicht durch
ekstatische »Trunkenheit« oder Selbsterniedrigung hervor. Thn prigte ganz
im Gegenteil selbstkritische Niichternheit, methodische Lebensfithrung
und die Erfiillung des Gesetzes als innerer Weg zu Gott. Die Herausforde-
rung des »Bestehens« stellte die Weichen fiir eine innere Auseinanderset-
zung, die in der Folgezeit zwischen den verschiedenen Zweigen des Or-
dens gefiihrt wurde und zu verschiedenen Schulenbildungen fiihrte. Sie
wurde von einigen mit Quietismus und Zuriickhaltung tibersetzt, von an-
deren mit Weltzugewandtheit und Einmischung in das sozial-politische
Geschehen, von wieder anderen in Sicherung der eigenen Lebensbedin-
gungen mit Waffengewalt. Die verschiedenen Optionen werden sich im 18.
Jahrhundert zum ersten Mal entfalten und prigen auch heute noch die un-
terschiedlichen Positionen der islamischen Organisationen in Deutsch-
land.

Die Institution der unabdingbaren religiosen Autoritit des Scheichs
hatte weit reichende Konsequenzen fiir die Personlichkeits- und Gemein-
schaftsbildung. Sie verwandelte den Nakshibendi-Orden unter anderem in
einen Minnerbund, aus dem Frauen weitgehend ausgeschlossen blieben
und allenfalls nur im Hintergrund und in einer abgeleiteten Form teil-
nehmen konnten. Die Institution des Rabita fasste Scheich Khalid (gest.
1827) als geistige Verbindung zum Lehrer auf, die {iber grofe Entfernun-
gen und den Tod hinweg aufrecht erhalten werden konnte (s. unten). Ihm

51 Maktabat I. 18y; cf. Ter Haar 1990, S. 83 ff.

37

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

zufolge galt sie auch fiir Schiiler, die er nie gesehen hatte. So wurde Rabita
zum Instrument des absoluten Gehorsams und gab ein organisatorisches
Modell vor, das — obwohl in umgewandelter Form — in der Gestalt der
spiteren Laienorganisation ein Echo finden wiirde.’?

Im Buchara des 14. Jahrhunderts wurden die Ordensregeln — auf die
Fiile zu achten, auf den Atem zu achten, in der Masse fiir sich alleine zu
sein — zum ersten Mal formuliert und sind vielleicht im Kontext und als
Folge des damaligen multireligiosen Zusammenlebens zu verstehen. Das
stille fortwihrende Gebet (Dikr) war ihr stirkster Ausdruck. Nakshibend
kniipfte die Verbindung zur islamischen Lebensfithrung, indem er das re-
ligiose Gesetz mit dem inneren Weg verband. Das war keineswegs eine
neue Verbindung; in diesem ethnischen und geographischen Kontext wur-
de sie aber als ein neues Element eingefithrt. Nakshibend prigte damit
auch einen neuen Typus des religiosen Virtuosen in Abgrenzung zu dem
»wilden«, ekstatischen Grenzverletzer. Aber erst Sirhindi vermochte es,
diese Elemente dauerhaft zu binden, indem er den Zwillingsbegriff (du-
Rere) Form und (gottliche) Wirklichkeit prigte und mit dessen Hilfe das
innere Erleben von der methodischen Lebensfithrung abhingig machte.
Erst spitere Generationen suchten die Voraussetzungen fiir ihre korrekte
Durchfithrung in der gesellschaftlichen Realitit. Diese ursichliche Kette
schuf ein Instrument, mit dessen Hilfe in Zeiten des geistigen Nieder-
gangs, des sozialen Zerfalls oder aber des politischen und konomischen
Notstands Erneuerungsbewegungen in Gang gebracht werden konnten.

Im Folgenden méchte ich nun darlegen, wie die Herausforderung des
»Bestehens« unter dem Druck der britischen Kolonisation in zwei ver-
schiedene Richtungen ausgelegt werden konnte und zu einer inneren Aus-
einandersetzung fithrte, die bis heute aktuell geblieben ist. Gemeint ist
hier die Auseinandersetzung zwischen den so genannten Quietisten und
den so genannten Politischen. Die erste Richtung mahnte zur Zuriickhal-
tung, die zweite befiirwortete direkte Einmischung. Die Dynamik zwischen
beiden 6ffnet uns einen Ausblick auf die Optionen, die eine Verbindung

52  Die Einswerdung (Ittihad) findet im 19. Jahrhundert eine Fortsetzung in der
Vorstellung von Freundschaft zwischen Minnern. Redhouse iibersetzt um
1890 den Terminus aus dem Osmanischen mit »(Men’s) uniting mentally in
one; agreeing, being unanimous, harmony, peace, love, friendhip« (S. 18). Lie-
be und Freundschaft zwischen Meister und Schiiler als hochste Manifestation
Gottes ist ebenfalls eine Vorstellung, die in christlichen Orden eine Rolle
spielt.

38

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

dieser speziellen Form der Mystik mit dem politischen Tagesgeschift ber-
gen. Sie ist grundlegend fiir das richtige Verstindnis der heutigen religic-
sen Auseinandersetzung zwischen den islamischen Organisationen in
Deutschland.”

1.4 Quietistische und politische Heilige
im 18. und 19. Jahrhundert

Im 18. Jahrhundert reisten Gliubige aus der ganzen Welt bereits nach De-
lhi, um dort, im Mekka der Nakshibendi-Ordenszweige, die Initiation zu
empfangen.’* Fiir die Pilgerschar wurde eine umfangreiche infrastruktu-
relle Ausstattung bereitgehalten. Schon allein der Konvent von Shiah
Ghulam Ali (Nr. 28) verfiigte iiber Rdume und Essen fiir ca. 500 Pilger pro
Tag. Im Jahr 1820 empfing er an die 100.000 Durchreisende, eine Zahl,
die erst nach der Vernichtung Delhis abnahm; um 1900 waren es jihrlich
nur noch 3.000 Pilger. Auch aus Buchara, dem Entstehungsort des Or-
dens, kamen Pilger zunichst, um den eigen Glauben zu stirken und, um
dann nach Mitteln und Wegen zu suchen, um zu Hause die Purifikation
der Volksfrommigkeit voranzutreiben.’® In den puristischen Nakshiben-
di-Zentren Delhis wurden fiir ihr Problem unterschiedliche Lésungen an-
geboten. Unter dem Druck der Kolonisation Indiens durch die Englinder
entwickelten sich die Nakshibendi-Konvente indes zunehmend zu Zentren
der religiésen und politischen Auseinandersetzung. Die Entwicklung zeugt
von einer Binnendifferenzierung zwischen der bereits angesprochenen
Notwendigkeit der gesellschaftlichen Stellungnahme einerseits versus ei-
nem fortschreitenden Riickzug und der Verfeinerung der Selbstreflexion

53  Die Geschichte der Nakshibendi-Zweige, die ihr Fortbestehen mit militaristi-
schen Mitteln sicherten, miindete auf dem indischen Subkontinent in den
Streit um die Unabhingigkeit Pakistans. Sie findet in der Geschichte der Sufi-
Orden in Europa keine Fortsetzung und soll hier aufler acht gelassen werden.

54 Abu Manneh 1982, S. 5; 1990, S. 289 und Fuflnote 2.

55  Jamal Malik 1993, S. 56.

56  Der laute Dikr — naturgemifl sinnlicher als der leise Dikr — wurde von den
herrschenden Klassen vor allem als Symbol der Verwahrlosung der Sitten be-
trachtet (Von Kuigelchen 1996, S. 127). Babadzanov 1996, 410 f., gibt herrliche
Beispiele davon, wie laute und offentlich begangene Dikrs an den Grabern der
Heiligen in Buchara sich in wahrhafte Volksfeste verwandelten.

39

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

andererseits. Im Hinblick auf die spiteren Kapitel, in denen der Frage
nachgegangen werden soll, wie sich die Siilleyman-Gemeinschaft heute in
Europa inmitten anders denkender Moslems mit diesem Erbe auseinan-
dersetzt, scheint es zundchst sinnvoll, am Beispiel des Konflikts zwischen
der Schule des Mirza Mazhar Can-i Canan (Nr. 27) und der des Wali *Ullah
Dihlawi, aufzuzeigen, entlang welcher Bruchlinien der Konflikt sich da-
mals bereits entwickelte (s. Abb. 3).57

Der Konvent Wali *Ullahs ist zwar nicht Thema dieses Buches, den-
noch bildet seine Geschichte eine wichtige Folie fiir die Selbstbeschreibung
des zweiten, quietistisch orientierten Konvents, zu dem uns die Genealogie
fithrt, zur Mirza-Mazhar-Schule. Die Wali-’Ullah-Schule war reformorien-
tiert und auf der gesellschaftlichen Ebene titig. Mit anderen Worten, sie
vertrat eine Auffassung von Tagdid, die der Auffassung Sirhindis’, wie sie
von der Mirza-Mazhar-Schule vertreten wurde, diametral gegeniiberstand.
Thr Ziel war es, das »Eigene« zu stirken, indem sie neues Gedankengut
(westliche Wissenschaft und Ideen) tibernahm und zu einer Synthese ver-
arbeitete. Sie strebte an, einflussreiche Positionen zu besetzen, um sich in
den neuen politischen Verhiltnissen einen Platz zu schaffen und gegebe-
nenfalls politisch agieren zu kénnen. Die Wali-"Ullah-Schule bildete den
einflussreichsten Konvent ihrer Zeit, der die wohlhabende Mittelschicht
ansprach und zu ihrem Sprachrohr wurde, eben weil sie es verstand, reli-
giose Ideen mit handfesten Interessen (die in Handel, Gewinn und Be-
sitzwahrung wurzelten) zu verbinden.

Und womit prisentierte sich die Gegenseite, der Konvent, der die Mirza-
Mazhar-Schule genannt wurde und sich um dessen Grab formierte? Ers-
tens konnte sie sich noch in der zweiten Generation darauf berufen, mit
Sirhindi verwandt zu sein. Muhammad Ma’stim (Nr. 24) war dessen Sohn,
Sayf du-din °Arif (Nr. 25) dessen Enkel. So zumindest weif3 es die Evliya
Menkebeleri.5® Vielleicht erklirt dies, warum dieser Konvent und nicht sein
einflussreicher Opponent den Ehrentitel von Mugaddid, geistiger Erneue-
rer, weiterfiihrte. Diese Schule stand fiir das Erbe des Sirhindi als deren Er-
neuerer, der dem eigenen Jahrhundert nichts anderes (und nichts geringe-

57  Die Rekonstruktion des indischen Teils der Silsila sowie die folgende Be-
schreibung basieren im Wesentlichen auf Hinweisen in Trimingham 1971, S.
93; Troll 1978, S. 28-58; Fusfeld 1981, S. 38-52 und S. 116-198; Metcalf 1982, S.
46-87; Damrel 1990; Adams 1990; Jamal Malik 1993, S. 56 f.

58  Evliya Menkebeleri, S. 104-5.

40

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

res) als innere Kraft geben wollte und darauf beharrt hatte, Erneuerung
(Tagdid) stets als Riickfithrung zum Eigentlichen zu betrachten.?

Von Sa’id Nir (Nr. 26), der keine Familienbande vorzuweisen hatte,
sondern lediglich der Schiiler *Arifs war, berichtet dieselbe Sammlung,
dass er es als hervorragender Gelehrter verstand, Gesetz und Berufung
(Shari'a wa-tariqa) sowie duflere und innere Wahrheit (Hagiga wa ma‘rifa)
miteinander im Einklang zu bringen.®® Auch das klingt nach dem ortho-
doxen Beharren auf den theologischen Grundsitzen Sirhindis. Warren
Fusfeld beschreibt ihn als Traditionalisten, jemand der nicht Mystik und
Politik, sondern Mystik und Orthodoxie in Einklang bringen wollte. Um
dieses Ziel zu erreichen, verzichtete er nach Fusfeld auf Einfluss, auf
Reichtum und gelegentlich sogar auf seine Subsistenz-Basis, die sich aus
Spenden zusammensetzte.®" Sa’id Niir brachte damit einen wichtigen
Aspekt der Mirza-Mazhar-Schule zum Ausdruck. In einer Zeit des poli-
tischen und sozialen Umbruchs — die Kolonisation Indiens durch die Bri-
ten — war er nicht gewillt, auch nur einen Fuflbreit von den orthodoxen
Grundsitzen abzuweichen. Auch ihm ging es um die Bewahrung des reli-
giosen Kerns (Tagdid), ohne jegliche Neuerung zuzulassen, ob diese nun
westliche wissenschaftliche Erkenntnisse betrafen oder aber neue Betiti-
gungsfelder auf der gesellschaftlichen Ebene. Jeder neue GedankenanstoR,
jede 6ffentliche Auseinandersetzung mit der politischen Lage, in der sich
Moslems nach der Ankunft der Briten befanden, wurde von ihm als uner-
laubt und hiretisch (Bid'a) abgelehnt. Stattdessen beharrte die Schule auf
dem Studium der religiésen Quellen.

Mit Mirza Mazhar Can-i Canan (Nr. 27), der ein Dichter gewesen zu
sein scheint, und seinem Nachfolger Ghulam Ali (Nr. 28) wurde diese Zu-
riickhaltung in einer Politik des Riickzugs verfestigt.> Im Gegensatz zur

59 Metcalf 1982, S. 64, 67. Die dritte Schule, die des Mystikers und Poeten Mir
Dard, muss leider, der tibersichtlichen Darstellung wegen, aufler Betracht
bleiben. Eine Ubersicht iiber die Konvente Delhis gibt Jamal Malik (1993, S. 53
ff.). Die Person und das Werk Mir Dards wurden von Annemarie Schimmel
(1978) gewiirdigt.

6o Ebenda S. 107.

61 Fusfeld 1981, S. 230, so auch Metcalf 1982.

62  Biographische Angaben zu Mirza Mazhar in Fusfeld 1981, S. 116-47, und bei
S.T.A. Nagshibandi (1978): Leben und Werk des Habib Allah Jan Janan Mazhar,
ein Urdu Dichter (1699-1780), Agra (deutscher Titel der Dissertation in Urdu);

41

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

rithrigen Wali-’Ullah-Schule wihlte die Mirza-Mazhar-Schule bewusst die
Haltung des Auflenseiters. IThre Konventsvorsteher bevorzugten einen vor-
sichtigen Umgang mit weltlichem Besitz. Sie verbaten sich zudem jeden
Kontakt mit den Englindern. Lieber lebten sie in Armut und zogen die
Selbstisolierung vor, als irgendwelche Konzessionen zu machen. Aus den
Briefen Ghulam Alis geht hervor, dass es ihm nicht um theologische Ver-
feinerungen, sondern um die Glaubenspraxis ging. In seiner Schule stu-
dierte man die Details des Prophetenlebens, wandte diese auf das eigene
Leben an und versuchte somit, sich dem Propheten gewissermaflen von
innen anzunihern.®

Der Gestaltungsraum dieser Schule, die sich inzwischen Nakshiben-
di-Mugaddidi nannte, bildete nicht die Welt, sondern das eigene Innere
(Batin), das sie nachdriicklich gegen die gesellschaftlichen und politischen
Verhiltnisse (Zahir) absetzte. Damit bekam die Dichotomie Sirhindis, die
Innen und Aufien als (gottliche) Wirklichkeit (Hagiqa) versus blofle Form
(Sura) Ubersetzt hatte, paradoxerweise eine zutiefst politische Wendung.
Fiir die aristokratische Oberschicht Delhis, die sich u.a. aus Theologen und
Rechtsgelehrten zusammensetzte, bot die Schule Mirza Mazhars eine Be-
stitigung der eigenen (aristokratischen) Lebenshaltung. Sie gab auch Wege
vor, wie andere (das einfache Volk, normale Gliubige) zu erziehen seien.
Fiir die Siileyman-Gemeinschaft, die das Erbe dieser Quietisten angetreten
ist, bilden die verschiedenen Facetten des Innen-Auflen-Diskurses eine
wichtige Folie. Thr starkes Sendungsbewusstsein und der daraus resultie-
rende Da’wa-Auftrag — der religiésen Stirkung anderer Moslems — gehen
daraus hervor.

Die Kolonisation Indiens zwang letztendlich beide Schulen, gesell-
schaftlich Position zu beziehen. Das Resultat war eine innere Auseinander-
setzung, die sich um die Alternative der politischen Einflussnahme versus
einer Politik der Nichteinmischung drehte. Die einen (die Wali-"Ullah-
Schule) waren bereit, sich auf die Kolonialherren einzulassen, um Einfluss
zu nehmen und so die Voraussetzungen fiir die orthodoxe Lebensfithrung
zu sichern. Tagdid bekam fiir sie die Bedeutung einer allumfassenden Re-
form, die den gesellschaftspolitischen Fragen ihrer Zeit nicht aus dem Weg
ging. Unter anderem war die Haltung dieser Schule wegweisend fiir die

biographische Angaben zu Ghulam Ali in Troll 1978, S. 30 ff., und Fusfeld
1981, S. 155-84.

63 Troll 1978, S. 30 f.; Schimmel (1981) 1995, S. 192-213: Der muhammadani-
sche Pfad.

42

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

umfassende Bildungsreform, die in dem English-Oriental College von Ali-
garh entwickelt wurde.®* Die anderen (die Mirza-Mazhar-Schule) suchten
innere Stirke zu vermitteln und zogen sich dazu in die Details der mu-
hammadanischen Lebensfithrung zuriick. Tagdid wurde von ihnen als eine
allumfassende Purifizierung des Glaubens aufgefasst, wobei die Grenze
zur unerlaubten Neuerung (Bida) sehr eng gezogen wurde und keinen
Spielraum fiir die Aufnahme von neuem Gedankengut bot. Es gab eben-
falls Stimmen, denen zufolge beide Losungen nicht weit genug gingen. Die
Wali-’Ullah-Schule brachte eine Reihe radikaler Reformer hervor, die politi-
sche Reform mit bewaffnetem Widerstand anstrebten und ihre religicsen
Interessen unter Einsatz von Gewalt verfolgten. In der Darstellung spiterer
pakistanischer Historiker standen Wali’Ullah und sein Sohn ’Abdul *Aziz
somit auch an der Wiege des unabhingigen islamischen Staates Pakistan.®

Aber auch die quietistische Reaktion auf externe Bedrohung, die Pu-
rismus und religisen Eifer als identititsstirkende Elemente betonte und
damit ein Wiederaufleben des religiésen Lebens einleitete, machte im 19.
Jahrhundert international Schule. Die Spur fithrt von Delhi nach Damas-
kus und verbreitet sich von dort in das gesamte Osmanische Reich. Der
Kurde Mawlana Khalid Bagdadi (Scheich Khalid) studierte um 1810 bei
Ghulam Ali und iibersetzte die zentralen Elemente seiner Lehre in einen
gut organisierten Sendungsapparat, mit dem er vor allem die urbane (aris-
tokratische und intellektuelle) Oberschicht erreichte (s. Abb. 3). Im nichs-
ten Kapitel wird gezeigt werden, wie sich spiter auch das Erbe der quietis-
tischen Mirza-Mazhar-Schule mit gesellschaftlichen und politischen Zielen
in Einklang bringen liefs. In den bewegten Jahren, in der die Tiirkische Re-
publik sich konsolidierte, waren es die Nakshibendi-Scheichs, die sich auf
Scheich Khalid beriefen, die sich als die wichtigsten Gegenspieler der jun-
gen Republik etablierten.

Scheich Khalids eigener Vorschlag zur Intensivierung des Glaubens
bezog sich indes auf die zentrale Stellung des Lehrers im Leben des Schii-
lers. Er forderte von seinen Schiilern »die Fahigkeit, das Gegeniiber von

64 Troll1978, S. 28-58; Metcalf 1982, S. 46-87.

65 F.M. Malik (1990, S. 231-2) beschreibt, wie Igbals Sohn um 1930 zum Grab
Sirhindis pilgerte. Dort vertiefte er mit Hilfe des Gebets und einer nachtlichen
Vision, die Nakshibends Traumbegegnung ebenbiirtig war, sein Verstindnis
der religiésen Vergangenheit Pakistans (vgl. S. 22). Die Konsequenz, die er aus
dieser Erfahrung zog, war die Loslosung von Indien und die Griindung eines
eigenen islamischen Staates.

43

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Schiiler und Lehrer im Vorstellungsvermégen zu bewahren, auch wenn
der Lehrer abwesend ist«.® Der bereits innigen Beziehung des Schiilers
zum Meister (Rabita) gab er damit eine Neubestimmung und machte sie
zum Fundament einer hierarchischen Organisation. Zum einen verpflich-
tete es die Stellvertreter, die in entfernte Gebiete entsandt wurden, zu geis-
tigem Gehorsam. Aber auch neue Schiiler, die Scheich Khalid noch nie ge-
sehen hatten, sollten ausschliellich dessen Bild vor Augen haben. Deshalb
verbot er seinen Verwaltern und Stellvertretern, das eigene Bild bei der
Vermittlung esoterischer Kenntnisse einzusetzen. Damit war die Weiter-
gabe spiritueller Fihigkeiten faktisch unterbrochen worden. Was Scheich
Khalid als Erneuerung einfiihrte, war ein Abstrahieren von der unmittelba-
ren Lehrer-Schiiler-Beziehung. Von den Schiilern wurde nunmehr gefor-
dert, ihre Vorstellungskraft solle die Beziehung ohne die korperliche Pra-
senz des Lehrers herstellen. Von dort war es nur noch ein kleiner Schritt,
die Verbindung auch iiber die Grenzen des Todes aufrechtzuhalten.

Siileyman Hilmi Tunahan war einer der wenigen Istanbuler Nakshi-
bendi-Scheichs, die in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts nicht das spi-
rituelle Band mit Scheich Khalid suchten. Er wollte den Anschluss an das
quietistische Erbe der Mirza-Mazhar-Schule auf direktem Wege suchen —
und umging damit die Notwendigkeit, gesellschaftlich und politisch offen
Position beziehen zu miissen. Von Scheich Khalid {ibernahm er indes das
Organisationsprinzip, das dem Verwalter verbot, das eigene Bild in der
Vermittlung esoterischer Kenntnisse zu verwenden. Siileyman ging aber
noch ein Schritt weiter, indem er seinen Schiilern auch die Méglichkeit un-
tersagte, seinen Verwalter als Scheich einzusetzen. Auf diese Weise seines
charismatischen Mittelpunkts beraubt, wurde dieser Ordenszweig der
Nakshibendi-Mugaddidi nach Siileymans Tod in eine Laiengemeinschaft
umgewandelt. Heute sind es die Hocas, die, mit einem einfachen Lehrauf-
trag (igaza) ausgestattet, neue Schiiler in den islamischen Wissenschaften
unterrichten. Diese konnen ihrerseits nach Beendung des Studiengangs an
Gebetskreisen teilnehmen. Die Initiation findet selbstverstindlich nicht
mehr statt. Es ist die unerwartete Konsequenz des Khalid’schen Vor-
schlags, dass die Teilnehmer sich heute lediglich mit einer Photographie
ihres Griinders zufrieden geben — und davon tiberzeugt sind, dass sie nicht
mehr brauchen, um zur Konzentration zu gelangen.

66  So die Hagiographie des Scheich Khalid von Amin al-Kurdi (1831-1912), zitiert
nach Chodkiewicz 1990, S. 69; cf. Abu-Manneh 1982, 1990; Nakshbendiyya,
Encyclopedia of Islam, S. 935.

44

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

In der hagiographischen Sammlung erinnert indes nichts an die politi-
sche Auseinandersetzung zwischen beiden Konventen. Die Hagiographien
der indischen Konventsvorsteher, die in der Evliya Menkebeleri gesammelt
wurden, berichten hauptsichlich Anekdotisches, manchmal gewiirzt mit
Reimen, die es dem Schiiler erleichtern, sich Besonderheiten zu merken.
Religiéses Anschauungsmaterial fiir spitere Generationen anzubieten, ist
das Ziel dieser Hagiographie.

Mirza Mazhar und Ghulam Ali treten in diesem Kontext lediglich als
heilige Minner in Erscheinung, die es vermochten, Wunder zu tun. Der
Leser erfihrt von Gesprichen, die die beiden Meister mit Schiilern fithrten
und erhilt daraus einzelne Sitze, die ihre gesammelte Weisheit auf den
Punkt bringen und fir die Verwendung in Predigten gedacht sind. Ausge-
blendet bleibt daher auch der wachsende Einfluss der Kolonialherren auf
die Lokalpolitik, der schlieflich zur kollektiven Emigration nach Mekka
und Medina fithrte. Sicher wird dazu beigetragen haben, dass die Kon-
ventsvorsteher der Mirza-Mazhar-Schule die Einmischung in und Verarbei-
tung von politischen und gesellschaftlichen Konstellationen nicht als zur
Religion gehorig betrachteten und tiber das Thema duflerste Zuriickhal-
tung iibten. Fusfeld berichtet, wie Ab@i Sa’id (Nr. 29), kurz bevor er aus De-
lhi floh, die dramatischen Entwicklungen mit keinem Wort kommentierte.
Dafiir sprach er von einem tiglich wachsenden Verlangen, nun endlich die
Pilgerreise nach Mekka antreten zu diirfen.®”

Die Migration beider Ordenszweige nach Mekka und Medina setzt der
internen Auseinandersetzung iiber die richtige Interpretation der Erneue-
rung der religiésen Tradition nur ein vorliufiges Ende. Sie wird im 2o0.
Jahrhundert, zuerst in der Tiirkei und spiter in Europa, neue politische
Konstellationen und damit neue Impulse erfahren. Ob sie auch in Medina
weitergefithrt wurde, ist nicht bekannt. Die Fliichtlinge, Habibullah Can-i
Canan (Nr. 30) und seine Séhne, finden in der hagiographischen Samm-
lung kaum Erwihnung.®® Mit ihnen ist die einst so breite Spur der Silsila
zu einem Rinnsal geworden, das ihnen zufolge die Siileyman-Gemein-
schaft mit keinem anderen Ordenszweig mehr teilt.

Meine Gesprichspartner jedenfalls versicherten mir wiederholt, dass
die geringen Informationen, iiber die sie dennoch verfiigen, miindlich von

67  Fusfeld 1981, S. 218.
68  Evliya Menkebeleri, S. 121.

45

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Siileyman tradiert wurden.®® Fusfeld versieht die sparsamen Fakten aber
mit einer aufschlussreichen Fufinote.”® Sein Bericht iiber die Riickkehr
von Habibullahs Enkel nach Delhi, wo er 1888 den Konvent wieder auf-
bauen konnte, eréffnet uns, dass Habibullah gleich drei Linien schuf, in-
dem er drei seiner S6hne zu seinen Verwaltern (Halifa) benannte und da-
mit drei Nachfolger sicherte. Der dritte Sohn, Muhammad Mazhar Isan
Can-i Canan (Nr. 31), der in Medina blieb und vor Ort einen Konvent griin-
dete, fithrt uns zum Lehrer Stileymans, den Bucharer Salahiiddiyn Mevla-
na Siraciiddin (Nr. 32). Mit Siractiddin und Siilleyman betritt die Geschich-
te der Silsila das 20. Jahrhundert. Mit diesen beiden wechselt auch der
Schauplatz von Delhi via Mekka nach Istanbul, genau in dem Moment, in
dem sich dort die tiirkische Republikgriindung vollzieht. Von der Entwick-
lung, die sich daraus ergab, handelt das nichste Kapitel.

1.5 Das ausgeblendete andere Geschlecht

Abschlieflend sei auf eine Leerstelle hingewiesen, die in diesem Buch noch
unter verschiedenen Aspekten immer wieder thematisiert werden soll. Es
ist das Phinomen, dass diese Silsila kaum eine Nachricht iiber die Beteili-
gung von Frauen tiberliefert. Ob nun Miitter, die den begabten Sohn un-
terstiitzten, Ehefrauen und Téchter, die die Realisierung der prophetischen
Lebensfithrung in ihrer Alltagspraxis ermdglichten und mittrugen, oder
auch fromme Frauen, die um Hilfe und Unterweisung baten, sie alle blei-
ben aus der hagiographischen Erzihlung ausgeblendet.

Frauen existierten in der Nakshibendi-Tradition allenfalls am Rande
des Gesichtsfeldes. Wer sie sucht, muss Umwege gehen. Aber auch die
Fakten, die die wissenschaftliche Literatur zu bieten hat, sind dufRerst spir-
lich. Sayyid Athar Rizvi berichtet von Baqi-Bi'llahs Mutter, die ihren begab-
ten, aber labilen Sohn auf seinen Reisen begleitete (Nr. 22). Sie war es
auch, die ihn bei seinen stiirmischen Auseinandersetzungen mit der Mys-
tik materiell und geistig unterstiitzte. Spiter betreut er einen Kreis promi-
nenter Damen am Moghul-Hof, fithrt mit ihnen Korrespondenz und gibt
ihnen Anleitung in ihrer mystischen Suche.” Ahnliches berichten An-

69 Von den letzten vier heiligen Minnern vor Siileyman blieben z.B. keine
Schiilerlisten aufbewahrt, Interview mit M/SG 14 vom 13.7.1999.

70  Fusfeld 1981, S. 242-56.

71 Rizvi 1983, S. 183, 185, 187.

46

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

nemarie Schimmel {iber Mir Dard sowie Christian Troll iiber Ahmad
Shahid, einen spiteren Schiiler der Wali-"Ullah-Schule.”” Es lisst sich ein
Bild davon konstruieren, dass in der Vergangenheit zumindest die Miitter
aktiv an der mystischen Suche ihrer heiligen S6hne partizipierten.

Erst in den, ebenfalls spirlichen, Gegenwartbeschreibungen tauchen
Frauen klarer, obwohl immer noch am Rande, auf. Jasna Samic erwihnt in
seiner Beschreibung der Topographie eines Nakshibendi-Konvents von
1979 in Visoko (Bosnien), dass die Frauen in einem eigenen Raum im ers-
ten Stock am allgemeinen Dikr partizipierten, sich ofters aber zu Hause
trafen, um gemeinsam zu beten, aber auch um Volkspraktiken wie den
Maulid durchzufithren.”? Annabelle Béttcher schlieRlich ermittelte in den
199oer Jahren, dass sich in dem syrischen Nakshibendi-Orden unabhingi-
ge Frauenorganisationen mit ihrer eigenen Silsila installiert hatten.”* Es
bleibt eine offene Frage, inwieweit sich diese Frauentradition auf die kurdi-
schen Frauen Syriens beschrinkt oder sich auch auf andere Zweige des
Nakshibendi-Ordens tibertragen hat.

Das Fehlen der Frauen in der Tradition hat Konsequenzen fiir die Ge-
genwart. Wer ndmlich keinen Platz in der Vergangenheit vorweisen kann,
hat es schwer, in der Gegenwart gehért zu werden.”” Die Tatsache, dass
die Silsila der Stileyman-Gemeinschaft aus 1400 Jahren gelebter Frommig-
keit keine Hinweise auf Aktivititen und Organisationsbestreben frommer
Frauen tradiert, iibertrigt sich auf den Platz der Frauen innerhalb der ge-
genwirtigen Organisation. Es bleibt dadurch ein abgeleiteter Ort, dem kei-
ne selbststindige Daseinsberechtigung zuerkannt wird. Doch gibt es An-
sitze in dieser Silsila-Tradition, die zeigen, dass sie sich, wenn notwendig,
auch dndern lisst. Nur aus der Not heraus schaffte der letzte Verwalter der
Genealogie, Stileyman, den Frauen einen Zugang zum religiésen Wissen,
der weit reichende Konsequenzen haben sollte. Weil er keine Schiiler mehr
finden konnte, begann er, seine Téchter in den religivsen Wissenschaften
zu unterrichten. Damit bewirkte er, dass den heutigen Frauen, zumindest
was den Zugang zum religiosen Wissen und Erleben betrifft, ein ebenbiir-
tiger Platz eingerdumt wurde.

72 Schimmel 1978; Troll 1978, S. 29.

73 Samic 1990, S. 669 ff. Mauliid: privates Erinnerungsritual, in der die Ge-
schichte von der Geburt des Propheten gelesen wird.

74  Bottcher 1998a, S. 186-94; Bottcher 1998b.

75  Jonker 1995, Epilogue, S. 238.

47

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2
SULEYMAN Hiimi TuNaHAN (1888-1959):
EIN LEBEN

2.1 Der Traum

Ungefihr zehn Jahre vor der Geburt seines Sohns hatte Siileymans Vater,
der Religionslehrer Osman, einen Traum. Er war zu dieser Zeit noch ein
junger Mann, der in Istanbul das religiose Studium absolvierte. Der Traum
wird in allen hagiographischen Versionen mit folgenden Worten darge-
stellt:

»In seinem Traum sah der Vater, wie ein Stiick aus seinem Korper herausgerissen
wurde, sich zum Himmel erhob und zur Erde hin Licht verspriihte. Und er deutete
diesen Traum so, daf die Welt von einem aus seinen Lenden entstandenen Sprof in

seiner Gestalt erleuchtet werden wiirde.«'

Das im Traum heraufbeschworene Bild weckt eine Assoziation mit dem
Schmerz und der Gewalt einer Geburt. Die Deutung ist nicht weniger hef-
tig und kommt einer Annunziation gleich. Fiir diejenigen, die die Bilder-
sprache verstanden, brachte Osman damit eine spezifische Erwartungshal-
tung zum Ausdruck. In der langen Geschichte der literarischen Bilder-
sprache des Vorderen Orients betraten »Retter in der Not« auf zwei Weisen
die Bithne des Weltgeschehens. Von »auflen« kam stets das Findelkind,
das im Kérbchen von irgendwoher angeschwemmt wurde und dann be-
gann, die bestehenden Verhiltnisse umzustiirzen. Von »innen« aber er-
schien der Retter stets als das eigene Kind, das, von kosmischen Zeichen
begleitet, dazu bestimmt war, eine geistige Krise zu beseitigen. Mit ande-
ren Worten: Unterlief das Kind von »auflen« die bestehende Sozialstruk-
tur, so kam das »innere« Kind auf die Welt, um dem Leiden ein Ende zu
setzen und die Welt zu transzendieren.”

1 Yilmaz 1977, S. 8; Genc Akademi 1995, S. 14; Akgiindiiz 1997, S. 15; Website
tunahan.org 2000, S. 1 (s. Quellen 2).
Alle Ubersetzungen in diesem Kapitel sind von mir, mit Dank an Lela Kubat
und Jeanine Dagyeli fiir ihre Hilfe.

2 Die Biographien von Sargon von Akkad, Moses und Echnaton bieten be-
rithmte Beispiele fiir den Findelkind-Typ. Beispiele des zweiten Typs, der des

49

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Dass der triumende Theologiestudent die Vision eines »inneren« Kin-
des hatte, kam nicht von ungefihr. Er selbst stammte aus einem Dorf bei
Silistre, Grenzposten in jenem legendiren Gebiet, das 1878 fiir das Osma-
nische Reich unwiderruflich verloren ging. Mit seinem Traum reagiert
Osman in verschliisselter Form auf ein dramatisches Zeitgeschehen, das
sich in den Jahren zwischen 1878 und 1888 auf dem Balkan und in seinem
Heimatort vollzog. Der erste russisch-tiirkische Krieg war grausam und
ging mit auflerordentlichen Verlusten unter der moslemischen Bevolke-
rung einher. Eine Million ehemaliger osmanischer Staatsbiirger gelang die
Flucht in die Tuirkei. Eine weitere halbe Million Osmanen wurde gefoltert,
verschleppt, wie Tiere zusammengetrieben und auf brutale Weise umge-
bracht.?

Der Zusammenbruch des Osmanischen Reiches auf dem Balkan
schlug tiefe Wunden. Er war zudem der traumatische Anfang vom Ende.
Im kollektiven Gedichtnis der Tiirken wurde Silistre zum Inbegriff der
Vaterlandsliebe, die Donau zur magisch-mythischen Grenze der Heimat-
sehnsucht. Als Stileyman 1888 im Heimatdorf seines Vaters bei Silistre zur
Welt kommt, ist der Balkan schon seit zehn Jahren ruminisch, Silistre bil-
det die Grenze zwischen Ruminien, Bulgarien und der Dobrodjina. Die
Verkettung von Vertreibung und Vernichtung der Tiirken auf dem Balkan
wird bis 1923 nicht mehr abreiflen und insgesamt drei Millionen Tote und
drei Millionen Fliichtlinge fordern.*

In der Hagiographie werden diese Ereignisse mit keinem Wort er-
wihnt. Die Erzihlung bewegt sich im Gegenteil auf sicherem Kurs in Rich-
tung Heilsgeschichte:

»Nachdem er nach Silistre zuriickgekehrt war und geheiratet hatte, begann der Va-
ter, die Kinder, die geboren wurden, zu beobachten (um herauszufinden), welcher
von ihnen zu seinem Traumbild passte. Sobald nun der kleine Siileyman zur Welt
kam, bemerkte er an ihm bestimmte Zeichen und verband seine Hoffnung mit ihm.

Er wachte tiber Siileymans Wachstum, zeigte fiir ihn eine besondere Fiirsorge und

eigenen Neugeborenen, das eine kosmische Entfremdung erfihrt, bieten Chris-
tus sowie der 12. Imam.

3 McCarthy (1996) gibt eine Chronologie der Massaker im Kap. »Bulgaria, S.
59-108.

4  Statistiken in McCarthy 19906, S. 159-164.

50

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

brachte ihn in die Satirli Medrese [die Koranschule in Silistre, GJ], wo er selbst unter-
richtete.<

»Nachdem er nach Silistre zuriickgekehrt war«: Es ist nicht mehr nachzu-
zeichnen, was der Vater dort vorfand. Das Haus, das heute als Geburtshaus
gilt, ist ein drmliches Bauernhduschen in einem Gemiisegarten, abseits
vom Zentrum. Die Moscheen der Nachbarschaft stehen simtlich zerschos-
sen da, was aber auch in einem der folgenden Kriege passiert sein kann.®
Die hagiographische Darstellung von 1997 berichtet lediglich, dass insge-
samt vier Jungen geboren wurden: Fehim, Siileyman, Ibrahim und Halil.
Die Website-Version von 2000 berichtet aber, dass es auch noch ein Mad-
chen gab, »ein Midchen mit Namen Zahide«.”

Von diesen fiinf Kindern wird Siileyman der Augapfel seines Vaters.
Und dieser lief dem kleinen Sohn das angedeihen, was er fiir die vielver-
sprechendste Losung seines Entschlusses hielt. Es sollte ja ein Mensch
werden, der in der Lage sein wiirde, die Welt aus dem Elend zu befreien, in
das sie gestiirzt war. »Er wachte tiber Siilleymans Wachstum, zeigte fiir ihn
eine besondere Fiirsorge und brachte ihn in der Satirli Medrese, wo er sel-
bst unterrichtete.« Der Junge bekam das griindlichste religiése Studium,
das der Vater ihm bieten konnte, angefangen bei der Koranausbildung, die
er selbst anleitete, gefolgt vom &rtlichen religiésen Gymnasium bis hin
zum hochsten Theologiestudium in Istanbul. Aus diesem Studium wird
Siileyman ungefihr nach 25 Jahren erst wieder auftauchen.

Das Kind Siileyman, so lisst sich die hagiographische Erzihlung nun
miihelos iibersetzen, wurde unter dem Stern der Vertreibung und Vernich-
tung der Moslems auf dem Balkan geboren. Mit seiner Geburt verband
sich die Hoffnung des Vaters, durch Zutun seines Kindes kénne »die Welt
in seiner Gestalt erleuchtet werden«. Die Tatsache, dass der Vater ebenfalls
ein Nakshibendi-Scheich war, weist der Traumdeutung den Weg. Es ist an-
zunehmen, dass er den Krieg so erlebt hatte, als ob ihm ein Stiick aus dem
eigenen Korper gerissen worden sei. Was ihm vor Augen gestanden haben
muss, war die Erziehung eines neuen Mugaddids, jenes Erneuerers des
geistlichen Lebens, fiir den Sirhindi das leuchtende Beispiel abgegeben
hatte. Selbstverstindlich konnte die Antwort auf die Katastrophe fiir den

5 Yilmaz 1977, S. 9; www.tunahan.org 2000, S. 1 (s. Quellen 2).
6  Filmdokumentation 1992 (s. Quellen 2).
7 Akgiindiiz 1997, S. 16; www.tunahan.org 2000, S. 1 (s. Quellen 2).

51

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Vater nur vom Himmel kommen. Welchen Weg der Sohn einschlagen
wiirde, ob er eine aktive Einmischung in die Gesellschaft bevorzugen oder
aber die Stirkung der inneren Werte vorantreiben wiirde, wurde bereits in
der Bildersprache des Traums festgelegt. Noch einen wichtigen Hinweis
transportiert die Hagiographie. Demnach soll der Vater dem kleinen Sohn
stets den Respekt erwiesen haben, den sonst Kinder ihren Eltern oder
Schiiler ihrem Meister entgegenbrachten. Diese Umkehrung der Hierar-
chie und der Werte muss das Kind tief geprigt haben.

An dieser Stelle ist es dienlich, den Entstehungsprozess der Siiley-
man-Hagiographie genauer zu betrachten. Kurz nach dem Tod des Meis-
ters um 1960 sind zwei Darstellungen iiber ihn entstanden, die des
Schwiegersohns Kemal Kacar iiber Siileymans Lehre und die des Schrift-
stellers Albayrak {iber dessen Gelehrsambkeit. Sie bilden wohl die ersten
Verschriftlichungen von Siileymans Vortrigen und Unterricht. Von diesen
Texten, die beide nicht mehr als eine Seite umfassen, wurde in der Folge-
zeit nie ein Satz gedndert, sie wurden vielmehr als kanonische Grundtexte
behandelt und durch die Einfiigung von Glossen immer weiter ausge-
dehnt. Dieser Prozess ist keineswegs abgeschlossen, die Hagiographie ist
mit anderen Worten noch immer »under construction«. Tatsdchlich lauft
die miindliche Tradierung bis heute weiter. Erst in den 199oer Jahren rea-
lisierte die jetzige, in Deutschland geborene Generation, dass Siilleymans
Schiiler, von denen noch immer eine Handvoll die weitverstreuten Ge-
meinden bereisen, demnichst nicht mehr da sein werden, um von frither
zu erzihlen. Die Verschriftlichung, d.h. die Festschreibung der Entstehung
der Laienorganisation, findet also in allerjiingster Zeit in der Migration
statt.

Noch ein weiteres Merkmal kennzeichnet die Stileyman-Hagiographie.
Die erste Publikation im Eigenverlag, das von Hizir Yilmaz herausgegebe-
ne Biichlein »Eine Untersuchung iiber die Siileymanci (!)« von 1977, um-
fasst die beiden Grundtexte nebst einer ersten Erweiterung. Damit bietet
diese Publikation die besondere Mischung aus Verschriftlichung und
miindlich tradierten Aussagen, die jede Hagiographie kennzeichnet. Yil-
maz nimmt aber auch eine Darstellung der Siileyman-Gemeinschaft aus
der Perspektive des tiirkischen Staates auf, die er anschliefRend zu widerle-
gen versucht. Es handelt sich um die Larousse-Eintragung aus den 196oer
Jahren, in der die Gemeinschaft als staatsfeindlich denunziert wird. In den
199oer Jahren tiberfithrte Ahmed Akgiindiiz die Selbstverteidigung in eine
»Stileyman-Forschung«, indem er immer mehr Dokumente zu Tage {or-
derte, die die historische Richtigkeit der hagiographischen Erzihlung nach-

52

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

wiesen. Die gerade im Entstehen begriffene Hagiographie erhielt damit
von Anfang an den Charakter einer Apologetik.

Das Bediirfnis, sich zu verteidigen, rithrt daher, dass in der Zeit, in der
Silleyman aufwuchs, die tiirkische Gesellschaft sich grundlegend wandel-
te, Stileyman und seine spiteren Schiiler indes nicht mit ihr Schritt hiel-
ten. Zwischen 1890 und 1923, der Griindung der Tiirkischen Republik,
glich sich der tiirkische Horizont dem westlichen an. Hiermit wurde auch
die mechanistische, und fiir die damaligen tiirkischen Verhiltnisse ausge-
sprochen unpersénliche Sichtweise des Westens iibernommen. Die Mo-
dernisierung der Tiirkei bedeutete unter anderem, dass das Individuum,
statt dem Lehrer, den Eltern und der Familie zu gehorchen und fiir diese
zu arbeiten, nunmehr dem Staat untergeordnet wurde und fortan fiir die
reichlich abstrakte »Gesellschaft« arbeiten sollte.® Siileyman hingegen,
kraft seiner Berufung, kraft seiner Erziehung und wahrscheinlich auch
kraft seines Charakters, hielt zeit seines Lebens am Konzept einer segmen-
tierten Sozialstruktur fest. Seine Vorstellungen von Ordnung, die spiter in
die Ordnung der Organisationsstruktur des »Verbandes der Islamischen
Kulturzentren« tiberfithrt wurden, blieben in hohem Mafie an personalen
Bindungen orientiert. So schaffte er es, die klassische Meister-Schiiler-Be-
ziehung, das Herzstiick der personalen Bindung, in eine »modernisierte«
Gemeinschaftsform zu iibersetzen.

Stileyman hielt mit anderen Worten an einem gesellschaftlichen Ideal
fest, das in seiner Jugend in nur wenigen Jahren vom Zentrum der tiirki-
schen Gesellschaft an deren duflersten Rand riickte. Die auf personalen
Bindungen basierende religiose Sozialstruktur wurde nach der Republiks-
griindung unterdriickt, jedes Anzeichen argw6hnisch vom Staat beobachtet
und seine Befiirworter wurden verfolgt. Die hagiographische Forschung
Stleymans, die in den 1970er Jahren in Gang kam und sich erst in den
199oern voll entfaltete, spiegelt diesen Sachverhalt. Vom Rand und aus
ihrer Enge heraus ist diese Forschung stets damit beschiftigt, »Beweise«
gegen Verleumdungen oder »Fakten« gegen Falschdarstellungen ins Feld
zu fithren. Ein Erzihlgenre, die Hagiographie, deren Aufgabe es eigentlich
ist, den religiésen Kern eines vorbildlichen Lebens freizulegen und damit
das Paradox des religiosen Erlebens zu vermitteln, begab sich gezwunge-
nermafien auf das Terrain der Rechtfertigung.

8 Serif Mardin beschreibt den Vorgang in der Einleitung seiner Biographie
des Said Nursi (Mardin 1989); ebenfalls Mardin 1994.

53

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Wer dieses Leben in seinem historischen Zusammenhang zu rekon-
struieren versucht, fiir den gestaltet sich dies Bemiihen wie die Suche nach
einer Nadel im Heuhaufen der Zeitgeschichte. Die Silleyman’sche Hagio-
graphie will keine Leidensgeschichte, sondern Hoffnung transportieren.
Das mag daran liegen, dass die islamische Tradition keine Theodizee
kennt. Die Elemente des menschlichen Leidens wurden also nie transfor-
miert, sie erhielten weder einen Platz in der Liturgie, noch spielten sie eine
Rolle in der Darstellung bedeutungsvoller Vergangenheit.® Die Meta-
phern, die in dieser Legende benutzt werden, blenden die Geschehnisse
regelrecht aus. Stattdessen weisen sie in Richtung Ausgang aus dem Flie-
genglas, in dem sich die Gliubigen gefangen wissen. Das macht die histo-
rische Rekonstruktion schwierig und zwingt, auf das zu horen, was nicht
gesagt wird.

Fur die heutigen Mitglieder des Verbandes gilt dies natiirlich nicht.
Fiir sie ist die Siileyman’sche Hagiographieforschung voll von wissenswer-
ten und verwertbaren Aussagen, eben weil sie ein Vorbild fiir das eigene
Leben bieten. Auflerdem bildet Siileyman fiir sie das Tor, durch das eine
Anniherung an Muhammad méglich wird. Diese synthetische Wahrneh-
mung bringt es mit sich, dass die Wege in die Vergangenheit hier vorliufig
wieder auseinandergehen miissen. Siilleyman gilt den Mitgliedern als letz-
ter Scheich und bildet somit ihre Rabita-Anschlussstelle. Auflenstehende
miissen hingegen versuchen, die spirlichen Details gegen den Horizont
des Zeitgeschehens zu halten, um nachzuvollziehen, welche Briiche mit
der Synthese einhergingen.

2.2 Der begabte Sohn

In einer der Nachbarschaftsmoscheen des Verbandes in Berlin sitzt seit ge-
raumer Zeit ein kleiner Junge, vielleicht sieben Jahre alt, der damit be-
schiftigt ist, den Koran auswendig zu lernen. Immer wenn ich dort zu Be-
such bin, sitzt er in einer Ecke der Moschee hinter seinem Lesepult.
Manchmal kommt er zum Lehrer, um sich einen neuen Abschnitt geben
zu lassen. Es ist ein stiller Junge mit einem etwas zu groflen Kopf, blass
und ehrgeizig. So stelle ich mir auch den Siileyman vor, als er begann, bei

9 Christian Troll machte mich zum ersten Mal auf diesen grundlegenden Un-
terschied zwischen christlicher und islamischer Betrachtung von Welt aufmerk-

sam.

54

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

seinem Vater in die Lehre zu gehen und langsam aber sicher zum religis-
sen Genie heranwuchs. In der kollektiven Erinnerung der VIKZ-Mitglieder
reprisentiert Stileyman die islamische Gelehrsambkeit schlechthin. Bereits
in Albayraks Darstellung aus den 196oer Jahren werden seine reichen
Kenntnisse auf dem Gebiet der islamischen Wissenschaften hervorgeho-
ben. Die Aufzihlung gleicht einer Serie siegreicher Pokalspiele:

»Wegen seines Studiums ging er nach Istanbul. 1913 lief} er sich dort in der Sahn
Medrese der Kalifatshochschule einschreiben. 1915 wurde er mit 88 von 9o Punkten
erster der dritten Klasse, September 1916 schlofl er mit 76 von 8o Punkten als
Fuinftbester ab. In dem selben Jahr noch schrieb er sich am 17. September in der
Spezialistenschule der Siileymaniye Medrese ein (...). Am 14. Mai 1919, nach einer Pe-
riode von drei Jahren, war er bereits Absolvent der Tefsir-Hadith-Ausbildung. Nach-
dem er diese Priifung bestanden hatte, schlof} er mit 40 Punkten in den Fichern
Tefsir, Hadis, Usul-Hadis und Tabakatii’l kura ab."® Und zusammen mit (nur) zwan-

zig anderen wurde er zum Istanbuler Amt des Universititsprofessors zugelassen.«"

Auch in dieser Erzihlung klaffen gesellschaftliche und religiose Wirklich-
keit weit auseinander. Im Jahre 1913, Siileyman ist damals 25 Jahre alt, be-
findet sich der Balkan mitten im blutigen Befreiungskrieg der Bulgaren.
Silistre bleibt zwar ruminisch, wird aber zwischen den Fronten zermalmt.
In diesem Krieg wird die Stadt in eine ruminische Frontstadt verwandelt,
im unmittelbar nachfolgenden Ersten Weltkrieg dient sie als Stiitzpunkt
der deutschen Angriffe auf Ruminien. Der bulgarische Befreiungskrieg
fithrt zum zweiten Massenmord an den Tiirken und geht mit einer bruta-
len Zerstorung ihrer Hiuser und Giiter, Ernten, Vieh und Moscheen ein-
her. Wer die Augenzeugenberichte liest, fragt sich, wer inmitten dieser
Verbrechen und Gewalt noch hat iiberleben kénnen.” Der Angriff 16st
eine weitere Massenflucht in die Tiirkei aus. Und Siileyman ist einer der
vielen Menschen, die mit dem Fliichtlingsstrom nach Istanbul kommen.
Er wird erst 1927, kurz bevor sein Vater stirbt, fiir kurze Zeit nach Silistre
zuriickkehren kénnen. Siileyman ist ein Gdécmen, ein Migrant vom Balkan,
spitere Augenzeugen nennen ihn »den Fliichtling«.

Die Hervorhebung der Punktzahl von Siileymans Abschliissen ist ei-

10  Zudiesen Fichern siehe Kap. 6.

11 Yilmaz 1977, S. 10.

12 McCarthy 1996 wertet im Kap. »The Balkan Wars« (S. 135-77) die englischen
und amerikanischen diplomatischen Berichte aus.

55

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

ner der hervorstechenden Merkmale der Hagiographie. Alle Darstellungen
drucken die dazu gehorigen Dokumente ab. Osmanische Manuskriptblit-
ter mit geschwungenen arabischen Buchstaben zeigen Schulpline und Un-
terrichtseinheiten, Diplome und Urkunden, Empfehlungen, Benotungen
und Unterschriften. Sie werden erginzt von Fotos seiner Schulen. Die
Sahn Medrese, die Ahmed Pasha Medrese, die Siileymaniye-Fakultit, die
Rechtsfakultit. Aus der Silleyman-Hagiographie weht ein nostalgischer
Wind. Die ehrwiirdigen islamischen Ausbildungen wurden 1924 allesamt
verboten, die bertthmten Schulen geschlossen und hinfort existierte die os-
manisch-islamische Gelehrsambkeit offiziell nicht mehr. Es sieht so aus, als
ob Siilleymans spitere Lehrertitigkeit sowie die Organisation, die daraus
entstand, eine der wenigen Einrichtungen bildet, an denen dieser Typ der
religiosen Gelehrsambkeit, samt seiner Sprachen und Curricula, fortgefiihrt
wurde. Diese Tradierung der religissen Uberlieferung wurde ihm vom tiir-
kischen Staat nicht gedankt.

Hier der Krieg, dort die religiose Gewissheit. Wihrend der Balkan in
Flammen steht, schreibt Siileyman sich in der theologischen Expertenaus-
bildung ein. Als die Griechen die Tiirkei iiberfallen, anatolische Dérfer
plindern, die Felder niederbrennen und bis 60 Kilometer vor Istanbul vor-
riicken, schliefdt er als einer der Besten ab, wird zum (religiésen) Professo-
renamt zugelassen und macht noch rasch die Richterausbildung. Die un-
terschiedlichen Darstellungen von »Welt« — und die implizite Bewertung
alles Weltlichen, die damit einhergeht — hitten nicht krasser zum Aus-
druck kommen kénnen. Die Richterausbildung gilt wohl als die Krénung
seiner auflergewohnlichen Gelehrsamkeit. Hagiographien wie Mitglieder
werden nicht miide hervorzuheben, dass Siilleyman in dieser Angelegen-
heit dem Vater sogar ungehorsam wurde. Die harschen Worte des Vaters
wirken wie eine Reliquie, die mir jedes Mal mit einem bedeutungsvollen
Licheln prisentiert wird, wenn die Rede darauf kommt: »Sohn! Ich habe
dich nicht nach Istanbul geschickt, um dich in die Hélle zu schicken!« Der
Vater, und das macht die Pointe aus, spielte damit auf eine berithmte Aus-
sage des Propheten an, dass »von drei Richtern sich zwei in der Hélle be-
finden und (nur) einer im Himmel«.” Um seine Kenntnisse zu perfek-
tionieren und damit der Hoffnung seines Vaters gerecht zu werden, hatte
Siilleyman sich also sogar auf gefihrliches Terrain vorgewagt. Damit ist fur
die Hagiographie der Kurs in Richtung Heilsgeschichte endgiiltig gesi-
chert.

13 Zitiert in Yilmaz 1977, S. 10.

56

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Soweit die Hagiographie. Danach wird es still um Sileyman. Er
scheint zunichst am Ende seiner Triume angekommen. Er wird Professor,
heiratet die 17 Jahre jiingere Hafize und bekommt 1923 das erste Kind von
ihr geschenkt, eine Tochter.™ 1923 ist auch das Jahr, in dem Atatiirk die
Griechen aus dem Land jagt und die Tiirkische Republik griindet. Im da-
rauf folgenden Jahr sind die Orden bereits verboten und ihre Konvente ge-
schlossen. Die Moscheen werden unter Staatsaufsicht gestellt und die reli-
gitse Biirokratie wird restlos entlassen. Siilleyman wird arbeitslos.

2.3 Istanbul in den 1920er Jahren

In dem tirkischen Who is Who, dem gesellschaftlichen Adressbuch, das
1928 zum ersten Mal erscheint, wird die politische Umwilzung Jahr fir
Jahr greifbarer. Midnner in europiischen Anziigen, Schriftsteller, Arzte, Po-
litiker und Beamte, blicken einen dort von der Seite an. Vom religiosen Es-
tablishment, das immerhin 500 Jahre das 6ffentliche Leben beherrscht hat-
te, ist nicht mehr die geringste Spur zu finden. Stattdessen trifft man auf
Bohemiens im offenen Hemd, Theatermacher, Dichter und Maler neben
den Bildern »moderner« Frauen. Es erscheinen Dolmetscherinnen und
Schuldirektorinnen mit modischem kurzen Haarschnitt a la Colette, Sin-
gerinnen, Romanschriftstellerinnen, Kiinstlerinnen. In der Ausgabe von
Meshur Adamlar (Berithmte Menschen) aus dem Jahr 1933 findet man ein
Sammelsurium an berithmten Namen aus dem In- und Ausland. Zum
Beispiel unter »R«: Rasputin neben Rashim Pasha, Rembrandt und Renoir
(mit Aktgemilde) neben einer Serie franzosischer Schauspielerinnen, die
auf den Fotos viel Bein zeigen, osmanische Staatsminner der Jahrhun-
dertwende neben Politikern der jungen Republik. Der Versuch, die osma-
nische Vergangenheit in die europiische einzureihen, gestaltet sich wie ein
Kampf der Bilder. Er reduziert auch die eigene Geschichte zum Appendix
der europiischen Kultur. Auf diesen Seiten knistert es. Manche Eintragun-
gen wirken bemiiht, als wolle man Beweise der eigenen Modernitit bei-
bringen. Frauen erhalten zum ersten Mal 6ffentlich einen Platz, ihre Aus-
wahl macht aber klar, dass man sie zuvor miihselig hat suchen miissen.
Erst Jahre spiter, nach dem Zweiten Weltkrieg, nimmt das Jahrbuch
Tiirk Meshurlari (Beriihmte tiirkische Personlichkeiten) vorsichtig auch ei-
nige Personen aus dem religiésen Spektrum auf. Kocatas, einen islami-

14  Akgiindiiz 1997, S. 86.

57

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

schen Gelehrten, Kisakiirek, immerhin Dramaturg und Dichter einer Na-
tionalhymne, aber auch wegen seiner offen ausgesprochenen Nakshibendi-
Sympathien ein notorischer »Reaktionir«,” Mehmed Esad Efendi, einer
der letzten Sheyiilislams, das Oberhaupt des religiésen Establishments und
Vorsteher des wichtigsten Nakshibendi-Konvents. Dass er 1930 im so ge-
nannten »Menemen-Inzident« absichtlich vom Staat in Diskredit gebracht,
inhaftiert und zu Tode verurteilt wurde, verschweigt das Jahrbuch indes.®

Mit der Entlassung des religiosen Establishments war die islamische
Elite zwar endgiiltig entthront, aus dem gesellschaftlichen Gewebe ver-
schwand sie aber nicht. Insbesondere die Mitglieder der Nakshibendi-Or-
den konnten, dank ihrer Betonung der islamischen Lebensfithrung und
ihrer niichternen Befolgung der Shari‘a, auch gut ohne Ordenshiuser aus-
kommen. Der stille Dikr fiel niemandem auf, das Suhba, das fiir diesen
Orden typische Lehrgesprich, konnte man auch zu Hause durchfiihren,
Treue gegeniiber dem Lehrer bildete kein sichtbares Merkmal. Die Nakshi-
bendi erwiesen sich widerstandsfihiger als die benachbarten Orden der
Kadiri, Helveti, Rifa’i, Mevlévi oder auch Kalendiri, eben weil sie in der
Lage waren, auf die duflere Form zu verzichten.” Nachdem die Orden
vom Staat verboten worden waren, bildeten die Nakshibendi die wichtigs-
ten Gegner der Tiirkischen Republik. Die Auseinandersetzung miindete in
einen verbissenen Kampfum das tiirkische Selbstbild, der bis heute andau-
ert und sich gleich zu Beginn in gegensitzlichen Positionen iiber die Stel-
lung der Frauen in der tlirkischen Gesellschaft verfing.

Die Nakshibendi hatten in Istanbul bis 1924 den grofiten Ordensver-
band gestellt und verfiigten iiber ein Drittel aller Konvente in der Stadt.
Nach der Zihlung eines Zakir Shukri Efendi waren das um die Jahrhun-
dertwende immerhin noch sechzig gewesen.” Die Mitglieder hatten sich,
wie tiblich aus der Intelligenz und den oberen Schichten rekrutiert, und die
Konventsvorsteher spielten bis zum Schluss eine aktive Rolle im 6ffentli-

15 Mardin 1994.

16 Algar 1984, S. 174-6, 186; Algar 1990c, S. 34.

17  Algar 1990c, S. 34.

18  Zakir Shukri Efendi (1896) 1980 berichtet von 159 Tekkes (Ordenskonvente),
die er im Innenstadtbereich besuchte, darunter einen Frauenkonvent. Nach
Klaus Kreiser, der das Manuskript neu herausbrachte, bildeten diese etwa die
Hilfte aller um 189o registrierten Konvente (s. Einleitung); die Bektashi-Kon-
vente, auch die, die den Nakshibendi iibergeben worden waren, bleiben in die-

sem Bericht ausgeblendet. Cf. Kreiser 1990.

58

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

chen Leben. Die meisten ihrer Scheichs gehérten zum Zweig des Scheich
Khalid, demselben, der im 18. Jahrhundert bei Ghulam Ali in Delhi gelernt
hatte und sein erworbenes Wissen spiter in einen gut organisierten Mis-
sionierungsapparat umwandelte, der den ganzen Vorderen Orient mit ei-
nem Netz tiberzog. Diese Midnner nun traten, wie damals in Delhi, fiir ge-
sellschaftliche Einmischung ein. Manche von ihnen hatten bereits fiir eine
vorsichtige Verbindung von islamischen orthodoxen Idealen mit westli-
chen Reformen plidiert.” Andere Scheichs hatten den tiirkischen Befrei-
ungskrieg aktiv mit der Waffe unterstiitzt und waren personlich mit Ata-
tiirk befreundet.>® Einige gingen in ihrer Loyalitit zur republikanischen
Sache so weit, dass sie noch 1924 Mitglied der ersten Nationalversamm-
lung wurden.*

Mit dem Verbot aller Orden wurde auch der 6ffentlichen Einflussnah-
me des Nakshibendi-Ordens der Boden entzogen. Er wurde in eine defen-
sive Position der Marginalitit gedringt, aus der heraus er seine tiber Nacht
altmodisch gewordenen Werte um so entschlossener verteidigte. Zu dem
Traditionsgut, das es zu verteidigen galt, gehorten der zentrale Stellenwert
der Familie fiir Staat und Gesellschaft sowie unmittelbar damit verbunden
die Verteilung der Geschlechterrollen. Fiir den orthodoxen Glaubigen bil-
dete die Familie das eine Standbein des personalen Beziehungsgeflechts,
dessen anderes das Meister-Schiiler-Verhiltnis war. Threr Ansicht nach
sollten Mann und Frau sich erginzen und nicht versuchen, sich in ihrer
Funktion anzunihern. Frauen sollten Aufgaben im Innern der Familie und
des Hauses erfiillen und fiir Harmonie, Reproduktion und Erziehung sor-
gen. Minner dagegen sollten entsprechend die Familie nach aufRen vertre-
ten, fiir ihre Finanzierung aufkommen und iiber ihre moralische Integritit
wachen, indem sie sich iiber Minnerfreundschaften und Meister-Schiiler-
Beziehungen in der AuRenwelt vernetzten.

Das Frau-Mann-Modell bildete also in dieser religiésen Sozialvorstel-
lung, dessen heftigste Verteidiger die Nakshibendi wurden, das Herzstiick
einer Minnerwelt, deren Beziehungsnetz in ihrer symbolischen Vertretung
durch die Religion gipfelte. Und wer andere Vorschlige fiir das Geschlech-
terverhiltnis unterbreiten wollte, musste sich wohl oder iibel mit den Wur-
zeln des Islam auseinander setzen. Wihrend der letzten Jahrzehnte des

19  Abu-Manneh 1986, S. 34-6; Mardin 1989 beschreibt die Reform-Bemithun-
gen des Nakshibendi Scheich Said Nursi, s. Kap. »Life«, spez. S. 78-88.

20 Algar1984, S. 124.

21 Algar 1984, S. 167, 173; Algar 1990b.

59

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Osmanischen Reiches waren dazu tatsichlich verschiedene Anliufe ge-
macht worden. Insbesondere im urbanen elitiren Milieu von Istanbul hat-
ten beide Bastionen, die Familie und die Religion, bereits erhebliche Risse
erhalten.®* Fiir die Lebensfithrung der groRen Masse der Landbevolke-
rung aber, wie auch fur das Kleinbiirgertum, galt das Ineinandergreifen
von traditionellen Geschlechterverhiltnissen und religiosen Strukturen
nach wie vor als Halt und Richtschnur.

Vielleicht war es die Tragik der Turkischen Republik, dass sie es fiir
den Anschluss an Europa als unverzichtbar ansah, die traditionelle Ge-
schlechterordnung radikal zu unterdriicken. Sie forcierte jedenfalls gleich
nach ihrer Konstitution eine Verkehrung der Geschlechterbeziehungen
und verordnete das »Zivilisationsprojekt« (Gole), dass die gesamte Bevol-
kerung zu westlichen Werten, westlicher Kleidung und einem »modernen«
AufReren erziehen sollte. Und Priifstein dieses Zivilisationsprojektes, Evi-
denz der eigenen Modernitit, Visitenkarte fiir den Westen und ideologi-
sche Waffe in der Auseinandersetzung um die Interpretation von »Welt«
wurden die tirkischen Frauen. Frauen sollten nach dem Willen der repu-
blikanischen Staatsminner sichtbar werden, das Wahlrecht sowie 6ffentli-
che Positionen erhalten, sie sollten studieren und Minnerberufe ergreifen,
sich die Haare abschneiden und sich westlich schminken und kleiden. Den
Frauen wurde damit vor den Augen der Welt die Beweislast aufgebiirdet,
die Tiirkei sei dem Westen ebenbiirtig.® Das »Zivilisationsprojekt« schuf
im urbanen Milieu eine junge, begeisterte Anhingerschaft, die in der Fol-
gezeit zur neuen Elite heranwuchs. Ob als Universititsprofessorin, Inge-
nieurin, Kiinstlerin oder technische Laborantin, viele Frauen ergriffen hier
die Moglichkeit, sich aus alten Bindungen zu 16sen, finanziell unabhingig
zu werden und gesellschaftlich mitzureden. Ein Feminismus, radikaler als
die erste Frauenbewegung in England oder Deutschland, verschaffte sich
mit Hilfe des Staates Gehér und wurde nach und nach selbst verstaatlicht.**

Bei der Landbevolkerung, den heimatlos gewordenen Fliichtlingen aus
zahlreichen Vertreibungen,® aber auch bei den Gliubigen, die nichts Bo-

22 Mardin 1962; Cakir 1993.

23 Gole19gs, S. 73 ff.

24  Stellvertretend fiir die tiirkische staatliche Position: Abadan-Unat 198s. Thr
Band enthilt ebenfalls Statistiken {iber den Anteil weiblicher Professoren in
der Tiirkei (S. 165). Eine gute Ubersicht iiber die verschiedenen politischen
Frauenlager damals und heute verschafft Sakaranaho 1998.

25  McCarthy 1996, S. 339 (Statistik).

6o

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

ses in ihrem privaten Verhalten sehen konnten, kam dieses Projekt nicht
an, mehr noch, es rief Widerstand hervor. Das wundert nicht. Der Staat
verbot seinen Biirgern fortan den selbststindigen Zugriff auf ihr Sinnge-
bungssystem und brachte es in Diskredit, indem er den Glauben als riick-
stindig bezeichnete. Er griff zudem tief in die Privatsphire des Einzelnen
ein, indem er einen radikalen Wandel im Verhiltnis zwischen Mann und
Frau verordnete. Damit konnten viele Menschen aus unterschiedlichen
Griinden nichts anfangen. Es gab zum Beispiel unzihlige, die ihren Begriff
der Ehre auf der traditionellen Geschlechterordnung gegriindet hatten. Vie-
le waren zudem fiir ihre Subsistenz von personalen Bindungen abhingig.
Hitte der Staat seine Modernisierungsvorschlige als konkurrierendes An-
gebot zum gefestigten religiosen Angebot aufgefasst, das sich im Laufe der
Zeit fiir einen grofleren Kreis als attraktiv hitte erweisen konnen, wire es
vielleicht nicht zu einer Verhirtung der Fronten gekommen. So aber resul-
tierte der staatliche Eingriff in einer gesellschaftlichen Spaltung, die sich in
der Bildung eines laizistischen und eines religiésen Lagers niederschlug.
Diese Spaltung geht noch heute wie ein Rif8 durch die tiirkische Gesell-
schaft und prigt die innertiirkische Auseinandersetzung in Deutschland.
Vor diesem Hintergrund wundert es vielleicht auch nicht, dass der
»niichterne« Nakshibendi-Orden mit seiner strikten Befolgung der Shari'a
in der Formulierung dieses Widerstandes eine zentrale Rolle spielen sollte.
In den 1960er Jahren sollten nahezu alle religiésen Gegenpositionen zur
offiziellen staatlichen Position mit Hilfe einflussreicher Nakshibendi poli-
tisch in der Refah-Partei (spiter Fazilet-Partei) gebiindelt werden. Auch
wurde in diesen Jahren eine Organisation geschaffen, die speziell den tiir-
kischen Emigranten in Europa geistig und materiell den Riicken stirken
wollte. Die »Islamische Gesellschaft Milli Goriis« (IGMG) ist ihr Produkt.*®

2.4 Der Auftrag

Siileyman befand sich in dieser gesellschaftlichen Auseinandersetzung
eher am Rande. Die neue Republik hatte fiir ihn keinen Platz. Seine Ge-
lehrsamkeit stellte in den Augen der neuen Machthaber ein unerwiinschtes
Wissensreservoir dar. Aber auch zu den Nakshibendi-Scheichs der Khalidi-
Richtung, die gesellschaftliche Einmischung in ihr Programm geschrieben
hatten und nun zum passiven Widerstand aufriefen, suchte er keine feste

26 Seufert 1997, S. 267 ff,; Seufert 1999, S. 295-323.

61

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Bindung. Es ist bemerkenswert, dass Siileyman, obwohl es in Istanbul eine
reiche Auswahl an Nakshibendi-Ordenshiusern gab, in denen er sich hitte
initiieren lassen kénnen, als seinen Lehrer ausgerechnet einen Reisenden
wihlte, der sich nur voriibergehend in Istanbul aufhielt.

Mit der spirituellen Bindung an Siraciiddin stellte Siileyman wieder
eine direkte Verbindung zum Erbe des Mugaddids her. Dies verschaffte
ihm dartiberhinaus die Legitimation, sich gesellschaftspolitisch nicht du-
Rern zu miissen. Die Mirza-Mazhar-Schule hatte mit ihrer Auslegung von
Sirhindis Schriften eine ganz bestimmte Haltung der Nichteinmischung
vorgelebt, ein Erbe, das nun von Siilleyman wieder aktiviert wurde. Damit
wiederholte sich in Istanbul ein Muster der internen Auseinandersetzung,
das sich bis zur Vernichtung Delhis zwischen den verschiedenen Nakshi-
bendi-Schulen herausgebildet hatte. Waren hier wie dort viele Nakshibendi
auf der gesellschaftlichen Ebene titig geworden, mit dem Ziel, gegebenen-
falls auch politisch agieren zu kénnen, um die bedrohte Orthodoxie zu si-
chern, so entschied sich Stileyman mit Seractiddin fiir eine Politik des ge-
sellschaftlichen Riickzugs. Wie Ghulam Ali, wie Abt Sa’id und Ahmad
Sa’id vor ihm, wurde nun auch Siileyman ein Kritiker im Hintergrund, der
es vorzog, sich auf die koranischen Basiskenntnisse zu konzentrieren, statt
sich in die direkte Konfrontation mit dem Staat zu begeben. Damit kon-
zentrierte er sich auf die Stirkung dessen, was zur Zielscheibe der staatli-
chen Angriffe geworden war: die Geschlechterordnung und die interme-
didre Funktion des Lehrers bei der Gottessuche.

Uber die Person des Salahuddin Ibn-i Mevlana Siraciiddin, Nr. 32 in
der Silsila (s. Kap. 1), bietet die Sonderausgabe des Genc Akademi von 1995
einiges an Hintergrundinformationen.” Siraciiddin war ein Uzbeke, der
als Ratgeber und diplomatischer Vertreter fiir den letzten Sultan, Abdiil-
hamid, in Turkmenistan auftrat und spiter auch mit den Bolschewiki ver-
handelte. Wihrend seiner Besuche in Istanbul muss er Siileyman begegnet
sein, irgendwann nach dem Ersten Weltkrieg, in den letzten Jahren bis zur
Absetzung Abdiilhamids. Siileymans Schiiler, Ohrenzeugen seiner Remi-
niszenzen, berichten iibereinstimmend, dass Siilleyman damals noch mit
seinem Studium beschiftigt war und dass Seractiddin ihn wihrend seiner
Istanbul-Aufenthalte stets zu Hause aufsuchte.®

27 Genc Akademi 1995, S. 45-6 (s. Quellen 2).
28  Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

62

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Die hagiographische Sammlung Evliya Menkebeleri enthilt eine bemer-
kenswerte Legende iiber ihn.*® Demzufolge hielt Seraciiddin sich wih-
rend des Ersten Weltkrieges in Mekka auf, wurde dort aber aus Griinden,
die unerwihnt bleiben, »von den englischen Kolonialherren« ins Gefing-
nis geworfen (in Wirklichkeit gab es keine Briten in Mekka). Aus Protest
begann er im Kerker, den Evrdd-i fethiye zu rezitieren, ein Dikr-Gebet, das
so stark war, dass es die Schldsser seiner Zelle zu sprengen vermochte und
Seractiddin entkommen konnte. So will es jedenfalls die Hagiographie und
setzt noch hinzu, dass Seractiddin damit bewiesen habe, iiber Keramet
(»Kraft durch Gottesnihe«) zu verfiigen. Ublicherweise werden unter Kera-
met solche Wundertaten zusammengefasst, die als regelrechtes Mirakel
gelten, wie zum Beispiel die Fihigkeit, unversehrt durchs Feuer zu gehen
oder sich mit dem Schwert zu durchbohren, ohne Schaden zu nehmen. Im
Vergleich mit solchen Wundertaten nimmt sich diese Auslegung von Kera-
met als eine Kraft, die durch das stindige Gebet erzielt wird, eher blass
aus. Die Legende ist ein zuriickhaltender Kommentar auf die Kriegsge-
schehnisse und setzt die quietistische Tradition fort, die die niichterne Be-
folgung der prophetischen Lebensfithrung als Antwort auf gesellschaftliche
Briiche als ausreichend befand und alle anderen Demonstrationen des
Glaubens — einschlieflich die kriegerischen — von sich wies.

Es war jedenfalls in Mekka, wo Seraciiddin von dem dritten Sohn des
Ahmad Sa’id Fartiqi, dem letzten Konventsvorsteher der Mugaddidi-Rich-
tung in Delhi, zu dessen Nachfolger bestimmt wurde. Er wurde damit zum
Triger der quietistischen Uberlieferung, die von Minnern wie Mirza
Mazhar und Ghulam Ali geprigt worden war. Und offensichtlich setzte er
sie fort. Die Uberlieferung vermittelt mit dieser Geschichte jedenfalls eine
Grundhaltung, die auch bei Siileyman und spiter bei der nach ihm be-
nannten Organisation durchscheinen wird. Diese Grundhaltung besteht
darin, die Befolgung der Shari'a der gesellschaftlichen Einmischung vorzu-
ziehen, oder, etwas tiberspitzt gesagt, eher fiir die Welt zu beten, als in ihr
zu agieren.

Was der Prozess der Verschriftlichung erst in den letzten Jahren preis-
gegeben hat, ist Siileymans Haltung wihrend der Krise von 1924, mit der
er dem quietistischen Erbe ebenfalls neues Leben einflo3te. Sie wird do-
kumentiert in dem Aufruf an die religiésen Gelehrten seiner Zeit, ihre
Wissenschaft (‘Ilm) trotz des Verbots weiterzugeben. Die Formulierung

29  Evliya Menkebeleri, S. 185.

63

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

spiegelt Siilleymans eigene Vorgehensweise in den spiteren Jahren. Mehr
als die historische Begebenheit spiegelt sie freilich den Auftrag, den sie fiir
die heutige Generation enthilt:

»Ihr Gelehrten! Durch das, was heute geschehen ist, seid Ihr fiir dieses Land zur Ga-
rantie des Glaubens geworden. Auch wenn die Schiiler nur zu zweit oder zu dritt
kommen werden, Thr werdet sie in dem Glauben unterrichten. Und in etwa fiinfzig
Jahren, in ein oder zwei Generationen, werdet Thr zum Bindeglied des islamischen
Lebens geworden sein.«*°

Richtet der Text von 1995 sich noch an ein »Ihr, so ist er fiinf Jahre spiter
zu einem eloquenten »wir« ausgewachsen. Der Unterschied zeigt sehr
schon den fortschreitenden Prozess der kollektiven Erinnerung:

»Freunde! Die Medresen sind geschlossen worden. Was soll ohne diese Institution
aus dem Glauben dieses Landes werden? Laf3t uns wegen des heutigen Zusammen-
bruchs eine Entscheidung fiir unsere Zeit treffen. (...) Wir, die wir Manner der Wis-
senschaft sind, wir werden noch fiinfzig Jahre den alten Glauben dieses Landes hii-
ten. Damit unser Land sich umkehren kann, werden wir die Schiiler paarweise fin-
den und sie in Gottes Wissenschaft (Allah’in ilmini) unterrichten (...) und in fiinfzig
Jahren werden genug Schiiler da sein, (um) den Glauben des Landes (zu versor-
gen).<'

Die Nische, die Siileyman fand und die er 35 Jahre lang stetig verbreitern
sollte, war die des Wanderlehrers, der seine Kenntnisse immer nur an ei-
nige wenige Schiiler weitergeben sollte. Die Website von 2000 gibt auch
die Erklirung warum:

»Freunde! Es ist verboten worden, im Kreis der Gemeinde Theologie- und Rechts-
unterricht zu geben. Aber (Unterricht an) ein oder zwei Personen wurde nicht verbo-
ten, weil einer oder zwei keine Gemeinde darstellen. Darum sage ich Euch: Laflt uns

ein oder zwei Personen unterrichten.«*

Der Ton ist feierlich, die Sprache getragen, hier wird der Siilleyman-Ge-
meinschaft zum ersten Mal der Auftrag zur stetigen Sendung (Da’wa) er-

30  Genc Akademi 1995, S. 17 (s. Quellen 2).
31 www.tunahan.org. 2000, S. 3 (s. Quellen 2).
32 www.tunahan.org. 2000, S. 3 (s. Quellen 2).

64

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

teilt. Der christlich geschulte Leser fiihlt sich unwillkiirlich an das Evange-
lienwort »Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind« erin-
nert. Es gibt aber einen Unterschied zwischen diesem Aufruf und dem Sii-
leymans. Nicht das Charisma eines Gottes steht hier fiir die Zusammen-
kunft der Gliubigen, sondern das gesammelte Wissen der traditionellen
islamischen Wissenschaft. Silleyman ging es um nichts Geringeres als die
Rettung der religiésen Wissenschaften, das Wissen, in dem er 25 Jahre
lang geschult worden war und in dem sein eigener Vater die einzige Mog-
lichkeit gesehen hatte, das Land zu »erleuchten«. Die Krise, die der Sohn
erlebte, war eine andere als diejenige, die der Traum den Vater hatte
schauen lassen. Thre Losung blieb aber dieselbe, nimlich mit Hilfe des tra-
ditionellen Madrasa-Studiums das Land aus seiner Umnachtung, so oder
dhnlich stellte sich den Gliubigen die Verwestlichung dar, zu befreien.?
Nach dieser Vorstellung konnte nur das Medrese-Studium und damit der
Zugang zu Shari'a die Welt »retten«, d.h. den Erhalt des traditionellen,
personengebundenen Beziehungsgeflechts garantieren. Die soziale Welt,
in der das traditionelle Mann-Frau-Verhiltnis zentral gewesen war und
vom Freundschaftsverhiltnis unter Minnern tiberlagert und erginzt wur-
de, war iiber Nacht in Diskredit geraten. Diese Welt sollte gerettet werden.
Um das zu verwirklichen, entwickelte Siileyman ein neues didaktisches
System.

2.5 Der Wanderunterricht

Uber den schwierigen Anfang seiner Lehrtitigkeit berichtete Siileyman
seinem Schiiler spiter:

»Moglichkeiten um zu unterrichten gab es nicht, ich konnte nicht einmal Schiiler
finden. Es kam eine Zeit, daf ich, nur um unterrichten zu kénnen, Schiilern ein vol-
les Gehalt zahlen wollte, aber ich fand keine. Oder sie nahmen das Geld und liefen
weg, weil sie Angst hatten. So verschwand meine Zuversicht. Mir wurde bange, dafs
diese Wissenschaften von der Erdoberfliche verschwinden konnten.«**

33  Die Terminologie, die gebraucht wird, um den republikanischen »Stinden-
fall« zu beschreiben, ist reich an Synonymen. Cehennem, »Holle«, gehort eben-
so dazu wie Bataklik, »Sumpf«.

34  Akgiindiz 1997, S. 55.

65

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Eine einfache Sprache. Nach der Uberlieferung, die jetzt in Deutschland
die Runde macht, soll Siileyman ein bescheidener Mensch gewesen sein.
Nattirlich niichtern, wie die Tradition es vorschrieb, »aber auch zurtickhal-
tend und liebevoll. Seine Schiiler erzihlen zum Beispiel, dass er immer in
der Offentlichkeit andere damit beauftragte, das Gebet vorzusagen.«*5 Er
unterwies jeden, der von ihm lernen wollte, und er tat es freundlich und
mit groler didaktischer Kreativitit.

Der Bericht auf der Website 2000 iiber diese Zeit enthilt erstmalig
miindliche Darstellungen noch lebender Schiiler. Aus diesen Geschichten
wird ersichtlich, dass Siileyman sich an die einfachen Leute wandte und
bei Arbeitern Erfolge verbuchte 3* Dazu mietete er Bauernhdfe, auf denen
er seine Schiiler arbeiten lief}, um sie nebenbei, wenn kein Fremder in der
Nihe war, im Stall zu unterrichten. Oder sie fuhren gemeinsam im Zug
von Istanbul nach Ankara, um unterwegs im geschlossenen Abteil Koran-
texte zu wiederholen und Siileymans Erklirungen zu lauschen.’ In Is-
tanbul erwies sich jede freie religivse Unterweisung als schwierig. Auch
nachdem Siileyman eine offizielle Anstellung als Prediger beim staatlichen
Amt fiir religiése Angelegenheiten (Diyanet) bekommen hatte, sollten sei-
ne Predigtauftritte noch bis zu seinem Tod iiberwacht werden.?® Darum
fuhr er eine Weile aufs Land, nach Mazedonien, spiter auch nach Bursa, in
Gegenden, in denen viele Balkanfliichtlinge Unterkunft gefunden hatten.
Ein Altersgenosse sah ihn dort so: »In den ersten Jahren, nachdem er ge-
kommen war, arbeitete er eine Zeit lang auch als Kohler, um die Bediirf-
nisse der Schiiler in dem von ihm eréffneten Kurs kennen lernen zu kén-
nen. Deswegen nannten wir ihn den Kohler-Hoca.« Er arbeitete damals tat-
sichlich mit Schiilergruppen von zwei oder drei Personen. Erst in den
1950er Jahren, als die Bestimmungen fiir den Religionsunterricht einiger-
maflen gelockert wurden, entstanden groflere »Kurse«. Aus den letzten

35 F/SG 4 vom 10.11.1998.

36 Serif Mardin zufolge vermochte Said Nursi die Landbevélkerung anzuspre-
chen, weil er ihnen einen »compass« verschaffte, um sich im westlichen stidti-
schen Kontext zu bewegen. Cf. Mardin 1989, Einleitung.

37 www.tunahan.org. 2000, S. 5-6; Interview mit M/SG 13 vom 27.1.2000.

38  Siehe zum Beispiel den Bericht eines staatlichen Kontrolleurs von 1952, der
Siilleymans Predigten Unbedenklichkeit bescheinigte (Akgiindiiz 1997, S. 65).
Dafiir wurde er zweimal wegen »staatsfeindlicher« AuRerungen (im Dua-Ge-
bet) in Gewahrsam genommen. Cf. www.tunahan.org. 2000, S. 7; Chronologie
in Genc Akademi 1995, S. 20 (s. Quellen 2).

66

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

zehn Jahren seines Lebens sind ca. 100 handgeschriebene Schiilerhefte
bewahrt geblieben, die Unterrichtsnotizen und verstreute Aussagen des
verehrten Lehrers enthalten und heute den Kern der »Siilleyman-Wissen-
schaft« ausmachen.’®

Seine Schiiler waren oft Analphabeten, und religiose Biicher bei sich
zu haben, war damals verdichtig. Silleyman begann daher, ein System zu
entwickeln, das es ermdglichte, anderen so schnell wie méglich das arabi-
sche Alphabet beizubringen und auf diese Weise lesen zu lernen. Die Au-
Rerung, die er in diesem Zusammenhang gemacht haben soll und die bis
heute in den Gemeinden die Runde macht, lautet: »Uns bleibt nicht viel
Zeit, um noch zu lernen. Darum werden wir es so schnell wie méglich ma-
chen.«* Aus demselben Grund traf er eine Auswahl aus dem Fundus der
Nakshibendi-Uberlieferung, Texte aus acht Jahrhunderten, die er als not-
wendig erachtete, um die Kenntnisse der Tradition zu erwerben. Daraus
entstanden die Exzerptbiicher, die heute in der Kolner Ausbildung im Ge-
brauch sind und darauf zugeschnitten wurden, auch diesen Stoff so schnell
wie moglich beherrschen zu kénnen.* Aus den 25 Jahren, die er selbst
gebraucht hatte, wurden zuerst vier und mit der Zeit zwei Jahre. Seine drit-
te didaktische Erneuerung war das »Zuriicksagen«. Im alten Medrese-Sys-
tem hatte nur der Lehrer gelesen und der Schiiler primir zugehort. Siiley-
man fiihrte ein, die Einheit so oft wiederholen zu lassen, bis jeder sie ver-
standen hatte.#* So mancher Schiiler aber wurde dermaflen von Begeiste-
rung iiberwiltigt — auch hier kommt das Wort Keramet wiederholt zum
Einsatz —, dass er innerhalb von wenigen Monaten oder auch Wochen be-
reits im Stande war, den Koran zu lesen.®

Die meisten Schiiler fuhren anschliefend in ihr Dorf zuriick — so be-
richten die Augenzeugen tibereinstimmend —, um dort andere den Koran
zu lehren und als Prediger aufzutreten. In diesem wichtigen Teil der Sii-
leyman-Legende kommt seine vierte Erneuerung zum Tragen: Wer Hoca

39  Zum Teil publiziert in Hatiratim und Notlari. Der Siileyman-Schiiler M/SG
12 zeigte mir sein eigenes, in osmanischer Schrift vollgeschriebenes Quarto-
Heft. Er bezeichnete es als einen Diamanten, dem er noch heute alle seine Pre-
digtthemen entnehme.

40  Zahlreiche Gewihrsminner und -frauen biirgen fiir die weite Verbreitung
dieser Aussage. Zuletzt im Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

41 Siehe Kap. 6.

42 Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000; mit M/SG 16 vom 22.1.2000.

43 Interviews mit M/SG 12 vom 30.7.1999, mit M/SG 16 vom 22.1.2000.

67

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

werden wollte, sollte zuerst »iiben« und auf andere, die noch nicht fortge-
schritten waren, das eigene Wissen tibertragen. Im heutigen Schulsystem
des Verbandes heif3t es, dass »jeder Schiiler (ebenfalls) der Hoca seines
Unteren ist«. Wo alle lernen, unterrichtet jeder zusitzlich seinen Nichsten,
der noch nicht alles verstanden hat. Ein perfektes System des gemeinsa-
men Lernens entstand, das die neue Generation von Schiilern tatsichlich
in die Lage versetzt, das Lernvolumen immer schneller zu absolvieren.

Das Bild von Stileyman in diesen Jahren enthilt den Mythos vom ge-
triebenen Lehrer, der um seiner Schiiler willen bereit ist, Schwerstarbeit
auf sich zu nehmen, der sogar bereit ist, den Schiilern Geld zu zahlen, da-
mit sie nur lernen wollen. Tatsichlich entstand in dieser Zeit eine kleine
Unterstiitzergruppe, zusammengewiirfelt aus Freunden und Familie, die
ihm Geld gaben, damit er seinem Auftrag nachkommen konnte.** Siiley-
man tritt hier auch als ein charismatisch begabter Lehrer in Erscheinung,
der seine Schiiler zu inspirieren vermochte und ihnen das Lernen mit di-
daktischen Innovationen erleichterte, wo er nur konnte. Ab jetzt wird all-
mihlich die Kontur sichtbar, die ihn in der Gemeinschaft zum Heiligen
machte. Beharrlich bestand Siileyman darauf, beim Alten bleiben zu diir-
fen und seine Kenntnisse, die klassische islamische Wissenschaft, anderen
zu ibermitteln. Obwohl er sich damit jeglicher vom Staat verordneter Mo-
dernisierung widersetzte, handelte er nicht in einem revolutioniren Be-
wusstsein. Sein besonderer »Erneuerungs«-Auftrag, der ihm vom Vater
eingeprigt worden war, lief} ihn gegen den Strom in der religiosen Tradi-
tion verharren und am Prinzip des religiésen Mediums festhalten.

2.6 Siileymans Téchter

Dann tat er etwas, was eigentlich nur eine Notlésung sein sollte, jedoch auf
einen selbstvollzogenen Bruch mit der traditionellen Geschlechterordnung
hinauslief. Er, der verzweifelt war, keinen einzigen Schiiler finden zu kon-
nen, begann, seine beiden Téchter zu unterrichten:

»Ich fing dann an, meine T6chter darin zu unterrichten. Ich sagte mir: >Wenn ich in
Zukunft Enkel haben werde, werden sie ihnen das bestimmt beibringen, und viel-
leicht werden diese Wissenschaften dann nicht von der Erdoberfliche verschwinden.
Aber danach hat der Herrgott Griinde geschaffen und ich fand einen Weg, um zu

44  Interview mit M/SG 13 vom 27.1.2000.

68

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

unterweisen. Wir fingen mit den Alteren an, spiter kamen die Jugendlichen. Und
jetzt lduft es. Das alles ist die Gnade Gottes fiir uns.<««®

Silleyman hatte zwei Tochter, Hatice, die 1923 geboren wurde, und Ferhan,
1931 geboren.*® In den schweren Jahren bis 1950, als er eine offizielle An-
stellung als Prediger beim neu eingerichteten Amt fiir religiése Angele-
genheiten (Diyanet) bekam, bildeten die beiden Middchen gemeinsam mit
ihrer Mutter seine erste Schiilergruppe. Aus diesem mehr oder weniger zu-
filligen Anfang erwuchs alsbald eine Tradition des weiblichen Lernens. In
den 1960er Jahren wurde bereits die erste »Miadchenwohnung« in Antalya
erdffnet. Dort wohnten Midchen unter Leitung einer ilteren Frau zusam-
men und wurden von den beiden T6chtern Siileymans unterrichtet. Diese
Lernstruktur hielt sich auch in Europa.#’

Mit der Unterrichtung seiner T6chter brach Siilleyman von innen mit
der traditionellen Geschlechterordnung, die unter anderem den Frauen
stets jeglichen Zugang zu den islamischen Wissenschaften verboten hatte.**
In der Logik dieser Geschlechterordnung war es ausreichend, wenn Frauen
gerade iiber so viel Kenntnis verfiigten, dass sie selbststindig das Gebet
verrichten und es auch ihren Kindern beibringen konnten. Das Medrese-
Studium, das den alleinigen Zugang zu den heiligen Schriften darstellte
und den Schliissel zu ihrer Interpretation bot, war in der ganzen islami-
schen Geschichte das Privileg der Ménner. Der Ausschluss der Frauen aus
dieser Welt kann in seiner Bedeutung nicht hoch genug bewertet werden:
Er sicherte, dass Frauen von der religiésen Professionalisierung ausge-
schlossen blieben und dass durch ihren Laienstatus die Geschlechterord-
nung aufrechterhalten werden konnte.

Wie ungewdhnlich es war, mit diesem Tabu zu brechen, zeigen die
Ansichten islamischer Vordenker im 20. Jahrhundert.#> Muhammed ’Ab-
duh (gest. 1905) zufolge war der Erwerb religioser Kenntnisse fiir beide
Geschlechter zwar wichtig, Frauen hitten jedoch kein Recht auf Zugang zu
den Korankenntnissen. Muhammed al-Qutb (gest. 1966) meinte, Frauen
hitten zwar eine »natiirliche Disposition«, die Kultur weiterzugeben, man
solle aber lediglich deren »biologische und emotionale Aspekte« unterstrei-

45 Akgiindiiz 1997, S. s55.

46  Akgiindiiz 1997, S. 68.

47  Interview mit F/SG 4 vom 10.11.1998, s. Kap. 5.

48  Barazangi 1995, Kap. »Religious Education, S. 406-11.
49 Barazangi 1995, S. 409-10.

69

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

chen. Die islamistischen Bewegungen nach 1969 diskutierten zwar die
Notwendigkeit, Frauen religiose Kenntnisse erwerben zu lassen, damit sie
nicht dem Aberglauben anheimfallen wiirden. Thre Losung erschépfte sich
indes darin, die »moralische Erziehung« von Frauen zu verstirken. Auch
die fiinf Weltkonferenzen des OIC iiber islamische Erziehung, die zwi-
schen 1977 und 1987 stattfanden, entwickelten keinen Plan fiir die Erzie-
hung von Frauen, erlaubten Frauen nicht, die Rolle der Religionslehrerin
einzunehmen und bezogen im Ubrigen bei ihren Uberlegungen zum The-
ma Erziehung keine Frauen mit ein.>°

Eher zufillig, weil pragmatisch aus der Not geboren, entwickelte sich
aus Siileymans Initiative ein tirkisches Gegenmodell zur »modernen« re-
publikanischen Frau. Er brachte damit ein Geschlechtermodell in die Welt,
das Raum fiir Erneuerung bot, trotzdem aber »islamisch« blieb. Es ist das
Modell einer intelligenten, ja gelehrten Frau, die die islamischen Wissen-
schaften so gut beherrscht, dass sie selbststindig Igtihad (selbststindige
Anwendung der Regel in der eigenen Lebenspraxis) durchfithren kann,
wenn sie will. Die spitere Institutionalisierung des weiblichen Lernens
brachte Frauen hervor, die aus eigenem Antrieb die Geschlechterdifferenz
betonten und weiter verfeinerten, eben weil sie sich in den koranischen
Wissenschaften, den Tefsir, den Figh und den Usiil al-figh bestens auskann-
ten.'

In der heutigen Organisation haben Frauen und Minner tatsichlich
den gleichen Zugang zu den religiésen Wissenschaften. Frauen wie Min-
ner durchlaufen, obwohl nach Geschlechtern getrennt, die gleiche Theolo-
genausbildung und kénnen das gleiche Amt des Hoca, des Religionsleh-
rers, bekleiden. Frauen werden diesbeziiglich auch die gleichen Fihigkei-
ten zugesprochen, zuweilen ein bisschen mehr, weil sie — in den Augen
vieler Minner — eine groflere Veranlagung fiir spirituelle Dinge haben.
Was also ihren Kenntnisstand im Glauben angeht, nehmen die VIKZ-
Frauen im islamischen Spektrum eine einzigartige Position ein.

Nach aufden aber blieb die traditionelle Geschlechterordnung bestehen.

50 OIC = »Organisation of the Islamic Conference«, gegriindet 1973. Béttcher
2001 zeigt, dass die Bildungslage fiir Frauen sich gegenwirtig rasant dndert.

51 Siehe Kap. 6. Auch Diyanet bildet heute Frauen zum Hoca-Amt aus. Die
staatlichen Imam-Hatip-Schulen sollten den »wilden« Religionsunterricht der
Stileyman-Gemeinschaft zwar ersetzen, erreichten aber nie dieselbe Intensitat
und hatten nicht annihernd so viele Schiiler, cf. Jacob 1982, S. 418-70; Statu-
ten der Imam-Hatip-Schulen, S. 425-8.

70

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Es sind die Minner, die nach wie vor die Organisation reprisentieren. In-
nerhalb der Organisation treffen sie ebenfalls alle Entscheidungen, auch in
den Fillen, wenn der Frauenbereich betroffen ist. Zudem ist eine formale
Kommunikationsstruktur zwischen den Geschlechtern kaum vorhanden,
d.h., dass die Frauen nur informell iiber MafRnahmen und Entscheidungen
erfahren. Wie sich dieses doppelte Gesicht der »reformierten« Geschlech-
terordnung auf die in Deutschland geborene Jugend auswirkt, ist ein The-
ma, das im Kapitel iiber die innere Dynamik der Gemeinschaft noch niher
zur Sprache kommen wird (s. Kap. 5).

2.7 Das spirituelle Erbe

Siilleyman publizierte nichts, kein Lehrbuch, keine Theologie, nicht einmal
einen Sirhindi-Kommentar, um seinen Schiilern das Gedichtnis zu stir-
ken. Nur das sieben Seiten umfassende Elif-Ciiz-Heftchen, das die Me-
thode erliutert, mit der man, wie es heiflt, innerhalb von zwei Wochen die
arabische Schrift erlernen und kleine Koran-Texte lesen lernen kann, liegt
heute vor. Was es sonst noch von ihm gibt, sind Gedanken und Anweisun-
gen iiber eine Vielzahl von Themen, die jedoch alle lediglich miindlich wei-
tergegeben wurden. Das hatte einen triftigen Grund. Siileymans Verweige-
rung, seine Gedanken schriftlich zu formulieren, wurzelte im Zeitgesche-
hen, und zahlreiche Aussagen, die von ihm iiberliefert sind, bestitigen
dies. Wie soll man sonst den Satz »Biicher soll man nicht entwerten« ver-
stehen, oder auch diesen: »Alle vorherigen Lehrer haben bereits so viel ge-
schrieben, nun aber wird alles in den Miill geworfen und niemand ist mehr
im Stande, es zu lesen.«*

Im Istanbuler Almanach von 1997 befindet sich eine kleine Beschrei-
bung der Lage, auf die Siileyman anspielt. In den ersten Jahren der Repu-
blik wurde das osmanische Schrifterbe verschleudert:

»Der Tiefpunkt war wohl erreicht, als 1931 zwischen 30 und 50 t Finanzakten fiir
Pfennigbetrige als Altpapier nach Bulgarien verkauft wurden. Der Zufall (beim Ein-

laden in die Gliterwaggons heruntergefallene Blitter waren von Kindern eingesam-
melt worden und einem Gelehrten aufgefallen) verhinderte, dafd gréflere Teile des

52 Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

71

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Bestandes verlorengingen. (...) Erst nach diesem Skandal wurde das zentrale Archiv
in Istanbul institutionell gesichert.«”

Die osmanische Schrift war bei der neuen Elite verhasst, und religiése Bii-
cher in osmanischer Schrift landeten auf dem Miill. Grole Wissensgebiete
wie die Theologie, die Mystik oder das islamische Recht lagen tiber Jahr-
zehnte brach. So ist es zu verstehen, dass der Lehrer Siileyman zu der
Schlussfolgerung kam: »Soviel ist geschrieben und alles ist taub und
stumm geworden. Ich werde aber Werke erschaffen, die horen und spre-
chen kénnen.«’* Dieser Entschluss hat der miindlichen Uberlieferung in-
nerhalb der Organisation starken Auftrieb gegeben.

Aber auch das miindlich Uberlieferte ist bis heute nicht ohne weiteres
einzusammeln. Es ist vielmehr nach Lernphasen gestuft und wird erst
dann weitergegeben, wenn der Fragende nach dem Urteil des Vermittlers
»soweit ist«. Das Resultat ist eine Informationsverknappung, die den Lern-
prozess unterstiitzen soll. Mir wurde wiederholt erklirt, dass es keinen
Sinn habe, jemanden etwas zu erzihlen, der das noch nicht verstehen kon-
ne. Ich konnte die Einhaltung dieses Grundsatzes wihrend meiner eige-
nen Forschung beobachten. Zuginglich waren mir die bereits besproche-
nen Schiilerhefte, deren wichtigste Themen zudem in zwei kleinen Heften
publiziert vorlagen. Zuginglich gemacht werden jetzt auch die wichtigsten
Erzihlungen, die schon seit Jahren in den Gemeinden kursieren. Die Web-
site von Januar 2000 ist zumindest ein Schritt in diese Richtung.

Mit Beschrinkungen belegt bleibt aber der Zugang zu Siileymans Ge-
danken tiber den mystischen Pfad, die er in Briefen (Mektuplar risala) und
einem kleinen Heft (Kibrit al-ahmar) notierte.® Die Verknappung soll
dem Wohl des Benutzers dienen, wie der Berliner Vorsitzende des Ver-
bandes mir erklirte:

»Immer wieder passiert es, dass die Schiiler zu schnell gehen wollen. Sie werden
dann blass, essen kaum mehr was, man sieht sie abmagern. Sie wollen zu schnell
zur Erleuchtung kommen. Aber >man kann Feuer nicht direkt anfassen<. Wer zu viel
macht, weif nicht mehr, was er macht.«*®

53  Neumann 1997, S. 52.

54  Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

55  S.in den Quellen Nr. 1. Kibrit al-Ahmar bedeutet »roter Schwefel«. Der Aus-
druck ist auch ein klassischer Name fiir Scheich. Schimmel (1975) 1995, S. 335.

56  Interview mit M/SG 15 vom 5.10.1998.

72

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Und obwohl ich als Forscherin nicht zu den Schiilern gerechnet werden
konnte, wurde auch ich stets mit Umsicht behandelt und man gab mir die-
sen oder jenen Brief erst dann zu lesen, wenn der Gesprichspartner sich
ein komplettes Bild meines Kenntnisstandes gemacht hatte.

Siilleymans Leben, das was er tat und dachte, ist so sehr mit der Weise,
wie er iiberliefert wird verwoben, dass das eine nicht ohne das andere zu
verstehen ist. Zudem wird der Zugang zur religiésen Essenz bewacht, um
das Terrain vor fremden Blicken zu schiitzen. Kemal Kacar, der Schwieger-
sohn, erklirt es bereits um 1960 in seinem Brief an den Schriftsteller Ki-
sakiirek:

»Was Siileyman Efendis mystische Lehren, also seine spirituelle Richtung im Sufis-
mus (Batin) betrifft, so ist es seinen Anhingern ohne jeden Zweifel bekannt, dal
man diese unméglich mit Hilfe des duleren Verstandes (Zahir) und der Intelligenz

zu begreifen in der Lage ist.«

Das, was das tiefere Verstindnis erst ermoglicht, ist ein Akt der Transzen-
denz, den Kacar mit einem Erlebnisvorgang umschreibt:

»Diese Sache kennen wir nicht durch die GewiRheit des Koranwissens, sondern
durch das Erleben der Gewiftheit und Wahrheit der Taten. Seine Verfiigung und
seine Wirkung auf die menschlichen subtilen Komponenten®” haben wir an unse-

rem eigenen Geist und Korper gespiirt.«

Genau hier ist die Grenze des phinomenologischen Verstehens religiser
Vorginge erreicht. Was sich nun auf der Seite der Gliubigen vollzieht, ist
der Glaubensakt, den man als Auflenstehender nur zur Kenntnis nehmen
und respektieren kann:

»Wir glauben fest daran, dafl wir diesbeziiglich Gottes Inspiration und Giite erfah-
ren haben, und daf er ein vollkommener und vollendeter Lehrer (Miirshid-i kamil)
ist, daf er in kérperlicher Hinsicht der Erbe des Salahiiddiyn Ibn-i Mevlana Siraciid-
din, der 32. Person in dem Ordenszweig der Genealogie der Sherifen — der goldenen
Genealogie — ist. In spiritueller Hinsicht aber ist er der Erbe seiner Hoheit Imam
Rabbani.«

57  Die menschlichen subtilen Komponenten (Insan lata’if) bestehen aus Seele,
Herz, Geist und Geheimnis. S. Meier 1943, S. 14, 39; Ter Haar 1992, S. 9o
und Fuflnote 15.

73

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Dieser Brief sollte in Necip Fazil Kisakiireks Son Devrin Din Mazumlari,
»Die religios Unterdriickten des letzten Zeitalters«, abgedruckt werden und
bildet das Herzstiick jeder Siileyman-Hagiographie. Sein Text wurde nie
abgeidndert, nur zunehmend in »normal« gesprochener Sprache erliutert.
Er ist in einer besonders schwierigen religiosen Sprache verfasst, die den
heutigen Tiirken durch die vielen Sprachreformen voéllig abhanden ge-
kommen ist und bei ihnen eine tiefe Irritation hervorruft. AuRerdem war
das Zeugnis, das hiermit abgelegt wurde, ein Plidoyer fiir die intermediire
Funktion des Lehrers, wenn auch in einer abgewandelten, »geistigen«
Form der Ubertragung. Aber diese Rolle wurde, wie bereits dargelegt, vom
Staat mit allen Mitteln unterdriickt. Kacar wagt es, sich dagegen aufzuleh-
nen:

»Denjenigen, die diese Seite an ihm nicht ergriinden, die unfihig sind, es zu verste-
hen, empfehlen wir, dafl sie wenigstens nicht das Gegenteil behaupten und daR sie
davon absehen zu sagen, daf sie an ihm nichts von einem Fiithrer erkennen konn-
ten, damit sie nicht der diesseitigen und jenseitigen Zerstérung anheim fallen.«

Der Anfang klingt redlich und allgemein verstindlich. Kacar warb hier bei
einem tiirkisch-republikanischen Leserpublikum um Respekt fiir Vorgin-
ge, die Nichtmitglieder nicht ergriinden konnten. Sein letzter Halbsatz
aber tiberschreitet wieder die Grenze zum religiésen Erleben und konnte
dadurch von anderen leicht als Drohung aufgefasst werden. Er diirfte ihm
zusitzliche Schwierigkeiten eingebracht haben. Diese Seite der Uberliefe-
rung — ihre Wahrnehmung durch die Umwelt — soll im nichsten Kapitel
gesondert dargelegt werden.

2.8 Die Entstehung der Laiengemeinschaft

Auch aus dem Wenigen, das die Quellen anbieten, ergibt sich, dass 1936
ein entscheidendes Jahr gewesen ist. Es ist das Jahr, in dem Siileyman sei-
ne »vollendete Lehrerschaft« akzeptierte, sich also als 33. Glied der Genea-
logie zu erkennen gab.’® Seraciiddin war da bereits neun Jahre tot, aber
dessen korperliche Anwesenheit scheint bei diesem Vorgang nicht mehr
vonnéten gewesen zu sein. Vielmehr lief Stileyman sich von seinem gro-

58  Genc Akademi 1995, S. 20 (s. Quellen 2).

74

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

Ren Vorbild inspirieren,’® wobei, wie aus dem obigen Zitat bereits her-
vorgeht, Sirhindis Einfluss eine ungleich gréflere Rolle spielte als der des
direkten Lehrers. Was sich mit diesem Akt vollzog, war die Akzeptanz ei-
ner Fihigkeit, andere zu inspirieren. In der religiosen Bildersprache sieht
das folgendermafien aus: Der Kanal, der von der Genealogie gebildet wird,
trigt die Gebete der Gliubigen zum Propheten und leitet muhammadani-
sches Licht, Niir, in der Gestalt von Hilfe und Inspiration, Ma‘nawiyd, an
sie weiter. Damit einher ging die Entscheidung Siileymans, das Scheich-
Amt nicht mehr auf einem Verwalter oder Nachfolger zu tibertragen, es
also nicht mehr fortzuschreiben. Stattdessen bildete Siileyman fortan den
Zugang zum Kanal, und entsprechend blieb er auch nach seinem Tod die
Anschlussstelle fiir die Gebete der Gliubigen.

Uber die Umstinde dieser Entscheidung schweigen die Quellen sich
aus, nur so viel ist zu erfahren, dass sie unter den anderen Nakshibendi-
Ordenszweigen auf heftige Kritik stieR.°° Aber ganz so unvorbereitet kann
Siileymans Entscheidung nicht gewesen sein. Bereits im 19. Jahrhundert
hatte Scheich Khalid festgestellt, dass die Rabita-Verbindung auch ohne die
korperliche Gegenwart des Lehrers funktionierte. Thm zufolge brauchte der
Schiiler sich nur gedanklich auf den Lehrer zu konzentrieren, und schon
war die Verbindung hergestellt. Faktisch war damit die von mir im ersten
Kapitel beschriebene, stillschweigende, gegenseitige Versenkung, die in
Einswerdung (Iitihad) gipfelte, iiberfliissig geworden. Silleyman iiber-
nahm Khalids Konzentrationstechnik und weitete sie noch aus. An erster
Stelle galt die gedankliche Verbindung den Schiilern, die vielleicht nur ein
paar Monate bei ihm gelernt hatten und anschliefend in ihre Dérfer zu-
riickgekehrt waren. Dann tibertrug sie sich aber auch auf die Schiiler, die
noch vor Ort angeworben oder aber noch geboren werden mussten und Sii-
leyman nie gekannt hatten. Durch eine schlichte Konzentration auf das
Vorbild erméglichte Siileyman ihnen die Herstellung einer geistigen Ver-
bindung, ohne dass es der Allmacht eines Mediators noch bedurft hitte.
Damit war das Herzstiick des Ordens fiir eine Umwandlung bereit. Und
siehe, er 16ste sich nicht auf, sondern nahm die Gestalt einer Laiengemein-
schaft an.

Von der urspriinglichen Ordensstruktur blieb, nachdem Siileyman ge-

59 Inspiration bildete bereits fiir Sirhindi die Quelle intuitiver (géttlicher) Er-
kenntnis. S. oben Kap. 1, FuRnote 46 (Ilham = Inspiration). Das Wort, das heu-
te in diesem Zusammenhang ausschlieflich verwendet wird, ist Ma‘nawiyat.

6o Interview mit M/SG 12 vom 30.7.1999.

75

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

storben war, lediglich der Rumpf tibrig: jenes mittlere Management des
Ordens, das sich schon immer um die Organisation und die Finanzen ge-
kiimmert hatte. Seine Weiterexistenz war flir die entstehende Laienge-
meinschaft von ausschlaggebender Bedeutung, weil damit eine organisato-
rische Basis gegeben war. Wie noch in Kapitel vier dargelegt werden soll,
ermoglichtigte der Wegfall des Charisma-Trigers zudem eine Art Verall-
taglichung seines Charismas. Was die gesamte Gemeinschaft bis heute
auszeichnet, ist ein Verantwortungsbewusstsein dafiir, die Arbeit des
Griinders fortzusetzen.

So entstand die heutige Laiengemeinschaft. Es ist eine Gemeinschaft
von engagierten Glaubigen, die ihr Leben einem kollektiven Ziel gewidmet
haben, nimlich der Weitergabe der religisen Tradition, ohne Abstriche,
ohne Anderungen und ohne Anpassungen, ganz so wie Sirhindi es einst
gefordert hatte. Anders als in den Orden riickten die religiosen Wissen-
schaften nunmehr vollends ins Zentrum. Erkenntnis der gottlichen All-
macht (Ma'rifa) wurde zum Instrument, um die Arbeit um so vollkomme-
ner ausfithren zu kénnen. Ein Sendungsapparat war geboren worden.

Auf diese Weise, mit Hilfe einer tiefgreifenden Erneuerung der Or-
denstradition, entwickelte Siileymans Lehrertitigkeit sich tatsichlich zu ei-
nem Schlupﬂoch,61 durch das die intermediire, vom Staat unterdriickte
Auffassung vom Glauben sich letztendlich zu retten wusste. Eben weil er
es verstand, die Eckpfeiler der personal gebundenen Sozialstruktur von in-
nen her umzuwandeln, gelang es Siileyman, den Orden zu modernisieren
und Raum fiir eine »moderne« Laiengemeinschaft zu schaffen. Wie isoliert
er dabei war, berichtete mir eine Augenzeugin, die 1956 einmal mit ihrer
ganzen Familie bei Stileyman zu Besuch war. Er war damals bereits 68
Jahre alt. Thre und seine Familie waren praktisch Nachbarn und wohnten
gemeinsam im Istanbuler Vorort Camlica. Man hatte den Prediger aus der
Ferne beobachtet und Respekt fiir ihn entwickelt. Riickblickend ist sie er-
staunt {iber die Isolation, die ihn, den spiteren hochverehrten Ustaz, da-
mals umgab. »Niemand besuchte ihn, es waren immer nur ein oder zwei
Leute.«®* Die Rettung der islamischen Tradition, die Siileyman zeit seines
Lebens unternahm, blieb in seiner Zeit weitgehend unbemerkt. Es waren
immer nur einige wenige, die in den Turbulenzen des gesellschaftlichen
Umbruchs seine Hilfe suchten und bereit waren, gegen den Strom Ara-
bisch zu lernen und sich die islamische Tradition, samt ihrer Transzendie-

61  Serif Mardin nannte Said Nursi ein gatekeeper. Mardin 1989, Einleitung.
62 Interview mit F/SG 1 vom 22.5.2000.

76

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SULEYMAN Hirim1 TUNAHAN (1888-1959): EIN LEBEN

rung und ihrer Geschlechterordnung, zu Eigen machen wollten. Ein Foto
aus dieser Zeit zeigt ihn im StraRenanzug und Predigermiitze, einen ilte-
ren Herrn mit wachsamen Augen. Das Foto hingt in jeder Stube der Teil-
nehmer am Gebetskreis und dient ithnen als Konzentrationspunkt. Die Lai-
engemeinschaft aber, die sein Schwiegersohn noch wihrend seiner letzten
Lebensjahre griindete, sollte sich erst nach Siileymans Tod ausbreiten.

77

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WAHRNEHMUNGEN IN DER GEGENWART

13.02.2026, 21:55:13,


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3
Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT
VON AUSSEN GESEHEN

3.1 Religiose Sprachlosigkeit in der Tiirkei

Bis etwa 19406, bis die Republikanische Volkspartei (CHP) ein Mehrpartei-
ensystem und einen neuen Entwurf fiir die Verfassung ausgearbeitet hatte,
wurde jeder Versuch turkischer Biirger, sich gemifl ihrem eigenen Be-
kenntnis religids zu betitigen, vom Staat unterdriickt. Die vorsichtige Off-
nung der 1950er Jahre wurde bereits wieder 1960 vom Militir beim Putsch
gegen Menderes riickgingig gemacht, obwohl es danach zu einem zweiten
Demokratisierungsversuch unter Duldung des Militirs kam." Gotthardt
Jischke wertete fiir den Zeitraum von 1942 bis 1961 tiirkische Regierungs-
debatten und offizielle Erklirungen zur religivsen Lage aus. Zusammen
mit den Zeitungs- und Kommissionsberichten, die von Protesten und
Spannungen in der Bevolkerung berichten, versammelt sein »Geschichts-
kalender« somit die Probleme, die die unnachgiebige Religionspolitik die-
ser Jahre mit sich brachte.® 1950 wurde zwar nach der ersten Offnung
zur Demokratie das Prisidium fiir Religiose Angelegenheiten (Diyanet
Isleri Baskanligi, kurz: Diyanet) eingerichtet, aber es existierte keine religiése
Infrastruktur und Expertise. Denn die alte Elite der religiésen Gelehrten
war entlassen und die arabische Schrift verboten worden. 20.000 Dérfer
und 300 Kreisstidte hatten 1959 noch keine Moschee. Dies war eine direk-
te Folge der Zerschlagung der Ordenshiuser, bei der nicht selten die Ge-
betsraume zerstort worden waren. Es gab zu wenig Prediger und sogar zu
wenig Geistliche, die die Rituale der »Lebenswenden«, wie Begribnisse,
Hochzeiten und Beschneidungen, hitten durchfithren kénnen. Eine Leh-
rerausbildung fiir den Religionsunterricht wurde erst 1959 eingerichtet.
Bis zu diesem Zeitpunkt hatte man ernsthaft behauptet, »das Volk sei fiir
die religiése Unterrichtung noch nicht reif genug. (1956)«

Jedes Festhalten an der traditionellen religiosen Form wurde als »reak-
tionir« und damit als potenziell gefihrlich eingestuft. In den Augen der re-
publikanischen Einheitspartei sei Religion als »riickstindig« und als »Opi-

1 Jungund Piccoli 2001.
2 Das Folgende beruht auf Jaschke 1955 und 1965; cf. Ziircher 1993, S. 231-53:
»A troubled democracy«.

81

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

um fiir das Volk« zu werten (1943). Es sei zudem »gefihrlich«, Religion
»ohne Aufsicht zu lassen (1947)«. Man diskutierte, ob Arabisch als Fremd-
sprache tiberhaupt fiir das theologische Studium zugelassen werden kon-
ne, und die Erklirung eines Nakshibendi-Scheichs: »Wir fiirchten uns
nicht vor der alten Schrift«, reichte bereits aus, um ihn zu verhaften (1951).
Verhaftet wurden auch solche Prediger, die beim Begribnisritual die Predi-
germiitze aufgesetzt hatten, oder aber Gebetsgruppen, die zu Hause bei
der Durchfithrung des Dikr tiberrascht wurden. Zur Verteidigung ihrer
MafRnahmen erklirte die Volkskammer: »Die Bildung selbststindiger reli-
gioser Gemeinden wiirde die Einheit zerstéren (1952)« oder: »Niemand
wiinscht die Riickkehr zum Khalifat und zur Sheriat. (1953)« SchlieRlich
erklirte der tiirkische Staat sich vor der UNO als sikular, modern und auf-
geklirt: »Die Tiirken sind an eine von Fabeln freie Religion gebunden. Seit
1950 wurden 15.000 Moscheen gebaut. (1957)«

Die Republik hatte die alten religiésen Strukturen zwar zerschlagen, tat
sich aber schwer damit, neue zu etablieren, sodass es lange ein Vakuum
gab. Angesichts der Zerstérung der religiésen Infrastruktur durch die Re-
publik und wegen des Ressentiments gegen Religion fehlte es dem neu
eingerichteten, staatlichen Prisidium fiir Religionsangelegenheiten aufler-
dem an Glaubwiirdigkeit. Eine offizielle Konfliktebene gab es nicht, der
Protest driickte sich eher in verhaltenen Forderungen nach Religionsunter-
richt aus, nach dem Gebrauch des Arabischen im Gebetsruf und nach der
Weiterfihrung privater Gebetskreise. Die offizielle staatliche Politik sperrte
sich strikt gegen jede Form der Religionsfreiheit und der religiosen Diffe-
renzierung, indem sie religidse Eigeninitiativen als »reaktionidr« (Miiuteci)
und als potenziell staatsfeindlich abstempelte und mit Gefingnisstrafen
ahndete. Trotzdem musste man feststellen, dass die Frauen in den Dérfern
und Kreisstidten weiterhin das Kopftuch trugen. Und obwohl zu offiziellen
»Kampfwochen gegen den Schleier (1959)« aufgerufen wurde, wagte es
doch niemand, das Kopftuch endgiiltig zu verbieten. 1960 gab es sogar den
halbherzigen Versuch, den Schleier als a-religioses Kleidungsstiick zu be-
werten (»Der Frauenschleier ist byzantinisch, nicht islamisch«). Aber der
Versuch tiuschte nicht dariiber hinweg, dass der Schleier vor allem religits
begriindete Treue zur traditionellen Geschlechterordnung signalisierte.

Gegen diesen zeitgeschichtlichen Hintergrund ist auch die Eintragung
uber die Siileymancilik, die Schiiler des Lehrers Siilleyman Hilmi Tunahan,
in der tiirkischen Meydan-Larousse Ansiklopedi zu bewerten. Im Vergleich
zu den o6ffentlichen Protesten der Schiiler des Said Nursi, den kimpferi-
schen Ansprachen mancher Nakshibendi-Scheichs, den augenfilligen —
weil lauten — Gebetsritualen der Kadiri, waren die Schiiler bis dahin kaum

82

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

in Erscheinung getreten. Silleyman selbst hatte 1939 und 1944, der uner-
laubten Religionsunterweisung verdichtigt, drei bzw. acht Tage im Ge-
fangnis verbringen miissen und noch ein weiteres Mal, als er 1956 beim
Ausbruch des algerischen Freiheitskampfes »fiir unsere moslemischen
Briider« ein Bittgebet (Dua) aussprach.? 1957 wurde Anklage gegen ihn
erhoben, er habe sich in einer Moschee in Bursa zum Mehdi ausgerufen,*
und im Eilverfahren wurde er zum Tode verurteilt. Aber dann erwies sich,
dass er lediglich tiber dessen Darstellung im Koran gepredigt hatte und
dass die Berichterstattung tiber diese Predigt offensichtlich verfilscht wor-
den war, um ihn zu verleumden.’ Nach 59 Tagen Gefingnis erhielt Sii-
leyman daraufhin vor Gericht seinen Freispruch.® Das AusmaR und die
Alltaglichkeit der Verdichtigungen dieser Art werden von Jaschke bestitigt.
Sein »Historischer Kalender« berichtet regelmifig iiber Festnahmen und
Verurteilungen von Anhingern des Said Nursi oder von Ordensmitglie-
dern der Ticani, Nakshibendi und Kadiri. Siileyman und seine Schiiler
werden in diesen Aufzihlungen kein einziges Mal erwihnt, ein Zeichen
dafiir, dass sie als Gruppe in den Augen der Hiiter der Republik nicht auf-
fillig erscheinen.

Die Larousse-Eintragung stellt die Stileyman-Gemeinschaft dennoch
als staatsfeindlich dar. Die staatliche Weigerung, religiose Freiheit anzuer-
kennen und religivse Binnendifferenzierung zuzulassen, zwang staatliche
Vertreter dazu, jede nicht vom Staat kontrollierte religise Regung als poli-
tischen Akt zu bewerten. In der Treue zur koranischen Lebensfithrung, die
die Stileyman-Gemeinschaft sich selbst auferlegte, erblickte die Republik
kein Recht auf die private Lebenssphire, sondern ausschlieflich eine anti-
republikanische Haltung, die frither oder spiter zur politischen Unterwan-
derung fithren wiirde:

3 Genc Akademi 1995, S. 20 (s. Quellen 2).

4 Mehdi = Der den richtigen (Wahrheits-)Weg geht. Alaettin 1930, S. 705. Der
Mehdi wird im Koran als zukiinftiger Retter der Welt dargestellt, der kommen
wird, um die Erde von Stinde zu befreien. Sein Kommen wird eingeleitet durch
die Ankiindigung des Jiingsten Gerichts. In den Augen der Tiirkischen Repu-
blik enthielt diese Geschichtserwartung bereits ein revolutiondres Programm,
weil sie unloslich mit Fragen tiber die »richtige« (koranische) Lebensfithrung
verbunden war.

Cf. Abdullah 1981, S. 96.

6 Genc Akademi 1995, S. 20 (Chronologie).

v

83

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

»Fiir diesen Orden ist der Koran die Quelle aller Wahrheit. Ein Mensch soll in jeder
seiner Handlungen dem koranischen Gesetz und dem sunnitischen Glauben ver-
bunden bleiben. Aufler dem Koran erkennen die Siileymanci nicht ein einziges Ge-
setz oder eine Regel an. Die Regierung, die Justiz und alle staatlichen Institutionen
sollten sich der koranischen Rechtsprechung unterordnen, Frauen sollten nichts le-
sen aufler Koran. Entsprechend der Sheriat-Regel lehnen sie auch die standesamtli-
che Eheschliefung, die neuen Buchstaben sowie den Hut ab. Mit dem Ziel einen
Sheriat-Staat zu errichten, fanden die Siileymanci in den soer Jahren unter den Bin-
nenmigranten aus Anatolien, noch mehr aber unter den Balkanmigranten Verbrei-
tung.«’

In diesem Text findet sich die Sicht des tiirkischen Staates {iber die Siiley-
man-Gemeinschaft wieder. Die Eintragung wurde einem offiziellen staatli-
chen Gutachten entnommen, das das Prisidium fiir Religionsangelegen-
heiten erstellt hatte. Die Siilleyman-Gemeinschaft wird darin abschliefend
der Hiresie bezichtigt. Es ist eine klassische laizistische Position, die das
Grundrecht der Religionsausiibung nicht anerkennt, sondern auf dem Ge-
danken beruht, der Staat habe die Religion zu kontrollieren. Religiositit als
private Lebensfiihrung unterliegt demzufolge der staatlichen politischen
Kontrolle und wird entsprechend bewertet. Die koranische Lebensweise,
der die Siileyman-Gemeinschaft treu bleibt, lie sich auf diese Weise als
eine politische Position definieren. Der Wunsch der Gliubigen, sich im
privaten Leben dem géttlichen Gesetz zu unterwerfen, wurde als eine Be-
drohung der Regierung und ihrer Organe und somit als eine staatsfeindli-
che Handlung aufgefasst. Die Bevorzugung der religiosen EheschlieRung
oder die Beibehaltung der arabischen Schrift im religiésen Unterricht sind
aus der heutigen Perspektive als Entscheidungen zu werten, die in die Pri-
vatsphire des Biirgers fallen. Aber in der Tiirkei der 196oer Jahren wurde
bereits die Weigerung, einen Hut aufzusetzen, als subversiver Akt einge-
stuft, der den Staat provozierte.

Auch die Tatsache, dass Frauen selbst den Koran zur Hand nahmen,
ein Sachverhalt, der, wie im zweiten Kapitel dargelegt, als eine Besonder-
heit fiir die islamische Welt gewertet werden kann, wurde gegen die Sii-
leyman-Gemeinschaft ausgelegt. Die Vertreter des Staates konnten sich
offensichtlich nicht vorstellen, dass diese Frauen aus freien Stiicken die
Lektiire wahlten. Die Summe der externen Beobachtungen (Hut, Ehe-

7 Meydan Larousse Bd. 11 (1969), S. 643; s. Yilmaz 1977, S. 27, und Kommen-
tar S. 14-7; cf. Akgiindiiz 1997a, S. 91.

84

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

schliefung, koranische Lebensfiithrung, koranlesende Frauen) nihrte den
Verdacht, die Gemeinschaft wolle die Revolution anzetteln und einen isla-
mischen Staat errichten. Dass die Anhinger sich iiberwiegend aus Fliicht-
lingen und Binnenmigranten zusammensetzten, dass es also Entwurzelte
waren, die mit ihren bauerlichen Gewohnheiten — und zweifellos auch mit
ihrer Armut — das fragile Gleichgewicht der Republik im Frage stellten,
lie} den Verdacht sofort zur Gewissheit werden.

Der Kampf gegen den privaten und mediatorischen Umgang mit Reli-
gion, das wird abschliefend aus diesem kleinen Text ersichtlich, bezieht
sich auf die Symbole in der Offentlichkeit. Thre Schauplitze lagen indes
allesamt in der privaten Lebenssphire. Mit der laizistischen Definition des
religiosen Bereichs als eine exklusiv staatliche Aufgabe verlagerte die Ttirki-
sche Republik die Grenze zwischen o6ffentlich und privat auf eine Weise,
die fiir die religiose Praxis folgenreich war: Das Grundrecht des religiésen
Bekenntnisses wurde nicht anerkannt. Damit geriet die freie Religionsaus-
tuibung in Diskredit. Jede private »Hilfestellung« bei der Gottessuche, jede
selbst formulierte Organisationsform konnte damit bereits von vorne he-
rein als politische Betitigung verboten werden. Gegen Verweigerer wiede-
rum hatte die neue Republik sich mit Gesetzen gewappnet. Diese erlaubten
es dem Staat, gegen jeden, der an der alten Religionsausiibung festhielt,
mit allen Mitteln vorzugehen, indem er ihn als politischen Gegner definier-
te. Damit war der Weg frei, religiose Selbstbetitigung als politischen Wi-
derstand zu bekimpfen. Der laizistische Staat stiftete auf diese Weise ein
begriffliches Durcheinander, dessen Folgen auch nach der Installierung
des Mehrparteiensystems weiterwirken und insbesondere in der politi-
schen Sprache bis heute spiirbar sind.

Die franzgsischen Forscher Bennigsen und Lemercier-Quelquejay, die
jahrelang die religiése Lage der Nakshibendi in der UdSSR anhand von Be-
richten kommunistischer Kommissare auswerteten, schreiben 1990, dass
ihnen diese Arbeit oft vorgekommen sei, als ob sie die spirituelle Erfah-
rung eines Mystikers, eines Johannes vom Kreuz etwa, mit Hilfe antikleri-
kaler Pamphlete zu beurteilen versucht hitten.® Den sowjetischen Exper-
ten, so diese beide Forscher, war das spirituelle Leben einer mystischen
Organisation fremd, und sie vermochten nur den dufieren Aspekt (Zahir)
eines Mystikers zu beschreiben. Die innerliche Struktur (Batin) entging
ihnen jedoch. Die russischen Berichte erweckten daher den Eindruck, »als
ob man Taubstumme darum gebeten hitte, eine Oper zu beschreiben«.

8 Bennigsen und Lemercier-Quelquejay 1990, S. 446.

85

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Das Bild, das die franzésischen Wissenschaftler entwerfen, lisst sich
auf die Sichtweise und Sprache der republikanischen Tiirkei und ihrer Ver-
treter iibertragen. Seit der Griindung der Republik, seit der Institutionali-
sierung von Idealen, mit deren Hilfe man sich der westlichen Welt anzu-
gleichen versuchte, seit den vielen Sduberungen der tiirkischen Sprache
von arabischen und persischen Fremdwortern herrschte im republikani-
schen Lager Sprachlosigkeit in allen Dingen, die die eigene Vergangenheit
in Erinnerung rufen konnten. Man musste jeder religiosen Bildersprache
wohl mit Unverstindnis begegnen, um sie anschliefend auch missver-
stindlich darzustellen. Diese Sprachlosigkeit galt auch fiir Wissenschaftler.
Das Fehlen eines sprachlichen Instrumentariums, das religiose Kommuni-
kation von anderer Kommunikation zu unterscheiden und in ihrer Eigen-
art zu beschreiben vermag, hat bewirkt, dass tiirkische Wissenschaftler, die
sich als laizistisch, modern und aufgeklirt verstehen, bis heute nicht in der
Lage sind, die religiose Binnenkommunikation von der Auflenkommuni-
kation zu trennen und ein religiéses Phinomen, wie es die Siilleyman-Ge-
meinschaft darstellt, zu analysieren.

3.2 Der blinde Fleck

Um die Folgen dieser Situation darzustellen, mdochte ich als Beispiel den
Beitrag des tiirkischstimmigen Ethnologen Altan Gokalp zur Siileyman-
Gemeinschaft heranziehen, der in dem Standardwerk von Gaboriau und
Popovic tiber den Nakshibendi-Orden erschienen ist. Der Text fokussiert
auf die Organisation in Deutschland, den »Verband der Islamischen Kultur-
zentren, kehrt aber immer wieder zu den innertiirkischen Richtungskim-
pfen der 1970er und 8oer Jahre zuriick. Bedeutend fiir diesen Kontext ist
es, dass Gokalp gleich zu Beginn seinem Gegenstand, der Siileyman-Ge-
meinschaft, die religiose Glaubwiirdigkeit abspricht. Bei der Lektiire seines
Textes wird zunehmend deutlich, dass er die Gemeinschaft statt in einem
religiésen, in einem politischen Deutungskontext behandelt, was seine phi-
lologische und religionshistorische Diskussion fragwiirdig macht.

Der Titel seines Beitrags lautet: »Lieber die Friichte des Baumes als
seine Wurzel«.” Gokalp zufolge deutet das Wort Tarikat (Orden) und sei-
ne Aufteilung in Kol (Aste) und Sube (Filiale) im heutigen tiirkischen

9 Les fruits de I'arbre plutdt que ses racines: Le Suleymanisme, Gokalp 1990, S.
421-35.

86

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

Wortgebrauch lediglich auf eine »kongregative Strukturierung religiésen
Aktionismus ohne primire Riickkopplung an eine Doktrin, ohne Grade der
Inklusion oder auch nur eine organisatorische Abhingigkeit« (S. 421).
Auch dessen Derivate beschreiben, Gokalp zufolge, lediglich einen Prozess
der politischen Unterwanderung. Tarikatci iibersetzt er mit »(politisches)
Mitglied« und Tarikatcilik mit »Basis fuir militante Politik« und »Strategie
einer (subversiven) Bewegung«. Die Siileymanci, so Gokalp, bilden ein gu-
tes Beispiel fiir diese Bedeutungsverschiebung, denn ihr Anspruch, von
dem Nakshibendi-Orden abzustammen, diene ihnen lediglich als politische
Strategie. Die Nakshibendi-»Doktrin« hitten sie nicht iitbernommen, iiber
eine autorisierte Nachfolge verfiigten sie nicht. Ihre religiose Zugehorig-
keit, soweit sie diese nachzuweisen in der Lage seien, sei daher »fragil« (S.
422).

Der Autor stiitzt sich hier auf die negative Wendung, die das arabische
Wort fiir Orden, Tariga, im Osmanischen erhielt, weil das Wort sich in die-
ser Sprache mit »diister, gemein, unwissend« (Tarik) tiberschnitt.”® 1930
setzt das erste republikanische Worterbuch Tarik(at) zusitzlich mit Mez-
hep (Glaubensrichtungen) und Mezlek (Konfession) gleich. Damit stand der
Ordensbegriff vollends in einem negativen Kontext: Orden waren nicht nur
diister, sondern beschiftigten sich auch mit unerlaubten Spaltungen in re-
ligiésen Dingen. Dies wiederum bedeutete einen Verstof§ gegen die neuen
staatlichen Richtlinien.” Ein bereits negativ konnotierter Begriff, Tarikat,
ersetzte hinfort das geldufige Wort fiir Sufismus, Tasawwuf, und wurde der
Hiresie gleichgestellt. Gokalps Gebrauch und Auslegung dieser Termini
ist also einer historisch vergleichsweise jungen Entwicklung geschuldet
und verdeckt andere Konnotationen. Seine eigene politische Deutung der
Begriffe als Beweis dafiir zu nehmen, dass die Trager dieser Termini damit
identisch seien, fithrt die Argumentation im Kreis herum.

Die Beweise fiir seine Ausgangsthese findet Gokalp in der Hagiogra-
phie Silleymans, dem er vorwirft, nur duflerliche Kenntnisse (Zahir) ge-
sammelt, aber keine Spuren des inneren Erlebens (Batin) hinterlassen zu

10  Redhouse 1890, S. 475-6.

11 Redhouse 1890, S. 475-6; Alaettin 1930, S. 1079. Steuerwald iibersetzt 1972
Tarikat wieder mit »religioser Orden, Monchsorden, Derwischorden« und Ta-
rikatcilik mit »Angehoriger eines Derwisch- bzw. christlichen Ménchordens«
ein Hinweis darauf, dass neben der offiziellen republikanischen Deutung des
Wortes in Teilen der Bevolkerung dessen urspriingliche religiése Konnotation
erhalten blieb (S. 899).

87

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

haben. Die Beweislage ist in den Augen des Autors eindeutig: Siileyman
habe kein einziges geistiges Werk hinterlassen, seine Arbeit erschopfe sich
offenbar in der minutiésen Organisation und Betreuung von Korankursen.
Gokalp nimmt hier gewissermaflen eine Entlarvung vor, im Sinne von:
»Die haben gar nicht, was sie behaupten zu haben«. Religionswissenschaft-
lich ist eine solche Entlarvung unbrauchbar, stattdessen ist sie Teil einer
politischen Deutung, nimlich der politischen Unterwanderung. Es verlieh
dem Autor das Recht, ohne dies weiter begriinden zu miissen, von einer
religiosen zu einer politischen Kulisse zu wechseln und damit die VIKZ-
Organisation verzerrt darzustellen. In der religiésen Bildersprache, mit de-
ren Hilfe (gottliche) Inspiration ausgedriickt wird, erblickt er die Essenz
der Unterwanderung: »Die Friichte des Baums, wiirden Sie sie in den
Asten oder in den Wurzeln suchen?« lautete eine Frage, die ihm wihrend
seines Besuches in der Verwaltung des Verbandes in Koln gestellt wurde.
Gokalp versteht diese Frage folgendermaflen: Wer die »Friichte« bevor-
zugt, arbeitet an der Formation und Vervielfiltigung der Strukturen und
vernachlissigt seine »Wurzeln«, die Lehraspekte und das historische Erbe
der religitsen Tradition (S. 428).

Es war Gokalp offenbar entgangen, dass sein Gegeniiber, um seine or-
ganische Einheit zum Ausdruck zu bringen, sich einer Bildersprache be-
diente, die als klassisch gelten darf. Das Bild vom Baum, seinen Wurzeln
und seinen Friichten wird bereits in antiken vorderorientalischen Texten
verwendet, um die Zusammengehorigkeit mit den Toten zu unterstrei-
chen,” und im Alten Testament {ibernommen. In Anlehnung daran ver-
wendete die Kirche seit 2000 Jahren die Metapher, einen »Kérper« zu bil-
den, dessen »Haupt« Christus sei. Seit dem 19. Jahrhundert wurden sozia-
le Zusammenhinge unter Bezugnahme auf die Baum-Methaper organolo-
gisch dargestellt, insbesondere in der Soziologie bei Spencer und Durk-
heim.” Diese vielverwendete Metapher nun als Beweis fiir Tarnung auf-
fassen zu wollen, beruht, gelinde gesagt, auf Uberinterpretation.

Andere religiése Termini, an denen sich der Autor stéf3t, sind u.a. Sti-
leymans Willenskraft (Irade), den religiésen Stoff zu meistern, oder auch
Seraciiddins »Kraft-durch-Gebet« (Keramet), mit der er dem Gefingnis
»entkommt« (s. Kap. 2). Weil der Autor die religiose Sprache politisch be-
handelt, kann er auch per se sein Material, die Hagiographie, nicht verste-
hen. Hagiographien, wie auch Mirchen oder Mythen, besitzen eine ei-

12 Jonker 1995, S. 194-97.
13 Bockenforde 1978, S. 519-622.

38

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

gene, dem Genre innewohnende Logik. Sie machen von Erzihltechniken
Gebrauch, die selbstverstindlich symbolisch sind. Aus den hagiographi-
schen Texten, die hier in den ersten beiden Kapiteln herangezogen wur-
den, sprach die Bereitschaft, die Welt als Transzendenz oder, wie Max
Weber es formuliert hat, als »verzaubert« wahrzunehmen. Aber der Autor
bietet den Lesern keinen Einblick in die religiose Welt seines Forschungs-
gegenstandes. Er verspottet stattdessen dessen Religiositit.

Der Ton des Beitrags ist mokierend, das Objekt des Studiums von An-
fang an desavouiert: Der Autor weif die Lacher auf seiner Seite und befin-
det sich immer im heimlichen Einvernehmen mit seiner Leserschaft.
Nachdem er einmal die »Entzauberung der Welt« am Objekt vollzogen hat,
bleibt er den wissenschaftlichen Beweis schuldig. Es ist nur noch zu besti-
tigen, was bereits Gewissheit fiir ihn ist. Gokalp: »Diejenigen, die in dem
neuen Sheriat-Staat keinem Orden angehéren, sollen >wie Zwiebeln zer-
hackt werdens, versprechen die Epigonen Siileymans« (S. 428). Dieses Zi-
tat stammt indes nicht, wie zuvor im Text behauptet, »aus einer Koran-
kursanleitung der Silleymanisten in der BRD«. Bei niherem Hinsehen ist
es der tiirkischen Tageszeitung Milliyet entnommen, die sich in demselben
Artikel dartiber emport, dass »die Religiosen« Atatiirk einen »Ungldubi-
gen« (Kafir) genannt hitten.

Auch die Typisierungen, mit denen Gokalp abschliefend die Laien-
gemeinschaft zu charakterisieren versucht, miissen einen Augenblick ni-
her betrachtet werden. Es sind zweierlei: Erstens sei diese Organisation
»millenaristisch« und arbeite daran, eine »Apocalypse Now« herbeizufiih-
ren (S. 426). Zweitens seien ihre Anhinger »Nazi-Kollaborateure«, die
auch heute noch »dem Solidarititsfeld mit Uberlebenden der Nazi-Kolla-
boration verhaftet bleiben« wiirden (S. 433).

Mit der Beweisfithrung zu beiden Charakterisierungen begibt Gokalp
sich allerdings ebenfalls auf diinnes Eis. Die erste sieht er in einem Heft-
chen, das er »im Umbkreis der Moscheen« erworben hatte, iiber deren
nachweisliche Beziehung zum Verband er aber keine Angabe macht.™
Die zweite Anschuldigung untermauert er mit einem Hinweis in Richtung
auf den »Deutschen Gewerkschaftsbund«. Dieser hatte 1979 eine Doku-
mentation tiber das religiose Leben der Tiirken in Deutschland publiziert,
in der die Anschuldigung der Nazi-Kollaboration erhoben, jedoch nicht mit
Fakten abgestiitzt wurde (s. unten). Gokalp tibernimmt den Vorwurf frag-
los.

14  Kiyamet Alametleri (Die Zeichen der Auferstehung), Istanbul 1983.

89

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Was das heutige »Solidarititsfeld« mit Uberlebenden der Nazi-Kollabo-
ration angeht, wird Gokalp deutlicher. Zu diesen gehdren ihm zufolge in
Deutschland »die Organisationen mit konfessionellem Charakter« und
»die Reprisentanten von politischen Parteien (CDU)« (S. 433). Im islami-
schen Umfeld schaut Gokalp in die Richtung der »Islamischen Gemeinde
Jugoslawiens in Deutschland«, der er bereits aufgrund ihres Umfangs un-
terstellt, wohl einige alte Nazis oder zumindest Kinder der SS-Batallione in
Jugoslawien zu beherbergen (sic!). Zum Schluss restimiert der Autor die
Biographie eines tiirkischen Chefs des rechten Lagers, der urspriinglich
aus Bosnien stammte, gegen Tito kimpfte und anschlieRend in der Tiirkei
im ultrarechten Spektrum einen Platz fand (S. 434). Diese Hinweise sug-
gerieren eine Verbindung mit den islamischen Gemeinden in Deutsch-
land, denen der Autor unterstellt, »aus demselben Milieu« zu kommen.
Die Beweisfithrung einer konkreten Beziehung zwischen beiden wird aber
nicht vorgelegt.

Als alles gesagt ist, bleibt ein unverdaulicher Rest. Gokalp kann sich
nicht erkliren, warum die Silleyman-Gemeinschaft sich ausgerechnet auf
die Einrichtung von Korankursen spezialisiert hat, und wieso sie dem tiir-
kischen Staat damit ganz offensichtlich Konkurrenz machen kann. 1986
werden in der Tiirkei nimlich bereits 100.000 Jugendliche in 450 Zentren
der Stileyman-Gemeinschaft betreut, wogegen die staatliche Betreuung nur
62.000 Jugendliche erreicht (S. 428). Gokalps Schlussfolgerung, »das Ziel
bleibt also (...) der Streit um die Macht in der Turkei« (ebenda), mutet ei-
genartig an. Eine Antwort auf die Frage, welches die Griinde fiir diesen
signifikanten Zahlenunterschied sind, gibt er nicht.”

Fazit dieser Lektiire ist, dass der Autor es unternommen hat, die Sii-
leyman-Gemeinschaft und seinen europiischen Ableger, den »Verband der
Islamischen Kulturzentrens, in Diskredit zu bringen und dabei jegliche wis-
senschaftliche Regeln aus dem Auge verloren hat. Sicher, sein fehlendes
religiéses Gespiir deutet auf das fortschreitende Verschwinden der religis-
sen Sprache im Tirkischen hin. Wie sonst kann man den abwertenden
Gebrauch religiéser Termini (Tarikat etc.), die als Folge der tiirkischen po-

15 Auch andere republikanische Autoren tun sich schwer, auszusprechen, dass
die Stileyman’sche Ausbildung eine ernst zu nehmende Konkurrenz fiir die
offizielle, vom Staat eingerichtete Diyanet-Ausbildung darstellt, so z.B. Giir
1993, S. 51. RiiSen Cakir rdumt ein, dass bis zur Eréffnung der ersten religio-
sen Gymnasien in der Tiirkei die meisten Diyanet-Beamten tatsichlich durch
die Koranschulen der Stileyman-Schiiler gegangen waren (Cakir 1990).

90

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

litischen Entwicklung zu werten sind, gegen die religiosen Gruppen rich-
ten, die diese verwenden. Die Verlagerung der Grenze zwischen o6ffentlich
und privat, die die junge Tirkische Republik 50 Jahre zuvor unternahm,
zeigt in diesem Artikel seine Langzeitwirkung: Wer sich privat religios be-
tatigt, unterwandert den Staat und gibt sich ergo als politischer Gegner zu
erkennen. Religiose Termini sind per definitionem politisch, wer sie be-
nutzt, versucht lediglich sich zu tarnen, mit dem Ziel, den Staat zu unter-
wandern. Diese Verengung der Perspektive bringt ganz offenkundig grofRe
blinde Flecken mit sich. Sie fithrt u.a. dazu, dass Gokalp in einem wissen-
schaftlichen Text einen Gegner mit groben Unterstellungen in Diskredit zu
bringen versucht, statt sich als Ethnologe mit einer fremden Lebenswelt
auseinanderzusetzen und diese zu entziffern.

3.3 Wahrnehmungen von Fremdheit in Deutschland

Am ersten Mirz 1979 stellt der »Verband Islamischer Kulturzentrens, da-
mals noch das »Islamische Kulturzentrum« (IKZ), zum ersten Mal einen
Antrag auf Erlangung des Status einer Korperschaft ffentlichen Rechts.®
Der Antrag wird in Nordrhein Westfalen beim zustindigen Kultusministe-
rium eingereicht und freundlich aufgenommen. Kurz darauf empfiehlt der
Kultusminister in einem Rundschreiben an alle Schulen, sich in Fragen,
die den Islam betreffen, an das »Islamische Kulturzentrum« zu wenden,"”
und wird der IKZ zu einer 6ffentlichen Anhérung beim »Bundestagsaus-
schuss fiir Jugend, Familie und Gesundheit« eingeladen.”® Im August
desselben Jahres startet die Loge der Freimauer eine Initiative, mit der sie
sich fiir die religiose Gleichbehandlung des Islam einsetzt. Es folgt ein re-
ger Briefwechsel zwischen dieser Organisation und dem Ministerium in
NRW.™ Der Chef der Staatskanzlei schreibt der Loge, der Ministerprisi-
dent wolle sich mit der Angelegenheit befassen und die Priifung formal-
rechtlicher Fragen »ziigig behandeln«. Im Ubrigen sei er »mit ihnen der

16  Elsas 1980 gibt den Text der begleitenden Presseerklirung (S. 36).

17 Cf Giir 1993, S. 53.

18 Am 23.4.1979. Ein Ausschnitt des Textes der IKZ-Selbstdarstellung findet
sich in Thomi-Venske 1981, Abschnitt 2.8, S. 1.

19 Zitate aus dieser Briefwechsel wurden am ausfithrlichsten von Abdullah
1981, S. 76-9, wiedergegeben. Andere Zitate in der Zeitschrift der Freimaurer
»Humanitas« 1/1980, S. 26.

91

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Auffassung, dass unseren Mitbilirgern islamischen Glaubens die verfas-
sungsrechtlich verbiirgte Religionsfreiheit uneingeschrinkt zuteil werden
muss: Er misst dieser Angelegenheit grofles Gewicht bei.« Auch der hessi-
sche Ministerprisident schreibt dem Grofimeister, er verfolge die Initiative
mit groRem Interesse und sei im Ubrigen ebenfalls der Auffassung, »dass
hier auf strikte Einhaltung des Gleichbehandlungsgrundsatzes zu achten
ist. (...) Gerne versichere ich Thnen bei dieser Gelegenheit, dass es mir
ein besonderes Anliegen ist, allen Religions- und Weltanschauungsvereini-
gungen in unserem Lande den ihnen nach Verfassung und Gesetz zuste-
henden Freiraum zu sichern.«*° Im selben Zeitraum tiberweist die deut-
sche Bischofskonferenz dem IKZ eine betrichtliche Geldsumme fiir den
Aufbau des Gemeindelebens.* Was von den Kirchen, den zustindigen
Ministerien und der Loge gleichermaflen angestrebt wird, ist nichts gerin-
geres als das Recht auf freie Religionsausiibung fiir Angehorige islami-
schen Glaubens in Deutschland.

1979 hatte der Verband bereits 150 Gemeinden in ganz Deutschland
gegriindet, wovon sich allein 63 in NRW befanden. Einige Jahre zuvor war
zudem eine Koordinationsstelle in K6ln eingerichtet worden, in der die Or-
ganisation aller lokalen Gemeinden zusammenkam und nunmehr zentral
gelenkt werden konnte. Mit dieser Organisation stellte der Verband (da-
mals nannte er sich noch: »Islamisches Kulturzentrume«) zur Zeit der An-
tragstellung die groRte islamische Organisation in Deutschland dar. Nach
eigenen Angaben betreute er ca. 60 Prozent aller moslemischen Gliubigen
und befand sich damit in einer konkurrenzlosen Position.** Seine Hocas
verfligten unter ihren Landsleuten tiber die besten Arabisch- und Koran-
kenntnisse und verrichteten iiberall in den neueingerichteten tiirkisch-is-
lamischen Gemeinden die Vorbeterdienste.

Das Prisidium fiir Religionsangelegenheiten in Ankara hatte zu dieser
Zeit noch kaum strukturelle Manahmen fiir die religiése Versorgung sei-
ner Landsleute in Europa eingeleitet. Ein erster Versuch, zusammen mit
der MHP?* in Deutschland Moscheen einzurichten, galt bereits als ge-

20 »Humanitas«1/1980, S. 26.

21 »Metall« Nr. 2, 23.1.1980, S. 14.

22 Im DGB-Informationsblatt wird die Zahl der IKZ-Moscheen sogar auf 200
geschitzt (»Metall« Nr. 2, 23.1.1980, S. 12). Ich folge hier der vorsichtigeren
Schitzung von Elsas, s. Elsas 1980, S. 35.

23 MHP = Milliyetci Hareket Partisi, »Partei der nationalistischen Bewegung«.
Der Partei schloss sich die tiirkisch-islamische Synthese an, die von der Armee

92

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

scheitert, ebenso wie ein zweiter Versuch, in den bestehenden Moscheen
Fuf zu fassen:

»Die von der tiirkischen Regierung in die Bundesrepublik Deutschland geschickten
Beauftragten fiir Religionsfragen stofRen hier (...) auf grofRen Schwierigkeiten. In den
bestehenden Moscheen finden sie keine Wirkungsméglichkeiten, manchmal werden
sie sogar unter Androhung von Gewalt vor die Tiir gewiesen.«**

Einmal in Deutschland angekommen, so geht aus dieser Lagebeschreibung
hervor, entdeckte so manch neuer Arbeitnehmer das Recht auf freie religi-
6se Betitigung und schiittelte die Repression des tiirkischen Staates ab.
Diyanet war fur sie daher selbstverstindlich als Reprisentant eben dieser
tuirkischen Kontrolle nicht gerne gesehen.

In dieser fir den Verband sich giinstig entwickelnden Situation wer-
den vom Deutschen Gewerkschaftsbund massive Anschuldigungen gegen
ihn erhoben, die das Scheitern des Antrags zur Folge haben. Bereits drei
Wochen nach der Antragstellung hatte der »Verband Tiirkischer Lehrer in
NRW« in einem Rundschreiben das »Islamische Kulturzentrum« beschul-
digt, »private Erziehungslager der tiirkischen reaktioniren Parteien« zu
sein.” 1979 ist die Zeit des Terrors von extrem linken und rechten Grup-
pen in der Tiirkei, die mit dem tiirkischen Militircoup von 1980 endet. In
dieser heftigen politischen Auseinandersetzung, die auch zwischen Tiirken
in Deutschland ausgetragen wird, stellt der DGB sich schiitzend vor seine
linksorientierten tiirkischen Gewerkschaftsmitglieder und startet im Ge-
werkschaftsblatt »Metall« eine Kampagne gegen die »Grauen Wolfe« und
den MHP.?® Als dann in Berlin ein DGB-Mitglied ermordet und der Titer

lanciert worden war, um eine neue nationale Kohision zu erreichen. Nach
dem Coup von 1980 hatte sie wesentlich teil an der nationalen Rekonstruktion
und der Kulturplanung durch das Militir. Cf. Seufert 1997, S. 269 ff.

24 Mete Atsu in der DGB-Dokumentation vom 19.2.1980, S. 14.

25  Elsas 1980, S. 37. Aus Zitaten in Thomi-Venske 1981 geht hervor, dass der
Lehrerverband schon seit lingerem Anschuldigungen gegen dem IKZ erhob.
Cf. Thomi-Venske 1981, Abschnitt 2.8., S. &.

26 »Metall«Informationsblatt des Deutschen Gewerkschaftsbundes: 1979-Nr.
12: »Gemeinsam gegen Rechtsradikale«, Nr. 20: »Ende in Blut und Terror«.
1980-Nr. 2: »Die Graue Wolfe und ihr heiliger Krieg«; Nr. 3: »Grauen Wolfen
auf den Fersen« Nr. 7: »Getarnte Woélfe«; Nr. 8: »Kampf gegen die Grauen
Wolfe«; Nr. 9: »Tiirkische Faschisten unverschimter«; Nr. 11: »Sprengstoff von

93

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

im »Graue-Wolfe«-Spektrum vermutet wird, erreicht die Kampagne ihren
Hohepunkt.”” In dieser aufgeheizten Atmosphire schreibt das Betriebs-
ratmitglied Mete Atsu zuerst im Informationsblatt fiir Tlirkische Arbeit-
nehmer einen Artikel, in der er alle Privatinitiativen seiner Landsleute in
der BRD zur religiosen Betitigung als »reaktionir« angreift, insbesondere
aber das »Islamische Kulturzentrum«, den Anwirter auf Anerkennung als
Religionsgemeinschaft, der ultrarechten Sympathien verdichtigt.?® Der
Artikel erscheint am 10. November 1979. Einige tiirkische Mitglieder treten
sofort aus dem DGB aus und ihr Gewerkschaftsvertreter protestiert offiziell
beim Vorstand.®

Offensichtlich alarmiert durch seine Ausfithrungen, ergreift der DGB
jedoch den Standpunkt: »Die Siileymanisten beabsichtigen, dhnlich wie
das Khomeini im Iran tut, eine islamische Republik in der Tiirkei herzu-
stellen.« Als Beweis wird eine Ubersetzung des Larousse-Artikels iiber die
Siileymancilar vorgelegt. Daraus werde, so das zustindige Vorstandsmit-
glied, ersichtlich, dass es sich um eine »islamische Sekte« handle, die zu-
dem vom tiirkischen Amt fiir Religionsangelegenheiten (Diyanet) »vollig
abgelehnt wird«.° Der Auslinderbeauftragte des DGB hatte sich zuvor
bereits in einem Brief an den Ministerprisidenten gewandt, in dem er die-
sen bittet, die Anerkennung des »Islamischen Kulturzentrums« zu verhin-
dern, damit der »offene religiose Terror« und »die Errichtung eines islami-
schen Staats in unserem Staat« verhindert werde.' Atsus Artikel wird
alsdann zu einer Dokumentation verarbeitet, die den Titel »Hintergriinde
tiirkischer extremistischer islamischer Aktivititen in der Bundesrepublik

Rechts«; Nr. 21/22: »Die Ehre tiirkischer Faschisten«; Nr. 25/26: »Behorden
dulden tiirkische Faschisten«.

27 »Metall« Nr. 2/23.1.1980, S. 10.

28 Mete Atsu 1979, »Eine Islamische Sekte Aktuell« in »Informationsblatt fiir
Tiirkische Arbeitnehmer in der BRD« 10/11.1979.

29  Nicht publizierter Brief von 15.12.1979 an den Vorsitzenden des DGB: »Was
will Mete Atsu von unserer Religion? Er lebt von unserem Beitrag und trotz-
dem schreibt er schlecht tiber die islamische Religion.« Der Vertreter weiter:
Atsu habe »Unwahrheiten geschrieben«, und daraufhin hitten »die islami-
schen Gewerkschaftsmitglieder sich bei mir beschwert«, VIKZ-Archiv.

30  Nicht publizierter Brief vom 21.1.1980 DGB/ADbt. Auslindische Arbeitnehmer,
VIKZ-Archiv.

31 Brief vom 22.10.1979, zitiert nach Giir 1993, S. 53-4; cf. »Metall« Nr. 2, 23.1.
1980, S. 12, Kap. »Rabiate Sekte«.

94

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

Deutschland (Sekten und Organisationen)« erhilt und bereits Mitte Januar
der 35. Auslinderkonferenz der Evangelischen Kirche Deutschland in Ar-
noldshain vorliegt. Einen Monat spiter verschickt der Vorsitzende des DGB
sie zudem an alle Kirchen, politischen Parteien und Behorden »mit der Bit-
te um Kenntnisnahme«3* Die Folgen sind beachtlich. Die Kirchen fiithlen
sich betrogen, die Loge beteuert, nicht bewirken zu wollen, »dass speziell
(einer bestimmten Organisation) der Status einer Korperschaft des 6ffentli-
chen Rechts gewihrt wiirde«,”® und der Antrag wird auf die lange Bahn
geschoben.

Die Uberreaktion des DGB ist nur vor dem Hintergrund einer {iber-
hitzten Atmosphire, in der Angst vor Terroranschligen vorherrschte, zu
verstehen. Im Nachhinein lisst sich nur feststellen: Bedauerlich, dass sol-
che Angste geschiirt wurden. Ob die Dramatik der Ereignisse auch der
Grund daftir war, dass ausgerechnet ein Gewerkschaftsbund eine Position
unterstiitzte, die demokratisch und hinsichtlich religiéser Grundrechte
nicht gut abgesichert war? Die Vorwiirfe, die dem »Islamischen Kulturzent-
rum« in dem Artikel zu Last gelegt wurden, waren durch kein anderes
»Beweismaterial« als den bereits genannten Larousse-Artikel abgestiitzt.
Der Autor dieser Dokumentation gab sich zudem als jemand zu erkennen,
der sich mit den Feinheiten eines demokratischen Systems nicht gut aus-
kennt. Er zeigte sich eher als ein Verfechter der tiirkisch-republikanischen
Sache, jemand der dem Verlust des Ein-Parteien-Systems auch nach 30
Jahren noch nachtrauerte, die »Demokratische Partei« Mederes als »Geg-
ner« bezeichnete und deren vorsichtige Offnung in Richtung einer freieren
Religionsausiibung als »Abbau des Laizismus« wahrnahm (S. 4).

Auch in der »Hintergriinde«-Dokumentation ist die bereits angespro-
chene Taubheit fiir die religiose Sprache zu bemerken, die sich in der fata-
len Neigung niederschlug, Metaphern fiir Mitteilungen zu halten. So wirft
Atsu dem »Islamischen Kulturzentrum« vor, ein » Derwischorden« zu sein,
der glaubt, Silleyman »sei nicht tot, sondern im 9. Himmel, von wo aus er
uns regiere« und seine Schiiler »seien das Heer des Mehdi (Mehdi = Vorbo-
te des Jiingsten Gerichts)« (S. 8). Dieser Vorwurf, so wenig er sich auch auf
schriftliches Material berufen konnte, war dazu verfasst, um andere tiirki-

32 Begleitschreiben von 19.2.1980 bei der Dokumentation (DGB-Auslinderbe-
auftragter). Thomi-Venske 1981, Abschnitt 2.8, S. 5, zitiert weitere Anschuldi-
gungen, die wihrend der 35. Auslinderkonferenz miindlich gegen den IKZ
erhoben wurden.

33 Briefvom 28.11.1979, publiziert in Abdullah 1981, S. 77-8.

95

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

sche Republikaner zu beeindrucken, die ebenfalls gelernt hatten, religiose
Symbolsprache »politisch« zu interpretieren (S. 14). Der zweite Vorwurf
aber war aus dem Stoff, der in der bereits angeheizten Atmosphire einen
nachhaltigen Schrecken auszulésen vermochte und die Aufgeschreckten
auch nicht mehr nachfragen lief}, weil man sich bereits als naiv tiberfiihrt
glaubte. Der in der Larousse-Eintragung ausgesprochene Verdacht, Siiley-
man wolle einen Shari‘a-Staat errichten, wurde nunmehr zur Anschuldi-
gung der Nazi-Kollaboration umgemiinzt:

»Die Siileymanisten haben in der Tiirkei vor und wihrend des Zweiten Weltkrieges
propagiert, Hitler sei ein Mohammedaner, er wiirde die Tiirkei erobern und die vom
Christentum beeinflufite damalige gottlose Indnii-Regierung stiirzen und einen is-
lamisch-tiirkischen Staat griinden. Der Griinder des Siileymanismus, Tunahan,
werde Oberhaupt dieses islamisch-tiirkischen Staates sein. Aus diesem Grunde
wurde unter der Leitung des fritheren Mufii von Jerusalem eine Militireinheit ge-
griindet, die illegal aus der Tiirkei ausreiste und sich in Jugoslawien Hitlers islami-
schen SS-Einheiten anschlofl« (S. 8).

Wer die Anschuldigung in ihre Bestandteile zerlegt, sieht schnell, dass sie
einen Zusammenhang zwischen verschiedenen Faktenlagen suggeriert,
der nicht haltbar ist. So gehdren die Geschichten, die sich um die Figur des
Hadj Amin al-Husseini, des Grofmutftis von Jerusalem, ranken, geogra-
phisch zu den Auseinandersetzungen zwischen Zionisten und pronationa-
listischen Arabern wihrend des Zweiten Weltkriegs. Dem Mufii kam eine
Schliisselrolle im Entstehungsprozess des arabischen Nationalismus zu. Er
hoffte unter anderem sein Ziel zu erreichen, indem er mit den Nazi-Deut-
schen paktierte. AuflergewShnlich war das nicht. Arabische Nationalisten
in den meisten Lindern des Vorderen Orients sahen in den deutschen
Truppen eine Befreiungsarmee, die sie von den verhassten Kolonialherren
befreien wiirde. Die Legende, Hitler sei ein Moslem, der sich noch nicht
»geoutet« hatte, hielt sich hartnickig und war in der ganzen Region ver-
breitet.3

Auf dem Balkan gab es zudem eine lokale SS-Division, die Kosovo-Di-
vision Skandapeh, fiir die insbesondere bosnische Moslems rekrutiert
wurden.® Dass tiirkische Moslems darin partizipierten, ist denkbar, geht

34  Gerhard Hopp, Gesprich am 18.7.1999
35  Hopp 1999, S. 12; Rubenstein 1999, S. 23.

96

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

jedoch nicht unmittelbar aus den Akten hervor.3® Die Deutschen wollten
die republikanische Tiirkei fiir sich gewinnen und lieflen schon aus diesem
Grund duflerste Vorsicht walten. Die Einrichtung einer turkisch-islami-
schen Division oder auch die Zusammenarbeit mit den antirepublikanisch
gestimmten Religiésen wire fiir diese Politik kontraproduktiv gewesen.”

Das alles ist allgemein bekannte vorderorientalische Geschichte und es
ist daher anzunehmen, dass Bruchstiicke davon auch im tiirkischen kollek-
tiven Gedichtnis verblieben waren. Siileyman darin jedoch eine Schliissel-
rolle zuweisen zu wollen, legen weder dessen Leben noch die vorhandenen
Daten tiber SS-Batallione nahe. Die Anschuldigung trigt zudem den Ent-
stehungsdaten der Laiengemeinschaft keine Rechnung, die in den 1960er
Jahren zu suchen sind. Historisch ginzlich unhaltbar wird die Anschuldi-
gung schliefflich, wenn man Siilleymans extrem isolierte Position in den
4oer Jahren berticksichtigt. Im zweiten Kapitel wurde bereits erwihnt, dass
in den s50er Jahren eine Schiilergruppe von bis zu 300 Personen bei ihm
lernte. Von einer Bewegung oder Organisation kann aber erst nach Siiley-
mans Tod gesprochen werden, als die Demokratie Gestalt annahm, die
tuirkische Binnenmigration in Gang kam und die ersten Wanderarbeiter
nach Europa geholt wurden.

Die Beweggriinde des Autors, ein solches Dokument zu verfassen,
diirften andere gewesen sein als die Griinde, derentwegen die Offentlich-
keit die darin vorgebrachten Anschuldigungen ohne weiteres glaubte. Das
Dokument wurde in einer Situation verfasst, in der in der Tiirkei Angst vor
dem Terror der »Grauen Woélfe« herrschte, das tiirkische Militir die De-
mokratie zum wiederholten Male aufléste und zudem dem tiirkischen
Staat die religiése Kontrolle tiber die in Deutschland lebenden Tiirken zu
entgleiten drohte. Letzteres diirfte die deutsche Offentlichkeit weniger inte-
ressiert haben. Was sie indes peinlich beriihrte, war die in der Dokumenta-
tion vermittelte Botschaft, sie habe die ganze Zeit einen »Wolf im Schafs-
pelz« gefiittert.® Aber nicht nur tiirkischer rechter Terror bedrohte die
Bundesrepublik. Vor dem Hintergrund der Iranischen Revolution gewann
die Anschuldigung der Nazi-Kollaboration an Aktualitit. Angst vor Unter-
wanderung oder Ansteckungsgefahr sorgte dafiir, dass die Frage nach der
Basis des Vorwurfs nicht mehr gestellt wurde. Die deutsche Offentlichkeit

36 Freiburger Akten iiber die 13. Division, die so genannte Kosovo-Division
Skandapeh, cf. Hopp, Gesprich am 18.7.1999; Abdullah 1981, S. 34-6.

37 Hopp 1994 und Gesprich am 18.7.1999.

38  So spiter Giir 1993, s. unten.

97

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

hatte sich beeindrucken lassen und die meisten Publikationen, die sich da-
nach mit »Islam in Deutschland« befassten, tibernahmen kritiklos den
DGB-Bericht.

In dieser Dokumentation finden sich tatsichlich alle Reizwoérter wie-
der, die dazu geeignet waren, die deutsche Offentlichkeit aufschrecken
zu lassen. Die Skala reicht von »Sekte« und »blinder Gehorsam« (S. 14),
von »gutwilligen Deutschen, die getiuscht wurden,?® iiber Hinweise auf
Schulabsenz tiirkischer Kinder in Zusammenhang mit »unkontrollierten«
Korankursen (S. 12), bis hin zur Nazi-Kollaboration in der Vergangenheit
und apokalyptischen Zukunftsszenarien (S. 8). Und was sich mit der Ver-
breitung dieses Reizvokabulars vollzog, war ein fataler Wahrnehmungs-
wandel des »Fremden« bei einer noch relativ neuen Bevolkerungsgruppe.
Hier war also eine schnell wachsende Gruppe Tiirken, die dabei war, durch
Familienzusammenfithrung und Familiengriindung den zeitlich begrenz-
ten »Gastarbeiter«-Status zu durchbrechen und in Deutschland Fufl zu
fassen. Dass dies auf tiirkischer Seite mit Konkurrenz um die symbolische
Vertretung einherging, ist die eine Seite der Medaille. Die andere Seite war,
dass man nun auf deutscher Seite begann, das »Fremde« dieser neuen
Mitbiirger von der ganzen Gruppe auf einen kleinen Teil zu verlagern.
Dieses pars-pro-toto-Prinzip begiinstigte Ubertreibungen und gab den Angs-
ten, »unterwandert« und »tiberfremdet«, »getiuscht« und »betrogen« zu
werden, auf einmal ein deutliches Gesicht. Die Verlagerung erlaubte eben-
falls, dass man unterdessen mit der tiirkischen Bevolkerung in Kommuni-
kation bleiben konnte. Die Folge war u.a. die Verstirkung des Ressenti-
ments gegen den »Islamg, so wie es sich bis heute in den Massenmedien
hilt. Aus dem anfinglichen Respekt, mit dem man der anderen Weltreligi-
on begegnet war, wurde das Empfinden, soeben dem Teufel entkommen
zu sein.

Am Ende des DGB-Dokuments stehen Zitate, die die Béswilligkeit und
den Extremismus der IKZ-Geistlichen endgiiltig belegen sollten. In diesen
Zitaten, die 1979 teilweise auf verbandsinternen Treffen ausgesprochen,
teilweise im Vereinsblatt »Anadolu« abgedruckt wurden, ist einerseits Kri-
tik an »den Deutschen« zu héren, die zuweilen in einem sehr scharfen Ton
vorgebracht wurde. Es ist die Rede von der Unsittlichkeit der Welt, von der
fehlenden Moral in Deutschland, von der Unreinheit der Schweinefleisch

39  »Mit ihrer (d.h. IKZ) nach auflen dargestellten iiberparteilichen Haltung und
Vermeidung von Gewaltakten sowie Demonstrationen konnten sie gutwillige
Deutsche, offizielle Stellen und die Kirchen tiuschen« (S. 14).

98

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

essenden und Schnaps trinkenden Deutschen, oder auch von der Gefahr,
die von Kommunisten, Zionisten, Freimaurern und Anarchisten ausgeht,
wenn diese versuchen, die Gliaubigen zu spalten. Anderseits wird der da-
malige Direktor, Imam Tiyiioglu, mit Sitzen zitiert, die in deutschen reli-
gitsen Kreisen zutreffend als Missionsabsicht interpretiert wurden, im re-
publikanischen Deutungssystem aber als schliissige Beweise fiir den be-
fiirchteten Extremismus galten.*®

Es gibt noch ein Nachspiel. Das »Islamische Kulturzentrum« gibtim Zu-
sammenhang mit dem Antragsverfahren mehrmals Erklirungen und
Selbstdarstellungen ab. Auch widerlegt es die Anschuldigungen und ver-
sucht, seine religiose Position klarzustellen. Diese Seite der Geschichte
wird von dem DGB-Verantwortlichen nicht wahr- oder zumindest nicht
ernst genommen. Statt sich mit dem »Gegner« auseinanderzusetzen, sucht
der DGB die Hilfe des Prisidiums fuir religiése Angelegenheiten in Ankara
(Diyanet). Im Juni 1980 ladt er dessen Leiter und Hauptimam nach Miin-
chen ein. In einer gemeinsamen Presseerklirung werden anschlieRend die
Anschuldigungen bekriftigt und vor »Indoktrination in privaten Korankur-
sen, die zum Teil von Faschisten und Fanatikern beeinflusst und kaum
kontrolliert seien« gewarnt.* Erst als das »Islamische Kulturzentrum« den
DGB wegen Verleumdung verklagt,** distanziert sich der Bundesvorstand
von der »Hintergriinde«-Dokumentation, die nunmehr »nicht die Mei-
nung des Herausgebers wiedergeben muss«, sondern »die personliche
Meinung von Herrn Atsu darstellt«.® Aber da ist die giftige Saat gesit,
und das bedrohliche Bild von den armen tiirkischen Kindern, die »durch

40  Der damalige Direktor der Siileyman-Gemeinschaft in Istanbul, Kemal Kacar,
entschuldigte sich daraufhin »in aller Form« beim Kardinal der Deutschen
Bischofskonferenz: »Auch wenn es in diesen AuRerungen so aussehe, das IKZ
erfiille eine islamische Missionsaufgabe, so treffe das doch nicht zu.« Brief von
19.8.1980, zitiert nach Abdullah 1981, S. 102. Der Imam Tiiyiioglu wurde zwei
Jahre spiter entlassen.

41 DPA 28.6.1980 und »Metall« Nr. 14, S. 17: »Vorsitzender des islamischen
Rates der Tiirkei in Miinchen: Enge Zusammenarbeit mit den Gewerkschaf-
ten« vom 9.7.1980.

42 Cf. »Metall« Nr. 14, 9.7.1980, S. 17.

43  Nicht publizierter Brief vom 29.8.1980, VIKZ-Archiv.

99

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

selbsternannte Hodschas in Koranschulen politisch und religiés indoktri-
niert werden, hat sich bereits in den Medien eingenistet.*+

3.4 Die Gemeinschaft im Spiegel der Wissenschaft

Shari‘a, Nazi-Sympathien, antijiidische Ressentiments oder auch apokalyp-
tische Szenarien sind der Stoff, aus dem die Massenmedien gerne Dramen
produzieren. Dem Soziologen Niklas Luhmann zufolge kénnen sie auch
kaum anders. Denn es sei ja ihre Funktion, mit immer neuen Nachrichten
eine Realitit zu erzeugen, die kommunizierbar ist. Aber welche Nachricht
ist anschlussfihig an die Kommunikation? Nach Luhmann hat nur das
Nachrichtenwert, was Konflikte und Normverst6f3e transportiert, also das,
was Sensation erzeugt. Wer dazu noch in der Lage sei, einen lokalen Bezug
herzustellen, mit Quantitit zu imponieren und die Nachricht so zu brin-
gen, dass sie Aktualitit vermittle, konne sich des Erfolgs gewiss sein.®
Das bedeutet aber auch, dass Vertreter von Deutungssystemen, die mit
Verschworungstheorien arbeiten und demzufolge einen Gegner zu »ent-
tarnen« versuchen, sich eines gréfleren Erfolgs in den Medien gewiss sein
kénnen, als Autoren, die sich weniger spektakulirer Deutungssysteme be-
dienen.

Bezogen auf das Thema »Islam in Deutschland« haben die Anforde-
rungen, die an einen Nachrichtenwert gestellt werden, zur Folge gehabt,
dass z.B. in den frithen 1980er Jahren islamische religiose Organisationen
in der BRD an Nachrichtenqualitit gewannen, wenn sie als »Cover fiir ara-
bische Revolutionire« »enttarnt« wurden.*® Es wurde nach Verbindungen
zwischen der Iranischen Revolution und den »Hinterhofmoscheen« hier-
zulande Ausschau gehalten und die Frage, ob Deutschland bedroht sei,
stellte sich. Laut unzihliger Hintergrundberichte und Dokumentationen
sollte in den besagten »Hinterhofmoscheen« eine »unkontrollierte religio-
se Indoktrination« vor sich gehen, und es herrsche in den islamischen Or-
ganisationen eine »Militanz«, die durch »undurchsichtige Strukturenc
dem Blick der Offentlichkeit entzogen sei. Die unauffilligen Gebetsriume

44  Rundschreiben von 30.6.1980 an die Teilnehmer der 35. Auslinderkonferenz
(DGB-Auslinderbeauftragte).

45  Eine Zusammenfassung von Luhmanns Theorie der Massenmedien befindet
sich in Horster 1997, S. 166-70.

46 So Binswanger 1990, S. 141.

I00

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

in den Fabriketagen, den Liden und Kellern, die die tiirkischen Arbeiter
mit geringen eigenen Geldmitteln eingerichtet hatten, wurden damit zum
Merkmal ihrer »Abschottungspolitik«.#” Fiir die Massenmedien war da-
mit der Fall ausreichend belegt, zumal im Hintergrund weiterhin die An-
schuldigungen »antijiidischen Ressentiments« und die »Nazi-Sympathien«
schwelten. Und auch wenn die Verbindung nicht immer allen klar war,
schien doch der Gedanke vorzuherrschen, dass, wo Rauch ist, man sich
irgendwann die Finger verbrennen werde. Dem Zwang, dennoch »gut oder
zumindest ausreichend recherchieren« zu miissen,* entging die Presse,
weil sie sich in ihren Vermutungen von der Wissenschaft bestirkt sah.

Wer die wissenschaftlichen Bibliographien zu »Islam in Europa« stu-
diert, weif}, dass das religiose Leben in den 198oer Jahren kaum und in
den goer Jahren nur unzureichend Gegenstand der Forschung wurde.*?
Was die wissenschaftliche Offentlichkeit dagegen interessierte, waren Fra-
gen der Migration und der damit einhergehenden demographischen Ande-
rungen, wirtschaftliche und soziale Problemlagen, Theorien der Integra-
tion und der Assimilation sowie Fragen der kulturellen Eigenheit und
Wahrnehmung des »Fremden«. Die Existenz von Moscheen und verschie-
denen Formen des Gemeindelebens, die Weitergabe religiosen Wissens,
der Wandel des religiésen Lebens durch den neuen europiischen Rahmen
waren allenfalls Bereiche, die am Rande wahrgenommen wurden. Die wis-
senschaftliche Aufmerksambkeit gilt bis heute zuallererst der Frage, ob der
Bereich des Religiésen eine Bedrohung darstellt, und die Bundesrepublik
Deutschland von islamischer Seite »unterwandert« wird.

Diese Entwicklung hingt sicherlich mit der Zuriickhaltung zusam-
men, mit der das Thema Religion in den letzten 20 Jahren von der deut-
schen Sozialwissenschaft behandelt wurde. Empirische Religionsfor-
schung, wie sie in anderen Lindern Europas und der USA seit langem {ib-
lich ist, hat deshalb nicht Fuf fassen kénnen. Eine der Folgen dessen ist,
dass man noch immer tiber sehr wenig Daten verfiigt, die das religiése Le-
ben tiirkischer Einwanderer in der Bundesrepublik betreffen. Das gilt fiir
orthodoxe Sunniten und Schiiten ebenso wie fiir die heterodoxen Aleviten
und die orientalischen Kirchen, ganz zu schweigen von dem Gemeindele-
ben der Yeziden und der tiirkischen Baha'i’® Auch iiber die Vorstel-

47  Jonker und Kapphan 1999.

48  Luhmann, zitiert in Horster 1997, S. 167.

49  Z.B. Shadid und Koningsveld 1995.

50 Jonker 1999b. Seit dem Erscheinen dieses Bandes hat Schiffauer eine tief-

I01

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

lungswelt und das Gemeindeleben der Stileyman-Gemeinschaft ist bis dato
kaum geforscht worden. Stattdessen entschieden sich Wissenschaftler, die
sich mit islamischen Organisationen in Deutschland befassen, eher den
Anforderungen der Offentlichkeit zu entsprechen und politische Einschiit-
zungen abzugeben.

Beide Aspekte, das fehlende Interesse an religiosen Themen und die
Nachfrage nach eindeutigen Urteilen, die es der Offentlichkeit erlauben
wiirden, sich ein Bild tiber das Ausmafl der eventuellen Bedrohung zu ma-
chen, greifen ineinander. Ihr Zusammenwirken erklirt vielleicht auch die
kuriose Tatsache, dass die wenigen Wissenschaftler, die sich dem Verband
zuwandten, sich lediglich mit ein oder allerh6chstens zwei Besuchen in der
Kolner »Zentrale« zufrieden gaben. Darstellungen, die so zustande kamen,
beschiftigten sich notwendigerweise mit der Auflenansicht des Verbandes
und dokumentieren somit die Fremdwahrnehmung, die, methodisch nicht
abgesichert, im Vorwissenschaftlichen haften bleibt.

Die Frage, wie der »Verband der Islamischen Kulturzentren«in denletz-
ten 20 Jahren von der Wissenschaft dargestellt wurde, will ich abschlie-
Rend anhand von neun Autoren beantworten. Fiir die Darstellung der
dramatischen Geschehnisse der frithen 198oer Jahre wurden Elsas (1980),
Abdullah (1981) und Thomi-Venske (1981) ausgewihlt; Blaschke (1989),
Binswanger (1990) und Giir (1993) geben einen Eindruck der Diskussion
uiber den so genannten »Islam in Deutschland« in den 8ocern, Spuler-
Stegemann (1997) und Feindt-Riggers/Steinbach (1997) von der Diskus-
sion in den goer Jahren. Werner Schiffauer schliellich bietet Sicht auf
eine Wahrnehmung des Verbandes in den Augen einer konkurrierenden
islamischen Organisation (Schiffauer 2000).

Die Auswahl mdge als reprisentativ gelten fiir die ohnehin kleine Zahl
der wissenschaftlichen Autoren, die sich dem Thema zuwandten. Die
Mehrheit besteht aus Politikwissenschaftlern, bei den Ubrigen handelt es
sich um eine Turkologin (Spuler-Stegemann), einen europiischen Ethno-
logen (Schiffauer) und einen Religionswissenschaftler (Elsas). Ihre Texte —
abgesehen von der Monographie Schiffauers, die eine ethnographische Be-
schreibung der Denkwelt der Kaplanci bietet — beschiftigen sich mit einer
Einschitzung der islamischen Organisationen in Deutschland in Hinblick
auf das Gefahrenpotenzial, das diese verkérpern kénnten. Mit dem geleb-
ten Gemeindealltag oder der religiésen Binnenkommunikation beschifti-

greifende Studie iiber die Denkwelt der Kaplan-Anhinger vorgelegt (Schiffauer

2000).

I02

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

gen sich diese Autoren nicht. Entsprechend bieten sie auch kein empiri-
sches Datenmaterial oder aber eine systematische Auswertung religicser
Texte.

In diesem Rahmen findet auch der »Verband der Islamischen Kultur-
zentren« Erwihnung. Der Platz, der ihm jeweils eingerdumt wird, umfasst
nur einige wenige Seiten. In ihrer Bemithung, den Verband politisch ein-
zuschitzen, versuchen die Autoren Typisierungen zu finden, aus denen
der Charakter dieser Organisation hervorgehen konnte. Dabei unterschei-
den sie sich in der Art und Weise, wie sie ihren Untersuchungsgegenstand
zu Wort kommen lassen. Das ist kein unbedeutendes Detail. Bereits in der
Auseinandersetzung mit dem DGB versuchte der Verband, sich mehrmals
durch Selbstdarstellungen und Zuriickweisungen Gehor zu verschaffen,
was aber im Gewerkschaftsblatt als »Tarnung« abgewertet und zu keiner
Zeit beriicksichtigt wurde.

Tatsichlich verfugte die religiose Organisation tiber keinen eigenen
Zugang zu den Medien. Thr Bild in der Offentlichkeit war also davon ab-
hingig, in welches Deutungssystem es von externen Beobachtern einge-
passt wurde. Von den ausgewihlten Autoren lassen lediglich Abdullah und
Elsas die Organisation fiir sich sprechen. Andere Autoren iibernehmen nur
solche Zitate, die sie gegen sie verwenden koénnen. Feindt-Riggers/Stein-
bach und Spuler-Stegemann prisentieren ihre eigenen Beobachtungen, die
jedoch von der Kiirze der Kontaktaufnahme geprigt sind. Schiffauer reka-
pituliert die Wahrnehmung der Kaplanci, die eine religiose Position vertre-
ten, die dem Verband geradezu diametral gegentibersteht. Thre Aussagen
uber die Glaubensbriider sind also ebenfalls als Aussagen iiber sich selbst
(Kaplanci) aufzufassen (s. unten).

Was nun die wichtigste Typisierung angeht, so kommen die meisten
Autoren (auer Abdullah und Elsas) auf unterschiedlichen Wegen einhellig
zu dem Urteil, der Verband schotte sich ab. In diesem Zusammenhang
wird fortwihrend von einer »Abschottungspolitik« oder auch von einem
»abgeschotteten und elitiren Kader« gesprochen.® Manche Autoren
glauben zudem, Techniken der Verstellung wahrzunehmen. Spuler-
Stegemann spricht von Tagiya,’* Binswanger gebraucht Worter wie »co-

51 Feindt-Riggers und Steinbach 1997, S. 19; Schiffauer 2000, S. 82.

52 Tagiya: Verstellung. Eine Technik, sich der Aulenwelt anders zu prisentie-
ren, als man in Wirklichkeit glaubt und handelt. In der islamischen Geschichte
gerechtfertigt in Zeiten, in denen die Austibung der religiosen Pflichten in Ge-
fahr war.

103

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

ver« und »Tarnung«, und Giir spricht sogar vom »Wolf im Schafspelz«.”
Die fehlende Verschriftlichung sowie die Tatsache, dass in der Hausbiblio-
thek fast nur tiirkische Literatur zu finden ist, schienen dieses Argument
lediglich noch zu verstirken.>*

Uber den Grund dieser Abschottung herrscht ebenfalls Konsens. Sie
ist im Wesen der Organisation zu suchen, die als »mystische Bruder-
schaft«, »Geheimorden«, »Geheimlehre« oder auch als »Arkan-Disziplin«
charakterisiert wird.> Mit der Abschottung wurde auch der Gehorsam in-
nerhalb der Organisation in Verbindung gebracht. Einschitzungen wie
»bedingungsloser Gehorsam« (Abdullah) und »Kadavergehorsam« (Giir)
sind hier einzuordnen. Werner Schiffauer weist zwar auf die »untrennbare
Verbundenheit von Lehrer und Schiiler« hin, die dann aber, ihm zufolge,
»mit der Wendung zum Politischen den Beigeschmack von Autoritarismus
und Personenkult bekam«.5® Hierhin gehéren auch zahlreiche Vorwiirfe
an die Adresse des Verbandes, »elitir« und »exklusiv« zu sein.

Jochen Blaschke konstatierte Anfang der 198cer Jahre bei dem damali-
gen Direktor des »Islamischen Kulturzentrums« eine »besondere Mili-
tanz«. Dieser bediente sich der muskuldsen Sprache, die schon dem Autor
des DGB-Berichts ins Auge gestochen war. Aussagen wie: »Wir sind Gott
sei dank Mohammedaner. Deshalb werden wir uns nicht wie damals die
Polen und Juden in Deutschland assimilieren. Wir haben den Glauben und
die Absicht, nicht unter den Deutschen zu verschwinden, sondern ihnen

53  Binswanger 1990, S. 141, S. 146; Spuler-Stegemann 1997, S. 139; Giir 1993,
S. 60; s. auch Thomi-Venske 1981, Abschnitt 2.8., S. 4-5.

54  Spuler-Stegemann 1997 iiber die fehlenden Unterlagen: »Die einzige Aus-
nahme ist ein apologetisches Schriftstiick, dass ich einmal einsehen durfte, das
aber auch keine weiteren Erkenntnisse brachte« (S. 141 und Fufinote 232);
Feindt-Riggers/Steinbach iiber die fremdsprachige Bibliothek: »So verbreitet
der vereinseigene Buchladen in Koln fast ausschliefllich nur tiirkischsprachige
Literatur, durch wenige arabischsprachige Werke von Scheikhs der Naqsdhib-
andiyya (...) ergidnzt. Kaum ein Deutscher ist also in der Lage, sich aufgrund
dieser Werke tiber die Weltanschauung des VIKZ zu informieren — eine Poli-
tik, die nur bedingt als offen und dialogbereit angesehen werden kann« (S. 18).

55  So u.a. Abdullah 1981, S. 95; Spuler-Stegemann 1997; Binswanger 1990, S.

43.
56  Schiffauer 2000, S. 82.

104

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

das Licht des Islam zu zeigen und ein Beispiel zu zeigen«,” wurden im
Deutungssystem linker Autoren als Beweis national-islamischer Positionen
aufgefasst.®® Der Gedanke, dass der Imam von missionarischem Eifer er-
griffen und durch den Antrag auf Korperschaft iibermiitig geworden war,
lasst sich zumindest in der wissenschaftlichen Literatur nicht auffinden.
Obwohl Blaschke der Organisation bescheinigt, bereits 1979 in Hearings
und 6ffentlichen Debatten Abstand von einer solchen Sprache genommen
zu haben und zehn Jahre spiter feststellt, dass dieser Trend sich, nach der
Entschuldigung aus Istanbul und der anschliefRenden Verabschiedung des
Direktors 1982, tiber die ganze Linie durchgesetzt hat, halten die spiteren
Autoren sich dennoch an den ersten Teil seiner Einschitzung.

Die hier aufgefithrten Typisierungen — Abschottung, Geheimorden,
Militanz — wurden von den Beobachtern einhellig als zu einer politischen
Strategie gehorend aufgefasst. Die sich anschliefende Einschitzung, die
Schiiler Stileymans betitigten sich politisch duflerst rechts, scheint aber oh-
ne Ausnahme der »Hintergriinde«-Dokumentation entnommen zu sein.
Von dieser, in einer aufgeheizten Atmosphire zustande gekommenen Ein-
ordnung auf der politischen Skala wurde seitdem kaum abgegangen, ob-
wohl der Verdacht sich im Laufe der letzten 20 Jahre nicht erhirten lief.
Im Gegenteil, Feindt-Riggers und Steinbach kénnen 1997 nur auf den La-
rousse-Artikel verweisen und kommen zu der Schlussfolgerung, der VIKZ
»lehnt die laizistische Ordnung in der Tiirkei strikt ab«.® Andere Autoren
erwihnen in diesem Zusammenhang zum wiederholten Male, die Organi-
sation sei doch vom tiirkischen Staat verboten bzw. als »hiretisch« einge-
stuft worden. Erklirungen des VIKZ wie: »Wir streben einzig und allein
an, den im heiligen Buch vorgeschriebenen Pflichten nachzugehen und
(-..) respektieren dabei die Gesetzgebung in der Tiirkei sowie in den Gast-
geberlindern« verhallten ungehort oder wurden ihm als »Tarnung« ausge-
legt.®°

Schiffauer schlieRlich bescheinigt dem Verband »Realpolitik«, aller-
dings mit einer Wendung ins Negative: »Die Fiithrung kann sich mit den
jeweils Michtigen arrangieren, um die jeweils giinstigsten Voraussetzun-

57  Direktor und Hauptimam Tiyliioglu am 6.6.1979 in »Anadolu, zitiert nach
Abdullah 1981, S. 101.

58  Blaschke 1989, S. 315-6; zuletzt Spuler-Stegemann 1997.

59 Feindt-Riggers/Steinbach 1997, S. 18.

6o Vorstandserklirung wihrend dem zweiten bundesweiten IKZ-Treffen in Ha-
gen (26.5.1980), zitiert nach Abdullah 1981, S. 97.

105

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

gen fiir ihr Bildungswerk zu schaffen — und zwar offenbar ohne gegeniiber
den eigenen Anhingern in Legitimierungsprobleme zu geraten. Auf Au-
Renstehende wirkt dies extrem strategisch, wenn nicht gar wetterwen-
disch.«®" In dem immer wieder vorgebrachten Argument des Verbandes,
es ginge ihm lediglich um die Sicherung der Bildung und Einrichtung von
Korankursen, vermutet er ebenfalls eine politische Zielsetzung.®

Uber die Beschiftigung mit der politischen Einschitzung, zumindest
gilt das fiir diese Literaturauswahl, geraten Einschitzungen religiéser und
anderer Denkinhalte in den Hintergrund. Dass der Verband seit den Aufe-
rungen seines militanten Imams 1979 und deren Publikation in dem
DGB-Bericht als »antichristlich« und »antijiidisch« gilt, ist aber nach wie
vor unvergessen,63 ebenso wie die Aussage, man vermute »hinter den
Schirmen« eine chiliastistische Theologie.** Der Vorwurf der Nazi-Kol-
laboration hingegen wurde der populiren Presse iiberlassen und lediglich
einmal von Elsas wiederholt. Dafiir blieb die Zuschreibung zum ultrarech-
ten Lager bestehen. Ein neuer und gewissermaflen zeitgeméifler Vorwurf
findet sich zum ersten Mal bei Giir und wird von Feindt-Riggers/Steinbach
wiederholt: Die innerhalb der Silleyman-Gemeinschaft gehandhabte Ge-
schlechterordnung sei »paternalistisch bis frauenfeindlich«.® Giir berief
sich dabei auf den alten Larousse-Artikel, Feindt-Riggers und Steinbach
machten die neue Erfahrung, dass ihnen der Zugang zum Fraueninternat
nicht gestattet wurde.

3.5 Innerislamische Beobachtungen

Eine inhaltliche Beschiftigung mit dem religiosen Ideal der Siileyman-
Gemeinschaft in Europa wurde bisher lediglich von anderen Moslems ge-
leistet, die sich durch die erzwungene Nihe anderer Spielarten des Islam
in Deutschland wohl oder tibel mit der islamischen Diversitit auseinander
setzen mussten. Die Skala weist indes zwei Pole auf. Das islamische Urteil

61 Schiffauer 2000, S. 84.

62 Schiffauer 2000, S. 87.

63  Feindt-Riggers/Steinbach 1997; Spuler-Stegemann 1997.

64  Zuletzt Schiffauer 2000, S. 83, der in diesem Zusammenhang die Passage in
Gokalp 1990 zitiert, wo es um den Baum und die Friichte ging (S. 82 und
Fufinote 39).

65  Feindt-Riggers/Steinbach 1997, S. 19; cf. Giir 1993.

106

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

uber die Silleymanci hingt mitunter davon ab, welchen Platz man selbst
auf dieser Skala einnimmt.°® Auf der einen Seite stehen die Befiirworter
religioser Vermittlung. Fiir sie gilt, dass das religiose Wissen (‘Ilm) um
géttliches Erkennen (Ma'rifa) erginzt werden muss, weil fiir diese Gruppe
die Erfahrung das Zentrum ihrer religiosen Anstrengungen bildet. In
Deutschland ansissige tiirkische und arabische Orden wie die Kadiri, die
Mevlévi, die Rifa‘i, die Burhani oder die Nakshibendi, aber auch Reform-
bewegungen, die aus den Orden entstanden sind, wie die Nurculuk, geho-
ren hierher. In der religiésen Binnenkommunikation des Verbandes und
deren Konsequenzen fiir das soziale Verhalten in der Auflenkommunika-
tion sehen sie nichts Absonderliches.

Auf der anderen Seite stehen die Verfechter einer Transparenz des
Wissens (‘Ilm) sowie seiner prinzipiellen Zuginglichkeit fiir jeden einzel-
nen Glaubigen. Diese Seite weist jede Form der religiosen Vermittlung ab
und befuirwortet stattdessen ein religiéses Ideal, das eine Basis bietet, um
soziale und politische Ziele zu verwirklichen. Die Mitglieder und Sympa-
thisanten der Milli Gériis wie der Kaplanci stehen jedem Auftreten der Sui-
leyman-Schiiler stets mit Argwohn gegeniiber. Die Ablehnung vermischt
sich mit einer scharfen Konkurrenz um den religiésen Markt in Deutsch-
land, um den Milli Gériis wie der »Verband der Islamischen Kulturzentren«
mit gleich starken Karten werben. Schiffauer widmet in seinem Buch {iber
die Kaplanci eine lingere Passage dem Urteil, das sich diese Gruppe tiber
ihren religiosen Kontrahenten gebildet hat.*” Das Urteil der Millis ist nicht
weit davon entfernt. Was die Kaplanci verurteilen, sind die Bevorzugung
der Rabita und des Gehorsams als Hilfsmittel bei der Gottessuche, die An-
passung an wechselnde politische Machthaber, um das eigene Ideal leben
zu koénnen, sowie die Bildung von Gebetskreisen, an denen nicht alle
Gliubigen ohne weiteres partizipieren kénnen. Es sind diese Ziige einer
auf die sufische Mystik ausgerichteten religiésen Organisation, die den Ka-
planci- wie den Milli-Goris-Mitgliedern wesensfremd sind und derentwe-
gen man argwohnt, der Verband kénne sich Vorteile auf dem religiésen
Markt verschaffen.

Eine dritte Position nehmen unabhingige deutsche Moslems ein. Threr
Ansichtnach erlaubt sich der »Verband der Islamischen Kulturzentren«eine
Introvertiertheit, die manchen fast unertriglich ist. Diese religiose Selbst-

66 Das Folgende basiert auf meinen eigenen Beobachtungen in den islamischen
Gemeinden Berlins wihrend der letzten Jahre.
67  Schiffauer 2000, S. 81-8.

107

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

bezogenheit fult auf Siileymans Vorsatz, nicht auch nur die geringste An-
derung im Glauben zuzulassen, also auch solche nicht, die lediglich den
dufleren Bereich betreffen (Bid'a). Stattdessen sollten die Gliubigen da-
nach streben — wie einst Sirhindi —, den religiosen Kern freizulegen und
somit zu erneuern (Tagdid).

Im nichsten Kapitel soll noch gezeigt werden, dass sich dieser Grund-
satz tatsichlich ebenfalls auf die innere Ordnung der Silleyman-Gemein-
schaft tibertragen hat und dort nun einer zeitgemiflen Ausweitung ihrer
Aufgaben im Wege steht. In den Augen meiner Gesprichspartner ist die
daraus resultierende organisatorische Unbeweglichkeit auch als Wider-
stand gegen der Moderne aufzufassen. Threr Ansicht nach weigert sich der
Verband, alte (religiése) mit neuen (wissenschaftlichen) Kenntnissen in
Einklang zu bringen, eine Verbindung, die die Gemeinden an der Basis be-
fahigen wiirde, Briicken zu anderen Denkweisen und gesellschaftlichen
Realititen zu schlagen. Die Verweigerung sei mit der Grund dafiir, dass
die weltweite Stileyman-Gemeinschaft an einer Anniherungsweise festhal-
te, die sich jeden Anschluss an »Welt« verbiete. Insbesondere aber dem eu-
ropdischen Verband gelinge es dadurch nicht, die Kontingenz so zu bewil-
tigen, dass die Konfrontation von religioser Tradition und Moderne sich

auflsse.®

3.6 Religiositit und gesellschaftliche Akzeptanz

Der »Verband der Islamischen Kulturzentren« in Europa und ihre tiirki-
sche Mutterorganisation, die Stileyman-Gemeinschaft, bilden in den Au-
gen vieler verschiedener externer Beobachter einen unverdaulichen Bro-
cken. Die Tirkische Republik und ihre Befiirworter sahen in seiner Exis-
tenz ein Hindernis auf dem Weg zur verordneten Modernisierung. Die
deutsche Mediendffentlichkeit witterte in seiner religiésen Binnenkom-
munikation eine Untergrabung der deutschen Rechtsordnung. Islamische
Organisationen in Deutschland, die sich als Verfechter des Gleichheitspos-
tulats hervortun, empfanden den VIKZ als zu hierarchisch und unbeweg-
lich. Unter dem Eindruck dieses einstimmigen Chors von Verurteilungen
gingen Wissenschaftler zunichst nicht daran, sich einen unabhingigen
Standpunkt zu erarbeiten.

68 Gespriche mit F/A 243 vom IPD, u.a. am 26.1.2000; sowie mit M/A 1, Vor-
standsmitglied im Islamrat, u.a. am 16.9.2000.

108

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

Die Argumente, von tiirkischen Autoren ins Feld gefiihrt, mit denen
die Silleyman-Gemeinschaft in der Tiirkei der Hiresie beschuldigt wurde,
hitten hierzulande jedoch mit einem Hinweis auf das Grundrecht der Re-
ligionsfreiheit schon lingst ad acta gelegt werden miissen. Dass das nicht
geschah, sondern die wissenschaftliche Gemeinschaft ebenfalls politische
Einschitzungen abgab, statt lingst iiberfillige Untersuchungen vorzu-
nehmen, hing mit dem zeitlichen Zusammenfallen moslemischer Ein-
wanderung in Deutschland und islamischer Revolution im Vorderen Ori-
ent zusammen. Insbesondere nach der Iranischen Revolution schiirten
Vertreter der tiirkischen Religionspolitik deutsche Angste, nunmehr von
islamischen Revolutioniren unterwandert zu werden. Auf dem Hohepunkt
der Kampagne des DGB gegen Terror von rechts konnten so, beinahe ohne
jeden Widerspruch, die islamischen Organisationen in Deutschland, insbe-
sondere aber das »Islamische Kulturzentrums, das im Begriff war, einen
institutionellen Status zu erlangen, als Stindenbécke ausgemacht werden.

Zu dieser Verurteilung gesellte sich das geringe wissenschaftliche Inte-
resse an religiésen Themen. In den 198cer Jahren wurde Religion noch als
ein Gegenstand betrachtet, den aufgeklirte westliche Intellektuelle als
riickstindig hinter sich gelassen hatten. Das Zusammenspiel dieser beiden
Faktoren hat die Beschreibung der sozialen Wirklichkeit islamischer Ge-
meinschaften in Deutschland verhindert. Die religiosen Zielsetzungen und
die durch den Generationswechsel bedingten Kursinderungen wurden
kaum wahrgenommen. Es ist bemerkenswert, wie der Larousse-Artikel, der
immerhin aus den 1960er Jahren stammt und in einem vollig anderen po-
litischen Kontext verfasst worden war, nach wie vor seine Rolle als »Torhii-
ter« erfillte. Alte, nie tiberpriifte Anschuldigungen blieben dadurch kon-
serviert wie die Fliege im Bernstein. Damit war das Bild des »Verbandes
der Islamischen Kulturzentren« bereits fixiert, bevor man nach Anzeichen
der befiirchteten Unterwanderung Ausschau hielt. Lediglich einige unab-
hingige deutsche Moslems thematisierten religiose Introvertiertheit, die in-
nerhalb des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« den Riickzug aus
der Kommunikation mit der Auflenwelt geradezu zwangsliufig zur Folge
hatte. Die Wahl, so sagte aber einer von ihnen, sei, wenn auch manchmal
irritierend fiir andere Moslems, letztendlich legitim. Schliefllich wiirde es
auch niemandem einfallen, den Karmeliter-Orden deren Kontemplation
zum Vorwurf zu machen.

Im nichsten Kapitel soll nun das religiose Ideal der weltweiten Siiley-
man-Gemeinschaft erliutert, und mit den Interessen des »Verbandes der
Islamischen Kulturzentren« in Europa verglichen werden. Nicht nur au-

109

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Rerhalb des Verbandes, sondern auch intern stellt sich gegenwirtig die
Frage, welche Organisationsform die religiose Idee legitimerweise vertritt
und welche Konsequenzen diese fiir die Auflenkommunikation hat.

I10

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4
IDEEN UND INTERESSEN
EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

4.1 Die Konsolidierung des Charismas

Silleyman war ein Mensch mit einer herausragenden Eigenschaft: Er hatte
andere zu inspirieren gewusst. Zwischen ihm und seinen Schiilern war so-
zusagen der Funke {ibergesprungen, der in der religiosen Sprache Niir,
gottliches Licht, genannt wird. Wer diesen Funken empfing, erfuhr eine
Transzendierung, sikular gewendet, eine Erneuerung des Grundvertrau-
ens, und strahlte es férmlich aus. Man sagt, dass Siileymans charismati-
sche Begabung »alle Leitungen trocken legte«, wodurch die Ausstrahlung
»von Herz zu Herz sprang bis in unsere Zeit«." Seine geistige Kraft
(Manem) war es, die den inneren Motor der spiteren Organisation bilden
sollte.

Dieses Kapitel handelt von der Konsolidierung dieser Ressource nach
Stileymans Tod. Was passierte mit der von ihm initiierten Begeisterung?
Wie konnte man sie legitimieren? Wer kontrollierte sie, wer hatte Zugang
dazu? Diese Fragen sind im vorliegenden Kontext von doppelter Relevanz.
Einmal hatte Siileyman selbst, wie im zweiten Kapitel bereits dargelegt
wurde, der zukiinftigen Verwaltung seines inspirierenden Vorbilds Gren-
zen vorgegeben. Durch seine Verweigerung, einen Verwalter (Halifa) ein-
zusetzen, sahen sich seine Schiiler nach seinem Tod mit der Herausforde-
rung konfrontiert, das geistige Erbe auf eine andere Weise zu konsolidie-
ren. Die Losung, die 1959 dafiir gefunden wurde, bestand in der organisa-
torischen Umwandlung des mittleren Managements des ehemaligen Or-
dens. Sie schligt sich bis heute in einer dualen Organisationsstruktur nie-
der, nimlich in einer spirituellen Fithrung, die die religiése Binnenkom-
munikation anleitet, und in einer weltlichen Organisation, die dazu be-
stimmt ist, die Arbeit der spirituellen Fithrungskrifte zu unterstiitzen.

Das Ziel der neuen Organisation wurde die Einrichtung von Korankur-
sen, um das religiose Wissen zu vermitteln. Damit stellte sie sich an erster
Stelle einen Sendungsauftrag (Da’'wa). Die zusitzliche Moglichkeit, die
sich den Schiilern in den Kursen bot, nidmlich sich einem Gebetskreis an-
zuschlielen, stand an zweiter Stelle. Im Korankurs lernen die Schiiler, sich

1 Interview mit M/SG 13 vom 23.5.2000.

I11

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

systematisch den Anforderungen der koranischen Lebensfiihrung zu ni-
hern. In den Gebetskreisen geht es darum, Sirhindis Forderung nach dem
inneren Verstehen (Ma‘rifa) nachzukommen (s. Kap. 1). Es bildete sich die
Laiengemeinschaft, die, durch ein einfaches Geliibde gebunden, das Netz
der Kurse immer weiter ausbreitete. Das Ethos, mit dem dies bis heute ge-
schieht, wird mit Hilfe verschiedener Aussagen des Griinders auf den
Punkt gebracht: »Jede(r) kann dies lernen« oder »Diese Kenntnis soll so
schnell wie moglich weitergegeben werden.«*

Der Religionswissenschaftler Benjamin Zablocki hat die Probleme cha-
rakterisiert, die nach dem Tod des Begriinders mit der Konsolidierung des
Charismas einhergehen.? Diese Diskussion ist hilfreich, um die Proble-
me der Konsolidierung, die mit dem Manem-Erbe einhergehen, zu verste-
hen. Charisma ist ein griechischer Begriff und bedeutete im antiken Grie-
chenland »Freude, Vergniigen, Schonheit, Wohltat«, als Verb »sich freuen,
gerne schenken«, wobei die Quelle der Freude immer und selbstverstind-
lich die Gotter waren.* Auch wenn hinter dem Charisma-Begriff ein an-
deres religioses Selbstverstindnis zum Vorschein kommt, als mit dem Ma-
nem-Begriff ausgedriickt wird, ist das Resultat dasselbe. In beiden Fillen
handelt es sich um eine Eingebung, eine Begeisterung oder eine Inspira-
tion, die als etwas Schones wahrgenommen wird und deren Ursprung au-
Rerhalb der menschlichen Begrenzung gesucht wird.

Erstens, sagt Zablocki, stellt sich die Frage des Uberlebens. Wie kann
die vom Stifter ausgehende Inspiration nach seinem Tod als Quelle leben-
dig gehalten werden? Um ihrem Versiegen entgegenzuwirken, miissen die
Erben gentigend innere Verpflichtung aufbringen, flexibel sein und sich an
Umstinde anpassen konnen, die vom Begriinder nicht vorhergesehen
wurden. Fiir die Siileyman-Gemeinschaft war es zuerst die tiirkische Bin-
nenmigration, spiter die Migration nach Europa, die ihre Anpassungsfi-
higkeit stindig herausforderte.

Zweitens stellt sich das Problem der Routinebildung, die, Zablocki zu-
folge, nach einem eisernen Gesetz abzulaufen scheint. Nur Griindern steht

2 Oft wiederholte Sitze innerhalb der Organisation. Eines der ersten Dinge, die
Muhammed T. (Name gedndert) mir berichtete, war, dass er regelmifig seine
Kenntnisse auch telefonisch weitergab; Interview vom 8.11.1998.

3 Zablocki 19906, S. 14.

4 Mehler 1968, S. 9og-10. Die heutige Bedeutung ist »Begabung, Talent«, wo-
bei auch die modernen Griechen immer einen transzendenten Bezug voraus-

setzen. Mit Dank an Elena Soteriou fiir diesen Hinweis.

I12

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

es zu, ihre Vision gesellschaftspolitisch zu tibersetzen und ihre Deutung
festzulegen. Die nachfolgende Generation verwaltet indes die Erinnerung
an die Griinder. Zu dem, was diese gesagt, getan und angewiesen haben,
fugt sich nun die Erinnerung an die Begegnung. Sie bildet eine Weichen-
stellung, die es der zweiten Generation erlaubt, mit eigener Autoritit in der
Gemeinschaft aufzutreten. Dass das auch Schwierigkeiten mit sich bringen
kann, davon zeugt das Beispiel des Kolner Hauptimams, der Ende der 7oer
Jahre zu viel missionarische Begeisterung entfaltete.> Wie Zablocki es
auf den Punkt bringt: »The charisma remaining in the system may be
more than the system can manage.«°

Der dritten Generation aber bleibt die Regel. Und wer nur Regeln zu
verwalten hat, sieht sich mit einer doppelten Schwierigkeit konfrontiert.
Die grofle Herausforderung, die sich der dritten Generation stellt, bildet
das Lebendighalten des urspriinglichen Funkens, den man nicht mehr
durch eigene Anschauung kennen gelernt hat und mit dem sich keine ei-
genen Erinnerungen verkniipfen. Die Aufgabe, die sich ihr mit anderen
Worten stellt, ist, das Gleichgewicht zu bewahren. Sie muss darauf achten,
dass der Funken weder in Regeln und strikter Nachahmung erstickt wird,
noch durch eine zu grofRe Wiederbelebung aufler Kontrolle gerit.

Ein Zuviel an unkontrollierter Begeisterung richtet auch in diesem
Stadium der Konsolidierung Schaden an. Wie bereits im ersten Kapitel er-
wihnt, kann es in den ortlichen Gemeinden immer wieder vorkommen,
dass Neuankommlinge auf dem mystischen Pfad »zu schnell gehen wol-
len«, um die begehrte Erfahrung zu machen.” Daraus kann sich eine
Selbstbefihigung ergeben, mit der das Mitglied die Organisation und ihre
Amtsinhaber kritisiert, Unruhe stiftet und im schlimmsten Fall zur Spal-
tung aufruft. Die eigentlichen Gefahren jedoch drohen, Zablocki zufolge,
von anderer Seite. Was zum Beispiel passiert, wenn die Kontrolle ausge-
dehnt und die Erfahrungsebene in ein rigides Korsett eingeschniirt wird,
hat uns die Geschichte der Religionen oft genug vor Augen gefiihrt. Die
dritte Generation sieht sich also mit der Notwendigkeit der Stabilisierung
konfrontiert. In dieser Auseinandersetzung bildet sich in jeder religicsen
Gemeinschaft zwangsliufig ein Spannungsfeld, dessen einer Pol von der
stindigen Angst genihrt wird, die Basis werde zu selbststindig und damit
unkontrollierbar, dessen anderer Pol aber zur Dezentralisierung streben

5  Siehe Kap. 3.
6 Zablocki 1996, S. 14.
7 Siehe Kap. 7.

113

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

muss, um den urspriinglichen Geist wachzuhalten, aber auch, um zum
Beispiel fiir die nétige Infrastruktur zu sorgen.

In dieser Phase der Auseinandersetzung mit dem charismatischen Er-
be scheint die Silleyman-Gemeinschaft heute angelangt zu sein. Mit der
Verstreuung der Gemeinschaft iiber die Kontinente hat die Organisation
ihre Arbeit zunehmend dezentral erfiillt. Es erwies sich nimlich schon
bald, dass sie nur durch die Pflege von Kontakten und die Auseinanderset-
zung mit juristischen und institutionellen Rahmenbedingungen in der
Lage war, an den verschiedenen Orten der Welt der spirituellen Fithrung
eine Infrastruktur zu garantieren. Fiir den europiischen Verband wurde
insbesondere die Auflenkommunikation, die die nétigen Kontakte zur
Mehrheitsgesellschaft sichern sollte, zu einem wichtigen Bereich. Heute,
nach dem Tod Kemal Kacars, stellt sich an der Spitze der Gemeinschaft er-
neut die Frage, ob mit der Verlagerung der Energie auf »die Leute drau-
Ren« die Erfullung der selbst gestellten Aufgabe, nimlich die Einrichtung
und Durchfithrung von Korankursen, noch mdoglich ist. Das Spannungs-
feld ist damit sichtbar geworden.

4.2 Eine duale Organisationsstruktur

Der Mann, der zur Konsolidierung der Vision bestellt wurde und dieses
Amt mehr als 40 Jahre lang ausiibte, war Silleymans Schwiegersohn Ke-
mal Kacar. Und, wie so oft in der Geschichte der Veralltiglichung des
Charismas, war er aus einem ganz anderen Holz geschnitzt als dessen
Triger. Kein Theologe, sondern Geschiftsmann, kein Charisma-Triger,
sondern mit organisatorischen Kompetenzen ausgestattet, machte Kemal
Kacar sich schon in den letzten Jahren von Silleymans Leben daran, das
charismatische Erbe zu konsolidieren. Er iiberfiihrte die iiberall im Entste-
hen begriffenen Korankurse in eine Organisation mit dem etwas umstind-
lichen Namen »Foderation von Hilfsvereinen fiir tiirkische Korankurse
und Studenten in der Ausbildung« (Tiirkiye Koran Kurslari ve Tahsil Cagin-
daki Telebelere Yardim Dernekleri Federasyonu). Der Name zeugt abermals
von der Unméoglichkeit, in der Tiirkei religiése Vereine zu griinden. Da-
durch blieb es in diesem Land bei einem losen Zusammenschluss von pri-
vaten Netzwerken, mit deren Hilfe dennoch seit den Goer Jahren 1800
Studentenheime und Internate gegriindet werden konnten. Die Féderation
hat ihren Sitz in Istanbul und lenkt von dort aus auch das stetig wachsende
weltweite Netz der Kurse und die dazugehdérigen Zentren.

Die Migration nach Europa erforderte Anfang der yoer Jahre die Er-

114

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

richtung einer zweiten Organisation, damit die rechtlichen Freirdume, die
sich nun darboten, auch genutzt werden konnten. 1973 lief? sich der erste
im deutschen Vereinsregister eingetragene Verein in Koéln nieder und
nannte sich das »Islamische Kulturzentrum« (IKZ), eine Bezeichnung, die
spater im Zuge der Ausbreitung in »Verband der Islamischen Kulturzen-
tren« (VIKZ) umgewandelt wurde.® Der europiische Organisationsbe-
reich entwickelte sich weitgehend autonom von Istanbul. In den dortigen
Fuihrungsetagen wurde mehr oder weniger stillschweigend akzeptiert, dass
der europiische Zweig mit anderen Herausforderungen konfrontiert war
und dafiir »eigene Losungen finden solle«.? In der Praxis fielen auch die
in Europa arbeitenden Geistlichen unter die Kolner Fithrung, die damit
eine weltliche und eine spirituelle Aufgabe innehatte. In Istanbul hatte
Kemal Kacar nimlich im Laufe der Zeit ein Fithrungsprofil mit einer dop-
pelten Funktion entwickelt, das sich auf alle Leiter innerhalb der Gemein-
schaft iibertrug. Kacar betreute zwar die weltliche Organisation, war aber
zeit seines Lebens auch als spiritueller Fiihrer titig. Man sagt ihm jedoch
nach, erst nach Siilleymans Tod allmihlich eine geistige Autoritit entfaltet
zu haben, die nicht sogleich von allen akzeptiert wurde.”®

Die Besonderheit des Kacar’schen Systems bestand darin, in der Funk-
tion des Direktors die Organisations- und die spirituelle Ebene wieder mit-
einander zu verschmelzen, ohne dass man von einem Verwalter des Griin-
ders, dem Haulifa der Ordenstradition, sprechen konnte. Was in meinen
Augen eine zwiespiltige Losung darstellt, beruht in der Wahrnehmung der
Gemeinschaft jedoch auf grofler Selbstverstindlichkeit. Zu vermuten ist,
dass die Verschmelzung beider Funktionen in der Person des Direktors auf
eine Gegenseitigkeit zuriickgeht, die sich nach dem Tod des Griinders
entwickelte: Thres charismatischen Griinders beraubt, hielt die Gemein-
schaft bewusst oder unbewusst Ausschau nach jemand, den sie statt diesen
lieben und dem sie vertrauen konnte. Der neue Direktor wusste um dieses
Bediirfnis und fand allmihlich einen Weg, das Vakuum zu fiillen.

Zu der Grundungsphase gehort eine Geschichte, die es in ihrem reli-
gios inspirierten Optimismus dennoch schafft, einen Einblick in die

8 Larry Poston betrachtet die architektonischen und organisatorischen Ande-
rungen (z.B. Kulturzentren statt Moscheen) als paramosque structures. Thm zu-
folge sind sie ein Merkmal der Da’wa-Arbeit im Westen, Poston 1992, S. 94-5.

9 So u.a. M/SG 10 bei meinem Besuch der Féderasyonu in Istanbul vom 3.-
4.7.1998.

10 Interview mit M/SG 13 vom 27.9.2000.

115

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Schwierigkeiten zu geben, die sich zunichst auftirmten. Sie lisst ebenfalls
erkennen, wie Kacar sich der spirituellen Betreuung anniherte:

»Kurz nachdem Siileyman gestorben war, fragte sich Kemal Abi, wie er der Gemein-
schaft nun am besten dienen kénne. Wihrend er noch hin und her iiberlegte, horte
Hafize Sultana, die Witwe Siileymans, plotzlich eine Stimme, die ihr >Maktibat,
Maktibat!< zurief. Das war damals ein seltenes Werk, dass man nirgendwo kaufen,
und dass kaum noch jemand lesen konnte. Nach diesem Vorfall hat Kemal Kacar im
kleinen Kreis angefangen, den Maktiibat zu drucken und zu verbreiten.«'

Es ist kein Traum, es ist keine Vision. In der verzauberten Welt der Gliu-
bigen, in der zu jeder Tages- und Nachtzeit nach einer Botschaft vom
Himmel Ausschau gehalten wird, ist es durchaus méglich, dass auch eine
Stimme aus dem »Off« einem die richtige Richtung weist. Bedeutend
scheint mir der Weg zu sein, den die Transmission der Botschaft nimmt,
nimlich von der Witwe zu ihrem Schwiegersohn. Vieles schwingt mit in
dieser Geschichte, das ungesagt bleibt, dennoch als ihre Voraussetzung
gilt: Der Lehrer, der erst kiirzlich verschieden ist und dessen endgiiltiger
Abwesenheit immer wieder in kurzen Momenten der gefiihlten Prisenz
nachgespiirt wird; die Witwe, die ihm niher steht als alle anderen; die Un-
sicherheit des Schwiegersohns, wie nun weiterzumachen sei.

Kemal Kacars Sorge iiber die Art seines Dienens (Hizmet) bildet indes
den Schliissel zu dieser Geschichte. Was ist ein Orden ohne Scheich und
ohne Halifa? Doch wohl eine verunsicherte Restorganisation, in der zu-
nichst niemand so recht weify, wie es weitergehen soll. Die Idee, das mitt-
lere Management zu stirken und die Laien zu befihigen, Sendung zu be-
treiben, brauchte noch einen zusitzlichen Impuls. Er wurde in der Wieder-
entdeckung der Imitatio Muhammadi gefunden. Vielleicht kann man so
weit gehen zu sagen, dass die Liebe zum Propheten, tibersetzt in der Nihe
zu den religiésen Pflichten, die Leerstelle fiillte, die nach Siileymans Tod
entstanden war. So zumindest lisst sich die Umwandlung des Ordens in
eine Laiengemeinschaft mit einem kollektiven Sendungsauftrag auch reli-
gios begriinden.

Der rettender Einfall, der mit der Stimme eine transzendente Firbung
bekommt, ist die Verbreitung der Maktibati imam-i rabbani, der

1 Interview mit M/SG 12 vom 22.5.2000; Maktiibat = Maktiibat-i imam-i rabbani:
Die Briefe des groflen Imams, der Titel des Haupwerks von Ahmad Sirhindi

(1564-1624), s. Kap. 1.

116

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

Briefe des Scheich Ahmed Sirhindi, des »groflen Imams«. Mit diesem
Schritt verankerte Kemal Kacar die junge Gemeinschaft endgiiltig in der
Theologie Sirhindis. Das Studium der Briefe gab ihr etwas in die Hand,
dass der Erinnerung an den verstorbenen Griinder ein schriftliches Fun-
dament verlieh. Was der Lehrer Siileyman vorgelebt hatte, konnte nun mit
Hilfe dieser Briefe geborgen und systematisiert werden. Wie bereits im
ersten Kapitel dargelegt, hatte Sirhindi die Erfahrung der Transzendenz
nicht an das ekstatische Erleben, sondern an das Erkennen (Ma'rifa) der
Essenz der gottlichen Vorschriften und Regelungen gebunden. Dessen
Form (Sura), die Nachahmung des Propheten, sei zwar wichtig, worauf es
Sirhindi aber vor allem ankam, war, sie nicht als blofe Nachahmung zu be-
trachten, sondern dabei eine intime Nihe zum Propheten herzustellen.

So fand Kacar eine Moglichkeit, das charismatische Erbe zu konsoli-
dieren, ohne selbst die Leerstelle des Griinders zu ersetzen. Wo frither eine
konkrete Person fiir die spirituelle Weitergabe sorgte, zog nun also das
gemeinsame Schriftstudium, das gemeinsame Gebet und die gemeinsame
Verantwortung fiir das spirituelle Erbe ein.” Es ging tatsichlich auch
ohne Halifa, die Logik der Nakshibendi-Tradition hatte daftir bereits vorge-
sorgt. Spitestens seit Scheich Khalid konnten Schiiler dessen Ubertra-
gungsfunktion auch in Anspruch nehmen, wenn der Halifa korperlich
nicht gegenwirtig war.” Eine Photographie des verstorbenen Siileyman
war somit bereits ausreichend, um den spiteren Gebetskreisen einen Kon-
zentrationspunkt zu bieten.

Kemal Kacar fiihrte also zwei Manahmen ein, die das Gesicht des
»Verbandes der Islamischen Kulturzentren« in Europa noch heute maf-
geblich bestimmen: die duale Organisationsstruktur und die allgemeine
Verbreitung des Studiums von Sirhindi. Beide zusammen gaben den Weg
vor, die Ordenstradition in eine Laiengemeinschaft umzuwandeln. Alles,
was danach kam, das Sendungsbewusstsein, der Aufbau von Gemeinde-
strukturen, ihre rasche Verbreitung entlang der Bruchlinien von Migration
und sozialer Entwurzelung, der Erfolg in Deutschland, die teilweise De-
zentralisierung, baut auf Kacars organisatorischer Weitsicht auf.

Fir die Moglichkeit einer fortschreitenden Binnendifferenzierung
blieb ein Zwiespalt bestehen. Mit der doppelten Ausrichtung der Gemein-
schaft war zwar der Weg zur internen Differenzierung und damit zu einer
modernen Organisation gebahnt worden. Unter dem gesellschaftlichen

12 Durkheim 1981, S. 571.
13 Siehe Kap. 1.

11y

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Druck in Deutschland, der vom VIKZ Transparenz und Dialogbereitschaft
forderte, nahm in den 199oer Jahren die Binnendifferenzierung rasch zu.
Die im Kacar’schen Programm angelegte Demokratisierung des Charis-
mas, die Verlagerung der Weitergabe von der Spitze an die Basis, trug zu-
dem zu der Herausbildung einer Elite bei, die damit begann, eine Briicke
zwischen innen und auflen zu schlagen. Das Profil des Direktors jedoch,
das Organisation mit Charisma verbindet, das also in der Schwebe lisst,
was in den Direktiven »eigen«, was »gottlich inspiriert« ist, hilt die Hierar-
chie intakt. Abhingig davon, wer diese Funktion besetzte, hat der VIKZ in
den letzten 40 Jahren zunichst eine Anniherung gesucht, sich dann zu-
riickgezogen, in den goer Jahren einen Kurs der Offnung verfolgt, um sich
danach wieder um 180 Grad zu drehen und das genaue Gegenteil anzu-
streben, ohne dass jemand in der Organisation den jahen Kursinderungen
offen zu widersprechen wagte.

Am 17. Juni 2000 starb Kemal Kacar im Alter von 83 Jahren in Istan-
bul. Bevor er starb, benannte er den Enkel Siileymans, Ahmed Arif Deni-
zolgun, den zweiten Sohn der zweiten Tochter Hatice Ferhan, zu seinem
Nachfolger. Der neue Direktor wurde, wie seinerzeit Kacar, als Direktor an
die Spitze der weltweiten Siileyman-Gemeinschaft berufen. Und als Direk-
tor hat er auch gute Voraussetzungen vorzuweisen. Absolvent in Okono-
mie und Architektur, gehorte er in den goer Jahren als Verkehrsminister
bereits einem tiirkischen Kabinett an.™ Nun ist er angetreten, um die ge-
samte Organisation auf ihre Wirtschaftlichkeit zu priifen. Zudem hat er
sich aufgemacht zu kontrollieren, ob die Bestrebungen der heutigen weit-
verstreuten Gemeinden noch der Idee des Griinders entsprechen.

Damit ist eine unruhige Zeit fiir den »Verband der Islamischen Kultur-
zentren« in Europa angebrochen. Eine Reihe von Maftnahmen machte be-
reits viele Neuentwicklungen der letzten Jahre riickgingig. So wurden nach
dem Sommer 2000 alle regionalen Fithrungskrifte (die Hauptimams)
ausgewechselt oder in den Ruhestand geschickt und somit viele 6rtliche
Strukturen vernichtet. Zur Unruhe trug auch das Verbot des neuen Direk-
tors bei, in den verbandseigenen Liden Konserven zu verkaufen. Die MaR-
nahme entzieht sowohl den Liden als den Zentren ihre Wirtschaftlichkeit.
Die Islamische Akademie, das Produkt vielfacher Anstrengungen, um die
Kommunikation mit der Mehrheitsgesellschaft zu verbessern, wurde vor-
ldufig geschlossen und das Team entlassen. Auch iiber den Platz der Frau-

14  Und zwar fiir die Mutterlandpartei.

118

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

en duferte der neue Direktor »ganz eigene Ideen«.” Viele Gemeindemit-
glieder, nicht zuletzt die jungen Frauen, die in den letzten fiinf Jahren
dazu ermutigt wurden zu studieren, damit sie eine Briicke zur Auflenwelt
bilden, warten nun verunsichert ab. Es stellt sich der Gemeinschaft im Au-
genblick die zentrale Frage, ob der neue Direktor auch Manem zeigen und
damit den Beweis liefern wird, dass seine fiir das blofle Auge verwirrenden
Direktiven gottlich inspiriert sind.

Bedauerlicherweise trat der VIKZ sowohl aus dem »Zentralrat der Mos-
lems in Deutschland« (ZMD) als auch aus dem »Kooperationsrat fiir den Is-
lamischen Religionsunterricht« (KIRU) aus. Alles zusammen hat bewirkt,
dass in der Presse alte Angste aufs Neue geschiirt werden. Im Lichte dieser
Entwicklungen sollen nun im Folgenden die Geschichte und Gegenwart
des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« in Deutschland noch
einmal rekapituliert und die Hintergriinde der Kursinderung niher be-
leuchtet werden.

4.3 Die Anfinge des »Verbandes der Islamischen
Kulturzentren« am Beispiel Berlins

Ende der 1960er Jahre kam Muhammed T. als Jugendlicher zusammen
mit seinem Vater nach Berlin.'® Die beiden lieRen sich in Schoneberg
nieder. Dort gab es nur wenige Tiirken. Muhammed berichtet mir spiter,
in seiner Klasse der einzige gewesen zu sein. Ein paar Jahre danach, als
auch die vier Briider des Vaters nachgekommen waren, ergriff die Familie
T. die Initiative und mietete einen kleinen Raum in der Puttbusserstrale
in Wedding, um ihn als Moschee einzurichten. Bis zu ihrer Umsiedlung
hatten die Briider im Westen der Tiirkei bei ihren Eltern gelebt und fiir sie
das Land bearbeitet. Der Vater jedoch, so geht die Geschichte, hatte immer,
wenn er es sich leisten konnte, einen seiner S6hne in die Provinzhaupt-
stadt geschickt, wo seit den Goer Jahren ein Schiiler Siileymans unterrich-
tete. Dort wurde ein Bruder nach dem anderen in das so genannte »beseel-
te Lernen« der Siileyman’schen Methode eingeweiht. Zumindest zwei der
Briider waren somit spiter in der Lage, in Berlin die Vorbeterdienste zu
verrichten, ein Amt, das damals nur wenige Tiirken, innerhalb wie aufler-
halb der Tiirkei, auszuiiben verstanden.

15 So M/SG 12 in einem Telefongesprich vom 28.8.2000.
16  Interview mit M/SG 15. Der Name wurde geindert.

119

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Diese erste Moschee in der Puttbusserstrafle war indes nicht mehr als
ein kleines Zimmer in einer Privatwohnung. Sie diente lediglich dazu, ge-
meinsam das Gebet zu verrichten. Vertreter der spiteren islamischen Or-
ganisation Milli Gérii§ waren auch mit dabei. Man wusste um die Unter-
schiede, man wusste auch, dass sich in Berlin verschiedene religiose Rich-
tungen versammelten, aber die politische sowie die religiose Diversitit
spielte anfinglich kaum eine Rolle. Es ging ihnen lediglich darum, die reli-
giose Pflicht zusammen in der Fremde ausiiben zu kénnen und gemein-
sam die Kosten dafiir zu tragen.

Dieser gemeinsame religiose Anfang in der Fremde dauerte ungefihr
fiinf Jahre. 1975 griindete ein Teil der Gruppe die »Mehmet-Akif-Moschee«
in der Weddinger Koloniestrafle und bildete von dem Moment an den Kern
der Kaplanci in Berlin. Ein anderer Teil fand nicht weit davon entfernt
Riume in der Schwedenerstrafe und griindete die »Haci-Bayrami-
Moschee«, die noch heute zu den Milli-Gériis-Moscheen zihlt. So kristalli-
sierten sich die Unterschiede allmihlich aus und fithrten zu der religiésen
Differenzierung, die die islamische Topographie Berlins prigten. Und,
Schritt haltend mit den politischen Entwicklungen in der Tiirkei, wo sich
die Gegensitze zwischen links und rechts immer weiter verschirften und
1980 zu einem Militirputsch fithren sollten, spielte auflerdem die politi-
sche Orientierung der verschiedenen Moscheegemeinden eine immer gro-
Rere Rolle.

In dieser Zeit des Auseinanderdriftens fanden auch die Absolventen
der Siileyman’schen Korankurse zusammen. Man erkannte einander an
der Aussprache des Koran. Auch wenn die Leute aus den entferntesten Tei-
len der Tiirkei kamen, der Eingeweihte horte ohne weiteres heraus, wer
dieselbe Ausbildung durchlaufen hatte. Durch ihre Ausbildung verfiigten
diese Midnner (und Frauen) tiber religiése Kenntnisse, iiber die andere tiir-
kische Glaubige nicht verfiigten, und sie stellten iiberall die Vorbeter und
die Religionslehrer.

In der Puttbusser-, wie spiter auch in der Koloniestrafle, wurde auRer-
dem Dikr zahiri, das laute Dikr, praktiziert. Viele Leute fielen dabei in
Ohnmacht, mein Gewahrsmann lief in der Schwebe, ob aus innerer Erre-
gung oder weil sie zu viel Luft in die Lungen bekamen. Von einer solchen
ekstatischen Praxis musste sich die Siileyman’sche Schule wohl distanzie-
ren. Wer dazu befihigt war, machte stattdessen Rabita sharif (die stille Me-
ditation) bei sich zu Hause. Aber, so erinnert sich heute Muhammed T., es
war trotzdem praktischer, die Gemeindearbeit und den Gemeinderaum
weiterhin gemeinsam mit Milli Goriis zu betreiben. Unterschiede zwischen
den verschiedenen Mezheps (konfessionelle Richtungen) wurden zwar noch

120

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

nicht scharf gezogen, aber der Moment stellte sich unweigerlich ein, da die
Silleyman-Anhinger einsahen: »Den Imam stellen wir, die Vorbeter stellen
wir, aber unsere eigenen Leute diirfen wir nicht einladen.« Das war, als sie
der Puttbusser Gemeinde vorgeschlagen hatten, den Imam Nihat Tarhan
aus Hamburg zu sich einzuladen. Tarhan hatte noch in den s5oer Jahren
bei Stileyman selbst gelernt und galt damit als Charisma-Triger der Nach-
folgegeneration. Von den Siilleyman-Anhingern wurde er als spiritueller
Fiihrer anerkannt, von den Milli-Gériis-Anhingern aber nicht.

Im selben Jahr 1975, in dem die Kaplanci- und Milli-Gériis-Anhinger
also ihre eigenen Moscheen griindeten, nahm die Siileyman’sche Kern-
gruppe aus Berlin Kontakt mit dem »Islamischen Kulturzentrum« in Kéln
auf und griindete schlieRlich ihre eigene Gemeinde. In Koln war bereits
1973 ein europiisches Mutterhaus etabliert worden. Nun wurde die Putt-
busserstrafle endgiiltig aufgegeben. Zunichst dienten ihnen die eigenen
Privatadressen als neuer Gebetsraum. 1977 fand man drei bis vier Riume
in der Huttenstrafle 3 (Moabit). Zwei Jahre spiter konnte schlieRlich die
Fabriketage in der Lindowerstrafe in Wedding angemietet werden, die
heute noch als Berliner Zentrum des Verbandes gilt.

Ebenso langsam wie ihre eigene Gemeinde wuchs auch die Einsicht,
dass man in Deutschland viel mehr Chancen hatte, ein richtiges Gemein-
deleben im Vergleich mit dem in der Tiirkei aufzubauen. Die Angst vor
dem staatlichen Ubergriff saft aber tief. Einer der Onkel von Muhammed
T. hatte bereits in der Tiirkei das Rabita (geistiges Band) empfangen und
verfligte somit tiber die Befihigung, einen Gebetskreis anzuleiten. Solange
sie sich mit anders denkenden Moslems zusammentaten, zog er jedoch es
vor, dies nicht zu erwihnen. So wurden die Gebetskreise erst spit einge-
richtet, ndmlich erst dann, als sich die eigene Gemeinde stabilisiert hatte.

Muhammed T. erinnert sich heute daran, dass ab dem Moment der
Trennung auch die Meinungsunterschiede dariiber zunahmen, wie man
sich als Moslem in einem nichtislamischen Land benehmen solle. 1980
wurde in der »Evangelischen Akademie« in der Goethestrale der interre-
ligiése Dialog eingerichtet. Sollte man daran teilnehmen? Sollte man Kon-
takt zu den Kirchen und gar zur einzigen Synagoge suchen? Konnte man
als Moslem mit Christen und Juden tiberhaupt zusammenarbeiten? Im
Islamischen Kulturzentrum war man dafiir, so Muhammed heute,” aber

17 Im Vereinsblatt »Anadolu« wurden iiber diese fiir die Auenkommunikation
uiberaus wichtige Frage unterschiedliche Meinungen geiuflert. Der Siiley-
man-Schiiler M/SG 13, sowie der Imam Ahmed Simsek sprachen sich dage-

I21

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

bei Milli Gorii§ wurde stattdessen systematisch ein Feindbild aufgebaut.
Die islamische Gemeinschaft Milli Gériis habe all die Jahre auf ihre Rechte
gepocht, zum Beispiel das Recht, den islamischen Schulunterricht erteilen
zu diirfen, aber nie ihre Pflichten gesehen. Nun stehen sie heute ohne
Vorbereitung, ohne Strukturen, ja ohne jegliche Vorkenntnisse da. So je-
denfalls sieht es der Vorstand des Verbandes in Berlin.

Diese Erzihlung kann als typisch fiir die Griindungserzihlungen des
Verbandes in Deutschland gelten. Typisch ist zum Beispiel der bauerliche
Hintergrund der Griinder sowie das Muster der Kettenmigration, die gan-
ze Familien in der Fremde wieder zusammenfiihrte. Wenn in Berlin die
meisten zur Gemeinschaft gehorigen Familien heute aus dem Hinterland
von Izmir kommen, so sind es in Briissel mehrheitlich Einwanderer aus
Afyon, in Miinchen kommen sie dagegen aus Kayseri, in Hamburg aus
Samsun. Die Geschichte wirft nur seitlich ein Schlaglicht darauf, dass viele
»Gastarbeiter« der ersten Generation der viterlichen Landwirtschaft ent-
flohen, weil diese nicht reichte, um auch die ganze Familie zu ernihren. In
der Tiirkei durchliefen in den Goer Jahren vor allem die Séhne und Toch-
ter von armen Bauern und Landarbeitern die Siileyman’schen Korankurse
und erwarben damit ein Grundwissen, das sie erst spiter in der Migration
als Gruppe verbinden wiirde. In der Anfangszeit nahmen sie zuerst unter
ihren Landsleuten eine Schliisselposition ein. Sie waren es, die als einzige
in der Lage waren, Heiraten zu schliefRen, Begribnisse durchzufithren und
als Hoca, Vorbeter, Imam und sogar als Miiftii aufzutreten.

Typisch ist auch der Prozess der religiosen Ausdifferenzierung, der
sich iiberall in Europa zwischen 19770 und 1980 vollzog. Werner Schiffauer
beschreibt in seiner Monographie tiber die Kaplanci einen beinahe identi-
schen Prozess in Augsburg, in der die Siileyman-Schiiler ebenfalls eine
Schliisselrolle spielen — mit dem Unterschied, dass sie in dieser Geschich-
te, die ja eine Griindungsgeschichte der Kaplanci beinhaltet, als die hinter-
hiltigen Drahtzieher der Spaltung dargestellt werden.® Die Siileymanci,
so sollen die Kaplanci spiter sagen, bildeten einen inneren Kreis, zu dem
sie keine anderen Gliubigen zulieRen und verhielten sich damit elitir:
»(Sie) sind wie die Hiiter eines Geheimnisses, sie sind abgekapselt und
verschlossen (...). Sie vertrauen niemandem, der nicht in ihre Ordnung ein-

gen, der wortgewaltige Hauptimam Tiiylioglu hingegen dafiir aus. U.a. Anado-
lu 12/1979, 1/1980, 4/1981 (Archiv VIKZ). Cf. Landman 1992, S. 100.
18  Schiffauer 2000, S. 17-27.

122

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

gebunden ist.«® Eine solche Haltung sei gegen die Prinzipien des (Geset-
zes-)Islam und widersprach auf alle Fille dem Bestreben der Kaplanci, wie
ubrigens auch Milli Goriis, eine moglichst breite Mobilisierung zu errei-
chen.* Den ortlichen Gemeinden des »Verbandes der Islamischen Kul-
turzentren« wurde also bereits zu dieser Zeit vorgeworfen, sich gegentiber
den eigenen Glaubensbriidern abzuschliefRen.

4.4 Das Muster der westlichen Expansion

Anfang der 7oer Jahre hatten Siilleyman-Anhinger ca. 150 kleine Nachbar-
schaftzentren in der BRD errichtet. Der Betraum funktionierte auch als
Unterrichtsraum, und tiberall wurden Korankurse fiir Jungen wie fiir Mid-
chen angeboten. Nach der Einrichtung eines eigenen europiischen Zweigs
der tiirkischen Mutterorganisation 1973 in Kéln wurden diese in sieben
»Didzesen« zusammengefasst und der internen Disziplin sowie einer au-
tonomen Infrastruktur unterstellt. Die Unterteilung imitierte mit Bedacht
die Organisationsstruktur der katholischen Kirche, um die Chancen auf
Anerkennung zu erhéhen. 1979 war der Verband in Deutschland unter al-
len islamischen Neugriindungen federfithrend und beantragte die Aner-
kennung als Korperschaft 6ffentlichen Rechts. In Kapitel drei wurde schon
einmal dargelegt, welche Aggressionen der Verband mit diesem Schritt
ausloste. Zu dem Extremismusverdacht, dem die laizistischen Tiirken ihre
gliubigen Landsleute aussetzten, kam der Vorwurf, politisch rechts, rechts-
national oder sogar faschistisch zu sein. Die religiose Introvertiertheit des
Verbandes, die Neigung zur sozialen SchlieRung tat das Ubrige. Von der
Mehrheitsgesellschaft wurden die Vorwiirfe niemals tiberpriift, sondern
sogleich als Evidenz aufgefasst, die die latenten Vorbehalte gegen den
fremden Einwanderer bestitigte.

Nach diesem Debakel zog die Gemeinschaft sich hinter die eigenen
Mauern zuriick. Der Geograph Jeroen Doomernik sah bereits in der Anlage
und Ausrichtung des neugebauten Mutterhauses in einem abgelegenen
Kélner Industriegebiet, von hohen Mauern umringt, mit Uberwachungs-
kameras und Eisentoren gesichert, den Ausdruck einer selbstgewahlten
Isolierung.* Wie dem auch sei, auf Anfragen und Gesprichsangebote

19  Zitatin Schiffauer 2000, S. 85-6.
20  Schiffauer 2000, S. &;.
21 Doomernik 1991, S. 50.

123

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

aus der umgebenden Mehrheitsgesellschaft konnte der Verband lange Zeit
nur defensiv reagieren. Journalisten und Wissenschaftler die versuchten,
Kontakte auf Gemeindeebene zu kniipfen oder um ein Interview mit dem
Direktor baten, wurden abgewehrt mit dem Argument, die Presse hitte
den Verband lediglich in die negativen Schlagzeilen gebracht. Mitunter be-
trieb die Gemeinschaft eine Offentlichkeitspolitik, die ihrerseits negative
Eindriicke nach sich zog. Riickzug war nicht nur in Deutschland angesagt,
sondern vollzog sich in allen Lindern der europiischen Gemeinschaft, in
denen die Gemeinschaft ihre Niederlassungen hatte. Auch der Islamwis-
senschaftler Nico Landman, der Ende der 8oer Jahre die islamischen Or-
ganisationen in den Niederlanden untersuchte, fand in den Riumen des
Verbandes Menschen in der Defensive, die zu Selbstisolierung neigten.
Anders aber als das Fazit der meisten deutschen Wissenschaftler war
Landman der Meinung, die Gemeinschaft habe das berechtigte Bediirfnis,
in Ruhe gelassen zu werden, damit sie ihre Aufgabe im eigenen Kreis er-
fitllen konne.**

Was den Verband in den Jahren der Isolierung hauptsichlich beschif-
tigte, war der Aufbau der heutigen religiésen Ausbildung. Diese fingt mit
einem Basiskurs, dem so genannten Katechismus-Kurs in der &rtlichen
Moschee an, um dann stufenweise in die islamische Theologie einzufiih-
ren. Das eigentliche Theologenstudium findet im Ausbildungszentrum in
Kéln statt und kann fakultativ um ein letztes und fiinftes Jahr in Istanbul
erginzt werden. Die wichtigste Arbeit bestand in dieser Zeit darin, genii-
gend Kinder zu motivieren, tiber den Basiskurs hinaus weiterzulernen.
Erst gentigend Zulauf rechtfertigte die regionale Einrichtung der hoheren
Stufen, die wiederum die notwendige Voraussetzung bildeten, um die
Klassenzimmer der Kélner Ausbildung zu fiillen. Aber erst mit Hilfe einer
ausreichenden Zahl Absolventen konnte die Aufnahmekapazitit der Basis-
kurse stabilisiert und graduell ausgeweitet werden. Dieser Kreislauf der
Etablierung brauchte Zeit, Energie und Erfindungsreichtum, und diejeni-
gen, die darin investierten, waren in erster Linie die regionalen Leiter oder
Hauptimams.

Parallel dazu verlief der Aufbau einer materiellen Grundstruktur. Alle
Ausbildungsstufen brauchten nimlich immer mehr Gebiude, Ausstattung,
Lernmaterial und ehrenamtliche Mitarbeit, etwa um die Gebiude zu reno-
vieren oder die Kinder zu verpflegen. Um diesen Teil der Arbeit zu erleich-
tern, wurden Theologen nach Ausbildungsabschluss wieder dorthin zu-

22 Landman 1992, S. 98-100.

124

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

riickgeschickt, wo sie als Kind im Korankurs angefangen hatten, mit der
Begriindung, sie seien bereits mit der 6rtlichen Infrastruktur vertraut. Aber
auch iltere Hocas mit viel Erfahrung wurden aus anderen Lindern (Eng-
land, Turkei, Amerika) hergeholt, um vor Ort die Infrastruktur aufzubau-
en. In Utrecht, in Briissel, in Miinchen, in Dortmund oder in Hagen, um
nur einige Distriktzentren zu nennen,* konnte man bis zu diesem Som-
mer auf inzwischen schon etwas iltere Ehepaare treffen, die den Aufbau
zusammen geleistet hatten: er die Minner-, sie die Frauenkurse. Viele die-
ser Hocas beschiftigten sich nebenbei auch mit der Einwerbung von Spen-
den, der Beschaffung von Gebduden oder Grundstiicken, der Beaufsichti-
gung der ehrenamtlich geleisteten Bauarbeiten und sogar mit der Beschaf-
fung von billigen Baumaterialien. IThre Frauen iibernahmen nebenbei die
Verpflegung der Bauarbeiter und organisierten Mirkte (Kermes), um den
Neubau oder die Renovierung finanziell zu unterstiitzen.

Diese doppelte Aufbauarbeit fand weitgehend ungesehen von der Of-
fentlichkeit statt und man brauchte auch keine, um sie durchzufiihren.
Alles, was ein Distriktsvorsteher benétigte, war die Unterstiitzung seiner
Gemeinde, einen guten Geschiftssinn und einen Draht zur ortlichen Ge-
meindeverwaltung, um die erforderlichen Genehmigungen zu bekommen.
Als ich 1998 und 1999 den groften Teil der Distriktzentren in Deutsch-
land, den Niederlanden und Belgien besuchte, zeigte sich, dass die Haupt-
imams und ihre Frauen der Landessprache in der Regel nicht michtig wa-
ren und wenig Ahnung davon hatten, was um sie herum in der Mehrheits-
gesellschaft passierte oder wie sie in der Offentlichkeit wahrgenommen
wurden. Der Utrechter Hauptimam hatte aber dennoch die Mdglichkeit
gesehen, Kirchen aufzukaufen und in Moscheen umzuwandeln und dazu
die Hilfe des »Niederlindischen Restaurationsfonds« einzuwerben. Uberall
wo ich hinkam, standen fertige Rohbauten oder gerade fertiggestellte Zen-
tren zur Besichtigung bereit. Aber das war bereits eine Folge der Kurséinde-
rung der goer Jahre, die von der Kélner Zentrale ausgegangen war und
den Gemeinden dazu riet, lieber zu kaufen als zu mieten, um den nachfol-
genden Generationen einen definitiven Platz in Europa zu schaffen.

Eine Geschichte, die mir in dieser Zeit manchmal erzihlt wurde, war
die vom armen, schlecht behandelten Sklaven, der jede Nacht heimlich im
Keller betete. Das nimlich verschaffte ihm die Kraft weiterzumachen. Ei-

23 Insgesamt rangieren unter der Kolner Fithrung 32 Distrikte, von diesen be-
finden sich 18 in Deutschland und jeweils eines in der USA, Kanada und Aus-
tralien. Die restlichen verteilen sich iiber die Linder der E.U., s. unten.

125

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

nes Tages aber kam der Herr am Keller vorbei und beobachtete seinen
Sklaven beim Beten, und von diesem Moment an wusste dieser sich seines
Geheimnisses beraubt. Seine geheime Quelle sei dahin, sagte er seinem
Herrn und bat ihn kurzerhand, ihn zu téten. Die Botschaft ist offenkundig.
»Abwehr stirkt den Glauben« ist ein Prinzip, dass bereits von vielen reli-
giosen Gemeinschaften in vielen verschiedenen Jahrhunderten erprobt
wurde. Die Isolierung von der Mehrheitsgesellschaft und die Feindselig-
keit, mit der »dem Islam« und dem Verband begegnet wurden, hat auch
diese Gemeinschaft umso fester zusammengeschweif3t. Ob der Herr den
Sklaven tatsichlich umbrachte, geht aus der Erzihlung nicht hervor und
gehort auch nicht hierher. Sie bringt aber die religitse Introvertiertheit der
Laiengemeinschaft auf den Punkt. Die religiose Binnenkommunikation
blithte, und was in der Gemeinde zihlte, war das Durchstrémen von
Moa‘nawiyat, jener intuitiven gottlichen Kraft, die den Kindern »die Augen
offnet« (Tawagguh/Teveciih) und sie in den Kursen durchhalten lisst. Die
Notwendigkeit einer Auflenkommunikation wurde, zumindest auf der
Gemeindeebene, von vielen nicht einmal wahrgenommen.** Lediglich der
Wunsch des Verbandes, auch in den 6ffentlichen Schulen unterrichten zu
diirfen, hat in den letzten Jahren dazu gefithrt, dem Druck von aufen
nachzugeben, und Wege der Kommunikation mit der Mehrheitsgesell-
schaft zu schaffen.

Erst ab 1995 erscheinen in den deutschen Lokalblittern und Kirchen-
zeitungen in Koln, aber auch in Karlstadt, Emsdetten, Herten, Schwarz-
bach, Waltrop und Augsburg regelmiflig Berichte, die von einer vorsichti-
gen Offnung zeugen.> Darunter befinden sich Tage der offenen Tiir,
Einladungen, am Fastenbrechen zu Ramadan teilzunehmen, und feierliche
Eréffnungen von Kulturzentren, zu denen Kirchenvertreter und Politiker
geladen werden. 1995 lduft in Kéln auch eine gemeinsame Hilfsaktion mit
den Kirchen fiir Bosnien an, in der der VIKZ die Initiative ergriffen hat.
Was die Zeitungsberichte signalisieren, ist, dass Mitte der goer Jahre ein
anderer Wind durch die Kulturzentren weht. 1998 folgt die feierliche Off-
nung der »Islamischen Akademie« in Kéln-Miilheim mit einer Tagung
uiber islamischen Fundamentalismus. Damit hatte sich der Verband auf ei-

24 Landman 1992, S. 100, signalisiert, dass der niederlindische Verband 1987
zum ersten Mal seine Isolierung thematisiert.

25 Dank an Giinther Seufert, der mir grolziigig sein Zeitungsarchiv iiber den
VIKZ in Deutschland tiberlies.

126

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

nem Schlag eine eigene Offentlichkeit geschaffen. Die Isolierung schien
durchbrochen, es war ein Schaufenster auf die Welt gedffnet worden.

Heute gibt es in Europa insgesamt 450 Zentren, die die Topographie
des Verbandes markieren.® 315 davon befinden sich alleine in Deutsch-
land. 115 entfallen auf die iibrigen Linder der europiischen Union, da-
runter Osterreich (33), die Niederlande (27), die skandinavischen Linder
(19), Frankreich (14), Belgien (7), die Schweiz (7), England (3) und Italien
(2). Bis 1999 waren auch die Linder in »Diézesen« eingeteilt, Osterreich
wegen der Grofe der dortigen Gemeinschaft sogar in zwei. Die Ausbil-
dungsstruktur und die Fortbildung der Hocas lassen indes erkennen, dass
die Fiden aller europdischen Niederlassungen wieder in K6ln zusammen-
laufen. Alle Schiiler und Schiilerinnen, die den Theologenabschluss an-
streben, absolvieren die letzten Ausbildungsstufen in K6ln. Wer sich noch
auf den unteren Stufen befindet, wird jedes Jahr vor Ort von den Koélner
Ausbildern und Ausbilderinnen examiniert. Nur die niederlindischen Kul-
turzentren haben ebenfalls in ihrer Ausbildung eine gewisse Unabhingig-
keit erworben.

20 amerikanische Niederlassungen, eine kanadische sowie einige we-
nige Zentren in Australien erginzen die Liste der »europdischen« Expansi-
on, die von Koln aus geleitet wird, und deren Kursabsolventen ebenfalls
von den Kolner Hocas examiniert werden. Noch 1999 galten die amerika-
nischen Zentren der Organisation in Kéln als die vorbildlichsten, gerade
weil diese einen hoheren Grad von Unabhingigkeit sowie eine weitrei-
chende Integration im Gastland erreicht hatten. Mit Australien verhilt es
sich anders. Nach Australien wanderten wohl nur einige wenige Tiirken
aus. Dies ist der Grund, warum ihre 6rtliche Struktur sich noch immer
nicht selbst trigt und sie zurzeit vom Kélner Mutterhaus auch finanzielle
Unterstiitzung erhalten.””

Der Zusammenbruch des Kommunismus schlieRlich bedingte eine
dritte Ausbreitung. Anfang der goer Jahren fasste die Siilleyman-Gemein-
schaft FuR in den tiirkischsprachigen Gebieten der ehemaligen UdSSR
(Turkestan, Kazachstan). Etwa zu gleicher Zeit wurden Kontakte zu der al-

26 Diese Zahl nannte Direktor Nurretin Akman wihrend der Iftar-Feier, die der
VIKZ am 18.1.2000 in der »Katholischen Akademie« zu Berlin ausrichtete.

27 VIKZ-Archiv, Stand vom April 1999. Die Darstellung beruht auf Gesprichen
und Interviews mit M/SG 1 im April 1999 und M/SG 4 im April und Juli

1999-

127

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

ten tiirkisch-moslemischen Bevélkerung auf dem Balkan gekniipft. Wih-
rend die Mittelasien-Expansion von Istanbul aus erfolgte, ging der Aufbau
der religiosen Infrastruktur auf dem Balkan weitgehend von Deutschland
aus. Die Ausbreitung verlief in den Spuren einer wirtschaftlichen Expansi-
on nach etwa dem folgenden Muster: Hiesige tiirkische Geschiftsleute, die
dem Verband angehéren, errichteten in Ungarn, Ruminien und Bulgarien
Geschiftsfilialen. Sie beriefen sich den jeweiligen Regierungen gegeniiber
auf die Freiheit der Religionsausiibung, bauten Moscheen fiir ihre Ange-
stellten und fingen dann an, den lokalen Gemeinden materielle Hilfe an-
zubieten. Diese konnte aus einer Fuhre Holz bestehen, um das Dach der
ortlichen Moschee zu sichern, oder einem Kleinbus, der den Kontakt zwi-
schen der neuen und der alten Gemeinde sichern sollte. Die Betreuung
dieser neuen Zentren wurde erst 1999 dem Kélner Mutterhaus iibergeben
und die ersten Pline, den dortigen Hocas eine Nachschulung in Kéln zu
geben, waren bereits angelaufen, als im Zuge der neuen Mafinahmen im
Sommer denselben Jahres der Balkan wieder der Istanbuler Betreuung un-
terstellt wurde.

Zusammenfassend lisst sich festhalten: Die rasche Globalisierung die-
ser Laiengemeinschaft in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhundert zeigt ein
Muster, das die Ausbreitung der Nakshibendi-Orden im 15. und 17. Jahr-
hundert in zumindest einem Aspekt spiegelt. Damals wie heute verlief die
Expansion weitgehend in einem nichtarabischen und nichtislamischen
Territorium. Die erste Erweiterung des Ordens verlief in den Spuren der
tuirkisch- und persischsprachigen Migration nach Indien und China. Die
heutige Expansion richtet sich ausschliefllich an die tuirkischsprachige Be-
volkerung rund um die Welt. Die Topographie der islamischen Kulturzen-
tren zeichnet somit das Muster der tiirkischen Migration nach. Die Spra-
chen, in denen man sich verstindigt, sind der Herkunft in verschiedener
Weise verhaftet. In der Ausbildung haben Arabisch und Osmanisch den
Vorrang, Tiirkisch ist die Lingua franca der Gemeinschaft.

Damit ist ihre weltweite Expansion ein zutiefst tiirkisches Phinomen.
Hinzu kommt, dass die Erinnerung an die osmanische Vergangenheit in
allem lebendig gehalten wird, in Abbildungen und Heldenerzihlungen, in
Liedern und Theaterstiickchen an Polterabenden, in der hoflichen Zuriick-
haltung, im dezent niedergeschlagenen Blick sowie im bescheidenen Auf-
treten. Hier hat sich Religiéses und Traditionelles zu einem Habitus mit
einem unverkennbaren Profil vermischt, das sich im Wandel als erhaltend,
konventionell und zutiefst der Tradition verhaftet erweist. Es ist gerade die-
se Kombination von Sprachen, kollektiver Erinnerung und Habitus, die die
Siileyman-Gemeinschaft weltweit zusammenschweiflt. Sie macht es mog-

128

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

lich, dass die Lehrer und Lehrerinnen der Kélner Ausbildung bis zu Aus-
tralien hin ohne Sprach- und andere Verstindigungsprobleme Priifungen
abnehmen kénnen. Sie ermdglicht aber auch die bereits von vielen thema-
tisierte soziale Abgeschlossenheit.

Sirhindis Aufforderung im 17. Jahrhundert, jede Erneuerung, auch die
duflerliche, als Hiresie (Bid'a) abzuweisen, daftir aber immer wieder den
religiosen Kern freizulegen (Tagdid), hat in dieser so sehr von Tradition
geprigten Gemeinschaft auch ihre Auffassung der religiosen Aufgabe
(Hizmet) geprigt. Was zum Hizmet gehort und welche Aufgaben aufer-
halb seines Bereichs fallen, dariiber wurde durch das Auftreten des neuen
Direktors Ahmed Arif Denizolgun im Sommer 2000 erneut eine Diskus-
sion entfacht. Im Folgenden soll den Versuchen der letzten Jahre nachge-
gangen werden, Hizmet im europiischen Kontext auch in Bereichen, wie
zum Beispiel die Offentlichkeitsarbeit und der interreligiése Dialog, aus-
zuweiten. Wie zum Schluss des Kapitels zu zeigen sein wird, bilden unter-
schiedliche Definitionen von Hizmet letztendlich den Schliissel fiir die
jiingste Kursinderung, mit der das neue Oberhaupt versuchte, die Uhr zu-
riickzudrehen.

4.5 Profil eines Direktors

Die treibende Kraft hinter der Offnung zur AuRenwelt war der letzte Kol-
ner Hauptimam und Direktor Nurettin Akman, der 1995 das Amt antrat
und es bis Mirz 2000 innehatte. Akman war in erster Linie Geschifts-
mann. Es war seine Idee, den europiischen Verband wirtschaftlich auf ei-
gene Beine zu stellen, in der Mehrheitsgesellschaft zu verankern und ihm
Anerkennung zu verschaffen. Als ich im Frithjahr 1999 eine Weile im
Fraueninternat logierte, das sich ebenfalls unter dem Dach des Kélner
Mutterhauses befindet, zeigte er mir das ganze Ausmafd dessen, was er
sein Lebenswerk nennt: 450 Kulturzentren, darunter 200 eigene Immobi-
lien; stattliche Moscheen in Mannheim und Hagen; zu Moscheen umge-
wandelte Kirchen in den Niederlanden; die Londoner Moschee, die im
Herbst offiziell von Prinz Charles erdffnet werden sollte. In zehn Jahren,
so plante Akman, wird die erste Welle der Bautitigkeit zu Ende gehen.
Dann stehen iiberall die Kulturzentren, werden die Schulen gebaut sein,
und es wird eine gute Infrastruktur von Moscheen geben. Danach solle
eine Phase der Verschénerung anfangen.

Akman setzte den Generalsekretir ein, der die Leitung iiber eine nach
Bereichen ausdifferenzierte Haushaltsabteilung bekam und seitdem die

129

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Versicherungen, Grundstiicke, und Bankdarlehen der Gemeinden zentral
verwaltet. Aufgebaut wurde auch die Econom GmbH, die fiir das Helal ge-
schlachtete Fleisch verantwortlich ist und die Moscheeliden aufler mit
Fleisch und Wurstwaren mit allerlei Gebrauchswaren wie Haushaltsutensi-
lien, SiiRigkeiten, Ol und Konserven, aber auch tiirkische Mébel, religiése
Lehrbiicher und Gebetsteppiche beliefert. Ein eigenes Architektenbiiro
wurde der GmbH angeschlossen, das nunmehr fiir die Pline aller Zentren,
Geschiftshiuser und Moscheen zustindig ist.

In diesen Biiros, in denen ausschliellich junge Minner beschiftigt
sind, weht tatsichlich ein frischer Wind. Es ist ihre Aufgabe, die Gemein-
den zu unterstiitzen, und sie tun es mit Gusto. Akmans Geschiftsprinzip
verbietet es, vor Ort in die Finanzgebaren der Distriktsvorsteher einzugrei-
fen. Erst wenn diese selbst den Anfang geschafft haben, konnen sie an die
Infrastruktur angeschlossen werden und Hilfe bekommen. Man erzihlt
mir von einem Imam, der vor einiger Zeit Wohnungen aufkaufte, die da-
nach rapide an Wert verloren. Aber obwohl seine Gemeinde sich noch
immer in einer schwierigen finanziellen Lage befindet, schreitet die Zen-
trale nicht ein. Seit dem letzten Jahr versuchen sie auch, das »Problem
Balkan« zu lésen. Die Imame dort scheinen Alkohol zu trinken und Geld
gibt es keines, dafiir eine marode Wirtschaft. Wer da unten eine Infrastruk-
tur aufzubauen versucht, muss bei Null anfangen. Aber auch hier gilt: Kein
Geld von auflen, lediglich guter Rat und eine straffe Organisation. Die
Energie, das Kapital, die religiose Inspiration muss stets von unten, von
den Mitgliedern kommen.

Die Organisation, so die Philosophie seines Direktors, soll stets so we-
nig wie moglich einschreiten. Dafiir kann sie aber versuchen, den Verant-
wortlichen mit Strukturmafnahmen unter die Arme zu greifen. Die
GmbH sucht nach Lésungen, um die hoch belasteten Gemeinden finanzi-
ell etwas zu stabilisieren, durch den Verkauf attraktiver Produkte in den
Liden zum Beispiel, oder durch die zentrale Einrichtung eines eigenen Te-
lefonbetriebs. Gewinn mit Immobilien zu machen oder iiberhaupt Ein-
nahmen seien eigentlich ein Leichtes, sagt mir der Leiter der GmbH. Aber
als eingetragener Verein darf der Verband keinen Gewinn abwerfen, son-
dern muss sich nach den Spendeneinnahmen der Mitglieder richten. Es
herrscht seit Anfang der goer Jahre eine hohe Arbeitslosigkeit. Die Leute
koénnen nicht mehr so viel spenden wie zuvor, und obwohl noch immer
Spenden eingehen, bleiben die Finanzen der 6rtlichen Gemeinden prekir.
Er legt mir zur Illustration die Bilanzen der letzten zehn Jahre fiir das Fi-
nanzamt vor.

Akman unterstiitzt es, dass ich seine Organisation bis ins Detail be-

130

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

schreibe, was nach den Erfahrungen der letzten 25 Jahre keine Selbstver-
stindlichkeit ist. Er wirbt, er plidiert, er imponiert, er will auch ein wenig
die Kontrolle behalten {iber das, was ich schreiben werde. Doch lisst er
mich mit den Frauen der Theologinnen-Ausbildung auf vertrautem Fufl
verkehren. Wir machen sogar gemeinsam eine mehrtigige Rundreise
durch die Midcheninternate (s. Kap. 5). Er setzt grofles Vertrauen in die
Leiterin der Ausbildung, eine junge Frau von 24 Jahren. »Unsere Frauen
werden ebenso gefordert wie die Mdnner«, meint er einmal. Der Beweis sei
die »Islamische Akademie«, die aus dem »Islamischen Bildungswerk fiir
Frauen« entstanden ist. Akman bezeichnet sie ausdriicklich als dessen Re-
sultat.

Kinder in den Kursen, junge Leute an den Universititen, gebildete
Minner und Frauen in der Offentlichkeitsarbeit: Akman baut an einer
Kaderschmiede: »Heute sind es noch wenige, aber in zehn Jahren wird es
vielleicht 1.000 solcher Personen geben, an der Universitit und im 6ffent-
lichen Leben.« Er weist auf das Akademieteam hin, auf den Generalsekre-
tér, auf die Leiterin der Frauenausbildung. Er redet iiber sie wie iiber seine
Kinder: »Ihre Eltern arbeiteten noch auf den Knien im Unkraut, und
schauen Sie doch, wo sie heute sind.« Das, was er macht, so fasst er seine
Arbeit zusammen, bestehe lediglich aus »Aufbauen und Durchhalten«.
Akman will Offenheit. Die Aufgaben, die der Verband sich stelle, gehen
nicht mehr ausschlieRlich nach innen, heute gehen sie auch nach auflen,
so Akmans Fazit: »Alle Zentren in Europa sollen fiir das allgemeine Publi-
kum zuginglich werden.«**

Das Profil eines Direktors in einem religiosen Betrieb, der ihm sowohl
organisatorische als auch spirituelle Qualititen zuschreibt, schreibt Akman
auch die Rolle eines Vaters zu. In dem Kélner Mutterhaus herrscht Hierar-
chie und Kontrolle in der Form eines patriarchalen Familienlebens. Die
Kinder und Jugendlichen in der Ausbildung heiffen allesamt Geschwister
(Kardesler); die Angestellten, die Minner im Kontrollraum, den Pfértner,
den Ladeninhaber nennt man Onkel (Amca); die Frauen der Distriktsvor-
steher sind Tante (Teyse). Nurettin Akman aber ist dlterer Bruder, Nurettin
Abi, und wird von einigen auch liebevoll »Mein manevi-Vater« genannt. Er
trage fiir die grofRe europiische Familie die Letztverantwortung wie ein Pa-
ter familias, und es geht kein Tag vorbei, dass nicht dariiber gesprochen
wird. Alle, die eine Teilverantwortung tragen, berichten ihm persénlich von
ihrer Arbeit. Information wird an ihn sofort weitergeleitet, man berichtet

28  Interview mit M/SG 1 vom 7.4.1999.

131

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

wie an ein Familienoberhaupt, das man liebt, fiirchtet und bewundert. Fur
die Frauen der Ausbildung ist Akman tatsichlich das Ideal eines Vaters. Er
ist hoch am Himmel, der grofle Mann, der dennoch an sie denkt. Auch
hier, im anderen Teil des Hauses, in das die Minner der Gemeinschaft nie
in ihrem Leben einen Fuf setzen werden, wird nichts ohne seine vorherige
Zustimmung unternommen. Die Entscheidungshierarchie ist immer Kklar,
wer sich genau daran hilt, so versichert man mir, wird nie Probleme ha-
ben. Die Leiterin macht kein Schritt, ohne sich vorher mit dem Direktor
abzusprechen. Thre Hocas wiederum miissen sie anrufen, wenn sie zum
Arzt gehen oder etwas unternehmen wollen, was vom Schema abweicht.
Alle Verantwortungstriger haben stets ihr Handy in der Hand; es liutet
andauernd.

4.6 Neue Horizonte

Es rumort in den Distriktbiiros, vor allem unter den Imamen der ilteren
Jahrginge. Akman gehe zu schnell, die Gemeinde sei auf eine Konfronta-
tion mit der Auflenwelt noch nicht vorbereitet. Die ersten Frauen im Ram-
penlicht der Offentlichkeit und auf verantwortlichen Posten werden zur
Zielscheibe heftiger Kritik, insbesondere die Leiterin der »Islamischen Aka-
demie«. Akman degradiert seine Kritiker kurzerhand auf untere Posten.

Erst als er im Mirz 2000 in Rente gegangen ist, erfahre ich, dass der
Pfortner des Kolner Mutterhauses, der mich immer argwohnisch und we-
nig zuvorkommend hatte warten lassen, zu seinen heftigsten Gegnern ge-
horte und nun, nach dem Tod Kemal Kacars, wieder als Imam titig ist. Als
ich im Dezember 1999 ohne Vorankiindigung die Hamburger Hauptmo-
schee betrete, um einer Heirat beizuwohnen, wird mir zunichst der Zu-
gang verweigert. Der Miinchener Hauptimam wiederum versteht es, wih-
rend ich zu Besuch bin, so viele Gemeindemitglieder zu empfangen, dass
er nicht dazu kommt, meine Fragen zu beantworten. Was der ilteren Ge-
neration ein Dorn im Auge ist, kommt aber der jiingeren gerade recht.

Ende 1999 folgt ein neuer Schritt, der die deutschen Distriktbiiros or-
ganisatorisch unabhingig machen soll. Die alten Di6zesen werden in elf
Landesverbinde iiberfiihrt, die in den elf alten Bundeslindern die Struktur
eines eingetragenen Vereins erhalten. Der Schritt erlaubt den Distriktsvor-
stehern eine grofle Bewegungsfreiheit. In der Zentrale meint man, die Zeit
dafiir sei jetzt gekommen. Innerhalb des Verbandes habe sich allmihlich
eine Schicht herausgebildet, die es verstehe, ffentlich aufzutreten und in
der Lage sei, auch soziale Infrastrukturen aufzubauen.

132

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

Thr neues Aufgabengebiet existiert allenfalls auf Papier und umfasst
eine Reihe Schwerpunkte, die zukiinftig zum Hizmet gerechnet werden
sollen: Religionsunterricht an den 6ffentlichen Schulen; Einforderung der
Kérperschaftsrechte; die Einrichtung von Offentlichkeits- und Akademie-
arbeit sowie Jugend-, Sozialarbeit und Kindergirten; Krankenhaus- und
Gefingnisseelsorge; die Organisation von Sprachkursen sowie die Einrich-
tung von theologischen Fakultiten. Es ist ein ambitionierter Plan, der eine
weitere Ausdifferenzierung auf der 6rtlichen Organisationsebene geradezu
voraussetzt. Bis es so weit ist, bis also geniigend junge Leute theologisch
ausgebildet sind und nebenbei auch noch diese oder jene Fihigkeit mit-
einbringen werden, konzentriert man sich 6rtlich auf die Bereiche, die man
sich jetzt schon zutraut. In Berlin wird die Seelsorge in Angriff genom-
men, in Bayern werden iiberall Akademien gegriindet. Der Berliner Vorsit-
zende, der mir tiber das Treffen berichtet, erwihnt, dass er, obwohl erst 45
Jahre alt, inzwischen der Alteste geworden ist. Alle anderen Landesvor-
stinde sollen jetzt junger als 30 Jahre sein. Es wird zur Bedingung, dass
man in Deutschland geboren ist.

Ein Besuch in Augsburg macht die Bedeutung der eher beiliufigen
Bemerkung meines Berliner Gesprichspartners erst in ihrem vollen Um-
fang deutlich. Dort treffe ich auf den Prototyp des Jungunternehmers, der
sich im »System-Akman« herauskristalliert hat: Ibrahim.*® Ein junger
Mann von gerade 20 Jahren, gebiirtiger Kélner, der die Theologenausbil-
dung bereits mit 18 abgeschlossen hat und vor zwei Jahren dem Leiter in
Augsburg als rechte Hand zugestellt wurde. Seit er angekommen ist, verur-
sacht Ibrahim Wirbel. Natiirlich erteilt er auch Religionsunterricht und
schreibt Freitagspredigten, aber daneben hat er auch das ehrgeizige Ziel,
der Akademiearbeit zum Erfolg zu verhelfen. Er scheint ausgestattet mit
unerschopflicher Energie und dem Mut zum Neuen. Seine Taktik, wie er
gerne zugibt, ist die Uberrumpelung. Man soll auf die Leute zugehen und
sie direkt einladen. Zu seiner eigenen Uberraschung wirkt es. Ibrahim ist
auf die Augsburger Betriebe zugegangen, und sie sind gekommen. Er hat
die Politiker in ihren Biiros aufgesucht, und sie erklirten sich zu einem
Vortrag bereit. Sein neuester »Fang« ist der bayrische Ministerprisident
Stoiber. »Warum soll ich zu Thnen kommen?«, hat dieser ihn gefragt, und
Ibrahim hat ihm geantwortet: »Weil es zu Threm Vorteil ist. Die Neudeut-
schen wihlen sonst die SPD.«3°

29 Der Name wurde geindert.
30 Interview mit M/SG 5 vom 24.5.2000.

133

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Der Augsburger Distriktsvorsteher erweist sich als ein ilterer Mann,
der Erfahrungen in Amerika und im Ruhrgebiet sammelte. Er ist Ibrahims
natiirlicher Berater. Wo dieser zu schnell vorgeht, mahnt er zu Ruhe. Ge-
gen dessen Ungestiim setzt er Bedachtsamkeit. Brandstiftung hat das Dis-
triktzentrum in Januar 2000 teilweise verwiistet. Der Leiter wusste neue
Spenden einzuwerben und die Gemeinde dazu zu ermutigen, zum wie-
derholten Male die Renovierung in Angriff zu nehmen. Er gibt offen zu,
dass es dort Probleme gegeben hat. Zwischen der Auflenarbeit und der Ar-
beit in der Gemeinde klafft ein Graben. Die Gemeinde sei konservativ, aber
man solle Geduld haben. Sie soll vor allem Zeit bekommen, um sich zu
entwickeln und sich nicht bedroht fithlen '

Ziel dieses organisatorischen Umdenkens ist allen Gesprichspartnern
zufolge letztendlich der islamische Religionsunterricht in den &ffentlichen
Schulen. Die Landesverbinde sollen sich nunmehr als verlissliche An-
sprechpartner der Landesregierungen prisentieren, und um das zu errei-
chen, miissen sie erst einmal beweglicher werden. Das wiederum erfordert
eine grundsitzliche Offnung des VIKZ nach aufRen. Ibrahim hat die neue
Unabhingigkeit bereits anders gewendet. »Die von der Zentrale«, meint er,
»sollen nicht nur hierher kommen um einzugreifen, sondern um zu ler-
nen und den anderen Bundeslindern dariiber zu berichten. Es hilft nicht,
wenn jemand von auflen hier eingreift, das wollen die Leute nicht, dann ist
das Vertrauen futsch. Wir miissen es hier unter uns hinkriegen.«**

Der Schritt zur regionalen Unabhingigkeit erfolgt 18 Monate nachdem
die »Islamische Akademie« in Kéln erdffnet wurde. Sie ist Nurettin Ak-
mans erster Schritt nach vorne, das Fenster zur Welt, der Paukenschlag,
der den Verband aus seinem Dornrdschenschlaf wecken soll. Die Akade-
mie bildet einen neuen, noch unbesetzten Raum, in dem es zunichst mog-
lich scheint, viele Sachen grundlegend anders zu tun, als man im Verband
gewohnt ist, und damit eine Vorzeigefunktion zu erfiillen. Auch dort arbei-
tet man bereits nach dem Prinzip der gegenseitigen Erginzung, mit dem
feinen Unterschied, dass fiir die Organisation ein minnlicher Hoca, fiir
den Inhalt aber eine Frau zustindig ist. Fiir die konservativen Gemeinden
ist das ein unerhortes Novum, das man nur deswegen nicht offen anzu-
greifen wagt, weil es vom Direktor verordnet worden ist und dieser sich
wieder auf Kemal Kacar personlich berufen kann. Auch fiir das Akademie-

31 Interview mit M/SG 11 vom 24.5.2000.
32 Interview mit M/SG 5 vom 24.5.2000.

134

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

team bildet dieses Novum eine erhebliche Hiirde. Mégen sie auch zur neu-
en Elite gehoren, diese Minner und Frauen sind es schlichtweg nicht ge-
wohnt, sich mit einem Mitglied des anderen Geschlechts, das nicht zur
Familie gehort, in einem geschlossenen Raum aufzuhalten. Teamsitzun-
gen verursachen auf beiden Seiten Verlegenheit und fithren manchmal
zum Kommunikationsabbruch. Anfangs wurden daher viele Gespriche auf
dem Flur abgehalten und erst als die Frauen sich durchsetzten und sich
einen eigenen Biiroraum erstritten, kehrte ein labiles Gleichgewicht ein.

Trotz dieser erheblichen Schwierigkeiten blitht die Kreativitit. Die
Akademie versteht sich als Briicke zwischen Moslems und Nichtmoslems.
Das steht in jedem Programmbeft und das Angebot bestitigte es. Deutsch-,
Arabisch- und Tiirkischkurse; informative Abende zur Geschichte des
Christentums, Judentums oder des Islam; Tagungen zur Krankenhaus-
und Gefingnisseelsorge, zur Kopftuchfrage, zu Shari'a und Demokratie;
Gesprichsrunden fiir tiirkische Eltern iiber Erziehung, die Situation mosle-
mischer Jugendlicher in Deutschland oder die Frage, ob Eltern ihre Kinder
schlagen diirfen; Fortbildungsreihen zu Gesundheit, Ernihrung, Krankhei-
ten, islamische Feste und Glauben, die Situation von Behinderten; politi-
sche Bildung. Moslems und Nichtmoslems, Wissenschaftler, Politiker und
Kirchenvertreter werden eingeladen, tiber diese und andere Themen einen
Vortrag zu halten und sich zur Diskussion zu stellen. Und auch wenn die
angestrebten Besucherzahlen zunichst ausbleiben, ist die Akademie in der
Offentlichkeit sofort ein Begriff.

Akman ist bereit, in seine Akademie erheblich zu investieren. Das
Haus wird zuvor aufwindig von Facharbeitern des Verbandes restauriert.
Die Kosten erwirtschaftet die GmbH. Die Gehilter der Mitarbeiter, die
Honorare der Redner, die monatlichen Festkosten, der Unterhalt des Gar-
tens, alles wird somit vom Verband getragen. Und damit nicht genug. Als
ich Anfang Januar 2000 den Geschiftsfithrer der Akademie spreche, er-
zihlt er mir, dass ein Neubau genehmigt worden sei. Sie werden dem-
nichst ein Bettenhaus im Garten bauen, damit sie auch Fortbildungsgrup-
pen und Bildungsurlauber empfangen kénnen. Die niedrigen Besucher-
zahlen machen ihm Sorgen, und nun will er auch die Ausbildungssparte in
Angriff nehmen. Zwar seien sie jetzt als Bildungsinstitution anerkannt
worden und es wird nunmehr ein kleiner Teil der Ausgaben von staatli-
chen Subventionen getragen. Es reicht aber noch nicht aus, um die ange-
strebte finanzielle Unabhingigkeit zu erreichen. Trotzdem spriiht der Ge-
schiftsfithrer vor Begeisterung. Was er brauche, sagt er, seien junge Leute,
die sich im Antragsgeschift auskennen und fiir Subventionen sorgen kén-

135

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

nen, dann kénne man sich in ein paar Jahren finanziell unabhingig ma-
chen. Bis dahin, davon ist er iberzeugt, werde der Verband sie unterstiit-
zen.

Mitte Januar sehe ich Nurettin Akman zum letzten Mal. Der Berliner
Verband hat in der »Katholischen Akademie« in Berlin ein Ifiar-Essen an-
geboten und den Vorsitzenden der Jiidischen Gemeinde sowie den Prisi-
denten des Bundestages eingeladen. Fiir den Verband wie fiir seinen Di-
rektor ist es ein grofler Moment, vielleicht der grofite, seit die Politik der
Offnung in Angriff genommen wurde. Akman spricht vor laufenden Ka-
meras von den vielen Gebiduden, die in letzter Zeit gekauft wurden, von
den Anstrengungen der Gemeinden, sie zu modernisieren und herzurich-
ten, von dem Erfolg der »Islamischen Akademie«. »Das Fernhalten der Ju-
gend von schlechten Gewohnheiten ist das hochste Ziel des Verbandesc,
schlielt er. Was nun also bevorstehe, sei die Anerkennung als Kérper-
schaft; damit wire fur die Jugend ein Platz in Deutschland geschaffen.

Es ist ein denkwiirdiger Abend, an dem auch die Frauen des Berliner
Verbandes zum ersten Mal in grofler Zahl teilnehmen. Eine von ihnen
sehe ich sogar ein Interview geben. Einladungen werden ringsum ausge-
sprochen; es liegt Aufbruchstimmung in der Luft. Zwei Monate spiter hore
ich, dass Akman, fir alle unerwartet, in die Tiirkei zuriickgekehrt ist und
sich nunmehr auf seinem Alterssitz zu Ruhe gesetzt hat.

4.7 Nach dem Fiihrungswechsel

Hiisseyn Hakki, der neue Direktor des Kélner Mutterhauses, lasst zunichst
alles beim Alten. Hakki kommt direkt aus der Tiirkei und beherrscht die
deutsche Sprache nicht. Er ist mit den Problemen und Anforderungen, die
das Leben von Moslems in einer nichtmoslemischen Gesellschaft mit sich
bringt, iiberhaupt nicht vertraut. Das Konzept der Akademie, das christli-
che Bildungsinstitutionen imitiert, sich auf die Erwachsenenbildung richtet
und ganz offenkundig nichts zur religiésen Bildung der eigenen Kinder
beitrigt, ist ihm unbekannt. Trotzdem belésst er es zunichst beim vorge-
fundenen Konzept. Er lisst aber Zweifel daran entstehen, ob die Offent-
lichkeitsarbeit noch zum Hizmet gehért. Die Gegner der Offnungspolitik,
die bis zu Akmans Abschied verhalten Kritik iibten, bekommen dadurch
die lang erwartete Moglichkeit, thre Stimme horen zu lassen. In den drei
Monaten, die Hakkis Ankunft in Kéln von Kemal Kacars Tod in Istanbul
trennen, konzentriert sich die Kritik auf das Akademieteam, auf die Kos-
ten, die es verursacht, auf die Vermischung der Geschlechter. Akman sei

136

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

zu schnell vorgegangen, Auflenkommunikation gehére nicht zum Hizmet,
sie diirfe vor allem nicht die eigentliche Aufgabe des Verbandes, die Ein-
richtung von Korankursen, verdringen, und das Wichtigste: Frauen hitten
nichts zu sagen und schon gar nichts in der Offentlichkeit zu suchen.”

Als dann Kemal Kacar stirbt und Ahmed Arif Denizoglun Ende Juni
2000 an die Spitze der Gesamtorganisation tritt, werden aus der nunmehr
lauten Kritik an Akmans Politik Konsequenzen gezogen. Mitte Juli gehort
die Akademie bereits der Vergangenheit an und das Team wird vorldufig
nach Hause geschickt. Ende August tritt es offiziell zurtick und die Kélner
Zentrale iibernimmt seine Funktionen und auch die juridische Rechtsposi-
tion. Fiir das aufwindig restaurierte Haus wird eine neue Bestimmung ge-
plant, und, Schritt haltend mit den Direktiven des neuen Istanbuler Direk-
tors, die Umwandlung der Riumlichkeiten in ein Jungeninternat ins Auge
gefasst.

Der neue Mann besucht Anfang September Europa und stellt fest, dass
die Gemeinden die anvisierten Ziele nicht erfiillen. Die Ausbildungszahlen
gingen in den letzten Jahren deutlich zuriick, zu wenige neue Hocas riick-
ten in den Kursen nach, die Qualitit der Gemeinden sei dadurch gesun-
ken. Ahmed Arif sieht eine Verbindung zwischen der steigenden Auslin-
derfeindlichkeit und dem sinkenden Bildungsstand tiirkischer Jugendli-
cher. Eben weil sie nicht religios gefestigt seien und iiber keine religiose
Identitit verfuigten, hitten die tiirkischen Kinder dem Extremismus nichts
entgegenzusetzen. Seine Schlussfolgerung: Die Seele (Rith) der Kinder sei
in Gefahr.3*

Ahmed Arif dufert Kritik. Die europdische Organisation habe sich zu
sehr um die materielle Seite gekiimmert. Sie habe Immobilien gekauft und
renoviert, sie habe Geld in ein pidagogisches Zentrum in Duisburg inves-
tiert, um eine Infrastruktur fiir den Religionsunterricht in den 6ffentlichen
Schulen einzurichten, sie habe vor allem Arbeitskraft und Kapital in die
»Islamische Akademie« in Kéln investiert, um den Dialog mit der deut-
schen Gesellschaft zu férdern. Insbesondere die Dialogarbeit der Islami-
schen Akademie kann ihm nicht einleuchten. Die Einrichtung von Koran-
kursen sei das alleinige Ziel der ganzen Siileyman-Gemeinde und solle es
auch bleiben. Der Distriktsvorsteher in Berlin berichtet, der neue Leiter
habe sie zum Schluss getadelt: »Ihr wollt Menschen erziehen, habt aber

33 Interview mit M/SG 13 vom 19.9.2000.
34  Interview mit M/SG 15 vom 13.9.2000.

137

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

nur Gebdude hochgezogen«, und »Allein das Materielle reicht nicht aus,
wir miissen Menschen ausbilden.«<®> Die Konsequenz dessen steht mei-
nem Gesprichspartner deutlich vor Augen: Leistung und Spendenbereit-
schaft der Gemeinden sollen fortan nach innen gehen und den eigenen
Kindern zugute kommen, statt nach auflen zu flielen, in den Aufbau von
Kommunikationsstrukturen mit der Mehrheitsgesellschaft. Die neue Lo-
sung lautet dann auch, man solle iiberall religiése Internate einrichten, um
den Kindern eine bessere religiose Identitit zu geben als bisher.

Kritik gibt es auch an der Griindung der Landesverbinde und der
Wirtschaftlichkeit der Liden. Beide seien gegen die innere Satzung des
Verbandes erfolgt. Die Siileyman-Gemeinschaft als Ganze habe nun ein-
mal eine zentrale Struktur. Jede Dezentralisierung konne Anlass zu Auf-
spaltung und Querdenkerei geben, wie jeder wisse. Es sei also gegen die
religiose Idee gewesen, selbststindige Landesverbinde zu griinden und die
Selbststindigkeit an der Basis zu férdern. Auch der Berliner Distriktsvor-
steher sieht das jetzt ein:

»Wir sind eine zentrale Organisation, im Grunde genommen stand immer alles un-
ter der Leitung von Kemal Kacar, unser Fiihrer ist wie der Papst und die regionalen
Fithrungen sind wie seine Bischéfe.«3®

Er erzihlt mir, die eingetragenen Vereine seien bereits riickgingig ge-
macht, alle regionalen Fiithrungen ausgewechselt und die interne Struktur
wiederhergestellt worden, wie sie eigentlich sein solle. »In sein Dreieck zu-
riickgefiihrt«, nennt er das und weist auf eine Zeichnung in einer gerade
erschienenen Darstellung islamischer Organisationen in Deutschland, in
der der »Verband der Islamischen Kulturzentren« im klassischen Dreieck
einer Ordenshierarchie abgebildet wird.”

Zudem mochte Ahmed Arif nicht, dass die GmbH Gewinn erwirt-
schaftet, auch wenn dieser dazu gedacht sei, die Ablésung und Zinsen der
ortlichen Gemeinden zu finanzieren. Er hat ein Verbot ausgesprochen,
fortan in den Moscheeldden Konserven zu verkaufen. Deren Verkauf habe
mit dem religiésen Ziel der Organisation nichts zu tun, man kénne sie
schlieRlich tiberall erwerben. Die Liden sollten lediglich Helal geschlachte-

35 Interview mit M/SG 15 vom 13.9.2000.
36 Ebenda.
37 Ebenda.

138

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

tes Fleisch und Helal-Wurstwaren vertreiben sowie religiose Literatur und
solche Dinge, die die Mitglieder nirgendwo sonst beschaffen kénnen.3®

Dazu kommt noch, dass Ahmed Arif eine grofe Scheu vor Frauen hat.
Obwohl bereits 40 Jahre alt, ist er unverheiratet geblieben, aus Respekt,
wie er sagt, fiir seine Mutter. Auch hat er ausgesagt, die Frauen so sehr
wertzuschitzen, dass er unméglich eine von ihnen heiraten konne. Frauen
sollten zudem lieber im heiligen Raum (Mahram) verbleiben und nicht ge-
zwungen werden, mit fremden Mannern umzugehen oder, noch schlim-
mer, gar vor ihnen aufzutreten. Vor Mannern zu sprechen, fithrt seiner
Ansicht nach lediglich zu ihrer Entwiirdigung. Die Leiterin der Akademie
fasst diese Aussage, die der neue Direktor bei seinem Antrittsbesuch in
Deutschland in Zusammenhang mit ihrer Offentlichkeitsarbeit machte,
dennoch als eine Wiirdigung ihrer Arbeit auf. Viele der mannlichen Hocas
hatten nimlich hinter ihrem Riicken schlecht iiber sie geredet. Die Arbeit,
die sie mache, sei halt »Perlen vor die Siue werfen, und lediglich als Bau-
ernopfer zu verstehen, damit die Deutschen nicht sagen wiirden, der Ver-
band sei frauenfeindlich. Das habe sie weit tiefer verletzt. Nun sei die Of-
fentlichkeitsarbeit insgesamt eingestellt worden, und sie warte erst einmal
ab, wie es weitergehe.?®

Der Generalsekretir stellt den Sachverhalt anders dar. Alle Welt wiirde
denken, der VIKZ hitte mit der Dialogarbeit aufgehort. Dem sei nicht so,
sie solle lediglich in veridnderter Form fortgesetzt werden. Eine Presseer-
klirung gibe es auch deswegen nicht, weil sich faktisch nichts verindert
habe. Er rechnet mir vor, was die Akademie dem Verband in den zwei Jah-
ren ihres Bestehens gekostet hat, 50.000 DM im Monat, 120.000 im Jahr.
Davon habe der Staat ein Siebtel beigesteuert, der Rest sei iiber die GmbH
erwirtschaftet worden. Vordergriindig gehe es also um Geld, die Akademie
habe sich selbst finanziell nicht tragen kénnen.*°

Es herrscht erneut Unruhe in den Gemeinden. Mancherorts fragt man
sich vorsichtig, ob die einschneidenden Entscheidungen auch die richtigen
gewesen sind. Ist der neue Mann in Istanbul seiner Aufgabe gewachsen?
Werden seine Entscheidungen den Verband vorwirts bringen oder aber
um Jahre zuriickwerfen? Man wartet auf ein Zeichen, dass der Gemeinde
zeigen konnte, dass Ahmed Arif tatsichlich der Richtige ist. Geschichten
kursieren, die seine Berufung hinterfragen oder von besonderen Begabun-

38  Interview mit M/SG 13 vom 18.9.2000.
39 Interview mit F/SG 4 vom 19.9.2000.
40 Interview mit M/SG 4 vom 18.9.2000.

139

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

gen berichten. So soll er nach der Gesundheit eines abwesenden Hocas ge-
fragt haben, just in dem Moment, als dieser zu Hause krank wurde. Das
reicht aber noch nicht aus, um als Beweis seiner charismatischen Bega-
bung zu gelten.#

Andere meinen dagegen, der Direktor sei lediglich fir die Organisa-
tion zustindig, nicht fiir die spirituelle Fithrung. Dafiir seien die Haupt-
Hocas zustindig, die regional die Hocas in den Moscheen anleiten. Es gibe
schlieflich keinen Halifa mehr, und tatsichlich habe der neue Direktor bei
seinem Besuch zunichst auf die Wirtschaftlichkeit der Gemeinden ge-
schaut und darauf gedringt, zukiinftig klare Bilanzen zu sehen.** Der
Generalsekretir geht so weit zu sagen: »Wir sind sunnitische Moslems,
sonst nichts. Dartiber kann man tiberall nachlesen. Wir haben eine Orga-
nisation zu leiten.«*

Das sind widerspriichliche Angaben. Doch soviel ist klar, der neue
Mann hat sich als Organisator prisentiert, er muss aber noch beweisen,
auch in der Lage zu sein, das Charisma zu fiillen und zum spirituellen
Fiihrer heranzuwachsen. Solange dies noch im Fluss ist, ist nichts ent-
schieden. Das Wort Teveciih fillt, das sonst gelegentlich benutzt wird, um
die Durchhaltefihigkeit der Kinder in den Kursen zu erkliren: Man solle
zunichst darauf warten, bis einem »die Augen gedffnet werden; ein Ur-
teil, das auf intellektuellem Wege zustande gekommen ist, gelte dagegen
nicht so viel.#

Der junge Ahmed S.,% Hoca in einer der Nachbarschaftsmoscheen
Berlins, bringt das Spannungsfeld, das den Verband in Atem hilt, schlie3-
lich auf dem Punkt.

»Er (Ahmed Arif) hat bislang noch nicht gesagt, dafl er Manem ist, wir miissen aber
daran glauben, dass Kemal Kacar es ihm gegeben hat. Die spirituelle Fihigkeit unse-
res Fiihrers gehort zum Glauben (Iman). Wir glauben daran, wir glauben an das,
was wir nicht gesehen haben. Maneviat kann man auch nicht sehen. Aber sonst
wiirden die Schiiler hier nicht sitzen, das ist Maneviat, und nicht etwas, was man
selbst hingekriegt hat.«

41 Interview mit F/SG 4 vom 19.9.2000.
42 Interview mit M/SG 12 vom 18.9.2000.
43 Interview mit M/SG 4 vom 18.9.2000.
44  Interview mit F/SG 4 vom 19.9.2000.
45  Der Name wurde verandert.

140

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

Fur Ahmed S. ist das Wichtigste, dass die Inspiration fliefdt, sonst kénnte
er seine Arbeit nicht machen. Damit bringt er die religiése Introvertiertheit
der Siilleyman-Gemeinschaft wieder zum Ausdruck, und Zweifel dartiber
mochte er nicht erst aufkommen lassen. »Es gibt viele Hocas, die unter
einander dariiber reden, ob er auch Manem ist; sie schauen, was er macht,
ob er Wunderzeichen (Keramet) von sich gibt.« Dies macht Ahmed nicht:
»Bringt nichts, nachzuforschen.« Er selbst folgt am liebsten den Instruk-
tionen und vertraut darauf, dass es in Ordnung ist, »weil Kemal Kacar es so
beschlossen hat«.*®

Die neuen Instruktionen machen ihm viel mehr Sorgen. Hocas miis-
sen sich fortan strikt an den Bereich halten, fiir den sie ausgebildet wur-
den, das will sagen, an den Religionsunterricht in den Korankursen. Alles
andere solle nun endgiiltig von anderen erledigt werden, aber wie soll das
gehen? Ahmed S. weist sogleich auf die Schwachstelle hin. Es ist wahr,
seine Gemeinde spendet oft und gerne, aber regelmifig eine Schreibtitig-
keit zu betreuen, z.B. die Spendenabwicklung, das ist ihnen fremd. Ehren-
amtliche Arbeit ist im Verband in dem Sinne noch kein Begriff. Sogar der
Vorstand seiner Moschee, der eigentlich diese Aufgabe iibernehmen sollte,
gibt seinen monatlichen Beitrag lieber dem Hoca, einmal, weil er Res-
pektsperson ist, aber auch, weil er der einzige in der Moschee ist, der vom
Verband bezahlt wird. Die Folge dieser Mentalitit ist, dass er wihrend des
Unterrichts oft aufstehen muss, um Geldscheine in die Kasse zu legen und
den Eltern eine Quittung zu schreiben. Der Unterricht ist dann unterbro-
chen, die Jungen sind eh unkonzentriert. Manchmal ist es schwierig, da-
nach den Unterrichtsfaden wieder aufzunehmen. Eine Schreibtischtitig-
keit zu iibernehmen, wird noch sehr schwer fiir die Gemeinde, schlief3t er:
»Die denken nicht so.«

Genau dort, im Alltag, zeigt sich das Dilemma, in dem sich jede reli-
givse Gemeinschaft latent befindet, das aber fiir den »Verband der Islami-
schen Kulturzentren« im Augenblick eine dramatische Wendung genom-
men hat. Es geht darum, die Waage zwischen religiéser Inspiration und
Flexibilitit zu halten und damit innen mit auRen, die Konzentration auf
das Charisma mit der notwendigen Erweiterung des Aufgabengebiets zu
versohnen. Fiir den Verband hat sich das Problem in der Frage zugespitzt,
was genau zum religiésen Aufgabenbereich, zum Hizmet gerechnet wer-
den soll.

Die Auflenkommunikation soll also zuriickgedreht werden? Dariiber

46  Interview mit M/SG 9 vom 24.9.2000.

141

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

sind sich alle, die beim Verband einer Aufgabe nachgehen, im Augenblick
unsicher. Ibrahim aus Augsburg, der jetzt Dienst im Miinchener Zentrum
macht, meint: »Es geht jetzt erst einmal um die Seele der Kinder, danach
kommt wieder das andere.«*” Und Ahmed S., danach gefragt: »Sieht erst
mal so aus, also, ich kann jetzt nicht mehr die Seelsorge in Krankenhiu-
sern {ibernehmen, dafiir soll ich die Kinder intensiver betreuen.« Aber, so
weill er jetzt schon, man darf die Tiirkei und Deutschland nie miteinander
vergleichen oder sogar tiirkische Strukturen in Deutschland iibernehmen,
dann wiirde eine Katastrophe passieren. »Vielleicht muss man Ahmed Arif
erst beweisen, dass beide Seiten der Arbeit nétig sind, um hier voran zu
kommen.«#®

4.8 Charisma von innen und auflen betrachtet

Charisma ist die als auferalltiglich geltende Qualitit einer Person, die
wegen dieser Qualitit als Fithrer gilt.*? Thre AufRergewshnlichkeit mani-
festiert sich in einer besonderen Kraft oder Begabung, iiber die nicht jeder
Mensch verfiigt und die auch nicht jedem zuginglich ist. Die Form, in die
sich Charisma jedoch manifestiert, ist das Resultat eines kollektiven Erwar-
tungsmusters. Es fillt nicht zufillig vom Himmel, sondern ist von der be-
reits existierenden (religiésen) Tradition vorbereitet worden. Auf dieser
Weise wird die Tradition entweder fortgesetzt, oder das Charisma verstirkt
eine bereits in ihr vorhandene Erwartung. Jede charismatische Qualitit
muss daher, will sie ihre Wirkung entfalten, zuerst von anderen erkannt
werden, um dann auch entsprechend gewiirdigt werden zu koénnen. Das
bedeutet unter anderem, dass sich bestimmte Zeichen einstellen sollen, die
die Echtheit des Charismas belegen. Gruppenexterne Mafstibe sind dabei,
wie Max Weber bereits sagte, »begrifflich véllig gleichgtiltig: darauf allein,
wie sie (i.e. die auleralltigliche Qualitit) tatsdchlich von den charismatisch
Beherrschten, den >Anhingern«< bewertet wird, kommt es an.«>°

Der Lehrer Silleyman war in den Augen seiner Schiiler ein solcher
Charisma-Triger. Die Mafstibe fir seine Beurteilung wurden von Stiiley-

47  Telefongesprich mit M/SG 5 vom 26.9.2000.

48 Interview mit M/SG 9 vom 24.9.2000.

49 Die Schlussbemerkungen stiitzen sich auf die klassische Charisma-Defini-
tion von Max Weber (1921) 1972, S. 140-2, S. 654-61.

50  Weber (1921) (1972), S. 140, § 10.

142

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

mans langjihriger religiéser Ausbildung bestimmt. Sein Charisma war der
religiosen Tradition des Islam entnommen und von der Form, die diese in
der Nakshibendi-Tradition bekommen hatte, geprigt worden. Fiir seine
Schiiler bot die religiése Tradition, mit der sie mehr oder weniger vertraut
waren, welche sie manchmal aber auch erst durch den Lehrer kennen lern-
ten, das Werkzeug, um die Zeichen, die Stileyman Zeit seines Lebens von
sich gab, zu lesen und zu beurteilen. Allerdings war stets nur eine kleine
Gruppe bereit, genau diese Zeichenauswahl aus dem weiten Fundus der
islamischen Tradition aufzugreifen und ihr eine zentrale Stelle einzuriu-
men. Es waren diese Siilleymans Kompromisslosigkeit, mit der er sich an
die religiose Tradition hielt und auch nicht im Geringsten davon abzuwei-
chen bereit war (= Tradition des Mugaddid); seine Begabung, Analphabe-
ten in kiirzester Zeit das Koranlesen beizubringen, und die Bedeutung, die
er dem iiberkommenen Medrese-System dabei einrdumte (= zentraler Stel-
lenwert des “Ilm); die Bescheidenheit und offensichtliche Selbstkenntnis,
mit der er seine Funktion erfiillte (= zentraler Stellenwert des Ma‘rifa); so-
wie schliefllich seine Fihigkeit, anderen Zuversicht zu geben, ja, dazu zu
inspirieren, eben diesen Weg einzuschlagen und somit das eigene Leben
sinnvoll zu gestalten (= Vermittlung von Niir, wodurch Ma‘nawiyat sich
manifestieren kann).

Das Vakuum, das durch den doppelten Verlust an der Fithrungsspitze
entstanden ist — durch den Weggang des Kolner Direktors sowie durch den
Tod des bisherigen Fiihrers der weltweiten Siileyman-Gemeinschaft —, hat
das prekire charismatische Gefiige dieser Gemeinschaft blofgelegt. Das
hat sie in eine Krise gestiirzt. Verwundern kann das nicht. Eine Fithrung,
die teils auf formaler Organisation, teils auf Charisma beruht, muss immer
wieder ihre innere Quelle unter Beweis stellen und ist daher, wie Weber
ausfiihrt, auf eine spezifische Weise labil’" Jeder neue Fiihrer muss sich
nimlich zuerst bewihren, er muss durch Zeichen beweisen, iiber diesel-
ben charismatischen Fihigkeiten zu verfiigen wie sein Vorginger, und
nachweisen, dass das, was er macht, tatsichlich dem Wohlergehen der
Gemeinschaft dient. Jedes Charisma ist angreifbar, weil es »auf der emo-
tionalen Uberzeugung von der Wichtigkeit und Wert einer Manifestation
(-..) welcher Art auch immer«5® beruht. Eine solche Uberzeugung muss
sich immer wieder von neuem »von innen heraus« der Menschen bemich-
tigen. Die vielen Gertichte, die im Augenblick in der Gemeinschaft die

51 Ebenda, S. 656.
52 Ebenda, S. 657.

143

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Runde machen, scheinen zu bestitigen, dass sie die Direktiven des neuen
Direktors gegen seine persénliche Uberzeugungskraft abwiegt.5

Hinzu kommt, dass jedes Charisma sich nur unter bestimmten, von
der Tradition festgelegten Bedingungen an andere mitteilen kann und so-
mit von Anfang an seine eigene Begrenzung umreifit. Mitunter ist in die-
ser Gemeinschaft ihre Mitteilung nur dann giiltig, wenn sie nachweislich
an die »goldene Genealogie«, der Silsila sad’at, anschlieit. Die Genealogie
und das darin festgelegte Erbe der Sufi-Heiligen der Nakshibendi-Mugad-
didi-Tradition biirgt durch die von diesen entwickelte Imitatio Muhammadi
fiir die Nihe zum Propheten. In der Laiengemeinschaft wurde die Ordens-
struktur darum abgeschafft und stattdessen die personliche Lebensfiihrung
— die Imitatio Muhammadi — noch mehr in den Mittelpunkt geriickt. Das
Erbe der Sufi-Heiligen bietet dennoch Hilfe, sich Gott emotional zu ni-
hern. Die Hilfe wurde frither durch den Scheich als dem »einzigen Tor zur
Realitit« gegeben.’* In der Laiengemeinschaft ist sie durch die gegensei-
tige Hilfe im Gebetskreis ersetzt worden. Trotzdem, — sozusagen gegen
besseres Wissen — hoffen auch diese Gliubigen auf ein wenig Hilfe vom
Direktor.

Diese zwiespiltige Position des Direktors zwischen Geschiftsfithrer
und Charisma-Triger hat eine zweite Krise heraufbeschworen, die insbe-
sondere fiir den europiischen Zweig der Gemeinschaft von grofer Trag-
weite ist. Benjamin Zablocki nannte sie die Krise der Glaubwiirdigkeit.”
Auch hier geht es keineswegs um die Glaubwiirdigkeit in den Augen der-
jenigen, die nicht zur Gemeinschaft gehoren. Was im Augenblick in den
Institutionen der deutschen Mehrheitsgesellschaft, in den Kirchen, den
Biiros der Gemeindepolitiker oder aber der Presse iiber den Verband ge-
dacht und gesagt wird, gehort zu der geringsten ihrer Sorgen. Warum es
aber geht, was den Verantwortlichen in der Gemeinschaft unter den Ni-
geln brennt und von den Mitgliedern mit Sorge verfolgt wird, sind die in-

53  Die erste Variante besagt, dass nicht Ahmed Arif, sondern Kacars Stellvertre-
ter von diesem kurz vor seinem Tod angewiesen wurde, die Gemeinschaft wei-
terzufiihren. Aus Griinden, die fiir viele unbefriedigend erklirt sind, sollte er
aber am Tag nach dem Begribnis seine Position zugunsten des Enkels abge-
treten haben. Die andere Variante besagt, dass Kacar eine Woche vor seinem
Tod die beiden Enkel Siileymans, Ahmed Arif und seinen Bruder Mehmed, zu
seinen Nachfolger benannt hat.

54  Siehe Kap. 1.

55  Zablocki 1996, S. 6.

144

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

ternen Mafistibe, die gegenwirtig angelegt werden, um die Reichweite des
selbst auferlegten Auftrags der religiésen Erneuerung, den so genannten
Hizmet, abzustecken.

Zablocki stellte die Probleme, die mit der Konsolidierung des Charis-
mas einhergehen, als eine Art Seiltanz dar: hier die Notwendigkeit zu kon-
solidieren, dort die Notwendigkeit, den urspriinglichen charismatischen
Funken lebendig zu halten. Eine solche Problemlage lisst sich leicht aus
der gegenwirtigen Lage der Siileyman-Gemeinschaft ablesen. Es geht um
die Frage, ob dasjenige, was man in den letzten Jahren zustande gebracht
hat, ob die Offnung nach auRen, die Griindung der Akademie, sogar die
Stabilisierung der Gemeinschaft durch Ankauf von Immobilien, noch in
Ubereinstimmung mit den Absichten des Griinders ist, oder ob dadurch
die Essenz, ausgedriickt in der Inspiration und Begeisterung, die die See-
len der Kinder erreichen soll, verschiitt gegangen ist.

Was bedeutet es, wenn heute nach dem Fithrungswechsel laut iiber die
eigene Glaubwiirdigkeit nachgedacht wird, wenn die Wirtschaftlichkeit des
Vereins und somit Formen der rationalen Organisation unterbunden wer-
den und die AuRenkommunikation fiir unnétig erklirt wird? In einem re-
ligiosen Kontext sind diese Schritte als Versuche zu verstehen, die schlei-
chende Veralltiglichung des Charismas riickgingig zu machen. In einem
weltlichen Kontext hingegen haben sie eine andere Bedeutung. Der Au-
Renwelt signalisieren sie soziale Schliefung und kénnen wie ein vorge-
schobener Riegel verstanden werden, der die Gemeinschaft daran hindert,
die Kontingenz, die fur die religiose Tradition in der Moderne entstanden
ist, zeitgemifl zu bewiltigen.

145

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5
DiE INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

5.1 Die Asymmetrie der Inklusion

In den islamischen Gemeinden Europas hat sich unter dem Druck christli-
cher Provenienz eine neue Organisationsform vollzogen: die Mitglied-
schaft. Das christliche Selbstverstindnis hat hier institutionelle Rahmen-
bedingungen hervorgebracht, die den neuen religiésen Minderheiten als
einziges Organisationsmodell die Rechtsform des eingetragenen Vereins
zur Verfiigung stellen. Dem Soziologen Niklas Luhmann zufolge ist die
Entwicklung in Richtung religiése Mitgliedsorganisation in erster Linie als
eine Weiterentwicklung moderner christlicher Organisations- und Ge-
meindeformen zu betrachten. Das besagt aber nicht, dass die Zugehorig-
keit durch Glaubensiiberzeugung mit der Inklusion durch Mitgliedschaft
kompatibel sei: »nach wie vor kollidiert die Vorstellung einer Glaubensge-
meinschaft mit der Vorstellung einer Mitgliedorganisation.«'

Die Mitgliedschaft hat indes die Grenzen der islamischen Gemeinden
bereits geindert. Diese kommen nun nicht mehr nur durch Geburt zu-
stande, sondern zusitzlich durch bewusste Entscheidungen und das Ein-
gehen von finanziellen und anderen Verpflichtungen. Die Mitgliedschaft
grenzt Moslems aus, die sich religis nicht engagieren, und definiert deren
Ort als peripher, wihrend sie die Mitglieder und ihr Engagement ins Zent-
rum riickt. Daftir aber erfolgt die Mitgliedschaft fiir Manner wie fiir Frauen
auf gleiche Weise und setzt damit eine prinzipielle Gleichheit voraus. Tat-
sichlich bilden Frauen heute innerhalb der minnlich geprigten Offent-
lichkeit einer Moschee meistens eine eigene Offentlichkeit. Von Gleichheit
kann aber noch nicht die Rede sein. Auch im »Verband der Islamischen
Kulturzentren« gibt es Frauengemeinden. Es stellt sich die Frage: Welchen
Ort besetzen sie?

Die Mitgliedschaft hat iltere Modelle der religiosen Inklusion nicht
ersetzt, sondern erginzt. Die religiése Einbeziehung greift zusitzlich auf
zwei Organisationsmodelle der islamischen Vergangenheit zuriick, die al-
lerdings in jeder europiischen Organisation anders gewichtet sind. Das

1 Luhmann 2000, S. 229. Luhmann zeichnet im Kapitel »Religiése Organisa-
tionen« die Unausweichlichkeit organisierter Religion nach. Damit stellt sich
auch die Frage der Inkompatibilitit von Religion und Organisation (S. 248).

147

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

sind das mainstream-Modell, das an erster Stelle Midnner ins Auge fasst,
sowie das Ordensmodell, das beiden Geschlechtern getrennt voneinander
einen eigenen Platz zuweist. Durch die neue institutionelle Anforderung
des eingetragenen Vereins wurde zwischen diesen verschiedenen Formen
der religiésen Einbeziehung eine Dynamik in Gang gesetzt. Man konnte
auch sagen: Die Gestaltung islamischer Organisationen in Europa spielt
sich in einem Dreieck unterschiedlicher und zum Teil auseinander streb-
ender Bindungen ab (s. Abb. 4).

Das war nicht immer so. Die islamische Tradition iiberliefert zwar Ge-
schichten vom Propheten, der die Frauen dazu ermutigte, in der Moschee
zu beten, und der Losungen antrug, um die Spannung zwischen den Ge-
schlechtern abzubauen. Die islamische Geschichte lisst jedoch ein anderes
Bild entstehen. Frauen wurden als Quelle der Unruhe und der Verfithrung
betrachtet und als Ursache sozialer Disharmonie abgestempelt. [hre Anwe-
senheit im Gebetsraum war alsbald unerwiinscht, und Frauen, die etwas
auf sich hielten, liefen sich dort nicht mehr blicken. Von den Frauen wur-
de erwartet, dass sie ihre Gebete zu Hause durchfiihrten und im Ubrigen
nur so viel von den koranischen Wissenschaften erfuhren, dass sie selbst-
stindig das Gebet verrichten konnten. Von den Medresen blieben sie weit-
gehend ausgeschlossen. Das dnderte sich erst im Zuge der religiésen Er-
neuerungsbewegungen der 1970er Jahre. Auch moslemische Frauen in
Europa, die heute die Wissenschaften des Islam studieren und sich in der
Tradition auskennen, weisen unermiidlich darauf hin, dass ihr heutiger
Status in der Gemeinde nicht mehr mit der koranischen Tradition {iberein-
stimmt.?

Minner benutzten den 6ffentlichen Raum, den die Moschee bietet, in-
des auf unterschiedliche Weise. Hier wurden sie als Jungen in den Koran
eingefiihrt und hier gab es die Moglichkeit, mit anderen das rituelle Gebet
zu verrichten. An diesem Ort horten sie gemeinsam die Ermahnungen in
der wochentlichen Freitagspredigt. Auch Minner, die sich religiés nicht
engagierten, konnten hier ein Gefiihl der Zugehoérigkeit aufrecht erhalten,
weil jede Moscheegemeinde zugleich einen 6ffentlichen Raum darstellt, in
dem Geschifte gemacht und Freundschaften gepflegt werden, in dem man
sich sozial engagiert oder politisch artikuliert. Der religiose Ort war also

2 Hoffmann-Ladd 1995, S. 327; Artoun 1989, S. 104, 120, 123; Berkey 1992, S.
161-81. Neue Frauenzeitschriften wie HUDA (seit 1995) oder »The European
Muslim Woman« (seit 1998) bringen regelmifig Beitrige tiber die Ehefrauen
und Téchter des Propheten.

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

auch immer ein Ort minnlicher Vergemeinschaftung, zu der Geburt und
Geschlechterzugehérigkeit den Zugang gewihrten.?

Neben dieser Tradition des mainstream-Islam gab es aber immer auch
das Angebot der islamischen Orden. Orden ermdglichten beiden Ge-
schlechtern, sich religiés zu engagieren. Hier galt immer, dass Minner wie
Frauen sich individuell dafiir entschieden, dieser oder jener Methode zu
folgen und damit die eigene Glaubenspraxis zu intensivieren (s. Kap. 1). In
den Orden vollzog sich die Inklusion nicht durch Geburt, aber auch nicht
durch eine formale Mitgliedschaft. Hingegen gingen die Anwirter ein
Band des gegenseitigen Vertrauens und Respekts (Rabita) mit dem
Scheich des Ordens ein, das am Ende mit einem Geliibde oder einer Initia-
tion besiegelt wurde. Das Band galt fiir Minner wie fiir Frauen. Manche
Ordenshiuser hielten einen zusitzlichen Raum fiir Frauen bereit. Unter
besonderen Umstinden bildeten Frauen aber auch eigene Binder mit ei-
genen Vorsteherinnen und spirituellen Abstammungsketten (Silsila) he-
raus und bezogen getrennte Riumlichkeiten.*

Die religiose Tradition dieser Orden hat sich in Europa fortgesetzt.’
Auch wenn die meisten islamischen Organisationen in Europa die intensi-
vierte Gebetspraxis der Orden nicht iibernehmen, bietet ihnen das Or-
densmodell der Geschlechtertrennung ein Vorbild, durch das die Inklusion
von Frauen und Minnern, die durch die Mitgliedschaft unvermeidbar ge-
worden ist, bewiltigt werden kann. Alle islamischen Organisationen in Eu-
ropa sehen sich gezwungen, ein Gleichgewicht zwischen den verschiede-
nen Bindungen, die sich ja zum Teil ausschliefen, zu finden, und sie tun
das alle mit unterschiedlichen Gewichtungen. Auch der Ort religidser Ver-
gemeinschaftung von Frauen befindet sich dadurch heute in der Moschee,
ohne allerdings mit dem Ort der Manner gleichgestellt zu sein. Es hat sich
eine weibliche Offentlichkeit etabliert, die bereits durch vielfiltige struktu-
relle MaRnahmen (Moscheeriume fiir Frauen) gestiitzt wurde.® Das ist
eine neue Erscheinung. Zunichst geht es hier darum, das Verhiltnis des
»Verbandes der Islamischen Kulturzentren« zu seiner femininen Offent-
lichkeit zu bestimmen.

3 Barazangi 1995, S. 409; Waardenburg 1995, S. 147-51.

4  Bottcher 1998.

5 Es gibt noch immer sehr wenig Literatur iiber Sufi-Orden in Europa. Fiir
Deutschland: Spuler-Stegemann 1997; Schlefmann 1999. Fiir England: Werb-
ner 1998, 200I.

6 Jonker 1999c.

149

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Als Nachfolgeorganisation eines Ordens bezieht der »Verband der Isla-
mischen Kulturzentren« eine Position, die von anderen Moslems in Europa
nur widerwillig zur Kenntnis genommen wird.” Sie beinhaltet Gleichheit
der Geschlechter im Bereich des Religidsen neben dezidierter Ungleichheit
im Bereich der Verwaltung und der religiésen Reprisentation. Auch wenn
in dieser Laiengemeinschaft das Scheichtum abgeschafft wurde, sind alle
Mitglieder nach wie vor vom Rabita, dem Band des gegenseitigen Respekts
und Vertrauens geprigt. Das schafft eine prinzipielle Gleichheit. Die Ge-
meinschaft der Muslime (umma) ist gleichwohl minnlich konnotiert. Im
organisatorischen System des Verbandes wurde sie in einen Raum umge-
wandelt, in dem sich Verwaltung und Charisma unauflgslich miteinander
verkniipfen lieflen. Damit beziehen die Minner eine Position, die die der
Frauen nicht nur hierarchisch iiberlagert, sondern mit deren Hilfe sie den
Frauen einen Ort zuweisen, der keine Nihe zum religiésen Zentrum er-
laubt. Rabita fordert von beiden Geschlechtern, der Gemeinschaft zu die-
nen und damit den in ihr angelegten religiésen Auftrag zu erfiillen. Das
Zentrum der Organisation befindet sich indes dort, wo die Verkniipfung
von Charisma und Verwaltung die Legitimitit des Auftrags auch als von
Gott gegeben garantiert.

Die Einbeziehung durch Mitgliedschaft setzt aber auch prinzipielle
Rechte des Wihlens und des sich zur Wahlstellens voraus. Grundsitzlich
stiinde diese Moglichkeit minnlichen wie weiblichen Mitgliedern offen,
aber in der Praxis sind es nur Minner, die von diesem Recht Gebrauch
machen. Alle Beteiligten bereitet es sichtlich Miihe, mir gegeniiber diesen
status quo zu erkliren. Wenn die weiblichen Hocas zum Beispiel iiber ihre
eigene Arbeit sprechen, fillt des Ofteren das Wort »AuRendienst« (Di§
hizmeti), um den Unterricht der Frauen von dem Innendienst (IS hizmeti),

7 Kritik wird vor allem in Milli-Goériis-Kreisen laut. Mein Interviewpartner M/A
2, selbst ein Nakshibendi-Schiiler, verurteilt die Haltung seiner VIKZ-Kollegen
gegeniiber Frauen als »nicht zur Tradition gehorig«. Aber auch er verweist auf
die Frauen des Propheten, wenn es um die Frage geht, ob Frauen vor einem
Minnerpublikum reden diirfen (seine Antwort lautet also: Nein!). Die Tatsache,
dass der VIKZ sich verweigert, Pilgerfahrten fiir die zum Verband gehorenden
Frauen zu organisieren, verurteilt er aber mit einem lapidaren »gehort nicht
zum Islam. Dafiir gibt es keine Quellen« (am 16.10.2000). Muslimische Frau-
en, die sich in Milli-Gériis-Nihe selbststindig organisiert haben und tiber eine
relativ grofle Selbststindigkeit verfiigen, winken nur ab, wenn es um die Lage
ihrer Glaubensschwestern beim VIKZ geht.

150

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

dem Unterricht mit Kindern, zu unterscheiden. Wie sehr dieser Ausdruck
auch die Wichtigkeit der die Da’wa-Arbeit unterstreicht, so weist er doch
auf eine Grenze hin. Die Organisation hat indes ein bestimmtes Verhalten
entwickelt, um mit diesem Nebeneinander von Symmetrie und Asymme-
trie umzugehen. Und, wie sich spiter zeigen wird, ist die Lésung, die ge-
funden wurde, fiir die meisten — Frauen wie Minner — akzeptabel.

Die folgende Situationsskizze einer Berliner Moschee fasst das Neben-
einander von Symmetrie und Asymmetrie noch am ehesten zusammen.
Gerade weil sie riumlich getrennt sind, kénnen beide Geschlechter gewis-
sermaflen zusammen am selben Bildungsauftrag arbeiten. Beide sind zu-
dem innerhalb ihrer eigenen Gruppe mit derselben religiosen Kommuni-
kation beschiftigt — eine Kommunikation, die ihnen eine Verbindung zur
transzendenten Wirklichkeit verspricht. Damit ist ein dritter Bezugshori-
zont der Kommunikation markiert, dem sich beide Geschlechter unterord-
nen und der ihre direkte Kommunikation, die von Respekt und Zuriickhal-
tung geprigt ist, reguliert. Schliefllich iibernehmen die Minner auch dann
die Verantwortung, wenn sie dafiir weniger qualifiziert sind als ihre weibli-
chen Gegenspieler. Die Frauen tiberlassen ihnen gerne den Vortritt.

5.2 Die Suche nach Wortern

Das Haus liegt am iuflersten Rand des Mirkischen Viertels, das letzte
rechts, bevor der Freizeitpark beginnt. Es ist ein zweistockiger Neubau, in
dem sich ein Supermarkt befindet. Neben der Tiirschelle steht schlicht
»Isl. Kulturbiiro. 1. Stock«. Nur wer genauer hinschaut, kann im Fenster
des ersten Stocks ein Plakat mit der Aufschrift »Verband der Islamischen
Kulturzentren« entdecken. Im obersten Stock befindet sich eine Zahnarzt-
praxis. Patienten und Moscheebesucher sind sich im breiten Treppenhaus
gleichermaflen anonym. Hier befindet sich die nordlichste Moscheege-
meinde Berlins.

Zwei junge Hocas, ein Mann und eine Frau, verrichten in dieser Mo-
schee den Dienst. Weil sie miteinander verwandt sind, gilt die sonst stren-
ge geschlechtliche Trennung fiir sie nicht. Obwohl er ausschliefllich im
Minner- und sie im Frauenraum arbeitet, kénnen sich beide auch zusam-
men in der Kiiche oder im Biiro aufhalten oder sich einmal rasch im Flur
verstindigen. Das erweist sich im Hinblick auf die beschrinkten Rium-
lichkeiten und die durch die ganze Etage tollenden Kinder als praktisch.

Die Moschee umfasst lediglich einen kleinen Gebetsraum fiir Frauen
und einen etwas gréfleren Raum fiir Minner, in dem letzteren sind auch

151

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

eine Gebetsnische und ein Predigtstuhl eingebaut. Weiterhin gibt es auf
der Minnerseite neben einem kleinen Krimerladen ein Biiro, in dem auch
der Besuch empfangen wird. Die Kiiche befindet sich auf der anderen Seite
neben dem Frauenraum. Fiir beide Geschlechter wurden getrennte Wasch-
rdume eingerichtet. Die Gruppe der Teilnehmer am Gebetskreis (Hatim)
umfasst lediglich sieben Frauen und zehn bis zw6lf Minner. Diese Gruppe
bildet ebenfalls die ganze Gemeinde. Andere Moslems verirren sich nicht
an diesen Ort. Lediglich in der Fastenzeit kommen mehr Besucher — von
woher, das wissen die Hocas nicht. Der Frauengebetskreis trifft sich don-
nerstags in der Moschee und mittwochs bei einer der Teilnehmerinnen zu
Hause. Der Minnerkreis kommt nur montags zusammen.

Der Umgang zwischen Schwager und Schwigerin ist entspannt und
respektvoll. Beide haben die gleiche Ausbildung durchlaufen. Sie spricht
zudem Deutsch, eine Sprache, die er nicht beherrscht. Zusammen erkliren
sie mir, so gut wie es geht, die »Empfehlungen« des Lehrers Siileyman.
Diese betreffen die von ihm empfohlenen Predigtthemen. In den 1950er
Jahren schrieben seine Schiiler sie in Hefte, die heute durch die weitge-
streuten Gemeinden zirkulieren (s. Kap. 2). Man merkt den beiden an,
dass sie sich bestens mit den Feinheiten der Grammatik und mit kompli-
zierten Wortfeldern in mehreren Sprachen auskennen. Es ist ihr Metier,
sich zwischen der heiligen Koransprache, dem modernen Arabisch, dem
Osmanischen und dem Tiirkischen hin und her zu bewegen, ohne dabei
ein Kérnchen Bedeutung zu vernachlissigen. Nur die deutsche Uberset-
zung fehlt thnen, der in Berlin geborenen Schwigerin ebenso wie dem in
Ankara aufgewachsenen Schwager.

Trotz ihrer deutschen Sprachkenntnisse ordnet sich die junge Frau
dem Schwager unter und lisst ihm bei der Erklirung schwieriger religiser
Begriffe den Vortritt. Er benutzt diesen Freiraum zuriickhaltend, holt ein
osmanisches Worterbuch und beginnt, ihr die Schliisselwérter ins moder-
ne Tiirkisch zu iibersetzen, damit sie sie dann mir erkliren kann. Aber es
gelingt ihr nicht, deutsche Aquivalente zu finden. Meine Wortvorschlige
aus dem christlichen mystischen Bereich verhallen unverstanden. Mir
kommt wieder die Bemerkung des Berliner Vorstandsvorsitzenden in den
Sinn: »Wir haben junge Leute, die viel wissen, aber ihr Wissen ist wie
durch eine Mauer getrennt.« Die Mauer entpuppt sich als eine fast un-
durchdringliche Sprachbarriere. Ihr sorgfiltig gegliedertes und verfeinertes
Wissenspotenzial ist kaum an den konzeptuellen Horizont der Moderne
anschlussfihig. Ubersetzungshilfen existieren nicht, ihnen fehlt zudem
jede Kenntnis der deutschen Gesellschaft. Dass ihr eigenes Wissen von der

152

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Mehrheitsgesellschaft nicht einmal als Wissen anerkannt wird, ist ihnen
bislang — vielleicht sollte man sagen gliicklicherweise — entgangen.

Sie erkliren mir also die Dért sart, die vier guten Sachen, die der Leh-
rer Siilleyman von seinen Schiilern forderte: Hoéflichkeit gegentiber dem
Lehrer, ihm zuhoren und an ihn glauben, tun, was er sagt, und ein gutes
Benehmen entwickeln sowie die innerliche Verbundenheit zu ihm aufrecht
erhalten. Letzteres, erklirt mir der Schwager, sei gar nicht schwierig. Man
miisse dabei nur an den grofRen Lehrer, den Ustaz, denken und sich auf
ihn, der schon lingst tot ist, konzentrieren. Dann stelle sich die Verbin-
dung von selbst her, die man Rabita nenne. Das deutsche Aquivalent dazu
fehlt, auch das tlirkische Worterbuch hilft hier nicht weiter. Die beiden ver-
suchen, es mir trotzdem zu erkliren. Ich solle es mir so vorstellen: Am Te-
lefon redet man miteinander, ohne in der Nihe des Anderen zu sein. Im
Rabita redet man im Herzen miteinander. Das ist das Wertvollste, was ein
Orden zu bieten hat. Nur durch Rabita kann man am Maneviat teilhaben.

Ich frage, vielleicht zum 100. Mal wihrend dieser Forschung: Und was
ist Maneviat? Auch jetzt kann nur eine Geschichte das Wortfeld umreifien:
»Ein einfacher Mensch, ein Landarbeiter, kam in den 1950er Jahren nach
Istanbul, um bei Siileyman den Koran zu lernen. Er hatte bis dahin weder
Lesen noch Schreiben gelernt, er war ein Analphabet wie so viele vom
Land. Dann packte ihn Maneviat und innerhalb von vierzehn Tagen konnte
er Arabisch lesen und den Koran rezitieren. Er fuhr zuriick in sein Dorf
und wusste dort sogar zu predigen.« Das ist also Maneviat. Ich versuche es
mit der Ubersetzung »religiése Inspiration«. Der Ausdruck sagt den beiden
Hocas rein gar nichts. Wenn schon ein Aquivalent, dann kénne héchstens
das Wort Keramet herhalten. Was denn wiederum Keramet bedeute? Nun,
Keramet sei eben diese Geschichte und nichts anderes, und sie gelinge nur
mit Hilfe von Maneviat. So drehen wir uns im Sprachkreis.®

5.3 Der Ort der Frauen

Vieles, was in dieser Beschreibung anklingt, kann als typisch fiir die ortli-
chen VIKZ-Gemeinden betrachtet werden: Die Ausrichtung der Raumlich-
keiten, die Zusammensetzung und das Funktionieren der Gemeinde geho-

ren dazu, aber auch die Versunkenheit in einem religiésen Universum, in
dem die Hinweisschilder auf den Ausgang fehlen. Die Bindung an die Or-

8 Besuch an der Moschee von Liibars (Liibars cami) am 22.01.2000.

153

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

ganisation wird von beiden Hocas als eine spirituelle Verbindung zum
Griinder erfahren. Dieses Band, das Rabita genannt wird, iibertragt sich
auf die direkte Kommunikation in der Gestalt eines gegenseitigen Respekts
und Vertrauens. Die Topographie der Moscheen — Kulturzentren, wie man
im Verband sagt — legt fiir beide Geschlechter den Handlungsspielraum
fest. Manner beziehen den offiziellen Moscheeraum, komplett mit Gebets-
nische und Predigtstuhl. In ihrer Domine befindet sich ebenfalls das Biiro,
Ausdruck und Vertretung der Verwaltung. Frauen besitzen ihren eigenen
Raum, oft mit einem eigenen Aufgang, gelegentlich sogar in einem eige-
nen Haus. In diesem Raum spielt sich ihr gemeinsames religiéses Leben
ab, das vom Lernen und Beten bestimmt wird. Es ist eine feminine Offent-
lichkeit, die ein Gegenwicht zur minnlich dominierten Offentlichkeit dar-
stellt. Verglichen mit der traditionellen Auffassung, die Frauen weitgehend
aus dem religiésen Leben und der damit verbundenen Offentlichkeit aus-
sperrte, mag das als eine kleine Revolution gewertet werden.

Der Frauenraum besteht aus einem Gebetsraum, der auch als Schul-
raum benutzt wird. In den gréferen Hiusern befinden sich zusitzlich
Schul- und Schlafriume und grofiziigige Waschgelegenheiten. Eine Kiiche
und ein Essraum runden solche Einrichtungen ab. Alles ist mit Teppich
ausgelegt, der jeden Tag mit einer harten Biirste ein Muster erhilt, das sich
im Laufe des Tages unter den vielen bestrumpften Fiilen wieder ver-
wischt. In dem Gebetsraum fehlen die Insignien einer islamischen Mo-
schee, nimlich die ausgeschmiickte Mihrab, die die Richtung nach Mekka
angibt und der Minbar, der Predigtstuhl. An deren Stelle befindet sich in
den groReren Hiusern ein Fernseher, iiber den Predigten sowie Anspra-
chen des Hauptimam und Feiern aus dem Minnerraum tibertragen wer-
den. In jeder Moschee befindet sich zwischen der Minner- und der Frau-
enabteilung eine Verbindungstiir, die in der Regel abgeschlossen ist, bei
Bedarf aber von den Hocas gedffnet werden kann.

Es gibt auffillig mehr Frauen als Ménner in den Moscheen des Ver-
bandes. Im nichsten Kapitel soll noch berichtetet werden, dass das Enga-
gement der Midchen in den Kursen das der Jungen weit hinter sich lisst.
Es sind die Midchen, die mit ihrer Begeisterung ihre jiingeren Geschwis-
ter, aber auch die Eltern anstecken. Die Anwerbung und anschliefende
Mitgliedschaft von Elternteilen aus Milli-Gériis-, Diyanet- oder nichtgebun-
denen Haushalten bedeutet zweifelsohne eine Stirkung der Gemeinschaft.
Beim niheren Hinschauen betrifft es hauptsichlich Frauen: Es sind die
Schwestern und die Miitter, die zuerst neugierig werden und sich dann
entscheiden, selbst Unterricht zu nehmen. Auf der Frauenseite hért man

154

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

auffillig viele Geschichten iiber das Interesse der erwachsenen Frauen am
Bildungsangebot, was eine Verdopplung des Kursangebots notwendig
machte. In manchen Moscheen wurde das Angebot sogar verdreifacht. Auf
der Minnerseite werden solche Geschichten nicht erzahlt. Es ist ein Hin-
weis auf die unterschiedliche Einbeziehung von Minnern und Frauen in
die Siilleyman-Gemeinschaft.

Der erste Kontakt mit Eltern aus »fremden« Moscheen entsteht auf
Elternabenden, die die weiblichen Hocas fuir ihre Schiilerinnen organisie-
ren. Das erste Mal kommen meistens beide Elternteile, danach bleiben die
Minner weg und es sind die Frauen, die die Kommunikation aufrecht er-
halten. Die Miitter tragen die Verantwortung fiir die Erziehung ihrer Kin-
der. Diese Verantwortung fiir die Erziehung erlaubt es ihnen, Kontakte zur
Auflenwelt zu kniipfen. Im Laufe dieses Kontakts fillt dann die Entschei-
dung der Miitter, sich selbst ebenfalls religiés fortzubilden. Die Beweg-
griinde, sich noch in einem fortgeschrittenen Alter der strengen Lehrdiszi-
plin unterwerfen zu wollen, rithren den Lehrerinnen zufolge aus einem
Gefithl des Defizits: »Die Frauen wollen ihr Gebet verbessern.«® Viele
erkliren dazu, dafiir nie Zeit gehabt zu haben, weil sie immer arbeiten
mussten und im Ubrigen schon als Kind nichts iiber Religion beigebracht
bekommen hatten. Was sie indes brauchen, um die Aufgabe zu bewiltigen,
ist gentigend Freizeit. So sind es entweder die Frauen im Rentenalter oder
die ganz jungen Miitter, die vormittags im Unterricht zu finden sind, bevor
die Kinder aus der Schule kommen. Mit ihren Elternabenden organisieren
die Hocas also weibliche Bildungsnetzwerke, die von der Verantwortung
der Miitter als Sozialisationsinstanz geprigt und legitimiert werden.

Ausgehend von diesem Unterricht bilden die Frauen informelle Stu-
dienkreise, und zwar freiwillig, wie die Hocas sagen. Damit meinen sie,
dass sie iiber diese Frauen keine Supervision oder Kontrolle ausiiben. In
diesen Kreisen wird zunichst gemeinsam der Stoff wiederholt und aus-
wendig gelernt. Manche Gruppen héren zusitzlich beim Kinderunterricht
zu, um so die eigene Aussprache zu verbessern. Dadurch wird der Weg
zum Tedjwid (arab. Tagwid), der melodischen Intonation des Korantextes,
verkiirzt. Im Laufe der Zeit entwickeln sich zudem Gesprichszirkel, in de-
nen die Frauen iiber ihren Alltag reden und sich {iber Probleme austau-
schen. Die Kreise bieten den Teilnehmerinnen also eine Méglichkeit, sich
in einem sozialen und religiésen Netzwerk zu engagieren, das iiber das

9 Interview mit F/SG g vom 2.11.2000.

155

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Netz der Verwandtschaftsbeziehungen hinausreicht. Bildung ist dazu der
erste Schritt, der zudem {iiber die Erziehungsverantwortung fiir die Kinder
legitimiert werden kann.

In vielen Moscheen - in Miinchen, Duisburg, Rotterdam und auch
Berlin — wurden in den letzten zehn Jahren fiir die Frauen getrennte Grup-
pen fur Erwachsenenbildung eingerichtet, die in der Folgezeit einen explo-
sionsartigen Zuwachs erfuhren. In diesen Gruppen erlernen die Erwach-
senen, ebenso wie die Kinder, die arabischen Buchstaben sowie kleine Pas-
sagen aus dem Koran, die sie fiir ihr Gebet benétigen. Fiir viele der idlteren
Frauen sind es oft die ersten Buchstaben, die sie iiberhaupt in ihrem Leben
meistern. Alle Hocas berichteten, dass diese Frauen sich mit Begeisterung
auf ihre Aufgabe stiirzen und die Konzentration hoch ist. Alle, auch dieje-
nigen unter ihnen, die als Analphabetin den Kurs beginnen, machen
schnell Fortschritte. Eine Stimmung, etwas versiumt zu haben, das nun
endlich nachgeholt werden kann, herrscht vor. Was den Unterricht attrak-
tiv macht, ist der Zugang zum Wissen. Der »Verband der Islamischen Kul-
turzentren« bietet den Frauen mitunter eine Moglichkeit, sich selbststindig
im religiosen Bereich zu orientieren sowie die Perspektive, irgendwann
auch in der Lage zu sein, selbststindig iiber die Regeln, die das eigene Le-
ben bestimmen, nachdenken zu kénnen. Damit macht der VIKZ ein An-
gebot, dass nicht, zumindest nicht auf derselben Ebene, in anderen tiirki-
schen Moscheen existiert. Die schnell wachsende Zahl von Teilnehmerin-
nen weist darauf hin, das fiir dieses Angebot auch eine Nachfrage existiert.

Von dort wire der Schritt zum zahlenden Mitglied nicht mehr weit.
Aber nur wenige Frauen treffen diese Entscheidung. Wer Mitglied werden
will, fullt ein Formular aus und iiberweist einen Monatsbeitrag. Mit diesem
Beitritt erhilt man das Stimmrecht fiir den 6rtlichen Vorstand und kann
sich auch selbst zur Wahl stellen. In der Regel sind es die minnlichen
Haushaltsvorstinde, die diese Aufgabe tibernehmen, weil sie es auch sind,
die zu Hause das gemeinsame Bankkonto verwalten. Aus diesem Grund
setzen sich ca. 9o Prozent der Mitglieder aus Minnern zusammen. »Pro
Familie reicht eine Personc, heifdt es da zur Erklirung. Die Formulierung
deutet auf eine Praxis hin, in der sich sowohl Minner als auch Frauen im
Verband einbringen und als engagierte Mitglieder auftreten, der Mann
aber das formale Stimmrecht erhilt. Auf der informellen Ebene kniipft der
Verband an die Familienstruktur an und geht davon aus, dass die wichtigs-
ten Entscheidungsfindungen, die der Vorstand anschliefRend auszufiithren
hat, zuerst in der Familie stattfinden. Auf dieser Ebene haben die Frauen
durchaus Mitspracherecht, zum Beispiel wenn es um die Planung und
Einrichtung einer neuen Moschee geht. Der Hizmet, die Verpflichtung, der

156

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Gemeinde zu dienen, gehért nicht zum Entscheidungsbereich des Vor-
standes.

Die Familienstruktur wird zwar tiberall bevorzugt, dennoch gibt es ei-
ne kleine Gruppe von Frauen, die individuell Mitglied werden. Diese
Gruppe setzt sich aus geschiedenen, allein stehenden und jungen, noch
nicht verheirateten Frauen zusammen und umfasst ca. zehn Prozent der
Mitglieder. Im Prinzip hitten auch sie das Recht, ihre Stimme einzubrin-
gen oder sich zur Wahl zu stellen, aber in der Praxis mischen sie sich nicht
ein. Unabhingiges und selbstbewusstes Auftreten von Frauen ist »irgend-
wie nicht gewiinscht«,'® und die meisten Imame fordern auch nicht, dass
die Stimmen dieser Frauen lauter werden. Junge Frauen bringen auch
dann, wenn ein neuer Vorstand gewihlt wird, ihre Stimme nicht ein: ein-
mal, weil ihnen der Ablauf nicht vertraut ist, dann aber auch, weil sie nicht
wiissten, wen sie wihlen sollten. Diejenigen, die sich zur Wahl stellen, re-
krutieren sich ausschlieflich aus dem Minnerraum und die Kombination
von Geschlechtertrennung und Miindlichkeit verhindert in diesem Fall,
dass sie etwas tiber die Kandidaten wissen.

Warum werden sie dennoch Mitglied? Eine junge Frau in Miinchen
sagt riickblickend: »Es war wie auftanken. Hier holte ich die Kraft, die ich
dann hinterher in der Schule wieder abgab.«" Und eine geschiedene
Frau, die alleine aus der Tiirkei nach Deutschland gekommen war und sich
mit ihren zwei Téchtern durchgeschlagen hatte, meinte: »Wenn ich frither
gewusst hitte, dass es so etwas gibt, wire ich eher hingegangen. Dann hit-
te ich nicht soviel Leid und Probleme gehabt, wie es dann gekommen ist.«"
Solche Aussagen stehen nicht fiir sich. Sie verraten, dass die Frauen im
Gemeindeengagement Sicherheit und damit eine Stirkung der Identitit
erfuhren. Mitglied wurden sie nur deswegen, weil sie als Gegenleistung
»ihre« Gemeinde auch finanziell unterstiitzen wollten. Ausschlaggebend
war Rabita, das Band des gegenseitigen Respekts und Vertrauens. Mitspra-
cherecht hatten die meisten noch gar nicht in Erwigung gezogen.

Das bedeutet, dass sich ortlich Gemeinden bilden mit Minnern, die
formal Mitglied sind und monatliche Abgaben errichten, und mit Frauen,
die zum groflten Teil nur ein informelles Mitspracherecht haben, sich
dennoch zugehorig fithlen und sich fiir »ihre« Moschee einsetzen. Die
Mitgliedschaft wird mit anderen Worten entweder formal vollzogen oder

10 Telefongesprich mit F/SG 4 vom 22.11.2000.
11 Interview mit F/SG 6 vom 28.1.2000.
12 Gesprich mit F/SG 5vom 4.12.1999.

157

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

informel in Anspruch genommen. Fiir beide Geschlechter ist das innere
Band entscheidend und das bringt ein doppeltes Engagement mit sich, das
unterschiedlich eingel6st wird. Einmal helfen Mitglieder ihrer Gemeinde,
das Bildungsziel zu verwirklichen. Dieser Aufgabenbereich ist nach Ge-
schlechtern verteilt und umfasst Renovierungs- und Bauarbeiten ebenso
wie Kochen und Nahen fiir den monatlichen Bazar. Mit dem Gewinn aus
solchen Basaren sichern sich die Frauen zudem eine unabhingige Geld-
quelle, aus der sie regelmifig fiir die Moschee spenden, nicht um einer
formalen Verpflichtung nachzukommen, sondern auf Grund einer Bin-
dung, auf die sie stolz sind.

Diese Familien, die kollektiv Mitglieder sind, bilden meistens auch die
Teilnehmer eines Gebetskreises. Auch hier nehmen wiederum nicht alle
Frauen teil. Das liegt nicht am fehlenden religiosen Engagement, sondern
eher daran, dass es sehr viel Zeit erfordert, und die Gebetskreise sich zu-
dem stets nach 18.00 Uhr treffen, zu einer Zeit, in der die meisten Miitter
zu Hause sein miissen. Die Hocas bemerken, dass die Frauen die zusitzli-
chen Gebete trotzdem bei sich zu Hause durchfithren. Das hat ihre Zu-
stimmung. In der religiésen Sicht der Hocas heif3t es: »So kommt Maneviat
auch in die Haushalte.« Mit anderen Worten, die Mitgliedschaft, obwohl
meistens nur vom minnlichen Haushaltsvorstand formal tibernommen,
erfordert von beiden Partnern ein finanzielles, physisches und religioses
Engagement, das auf unterschiedliche Weise eingel6st wird. Sie beruht auf
der Basis von Freiwilligkeit. »Zwingen kann man die Leute nicht«, sagt mir
ein Hoca, der eine kleine Nachbarschaftsmoschee leitet.® Von den 8o
Mitgliedern in seiner Gemeinde kennt er nur 40 Minner. Ob deren Frau-
en sich auch beteiligen, ist ein Wissen, dass ihm wegen der Geschlechter-
trennung verwehrt bleibt. Was er aber mit Sicherheit sagen kann, ist, dass
sich zehn von 40 aktiven Mitgliedern im Gebetskreis engagieren. Auf der
Frauenseite ist das Verhiltnis anders gewichtet. Von den 100 oder mehr
Frauen sind nur wenige offiziell Mitglied, alle erscheinen aber regelmiRig,
um an den Unterrichtsgruppen teilzunehmen. Nur wenige, vielleicht acht
oder zehn, beten auch regelmifRig im Gebetskreis mit."

Sind denn die Frauen in dieser Gemeinschaft religioser als die Min-
ner? Die Frage ist nicht eindeutig zu beantworten. Was sich sagen ldsst, ist,
dass ihr Zugang zu der Gemeinschaft ausschliefRlich durch die religicse
Bildung bestimmt wird. Die Bildung ist ihr Aufstieg. Sie ergibt sich aus der

13 Telefongesprich mit M/SG 9 vom 22.11.2000
14  Interview mit F/SG 9 vom 2.11.2000.

158

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Erziehungsverantwortung fiir die Kinder und wird von dieser legitimiert.
Fur Minner wird keine Erwachsenenbildung angeboten, obwohl es, wie die
Frauen aus der Ferne sehr wohl beobachten, inzwischen viele Rentner und
Arbeitslose mit gentigend Freizeit gibt. Warum das so ist, warum die Min-
ner kein Verlangen verspiiren, um sich, wie sie, religiés weiterzubilden,
kénnen sich weder die Lehrerinnen noch ihre Schiilerinnen erklaren. Thre
Wahrnehmung fasst mitunter nur die fehlende Nachfrage ins Auge und
damit jene Gruppe von Minnern, zu der oft auch der eigene Ehemann ge-
hért. »Die kénnen sich nicht konzentrieren« oder »Kein Interesse« sind die
am hiufigsten gehérten Kommentare. Warum aber auch die Organisation
sich nicht besonders um die Einrichtung von religiéser Bildung fiir er-
wachsene Minner bemiiht, ist eine Frage, die sie sich nicht stellen. Den
Minnern stehen aber nach wie vor andere Formen der Vergemeinschaf-
tung offen. Auch wenn inzwischen alle VIKZ-Moscheen in Minner- und
Frauenriume aufgeteilt wurden, in denen Minner und Frauen getrennt
zusammenkommen, um zu beten, um sich gegenseitig zu informieren
oder gemeinsam eine Arbeit in Angriff zu nehmen, sind Verwaltung und
Reprisentation nach wie vor Midnnerdoméne. Beides bietet Minnern eine
Karrieremoglichkeit, die sich anders gestaltet und auch andere Horizonte
6ffnet als fir Frauen. Zuweilen gipfelt es in eine Karriere im internen Ver-
waltungsbereich, die das religiose, von Hizmet geprigte Engagement lingst
hinter sich gelassen hat.

Fiirs Erste ist festzuhalten: In der Siilleyman-Gemeinschaft gibt es sehr
viele Frauen. Der grofite Teil nimmt die Bildungsangebote wahr, ohne
Mitglied zu sein. Die Frauen nehmen an einem Unterricht teil, der ur-
spriinglich nur fiir Kinder gedacht war. Manchmal lernen sie noch mit die-
sen zusammen; immer fter aber werden fiir sie getrennte Gruppen einge-
richtet. Die religise Bildung ist ihr Weg nach oben und ihre Moglichkeit,
weibliche Bildungsnetzwerke ins Leben zu rufen. Die meisten von ihnen
gehoren Familien an, in der der minnliche Haushaltsvorstand die Mit-
gliedsbeitrige entrichtet und in der Gemeinde an den Entscheidungen be-
teiligt ist. Die Frauen wiederum iiben zu Hause Einfluss auf die Entschei-
dungen aus, aber nur, wenn sie die Frauenbereiche betreffen. Sie unter-
stiitzen zudem »ihre« Moschee auf vielfiltige Weise, u.a. durch ein regel-
mifiges Arbeitsengagement und die Organisation von Basaren, mit deren
Ertrag auch sie einen finanziellen Beitrag leisten. Die Frauen praktizieren
also etwas, das man indirekte Mitgliedschaft nennen konnte. Thre Reflexi-
on iiber das formale Stimmrecht erwies sich hingegen als unbegehbares
Geldnde. Die meisten Befragten hatten sogar Miihe, meine Fragen zu ver-

159

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

stehen.” Dem Gedanken, direkten Einfluss auf die Verwaltung und Re-
prisentation der Organisation nach auflen auszuiiben, wurde von ihnen
kaum Bedeutung beigemessen.

Wie ldsst sich nun die weibliche Offentlichkeit bestimmen? Wo befin-
det sich der Ort der Frauen? Die Einbeziehung durch die Annahme der
spirituellen Verbindung (Rabita) schafft ein Gleichgewicht zwischen den
Geschlechtern, da beide ein religioses Engagement eingehen und ihrer
Gemeinschaft dienen wollen. Sie legitimiert eine weibliche Offentlichkeit
als Teil der gesamten Offentlichkeit. Thr Wunsch nach religidser Bildung
hat den Frauen zudem einen Platz am Rande der Da’wa-Arbeit eingerdumt.
Damit nehmen sie zwar numerisch einen breiten Platz ein, aber einen, der
unermiidlich von sich weg auf den Fokus der Gemeinschaft verweist. Der
Fokus kann wiederum nur »die Zukunft der Kinder« sein (s. Kap. 6). Das
Zentrum dieser religiosen Organisation befindet sich indes dort, wo Cha-
risma und Verwaltung aufeinander treffen. Das ist derjenige, der — wenn
auch in abgeschwichter Form — die spirituelle Kontinuitit darstellt, die fiir
die Gemeinschaft lebensnotwendige Inspiration, die {iber diese bis in die
Gegenwart geleitet wird, durch eine angemessene Verwaltung garantiert (s.
Kap. 4). Das aber ist eine exklusive Minnerdomine. Die Frauen haben an
dieser Verkniipfung von charismatischen und verwalterischen Aufgaben
keinen Anteil. Damit bilden sie weder den Fokus noch das Zentrum. Thr
Ort befindet sich dazwischen, oder, wie sie ihn wahrnehmen, »im Auflen-
dienst«.

5.4 Die Grenzen der Kommunikation

Als im Sommer 2000 organisatorische Mafnahmen bekannt wurden, die
praktisch jede Leitungsstruktur der europdischen VIKZ-Moscheen aus ih-
ren Angeln hob (s. Kap. 4), stellten die Frauen mit Erleichterung fest, dass
sie nicht von den Anderungen betroffen waren. Abgesehen von den »ein-
gespielten Ehepaaren« konnten die Frauen auch nicht betroffen sein, sagte
mir der Berliner Vorstandsvorsitzende. Auf der Ebene des regionalen und
uiberregionalen Vorstandes befanden sich nun mal keine Frauen, daher

15 Meine Fragen lauteten: Wie wird man Mitglied? Wie viele Mitglieder (Min-
ner und Frauen getrennt) gibt es in Threr Moschee? Ich stellte sie etwa einem
Dutzend Hocas (Manner und Frauen).

160

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

blieben sie auch — in seinen Augen gewissermaflen naturgemifd — von jeg-
licher Neustrukturierung verschont.'

Beinahe wire es anders gekommen. Beinahe wire den Frauen ein er-
weiterter Platz in der Organisation eingerdumt worden, der den Mahram,
den selbst verwalteten Frauenraum, nicht gesprengt, aber doch erheblich
erweitert hitte. Ein Jahr zuvor hitte sich die Unsichtbarkeit der Frauen auf
organisatorischer Ebene noch fast zum Problem ausgewachsen. Im Zei-
chen und Zeitalter der Offnung zur europiischen Aufenwelt und wahr-
scheinlich auch unter dem Druck der Anfeindungen derselben Auflenwelt,
die tiberall 6ffentlich verlauten lief?, islamische Organisationen seien frau-
enfeindlich, wiinschte man sich in der Leitungsetage des VIKZ nunmehr
eine aktive Beteiligung der »Damen«, und zwar auf allen Ebenen. Die
Minner, die diese Entscheidung iiber die Kopfe der Frauen hinweg getrof-
fen hatten, konnten die Frauen aber nicht mobilisieren. »Warum nicht?«
fragte mich der Generalsekretir im Sommer 1999 und bekannte, es sei
ihm »ein Ritsel«. Die Aufforderung schlug inzwischen Wellen. In Ham-
burg iiberlegten sich die Frauen, einen »Frauenverband der Islamischen
Kulturzentren« zu griinden. Aber der Generalsekretir wies diesen Vorschlag
sogleich vehement von der Hand: » Schmeckt mir nicht! Gleich sollen wir
auch noch einen Minnerverband griinden miissen!« »Die Frauen«, mein-
te er zu mir, »sind schon mitvertreten. Sie miussen lediglich aktiver wer-
den.« Wo genau, dariiber war er sich aber im Unklaren: »Vielleicht mehr
im Bildungswerk.«"”

Die Leiterin der Frauenausbildung, die wihrend dieses Gesprichs
schweigend zuhorte, kommentierte spiter: »Das Problem liegt auch bei
uns Frauen. Wir sind zu passiv.« Sie machte sich schon linger Sorgen da-
riiber und wollte nun dem Direktor einen Vorschlag unterbreiten, der die
Frauen zu mehr Aktivitit anregen wiirde. Auch die Leiterin der Akademie,
die einzige Frau mit einer Ausnahmeposition in der Organisation, hatte ihr
bereits vorgeschlagen, fiir alle Frauen zuerst einmal Qualifizierungskurse
einzurichten, »damit wir mitmachen koénnen«. Die Entwicklung einer
Verwaltung mit Binnendifferenzierung, Entscheidungsstrukturen und ge-
nau abgezirkelten Verantwortungsbereichen hatte sich bis dahin weitge-
hend auflerhalb ihres Gesichtsfeldes abgespielt. Das erschwerte nun die
Uberlegung, was man denn machen kénne, erheblich. Aber die Zwiespil-

16  Interview mit M/SG 15 vom 13.09.2000.
17 Interview mit M/SG 4 vom 31.7.1999.

161

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

tigkeit der Lage war der Lehrerin, die sich in ihrem eigenen Bereich bes-
tens auskannte, durchaus bewusst: »Der Generalsekretir will keine Frauen
in der Organisation. Der will alles selbst ausgedacht haben.«'®

Ein Jahr spiter waren die vorsichtigen Bestrebungen, die Frauen fiir
die Fithrungsetagen zu werben, bereits hinfillig geworden. Der Fiih-
rungswechsel hatte inzwischen einen Mann an die Spitze der Organisation
gebracht, der sich Frauen ausschliefflich im Mahram vorstellen konnte.
Thm zufolge haben Frauen auflerhalb dieses Raums »nichts zu suchen
oder zu sagen«.'® Thr Zugang zur Offentlichkeit, ob nun der minnlich
geprigten Offentlichkeit eines Vorstandes oder der geschlechtsneutralen
Offentlichkeit der Mehrheitsgesellschaft, stellte er mit dem Wort »unwiir-
dig« an den Pranger.*® Damit war der zdgerliche Versuch, den Ort der
Frauen innerhalb der Organisation zu erweitern, vorliufig beendet. Damit
war aber auch der Ausnahmeposition der einzigen Frau in der Gemein-
schaft, die mit Offentlichkeitsaufgaben im Bereich des interreligitsen Dia-
logs betraut worden war, ein jihes Ende bereitet.

Frauen besitzen jedoch ihre eigenen Riume und innerhalb dieser
Grenzen sind sie autonom. Die Lehrerinnen entscheiden zum Beispiel
selbst dartiber, wie oft sie sich treffen, und woriiber sie miteinander spre-
chen.”" Was diese religiése Kommunikation angeht, bildet die Geschlech-
tertrennung sicherlich einen Vorteil. Sie erlaubt es, diesen Lehrerinnen
ihren minnlichen Gegenspielern ebenbiirtig, manchmal aber auch tiberle-
gen zu sein, weil sie sich ihre eigenen Themen setzen kénnen und die Tex-
te in ihrem eigenen Tempo studieren. Schlieflich trauen sich diese Frau-
en, eben weil keine Minner dabei sind, jede Einzelheit zu hinterfragen,
was mitunter wesentlich zum Verstindnis des Inhalts beitrigt.** Auch or-
ganisatorische Entscheidungen wie die, Kurse fiir Erwachsene einzurichten
oder aber einen Basar zu organisieren, um Geld fiir die Gemeinde zu
sammeln, liegen bei den Frauen. Nur wenn mit solchen Entscheidungen
eine erweiterte Raumnutzung nétig wird, stoRen sie buchstiblich an ihre
Grenzen.

Die Raumverwaltung, die Verwaltung der Finanzen sowie die Auf3en-
kontakte fallen allesamt in den minnlichen Zustindigkeitsbereich. Die

18  Interview mit F/SG 2 vom 31.7.1999.
19 Interview mit F/SG 4 vom 19.9.2000.
20 Ebenda.

21 Ebenda.

22 Ebenda.

162

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Verwaltung bildet gewissermaflen den Schliissel zum Funktionieren der
Gemeinschaft. Sie verwaltet an allererster Stelle das Charisma des Griin-
ders und wacht tiber die Ziele, die dieser damit verband. So hat sie unter
anderem dafiir zu sorgen, dass in jeder neu eingerichteten Moschee den
Frauen ein kompletter Bereich mit Moscheeraum, Unterrichtsriumen,
Wascheinrichtung und Kiiche zur Verfliigung gestellt wird. Sie entscheidet
aber auch dariiber, ob die Frauen besondere Riume — zum Beispiel fiir den
Basar — oder auerordentliche Zuwendungen — zum Beispiel fiir einen neu-
en Teppich — bekommen, damit diese ihre Vorhaben verwirklichen kénnen.
Schlieflich bestimmt die Verwaltung die Voraussetzungen der Kommuni-
kation, sowohl die verbandsinterne als auch die zur Auflenwelt.

Auf der Verwaltungsebene hat die Geschlechtertrennung fiir eine
asymmetrische Achse gesorgt. An deren einem Ende befinden sich fachlich
ausgebildete mannliche Fithrungskrifte, in deren Hinden alle Entschei-
dungen liegen, die die Gemeinschaft betreffen, die aber auch iiber die Art
und Weise bestimmen, wie die interne Kommunikation abliuft. Am ande-
ren Ende befinden sich diejenigen, fiir die die Entscheidungen gelten,
nimlich die Frauen und Kinder. Sie befinden sich auRerdem am unteren
Ende eines Nachrichtensystems, dessen oberes Ende in der Verwaltung zu
finden ist. Die Geschlechtertrennung bildet indes die Basis dieses Systems.
Der Weg, den eine Mitteilung nehmen muss, um von den Verwaltungseta-
gen bis in die Frauenrdume zu gelangen, ist an viele Bedingungen gebun-
den. Jede Kommunikation basiert auf der oralen Tradition und stellt somit
ein Abenteuer dar, iber deren Gelingen sich wundert, wer nicht mit den
Grundbedingungen einer Kultur der Miindlichkeit vertraut ist. Wenn alle
Bedingungen jedoch erfiillt sind, findet Kommunikation statt.

Der wichtigste Informationsaustausch zwischen den Geschlechtern
findet ein Scharnier in der Ehe, nimlich in der Kommunikation zwischen
Mann und Frau. Dariiber hinaus flieRt ein sehr viel diinnerer Informa-
tionsstrom vom minnlichen Haupt-Hoca zum weiblichen Haupt-Hoca.
Normalerweise funktioniert die Frau des Haupt-Hocas als dessen Uber-
bringerin, indem sie Neuigkeiten an die weiblichen Hocas weiterleitet, die
sie dann im Gebetskreis mitteilen. Der Gebetskreis ist damit auch ein
wichtiges Zentrum der Nachrichtenverbreitung. Wer nicht an ihm teil-
nimmt, weif}, dass er oder sie bestimmte Informationen erst Tage spiter
erfahren wird.

Ein Beispiel soll dies veranschaulichen. Der Berliner Hauptimam be-
spricht sich jede Woche mit seinen zwolf minnlichen Hocas. Sie haben
einen Studienkreis gebildet, in dem die anfallenden Probleme besprochen
werden. Der Studienleiter gibt den Stoff vor, den die Kinder unbedingt er-

163

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

lernen miissen, und die Hocas erzihlen, was in ihrer eigenen Gruppe pas-
siert, und wo Probleme auftauchen. Ein dhnlicher Austausch zwischen
dem Hauptimam und den ca. 25 weiblichen Hocas existiert nicht. Die
Frauen bilden ihren eigenen Studienkreis, den sie autonom gestalten. Thr
Kontakt zu den Entscheidungstrigern verliuft lediglich tiber den eigenen
Ehemann oder aber iiber die Ehefrau des Hauptimam. Mitunter miissen
alle neuen Informationen diesen Weg gehen, um zu den Frauen zu gelan-
gen.

Im Notfall kann immer ein direkter Kontakt per Telefon hergestellt
werden, aber in der Praxis wird erstaunlich wenig davon Gebrauch ge-
macht. Das liegt daran, dass oft beide Ehepartner fiir die Organisation ar-
beiten und auch die sonstigen Verwandtschaftsbeziehungen eng miteinan-
der vernetzt sind. Der Informationsfluss von oben nach unten funktioniert
dadurch schnell und zuverlissig. Andererseits ist es den Frauen unmog-
lich, Einfluss auf Entscheidungen zu nehmen, der einen gréfleren Radius
hat als der Einfluss einer Ehefrau auf die Beschliisse ihres Mannes. Den-
noch, oder vielleicht deshalb sind es die Ehepaare, die das Gesicht der Sii-
leyman-Gemeinschaft bestimmen. Uberall értlich bilden der Hauptimam
und seine Ehefrau eine hierarchische Achse, die die kommunikative Tren-
nung, die eine Geschlechtersegregation mit sich bringt, iiberwinden. Diese
Ehepaare erméglichen, dass beide Seiten der Ausbildung in strenger Tren-
nung voneinander verwirklicht werden kénnen und die Information in die
vorgesehene Richtung flie3t. Vor allem dort, wo in den letzten Jahren In-
ternate eréffnet wurden und die interne Kommunikation noch einmal eine
Verdichtung erfuhr, entfalteten solche Ehepaare ihre Wirkung.

Die Gemeinschaft hat eine lange Erfahrung mit der oralen Tradition.
Sie ist ihr gewissermafien eingeschrieben. Bereits Siileyman weigerte sich,
ein schriftliches Erbe zu hinterlassen und setzte damit die Weichen fiir ei-
ne religiose Kommunikation, die weitgehend auf Miindlichkeit beruht. Die
Kommunikation, die sich aus den Verwaltungsaufgaben ergibt, schlief3t
sich hier an. Eine Zeit lang wurde mit dem internen Mitteilungsblatt
Anadolu experimentiert. Es wurde 1981 aus dem Verkehr gezogen, nach-
dem der damalige Kélner Hauptimam in seinen Beitrigen all zu kimpferi-
sche Toéne anschlug und damit der Aulenwelt eine Angriffsfliche bot, die
dem Verband erheblich schadete (s. Kap. 3). Seitdem verlduft alle Kommu-
nikation wieder miindlich. Wo sie funktioniert, beruht sie auf einem intak-
ten Netz persénlicher Beziehungen, die eine Nihe zum Verwaltungszent-
rum erlauben. Fiir diejenigen Hocas, die sich in der Nihe der Entschei-
dungstriger befinden, ist das Resultat dieser Kommunikation darum be-
friedigender als fiir die, die vom zufilligen Weitererzahlen abhingig sind.

164

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Fiir die Frauen, die am weitesten von den Verwaltungsetagen entfernt sind,
erweist sich der Informationsfluss zuweilen als unzuverlissig.

Ein Beispiel misslungener Kommunikation mit der Auflenwelt bildet
der Besuch der »Katholischen Akademie« in der Berliner Frauenmoschee
»Valide-i-Sultan« in November 1999. Der Berliner Verband pflegte in die-
ser Zeit einen Gedankenaustausch mit einem Kreis von interessierten Ka-
tholiken, die sich in der »Katholischen Akademie« zusammengefunden
hatten. Bevor dieser Besuchstermin vereinbart wurde, hatten schon gegen-
seitige Besuche stattgefunden. So hatte ein Teil der Laiengemeinschaft ei-
ner katholischen Messe beigewohnt, und der katholische Kreis hatte bereits
der Berliner Hauptmoschee des Verbandes einen Besuch abgestattet. Zu-
dem war im September eine gemeinsame Vortragsreihe gestartet worden.
Auch wenn die Aktivititen sich intensivierten, bedeutete das noch nicht,
dass alle Familien auch tiber diese Kommunikation mit der Auflenwelt
informiert waren. Die AuRenkommunikation spielte fiir die religiése Bin-
nenkommunikation keine Rolle und kam nur dann zum Tragen, wenn Be-
suche verabredet wurden, die die Anwesenheit einer grofleren Zahl Mit-
glieder voraussetzten. In jedem Fall betraf sie stets nur eine kleine Zahl der
Glaubigen.

Der Berliner Verband hatte sich mit der AuRenkommunikation, die im
Rahmen der Offnung zur AuRenwelt gute Beziehungen zu den Kirchen
ansteuerte, auf Neuland, und auch ein wenig auf Glatteis begeben. Tatsédch-
lich gab es innerhalb des Verbandes sehr wenig Erfahrung, auf die man
zurtickgreifen konnte, um die Anforderungen des nichtmoslemischen Ge-
sprichspartners einschitzen zu konnen. Der zustindige Verwaltungsleiter
versuchte, den Fragen seines Gegeniibers so gut wie moglich gerecht zu
werden, ohne eine Méglichkeit des Vergleichs, ohne aber auch tiber die ge-
eigneten Mittel zu verfiigen, die Anforderungen und Errungenschaften des
interreligiosen Dialogs im Innern der Gemeinschaft weiterzugeben. Der
am besten funktionierende Informationsweg der Gemeinschaft, nimlich
die Kommunikation in der Ehe, war dafiir nicht geeignet. Einmal nahmen
zu wenige VIKZ-Mitglieder an dem Austausch teil und im Ubrigen war ei-
ne vorherige Konsensbildung nétig, um die neue Aulenkommunikation in
ihrer Neuheit zu begreifen und als Information weiterzuerzihlen. Die Fra-
ge nach der Gleichberechtigung der Geschlechter innerhalb seiner Ge-
meinschaft hatte er im Sinne des religiésen Ideals interpretiert, sich aber
nicht klargemacht, dass eine solche Gleichberechtigung auf der organisato-
rischen Ebene nicht existent war. Er hatte ebenfalls nicht realisiert, dass die
Frage der Gleichberechtigung fiir seine Gesprichspartner und -partnerin-
nen eben diesen Umgang ins Auge fasste. Der Verwaltungsleiter war,

165

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

konnte man riickblickend sagen, in all diesen Dingen ahnungslos und un-
reflektiert.

Was dann passierte, wire vielleicht fiir erfahrene Dialogpartner vorher-
sehbar gewesen, fiir einen Neuling aber nicht: Das erprobte System der
miindlichen Binnenkommunikation war dem Ansturm der neuen Infor-
mationen nicht gewachsen und brach im entscheidenden Moment zu-
sammen. Die Frauen der Frauenmoschee, die das Ziel des Besuches bilde-
ten, erfuhren dadurch eine bése Uberraschung.

Im November 1999 machten sich eines Abends 100 katholische Min-
ner und Frauen auf, um auf Einladung des Distriktsvorstehers die Frage,
ob moslemische Frauen nun diskriminiert wurden oder nicht vor Ort in
der Frauenmoschee mit den dort anwesenden Frauen zu diskutieren. Eine
der Lehrerinnen berichtete spiter:

»Ramazan Hoca [der Hauptimam, GJ] hat es uns zwei Tage vorher gesagt, aber ich
hatte den Eindruck, es ging um einen kleinen Empfang, bei dem wir den Besuchern
dann hinterher eine Fithrung durchs Haus geben wiirden. Aysegiil hier horte erst
eine halbe Stunde vorher, dass sie auch etwas sagen sollte. Und die redet doch nicht
so gut Deutsch! Die ist ja gerade aus der Tiirkei zuriick, da hat sie ihr Deutsch ein
bisschen verlernt. Andere Frauen kénnen doch viel besser reden, vor allem die Ho-
cas vom Hermannplatz, die machen alle eine Berufsausbildung nebenher. Das
Schlimmste fiir uns war aber, dass er [der Distriktsvorsteher, GJ] alle minnlichen
Hocas mitgebracht hatte. Die saflen da und grinsten. Und ich dachte mir, die lachen
sich einen ab, die kdnnen jetzt sehen, dass wir versagen!«”

Zu der Zeit bestand das gréfite Problem der Binnenkommunikation des
Berliner Verbandes wohl darin, dass es auf der Frauenseite keine Haupt-
Hoca mehr gab, eine iltere Frau mit einer langen Predigterfahrung, die die
Sache notfalls auch mit ein wenig Improvisationstalent in die Hand hitte
nehmen kénnen. So waren diese weiblichen Hocas, alle zwischen 21 und 23
Jahre alt und die meisten noch unverheiratet, schon seit einiger Zeit auf
sich gestellt. Sie fithrten den Unterricht durch, unterhielten aber, auch
wegen der fehlenden Eheverbindungen, kaum Kontakte zu der restlichen
Organisation, geschweige denn zur AufRenwelt. Die Ehefrau des damaligen
Haupt-Hoca war der deutschen Sprache nicht michtig und hatte dadurch
die Dynamik der AuRenkommunikation nicht wahrgenommen. Jedenfalls
scheint ihr Mann ihr im entscheidenden Moment nichts gesagt zu haben,

23 F/SG7yvom 25.11.1999.

166

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

und so hatte es {iber diese sonst zuverlissige Quelle keine Informationen
gegeben. Aber der Hauptimam hielt sich aus dem interreligiosen Dialog
weitgehend zurtick, weil auch er der Sprache nicht michtig war. Allerdings
sollte dabei bedacht werden: Hauptimame sind lediglich fiir die spirituelle
Seite zustindig und konzentrieren sich v6llig auf den Unterricht. Die sich
schnell entwickelnde Dynamik mit der »Katholischen Akademie« fiel nicht
in seinen Zustindigkeitsbereich und konnte ihm auch deswegen leicht ent-
gangen sein. So kam eins zum anderen. Die Lehrerinnen erreichte die ent-
scheidende Information zu spit, und es fehlte ihnen an Vorbereitungszeit.
Noch gravierender fiir sie erwies sich die Tatsache, dass der Distriktsvor-
steher den guten Auflenbeziehungen Vorschub leistete und dabei gleich
mehrere Grenzen zwischen den Geschlechtern verletzte. Spiter erklirte er
mir:

»Ich hab’s denen bereits vor zwei Monaten gesagt, aber die hatten gedacht, es ginge
um eine Besuchergruppe oder so, die sie nur herumfiihren sollten. Ich hatte es Ra-
mazan Hoca noch 'mal zwei Tage vorher gesagt, aber die Frauen ... Schauen sie, ich
habe heute Morgen die jungen Hocas mitgenommen in das Religionsgesprich mit
den Kirchen und der jiidischen Gemeinde. Das ist gut fiir sie, dann sehen sie was,
da lernen sie! Aber die Frauen kann ich nicht mitnehmen. Ich kann doch nicht bei
jedem Gesprich die Schwester Y. [Leiterin der »Islamischen Akademie« in Kéln, GJ]
holen lassen? Unsere Frauen sollen auch lernen sich darzustellen, und das kénnen
sie doch bei solchen Gelegenheiten iiben!«**

Der Distriktsvorsteher hatte also Mitteilung iiber den geplanten Besuch ge-
macht, war sich aber gar nicht dariiber im Klaren, dass die Information
nicht angekommen war. In einer streng orthopraxen Glaubensgemein-
schaft wie der »Verband der Islamischen Kulturzentren« sind Minner und
Frauen vor dem religiésen Gesetz natiirlich gleich, beide besitzen auch
gleichen Zugang zu dem anderen Heilsgut, das durch die Spiritualitit
vermittelt wird. In der Praxis des Zusammenlebens und die Organisation
des Verbandes gelten aber Regeln der Ungleichheit. Aber diese sind nicht
oder kaum reflektiert. Dieses gleichzeitige Auftreten von ideeller Gleichheit
und organisatorischer Ungleichheit kann man auch fiir eine Reihe ande-
rer Religionsgemeinschaften feststellen. In dieser Glaubensgemeinschaft
kommt noch hinzu, dass sie nicht thematisiert wird. Die reelle Differenz
zwischen Minnern und Frauen im Alltag verschwindet hinter der ideellen

24  Interview mit M/SG 15 vom 2.12.1999.

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Gleichheit. Die unterschiedlichen Rollenmuster mit der daran gekniipften
ungleichen Verteilung von Macht und Ohnmacht, Reprisentanz und Un-
sichtbarkeit, Nahe und Ferne zum Zentrum und eben der gerade beschrie-
bene Zugang oder Nichtzugang zum internen System der Mitteilung wer-
den als »natiirlich« und vom Islam begriindet hingenommen. Er war sich
durchaus bewusst, dass die Hocas beiderlei Geschlechts eigentlich zuerst
eine Schulung durchlaufen sollten, um iiberhaupt im interreligiésen Dia-
log kommunikationsfihig zu werden. Fiir die jungen Minner sah er aller-
dings Méglichkeiten vor Ort, Initiativen zu entfalten. Bei seinen Uberle-
gungen, den Frauen ebenfalls eine Handreichung zu bieten, verwies er lie-
ber auf die Zustindigkeit der Frauen selbst. Als er sich in die Situation ge-
stellt sah, dass 100 Giste kamen und die Frauen nicht vorbereitet waren,
entschloss er sich, den Abend selbst zu gestalten:

»Herr T. hatte einen Tisch aufgestellt, dahinter stand er. Er redete ganz lange von
den Frauen, dass sie bei ihnen gleichberechtigt wiren, und dass die Stellung der
Frau im Islam sehr hoch wire. Links von ihm saflen junge Berliner Imame, die
machten aber die ganze Zeit den Mund nicht auf. Rechts safen die weiblichen
Hocas. Sie guckten auf dem Boden und riickten immer mehr zusammen, bis ein
Kreis entstanden war und man nur noch ihren Riicken sah. Dann iibergab er nach
ungefihr einer Stunde einer der Frauen das Wort. Die wurde rot, sagte ein paar Sit-
ze, brach ab, sagte noch, >ich habe das erst eine halbe Stunde vorher gehért< und

rannte aus den Raum.«*

Das Debakel war damit komplett. Der Distriktsvorsteher hatte an diesem
Abend die Gleichberechtigung zwischen den Geschlechtern vorfiithren wol-
len. Er hatte keine Ahnung davon, was es bedeutet, tiber Gleichberechti-
gung zu reden und sich die ungleiche Lage der Frauen nicht realisiert. Das
Bild, das sich den Besuchern indes bot, sagte das Gegenteil aus. Die Frau-
en, bereits in Verlegenheit gebracht durch den Ansturm der Besucher,
waren erst recht blockiert durch die Anwesenheit junger unverheirateter
Moslems. So riickten sie immer mehr zusammen, bis man nur noch ihren
Riicken sah.

An dieser Stelle soll man sich noch einmal vergegenwirtigen, dass die
Frauen, die es zur Hoca gebracht haben, tiberdurchschnittlich intelligent
sind, bereits eine lange Sprachausbildung absolviert haben und auch ge-

25  F/A 1 (Besucherin) vom 26.11.1999.

168

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

lernt haben, als Predigerin in der Offentlichkeit zu reden. An dem Abend
wurde das nur den wenigsten Besuchern klar:

»Die armen Frauen! Niemand hatte ihnen vorher etwas gesagt. Dann kann man
auch nicht erwarten, dass sie so auf einmal frei reden kénnen. Hinterher, als die
Fithrungen gemacht wurden, kam es dann doch gut. Dann haben die oben in ihren
eigenen Riumen frei erzihlt. Die konnten sich sehr gut ausdriicken. Wir haben das
doch auch erst lernen miissen, wie man in der Offentlichkeit auftritt!«*®

Man ist versucht zu sagen: Der »Verband der Islamischen Kulturzentren«
hat mit der Einfithrung des interreligiésen Dialogs unter gleichzeitigem
Festhalten an der Geschlechtertrennung ein wahrhaft unwegsames Gelin-
de betreten. Tatsdchlich war das Resultat eine 6ffentliche Beschdimung der
weiblichen Hocas. Die Frauen waren vorher nicht informiert und konnten
auch nicht informiert sein, weil die Geschlechtertrennung es den Mdnnern
verbietet, einen direkten Kontakt aufzunehmen. Der Verantwortliche fiir
den interreligisen Dialog hatte Gleichberechtigung mit religioser Gleich-
heit verwechselt und die Veranstaltung gutwillig, aber blaudugig inszeniert.
Die Zusammenfiihrung von unverheirateten Minnern und Frauen in ei-
nem Raum und die grofle Verlegenheit, die dies ausloste, war ein Bauern-
opfer, um den Dialogpartner willens zu sein. Der Vorfall hat die Gemein-
schaft zudem schneller an ihre kommunikativen Grenzen gebracht, als
diese voraussehen konnte.

Im kollektiven Gedichtnis des Verbandes wurde nicht das Scheitern
der internen Kommunikation festgehalten. Auch wurde die Ungleichheit
zwischen den Geschlechtern in der Organisation nicht danach themati-
siert. Sondern dem Dialogverantwortlichen wurde alle Schuld in die Schu-
he geschoben. Hinterher hief es, er hitte die Frauen »ausgeliefert« und
den fremden Christen blof3 »vorgefiihrt«, um ihren Wiinschen entgegen
zu kommen. Diese Interpretation des Abends wurde dann allgemein von
der Gemeinschaft akzeptiert. Sicherlich hat das Debakel dazu beigetragen,
dass der Umschwung des Berliner Verbandes nach dem Tod des alten reli-
giosen Fiihrers — weg vom Dialog und Richtung SchlieRung — ein halbes
Jahr spiter gewissermaflen leicht tiber die Bithne ging. Und eine letzte
Konsequenz: Als etwa ein Jahr spiter die Gemeindewahlen ausgeschrieben
wurden, wihlten 85 Prozent der Gemeindemitglieder den Distriktsvorste-
her als Vorsitzenden ab.

26 F/A 4 (Besucherin) vom 28.11.1999.

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Jede Kommunikation stof3t an Grenzen; die miindliche bildet da keine
Ausnahme. Wer indes die Regel des Spiels befolgt, kann auf sie rechnen.
Und meistens gelingt es auch, die Synthese herzustellen, sonst hitte diese
religiose Gemeinschaft nicht retissiert. Das Beispiel zeigt freilich die Be-
dingungen auf, die fiir ihr Gelingen Voraussetzung sind. Einmal fehlten
wichtige Glieder in der Ubertragungskette. Dann aber wurden Ereignisse
in der Auflenkommunikation nicht als Mitteilung wahrgenommen und
konnten darum im ehelichen Nachrichtenaustausch auch nicht als Infor-
mation weitergegeben werden. Die hohen Grenzen zwischen den Ge-
schlechtern produzieren schlieflich immer wieder Unterbrechungen im
Informationskreislauf. Das fithrt zu einem Ungleichgewicht auf Kosten der
Frauen. Die Lehrerinnen haben an dem Abend die Rechnung dafiir be-
zahlt.

5.5 Unter Theologinnen

Im Dreieck der unterschiedlichen Bindungen verliuft die Einbeziehung
von Minnern und Frauen in der Silleyman-Gemeinschaft zwar asymme-
trisch, aber der innovative Umgang mit der Ordensvergangenheit hat fur
Frauen neue Spielriume entstehen lassen. Siileyman schaffte das Scheich-
tum ab und begann gleichzeitig damit, seine Frau und seine beiden T6ch-
ter in den Koranwissenschaften zu unterrichten. Damit waren gleich meh-
rere Erneuerungen eingeleitet worden. Rabita, die innere Verbundenheit
mit dem Scheich, funktioniert auch heute, nachdem Siileyman das
Scheichtum verabschiedet hatte, als wichtigstes Prinzip der Zugehérigkeit.
Dagegen fillt die Einbeziehung durch Mitgliedschaft kaum ins Gewicht.
Indem Rabita auf die Gemeinschaft als Ganzes iibertragen wurde, entstand
in der religiésen Binnenkommunikation ein Raum, in dem Minner und
Frauen gleich und gleichermaflen verpflichtet sind. Der gleiche Zugang
zur Bildung und damit zum religiésen Expertentum hat den Weg zu einem
neuen Gleichgewicht zwischen den Geschlechtern ertffnet. Auf dieser
Ebene sind die Frauen ihren minnlichen Gegenspielern ebenbiirtig und
dienen auf gleiche Weise wie jene dem Ziel der Gemeinschaft, nimlich der
Weitergabe der religiosen Tradition.

Das Auftreten religioser Expertinnen ist keine Selbstverstindlichkeit in
der islamischen Welt. Die Sufi-Tradition kennt allenfalls charismatisch be-
gabte Frauen, der gleiche Zugang zu den Koranwissenschaften blieb den

170

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Frauen aber weitgehend verwehrt.”” Die Sprachregelung fiir diesen neuen
Expertentyp ist bezeichnenderweise noch schwankend. Innerhalb der Ge-
meinschaft spricht man von Hoca fiir beide Geschlechter. Auf der Ebene
der Selbstdarstellung finden Ubersetzungen wie »Gelehrte und Gelehrtin-
nen« oder auch »Theologen und Theologinnen« Anwendung.®® Einmal
soll damit das alte persische Wort Khwace in seiner urspriinglichen Bedeu-
tung von »Religionsgelehrten« wieder hergestellt und die tiirkische, eher
pejorative Bedeutung von Hoca als »Dorfschullehrer« vergessen gemacht
werden. Dann aber findet mit der zweiten Ubersetzung eine versuchsweise
Angleichung an die christlichen Theologen statt. Der Typus der religiésen
Expertin, den diese Gemeinschaft zu produzieren in der Lage ist, bildet tat-
sichlich eine Mischung aus Religionslehrerin und Theologin, da sie die
heiligen Texte beherrscht und selbststindig auszulegen imstande ist. Die
Konsequenzen dieser Entwicklung sind vielfiltig und sollen darum an-
derswo erschopfender dargestellt werden.®® Um einen Einblick in die
Reichweite ihres Handlungsbereichs zu geben, méchte ich an dieser Stelle
lediglich einen Reisebericht der damaligen Leiterin der Kélner Ausbildung
wiedergeben. Daraus spricht ein Bewusstsein, das auf den selbststindigen
Umgang mit den Texten zuriickgeht:

»Am Ende des Fastenmonats hatte mein Vater fiir meine Schwester und mich un-
erwartet eine Reise in die Tiirkei gebucht. Wir sind nach Istanbul geflogen, weil, die
Tochter unserer Ustaz gab einen Sohbet. Es war ganz toll fiir uns, dass wir dabei sein
konnten. Es war so voll, wir saflen ganz eng aufeinander gepresst, sicher soo Frauen
zusammen.«*°

Siileymans noch lebende Tochter Ferhan, heute 7o Jahre alt, hat eine wich-
tige Vorbildfunktion fiir die weltweiten Frauengemeinden und wird von
diesen hochgeschitzt und verehrt. SchlieRlich war sie seine erste Schiilerin
und heute kann sie aus einem Erinnerungsreservoir von beinahe 30 Jahren
tiglichen Umgangs mit dem Griinder schopfen. Das ist weit mehr als auch
die engagiertesten Schiiler der 1950er Jahren vorlegen kénnen. Aulerdem

27 Schimmel 1982; Jamal 1988; Amri/Amri 1992; Hoffman-Ladd 1995; Bottcher
1998b, 2000.

28  Seminar fiir Islamische Theologie. Eine Informationsbroschiire zum Lehr-
gang, Selbstdarstellung des VIKZ 1999 (unveroft.).

29 S.Jonker und Sakaranaho 2003.

30 Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

171

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

war sie es, die die erste Frauenausbildung in Antalya mit ins Leben rief
und dort die erste Generation weiblicher Hocas unterrichtete. Im einzigen
Interview, das sie je gab, spricht eine strenge Stimme, darum bemiiht, den
Vater und die Leistungen seiner Schiiler hervorzuheben' Sie prigte das
Profil eines frommen und gelehrten Frauentyps, den man im europiischen
Verband vor allem in der Griindergeneration wiederfindet. Mit ihren Lehr-
gesprichen, in denen ein Korantext ausgelegt und auf die eigene Situation
angewendet wird, stellt sie sich auch der neuen Generation und gibt ihnen
einen Weg vor, wie mit der Auslegung umzugehen sei. Fur die jungen
Frauen sind diese Lehrgespriche spirituelle, aber auch soziale Hohepunk-
te:

»Es war wichtig fiir mich, den anderen Hocas aus der Tiirkei zu begegnen. So haben
wir erfahren, wie sie bestimmte Sachen machen. Zum Beispiel: Als wir auf die Toch-
ter von Siilleyman Efendi warteten, das waren vielleicht fiinf Minuten, da sagten die:
»Laft uns Sohbet machen, damit die Zeit nicht vergeudet ist, das hat der Prophet
auch so gemacht.«< Eine Frau rezitierte den Ayet: >Gehorche, wer iiber Dich gestellt
ist<, und wir haben damit Kiyas gemacht. Also, wir sind der Frage nachgegangen,
wie wir diesen Ayet auf uns selbst anwenden kénnen. Und da wurde schon klar:
Kemal Kacar ist iber uns alle gestellt. Wir miissen ihm also gehorchen. Herr Akman
ist iiber Europa gestellt, der ist unser Chef und wir tun, was er uns auftrigt. Aber ich
bin iiber die Kolner Ausbildung gestellt. Was ich hier sage, dem miissen die anderen
gehorchen. Deswegen treffen wir uns jede zweite Woche in der Frauenversammlung
und was man dort nicht hat bereden kénnen, dariiber wird spiter telefoniert. Des-
wegen klingelt hier andauernd das Telefon. Hier ist mein Revierl«**

Worum es an erster Stelle geht, ist die Fahigkeit, »den Koran auseinander
zu nehmen und seine Wurzel blof zu legen«, wie mir die Leiterin bei einer
spiteren Gelegenheit erklirte.® Dafiir steht ihnen ein grammatisches
System und eine philologische Methode zur Verfiigung, um die Welt — ihre
Welt — zu entziffern und sich ihre eigene Rolle darin klarzumachen. Aus-
gangspunkt fiir das Gelingen ist die Uberschaubarkeit des Materials: »Die
Menge des Wissens ist vorgegebenc, sagt meine Gesprichspartnerin. Das
wiederum ist ein Glaubensgut, das dem Koran alle relevante Kenntnis (von
Gott, von der Welt) zuschreibt.

31 Aksiyon, Sept. 1996 (2/93), S. 8-11.
32 Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.
33 Gesprich mit F/SG 2 vom 20.7.1999.

172

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Was aber nach wie vor offen ist und von jeder neuen Generation aufs
Neue geklirt werden muss, sind die Anwendungen der offenbarten Sitze
(Ayets) auf konkrete Situationen. Und hier kommt ihr Einsatz, nimlich da-
raus Konsequenzen fiir die eigene weibliche Situation abzuleiten (Kiyds).
Das Resultat dieser Operation ist nicht von ungefihr. Es verlieh dieser jun-
gen Frau — sie war damals erst 25 Jahre alt — eine vollkommene Entschei-
dungssicherheit, ihre Arbeit so zu machen, wie sie es fiir richtig hielt. Im-
merhin trug sie die Verantwortung fiir Leistung und Niveau der Ausbil-
dung in allen westlichen Glaubensprovinzen, einschlieRlich Australien und
den USA.

Die Moglichkeit, sich fiir eine religiése Karriere entscheiden zu kén-
nen, bedeutet fiir gliubige Moslemas eine ungewohnte Situation, fiir die
sie nur wenige Vorbilder haben. Auch die jiingste Generation der in
Deutschland geborenen Hocas, die bereits vollstindig von weiblichen Ex-
perten erzogen wurde, ist sich dessen bewusst. Noch ist nicht festgelegt,
wie weit sie in der Auslegung gehen diirfen bzw. die Grenzen der weibli-
chen Domine abgesteckt sind. Vor allem die europiische Situation hat
neue Anforderungen an ihre Rolle gestellt und ihnen Fragen aufgegeben,
die noch nicht beantwortet sind. Kénnen Frauen sich im interreligiésen
Dialog engagieren? Sollen sie sich auch sozialen Aufgaben widmen, die
eine Vernetzung der Gemeinschaft mit der nichtmoslemischen Auflenwelt
ermoglichen wiirden? Wie schligt man die so genannte Briicke zwischen
religiéser Erkenntnis und profanem Wissen? Es sind Fragen, die die Ver-
ortung und Durchlissigkeit des europiischen Verbandes als Ganzes betref-
fen. Die jungste Entscheidung des neuen Direktors in Istanbul hat gezeigt,
dass hieriiber bereits die méannlichen Experten divergieren und zudem die
europiische Lage in der Tiirkei anders eingeschitzt wird als in Kéln. Was
die Frauen dazu zu sagen haben, was sie in den Frauenversammlungen
bereden und im eingeschrinkten Kreis in der Ehe verhandeln, hat die Ver-
waltungsetagen noch nicht erreicht. Dennoch, obgleich ihre professionelle
Reichweite nicht ganz geklirt ist, fithlen sich diese religiosen Expertinnen
privilegiert, eben weil sie vollstindig in eine religiése Tradition integriert
wurden, deren Trigerinnen sie nunmehr geworden sind:

»Ich habe das bewundert an den tiirkischen Hocas, so konsequent! Wir hitten auch
iiber anderes reden konnen, wir hitten uns allerlei Sachen erzihlen kénnen, aber
nein, sie sagten, so hat es unser Prophet auch gemacht. Und dann fiihlt man sich ...
wie soll ich es sagen ... Unser Prophet hat so sein Wissen weitergegeben, und seine
Freunde haben es sich eingeprigt und weitererzihlt und so weiter, und nun hére ich
es und prige es mir ein und erzihle es anderen weiter. Das ist ein gutes Gefiihl. Wir

173

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

sind ja Volk des Weges (Ahl-i siinnet), wir wollen es immer genau machen. Wir wol-
len genau denselben Kenntnisstand haben, den der Prophet auch hatte.«**

Es geht also um die Nihe zu den religiosen Gesetzen, die genaue Kenntnis
vom Koran und den damit zusammenhingenden Wissenschaften, um die
getreue Nachahmung des Propheten, die diese ermdglicht, und darum,
dass auch die Frauen sich nun in die Imitatio Muhammadi einreihen kon-
nen. In den Worten dieser jungen Deutschen hallt das orthodoxe Bestre-
ben einer langen Reihe Nakshibendi-Ordensleute nach, die die Silsila der
Gemeinschaft nachhaltig geprigt haben. Nur hitten sich ein Mirza Mazhar
oder ein Ghulam Ali vielleicht nicht triumen lassen, dass die Nachahmung
irgendwann in einer fernen Zukunft von Frauen weitergetragen werden
sollte.

Korankenntnisse werden hervorgehoben und sie diirfen auch betont
werden, im Gegensatz zu der Ebene der tieferen Erkenntnis, die damit
Schritt halten soll. »Gottes Nihe zu spiiren ist kein Ilim«, sagte mir die Lei-
terin der Ausbildung wiederholt und deutete damit die Grenze ihres Kom-
petenzbereichs an. Trance, Ekstase, In-Zungen-Reden, Triume und
Traumdeutung fallen nicht in den Bereich der religisen Expertinnen der
Silleyman-Gemeinschaft, und das unterscheidet sie von den weiblichen
Experten anderer tiirkischer religioser Organisationen in Europa, allen vo-
ran Milli Goriis. Charismatische Begabung wird freilich nicht verneint, sie
wird aber zugunsten der Imitatio zurtickgestellt und fordert von deren Tri-
ger und Trigerinnen Zurtickhaltung. Religiose Erfahrung bildet dennoch
das Fundament der Gemeinschaft und die Gebetskreise bilden ihre Quelle.
Im letzten Kapitel werde ich versuchen, die mystische Dimension der
Nakshibendi-Tradition in ihrer heutigen — europdischen — Gestalt fiir den
»Verband der Islamischen Kulturzentren« nachzuzeichnen.

5.6 Die europiische Herausforderung

In diesem Kapitel stehen die Frauen und die Grenzen der Kommunikation
im Mittelpunkt. Zur Sprache kamen die Grenzziehungen zwischen Min-
nern und Frauen, zwischen Laien und Experten, zwischen Miindlichkeit

und Schriftlichkeit sowie zwischen Binnen- und Aufenkommunikation.
Die Nachzeichnung dieser Grenzen war die Voraussetzung dafiir, den

34  Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

174

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1t INNERE DYNAMIK DER GEMEINSCHAFT

Weg, den die Kommunikation innerhalb der Gemeinschaft nimmt, in den
Blick zu bekommen. Es erweist sich, dass Frauen einen dezidiert anderen
Ort innerhalb der Gemeinschaft besetzen als Manner, und die Geschlech-
ter auf unterschiedliche Weise an der Binnenkommunikation angeschlos-
sen sind, manchmal vom gegensitzlichen Ende her. Dazu kommt, dass die
drei moglichen Formen der aktiven Einbeziehung in die Gemeinschaft —
durch Rabita, durch Mitgliedschaft und aufgrund des Geschlechts — von
Minnern insgesamt in Anspruch genommen wurden, wihrend sich fir
Frauen das Band des Vertrauens als niher liegende Moglichkeit bot. Min-
ner kamen dadurch in Positionen, die sie zum Urheber von fiir die Ge-
meinschaft relevanten Informationen machten. Frauen waren lediglich
Empfinger dieser Informationen. Mit anderen Worten: Die asymmetrische
Inklusion war mit einer asymmetrischen Kommunikation verkniipft.

Die vielfiltigen Grenzziehungen zeichnen aber auch den Ort der Frau-
en und die professionelle Reichweite der religiosen Expertinnen vor. Durch
die Verbindung von Rabita als Gemeinschaft stiftendem Moment und Ge-
schlechtertrennung ist ein religios definierter Raum entstanden, in dem
die Frauen den Minnern innerhalb der eigenen Geschlechtergrenzen
gleich sind. Frauen steht dadurch eine Karriere als religiése Expertin (Leh-
rerin und Theologin) offen. Beide Geschlechter verfolgen dieselbe religiése
Ausbildung, die mit demselben Diplom (Icazet) gekront wird. Frauen diir-
fen jedoch nie »vor Minnern sprechen«. Das Verbot umfasst sowohl ihre
physische Erscheinung als auch ihre Autoritit: Frauen steht es weder zu,
vor Minner aufzutreten — zum Beispiel als Predigerin —, noch ihre Autori-
tit iber diese geltend zu machen. Umgekehrt ist aber beides moglich. Der
Fernsehapparat im Frauengebetsraum anstelle der Gebetsnische ist eine
stindige Erinnerung an die minnliche Vorherrschaft.

SchlieRlich erwies sich, dass die Wege der Kommunikation mit der
Mehrheitsgesellschaft nach wie vor ungeklirt sind. Wie jede religiose Ge-
meinschaft ist auch die Siileyman-Gemeinschaft in erster Linie nicht fiir
die Auflenkommunikation konzipiert. Es geht ihr um religiése Kommuni-
kation und diese ist lediglich von Interesse fiir engagierte Gliubige. Um
ihr Gelingen zu garantieren, hat die Gemeinschaft einen stabilen institu-
tionellen Rahmen entwickelt. Mit der Notwendigkeit, Beziehungen zu der
Welt auflerhalb der Gemeinschaft aufzubauen, wurde sie erst in ihrer eu-
ropiischen Gestalt — dem »Verband der Islamischen Kulturzentren« — kon-
frontiert. In Kapitel 3 habe ich bereits dargestellt, welche Schwierigkeiten
sich daraus ergaben. Erst mit dem Wechsel der Generationen zeichnete
sich in den letzten Jahren eine Offnung zur AuRRenwelt ab.

Die Offnung begiinstigte die Entwicklung von Fahigkeiten, um auf die

175

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Anforderungen der Mehrheitsgesellschaft reagieren zu koénnen. Eine Bin-
nendifferenzierung bahnte sich an und erlaubte den Frauen, eine Vorrei-
terrolle im interreligiésen Dialog zu spielen. Nun scheint dieser Entwick-
lung zuerst einmal ein Ende gesetzt zu sein. Die neue Grenzziehung ver-
lduft, wie bei der asymmetrischen Inklusion zu erwarten ist, quer durch
den Bereich, der den Mahram oder die Domine der Frauen ausmacht. Die
Ursache dafiir liegt in unterschiedlichen Ansichten tiber die Reichweite des
Da'wa-Auftrags. Hort sie bei der religiosen Erziehung auf oder sieht der
Verband fiir sich noch eine andere Rolle in Europa? Die Definition des re-
ligiosen Auftrags ist es also, die im Verband das Verhiltnis zur Auflenwelt
bestimmt. Dort ist auch die Frage anzusiedeln, ob und wie er dem europii-
schen Kontext Rechnung tragen wird.

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZWISCHEN DEN ZEITEN:
DiE RELIGIOSE KOMMUNIKATION

13.02.2026, 21:55:13,


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6
DER DA’WA-AUFTRAG

6.1 Bildung und Erneuerung

Als im 19. Jahrhundert die islamische Welt mit der westlichen konfrontiert
wurde, entstand auf islamischer Seite eine interne Auseinandersetzung
uiber die Flexibilitit versus Unhinterfragbarkeit der islamischen Tradition,
eine Auseinandersetzung, die bis heute fortdauert. Die Auseinanderset-
zung stellte ebenfalls die religise Bildungstradition auf den Priifstein.”
Wie in den vorherigen Kapiteln bereits wiederholt zur Sprache gekommen
ist, lag der Schliissel dieser Auseinandersetzung in einer konvergierenden
Auffassung von Tagdid, eines religiosen Grundbegriffs, der fiir einen Teil
der Moslems signalisierte, eine neue, zeitgemifie Interpretation der Tradi-
tion in Angriff zu nehmen, und fiir einen anderen Teil jedoch die strikte
Riickfithrung auf den religiosen Kernbereich beinhaltete. Fiir die Befiir-
worter einer Reformierung des islamischen Bildungssystems stellte sich
die Frage, wie eine ausschlieRlich religiés ausgerichtete Bildung mit westli-
chen nichtreligiésen Kenntnissen und Konzepten zu kombinieren sei. Die
Gegner dieser Versuche traten fiir eine fundamentale Auffassung der reli-
giésen Tradition ein, die keinerlei Anderung und Erginzung benétigte. Ein
Konflikt bildete sich heraus, der sich nunmehr um die religiése Flexibilitit
versus religiése Unhinterfragbarkeit im Bildungsbereich drehte.

Die Diskussion ist heute noch aktuell. Aber zwischen den damaligen
Diskursen in den islamischen Mehrheitsgesellschaften und den heutigen
in Europa gibt es eine grofle Differenz zu beachten: Den unterschiedlichen
gesellschaftlichen Kontext. Bildungsreformer in Mittelasien (die Gadid-Be-
wegung) oder in Indien (Alighar), um nur diese zwei zu nennen, versuch-
ten, in Privatschulen die islamische Tradition durch neue Kenntnisse
nichtreligiésen Inhalts zu erginzen. Die Basis der Bildung wurde indes
weiter selbstverstindlich als religios betrachtet. Schliefllich war die islami-
sche Tradition allgegenwirtig. Sie war greifbar in Moscheebibliotheken
und Archiven, stidtebaulich verankert in den zahllosen Moscheen, Medre-
sen und Konventen, reprisentiert durch religiose Autorititen in theologi-
schen Hochschulen. Zusammen mit den Gribern, den Heiligenkulten und

1 Tibawi 1972; Weintritt 1992; Kemper 2000, Einleitung.

179

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

den vielen mystischen Schulen produzierte diese Umwelt also eine Evi-
denz, gegen die sich aufzulehnen, den Reformorientierten schwer fiel.

Trotzdem setzte sich die Aneignung religionsfremden Wissens durch.
So versuchte die Gadid-Bewegung um die Jahrhundertwende, die religiose
Bildung von innen heraus zu reformieren und erginzte den religiésen Fi-
cherkanon um Geographie, Geschichte, moderne Sprachen, wie Russisch
und Persisch, sowie um Hygiene und Gymnastik.> Das Konzept des
»English-Oriental-College« von Alighar setzte an ganz anderer Stelle an.
Seine Synthese zeigt das Bemiihen, den purifizierten, »niichternen« Islam
der Ghulam-Ali-Schule mit der englischen Bildungstradition in Einklang
zu bringen.> Beide Versuche waren von dem Bestreben bestimmt, innere
Flexibilitit zu entwickeln und einen Schritt in Richtung Moderne zu ma-
chen, ohne die religiése Tradition zu verabschieden.

Von seiten der traditionellen Religionsgelehrten stiefen solche Bil-
dungskonzepte auf grofen Widerstand. Vor allem der ultra-orthodoxe
Nakshibendi-Mugadiddi, die von der Mirza-Mazhar-Schule reprisentiert
wurde und von Delhi bis Buchara aktiv war, gelang es, die Konsequenzen,
die mit dem Einfluss fremder wissenschaftlicher Disziplinen und Kennt-
nistraditionen einhergingen, zu negieren. Stattdessen iibte sie religidse
Standfestigkeit, indem sie das Wesentliche der islamischen Tradition un-
terstrich, sich mitunter der Aneignung lokaler Traditionen und anderer
Wissenskonzepte entgegenstellte und auf die Riickkehr zur Offenbarung
beharrte. Die Konventsvorsteher dieser Richtung wihlten somit ein Kon-
zept der Erneuerung, das sich ginzlich am Koran orientierte. In diesen
Kreisen begriff man Tagdid dann auch nicht als Anderung, sondern als
Wiederbelebung des bereits Offenbarten. Erneuerungen im religiosen Be-
reich — und letztendlich gehéren alle Lebensbereiche dazu — wurden hin-
gegen als unerlaubt und damit als Hiresie (Bid'a) beurteilt, selbst wenn sie
nur Auferes (so zum Beispiel den Bau von Minaretten) betrafen.

Auch in Europa wird heute die islamische Bildung von einem Diskurs
uber religiose Flexibilitit versus nicht hinterfragbare Offenbarung be-
stimmt. Fiir europiische Moslems gestaltet sich die Debatte jedoch genau
umgekehrt zu den Auffassungen derjenigen, die sie vor mehr als einem
Jahrhundert begannen. Denn die materiellen Voraussetzungen* fiir eine
kollektive Erinnerung, die die islamische Tradition zu einem selbstver-

2 Khalid 1993, S. 288-90: verschiedene Lehrpline von 1911.
3 Metcalf 1982, S. 317 ff; cf. Troll 1978.
4 Halbwachs 1950; cf. Jonker 1995.

180

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

stindlichen Teil des Alltags werden lisst, miissen in Europa noch geschaf-
fen werden. Aber auch wenn Moscheen errichtet worden sind und die
Moscheebibliotheken zwar nicht den alten Reichtum, aber doch einen
Fundus der islamischen Tradition zusammentrugen, wenn in Rotterdam
oder im Elsaf theologische Hochschulen mit dem Ziel eréffnet wurden,
eine religiése Autoritit fiir europdische Moslems zu entwickeln, so bleibt
die Tatsache bestehen, dass die islamische Tradition in Europa lediglich ei-
nen ausdifferenzierten Teilbereich — eine religiése Minderheit zwischen
anderen religiosen Minderheiten — darstellt. Dadurch sind ihre Triger sich
um so mehr der Existenz anderer religiéser Systeme bewusst. Die Frage
nach einer Synthese, die den religiésen mit einem nichtreligiosen Wis-
sensbereich verbindet und damit einen Weg schaftt, den Bruch zwischen
religioser Tradition und Moderne zu tiberbriicken, stellt sich somit heute
in Europa in einem vollkommen verinderten Kontext.

Unter den moslemischen Intellektuellen Europas hat sich weitgehend
der Konsens durchgesetzt, es sei an der Zeit, die von allen so genannte
Briicke zwischen dem eigenen religiésen Bildungssystem und den wissen-
schaftlichen Errungenschaften der europdischen Tradition zu bauen.® Sie
bilden eine Vorhut, die nach Mitteln und Wegen sucht, die tendenziell
konservative Religions- und Wertevermittlung der Elterngeneration von
innen her zu reformieren und neue Bildungskonzepte zu entwickeln. Es ist
eine kleine, aber wachsende Gruppe, die von der Notwendigkeit spricht,
»das Tor wieder zu 6ffnenc, was so viel sagen will, dass sie die Technik der
selbststindigen Textinterpretation (Igtihad), die im 1o. Jahrhundert fiir
uberfliissig erklirt wurde, wieder einfithren méchte. Sie plidiert dafiir, an
den Korantext historisch-kritische Maf3stibe anzulegen, im Koran also zwi-
schen historisch bestimmbaren und offenbarten Aussagen zu unterschei-
den. Das wiirde u.a. bedeuten, die gesamte Textinterpretation, die Theolo-
gie sowie die Rechtsauslegung, die bis heute die Basis der islamischen Bil-
dung darstellt, in Frage zu stellen.® Eine wachsende Zahl moslemischer
Frauen versteht Igtihad zudem als Aufforderung, Koran und Sunna neu zu
lesen und die darin enthaltenen Anweisungen zur Gleichbehandlung von
Frauen und Minnern endlich beim Wort zu nehmen.” Thnen allen geht

Landman 1996.

v

6 Balic 1994; Abu Zaid 1999; Ramadan 1998. Vgl. Ijtihad, The Oxford Encyclo-
pedia of the Islamic Modern World 1995, Band 1, S. 178-82.
7 U.a. die islamische Theologin Halima Krausen in Hamburg, die islamische

181

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

es um das Recht, selbststindig auf Basis des Textes entscheiden zu diirfen,
»was heute pafit«, darum »einen Weg in der Gegenwart zu finden« und
mit Hilfe des Textes »die eigene Zeit zu verstehen«.® Der igyptische
Theologe Abu Zaid wirft denjenigen, die sich einer solchen Offnung der
Tradition mit dem Argument verweigern, die Interpretation liege »bei
Gott« und stehe darum nicht zur Diskussion, vor, sie begiben sich damit
gefihrlich dicht in die Nihe der Hiresie.?

Vielleicht ist es bereits als Folge dieser Position zu werten, dass inzwi-
schen viele Mitglieder der dritten Generation dabei sind, im Fach- und
Universititsstudium religiése Bildungskonzepte zu entwickeln, die sich die
Erkenntnisse der modernen Pidagogik zunutze machen, in denen sich
aber auch individuelle Auffassungen iiber den Ort der Religion spiegeln
kénnen.”® Konvertierte Moslems spielen bei dieser Entwicklung brauch-
barer Bildungskonzepte und Lehrpline eine entscheidende Rolle.” All-
gemein gilt indes, dass das Resultat dieser Anstrengungen sich in dem
tendenziell konservativen Moschee-Milieu noch kaum Gehor verschaffen
kann.™

Die Siilleyman-Gemeinschaft und ihr europiischer Zweig, der »Ver-
band der Islamischen Kulturzentren«, nehmen eine Position ein, die sich
dieser Debatte nicht nur entgegenstellt, sondern sie ihrerseits als hiretisch
einstuft. Auch wenn sie selbst keinen Orden mehr darstellt, betrachtet die-
se Laiengemeinschaft sich dennoch als Hiiter der sufischen Tradition der

Frauenzeitschrift HUDA und die islamischen Pidagoginnen der Vereinigung
»Internationale Pidagogik und Didaktik« (IPD) in Kéln.

8  Smail Balic auf einer Tagung am 7.10.2000 in Berlin; Christian Hoffmann
(»Christlich-Islamische Gesellschaft«) ebenda.

9 Vortrag am 27.10.2000 in Berlin.

10  Karakasoglu-Aydin 1999b; Aslan 1998.

1 So im Islamkolleg in Berlin, im IPD in Kéln und in der »Kommission fiir
den Islamischen Religionsunterricht«, die 1999 vom Zentralrat und Islamrat
gemeinsam eingerichtet wurde (s. unten).

12 Das gilt fiir die Unterrichtseinheiten, die das IPD seit 1995 anbietet. Im
nichtislamischen Expertenmilieu st63t diese Behandlung der islamischen Re-
ligion auf grofRes Interesse, wihrend ihnen in den meisten Moscheegemein-
den eher mit Misstrauen begegnet wird. Die »Islamische Fdderation Berlin«
bat das IPD als erste Moscheenorganisation um professionelle Hilfe, als sie im
Februar 2000 dem Schulsenat einen Rahmenplan fiir den islamischen Religi-

onsunterricht in den 6ffentlichen Schulen vorlegen sollte.

182

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

Nakshibendi-Mugaddidi (s. Kap. 1). Entsprechend zieht sie die Grenzen
zwischen dem, was sie als Kern des Glaubens, und dem, was sie als uner-
laubte Neuerung wahrnimmt, schirfer als diejenige Moslems, die fur Igtiha
d eintreten. Der Lehrplan des Verbandes fiir die Korankurse und die Ho-
ca-Ausbildung spiegelt diese Grenzziehung. Es handelt sich dabei keines-
wegs um Ergebnisse zufilliger Entscheidungen. Die Pflécke, die seine Bil-
dungsposition markieren, wurden von Generationen von Konventsvorste-
hern im 18. und 19. Jahrhundert in den Boden getrieben. Vom letzten
Scheich des Ordenszweigs, Siilleyman Hilmi Tunahan, wurden sie fiir eine
neue Zeitwende wiederum gepriift und beharrlich gegen das Zeitgesche-
hen gefestigt.

Im Spektrum der islamischen Bildungsangebote schlieflich, die im
Augenblick in Deutschland vorliegen und im Rahmen des angestrebten
islamischen Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen rasch an Aktuali-
tit gewinnen, nimmt der Verband eine Position ein, die man im Vergleich
mit christlichen Lehrplinen fiir den Religionsunterricht als ultra-orthodox
einstufen kann. Der VIKZ befiirwortet ein pidagogisches Modell der reli-
giosen Einprigung. Tagdid bedeutet fiir seine Mitglieder in diesem Kontext
auch nicht Erneuerung, sondern »das Aktivieren religiéser Gefiithle und
der dazu gehorigen Verpflichtungen« auf Basis einer Bildung, die sich aus-
schlielich am Koran und der klassischen, im 10. Jahrhundert bereits ab-
geschlossenen Interpretation orientiert. Eine Pidagogik, die bei der kind-
lichen Wahrnehmung ansetzt, kann daher ihrem religiésen Bildungsauf-
trag nicht gerecht werden. Auch fiir Igtihad gibt es in diesem Bildungskon-
zept keinen Bedarf, weil im Prinzip alle Fragen in der Vergangenheit be-
reits beantwortet worden seien.” Diejenigen, die dennoch das Recht auf
eine eigene Interpretation einfordern und diese sogar im Lehrplan fiir den

13 Interview mit M/SG 6 vom 25.10.2000. In einem Gesprich mit M/SG 12
vom 18.9.2000 sagte dieser: » Tagdid ist der rote Faden. Man weif} schon, was
den Kern ausmacht: Gebete, Fasten etc. Immer wieder hat es Ihtilaf gegeben,
also Neuerungen, die akzeptiert wurden. Man kann aber im Grunde nicht so
viel andern. Unsere Aufgabe ist, den Kern zu bewahren. Imam-i Rabbani hat
den Tagdid des Wahdad al-wugiid (die Einheit des Seins) als Wahdad al-Sudiid
(die subjektiv erfahrene Einheit) verstanden. Tagdid ist daher identitdtsbewah-
rend. Neue Kenntnisse werden von uns zweigleisig erworben, einerseits durch
das religiése Studium, andererseits durch das Studium an der Universitit.«
Und M/SG 4 sagte am 3.3.1999 dazu: »Die Verbindung macht jeder von uns
in sich selbst.«

183

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

islamischen Religionsunterricht anwenden, bewegen sich in den Augen
dieser Erzieher am Rande des Abfalls vom Glauben." Die Notwendigkeit
einer Synthese zwischen religiéser und »westlicher« Bildung wird indes
nicht verneint. Sie ist aber nicht im Lehrplan angelegt, sondern wird nach-
driicklich dem Einzelnen tiberlassen. Was das bedeutet, ist Thema dieses
Kapitels.

6.2 Das Bildungsangebot des Verbandes

Das Bildungsangebot, das der »Verband der Islamischen Kulturzentren« mit
seinen Korankursen unterbreitet, gilt im Prinzip fiir die gesamte islami-
sche Gemeinschaft in Europa. Durch die spezifisch tiirkischen Vorausset-
zungen, die den Verband kennzeichnen (s. Kap. 4), wird es nur von Tirken
wahrgenommen. Der Verband schitzt, dass 60 bis 70 Prozent der Eltern,
die ihre Kinder in einen der Korankurse schicken, aus unterschiedlichen
Richtungen innerhalb des tiirkisch-islamischen Spektrums kommen. Ne-
ben dem eigenen Nachwuchs gibt es also Kinder von Milli-Go6rii§- und
Diyanet-Eltern sowie aus Haushalten, die nicht in eine der islamischen
Mitgliedsorganisationen eingebunden sind. Die Hocas, die den Unterricht
leiten, machen sich oft Gedanken iiber die Griinde fiir diesen Zustrom.
Die am meisten gehérte Uberlegung lautet, dass der Verband wohl von al-
len das beste Angebot mache, und die Kinder am griindlichsten in ihre Re-
ligion einfiihre. Die Vermittlung islamischer Werte in einer nichtislami-
schen und dazu noch kaum religiés eingestellten Umwelt fillt den meisten
moslemischen Eltern schwer. Dieser Umstand mag sicher auch dazu bei-
getragen haben, dass so viele Eltern unabhingig von ihren eigenen religio-
sen Ansichten fiir ihre Kinder auf das ultra-orthodoxe Angebot zurtickgrei-
fen (s. Abb. 5).

Sein Bildungsangebot will der Verband nachdriicklich als Hizmet, als
(religiésen) Dienst an der islamischen Gemeinschaft verstanden wissen.
Darum trigt der Verband die Kosten fiir die Kurse zum gréf3ten Teil selbst.
Die Miete der Rdume, die Heizungskosten und die Bezahlung der Hocas
werden von den ortlichen Moscheegemeinden zusammengetragen. Damit
ermoglichen sie einen Unterricht, der sowohl nachmittags als auch am Wo-
chenende angeboten wird. Nur die Kinder, die die Wochenendkurse besu-

14  Interview mit M/SG 6 vom 25.10.2000.

184

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

chen und dort auch iibernachten, zahlen fiir ihre Verpflegung im Monat
einen Betrag von ca. 50 €. Die Kosten fiir die Fortbildung zum Religions-
lehrer in Koln werden von der Zentrale aufgebracht. Diese Schiilerinnen
und Schiiler zahlen zusitzlich ca. 9o € monatlich, und ihre Eltern kommen
ebenfalls fiir Versicherung und Krankenkasse auf.

Die Schiilerregistrierung in den Korankursen erfolgt formlos. Die
meisten Hocas geben einem der Kinder ein Heft und bitten sie darum, alle
neuen Schiilerinnen oder Schiiler mit Namen und Adressen zu registrie-
ren. Auch die Zugehorigkeit der Eltern zur Silleyman-Gemeinschaft oder
zu einem der anderen religiosen Organisationen wird notiert. Manche er-
fassen ebenfalls die Geschwisterzahl, um abzuschitzen, wie viele Kinder
aus einer Familie noch kommen werden, damit sie sich dementsprechend
vorbereiten konnen. Vor allem die Midchen scheinen ihre jiingeren Ge-
schwister, aber manchmal auch die Eltern dermafen mit ihrer Begeiste-
rung anzustecken, dass diese sich entschliefen zu »konvertieren« und
ebenfalls Mitglied im Verband zu werden. Die Ausbreitung des Verbandes
in Europa findet vor allem {iber die Kinder statt.

Der Fokus aller Anstrengungen liegt auf der Altersgruppe zwischen
zehn und dreizehn Jahren. Sie bildet das Herz der Gemeinschaft. Es ist die
Gruppe, die mir, wo ich auch hinkomme, als erstes und voller Stolz vorge-
fithrt wird. Die Kinder sind »das Material, aus dem die Zukunft geformt
werden soll«,” oder, wie der Hauptimam des Distrikts Dortmund es aus-
driickte: »Der Ast muss gebogen werden, solange er griin ist.« Die Ausdrii-
cke weisen bereits auf das dahinter liegende pidagogische Konzept: Reli-
giose Bildung wird hier als Einprigung und Formung der kindlichen Seele
verstanden, und die Erziehung von Kindern zwischen zehn und dreizehn
Jahre hat hochste Prioritit. Eine junge Frau im Briisseler Zentrum sagte
mir: »Wir machen das alles nur fiir unsere Kinder, sie sind unsere Zu-
kunft«, dabei war sie selbst kaum ilter als 21 Jahre. Ich glaube, dass ich
hier erstmals die Idee hatte, mit einer Kinderreligion konfrontiert zu sein.
Alles, was der Gemeinschaft am Herzen liegt — die Weitergabe der klassi-
schen koranischen Bildung ohne Zufiigungen und ohne Abstriche —, spielt
sich zwischen dem zehnten und dem 21. Lebensjahr ab. Sowohl die Ver-
mittler als auch die Empfinger der Tradition befinden sich allesamt in die-
ser Altersgruppe. Thnen gilt »das alles«, die gewaltigen finanziellen An-
strengungen und der persénliche Einsatz der Mitglieder, die in ihrer Frei-

15  Interview mit M/SG 1 vom 27.4.1999.

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

zeit Renovierungen und Neubauten zustande bringen und immer bereit
sind, als Chauffeur aufzutreten, ehrenamtlich im Unterricht zu assistieren
oder auch am Wochenende fiir die Kinder zu kochen.

Nicht nur die Bereitschaft der Kinder, den besonders schwierigen Stoff
zu meistern, sondern auch der Wille der Mitglieder, ihnen das zu ermdgli-
chen, nennt man Ma‘nawiyat (tiirk. Maneviat). Sie ist die unsichtbare Kraft,
die durch die Gemeinde stromt. In Utrecht wurde ich einmal nach dem Re-
ligionsunterricht in anderen (nicht-VIKZ) Moscheen befragt. Als ich be-
merkte, dass das grofite Problem wohl darin zu bestehen scheine, dass die
Kinder nach dem zwolften Lebensjahr wegblieben, sagte mir der Haupt-
imam: »Das liegt an der fehlenden Maneviat, ohne sie kann man kein Kind
im Unterricht halten. Man kann ja nicht Religion unterrichten, als wire es
Englisch.«'® Daraufhin gefragt, wie ein Kind das erkennen kénne, dieses
Moa‘nawiyat, war er irritiert: »Sie haben es, das ist einfach so, es stromt
durch die Gemeinde, und sie haben es von Siilleyman vermittelt bekom-
men.«"”7

Die gesamte Ausbildung ist in sechs Stufen angelegt. Sie wird von vie-
len Kindern in Angriff genommen, aber von nur wenigen auch zu Ende
gebracht. Sie erfordert Zeit, Ausdauer, Systematik und vor allem die Uber-
zeugung, der Gemeinschaft einen Dienst erweisen zu wollen. Die folgende
Darstellung beruht zum gréflten Teil auf den Anweisungen verschiedener
VIKZ-Hocas in Berlin und bezieht sich, was die gelegentlich eingefiigten
Zahlen betrifft, auf die Berliner Situation. Man kann aber davon ausgehen,
dass sich der Inhalt und die Organisation der Ausbildung in den anderen
31 Distrikten, die von Koln aus geleitet werden, dhnlich gestalten. Die letz-
te und hochste Stufe wird im Ausbildungszentrum in Koln absolviert. In
diesem Abschnitt beziehe ich mich auf Gespriche und Beobachtungen in
dem dortigen Ausbildungshaus fiir weibliche Hocas, das neben dem Min-
nerhaus liegt. Gelegentliche Nachfragen bei ihren minnlichen Kollegen
nebenan bestitigten mir, dass Maddchen wie Jungen auch in dieser letzten
Phase den gleichen Stoff bewiltigen und beide Ausbildungen gleich struk-
turiert sind."®

16  Interview mit M/SG 2 vom 26.4.1999.

17 Ebenda.

18  Meine wichtigste Informantin war die damalige Leiterin der Frauenausbil-
dung. Daneben sprach ich mit den meisten ihrer Lehrerinnen sowie einigen

Schiilerinnen und Ex-Schiilerinnen.

186

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

6.3 Der Stoff und die Stufen

»Dieses Wissen gibt man sofort weiter.« Dieser viel zitierte Satz Siileymans
hat die Richtung, die das Bildungsbestreben der Stileyman-Gemeinschaft
genommen hat, auf eine ganz bestimmte Art und Weise geprigt. Der VIKZ
wurde 1973 gegriindet, um religiése Erziehung und Bildung zu ermogli-
chen. Was er freilich anbietet, ist eine Zusammenfassung der alten Mak-
tab- und Madrasa-Ausbildung.” Den Lernstoff fiir die héheren Stufen bil-
den Ausziige aus zum Teil sehr alten Handschriften, die der klassischen
islamischen Bildung entnommen sind und innerhalb des Nakshibendi-Or-
dens als kanonisiert gelten. 70 Prozent der Ausbildung besteht aus dem
Erwerb der arabischen Grammatik und der Phonetik. Zusammen geben
sie Zugang zum Verstindnis des Korantextes. Daneben gibt es die klassi-
schen Ficher, die aus dem Koran, der Sunna sowie der miindlichen Uber-
lieferung (Hadit) abgeleitet wurden: Theologie und Logik neben Rechtsleh-
re und Rhetorik. Die Ausbildung ist also koranisch zu nennen, weil sie
ausschliefRlich den Koran und die aus ihm abgeleiteten Glaubens- und
Rechtsregeln zum Inhalt hat. Moderne Hilfsficher, wie zum Beispiel Psy-
chologie oder Gemeindesoziologie, aber auch die Einbeziehung von Schrif-
ten klassischer und moderner Theologen, die davon abweichende Wissens-
gebiete behandeln (Mystik, Gesellschaftslehre, Politik, Geschichte), sind im
Lehrplan nicht vorgesehen (s. Abb. 6).

Fiir diesen Lernstoff brauchten Schiiler im 19. Jahrhundert noch 15 bis
20 Jahre. Wo es frither jedoch galt, 20 oder mehr Biicher durchzuarbeiten,
haben die heutigen Schiiler es nur noch mit sechs zu tun. In den Schulen
der Silleyman-Gemeinschaft kann dadurch der ganze Stoff in drei bis vier
Jahren absolviert werden. Das Bildungssystem, das das Siileyman’sche
Erbe beinhaltet, bietet erstens eine Auswahl aus den wichtigsten Biichern,
dann aber auch Exzerpte, die den Wissensbestand auf manchmal nur 15
Seiten reduziert haben. Die meisten Lehrbiicher stellen sich also aus Kom-
pendien zusammen, in denen die als notwendig erachteten Passagen be-
rihmter Autoren zusammengetragen wurden. Zweitens wird eine didakti-
sche Methode angewendet, die sich eng an die arabische Madrasa-Methode
des Auswendiglernens anlehnt, diese aber entscheidend verbessert hat. Das
Lernen geschieht in Stufen. Der Stoff, der in jeder Stufe zu bewiltigen ist,
bildet die Voraussetzung fiir die nichste. Schiiler miissen ihn auswendig

19  Eine schone Beschreibung der islamischen Ausbildung alten Stils findet sich
in Messick 1984, S. 75-98.

187

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

lernen, aber auch vollkommen begriffen haben, bevor sie zur nichsten Stu-
fe ubergehen dirfen. In diesem Lernprozess werden unterschiedliche
Techniken des Memorierens angewendet. Wie in einer herkommlichen
Madrasa ist das Tempo den individuellen Fahigkeiten angepasst. »Jeder
Mensche, so sagt man im Verband, »kann sich diese Kenntnis aneignen,
manche sind schnell, andere langsam«.*° Es sei die Aufgabe des Lehrers,
die Lernenden individuell zu begleiten und ihnen das zu geben, was sie
jeweils brauchen.

6.3.1 Die Vorstufe

Die Korankurse in den 6rtlichen Moscheen legen den Grundstein. Sie fiith-
ren die Kinder in das religiése Universum ein und bereiten sie auf die wei-
teren Stufen vor. Kinder diirfen am Korankurs teilnehmen, sobald sie in
der Schule Lesen und Schreiben gelernt haben, also etwa ab der zweiten
Klasse. Es sind nicht viele, die es in diesem Alter tatsichlich schaffen, sich
dem Lehrplan zu unterwerfen. In den neun Berliner VIKZ-Moscheen sind
es jahrlich insgesamt lediglich 50 bis 8o Jungen, aber immer doppelt so
viele Midchen (s. unten). Sie werden in getrennten Gruppen und Riumen
unterwiesen, die Jungen von einem minnlichen, die Midchen von einer
weiblichen Hoca.

Zuerst lernen die Anfinger die 32 Fard oder bindenden Verpflichtun-
gen, an die sich jeder Moslem zu halten hat, auswendig. Danach fangen sie
sofort mit den arabischen Buchstaben an. Wer von den Kindern noch nicht
richtig lesen kann, dem wird alles Wort fiir Wort vorgesprochen, wihrend
das Kind das Gesagte wiederholt. Die Grundlage bildet Siileymans einzige
schriftliche Hinterlassenschaft, das sieben Seiten starke Heft Elif-Ciiz.

»Es ist eine padagogische Methode, die arabischen Buchstaben in einer bestimmten
Reihenfolge zu erlernen, die dem Kind in wenigen Wochen erlaubt, das Alphabet zu
meistern und die ersten Leseproben im Koran zu machen. Die Buchstaben bekom-
men damit auch eine tiefere Bedeutung: Sie sind der Schliissel zum spirituellen

Universum.«*

Sind die Buchstaben einmal gemeistert, lernen die Kinder bereits einige

kleine Koranverse auswendig, damit sie die Verse, die fiir das rituelle Gebet
erforderlich sind, bereits beherrschen. Gegen Ende der Vorstufe lernen sie

20 Interview mit F/SG 4 vom 10.11.1998.
21 Ebenda.

188

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

noch die wichtigsten religiésen Verhaltensregeln (Ibadat) kennen, etwa wie
man sich vor dem rituellen Gebet wischt oder wie die Verbeugungen wih-
rend des Betens durchzufithren sind.

6.3.2 Die erste bis dritte Stufe

Die meisten Kinder, die die Korankurse des VIKZ besuchen, sind bereits
zwischen zehn und dreizehn Jahren alt. In Berlin melden sich jihrlich ca.
1.000 Jungen und ca. 1.500 Midchen an, eine beachtliche Zahl, wenn man
bedenkt, dass die Zahl der Kinder, die hier von ihren Eltern in einen sol-
chen Kurs geschickt werden, unter 4.000 liegt.** Manche von ihnen
kommen unregelmiflig oder lediglich ein- oder zweimal. Manche kommen
jeden Tag nach der Schule, andere wiederum nur zu den Wochenendkur-
sen. Sie werden nicht nach Alter, sondern nach Stand der Vorkenntnisse in
je drei Lerngruppen eingeteilt, denen drei Stufen entsprechen und im sel-
ben Raum unterrichtet werden.

In der ersten Stufe nehmen die Kinder zuerst den Ilmihal durch (s. un-
ten), verbessern ihre Kenntnisse der arabischen Buchstaben und lernen die
kleinen Suren auswendig. In der zweiten Stufe lernen sie den Koran zu
lesen, ca. zwei Verse pro Tag, bis das Lesen fliissig geworden ist. Man fingt
in der >Mitte des Korans< (Sure Ya Sin) an; die meisten Kinder haben den
Koran nach einem Jahr einmal vollig »gelesen«, ohne allerdings den Text
verstanden zu haben. Das Verstehen des Inhalts gehort in die vierte Stufe
(s. unten). In der dritten Stufe wird zunichst anhand von Aussprachere-
geln gelernt, wie man den Koran richtig liest. Diese Stufe bildet zugleich
eine Vorbereitung auf und Einfithrung in die darauf folgende Stufe der
Grammatik. Das Ezber-Koran, das Auswendiglernen von Koranpassagen,
wird in der dritten Stufe ebenfalls getibt. Dabei kommt eine Technik zur
Anwendung, die sich auf das Einprigen kleiner Blocke, z.B. zweier Verse,
konzentriert. Man wiederholt diese so lange, bis sie vertraut geworden sind
und die nichsten Verse miihelos angeschlossen werden kénnen.

Diese drei Stufen, der so genannte Unterbau, werden mit einer Prii-
fung und einer 6ffentlichen Vorfithrung in Anwesenheit der Eltern been-

22 Im Januar 1999 gab es 132.306 Tiirken in Berlin (John 1999, S. 35), davon
15,5 Prozent oder 21.308 zwischen sechs und 15 Jahre alt (ebenda und John
1997, S. 39). Auf die Frage »Besuchen Ihre Kinder eine Koranschule?«, beant-
worteten 18,2 Prozent der befragten Eltern mit Ja (John 1999, S 20), wodurch
knapp 4.000 Kinder in Betracht kommen.

189

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

det.” Sie findet jedes Jahr direkt nach Ramadan statt. Die Kinder sind
dann 13 oder 14 Jahre alt. Lediglich jedes fiinfte Kind, das in der Vorstufe
oder der ersten Stufe angefangen hat, schafft es bis zur Priifung. Nach der
Prifung nehmen die meisten Eltern ihre Kinder wieder aus dem Kurs, weil
die Kinder ihrer Meinung nach genug gelernt haben. Sie sind dann in die
gottesdienstlichen Handlungen eingefiihrt und kénnen Passagen aus dem
Koran rezitieren und im Ritualgebet anwenden. Zudem haben sie gelernt,
wie man sich im tiglichen Leben als Moslem zu verhalten hat.

Das Buch, das in diesen Stufen benutzt wird, heifit »Der kurzgefafite
Iimihal«. Das bedeutet etwa >Wissensphase« oder >Kenntnis der Wahrheits,
was aber von den Hocas gelegentlich mit >Katechismus« iibersetzt wird. Ei-
nem christlichen Religionslehrer wiirde der Unterschied auffallen. Wih-
rend dieser mit Hilfe von Fragen und Antworten dem Kind Glaubenssitze
einprigt, handelt der IImihal vor allem von der Einiibung religioser Hand-
lungen. Nach einer kurzen Einfithrung in die Grundbegriffe des Glaubens,
in der auch das Glaubensbekenntnis eingeiibt wird, konzentriert er sich
auf das rituelle Gebet, deren Anweisungen etwa zwei Drittel des Buches
einnehmen.* Die anderen Siulen des Islam, das Fasten, die Pflichtab-
gaben sowie die Walfahrt nach Mekka werden auf nur einigen wenigen
Seiten dargelegt, da sie fiir das Alter noch keine Rolle spielen. Die Anwei-
sungen fiir die Durchfithrung des Gebets sind sehr ausfiihrlich. Alleine
schon die Korperhaltungen, die neben den zwo6lf Pflichthandlungen (Fard)
vor und wihrend des Gebets beachtet werden sollten, umfassen 123 Posi-
tionen.” Solche zusitzlichen Handlungen werden als >Mauern« bezeich-
net, die die >Festung Glaube« stirken,*® sie aber auch korrumpieren kén-
nen. Zur Stirkung des Glaubens gehéren die 14 erforderlichen Handlun-
gen (Wagib), die 36 Handlungen in Nachahmung des Propheten (Sunna
und Mustahabb) sowie die verdienstlichen Handlungen (Mubah). Als
Schwichung des Glaubens hingegen gelten die 56 Handlungen, die ver-
pont (Makrizh) sind, und die 17, die das Gebet definitiv ungiiltig machen
(Mufsid und Haram). Die Kinder werden zunichst durch Nachahmung mit
den Handlungen vertraut gemacht und lernen sie, sobald sie den Sinn ver-

23 Vgl. Messick 1984, S. 75-84; seine Beschreibung eines Maktab in Jemen bie-
tet denselben Stoff, denselben Verlauf und denselben Abschluss.

24  Der kurzgefaite Ilmihal 1998, S. 45-156.

25  Ebenda, S. 83-8.

26  Ebenda, S. 37.

190

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

standen haben, auswendig.”” In dieser Detailfreudigkeit scheint die reli-
gitse Vergangenheit der Gemeinschaft durch. Nicht umsonst nennt sie
sich Hiiter einer religiosen Tradition, der sich bereits im 19. Jahrhundert
lieber in die Details des Prophetenlebens zuriickzog, als sich gesellschaft-
lich einzumischen.® Von Ghulim Ali, dem Griinder des Mugaddidi-
Zweigs, wurde bereits bemerkt, dass es ihm nicht so sehr um theologische
Verfeinerungen, sondern um die Details des Prophetenlebens ging, aus
dem er immer genauere Anweisungen fiir die Lebensgestaltung ableitete.
Fuir die Kinder heute gilt, dass sie lernen sollen, das Gebet nicht nur kon-
zentriert durchzufiihren, sondern auch als Imitatio Muhammadi auf ihr
eigenes Leben anzuwenden. In dieser Phase des Unterrichts erhilt darum
das inhaltliche Verstehen, das beim Auswendiglernen der Koranverse noch
keine Rolle spielt, ein auflerordentlich grofles Gewicht. Wohl aus diesem
Grund wurde der Ilmihal 1996 ins Englische und 1998 auch ins Deutsche
ubertragen. Eine wichtige Rolle spielen auch die Benimm- oder Adab-Bii-
cher, in denen die islamische Ethik behandelt wird.>® Manche Kinder, und
das sagen vor allem die ménnlichen Hocas, lernen tatsichlich erst im Kurs,
wie sie sich betragen sollen, zum Beispiel wie man am Tisch sitzt oder wie
man isst, wie man ins Bett geht und wie man aufsteht. Oft arbeiten beide
Eltern und finden daher keine Zeit, ihre Kinder im richtigen Alter zu er-
ziehen. In den Augen der Hocas wachsen »eine Menge verhaltensgestorte
Jungen« auf, die sich »Zu Hause und in der Schule zu einer wahren Plage
entwickeln«3® Nach ihren Erzihlungen liefern Eltern ihren Sohn oft bei
ihnen mit der Bitte ab, er solle doch 'mal lernen, wie man zu sitzen und zu
essen habe. Meine Gesprichspartner meinten jedoch, es reiche nicht aus,
einem Kind zu sagen, >mach dies< oder »das ist verboten«. Ein Kind will
immer auch wissen, warum das so ist. Diese Liicke fiillen die islamischen
Benimm-Biicher. Sie bieten den Kindern Erklirungen, die sie offensicht-
lich iberzeugen. Ein willkiirliches Beispiel aus dem Unterricht belegt das.

27 In Milli-Goériis-Moscheen lernen die Kinder lediglich die Fard-Regel durch
Nachahmung, wihrend sie mit den restlichen Regeln erst durch gelegentliche
Korrektur (z.B. »nicht in der Nase bohren« oder »nicht einander schubsen«)
vertraut gemacht werden. Auf meine Frage, ob diese Verhaltensanweisungen
bei ihnen auch auswendig gelernt wurden, reagierten die meisten Befragten
mit Befremden.

28  Fusfeld 1981, S. 230-4. S. auch Kap. 1.

29 Benutzt wird vor allem das Magmii’l Adab, Istanbul 1958.

30 Interview mit M/SG 9 vom 26.2.1999.

191

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Das Handbuch sagt: »Man soll nicht nur das Brot, sondern auch die Krii-
mel und Samen essen, die tibrig bleiben.« Warum? Der Lehrer souffliert
die Antwort: »Unser Prophet hat gesagt: Wer die Kriimel iRlt, wird reich.«*"
Mir sagte er spiter, wenn er es den Kindern so erklire, geben diese sich
zufrieden, dann wissen sie warum und halten sich fortan an die Regel.
Verschiedene Hocas berichteten zudem, dass es viele Jungen in der Schule
tatsdchlich besser gegangen sei, nachdem sie einmal im Kurs gelernt hat-
ten, sich zu verhalten. Im Midchenunterricht kommt das Benimm-Buch
kaum zur Anwendung. Im Gegenteil, die meisten weiblichen Hocas sagten,
die Midchen nicht erziehen zu miissen, sondern héchstens ab und zu
einmal zu korrigieren oder einen Streit zu schlichten. Madchen seien kon-
zentriert und lernten gerne, der Stoff stehe somit im Mittelpunkt. Midchen
schienen auch leichter auswendig zu lernen (wie man sich erzihlte und
mir spiter von den Lehrern bestitigt wurde, seien Jungen nur mit Mithe
dafiir zu haben). Die Midchen sagten auflerdem iiber sich, dass sie im
schulischen Sprachunterricht (Latein, Englisch, Franzésisch) zu den Klas-
senbesten gehorten, eben weil sie sich durch das Auswendiglernen eine
Systematik angewo6hnt hatten, iiber die andere Schiiler offensichtlich nicht
verfuigten. Die meisten Hocas werden in dieser Phase von dlteren Schiilern
oder Gemeindemitgliedern bei der Arbeit unterstiitzt. Silleyman hat die
Anweisung hinterlassen, das jede und jeder verpflichtet ist, das eigene
Wissen weiterzugeben. In der Gemeinde wird die Unterstiitzung nicht nur
ernst genommen, sondern jede Unterrichtshilfe steht hoch im Kurs. Von
Geldspenden wird angenommen, dass nur 20 Prozent beim jiingsten Ge-
richt ins Gewicht fallen, von Unterrichtsspenden aber sollen spiter volle
100 Prozent angerechnet werden. Diese Differenz bildet einen wichtigen
Antrieb, die ehrenamtliche Arbeit auf sich zu nehmen.

6.3.3 Die vierte und fiinfte Stufe

Erst nach dem feierlichen Abschluss in der dritten Stufe wird ein Anfang
mit der Grammatik und dem Erwerb der arabischen Sprache — koranisch
und modern — gemacht. Das Auswendiglernen des Korans liuft nebenher
und umfasst jetzt Suren von fiinf bis zehn Seiten. Auf diesen beiden Stu-
fen lernen die Jugendlichen nun allmihlich eine Sprache zu verstehen, die
sie bereits durch das Auswendiglernen und die Anwendung von Regeln fiir
die Rezitation gemeistert haben. Am Anfang der vierten Stufe erscheinen
daher immer viele Kinder aus reiner Neugierde, wie die Hocas sagen. Die

31 Anspielung auf die Wertschitzung von Sparsamkeit und Sorgfalt.

192

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

Entdeckung des Inhalts durch die Beschiftigung mit der Grammatik und
den Worterbiichern vollzieht sich aber nicht als plétzliches Ereignis, son-
dern stellt sich fast unmerklich ein. Sie wire daher eher mit dem wachsen-
den Verstindnis einer Sprache in einem fremden Land zu vergleichen, in
dem man wohnt und deren Klinge einem schon lange vertraut sind. Fiir
die meisten erweist sich jedoch das systematische Erlernen der Gramma-
tik, die fir das Verstindnis grundlegend ist, als zu schwer, und es fallen
immer mehr Kinder zuriick, bis zwischen 8o und 100 Jungen und 100 bis
150 Midchen tibrig geblieben sind. Auch wihrend dieser zwei Jahre nimmt
die Zahl der Schiiler und Schiilerinnen stetig weiter ab. Diejenigen Schiiler
und Schiilerinnen, die es tatsichlich schaffen, die Grammatik zu erfassen,
sind letztendlich an einer Hand abzuzihlen. Sie sind dann 16 Jahre alt.
Wer die letzte Priifung bestehen will, muss vorher die zehnte Klasse been-
det haben. Was man in diesen beiden Jahren lernt, ist im Grunde genom-
men eine Vertiefung der Koranrezitation. Das wachsende Verstindnis des
Inhalts vollzieht sich auditiv. Es ist ein rein miindlicher Vorgang, der durch
Klang — durch Zuhoren und Rezitieren — erzeugt wird. Die Einfithrungen
in die Phonetik und in die Grammatik sind daher gleichermafen wichtig.**
Auch die zur gleichen Zeit stattfindende Einfiihrung in das islamische
Recht passt in dieses Schema. Sie ist nichts anderes als eine weitere Vertie-
fung der religiésen Erziehung und konzentriert sich bezeichnenderweise
auf die rituellen Handlungen (Ibadat), auf die Waschung, das Gebet, die
Gebetszeiten, das Fasten sowie auf Maflstibe, um zwischen rein und un-
rein unterscheiden zu kénnen. Das Verstindnis des Textes vollzieht sich
also im Dreieck von Héren, Klang Erzeugen und dem Perfektionieren ritu-
eller Kérperhandlungen. Wer dies beherrscht, kann auch die von Lehrern
und Schiilern gleichermaflen als schwierig eingeschitzte Aufnahmeprii-
fung zur Lehrerausbildung bestehen.

6.3.4 Die Hoca-Ausbildung

Die letzte Phase der Ausbildung ist die des Religionslehrers oder Hocas. Sie
findet wihrend einer Periode von zwei Jahren in Kéln in der Vogelsinger-
strafRe statt, wird mit einem Diplom (Igaza) abgeschlossen und kann
durch ein weiteres Jahr in einer der Bildungseinrichtungen in der Tiirkei
erganzt werden. Um die Dauer der Ausbildung so kurz wie méglich zu hal-
ten, wurde sie in den letzten Jahrzehnten immer mehr »verfeinert«, damit
die Studenten das Wesentliche so schnell wie méglich lernen kénnen. Die

32 Messick 1984, S. 84 ff., spricht von pedagogics of recitation (Darasa).

193

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Dauer betrigt heute nur noch zwei Jahre, eine Lernzeit, die als ausreichend
betrachtet wird, um sich die »absolut notwendigen Kenntnisse« anzueig-
nen. Die Aneignung des Stoffes ist dadurch auch erheblich schwieriger
geworden. Die Kenntnisse, um die sich alles dreht, bestehen noch immer
bis zu 70 Prozent aus Grammatik. Wie die Buchstaben wird auch diese der
»Schliissel des Wissens« genannt, weil sie den zweiten Zugang zum Koran
bildet. Die Entschliisselung der klassischen Ficher Theologie und Rechts-
lehre geht aus dieser Basiskenntnis wie >von selbst< hervor und wird also
fuir die Schiiler als nachvollziehbar eingeschitzt (s. Abb. 7).

Die gesamte Grammatik, die bereits in den vorigen Stufen einmal er-
lernt wurde, wird zunichst im ersten Ausbildungsjahr wiederholt. Das Jahr
ist durch eine intensive Beschiftigung mit dem koranischen Text be-
stimmt, eingerahmt vom Einiiben der Rezitation und den Aussprachere-
geln (Phonetik). Danach erst folgen die theologischen Ficher »Kenntnis
von Gott«, »aristotelische Logik« und die »Glaubenssitze«. Das Ficherpa-
ket baut aufeinander auf. Erst wenn die Grammatik wiederholt ist, kommt
»Kenntnis von Gott«, danach die »Logik« und zum Schluss die »Glaubens-
sitze«. Erst wenn das Vorige sitzt, diirfen die Schiiler zum nichsten iber-
gehen. Die Hocas sagen: »Es ist wie eine Sprache lernen«. Tatsichlich aber
wenden sie Gedichtnistechniken an, die das tibliche Erlernen einer Spra-
che tibersteigen. Besonders schwieriger Stoff wird manchmal in ein Sche-
ma gebracht und als Zeichnung memoriert. Beim Erlernen der Grammatik
setzen sie eine Technik ein, die sich auf die Finger stiitzt und das Konju-
gieren der Verben erleichtert.® Zudem werden die Schiiler dazu angeregt,
Wissenseinheiten, die inhaltlich zusammengehéren, beim Auswendigler-
nen auch als kohirente Blocke zusammenzustellen und sich als Ganzes
einzuprigen. 34

33  Die 14 Teile der fiinf Finger einer Hand helfen dem Lernenden, zuerst (vom
Daumen bis zum kleinen Finger) zwischen der ersten, zweiten und dritten
Person (jeweils mannlich und weiblich) zu unterscheiden, sodann (von unten
nach oben) zwischen Singular, Dualis und Plural. Hat man das Schema einmal
gemeistert, konnen die Konjugationen mit Hilfe der 14 Fingerteile »abgezihlt
werden«. Die Hand bildet somit eine Lernmethode und eine Erinnerungstech-
nik. S. Interview mit F/SG 9 vom 2.11.2000. Cf. Van der Rijk 1998, S. 98; Ei-
ckelmann 1978.

34  Es ginge zu weit, von »Bildern« zu reden, weil die Kenntnisse hier nicht zu
anthropomorphen Gestalten verarbeitet werden. Die Technik aber, die in der

194

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

Rechtsauslegung und Rhetorik gehéren nicht zu den zu memorieren-
den Fichern. Diese Biicher werden so behandelt, dass die Schiiler danach
imstande sind, selbststindig darin nachzuschlagen. Zunichst konzentriert
sich der Rechtsunterricht darauf, dass die Schiiler die gottesdienstlichen
Regeln selbststindig in allerlei Situationen der Praxis anzuwenden in der
Lage sind, damit sie spiter auch Gemeindemitgliedern Rat geben konnen.
Die Jungen lernen zudem, im Gebet vorzugehen, eine Rolle, die den Frau-
en untersagt bleibt. Danach wird die koranische Rechtssprechung zu den
Themengebieten Eheschliefung und -bruch, Erziehung, Adoption und Erb-
recht durchgenommen. Anhand der Rhetorik lernen die Schiiler, wie man
ein Predigtthema aussucht und die Predigt vorbereitet. Fiir die Kommen-
tarbiicher, die die theologischen Grundsitze mit Uberlegungen von Theo-
logen aus vielen Jahrhunderten versehen, bleibt in der verkiirzten Ausbil-
dung keine Zeit mehr. Es ist Sache der Hocas, sich diesen Stoff in ihrer
Freizeit anzueignen.

Den schwierigsten Teil der Ausbildung bilden wohl die »Glaubenssit-
ze« (‘Aq@’id). Es handelt sich um ein Exzerpt von nur 15 Seiten, aber jede
einzelne Aussage darin ist fiir die Schiiler schwer zu begreifen. » Aqa’id
lisst Zweifel in den Herzen aufkommen, weil es eben um Glauben geht.
Mit dem Verstand sind die Aussprachen nicht zu entschliisseln«, sagt mir
die Leiterin der Kolner Ausbildung. Der Unterschied zwischen Logik und
Glauben ist indes fiir niemanden leicht zu begreifen:

»Es gibt immer wieder Studentinnen, die versuchen, die ‘Ag@’id mit den Regeln der
Logik auseinander zu nehmen. Das geht aber absolut nicht. Die Logik soll man hier
auflen vor lassen. Wenn in den “Aqa’id steht, dass die Sonne nachts bei Gott ist und
sich morgens nur schwer losreifen kann, soll man mir nicht mit Argumenten
kommen, die Sonne ist doch nachts in Australien. Kann sein, dass das auch wahr ist,

aber das andere muss man zusitzlich annehmen.«*

Diese Erklirung gibt einen unerwarteten Einblick in die Konsequenzen
von Kemal Kacars Brief an Kisakiirek, der bereits einmal am Ende des
zweiten Kapitels zitiert wurde. Kacar unterschied dort zwischen den zwei
religiésen Wissensbereichen, die die Siileyman-Gemeinschaft anerkennt,
nimlich die Wissenschaft vom Koran (‘Ilm al-quran) und eine Selbst-

klassischen Rhetorik zum Auswendiglernen angewendet wurde, ist im Prinzip
dieselbe; s. Yates 1966; cf. Jonker 1995.
35 Interview mit F/SG 2 vom 24.4.1999.

195

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

kenntnis, die in ein Erkennen der géttlichen Nihe tibergeht (“Ilm al-yagin).
Es ist der Versuch, rationales Verstehen und tiefere Einsicht aufeinander
zu beziehen, ohne dabei das sufische Streben nach Grenzerfahrungen
(“Ain al-yagin) — manche reden auch von Bewusstseinserweiterung — zu
tubernehmen. Was den Schiilern in der Siileyman-Gemeinschaft daher
heute zur Verfuigung steht, ist die Beziehung zwischen Wissen und Er-
kenntnis. Diese beruht auf Glauben: »Man muss vorsichtig sein mit
“Aq@’id, weil, wenn man nicht daran glaubt, geht der Glauben weg.«3°®

Dem Zweifel, der unléslich mit jedem Glauben verbunden ist, wird in-
des kein eigener Platz eingerdumt. Auch der Leiterin der Ausbildung ging
es keineswegs darum, ihn zur Sprache zu bringen, sondern um eine klare
Trennlinie, mit deren Hilfe ihre Schiilerinnen zwischen ihren intellektuel-
len Fihigkeiten und ihren Glaubensfihigkeiten unterscheiden.

Das Verstindnis der mystischen Briefe Sirhindis gehoért nicht zur Aus-
bildung, auch wenn jedes Jahr einige wenige Briefe als Unterrichtsstoff
behandelt werden. Die Lektiire der Briefe soll hauptsichlich dem besseren
Verstindnis der arabischen Sprache dienen und ist eher eine Erginzung
des Koranstudiums. Die Gebetskreise (Hatim) und die Studienzirkel, die
sich diesen anschliefen, gehéren ebenfalls nicht mehr zur Ausbildung.
Das sei, wie man sagt, ein anderes Thema. Zwar gibt es auch in beiden
Kolner Ausbildungshiusern einen Gebetskreis, es ist aber jedem und jeder
tiberlassen, sich diesem anzuschlieflen. Die Praxis zeigt jedoch, dass alle
ihm angehéren mochten, und er fiir die Schiiler unentbehrlich ist:

»Durch Hatim wird man sich bewusst, dass man dem Islam dienen will — er ist der
Grund, warum man die Ausbildung zu Ende macht.<*’

Das emotionale Erkennen innerer Zusimmenhinge, das Herzstiick jeder
sufischen Schulung, hat in dieser Ausbildung keinen Platz. Was den Kern-
bereich der Mystik betrifft, hat sich die Laiengemeinschaft von dem her-
kémmlichen Orden abgegrenzt. Anstelle der Verwirrung, die unmittelbar
nach dem Tod Siileymans bestand, ist eine selbstbewusste Haltung ge-
wachsen. Fur die Gemeinschaft ist das Begreifen heute etwas, dass sich
von selbst einstellt. Der Wunsch, hinter das intellektuelle Verstehen zu ge-
langen, um den tieferen Zusammenhang zu sehen, ist dennoch mit Hin-
den greifbar. Meine Gesprichspartnerin sagte mehrmals: »Gottes Nihe

36 Ebenda.
37 Interview mit F/SG 9 vom 15.10.2000.

196

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

(zu) spiiren ist kein Ilim, das ist subjektive Kenntnis.«<*® Die Formulie-
rung ist noch immer ein Echo des Bemiihens einer langen Reihe Silsila-
Triger, um erst einmal zwischen materielles Wissen und géttliches Erken-
nen zu unterscheiden. Aber die harte kérperliche und psychische Entsa-
gungen, die den Lernenden im Sufi-Orden dazu zwingt, eine Trennlinie
zwischen der Vielfalt des Wissens und der Einheit des Seins (Wahdad al-
wugiid) zu ziehen, bleiben dieser Laiengemeinschaft fremd (s. Kap. 7).

Der Unterricht liuft folgendermafien ab: Es wird ein Abschnitt von et-
wa ein oder zwei Seiten behandelt. Die Lehrerin erklirt und stellt Fragen,
die die Schiilerinnen im Chor beantworten. Die Klasse liest die am Rande
des Haupttextes geschriebenen Kommentare still mit oder sie werden von
den Schiilerinnen reihum vorgelesen. Wihrend der Haupttext Arabisch ist,
sind die Kommentare zumeist in Osmanisch verfasst (s. Abb. 8). Wenn
man die arabischen Buchstaben lesen kann, ist es kein Problem, meinen
die Hocas. Die Schiilerinnen sind wihrend des Unterrichts vollig konzent-
riert. Wenn vorgelesen wird, lesen alle leise mit, wenn Fragen gestellt wer-
den, strecken alle die Hinde hoch oder rufen die Antworten im Chor. Sie
sitzen dabei auf dem Fulboden. Die meisten knien hinter einem Schreib-
pult. Manche iiben sich aber auch darin, ohne Unterlage in einem Heft zu
schreiben. Das Argument daftir lautet, dass diejenigen, die noch ein Zu-
satzjahr in der Tirkei absolvieren wollen, sich jetzt schon angewdhnen
sollten, ohne die Hilfe von Tischen zurecht zu kommen. Die tiirkische Re-
gierung erlaubt nun einmal keine Schreibpulte, da sie die unerwiinschte
religiése Vergangenheit reprisentieren, und fithrt regelmifig Hausdurch-
suchungen durch, um zu verhindern, dass sie wieder eingefiihrt werden.
Das Beharren auf dem Schreibpult bietet ein schones Beispiel fiir das strik-
te religiése Verstindnis des Verbandes. »Unsere Bildung ist dasselbe wie
Tagdid«, sagt mir der Berliner Hauptimam, weil, wer sich mit dem Koran
beschiftigt, tue nichts anderes als Beten. Darum sei es besser zu knien, als
am Tisch zu sitzen.®

Im Hintergrund sitzen die Repetitoren (Muzakirlar). Sie héren zu und
schlagen inzwischen in den Kommentaren nach. Mittags werden sie den
Stoff wiederholen und viele Fragen beantworten miissen. Die meisten Re-
petitoren fiirchten sich vor diesen Fragen und sitzen oft noch abends lange,
um sich vorzubereiten. Abends lernen auch die Schiilerinnen fiir sich.
Tagsiiber hért man sie kaum. In der Regel verstindigen sie sich fliisternd

38  Interview mit F/SG 2 vom 24.4.1999.
39 Interview mit M/SG 6 vom 25.10.2000.

197

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

und ziehen andauernd ihr Kopftuch iiber die Stirn, wie um sich unsichtbar
zu machen. Aber abends steigt ein gewaltiges Gerdusch aus den Stockwer-
ken hoch: Beim Auswendiglernen wird nimlich geschrien. Eine der Hocas
erklirte mir, dass es dann leichter gehe, vor allem, wenn man die anderen
auch schreien hore. Lautes Nachsprechen und Vor-sich-hin-Sagen des Tex-
tes geschieht nicht nur in der Frauenausbildung. Es ist das typische
Merkmal islamischer Bildung, so wie es auch typisch fiir das judische reli-
giose Training ist.

Die Hocas in dieser Ausbildung sind alle erst um die 21 Jahre alt, und
auch die Haupt-Hoca, die am lingsten dabei ist, ist nicht dlter als 24. Wenn
diese Frauen heiraten, miissen sie mit ihrer Tatigkeit authéren. Dann rii-
cken diejenigen, die jetzt noch Repetitor sind, nach. Die Schiilerinnen sind
meistens 18 Jahre alt, wenn sie die Abschlusspriifung machen. Der Mo-
ment des Abschieds wird unter Schmerzen vollzogen und spiter mit
Wehmut erinnert. Fiir die meisten bildet das Internat ein Refugium, in
dem Freundschaften fiir das Leben geschlossen werden, und wo sie Zeit
finden, »wirklich etwas von der Welt zu verstehen«.*® Der Vergleich mit
dem College, als einem Aufschub vor der Schwelle zum Erwachsenenalter
liegt nahe. Hier wie dort leben die Studentinnen eine Weile auerhalb der
Welt. Hier wie dort erhalten sie ein intellektuelles Instrumentarium, um
die Welt zu entschliisseln und entsprechend mit ihr umzugehen. Nur hin-
sichtlich des Instrumentariums gibt es einen Unterschied: In der Siiley-
man’schen Koranschulung lernen die Schiiler ein System, das sie dazu be-
fahigen soll, die Welt mit Hilfe eines einzigen Textes zu dechiffrieren, ein
Text, der ihnen zudem als offenbart und damit unhinterfragbar gilt. Sol-
ches aber hat diese Ausbildung wiederum mit Schulungssystemen anderer
monotheistischer Religionen gemeinsam. Ob nun in der Yeschiwa oder im
Priesterseminar, auch hier wird gelernt, wie man die Welt mit Hilfe eines
einzigen Textes zu begreifen lernt.

6.4 Internate und fehlender Nachwuchs

In den Niederlanden und England wird die Einrichtung privater Schulen
und Internate von den in diesen Lindern geltenden gesetzlichen Regelun-
gen begiinstigt. Wie zu horen ist, erleichtere das Internat zudem die Verar-
beitung der sonst schwierigen Grammatik-Stufe, weil es Schule, Hausauf-

40 Interview mit F/SG 4 vom 10.11.1998.

198

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

gaben und religiése Unterweisung besser miteinander verflechte. In den
Niederlanden machten 1999 160 Midchen davon Gebrauch, die Zahl der
Jungen lag etwas niedriger. Es erwies sich, dass auch in diesen Internaten
viele Kinder von Milli-Goriis- und Diyanet-Eltern erzogen werden. Erzih-
lungen kursierten dariiber, wie die Eltern sich von der Begeisterung ihrer
Kinder hatten anstecken lassen und als neue Mitglieder geworben werden
konnten. Trotz solcher euphorischer Darstellungen befanden sich stets
sehr viel mehr Kinder in den Internaten als eigene Kinder von Mitgliedern,
was flr diese eine zusitzliche finanzielle Belastung bedeutete. Die Schul-
pflicht gilt in den Niederlanden bis zum 18. Lebensjahr. Erst danach kén-
nen die Schiiler auch die Hoca-Ausbildung absolvieren. Das Internat, so
sagt man, erleichtere jedoch die Unterrichtung der Grammatik, weil die
Kinder sich linger und ruhiger damit beschiftigen konnten und somit bes-
ser »geprigt« wiirden.*

In London wurde 1999 mit der Er6ffnung der groflen »Siileymaniye
Moschee« ebenfalls das erste Internat er6ffnet. Es fing mit 15 Schiilerinnen
und Schiilern an, die ungeachtet ihres Alters zunichst die Vorstufe durch-
laufen mussten. Englisch hat in Grobritannien Tiirkisch bereits als Um-
gangssprache verdringt, und die Kinder fanden dadurch nur sehr zégernd
einen Anschluss an die religiése Bildung der Siileyman-Gemeinschaft.
Versuche, dhnliche Internate in Deutschland einzurichten, scheiterten bis-
her an den gesetzlichen Regelungen. In Waltrop, Bergisch-Gladbach und
Diisseldorf existieren zwar kleine Midcheninternate (jeweils zehn bis zwolf
Midchen). Sie gelten aber nur fiir Schiilerinnen, die die zehnten Klasse be-
reits abgeschlossen haben. In diesen Internaten wird die Grammatik wie-
derholt. Sie bilden somit eine Vorstufe fiir die Hoca-Ausbildung in Kéln
und dauern nicht linger als ein Jahr. Fiir die Jungen gibt es aufler der Leh-
rerausbildung in Kéln, die ebenfalls mit dem Aufenthalt in einem Internat
verbunden ist, eine solche Mdglichkeit nicht. In Frankreich und Belgien
existieren hingegen lediglich internatihnliche Wochenendkurse.** Auch
in Frankreich wurde Tirkisch als Muttersprache grofitenteils verdringt,

41  Interview mit M/SG 2 vom 26.4.1999. In den Niederlanden befinden sich
Internate in Soest (7o Midchen, 70 Jungen), Utrecht (6o Midchen), Eindho-
ven (32 Midchen) und Dordrecht (70 Jungen).

42  Belgien: Brussel/Laken und Charleroi (Jungen), Brussel/Schaarbeek, Heus-
den und Verviers (Madchen). Frankreich: Giindershofen/Elsafl (Maddchen), Pa-
ris (Middchen und Jungen).

199

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

der Kurs hat dennoch erste Friichte getragen: Im letzten Winter kamen ei-
nige Midchen aus dem Pariser Wochenendkurs nach Kéln.

In den beiden Internaten in Kéln, in denen die Ausbildung zum Reli-
gionslehrer absolviert wird, machen die Hocas spitestens im Alter von 25
Jahren Platz fiir die nachriickende Generation. Die interne Kommunika-
tion geht indes notwendigerweise andere Wege. Die Hocas sind noch nicht
verheiratet, so fillt der Austausch von Informationen zwischen den Ehe-
partnern — mitunter die wichtigste Schaltstelle fiir die interne Kommunika-
tion in den 6rtlichen Moscheen — weg. Dafiir gibt es im Ausbildungshaus
andere, direktere Wege. Wihrend meiner Aufenthalte habe ich beobachtet,
wie die Leiterin manchmal tiglich mit dem Direktor im anderen Gebiude
telefonierte und ihm regelmifig in Begleitung einer zweiten Person einen
Besuch abstattete. Der Kontakt zwischen beiden Hiusern war auch hier
streng nach den Gesichtspunkten der Geschlechtersegregation reguliert.
Sie war jedoch auch, vielleicht bedingt durch die Person eines Direktors,
der eine Offnung zur AuRenwelt in den Grenzen und Méglichkeiten des
Verbandes anzustreben bemiiht war, graduell durchlidssiger. Die Leiterin
wurde stindig dazu aufgefordert, so jung wie sie war, ihre Ideen beziiglich
der Verwaltung des Frauenhauses darzulegen oder iiber Zukunftspline zu
sprechen. Gelegentlich stattete der Direktor auch dem Frauenhaus einen
Besuch ab, um vor der gesammelten Schiilerinnenschaft ein Lehrgespriach
abzuhalten. Die Hocas und ihre Schiilerinnen fiihlten sich durch diese
Aufmerksamkeit geehrt.

Die Zahl der mannlichen Hocas in der Ausbildung ist in den letzten
zehn Jahren stindig zuriickgegangen. Die Ausbildungsriume wurden ur-
spriinglich Mitte der 8oer Jahre, fiir jeweils 100 Schiilerinnen und Schiiler
geplant, und in den ersten Jahren war die Kapazitit auch ausgefiillt. 1999
befanden sich noch 65 Midchen, dagegen nur 16 Jungen in der Kolner
Tagesausbildung. Fiir die Jungen wurde inzwischen neben der Tages-,
auch eine Wochenendausbildung eingerichtet, die ihnen erlaubt, unter der
Woche in Kéln die Berufsschule zu besuchen. Hier befanden sich 1999
weitere 20 Schiiler. Von den Midchen gingen in dem Jahr 35 in die Tiirkei,
um ihre Ausbildung zu vervollstindigen. Damit galt ihre Laufbahn als
Hoca in einer der deutschen Moscheen als gesichert. Die anderen 30 wur-
den fiir ein weiteres Jahr in Kéln behalten, damit sie den Stoff noch einmal
wiederholen konnten, bevor auch sie die Reise in die Tiirkei antreten wiir-
den. Unter den Jungen gab es nur wenige erfolgreiche Abschliisse.

Diejenigen, die auch die letzte Priifung bestanden haben, werden an
den Ort, an dem sie mit der Ausbildung begannen, zurtick geschickt, da-
mit sie die nichste Generation ausbilden koénnen. Erst wenn neue Hocas

200

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

nachgeriickt sind, konnen die alten abgel6st werden, die anschliefRend hei-
raten oder einen Beruf ergreifen. Jeder Distrikt muss fiir seinen eigenen
Nachwuchs sorgen. Das Gelingen des Bildungsauftrags ist somit von der
lokalen Struktur abhingig, nimlich davon, ob der Kreis sich 6rtlich schlie-
Ren kann und gentigend Schiilerinnen und Schiiler gefunden werden, die
bereit sind, den Dienst an der Gemeinschaft auf sich zu nehmen.

Auch der Berliner Distrikt ringt schon seit einiger Zeit mit Nach-
wuchsproblemen. Nur ein einziger Junge schaffte es in den letzten Jahren
bis zum Abschluss und konnte als Hoca zurtickkehren. Das Problem war
bereits mehrmals in meiner Anwesenheit erértert worden, als der neue Is-
tanbuler Fithrer Ahmed Arif Denizoglun im Sommer 2000 Berlin besuch-
te. Er besichtigte ebenfalls einige Moscheen des Verbandes, ohne aller-
dings Kinder anzutreffen. Es war noch Sommer, aber gerade im Sommer
sind die Zentren in der Tiirkei tiberfiillt, wihrend sie in Deutschland so
gut wie leer sind. Daraufhin sprach er einen Satz, der die Berliner Hocas
schwer traf: »Ihr habt die Schiiler vernachlissigt und seid zur Auflenarbeit
iibergegangen.«*® Diese Bemerkung spielte auf die gute Zusammenarbeit
mit der »Katholischen Akademie« an, aus der bereits eine gemeinsame
Vortragsreihe und wechselseitige Besuche entsprungen waren. Die Bemer-
kung enthielt damit den Vorwurf, die Hocas hitten wegen der Auflen-
kommunikation die Kinder vernachlissigt. Der Grund, warum die Kélner
Ausbildung immer weniger neue Lehrer und Lehrerinnen zu entsenden in
der Lage war, lige bei den Hocas selbst.

Bevor der neue Leiter sein Urteil fillte, meinten die meisten Hocas je-
doch, ob die Jugendlichen nach Kéln gingen oder nicht, hinge vor allem
von den Eltern ab. Die Eltern seien nun einmal zu 70 Prozent in anderen
Moscheen zu Hause. Zwar lieflen sie ihre Kinder bei ihnen lernen, sie aber
ihnen »véllig zu tiberlassen, sei »eine ganz andere Sache«. Man konsta-
tierte also eine bestimmte Hemmschwelle, die nur durch die »Konversion«
der Eltern iiberwunden werden konne. Einen zweiten wichtigen Hinde-
rungsgrund sah man darin, dass die Jugendlichen in Deutschland die Be-
rufsschule nicht mit der » Hoca-Schule« kombinieren konnten. Stattdessen
konkurrierte die religiose Ausbildung mit dem angestrebten Berufsweg
und daher waren die Jugendlichen bereits im Alter von 16 Jahren gezwun-
gen, sich fiir eines der beiden zu entscheiden.

Damals, es war noch Akmans Zeit als Kolner Direktor, wurde auch
vorsichtig angemerkt, dass der interne Markt vielleicht vorerst gesittigt sei.

43 Interview mit M/SG 9 vom 28.9.2000.

201

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Mit Sicherheit galt das fiir die Frauenabteilung. Die Leiterin in K6ln schitz-
te die Zahl der weiblichen Hocas, die eine Funktion in der Organisation
austibten, auf 500, und leitete daraus die Griinde ab, weswegen der Direk-
tor die Midchen eher zu einem Universititsstudium anregte, als die Kurse
noch weiter auszuweiten. Seine Politik der Offnung zur AuRenwelt hat bei
diesen Uberlegungen sicher eine Rolle gespielt (s. Kap. 4). Meine Ge-
sprichspartnerin meinte zudem, auch Midchen bevorzugten das Abitur
und wollten lieber spiter studieren, als die religiose Bildung an erste Stelle
zu setzen. So folgten sie zwar noch dem Wochenendkurs, aber irgendwann
wurde es den meisten dann schlichtweg zu viel und brachen das Koranstu-
dium ab.

Was sich in dem Ringen um Nachwuchs offenbart, ist eine Unverein-
barkeit religioser und weltlicher Bildung, die sich schon frith wie eine
Schneise im Schulalltag manifestiert und die Kinder zur Wahl zwingt. Sie
gestaltet sich allerdings fiir Middchen und Jungen unterschiedlich. Es sind
die Jungen, die immer mehr unter Druck geraten. Einerseits miissen sie
im Berufsleben erfolgreich sein, wollen sie spiter die Rolle eines Familien-
vaters und Ernihrers tibernehmen. Andererseits sehen sie sich mit einem
System der inneren Verpflichtung konfrontiert, das ihnen den Dienst an
der Gemeinschaft (Hizmet) als hochstes Ideal entgegenhilt. Die Aufforde-
rung, ihre Aufmerksambkeit zwischen dem 16. und 21. Lebensjahr auf bei-
des aufzuteilen, ist schon aus zeitlichen Griinden beinahe unmdoglich zu
befolgen. Fiir die meisten Jungen, von denen ebenfalls erwartet wird, dass
sie spiter ein Einkommen nach Hause bringen, gibt das den Ausschlag.

Fiir Midchen stellt sich die Sache kaum als Problem dar. An sie wer-
den nur wenige Anforderungen gestellt, und wenn sie nicht aus eigenem
Antrieb ein Studium ansteuern, erwartet sie eine Zukunft als Mutter und
Hausfrau. Die Zeit zwischen dem Hauptschulabschluss und der Heirat ge-
staltet sich daher gewissermaflen als eine »leere« Zeit. Zudem fillt sie mit
der Pubertit zusammen. Das Internat bietet mitunter den Eltern eine Mog-
lichkeit, ihre Tochter in einer behiiteten Umgebung erwachsen werden zu
lassen. Die Midchen, die sich fiir diese Ausbildung entscheiden, werden
jedoch von ganz anderen Beweggriinden geleitet. Sie sind von der Uber-
zeugung erfiillt, der islamischen Gemeinschaft einen Dienst leisten zu wol-
len. Einzig diese Uberzeugung bildet den Motor, der der Ausbildung zum
Erfolg verhilft.

Es wurden bereits Unterschiede zwischen Jungen und Midchen er-
wihnt. So meldeten sich in den unteren Ausbildungsstufen auffillig mehr
Midchen als Jungen, schienen Midchen konzentrierter und mit einer gro-
Reren Aufnahmebereitschaft zu lernen als Jungen und verfiigten mitunter

202

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

uiber eine grofRere Belastbarkeit, hinsichtlich der Aneignung des schwieri-
gen Unterrichtsstoffs. Zudem boten sie durch ihre Begeisterung fiir den
Unterricht dem Verband eine wichtige kommunikative Basis, um Eltern als
Mitglieder zu gewinnen. Warum dies so ist, und welche Konsequenzen
dies fiir die Gemeindebildung hat, wurde bereits im letzten Kapitel behan-
delt.

Zum Abschluss dieses Kapitels sollen noch einmal die Konsequenzen
der oben beschriebenen Bildungsposition fiir den Religionsunterricht in
den offentlichen Schulen Deutschlands dargelegt und mit einer anderen,
konvergierenden islamischen Bildungsposition verglichen werden. Der
»Verband der Islamischen Kulturzentren« hat in verschiedenen Bundeslin-
dern Antrige auf Religionsunterricht gestellt und einen Rahmenplan vor-
gelegt. Dadurch hat seine bis dahin als privat verstandene religiése Unter-
weisung plétzlich eine offentliche Bewertung erfahren. Der Schritt in die
Schule bedeutet zugleich die Orientierung an einem institutionellen Rah-
men, der bestimmt, wie anschlussfihig die islamische Bildung ist, und
welche Position den deutschen Bedingungen am besten »passt«. Damit hat
die islamische Bildungsdebatte, die sich als Kontroverse zwischen religio-
ser Flexibilitit und orthodoxem Beharren auf die Unhinterfragbarkeit der
Offenbarung entpuppte, in Deutschland einen neuen Abschnitt eréffnet.

6.5 Der Religionsunterricht fiir 6ffentliche Schulen

Die Anwirter auf den islamischen Religionsunterricht in 6ffentlichen
Schulen Deutschlands und zugleich die wichtigsten Protagonisten sind die
zwei grofiten tiirkisch-islamischen Dachverbinde, die auRerhalb der Ein-
flusssphire des tiirkischen Staates arbeiten: Der »Zentralrat der Moslems
in Deutschland« (ZMD) und der »Islamrat«. Der Zentralrat vertrat bis
Sommer 2000 den »Verband der Islamischen Kulturzentren« nebst einer
Reihe kleinerer Organisationen. Der »Islamrat« biindelte vor allem die
Milli-Gériis-Initiativen. Dazu gehéren u.a. die 17 islamischen Féderationen,
die vor Ort weitgehend organisatorische Unabhingigkeit von der Mutteror-
ganisation erreicht haben und selbststindig Antrige auf Zulassung zum
Religionsunterricht stellen und, wie im Fall der »Islamischen Féderation
Berlins«, bereits bewilligt bekamen.

In der Debatte um die richtige Darstellung und entsprechende pada-
gogische Behandlung des islamischen Glaubens in der 6ffentlichen Schule
vertritt nun der »Zentralrat« eine etwas moderate Version des Tagdid als
Riickfithrung zum Glauben. Fiir die Schule wurde sie in ein Bildungskon-

203

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

zept der religiésen Einprigung iibersetzt, das dennoch die Lebenswelt des
Kindes im Blick behilt. Der »Islamrat« hat hingegen die modernistische
Richtung eingeschlagen und bemiiht sich um religiose Flexibilitit. Ihr Bil-
dungskonzept orientiert sich an Tagdid als Reformkonzept und setzt direkt
bei der kindlichen Erfahrungs- und Lebenswelt an. Ein kurzer Blick auf die
beiden wichtigsten Rahmenpline, die zur Zeit vorliegen, mdége illustrieren,
dass die ideologische Debatte, die die islamische Bildung seit Mitte des 19.
Jahrhunderts prigt, gerade hier ein neues Betitigungsfeld gefunden hat.*4

Der Vorschlag des »Zentralrats« fiir den Religionsunterricht, der seit
Mai 1999 als Rahmenplan existiert, unterscheidet sich nicht wesentlich
von den unteren Stufen des Korankursunterrichts des Verbandes. Auch
wenn eine Einteilung befolgt wird, die dem Lehrplan der »Islamischen F6-
deration« nicht unihnlich ist,’ so scheint im Rahmenplan des »Zentral-
rats« das didaktische Muster der religiosen Einprigung, so wie sie auch in
dem Korankursunterricht erprobt wird, an mehreren Stellen durch. Dieser
Rahmenplan baut auf der Entscheidung auf, Kinder sollten auch in der
Schule mit den arabischen Buchstaben vertraut gemacht, kleine Verse, die
sie fur das rituelle Gebet benétigen, auswendig gelernt und in das Gebet
eingefithrt werden. Das zentrale Anliegen des Lehrplans ist es, eine Ein-
fithrung in die Glaubenssitze und Grundlagen des Islam zu geben. Er wird
auf der einen Seite von Geschichten tiber Mohammad und den Propheten,
auf der anderen Seite von der islamischen Ethik und ihrem Gemein-
schaftssinn eingerahmt. Die Bearbeiter sagen im Vorwort, dass sie sich von
»blinde[r] Ubernahme und Imitation traditioneller Formen der Glaubens-
praxis« (S. 3) distanzieren. Stattdessen méchten sie »Glauben mit der kon-
kreten Lebenswirklichkeit und den Lebenserfahrungen der Schiiler zu-
sammentfiihren« (ebenda). In den einzelnen Lernschritten ist lediglich die

44  Der Lehrplan fiir den islamischen Religionsunterricht (Grundschule). Vorge-
legt vom Piadagogischen Fachausschuss des »Zentralrats der Moslems in
Deutschland« (ZMD). Kéln, im Mirz 1999; Der vorldufige Rahmenplan fiir den
islamischen Religionsunterricht im Lande Berlin der »Islamischen Féderation
Berlin«, November 2000 (IFB).

45  Der ZMD schligt folgende Lernbereiche vor: 1. Ich und meine Gemeinschaft,
2. Die Grundlagen des Islam, 3. Der erhabene Koran, 4. Prophetengeschichten,
5. Der Prophet Mohammed als Lehrer und Vorbild sowie 6. Islamische Ethik.
Die IFB kennt die Lernbereiche (in nicht festgelegter Reihenfolge): 1. Allah,
2. Schopfung, 3.Das Gebet, 4.Ich und die Anderen, 5.Qurlan, 6. Feste,
7. Propheten.

204

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

Rede vom Glauben, weniger von der Lebenswelt des Kindes. Dies lisst die
Vermutung aufkommen, dass die Welt des Kindes erst im Klassenzimmer
mit dem Glauben zusammengefiithrt werden soll. Somit tiberldsst der Rah-
menplan es dem Lehrpersonal, selbst eine Briicke zwischen Glauben und
Welt zu schlagen.

Der Rahmenplan der »Islamischen Foderation Berlin« schligt hinge-
gen vor, Lernschritte zu erproben, die »von den Vorerfahrungen und dem
Erfahrbaren des Kindes« ausgehen (S. 5). Er versucht mit seinen Baustei-
nen fiir den Unterricht die Differenz zwischen dem Glauben und dem All-
tag zu uiberbriicken. Die Bearbeiter méchten »nicht nur Katechese vermit-
teln, sondern auch eine Reflexion {iber Gott, Offenbarung, Werte und
Normen férdern« (S. 6). Der Islam wird in diesem Rahmenplan als »ein
Ringen um die positiven Dinge« umschrieben (S. 12). Mit Hilfe der Lern-
schritte sollen die Kinder dazu gebracht werden, »eigene Ideen zu entwi-
ckeln« und die in dem Unterrichtsplan angelegten Gedanken »selbst nach-
zuvollziehen« (ebenda). Es ist nur als Konsequenz dieser Ausgangsent-
scheidung zu betrachten, dass die religiése Einprigung in diesem Rah-
menplan einer »eigenverantworteten Definition tiber Glaubenswahrhei-
ten« (S. 5) weichen soll. Auch die Einfithrung in die arabische Sprache soll
zugunsten anderer Lernziele zuriickgestellt werden. Stattdessen sprechen
die Verantwortlichen von einer »kindgerechte[n] Ubersetzung im Sinne ei-
nes Kinderqur'ans« (S. 3).

Obwohl die »Islamische Féderation Berlin« inzwischen tatsichlich das
Recht zugesprochen wurde, Religionsunterricht zu erteilen, wurden die
konkreten Schritte zur Umsetzung dieses Rechts bislang nicht genehmigt.
Aber nicht nur bei der »Islamischen Foderation Berlin, sondern bei allen
moslemischen Antragstellern ist trotzdem die Hoffnung geweckt worden,
sich an der Schwelle zu einer neuen Situation zu befinden. Diese gemein-
same Lage hat die alten Gegensitze der islamischen Bildungsdebatte wie-
der in alter Frische aufleben lassen und mitunter verschirft. Zu gleicher
Zeit entfalteten die islamischen Dachverbinde eine Dynamik in dem Be-
streben, die inneren Gegensitze zu iiberwinden, um zumindest im Bereich
des Religionsunterrichts miteinander kooperieren zu kénnen. Das Resultat
war die »Kommission fiir den islamischen Unterricht«, die 1999 gemein-
sam vom ZMD und »Islamrat« besetzt wurde. In ihr prallten die anfangs
dargelegten Positionen der islamischen Bildungsdebatte sogleich unver-
sohnlich aufeinander. Tagdid, iibersetzt als religiése Flexibilitit versus Un-
hinterfragbarkeit, umfasste nun das konkrete Konfliktpotenzial zwischen
»kindgerechtem Lernen« versus fundamentalem Beharren auf die religio-
sen Grundtexte.

205

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Die Kommission hielt dem unweigerlich folgenden Zusammenprall
nicht lange stand: Bereits im Frithjahr 2000 kehrte die Stileyman-Gemein-
schaft ihr den Riicken zu und trat ebenfalls unerwartet aus seinem eigenen
Dachverband, dem ZMD, aus. Die Rechtfertigung fiir diese doppelte Isolie-
rung leitete die Gemeinschaft aus seinem koranischen Bildungsauftrag ab,
den er ohne Abstriche und Kompromisse durchzusetzen bestrebt war und
in dessen Bestreben er sich durch die Zusammenarbeit mit dem »Islam-
rat« gefihrdet sah. Der ZMD schlieflich nahm eine Position ein, die da-
rauf bedacht war, die Zusammenarbeit zwischen den beiden Spitzenver-
binden noch zu intensivieren und stellte somit letztendlich die Weichen
fuir die modernistische Version des kindgerechten Lernens.

In dieser Kontroverse iiber den Rahmenplan fiir die 6ffentliche Schule
kommt ein genuines Ringen um den richtigen Ausdruck religiéser Uber-
zeugungen und die ihr jeweils angemessene pidagogische Umsetzung
zum Tragen. Damit hat die islamische Bildungsdebatte eine Gestalt ange-
nommen, die der deutschen Auseinandersetzung mit der religiosen Bil-
dung keineswegs fremd ist. Seit den 1950er Jahren bewegt sich der evange-
lische Religionsunterricht weg vom Konzept der religiésen Prigung in
Richtung kindliche Lebenswelt. Hingegen hilt der katholische und der jii-
dische Unterricht eher an der Einschreibung von Werten und Vorstellun-
gen fest, um erst danach auf das kindliche Reflexionspotenzial zu sprechen
zu kommen. Die Existenz dieses Diskussionsfeldes hat beiden islamischen
Positionen ihre heutige Gestalt verliechen und beide werden durch jene le-
gitimiert. Damit scheint eine neue Phase in der Auseinandersetzung um
religiose Erneuerung angebrochen zu sein. Die Tatsache, dass die islami-
sche Kontroverse nunmehr in einem institutionellen Kontext, die Auflagen
deutscher Schulbehorden betreffend, gefithrt wird, in dem bestimmte Be-
dingungen gestellt werden, z.B. die Aufstellung eines Lehrplans, und in-
nerhalb dessen bestimmte Erwartungshaltungen beziiglich der »richtigen«
religivsen Unterweisung existieren, hat beide Positionen im Prinzip an-
schlussfihig an ihr christliches Pendant gemacht.

206

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7
DER RIiTUS DER ERINNERUNG

7.1 HAaTiM und DiIkr

Im letzten Kapitel soll es noch einmal um die Genealogie der Siileyman-
Gemeinschaft gehen. Im Zentrum steht diesmal nicht ihre Rolle als histo-
rischer Wegweiser. Die Geschichte des Nakshibendi-Ordens und seine Im-
plikationen fiir die religiose Gegenwart der Gemeinschaft wurden bereits
in den vorigen Kapiteln dargelegt. Dieses Kapitel behandelt die Funktion
der Genealogie als Medium fiir die religiose Kommunikation. Der Ritus
der Erinnerung (Dikr) wird innerhalb einer festen Gebetsabfolge zele-
briert, die man das Siegel der Meister (Hatmi hwajagan) nennt. Die wis-
senschaftlichen Meinungen tiber die Bedeutung dieses Begriffs gehen aus-
einander. Madeleine Habib (1969) erblickte darin lediglich ein spezielles
Zusatzgebet, in dem die Betenden fiir sich um die Hilfe und den Segen der
Heiligen des Ordens bitten. Nach Martin van Bruinessen (1989) handelt es
sich hingegen um Gebete fiir diese Heiligen." Klar ist, dass die Gebetsab-
folge des Hatmi hwajagans auf eine Interaktion mit der Genealogie beruht.
Einer dieser Heiligen, Ahmad Sirhindi, sagte bereits, dass das Siegel der
Meister das genealogische Erbe der Mitglieder sei.* Die Abfolge der Ge-
bete, aber auch die Hilfe, die die Heiligen den Betenden bei der Durchfiih-
rung geben, erzeugen zusammen das ersehnte »Band der Liebe« zwischen
Gott und Mensch. Diesem Fundamentaltheologen zufolge kann dieses
Band allerdings nur dann hergestellt werden, wenn die Betenden zusitz-
lich die Gesetzesregel der Shari‘a beachten (s. Kap. 1).

Die Handbiicher der Siilleyman-Gemeinschaft geben ausfiihrliche An-
weisungen fiir die Gebetsabfolge des Hatmi Hwajagans, die mit einer Ab-
kiirzung Hatim genannt wird, und fiihren in die dazu gehérende Konzent-
rationstechnik ein.’> Sie unterscheiden zwei Formen: Der in turkischer
Sprache so genannten Hatim hajegan naksi, die Gebetsabfolge der Nakshi-
bendi-Heiligen, die montags und donnerstags stattfindet, und der Hatim
hajegan kadiri, der in den meisten Gemeinden dienstags und freitags
durchgefiihrt wird. Beim Letzteren handelt es sich nicht um die Gebetsab-

1 Van Bruinessen 1989, S. 318-24.
2 Ter Haar 1992, S. 82; cf. Abu Manneh 1990, S. 292.
3 Ba‘adhi Du'a'lar ve Taga Aswalari; Mekaasidu’t-Talibiyn, unter Tasavvuf.

207

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

folge der Heiligen des Kadiri-Ordens, sondern an diesen Tagen wird ledig-
lich ein Gebet hinzugefiigt, in das auch diese Genealogie ins Gedichtnis
gerufen wird. Mit der Einhaltung des Hatmi hwajagans der Nakshibendi ist
die Laiengemeinschaft dem Orden treu geblieben. Die Gebetskreise, in de-
nen er heute durchgefithrt wird, streben allerdings keine Grenzerfahrun-
gen oder andere Formen der religiésen Virtuositit an. Die Gebete sollen
den Betenden lediglich darin unterstiitzen, die Aufgaben im Alltag besser
zu bewiltigen. Fiir sie ist die Forderung Sirhindis wichtig, die Hatim-Gebe-
te als Intensivierung der Lebensfithrung zu betrachten und religitse
Kenntnisse (‘Ilm), die alltiglichen Handlungen ("Amal) und die Hingabe
an Gott (Ihlas) zu einer Einheit zu verschmelzen. Der Hatim, seine Abfol-
ge, die Tatsache, dass diese bereits im 14. Jahrhundert von den Griindern
des Ordens festgelegt wurde, die Vorstellung, dass diese Heiligen auch
heute noch den Betenden Hilfe schicken, damit die Gebete ihr Ziel errei-
chen, stirkt die Teilnehmer. Mit seiner Hilfe kénnen sie die Imitatio
Muhammadiverwirklichen, den schwierigen Lernstoff der Theologenausbil-
dung bewiltigen und die Ziele der Gemeinschaft unterstiitzen. Seine kol-
lektive Natur stirkt zudem die Gemeinschaftsbindung und damit das kol-
lektive Handeln.

Im Mittelpunkt dieser Gebetsabfolge steht der Dikr (tiirk. Zikr). Dikr
bedeutet »Erinnerung« und bildet einen kollektiven Akt des Gedenkens, in
dem durch die Wiederholung der Namen Gottes oder bestimmter Koran-
verse alle anderen Gedanken verdringt werden. Die Gebetsteilnehmer
zwingen sich, den Geist von Abschweifungen zu befreien, bis eine rhyth-
mische Kadenz der Wiederholung alle anderen Gedanken verdringt hat.
Der Ritus der Erinnerung gewinnt seine Kraft aus einem religiésen Be-
wusstsein, das besagt, dass Gott am Anfang der Zeiten mit den noch nicht
geschaffenen Menschen einen Bund abgeschlossen hat. Danach erst schuf
er sie, gab ihnen Leben, Verstand und Liebe sowie den Auftrag, ihm am
Ende der Zeiten wieder gegeniiberzutreten und Rechenschaft abzulegen.*
Der Ritus der Erinnerung ruft diesen vorzeitlichen Bund ins Gedichtnis
zurtick. Es ist das Bestreben aller Mystiker in allen islamischen Orden,
wieder zu dem ungeschaffenen Urzustand, in dem Gott und Mensch ein-
mal vereint waren, zuriickzukehren. Der Dikr geriet darin zu einem Hilfs-
mittel, um die Einswerdung zu erreichen.

Die Mitglieder der heutigen Laiengemeinschaft sind aber keine Mysti-
ker. Sie haben ihrem Leben nicht das Ziel gewidmet, sich zur Selbstauf-

4  Schimmel (1975) 1995, S. 46-7.

208

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

gabe zu zwingen, um einen Zustand zu erreichen, in dem sie mit Gott ver-
eint sind. Das Ziel dieser Gemeinschaft liegt in dieser Welt und wurde als
Sendungsauftrag an Moslems formuliert, die in Gefahr sind, ihren Glau-
ben zu verlieren. In der Siileyman-Gemeinschaft geriet der Ritus der Erin-
nerung daher zu einem Akt des Verstehens, der die Handlungsfihigkeit
unterstiitzt. Auch in diesem Dikr wird ein Band der Liebe zwischen Gott
und Mensch kreiert. Der Vorgang vollzieht sich als ritual re-enactment,
markiert durch die emotionale Kontaktaufnahme mit der gottlichen Spha-
re’ Die Teilnehmer am Ritus verkérpern diese Kontaktaufnahme und
erkennen ihre Zeichen aneinander wieder. Die fortdauernde Wiederholung
der Textsequenzen verschafft zudem »Sinng, die Texte werden zu einer In-
formation aus dem Jenseits, die anschlieflend durch das richtige Verstehen
der sozialen Welt als Mitteilung an die Gliubigen wiederkehren. Mit dieser
Beschreibung des Dikrs als ein Akt des Verstehens ist noch einmal ein
Grundgedanke des Soziologen Niklas Luhmann zum Thema der religicsen
Kommunikation markiert: »Eine Kommunikation kommt nur zustande,
nur zum Abschluf}, wenn sie so viel Verstehen (oder MifRverstehen) er-
reicht, als zur Fortsetzung der Kommunikation erforderlich ist«.® Die
Erinnerung an den vorzeitlichen Bund, aufgerufen von den gemeinsam
begangenen Dikr, weist dabei den Weg.

Im Folgenden soll es um beides gehen, um die Gebetsabfolge des Ha-
tims, darum, was er beinhaltet und wie er durchgefiihrt wird, sowie um die
religiose Kommunikation, die dadurch ermdéglicht wird. Was erwartet ei-
ner, der sich diesen Gebeten widmet, wie wird das Erleben zur Sprache ge-
bracht und welche Konsequenzen werden daraus gezogen? Der Hatmi
hwajagan der Nakshibendi istin der Literatur oft beschrieben worden. Daher
ist es moglich, Vergleiche mit Instruktionen von Nakshibendi-Lehrern wie
Amin al-Kurdi und Scheich Nazim sowie mit Feldbeobachtungen von Wis-
senschaftlern anzustellen. Diese verschiedenen Vergleichsmomente sollen
als Grundlage dienen, die Spezifik des Dikrs, so wie er heute in der Laien-
gemeinschaft ausgefiihrt wird, und die religiose Kommunikation, die da-
durch entstanden ist, benennen zu kénnen.

5 Jonker 1995, S. 233; Connerton 1989, S. 41-71.
6 Luhmann 1998, S. 36.

209

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

7.2 Bedingungen der Teilnahme am HaTtimM

Um gleich ein mogliches Missverstindnis vorweg zu kliren: Weder der
Hatmi hwajagan noch die vielen anderen Gebetsabfolgen, in denen der
Ritus der Erinnerung eingebettet ist, gehoren zum tiglichen Pflichtgebet
und gelten deshalb nicht fiir alle Moslems. Es sind freiwillige Gebete, die
sich dem Pflichtgebet anschliefen, und die auf sich zu nehmen lediglich
ein Teil der Gliubigen bereit ist:

»Zikr ist keine Pflicht, man muss dariiber spiter keine Rechenschaft ablegen. Es ist
nur eine Methode, um Gott niher zu kommen. Das geht aber nicht so ohne weite-
res. Jeder, der es praktiziert, muss zuvor Erlaubnis dazu bekommen haben, sonst hat
der Leiter eines Gebetskreises keine Kontrolle. Die Methode ist einfach: Man hilt die
Zunge im Zaum und versucht gedanklich, niher an Gott heran zu kommen. Dafiir
sucht man zuerst Kontakt mit Siileyman. Er steht in Verbindung mit der Kette — es
gibt 32 Glieder bis hin zum Propheten — die soll man sich vergegenwirtigen. Wer
das geschafft hat, kann probieren, niher zu Gott zu kommen. Nicht alle Leute kon-
nen das. Manche werden verriickt von der gewaltigen Aufgabe, die kénnen das ge-
danklich nicht fassen.«’

Es handelt sich also um »eine Methode, um Gott niher zu kommen«, und
wie bereits im ersten Kapitel dargelegt wurde, lediglich um eine unter vie-
len. Auch in der reichen religiosen Vergangenheit der Tiirkei gab es viele
verschiedene sufische Ordensrichtungen mit ebenso vielen Methoden, von
der stillen, an der Shari’a gebundenen Meditation, bis hin zur ekstatischen
Verziickung. Davon ist heute nur wenig iibrig geblieben:

»Heute wird im Fernsehen erzihlt, dass das mit der Silsila nicht wahr ist. Die wollen
alle direkt zu Gott. Wir versuchen den Leuten beizubringen, dass sie ein Gefif} sind
[um muhammadanisches Licht zu empfangen, GJ]. Die meisten Leute glauben aber
nicht an den ganzen Maneviat. Akzeptieren das nicht (...). Aber ich denke, niemand
kann alleine durch das (Pflicht-)Gebet durchkommen. Es muss jemand da sein, der

einem hilft.<

Was die Teilnehmer an den Gebetskreisen der Stileyman-Gemeinschaft
anstreben, fillt in den Bereich der sufischen Mystik. Es ist namentlich der
7 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999.

8 Interview mit M/SG 9 vom 6.5.2000.

210

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

Gedanke, sich von einem Vermittler Hilfe holen zu kénnen, damit die Ge-
bete ihren Ziel auch erreichen. Aber der Sufismus ist auch heute noch in
der Tiirkei verboten. Nach einer anderen Lesart der Tradition, die von der
Mehrheit der tiirkischen Glaubigen befolgt wird, kann es im Glauben keine
Hierarchie und keine Vermittlung geben:

»DITIB macht das alles nicht. Damals hat der tiirkische Staat die Tarikat-Struktur
vernichtet. Tarikatci ist heute ein Schimpfwort, die Leute wissen nicht ‘mal, was es
bedeutet. In der Tiirkei ist der Zikr verfassungswidrig — wiirde man ihn 6ffentlich in
einer Moschee durchfiihren, wiirde die Polizei kommen. (...) Viele DITIB-Imame
mochten es heute auch praktizieren. Sie geben nach der Freitagspredigt Hinweise
auf Extragebete, die man dann zu Hause machen kann. Nie gemeinsam, halt alleine
zu Hause. Wenn so ein Imam etwas mehr sagen wiirde, wiirde er aus seinem Amt
enthoben werden. Wenn die Leute fragen, wie man das macht, kénnen sie nichts
sagen. Sie wissen es oft auch nicht.«®

In der europiischen Siileyman-Gemeinschaft jedoch, frei von den staatli-
chen Zwingen, denen die tiirkische Mutterorganisation noch immer unter-
liegt, wird das Dikr-Gebet in aller Offentlichkeit in Ehren gehalten. Jede
und jeder hat im Prinzip Zugang zum Gebetskreis, aber nicht alle Besu-
cher, auch nicht alle Mitglieder nehmen daran teil. In den vorigen Kapiteln
wurde dargelegt, dass es hochstens zehn Prozent der Besucher sind, die
sich an den Gebetskreisen beteiligen. Fiir sie gilt, die Gebete zwar regel-
mifig zu machen, dennoch darin Zuriickhaltung zu iiben — Niichternheit
ist das Wort, das in diesem Zusammenhang am hiufigsten zu vernehmen
ist:

»Alle Teilnehmer am Gebetskreis machen tiglich fur sich alleine einen inneren
Zikr, so 15 bis 20 Minuten, morgens frith bevor man das Haus verlisst oder auch
abends beim Nach-Hause-Kommen. Das ist nicht schwierig, weil die Basis dafiir
durch das (fiinfmal tigliche) Gebet gelegt ist. Daran schliefit man dann einige Minu-
ten des inneren Zikrs an. Wer das Gebet beherrscht, kann auch den inneren Zikr
bewiltigen. Erst wer diese Voraussetzung erfiillt, kann niher zu Gott kommen. Be-
lastung entsteht dann, wenn das tigliche (Pflicht-)Gebet nicht verrichtet wird. Dann
kommt man geistig unter Druck, und die Leute werden aggressiver. Darum besteht

9 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999.

211

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

auch fiir den Zikr eine Tagespflicht — aber eine, die selbst auferlegt wurde, nicht von
Gott.«™°

In der Lage zu sein, alleine zu Hause eine meditative Haltung zu iiben, die
uiber das fiinfmal tiglich verrichtete Gebet hinaus reicht, das ist der erste
Schritt auf dem Weg zum Hatim:

»Wer zu einem Moscheekreis gehoren will, muss bereits ein bestimmtes Ausbil-
dungsniveau erreicht haben. Das Alter spielt keine Rolle, nur die Stufe des Lernens."
Es ist nimlich notwendig, dass neue Teilnehmer die benétigten Gebete auswendig
kennen. Al-Fatiha (Sure 1) und al-Ihlas (Sure 112) kennen die meisten schon, die
braucht man auch fiir das Pflichtgebet. Al-Inshird (Sure 94) wird meistens erst aus-
wendig gelernt, wenn man dazu gehéren will. AuRerdem, neue Kandidaten miissen
bereits Rabita angenommen haben. Rabita wird ihnen gegeben, es wird ihnen ein-
mal vom Hoca erklirt und dann miissen sie es selbst weiter machen, so wie es im
Handbuch beschrieben steht. Danach stellen sie jeden Tag selbst das Band her.«"

Das Handbuch erklirt den Vorgang in einigen knappen Sitzen:

»So wird Rabita gemacht: Man soll sich das geistige Bild des Lehrers zwischen bei-
den Augen aufrufen, wihrend alle Gedanken und Phantasien an ihrem Ort ruhen.
Der Grund: Das innere (Manevi) Bild des Lehrers ist eine Quelle fiir géttliche Er-
leuchtung (Faiz).«”

Das ist eine karge Sprache, die nicht jeder Anfinger sofort durchschaut:
»Uns wurde gesagt: Jetzt habt ihr den Schliissel bekommen, nun miisst ihr
selbst herausfinden«."* Dem Leiter der Berliner Gebetskreise merkt man
an, dass er die Sache seinen Schiilern schon hunderte von Malen hat erkli-
ren miissen:

»Wie wird die Verbindung gemacht? Man verbindet sich geistig mit seinem Lehrer

und geht tiber ihn zu den Vorgingern in der Kette, bis zum Propheten. Ja, und dann

10 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999.

11 Dem Berliner Haupt-Hoca zufolge liegt das Anfangsalter irgendwo zwischen
dem 16. und 19. Lebensjahr.

12 Interview mit M/SG 9 vom 27.12.1999.

13 Mekaasidwt Talibiyn, S. 134.

14  Interview mit M/SG g vom 6.5.2000.

212

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

kann man zu Gott gehen. Es ist wie mit einem Trafo. Der Strom wird dahin geleitet
und dann funktioniert er. Oder wie mit dem Telefonnetz. Erst muss man einen Ap-
parat haben, dann die richtige Nummer wihlen. Ohne die richtige Nummer geht
nichts! Darum miissen alle Gebete prizise ausgefithrt werden: nicht ggmal, nicht
rormal, nein! genau roomal! Erst dann kann man Verbindung kriegen. Die Zahlen
werden vom Leiter vor jedem Gebet bekannt gegeben. Nur so kann man das Ziel
erreichen.«”

Konzentrationsfihigkeit, Regelmifigkeit und eine gewisse Ausbildungs-
stufe sind bereits Vorbedingungen, die fiir einen jungen Menschen
schwierig zu meistern sind. Es kommt aber noch etwas hinzu, das nur Ju-
gendliche, die durch die religiése Schulung der Gemeinschaft gegangen
sind, schon frith eingeprigt bekommen haben. Es ist dies die Fihigkeit,
den Alltag vollkommen nach der Shari'a auszurichten. Das setzt voraus,
dass man die Vorschriften, Gebote, Verbote und rituellen Anweisungen in
dem Mafe verinnerlicht hat, dass einem keine »Fehler« mehr unterlaufen.
Insbesondere die religiosen Experten und Expertinnen der Siileyman-Ge-
meinschaft haben ihre Lebensfithrung »im Griff« und antworten damit auf
die Aufforderung Siileymans, Beamte Gottes (Tevziat fuzuwat) zu werden.'®
Der etwas eigenartig anmutende Ausdruck bringt die neue Herangehens-
weise auf den Punkt, die diese Gemeinschaft zu einer Laiengemeinschaft
werden lie3. Statt sich, wie frither, der Anleitung eines Scheichs zu unter-
werfen, der einem den Weg zur Einswerdung wies, ist jede(r) dazu ange-
halten, Gott zu vertreten, und zwar auf einer bescheidenen Art.

Das Bild des Beamten, der niichtern und verantwortungsvoll ausfiihrt,
was ihm aufgetragen wird, steht in einem scharfen Kontrast zu der Selbst-
verneinung und den verschiedenen Schattierungen der religivsen Verzii-
ckung, von denen allerdings Nakshibend bereits versuchte, sich zu 16sen.
Es ist letztendlich als eine Konsequenz der Theologie Sirhindis zu betrach-
ten, dass die Imitatio Muhammadi in dieser Gemeinschaft zur Veralltigli-
chung des Charismas fiithrte: Die Nachahmung bringt keine religiose Vir-
tuosen mehr hervor, sondern ist zu einem »Job« geworden, den jede(r) ma-
chen und in den jede(r) den anderen auch einweisen kann.

Nicht umsonst unterstreichen meine verschiedenen Gesprichspartner
immer wieder die Trias “Ilm, Amal, Ihlas: Man miisse lediglich religioses
Wissen ansammeln, alles Handeln als religiés betrachten und sich immer

15  Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999.
16  Interview mit M/SG 13 vom 22.5.2000.

213

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

der Intention, die vollige Hingabe an Gott, bewusst sein. Wer das macht,
braucht keine Hilfe eines Scheichs mehr. Dass eine solche innere Disziplin
dennoch eine anspruchsvolle Lebensfithrung mit sich bringt, die nur weni-
ge, aufer ihnen selbst, zu beherrschen scheinen, hat in dieser Gemein-
schaft zu einer Differenz gefiithrt. Von ihrer Warte aus versuchen alle ande-
ren Gliubigen — zumal Anhinger herkémmlicher Orden - filschlicherwei-
se dasselbe andersherum zu erreichen. Ordensleute versuchen es namlich
zuerst mit dem Ritus der Erinnerung, hoffen dabei auf eine religiése Er-
fahrung und erwarten irgendwann dann auch, in der Lage zu sein, das
gottliche Gesetz im eigenen Leben zu verwirklichen. Einer meiner Ge-
sprichspartner in Berlin erzihlte, wie einmal ein Nakshibendi-Schiiler zu
ihm gekommen sei. Dieser hatte von den Gebetskreisen gehort und wollte
das auch einmal ausprobieren. Aber meinem Gesprichspartner zufolge
war die zentrale Voraussetzung, Sirhindis Einheit von Wissen, Handeln
und Hingabe, dem Anwirter zu viel gewesen:

»Er kam und wollte zum Hatim, um seine Seele zu verkleinern und sein Nefes [Ego]
kaputt zu machen, wie er sagte. Ich sagte zu ihm, das ist nicht so einfach! Was hast
Du Dir da iiberlegt? Der erzihlte, frither hitte er viel geraucht, jetzt nur noch wenig.
Frither hitte er Pop gehdort, das mache er jetzt auch nicht mehr. Ich sagte ihm dann,
man solle mit allem, was Haram [verboten] ist, Schluss machen, einfach so, danach
erst kann man Rabita machen.«”

Die Erzahlung ist in erster Linie als Selbstaussage zu betrachten und illus-
triert beispielhaft die Andersartigkeit dieser Laiengemeinschaft inmitten
einer religiosen Landschaft, die — zumindest gilt dies fiir die Tiirken in Eu-
ropa — noch immer fiir einen betrichtlichen Teil aus Orden besteht. Der
Vorschlag, zuerst einmal mit allem Schluss zu machen, ist in einem her-
kémmlichen Orden eher ungebriuchlich. Gliubige Moslems, die heute in
Europa Kontakt zu einem Scheich suchen, legen ein einfaches Geliibde bei
ihm ab, um danach seinen Gebetsvorschriften zu folgen. Was sie suchen,
ist eine Methode, das eigene Ego in den Griff zu bekommen, aber auch ei-
ne Gemeinschaft, in der ein emotionaler Umgang mit der Religion gepflegt
wird, und in der man sich geborgen fiihlt."®

Siilleyman, so sagen seine Schiiler heute, hat sich von eben dieser

17 Interview mit M/SG 9 vom 27.12.1999.
18  Werbner 2002.

214

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

Struktur distanziert.”” Deswegen benannte er auch keinen Halifa. Ganz
im Gegenteil dazu bot er seine besondere Art der Frommigkeit allen, die es
ihm nachtun wollten, lediglich als Beispiel an. Damit verwandelte er das
»materielle Erbe« seines Ordens (Cismani nisbet), nimlich die Ubertra-
gung seiner charismatischen Fihigkeiten, auf seinen ernannten Verwalter
und Nachfolger, in ein »geistiges Erbe« (Ruhani nisbet), das im Prinzip
jedem zuginglich ist.*° Bei dem jungen Hoca, der vorhin zitiert wurde,
war die dadurch entstandene Distanz zur Ordensvergangenheit bereits in
der eigenen Perspektive integriert und in Befremden umgeschlagen:

»Nakshis sind anders. Bei den Nakshis gibt es eine Wette, wer am weitesten ist.
Nakshis rauchen wie die Holle. Wenn die Sohbet gemacht haben, rauchen sie erst
einmal eine und begriinden das damit, dass sie zu viel Maneviat empfangen haben,
der erst abgebaut werden muss!«*'

Wie bereits im ersten Kapitel dargelegt wurde, stellt die Aufnahme in einen
herkémmlichen Nakshibendi-Orden tatsichlich ganz andere Bedingungen
an den Anwirter. Sie sieht zuerst eine Periode des Lernens (Suhbat) vor,
die nicht auf ein intellektuelles, sondern ein emotionales Lernen abzielt.
Wahrend dieser Zeit verbringen die Schiiler so viel Zeit wie nur méglich in
der Nihe ihres Scheichs. Die Aneignung religiéser Kenntnisse spielt dabei
natiirlich eine Rolle, aber wichtiger als diese ist die Fahigkeit des Scheichs,
seinen Glauben und seine personliche Erfahrung mit der grenziiberschrei-
tenden Dimension, die Gottesnihe genannt wird, auf andere zu tibertra-
gen. Seine spirituelle Kraft bekommen die Schiiler auf verschiedene Wei-
sen zu spiiren.

Butrus Abu-Manneh beschrieb dieses Spiiren als ein Versuch des
Schiilers, sich zuerst in dem Scheich zu verlieren und dabei das eigene Ich
zur Aufgabe zu zwingen (fan@ fi-s-shaih). Die Selbstaufgabe miindete
schlieRlich in einer erhohten Form der Wahrnehmung, in der der Scheich
zum »Tor zur Realitit« geworden war, nimlich zum einzigen Zugang zur
grenziiberschreitenden — religiésen — Erfahrung.®” In der Beziehung zum
Meister waren innerhalb des Nakshibendi-Ordens schon frith verschiedene
To6ne zu vernehmen. Ahrar nannte die Meister-Schiiler-Verbindung vor vie-

19 Interview mit M/SG 14 vom 13.7.99.

20 Ebenda; s. auch Kap. 2.

21 Ebenda.

22 Abu-Manneh 1990: Beschreibung des Aufnahmerituals von Scheich Khalid.

215

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

len Jahrhunderten bereits »ein Liebesband« und zog damit eine sprachli-
che Parallele zur erotischen Liebesbeziehung. Andere, wie Scheich Ahmad
Sirhindi oder Scheich Khalid, stellten die Uberwindung der Begierden und
damit des eigenen Ichs in den Vordergrund.

Rabita, das geistige Band zwischen Meister und Schiiler, wird auch
heute in den Sufi-Orden, die sich in Europa niedergelassen haben, verbun-
den mit dem Versuch des Schiilers, den eigenen Willen zur Aufgabe zu
zwingen. Zwei junge Minner in Berlin, Angehérige eines tiirkischen
Nakshibendi-Zweigs, der auf Scheich Khalid zuriick gefithrt wird, be-
schrieben ihre Erfahrung mit der geistigen Verbindung zum Lehrer wie
folgt:

»Der jetzige Halifa hilt nur selten eine Predigt. Worter fithren in die Irre, hat er ‘'mal
gesagt. Der macht alles mit Blicken. Er schaut die Schiiler an, einem nach dem an-
deren, und wenn er einem anschaut ... Manchmal wiederholt er auch seinen Blick,
wenn die Miirids es brauchen. Damit vermittelt er “Ilm-i hal, also, >Kenntnis der
Wabhrheit<, man kénne das auch mit >Kenntnis von Gott« iibersetzen. Er enthilt sich
eher des “Ilm-i-qal, >Kenntnis durch Reden«. Das ist also Fana fi'l scheich. Es hat aber
nur Sinn [das zu machen], wenn du weilt: Der hat das Latif erreicht.«*

In nur einigen wenigen Fillen, wenn der Scheich seinen Schiiler fuir reif
ansieht, und wenn dieser sich auch dazu bereit fiihlt, folgt darauf eine Pe-
riode der strengen Absonderung, das so genannte Halvet oder Arba’in. Es
sind dies 40 Tage des Fastens und des Gebets, wihrend dessen die Kandi-
daten in den Orden initiiert werden — und an die Grenzen ihrer kérperli-
chen und psychischen Erfahrung geraten. Die sufischen Mystiker sprechen
nicht umsonst davon, dass der Kérper »gekocht« oder auch »verbrannt«
wird, dass er zuerst »sterben« muss, um das héchste Ziel, das Entwerden
und Aufgehen in Gott zu erreichen. Michaela Ozelsel hat einleuchtend be-
schrieben, dass diese ungeheure geistige Anstrengung mit einem physio-
logischen Prozess einher geht. Die Konzentration auf eine einzige Sache
durch die ununterbrochene Wiederholung der Gottesnamen zwingt den
Geist dazu, in eine andere Richtung zu gehen. Fortwihrendes Fasten und

23  Interview mit den Nakshibendi Miirids M/A 3+4 vom 15.10.1999. Latif =
Lat@if (arab. Plur.) Gemeint sind die »Zartstoffe«: Seele, Herz, Geist und Ge-
heimnis, die von dem kérperlichen Komponenten Erde, Wasser, Feuer und
Luft unterschieden werden. s. Meier 1943, S. 14, 39; Ter Haar 1992, S. 9o.

216

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

Schlafentzug tragen dazu bei, dass der Korper Stresshormone bildet.
Schlieflich passiert das, was als Gottesndhe beschrieben wird: Der Geist
»steigt auf« und versetzt den Betenden in einen unbeschreibbaren Gliicks-
zustand.**

Das alles machen die Glaubigen, die sich dazu entschlossen haben, als
Beamte Gottes durchs Leben zu gehen, nicht. Sie folgen weder einem
Scheich, noch versuchen sie, an ihre geistigen Grenzen zu kommen. Fir
sie gehort die Ordensstruktur einer Vergangenheit an, von der sie sich be-
reits gel6st haben. »Frither waren tiberall Tekkes, horte man tiberall Sohbets,
blieben Scheich und Miirid lange zusammen.« Genau das wird aber von ih-
nen nicht mehr als zeitgemif empfunden:

»Jetzt ist die Erziehung kollektiv. Jetzt haben wir eine moderne Organisation mit
einer geistigen Verbindung. Das ist einer niichternen Betrachtung des Sufismus zu

verdanken.«*

Gehort die Siileyman-Gemeinschaft dann noch zum Sufismus? Die Frage
wird von so manchen Ordensangehdrigen verneint. Die Gemeinschaft sel-
Dbst betrachtet sich jedoch als Erbe einer sufischen Tradition, die sich die
Erfahrung der Erniichterung, welche Ahmad Sirhindi wihrend seiner Ini-
tiation machte, zu Herzen genommen hat. Wie im ersten Kapitel dargelegt,
musste dieser nach und nach feststellen, dass es kein menschliches Ver-
dienst sei, in Gottes Nihe zu geraten, sondern ganz im Gegenteil, dass es
»Gottes Liebe« sei, die die grenziiberschreitende Erfahrung ermégliche.
»Das Ende des Weges ist der Anfang«, sagte Sirhindi spiter und statt der
Ekstase hob er die methodische Lebensfithrung als Weg hervor. Der Dikr,
der Ritus der Erinnerung, solle einem lediglich helfen, die Realitit des
Glaubens, den rituellen Alltag, zu stirken und die religiosen Pflichten zu
erleichtern.?® 300 Jahre spiter wird der Lehrer Siileyman vom tiirkischen
Staat in die Enge getrieben; er muss eben diese Schlussfolgerung zur Teil-
nahmebedingung erheben und seinen Orden in eine Laiengemeinschaft
umwandeln. Fortan verlangte er von den neuen Mitgliedern weder Initia-
tion noch grenziiberschreitende Erfahrungen, sondern lediglich die konse-

24 Ozelsel 1997.

25  Interview mit M/SG 12 vom 30.7.1999.

26 Ter Haar 1992, S. 48, S. 8o ff.; Friedmann 1971, S. 3; s. Unterkapitel 1.3
Scheich Ahmad Sirhindi, der Erneuerer des zweiten Jahrtausends.

217

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

quent durchgehaltene, methodische Lebensfithrung. Die Erfahrung, dass
Gott den Menschen liebt, sollten diese nicht mehr bewusst suchen, son-
dern irgendwann »von selbst« spiiren.

7.3 Die Abfolge der Gebete

Der Hatmi hwajagan, jenes Siegel der Meister, umfasst in der Siileyman-
Gemeinschaft eine Meditation, der sich die Wiederholung bestimmter Ko-
rantexte anschliefft. Das Ritual wird mit der Anrufung Gottes erdffnet, an
die sich eine Reihe von Bittgebeten anschlief3t. Es schlief3t mit einer Koran-
rezitation und einem personlichen Bittgebet. Wenn die Liturgie gemein-
sam ausgefithrt wird, folgt danach ein Lehrgesprich, in dem Texte und
personliche Erfahrungen gemeinsam durchgenommen werden (Sohbet).
Damit unterscheidet sich die Gebetsabfolge der Laiengemeinschaft nur ge-
ringfiigig von der tblichen Abfolge dieser Gebete in einem Nakshibendi-
Orden. Die Schritte Anrufung, Meditation, Ritus der Erinnerung und
Bittgebet bilden das Grundmuster. Das gemeinsame Lehrgesprich ist eine
europiische Erginzung.”” Kleine Unterschiede findet man auch in der
Auswabhl der Bittgebete, in der Textwahl fiir den eigentlichen Ritus der Er-
innerung und in der Weise, wie diese zur Ausfithrung gebracht wird (s.
Abb. 9).

Im Folgenden werde ich die einzelnen Schritte erliutern und kom-
mentieren. Die detaillierten Kommentare, die die Leiterin der Frauenaus-
bildung in K8ln zum Thema Dikr abgab, dienten dabei als Leitfaden. Uber-
haupt konnte ich mich, sobald Hatim zur Sprache kam, iiber Gesprichs-
bereitschaft nicht beklagen. Insgesamt erhielt ich ausfiihrliche Berichte von
neun religiésen Expertinnen und Experten sowie von vier Laien innerhalb
des »Verbandes der islamischen Kulturzentren«. Zur Sprache kamen die
technische Durchfithrung, die Meditation und das innere Erleben sowie
Beobachtungen dariiber, wie die Gebete auf ihre Umgebung wirkten.

Der Dikr wird in Nakshibendi-Kreisen entweder mit lauter Stimme re-
zitiert (Dikr zahiri) oder aber in Gedanken wiederholt (Dikr hafiy oder Dikr

27 In der tiirkischen Siileyman-Gemeinschaft ist der Sohbet zwar ein Lehrge-
sprich, in dem Texte erortert werden, aber kein gemeinsames. Erst in Europa
haben die Schiilerinnen (und Schiiler) damit angefangen, Fragen zu stellen
und ihre Erlebnisse zur Diskussion zu stellen, s. Interview mit F/SG 4 vom

19.9.2000.

218

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

qalbi). Der Unterschied ist grundlegend und hat weit reichende Folgen fiir
die Teilnehmer. Ein lauter Dikr beeinflusst die Sauerstoffzufuhr und fithrt
oft zu Hyperventilation. In einem Kreis, der vom Kreisleiter kontrolliert
wird, kann es aber auch eine therapeutische Wirkung entfalten. Die Trinen
flieRen in Strémen und die Betenden gehen zumeist wie befreit aus der
Sitzung hervor. Manche erreichen auch einen Zustand der Ekstase, schla-
gen sich ins Gesicht, reiRen sich Haarbiischel aus oder fallen zu Boden.?®
Allzu heftige AuRerungen werden von einem Nakshibendi-Scheich stets
unterbrochen, wihrend sie in anderen Orden gerade als Zeichen des gottli-
chen Beriihrtseins verstanden werden.*®

Die Siileyman-Gemeinschaft befolgt einen leisen Dikr. Ich wurde
mehrmals eingeladen, mich wihrend einer Gebetssitzung im Raum auf-
zuhalten. Dahinter steckte ganz offensichtlich eine didaktische Uberle-
gung. Es gab nicht viel anderes wahrzunehmen als einen Kreis unhérbar
Betender, der ab und zu vom Hoca eine leise gesprochene Anweisung
empfing. Das, was passiere, so die implizite Botschaft, vollziehe sich aus-
schlielich im Innern der Teilnehmer und stehe fiir Beschreibungen wei-
ter nicht zur Verfiigung. Die Ordensquellen, die explizite Anweisungen fiir
diese Gebetsform enthalten, geben trotzdem einen Einblick. Stéphane
Ruspoli analysierte mit Hilfe der iltesten Ordensdokumente die komple-
mentiren Prinzipien, die in einem Dikr hafiy zur Anwendung kommen
miissen: Die Kontrolle des Herzens (Wugiif-i qalbi) streift zuerst jede ge-
dankliche Abschweifung ab, die Kontrolle der Zeit (Wugiif-i zamani) fihrt
dazu, dass man sich tiglich, sogar stiindlich iiberpriift, und die numeri-
sche Kontrolle (Wugqiif-i ‘adadi) sorgt schlieRlich dafiir, dass der Atem und
die Zahl der Gebete aufeinander abgestimmt werden. Worum es beim Dikr
hafiy geht, ist die Kontrolle von Atmen und Denken, bis Atem und Gebet
eins geworden sind: »Wenn man i8t, wenn man spricht, wenn man geht,
wenn man kauft und verkauft, wenn man die rituelle Reinigung macht,

28 Habib (1969, S. 6-9) beschreibt eine Nakshibendi-Sitzung mit lautem Dikr in
Kairo (um 1961). Tanaskovic (1990, S. 681-90) beschreibt einen Dikr im Koso-
vo, in der sowohl laut als auch leise gebetet wird (Ende der 8ocer Jahre). Samic
(1990, S. 669-79) befand sich 1985 in einer Tekke in Bosnien. Auch hier kam
ein lautes Dikr zur Anwendung. Der dortige Ritus enthielt zudem eine Mi-
schung aus Nakshi-, Kadiri- und Rifa’i-Gebeten.

29 Van Bruinessen (1989, S. 309-40) beobachtete in Kurdistan eine (laut vorge-
tragene) Abfolge von Nakshi- und Kadiri-Gebeten.

219

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

wenn man liest und schreibt (...)«3° Nicht von ungefihr zog der Berliner
Haupt-Hoca eine Parallele zum Yoga:

»Das schone am Zikr hafi ist, dafl man es nicht bemerkt. Man sieht es einem Men-
schen nicht von auflen an. Man denkt: Er konzentriert sich! Es ist wie Yoga, nur, Yo-
ga macht eine Verbindung zum Selbst und beruhigt den Kérper. Der innere Zikr
stellt eine Verbindung zum Schépfer her. Es ist ein geistiges Yoga. Man kann es den
Leuten aber doch ein biffichen ansehen. Man sagt von den anderen: Er hat eine
schone Ausstrahlung! Das ist Zikr, es macht ruhig, nicht aggressiv, man ist auch im-
stande andere Menschen besser einzuschitzen.«*'

Wichtig fiir die heutige Gemeinschaft ist es, so beten zu koénnen, dass
niemand, auch nicht jemand, der neben einem sitzt, es bemerkt* Der
steigenden Intensitit, die Ruspoli beschreibt und vom Synchronisieren der
Atemziige mit den Gebeten herriihrt, nihert man sich mit Zuriickhaltung.
Die jungen Hocas dringen stattdessen auf eine niichterne Betrachtung.
Aussprachen wie: »Nicht jeder muss eine geistige Erleuchtung habenc,
oder: »Die Nakshi-Regeln sind uns zu hoch. Wenn man zu viel macht,
dreht man durch«, zeugen davon. ¥

Die Anrufung erfolgt mit Hilfe von zwei Suren aus dem Koran, die
nicht nur in dieser Nakshibendi-Liturgie, sondern in der gesamten islami-
schen Welt eine herausragende Rolle spielen. Es sind Sure 1: Die Eroffnen-

30  Ruspoli 1990, S. 102-7. Zitat von Maulana Ya’qub Charki, ca. 1400 (Nr. 17 der
Silsila).

31 Interview mit M/SG 14 vom 9.6.1999. Bereits Sirhindi nahm die Nihe zu
den Yogis, seine religiésen Nachbarn in Delhi, wahr und versuchte, den Un-
terschied zwischen seiner Methode und der Yoga-Methode zu formulieren. Er
verneinte nicht, dass auch Yogis bestimmte mystische Erfahrungen machten
und iiber eine ernst zu nehmende asketische Lebensfithrung verfiigten. So
lange sie aber den Propheten nicht nachfolgen und das géttliche Gesetz nicht
beachten wiirden, konnten ihre Versuche in den Augen dieses orthodoxen und
puristischen Gelehrten nur eine »Falle« darstellen und »in die Irre« fithren.
Dasselbe galt auch fiir Sufis, die sich der Trance iiberlieRen und die Regel
nicht beachteten. Cf. Ter Haar 1992, S. 47.

32 Interview mit M/SG 15 vom 8.11.1998; Die Formulierung wurde schon von
Ghudjdawani (um 1200, Nr. 9 der Silsila) verwendet, cf. Algar 1976, S. 4.

33 Interviews mit M/SG 12 vom 30.7.1999 und M/SG 9 vom 27.12.1999.

220

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

de (al-Fatiha) und Sure 112: Vorbehaltlose Verehrung (al-Ihlas)3* Sure 1
gehort zu den wenigen Gebeten im Koran.» Sure 112 bezeugt die Exklusi-
vitit des koranischen Gottes und streitet die Mdoglichkeit einer Nachah-
mung ab. Beide Suren bilden ebenfalls die meist benutzten Zeilen im
Pflichtgebet und werden dariiber hinaus bei jeder Gelegenheit rezitiert.
Kombiniert bringen sie die Hingabe der Glaubigen und die genaue Festle-
gung, wem diese Hingabe gilt, zum Ausdruck und setzen damit den Ton
fiir die Meditation.

Die koranischen Gebete werden von drei kurzen Bittgebeten gefolgt.
Das erste bittet um »das Geschenk unserer erhabenen Silsila, insbesonde-
re die Frische des Geistes unseres geliebten Fithrers« und richtet also die
Intention auf die Heiligen in der Genealogie® Das zweite ist eines von
den drei so genannten Prophetengebeten, die in dieser Liturgie verarbeitet
sind. Gebete fiir die Propheten werden nicht immer gesprochen, sondern
nur bei besonders feierlichen Anlissen, z.B. am Tag der Himmelfahrt
Muhammads. Es gibt Gebete fiir jeden Propheten. Die am hiufigsten be-
nutzten gelten Adam, Yunus (Jonas), Dawtid (David) und Muhammad. Das
dritte Bittgebet enthilt eine kurze Formel, in der um Vergebung der Siin-
den gebeten wird und das 1oomal wiederholt wird.

Erst nach der Bitte um Vergebung folgt die Meditation: »Am Anfang
von Hatim bist Du in Rabita« lautet die Instruktion im Handbuch, und
meine Gesprichspartnerin fiigt erklirend hinzu: »Keine Gedanken mehr
itber die Weltl«®” In einem herkommlichen Nakshibendi-Orden fiihrt
man sich nun zuerst die eigene Sterblichkeit vor Augen: Die Meditation
auf das Grab (Rabita qabri), von manchen auch »Meditation auf den Tod«
(Rabitat al-maut) genannt3® Danach erst wird das Gesicht des eigenen

34  Sure I: »Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Erbarmers. Preis sei Gott,
dem Herrn der Welten! Dem Barmherzigen, dem Erbarmer! Dem Herrscher
am Tage des Gerichts! Dich verehren wir, und Dich rufen wir um Hilfe an!
Fithre uns auf den geraden Weg, den Weg derer, denen Du gnidig bist, denen
Du nicht ziirnst und die nicht in die Irre gehenl« (Nagel 1991, S. 5).

Sure 112: »Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Erbarmers. Sprich: Er ist
Gott, ein einziger, vollig Gott. Er hat nicht gezeugt, wurde nicht gezeugt. Nie-
mand ist ihm ebenbiirtig« (ebenda, S. 15).

35  Nagel zitiert insgesamt drei koranische Gebete (s. Nagel 1991, S. 84).

36 Ba‘adhi Du'@lar ve Taga Aswalar, sub Hatmi Hajegan Kadiri, Zeile 2.

37  Interview mit F/SG 2 vom 30.7.1999.

38  Interview mit den Nakshibendi-Miirids M/A 4+5.

221

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Scheichs zwischen den Augen aufgerufen und anschlieffend »zum Herzen
gefithrt«, was vielleicht so viel bedeutet wie, eine Inbesitznahme dieses
Bildes, die Gefiithl und Verstand mit einschlieft. In der Silleyman-Ge-
meinde konzentriert man sich stattdessen auf die gesamte Genealogie (Rabi
ta sherif). Die oben bereits zitierte Erklirung des Berliner Haupt-Hocas
lisst in diesem Punkt an Deutlichkeit nichts aus: »Dafiir sucht man zuerst
Kontakt mit Stileyman. Er steht in Verbindung mit der Kette — es gibt 32
Glieder bis hin zum Propheten —, die soll man sich vergegenwirtigen. Wer
das geschafft hat, kann probieren, niher zu Gott zu kommen.

Die Herstellung einer direkten Verbindung jenseits der Grenzen der
sozialen Welt bildet gewissermaflen den Kern jeder religiésen Kommuni-
kation. Die Verbindung muss konkret gestaltet sein, sonst ist sie fiir den
einzelnen Teilnehmer nicht nachzuvollziehen. Jakob im Alten Testament
sah bereits im Traum eine Leiter bis zum Himmel aufsteigen und darauf
Engel hin und her gehen. Noch frither nahmen die Bewohner Mesopota-
miens ein Seil wahr, das den Himmel mit der Erde verkniipfte und ihnen
eine direkte Verbindung zu den Goéttern bot. Manche islamische Mystiker
sahen eine Kette vom Himmel zu ihrem Herzen gehen, die sie auch »Das
Seil von Gott« nannten.?® Die heutigen Teilnehmer am Gebetskreis, die es
geschafft haben, durch Konzentration den Weg bis hin zum Propheten ge-
danklich zuriickzuverfolgen, stellen »ein Band der Liebe« zwischen sich
und ihrem Gott her.

ODb nun in der Gestalt einer Leiter, eines Seils, einer Kette oder eines
Bandes der Liebe, jede gelungene Verbindung garantiert fiir den Beteilig-
ten Sinn und wird in sinnvolle Handlungen und sinnvolles Verstehen der
sozialen Welt tibersetzt. Fiir Teilnehmer an dieser spezifischen Kommuni-
kation mag das von selbst daraus hervorgehen. Fiir Beobachter von aufien
bleibt die Frage zu beantworten, wie die sinnhafte Information erzeugt und
als sinnvoll mitgeteilt und verstanden wird.

Uber die Erfahrung dieses Zustandes, der als Band der Liebe um-
schrieben wird, wurde im Verband nur so viel gesagt, dass diese Erfahrung
wie ein Kanal funktioniere. Der Kanal leite die eigenen Gebete in Gottes
Richtung. Manchmal aber leite er auch etwas in die Richtung des Beten-
den. »Wenn Gott Licht zuriickschickt«, nannte meine Gesprichspartne-
rin das. Es ist ein Ziel des Hatims, dass der Betende mit géttlichem (oder:
muhammadanischem) Licht geftillt zu werden, ein Ziel, das sich aber nicht
erzwingen lisst. Im Gegenteil, ob Gott einen auch anriihrt, ob man tatsich-

39 Meier 1943, S. 7.

222

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

lich mit seinem Licht gefullt wird, ist schicksalsbedingt (Nasib):*° »Gott
muss es wollen und einem geben«.* Auch in diesem Punkt erweist sich
die Siilleyman-Gemeinschaft als eine treue Leserin der Briefe Sirhindis.

Ist die Verbindung einmal hergestellt, werden die » Aufgaben« erledigt.
Wenn der Dikr zu Hause durchgeftihrt wird, folgen die Betenden den ih-
nen zugeteilten »Tagespflichten«. Anfinger bekommen nur wenige Auf-
gaben, erst wer Fortschritte macht, »geistige Reife zeigt«, darf mehr Gebete
und eine grofRere Zahl Wiederholungen sprechen. Findet der Dikr im Kreis
statt, werden die Aufgaben unter den Anwesenden verteilt. Meine Ge-
sprichspartnerin erliutert:

»Die Hoca sagt vor, was die anderen beten sollen und verteilt die Ayas. Zum Beispiel
1.000 zu 1.000: Alleine wiirde das lange dauern, aber wenn 40 Personen mitma-
chen, ist das nicht so viel.«

Der kollektiv durchgefiithrte Dikr hat fiir die Gemeinschaft eine besondere
Bedeutung und sind wichtiger als die Zusatzgebete, die zu Hause gespro-
chen werden. Es heifdt, dass »Gottes Zuneigung mit der Gemeinde zu-
sammen(hingt]«. Je mehr also die Gemeinde ihre Gebete als eine kollekti-
ve Gabe Richtung Gott schickt, um so besser kann sie sich die gottliche
Aufmerksambkeit sichern. Von auflen wahrgenommen, lisst sich das als ein
Geben und Nehmen beschreiben: Die Betenden geben ihre Gebete und
empfangen dafiir — nicht immer und immer unerwartet — sinnhafte In-
formation, die sich als Inspiration manifestiert und zunichst als géttliches
Licht erfahren wird.

Der eigentliche Ritus der Erinnerung wird in dieser Gemeinschaft mit
Koranversen begangen: Sure 1, Sure 112 und die 94. Sure, die um die Kraft
bittet, sich dem Gebet zu widmen: »Die Ausbreitung« (al-Inshirgh).** In

40 Interview mit M/SG 14 vom 2.12.1998.
41 Interview mit F/SG 4 vom 77.12.1998.
42 Sure 94 in der Ubersetzung von Riickert, zitiert in Bobzin 1999, S. 9o:
Erschlossen wir dir nicht die Brust,
Und nahmen ab deine Last,
Darunter du gebeugt dich hast?
Wohl kommt durchs Schwere Hehres.
Wohl kommt durchs Schwere Hehres.
Drum, bist du fertig, hebe dich,
Zu deinem Herrn bestrebe Dich!

223

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

den meisten Nakshibendi-Orden werden stattdessen kurze Formeln ausge-
geben. Das Handbuch von Amin Al-Kurdi, das sowohl auf dem Balkan, in
Kairo, als auch in Kurdistan in Gebrauch war, empfiehlt die drei wichtigs-
ten Namen Gottes: La ilah ila ’llah (Es gibt keine Gottheit aufler den einen
Gott), Allah (Gott) und Hu (Er).” In der Siileyman-Gemeinschaft tut man
das nicht. Auch in der Wahl ihrer Dikr-Gebete ist Sirhindis Einfluss zu
spuren. Sirhindi hatte ndmlich bemerkt, dass die kurze Gebetsformel nur
fir den Anfang wichtig sei. Wer seine Seele bereits beruhigt habe, solle
lieber Koran-Rezitation und koranische Gebete anstelle der Formeln set-
zen.*

Aber, ob nun kurz oder lang, Gebetsformel oder Korantext: Alle Gebete
werden so oft wiederholt, bis die Teilnehmer in eine Kadenz geraten und
das Gebet von Korper und Geist Besitz ergreift. Das ist das Merkmal eines
Dikrs. Anfinger wiederholen 1oomal, Geiibte 1.0oomal. Die Instruktionen
des Scheich Nazim fiir die Gruppe der Fortgeschrittenen schreiben 5.000
Wiederholungen mit lauter Stimme und ebenso viele »im Herzen« vor.
Wer den Ritus der Erinnerung einmal verinnerlicht hat, hort nie mehr auf,
die Gebete in seinem Innern zu wiederholen (s. Abb. 9).

In der Silleyman-Gemeinschaft wird der Hatmi hwajogan ein- und
ausgeleitet von einer kurzen Formel, deren Ursprung ebenfalls den Heili-
gen der Genealogie zugeschrieben wird: Das Gebet der Vorfahren.¥ An
bestimmten Tagen folgt danach noch ein Gebet, um die Heiligen der Kadi-
ri ins Gedichtnis zu rufen. Damit wird erinnert, dass die Wege beider Or-
den sich in der Vergangenheit oft kreuzten und deshalb diese Heiligen zu
ehren sind, auch wenn die Stileyman-Gemeinschaft die Ausfithrungspraxis
der Kadiri, die einen lauten Dikr und trancedhnliche Zustinde bevorzugt,
nicht teilt. Eine Koranrezitation und ein persénliches Bittgebet schlieRen
den Zyklus ab. Von Scheich Khalid wird berichtet, dass er den Dikr immer
mit den Worten »Und vernichte die Juden, die Christen, die Feueranbeter
und die persischen Schiiten« abschloR.*® Aber meine Gesprichspartnerin
versichert mir, es sei tberfliissig, selbst noch einen Satz auszudenken:
»Eine eigene Meinung ist nicht Sinn der Sachel« Die festen Formeln miis-

43  Samic 1990, S. 72.

44 Ter Haar 1992, S. 84.

45  Ba‘adhi Du'@lar ve Taga Aswalar, sub Hatmi Hajegan Kadiri, Zeile 9, cf. Inter-
view mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

46 Abu-Manneh 1982, S. 5.

224

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

sen geniigen. Auflerdem, fiigt sie hinzu, solle jede(r) das Gleiche machen,
um der Konkurrenz vorzubeugen.

Die Gebetsabfolge des Hatmi hwajagan ist ein kommunikativer Vor-
gang, der sich auf vielen verschiedenen Ebenen abspielt. Einige davon sind
hier benannt. Einmal bildet sie den Versuch, das Ego mit seinen Passionen
und Begierden zur Ruhe zu bringen und die Welt aufRerhalb des Egos in
den Blick zu bekommen. Dann wird ein Band hergestellt, das den Teil-
nehmern erméglicht, die Grenzen der sozialen Welt zu transzendieren und
Information jenseits ihrer eigenen Mdglichkeiten zu empfangen. Aller-
dings wird auch klargestellt, dass die eigenen Mittel beschrinkt sind. Die
Aussagen lassen darauf schlieffen, dass das Band nicht durch Fleif} allein
gekniipft werden kann. Der Rest — gewissermaflen das andere Ende — ist
Gnade (Himmet) oder auch Schicksal (Nasib) und wird einem nicht niher
beschriebenen Gott iiberlassen. Dass auf diesem Weg dennoch ab und zu
Nachrichten aus dem Jenseits durchdringen, wird als Wunder erfahren.

Schlieflich wurde Sirhindis Trias: Shari‘a, Tariqa, Haqgiqa (= Die reli-
giose Wissenschaften und die Gebetsabfolge fithren zur géttlichen Essenz)
in der heutigen Laiengemeinschaft durch einen bescheidenen “Ilm, Amal,
Ihlas ersetzt. Das bedeutet so viel wie: Wissen und Handeln vermégen, ei-
nen allenfalls auf den richtigen Weg zu fithren. Vom Band der Liebe, der
Erkenntnis, die einen iiber sich hinaus wachsen lisst und so zur transzen-
denten Erfahrung werden kann, wagt man nur das eigene, das diesseitige
Ende wahrzunehmen. Bescheidenheit in spirituellen Dingen gilt als Tu-
gend, und die Stadien der Erkenntnis gehéren zu einem Privatbereich,
tiber den weiter nicht geredet wird. Und wer etwas verstanden hat, wer das
gottliche Licht am eigenen Leib erfihrt, darf es nicht zeigen, sollte es ei-
gentlich nicht einmal selbst wahrnehmen. Die Umsetzung jeder Informa-
tion aus dem Jenseits in mitteilbare Sitze bleibt stets den Umstehenden
und anderen Teilnehmern am Gebetskreis vorbehalten. Nur sie diirfen die
transzendenten Zeichen am AuReren des Empfingers ablesen und als gétt-
liche Botschaft interpretieren.

Im Ubrigen bedeutet auch diese Haltung eine weitere Abgrenzung
vom herkommlichen Nakshibendi-Orden: »Bei den Nakshis gibt es eine
Wette, wer am weitesten ist«.*’ Eine solche Haltung gilt in der Siileyman-
Gemeinschaft als verpont: »Man darf nicht damit prahlen«.*® Stattdessen

47  Interview mit M/SG 9 vom 27.12.1999.
48 Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

225

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

sollten die Teilnehmer ihre Energie besser in die Ziele der Gemeinschaft
stecken:

»Man soll lieber Rabita zusammen mit Hizmet machen, also das tun, was Siileyman
auch gemacht hat, sich in seine FuRspuren begeben und so auf Siileymans Weg wei-
tergehen. Wenn man so weit ist, wird man von selbst auch weiterkommen. Es ist
aber nicht nétig, dass der Einzelne auch tatsichlich weif, dass er weitergekommen

ist.«*?

Das, was man durch den Ritus der Erinnerung an Zuversicht und Gelas-
senheit gewonnen hat, soll ausschlieRlich der Gemeinschaft zugute kom-
men. Auch diese letzte Umleitung — vom religiésen Virtuosentum zur
Pragmatik — kann als eine Folge der Veralltiglichung des Charismas in ei-
nem sufischen Kontext betrachtet werden.

7.4 Auf der Suche nach einer Wellenlinge

In der Siileyman-Gemeinschaft gibt es keine Experimente mit mystischen
Stadien, keine Lichtphinomene, keine Traumerlebnisse, keine Aufdeckung
letzter Geheimnisse oder Berichte iiber Kérperentriickungen. Es gibt kein
anderes grenziiberschreitendes Erlebnis als Rabita: die Herstellung einer
geistigen Verbindung und das Warten darauf, ob vielleicht etwas auf die-
sem Wege zuriickflieft. Vom Rabita-Band kann wiederum nur das eigene
Ende gekniipft werden. Das, was man jedoch machen kann, wird mit gro-
Rer Sorgfalt und Prizision ausgefiihrt:

»Die Gebetsabfolge bildet einen Code, einen Schliissel. Man verzahnt sich. Es ist, als
ob bestimmte Stifte in bestimmte Offnungen herein gepasst werden. Und dann, ir-
gendwann, merkt man: Es passt! Der Schliissel hat das Schloss gedffnet!«®

Die Wiederholung der Gebetstexte, ob nun Formeln oder Ayets, soll prizise
erfolgen: »nicht ggmal, nicht tormal, nein! genau roomall« Damit verset-
zen sich die Teilnehmer in eine bestimmte Aufnahmebereitschaft. Aber
auch wer die richtige Ausgangsposition erreicht hat, weif3, dass man trotz-
dem noch Vermittlung braucht:

49 Interview mit M/SG 9 vom 27.12.1999.
5o Interview mit F/SG 4 vom 19.10.1999.

226

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

»Wihrend des Betens entsteht ein Kontakt, ein Band, eine Wellenlinge zu Gott, Ra-
bita. (Das ist) wie beim Radio. Wenn man das Radio anstellt, gibt es augenblicklich
Kontakt. Fiir uns funktioniert Siilleyman Efendi wie ein Radio. Er ist der Vermittler,
sonst wiirde der Kontakt nicht zustande kommen.«**

Genau das ist es, was alle sufische Gliaubige — ob nun Laien oder Virtuosen
— von anderen Moslems unterscheidet. Man holt sich Hilfe von besonders
geeigneten Personen aus Gegenwart und Vergangenheit, von solchen, die
gezeigt haben, dass sie eine grofle Nihe zu Gott besitzen, wodurch sie fiir
andere ein Exempel statuieren und auch bereit sind, ihre Erfahrung auf
andere zu tbertragen. So wie Rabita fir den Glaubigen eine Konkretion
darstellt, an der es zu arbeiten gilt, so findet auch die Ubertragung der Er-
fahrung gottlicher Nihe sinnlich wahrnehmbar statt. Aber in der Siiley-
man-Gemeinschaft gilt die Aufmerksamkeit nicht mehr Personen der
Zeitgeschichte, keinem Scheich oder sonstigen Trigern gottlicher Nihe,
sondern ausschliefRlich der Erinnerung eines auferordentlichen Lehrers.
Die seelische Verfassung, die Stileyman zum Charisma-Triger werden
lieR, bildet fuir sie eine fast greifbare Realitit, die man im Turkischen Ma-
neviat nennt und die er allen seinen Schiilern vererbt hat:

»Wenn er sich nicht gedffnet hitte, wenn er sich seinen Schiilern nicht offenbart
hitte, hitte man noch so viel lernen kénnen, ohne Maneviat wire nichts daraus ge-
worden. Er hat es aber weitergegeben, seine Schiiler haben es bekommen und jetzt

sollen wir es weiter geben.«**

Was ist Maneviat? frage ich meine Gesprichspartnerin. Faiz, gottliche Er-
leuchtung, antwortet sie. Was ist Maneviat? frage ich eine junge Studentin
in Belgien, die auch Mitglied in einem Gebetskreis ist. Nur, der gottliche
Funken, antwortet sie. Sie erzihlt, dass sie und ihre Schwester manchmal
einen erotischen Film im Fernsehen sihen, so zufillig, man kénne es ja
kaum vermeiden. Das habe etwas sehr anziehendes fiir sie beide, Erotik, da
kénne man nicht anders als hinschauen. Aber es gehe nun mal nicht, sich
vor der Heirat der Erotik hinzugeben. In solchen Momenten rette sie
Maneviat. Sie sprichen dann zusammen ein kurzes Gebet und schon beim
Aussprechen der Worte wiirden sie ruhiger, es sei wie ein Sturm, der sich

51 Interview mit M/SG 15 vom 21.4.1999.
52 Interview mit F/SG 2 vom 12.4.1999.

227

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

lege. Man konne es nicht ganz bestimmen, aber es passiere einem. Das
nennt sie Maneviat.

Ma'nawiyat, die seelische Verfassung oder auch das innere Erleben,
das einen in die Nihe der Transzendenz bringt, bildet in dieser Gemein-
schaft die Synthese von Information, Mitteilung und Verstehen.”® Thr In-
halt wird durch die Wiederholung der géttlichen Namen im Ritus der Er-
innerung ausgefiillt. Ma‘nawiyat verkorpert gewissermaflen den Kern der
religivsen Manifestation und ist der wichtigste Gegenstand religioser Kom-
munikation. Das, was in den Kopfen der Teilnehmer vorgeht, steht ihnen
aber nicht als Informationsquelle zur Verfiigung. Sonst hitte die Gemein-
schaft Platz fiir Traumdeutung, Visionen oder Grenzerfahrungen einge-
rdumt. Die unauflgsliche Bindung von Shari‘a und Tariqa verbietet dies.
Dadurch bedingt lisst Ma‘nawiyat sich nur an AuRerlichkeiten ablesen. Sie
hat sich mitunter in ein Instrument verwandelt, mit dessen Hilfe die sozia-
le Welt in Zonen eingeteilt und interpretiert wird.

Es ist ein dauerndes Spiel mit der Umkehrung, das hier begangen
wird. Ma‘nawiyat »befindet« sich an allererster Stelle in der unmittelbaren
Umgebung der Betenden und lisst sich an der Ruhe und der schénen Aus-
strahlung ihrer Triger und Trigerinnen »ablesen«. Man »findet« es aber
auch im Eifer wieder, mit dem sich Kinder die religiésen Kenntnisse an-
eignen. Ma'nawiyat »flielt« durch die Gemeinde und macht, dass sich die
Mitglieder gerne und aus aller Kraft ihren Aufgaben widmen. »Sie ist der
innere Motor, der uns in Gang hilt«>* Es hat sich dadurch ein Auftrag —
»eine Mission in dieser Welt«?® — gebildet, der durch religiése Erziehung,
aber auch durch Gebet eingel6st wird. Und sogar die Welt aulerhalb der
Gemeinschaft kann davon beriihrt werden:

»Wir beten nicht nur fiir uns selbst. Jedes Gebet gilt auch der Gesellschaft, fiir alle
56

Menschen da drauflen, nicht nur fiir Moslems.«
Man betet fiir seinen Chef, fiir die Nachbarn, fiir die Politiker oder auch fiir
mich: Damit es dem Betrieb gut gehe, damit die Gesellschaft mich besser
verstehe, oder aber damit ich in der Lage sein werde, in meinem Buch die

53  Luhmann 1998, S. 136.

54  Telefongesprich mit M/SG 8 vom 2.11.2000.
55  Ebenda.

56  Interview mit M/SG 15 vom 21.4.1999.

228

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RITUS DER ERINNERUNG

Gemeinschaft richtig darzustellen, ohne »den Glauben kaputt zu machen«’’
und ohne die Gliubigen in ihrer spirituellen Begeisterung zu erschiittern.
Natiirlich wissen die »da draufen« meistens nicht, dass fiir sie gebetet
wird. Aber trotzdem ist man in der Gemeinschaft der Meinung, Resultate
zu erzielen:

»Das kann man auch sehen. Wenn ein Gottloser zum Beispiel auf einmal >Gott sei
Dank« sagt, dann ist das Maneviat, die ihn erreicht hat. Oder zum Beispiel Biilent
Ecevit! Als der in den 7oer Jahren sein erstes Regierungsprogramm vorlegte und die
tiirkische Sprache modernisieren wollte. Er machte es selbst vor, alle modernen tiir-
kischen Worter, damit wir nicht mehr an unsere Vergangenheit erinnert werden
wiirden. Nun, als er dann alles im Fernsehen erklirt hatte, sagte er zum Schluf: hof-
fentlich schaffen wir es, Alhamdulilla! Da war es wieder! Er sagte >Gott sei Danks,

ohne es zu wollen!«*®

Religiose Kommunikation ist an erster Stelle Interaktion unter Anwesen-
den, ein heiliges Spiel mit Sprache und Handlung, das von einer Gruppe
gespielt wird und deren Mitteilungswert sich zunichst auf sie begrenzt.
Das Ziel ist die Erzeugung von Sinn. Manchmal aber dehnt sich die Kom-
munikation tiber die eigenen Grenzen hinaus. Wenn zum Beispiel dem er-
zeugten Sinn universalistische Ziige verliehen wird, was in Teilen der Kir-
che passierte, dann gehen die Teilnehmer nach auflen und versuchen,
durch Mission oder auch durch Verbesserung der Gesellschaft, ihre eigene
Sinngebung auf andere zu iibertragen.

Die Siilleyman-Gemeinschaft will keine Nichtmoslems missionieren.
Sie besitzt aber ein ausgeprigtes Sendungsbewusstsein, mit dem sie sich
an andere Moslems wendet. Dennoch nimmt sie die nichtmoslemische
Auflenwelt als Teil ihres eigenen religiosen Universums wahr, indem sie
fiir sie betet. Durch das Gebet versucht sie, die spirituelle Kraft, die der
Gemeinschaft innewohnt, weiterzuleiten. Damit ist vorldufig auch die Rolle
dieser Laiengemeinschaft in der interreligiésen und interkulturellen
Kommunikation definiert. Mag sie sich in ihrer organisatorischen Gestalt
im Augenblick schwer tun, sich mit der Mehrheitsgesellschaft zu vernet-
zen und Experten zum Beispiel fiir die interreligiose Kommunikation aus-
zubilden. Fiir die Welt zu beten, ist auch eine Form der Aufienkommuni-
kation.

57  Telefongesprich mit M/SG 8 vom 2.11.2000.
58  Interview mit M/SG 15 vom 21.4.1999.

229

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NACHWORT

Diese Geschichte begann mit einer Reise, wihrend der ich zum ersten Mal
mit dem Mutterhaus des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« in Be-
rithrung kam. Sie endete drei Jahre spiter mit einem Besuch. Diesmal wa-
ren es die leitenden Angestellten des Verbandes, die mich an meinem Ar-
beitsort aufsuchten. Der letzte Kontakt mit dem »Verband der Islamischen
Kulturzentren« fand ungefihr ein Jahr nach dem Tod des alten Fiihrers
statt. Ende Mai 2001 kamen drei besorgte Herren mit dem PKW von Kéln
nach Marburg gefahren, um dort mit mir iiber die bereits fertig gestellten
Kapitel zu sprechen. Im Laufe des Jahres 2000 hatte ich der Gemeinschaft
hin und wieder ein Kapitel vorgelegt, mit der Bitte, man mége es doch mit
einer Riickmeldung, gewissermaflen einer Innenansicht auf meine Au-
Rendarstellung, versehen. Ein Teil meiner Textproduktion war auf diese
Weise in Empfang genommen, ins Tiirkische iibersetzt, durch viele Hinde
gegangen und mir schlieRlich als detaillierter Kommentar zuriickgegeben
worden. Auf dem Tisch lag nun das Kapitel iiber den Unterricht, das Herz-
stiick der Sendungstitigkeit, und mir gegeniiber saflen die beiden Minner,
die mich in den vergangenen Jahren stindig begleitet und mich unermiid-
lich mit Informationen versorgt hatten. Gekommen war der alte, nunmehr
abgesetzte Generalsekretir zusammen mit seinem Nachfolger und einem
fihigen, in der Ausbildung hochrangigen Theologen.

Wie bereits bemerkt, waren meine Besucher besorgt, sogar ange-
spannt, und sie brachten auch ernsthafte Bedenken vor. Wieso wiirde ich
das Wort »ultra-orthodox« benutzen, um den Lehrplan zu verorten? Und
wieso kidme ich dazu zu sagen, fiir Igtihad gibe es keinen Bedarf? Das zu
behaupten, entspreche nicht der Realitit, sagte mir der Theologe. Die Wur-
zeln des Rechts (Usil al-figh), die ja in der Theologen-Ausbildung im Lehr-
plan stiinden, beruhten geradezu darauf, die Regel der Interpretation und
tibrigens auch die des Analogieschlusses anzuwenden. Um nur ein kleines
Beispiel zu geben, so fuhr er fort: Wer eine theologische Antwort auf die
Genforschung suche, kime nicht darum herum, diese beiden Regeln an-
zuwenden. Die Einordnung der Shari‘a-Regeln in die Gesellschaft verlaufe
vielleicht unterschiedlich, fiir die Schiiler des Lehrers Siileyman Hilmi Tu-
nahan seien jedoch zu keiner Zeit die Tore der Interpretation verschlossen
gewesen. Im Gegenteil, von dem Mugtehhid, dem Shari‘a-Spezialisten,
werde alles und jedes infrage gestellt, nur nicht, dass der Koran géttlichen

231

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Ursprungs sei. Auch fiir die Studenten in der Ausbildung stehe damit die
Diskussion im Mittelpunkt. Es gehe doch darum, die Quellen zu entzif-
fern! Im Ubrigen hitten sie zum Lehrplan des Islamrats keine Stellung-
nahme abgegeben. Zu behaupten, sie wiirden diese als hiretisch einstufen,
sei entschieden zu viel gesagt. Es gibe da und dort unerlaubte Erneuerung,
ja. Aber der Unterschied zwischen dem Lehrplan des VIKZ und dem des
Islamrats, der Stein des Anstofles gewissermafen, liege in den unter-
schiedlichen Erziehungsmethoden.

Mein erstes Argument, das Kapitel sei auch als Versuch zu bewerten,
die verschiedenen aktuellen islamischen Positionen in Europa einzuord-
nen, blieb wihrend dieses Gesprichs auf der Strecke. Methoden der selbst-
stindigen Textinterpretation, die von Laien und Theologen gleichermafien
befolgt werden, die sogar historisch-kritische Methoden ins Auge fassen,
sind genau das, was man im VIKZ-Kreis mit dem Pridikat »unerlaubte Er-
neuerung« belegt. In den Augen meiner Gesprichspartner konnten solche
Versuche noch nicht einmal als Gegenbeispiel der eigenen Arbeit bewertet
werden. Tadjid, so hatte mir einer meiner Besucher ein halbes Jahr zuvor
noch erklirt, sei die Wiederbelebung der religisen Wissenschaften, ohne
dass jegliche Anderung im Kern vorgenommen werde. Reformen, so wie
sie zur Zeit von anderen Moslems vorgeschlagen wiirden, seien nichts an-
deres als Neuerfindungen im religiésen Kontext und daher falsch." Mein
zweites Argument jedoch, das nunmehr vorliegende Manuskript sei eine
Anniherung von auflen und zeichne damit eine andere Topographie auf,
als ein Mitglied des Verbandes vornehmen wiirde, wurde schlie8lich ange-
nommen. Meine Auflendarstellung, so verblieben wir, sei daher im Ideal-
fall von der Gemeinschaft mit einer schriftlichen Niederlegung der eigenen
Innenansicht zu beantworten. Aber dafiir, so meine Besucher, gibe es im
Augenblick keine Zeit.

Dieser Besuch sollte der letzte sein. Die Kehrtwende des Verbandes
nach innen, die sich im Winter nach und nach iiberall in Deutschland voll-
zogen hatte, war damit auch an dem Projekt vollzogen, dem einmal im
Rahmen der Offnung nach aufen héchste Prioritit eingeriumt worden
war. Die Offnung hatte sich in SchlieRung verwandelt, die Zeichen waren
umgedeutet, die Energien nach innen umgelenkt worden. Meine For-
schung dokumentiert indes noch die Kontingenz dieser religiésen Ge-
meinschaft, ihre Fahigkeit, sowohl Offnung als SchlieRung voranzutreiben.

1 Interview mit M/SG 11 vom 18.9.2000.

232

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NACHWORT

II.

In der Darstellung der letzten Kursinderung war es bereits zu grundsitzli-
chen Differenzen zwischen dem Verband und seinen ehemaligen Kom-
munikationspartnern in Kirche und Gesellschaft gekommen. Uberall in
den ortlichen Verbidnden erschienen neue Vorsitzende, zum Teil auch
neue Hocas, die immer wieder beteuerten, es habe sich gar nichts geindert.
Man brauche lediglich Zeit, den neuen Kurs — der nunmehr als eine Inten-
sivierung der Jugendarbeit zusammengefasst wurde — zu festigen.

Mitunter wurde man wegen der Reibung irgerlich, die der Ruckzug
aus den gemeinsamen Projekten beim nichtmuslimischen Gegeniiber —
und nicht nur dort — verursachte. »Wir haben die Auflenarbeit nicht abge-
brochen. Wir sind weiterhin zum Dialog bereit«, beteuerten mir meine Be-
sucher, und ihre Glaubensbriider im ganzen Land wiederholten diese bei-
den Sitze tausendfach. Fiir die ehemaligen Partner sah die Realitit aber
anders aus. Fiir sie war die Kreativitit und das Motiv, Gemeinsames zu
entwickeln, schlagartig abhanden gekommen. Reaktionen wie »Sie sind
weiter dabei, aber auf Sparflamme«,® »Die funktionieren heute nicht
mehr«,} oder auch: »Daran hat man nichts«,* gehérten eine Weile zu
den iiblichen Reaktionen.

Auch in diesen gegensitzlichen Darstellungen prallten Innen- und
Aufenansichten aufeinander. Fiir den Verband war das Wichtigste, nim-
lich der kollektive Auftrag und die kollektive Inspirationssuche, gestirkt
und vielleicht auch gerettet worden. Verglichen mit der Sicherung dieses
Heilsgutes stand die Dialogarbeit an zweiter Stelle. Aus der Sicht der Dia-
logpartner jedoch hatte die innerweltliche Kommunikation an erster Stelle
gestanden und daher waren sie in ihren Erwartungen enttiuscht worden.
Die alte Offenheit war auf einmal verschwunden und ein gemeinsames
Vorgehen schien nicht mehr méglich. Zudem waren die Frauen, die fiir
den Verband wohl unbestritten die groften Kommunikatoren darstellten,
von der Bildfliche verschwunden, und selbst wenn noch gelegentlich auf
Dialogveranstaltungen die Frage erortert wird, wo die Frauen denn geblie-
ben sind, und warum sie die Verinderung tiberhaupt mitgemacht haben,
hat man sich inzwischen schon lingst auf die Suche nach neuen muslimi-
schen Partnern gemacht. Inzwischen ist der anfinglichen Bestiirzung Ge-

2 M/As.
3 M/AG.
4 M/A7.

233

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

lassenheit gewichen. Die Dialogdynamik geht weiter und der »Verband der
Islamischen Kulturzentren« ist vorldufig ins Abseits geraten.

I1I.

Und damit ist auch die Geschichte, die in diesem Buch erzihlt wurde, zu-
nichst an ihr Ende gekommen. Das bisher Erzdhlte kann aber noch einmal
mit einer Reihe Schlussfolgerungen versehen werden, die die Hohen und
Tiefen der Kommunikation mit dem »Verband der Islamischen Kulturzent-
ren« Revue passieren lassen. Hier und dort kénnten diese sich ebenfalls als
aufschlussreich fiir den heutigen Umgang mit islamischen Organisationen
in Europa erweisen.

Um mit dem Ende zu beginnen: Die soziale Schliefung des Verbandes
in Europa kann — im Gegensatz zur Schlieffung, die sich im Augenblick in
der »Islamischen Gemeinschaft Milli Gorti$« vollzieht — nicht primir
als Folge gesellschaftlichen Einwirkens oder politischen Drucks verstanden
werden. Sie erfolgte vielmehr nach einem Wechsel an der Fithrungsspitze
und wurde mit einem Verweis auf den Sendungsaufirag, den der Griinder
des Verbandes, Siileyman Hilmi Tunahan, einst seinen Schiilern mitgab,
begriindet. Daraufhin wurde in wenigen Monaten europaweit die Leitung
komplett ausgewechselt, die kommunikativen, und kontaktfreudigen Mit-
glieder wurden gewissermafien auf das Abstellgleis gestellt. Wer das Gliick
hatte, sitzen zu bleiben, hielt nach diesen Geschehnissen den Mund, aus
Angst seine Position zu verlieren.

Mit dem Verschwinden der kommunikativen Mitglieder aus der Of-
fentlichkeit verschwand auch die Kommunikation mit der Auflenwelt. Die
Briicken wurden bis auf ein paar schmale Stege abgebrochen. Auflerdem
verlagerte sich das Zentrum, das die Entscheidungen fiir Europa traf, von
Kéln nach Istanbul. Nicht zuletzt durch diesen Schritt wurde der Offent-
lichkeit ein wichtiger Adressat und Ansprechpartner entzogen. Anders ge-
sagt: Einer auf die Migration zugeschnittenen islamischen Organisation,
die dabei war, als religiése Minderheit in Europa anzukommen und dafiir
grofle Anstrengungen unternahm, konnte mit wenigen Entscheidungen,
gewissermaflen tiber Nacht, vom europabezogenen Kurs abkommen und
damit wieder zu >Fremden« werden.

Fir die Basisgemeinden, die gewShnlichen Gliubigen und die Mit-
glieder, die einer Aufgabe innerhalb der Gemeinschaft nachgingen, dnder-
te sich damit wenig. Diese waren in sich verschlossen geblieben und in die
Kommunikation mit der AuRenwelt nicht wirklich einbezogen gewesen.

234

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NACHWORT

Was aber die iltere Generation der Wiirdentriger, die Schiiler Siilleymans
und deren Schiiler, betrifft, sah es bereits ein wenig anders aus. Diese
Minner hatten ja die negativen Facetten der Offnung nach aufen zu spii-
ren bekommen, die Tatsache zum Beispiel, dass die jiingere Generation
der ilteren vorgezogen wurde und mancher alte Imam daftir zum Portier
oder Gemiisemann degradiert worden war. Auflerdem hatte die »Islami-
sche Akademie« in ihrem kurzen Dasein sehr viel Geld benétigt, Geld, das
aus den Gemeinden kommen musste. Diese drei Elemente, die Eingekap-
seltheit der Basisgemeinden, die latente Unzufriedenheit ilterer Wiirden-
triger und die Umwidmung eines betrichtlichen Teils des Gemeinschafts-
geldes zur Finanzierung einer, fiir die Basis unsichtbaren Auflenarbeit,
bildeten wohl die wichtigsten Griinde, weswegen die Entscheidung des
neuen Fiihrers, das Ruder umzuwerfen, sofort Fuf fassen konnte.

Aus alledem ldsst sich zunichst schlieRen: Die Kommunikation mit
der AuRRenwelt war in einem Zwischenraum angesiedelt, einem interreligi-
6sen Zwischenraum. Die neue Elite, die zwischen 1996 und 2000 an die
Spitze des europiischen »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« auf-
stieg und unablissig gefordert wurde, warf zwar mit Blick auf diesen Zwi-
schenraum juflerst kreative Profile und Potenziale in die Waage. Letztend-
lich aber hatte sie mit der Praxis der Basisgemeinden zu wenig Beriih-
rungspunkte. Anders gesagt, die Neuerer waren nicht geniigend verankert
und dadurch leicht zu beseitigen gewesen. Die Mechanismen, die die neue
Elite produzieren sollten, waren zudem erst gerade in Bewegung gesetzt.
Im Jahr 2000 stellte sie nicht mehr als eine Vorhut dar. Mit einem Seiten-
blick auf die Ausbildungen und das dort schlummernde Potenzial konnte
der ehemalige Direktor 1999 bereits erkliren: Heute sind es eine Handvoll,
aber in zehn Jahren werden es Tausende sein. Die Zeit jedoch, die fur ei-
nen solchen Plan nétig gewesen wire, ist ihm entzogen worden.

Es hat viele Beobachter nachdenklich gemacht, dass auch die Mitglie-
der dieser kleinen Gruppe sich der Entscheidung des neuen Fiihrers, die
Auflenkommunikation abzubrechen, gebeugt hat. Dafiir mussten sie
schlieflich alle ihre sozialen Kontakte auflerhalb der Gemeinschaft, auch
solche, die thnen persénliche Freundschaften eingebracht hatten, radikal
beenden. Die Stornierung der Beziehungen zu Nichtmuslimen mag sie
gewiss geschmerzt haben, eine Isolierung aus der religissen Gemeinschaft
hitte aber mit Sicherheit ernstere Folgen fiir sie gehabt. In die Terminolo-
gie der Silleyman-Gemeinschaft iibersetzt, wog die Rabita, die mystische
Anbindung, schwerer. Auch hier kann die Auflenansicht also einer Innen-
ansicht entgegengesetzt werden, eine, die den nichtmuslimischen Beob-
achtern zunichst wohl fremd erscheinen musste, weil sie unhinterfrag-

235

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

bare, christliche und sikulare Werte in Frage stellt. Die Innenansicht der
Silleyman-Gemeinschaft bevorzugt nimlich die Zusammengehorigkeit
tiber den individuellen Werdegang, und, dementsprechend ins Religidse
gewendet, das kollektive religiése Erleben iiber die individuelle religise Er-
fahrung.

Was hier auf dem Spiel steht, ist das, was der Philosoph Charles Taylor
unlingst in seiner Kritik an William James auf einen Nenner gebracht hat.
Was James in seiner Konzeption der religiosen Erfahrung anscheinend
nicht hat unterbringen kénnen, so Taylor, sei die kollektive Beziehung zu
Gott durch eine gemeinschaftliche Lebensform. In dieser »gewinnt die
(Gottes-)Beziehung eine gewisse Intensitit erst in den Zeichen, die zu ih-
rer Manifestation eingesetzt wurden und als Sakramente bezeichnet wer-
den«’ Taylor denkt dabei an die katholische Kirche. Im Rahmen dieses
Buches ist es mehr als angebracht, die sufische Form des religiosen Erle-
bens daneben zu stellen. Man kann dann erahnen, dass es im Europa der
vielen Religionen nicht die erste soziale SchlieRung war, die eingeleitet
wurde, um die gemeinsame religiose Anndherung zu schiitzen, noch dass
es die letzte gewesen sein kann.

Iv.

Bleibt noch zum Schluss die andere Konsequenz zu iiberdenken, nimlich
die, dass in diesem Fall zwangsldufig auch der Graben zwischen Européern
und Migranten weiter ausgehoben wurde. Die Mitglieder des Verbandes
der islamischen Kulturzentren hatten schlichtweg das Pech, so kénnte man
sagen, noch immer als Fremde wahrgenommen zu werden, auch wenn die
neuen Generationen schon lingst in Europa geboren und aufgewachsen
sind. Es ist die ethnische, nicht die religiése Trennlinie, die den europdi-
schen Gesellschaften zu schaffen macht. Es sind dementsprechend ethni-
sche Differenzen, erst an zweiter Stelle religiose, die viele Gesprichspart-
ner in Kirche und Politik den Dialog haben suchen lassen. Und so ist es
eine von Fremdheit bestimmte Wahrnehmung gewesen, und nicht das
Verstindnis fiir abweichende religiose Bediirfnisse, die das duflere Urteil
iiber die nunmehr vollzogene Hinwendung nach innen bestimmt haben.
Der Parallelismus membrorum galt den Antiken einmal als schénste
Stilfigur der Rhetorik. Der Schonheit des heutigen offentlichen Diskurses

5  Taylor 2002, S. 27-28.

236

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NACHWORT

dient es aber wenig, Schliefung mit Schlieffung beantworten zu wollen. So
ist das Wort, das am Ende aufrecht stehen bleibt, das der Kontingenz. Auch
wenn er es nicht wahrhaben mdéchte, der »Verband der Islamischen Kultur-
zentren« hat seine Kontingenz geniigend zur Schau getragen. Wie kontin-
gent ist die europdische Fremdwahrnehmung?

237

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDEX DER RELIGIOSEN BEGRIFFE¥®

A
Adab

Ahl-i siinnet

Al-Hamdu lillah /
Alhamdulilla

Allah

Allah’in ilmini

Amir / Amir
Arba‘lin / Arba’in
Awliyz’ / Evliya
Aya | Ayet

‘A

‘Ahd

‘Ain [ ‘Ayn
‘Ain al-yaqin /
‘Ayn-i yaqin
‘Amal / Amal

‘Aqa’id / “Aqa’id

Die Ethik. Benimm-Regel. Die Predigtvorlage.

»Volk des Weges des Propheten«. Glaubige, die die
Uberlieferung des Propheten so genau wie mog-
lich befolgen.

»Gott sei Dank«. Gebetsformel.

Der (eine) Gott. Gott. Teil des Dikr-Gebets.

Die religiosen Wissenschaften. Kenntnis des Ko-
rans.
Alles, was mit der Religion zu tun hat (VIKZ).

Siehe Shaih.
Siehe Halwa.
Siehe Wali.

Ein Koranvers.

Das Geliibde.
»Sehen«. Die mystische Schau.

Erfahrungswissen.
Was man durch Erleben selbst sieht (VIKZ).

Die Arbeit. Das, was man tut. Gebete, die man
freiwillig auf sich genommen hat.

Die Glaubenssitze. Theologie. Ein Fach im Fi-
cherkanon der Theologischen Ausbildung.

Wenn die Umschriften von einander abweichen, wird zuerst die arabische, dann
die tiirkische genannt. Termini persischen Ursprungs werden mit »(persisch)«
angedeutet. Die meisten Ubersetzungen folgen den Vorschligen von Gramlich
(1992 und 1998) und Schimmel (1981). Dort, wo Mitglieder der Siileyman-
Gemeinschaft eigene Ubersetzungen vorgeschlagen haben, sind diese mit
>(VIKZ)< vermerkt worden.

239

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

B
Balaga Balaga /

Belaghat
Baqa’ / Baqa’
Batin / Batin

Bida

Da’wa

Du? / Dua
Dikr / Zikr

Q< Q)

adid / Djadid

E
Elif-Cuiz

Evliya Menkebeleri

Evrad-i fethiye

240

Die Rhetorik. Ein Fach im Ficherkanon der theo-
logischen Ausbildung.

»Bestehen.
Ein geistiger Zustand (VIKZ).

Der innere Zustand eines Menschen (VIKZ).

siehe Zahir

Die Neuerfindung im religiosen Kontext. Die Ha-
resie.

Die Anderung im Kern oder Wesen des Glaubens
(VIKZ).

Die Einladung. Die Auffrischung des Glaubens.
Sendung durch religiése Unterweisung. Verkiindi-
gung durch iiberzeugende Lebensfithrung.

Das Bittgebet.

»Die Erinnerung«. Der Ritus der Erinnerung. Eine
feste Abfolge von Gebeten.
Dikr hafiy / Zikr hafi
Der innere Dikr
Dikr qalbi / Zikr qalbi
Der im Herzen gesprochene Dikr
Dikr zahiri / Zikr zehri
Der laute, stimmbhafte Dikr

Reformbewegung um die Jahrhundertwende (19./
20. Jahrhundert).

»A bis Z«. Das arabische Alphabet. Didaktische
Methode des Siileyman Hilmi Tunahan mit gleich-
lautendem Titel.

»Die Taten der Heiligen«. Eine Erzihlung, die von
den Tugenden der Gottesfreunde berichtet. Eine
hagiographische Sammlung.

Das Siegesgebet. Ein Bittgebet, das eine auf3eror-
dentliche Kraft zugeschrieben wird und aus dem
buddhistischen Gebetskanon iibernommen wurde.

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDEX

F

Faiz

Fana’ / Fana’
Fan?’ fi-s-shaih /
Fana’ fi’l scheich

Fana’ wa-baq?” /
Fana’ ve baqa’

Fard / Farz
Figh

H
Himmet

Hoca
Hu, Huwa

H
Hadit / Hadis

Hal / Hal

Halal / Helal

Halifa / Khalifa

Die géttliche Erleuchtung.
»Entwerden«. Die Transmutation des Selbst.

Sich in dem Scheich verlieren. Vorstadium vor
dem Aufgehen in Mithammad.

»Entwerden und Bestehen«.

»Gottesfreundschaft besteht im Entwerden und
Bestehen. Wunderwerke und mystische Enthiil-
lungen, seien es wenige oder viele, zihlen zu ihren
Begleiterscheinungen.«

(Sirhindi, zitiert in Gramlich 1998, S. 289)

Eine religiése Verpflichtung, die bindend ist.

Die Rechtslehre. Die Jurisprudenz. Ein Fach im
Ficherkanon der theologischen Ausbildung.

Gnade.

Gelehrter. Religionsgelehrter (persisch: Khwace).
Religionslehrer oder -lehrerin (VIKZ).
Universititslehrer.

»Genau Er«. Andeutung fiir Gott. Teil des Dikr-Ge-
bets.

Die miindliche Uberlieferungen des Propheten:
Das, was er gesagt, getan und stillschweigend ge-
billigt hat.

Ein geistiger Zustand (pl. Ahwal). Psychologische
Erfahrung. Blitzartige peak experience.

»Erlaubt«. Eine der Hauptkategorien der Shari‘a,
mit deren Hilfe zwischen verbotenen und erlaub-
ten Handlungen unterschieden wird.
siehe Haram. Die Abstufungen:
Miistehab / Musta’abb
Belohnungswiirdig.
Wadjib / Wagib
Erforderlich.
Miibah / Mubah
Zulissig (weder verboten noch erlaubt).

Verwalter und Nachfolger eines Scheichs.

241

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Halqa / Halga
Halwa / Halvet

Haqq
Haqiqa / Haqiqa

Haqiqa wa ma'rifa

Haqg-i yaqin
Haram / Haram

Hatam / Hatim

Hatmi hwajagan /
hajegan

Hayal / Khayal
Hidma / Hizmet

Huddr / Hudur
Hwajagan/Hajegan

I
Igaza [ Icazet
Igtihad / Ictihad

242

Der Kreis. Gebetskreis.

Die Abschliefung. Die Klausur. 40 Tage Einsam-
keit.

»Die Wirklichkeit«. Der sufische Begriff fiir Gott.

(Géttliche) Wirklichkeit. Essenz.
Die héchste Stufe (VIKZ).

Wirklichkeit und Erkenntnis.
Die Gewissenswahrheit.

»Verboten«. Eine der Hauptkategorien der Shari‘a,
mit deren Hilfe zwischen verbotenen und erlaub-
ten Handlungen unterschieden wird.
siehe Halal. Die Abstufungen:
Mekruh / Makrith

Verpont.
Miifsid / Mufsid

Ungiiltig.
Der Gebetskreis. Mitglieder im Gebetskreis. Der
kollektiv ausgefiihrte Ritus der Erinnerung.

Der Gebetskreis der Gelehrten (persisch). Das Sie-
gel der Meister. Teil der Liturgie des Gebetskreises.
Hatmi hajegan naksi
Der Nakshi-Ritus.
Hatmi hajegan kadiri
Der Nakshi-Ritus mit hinzugefiigten Kadiri-
Gebeten.

Das Vorstellungsvermégen.

Der Dienst. Dienst an der Gemeinde.
Dienst an der Religion und Dienst an der Menschheit
(VIKZ). Personliche Aufgabe (VIKZ).

AuRerste Konzentration. Géttliche Gegenwart.

Die Meister (persisch). Die fiinf Vorldufer des
Nakshibend in Buchara.

Lehrerlaubnis. Abschluf (VIKZ).

Technik der Interpretation. Auslegung von Koran
und Sunna.

Sie kann nur von demjenigen angewendet werden, der
sich in den Gebeten gut auskennt (VIKZ).

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDEX

Ihtilaf / Thtilaf
Thsan
Thlas / Ikhlas

Thlas-i sheriat

Thlas-i shaih-i tariqat

IIham / ITham

Iman / Iman

Insan lat?’if /
Insan latif

Irada / Irade

Islam / Islam

Ittihad / Ittihad

T
‘Ibadat / Ibadat

‘Tlm / llim

‘Ilm al-mantiq /
lim-i mantiq
‘Ilm al-qur'an /
Ilim-i koran
‘Ilm al-yaqin /
Ilim-i yagin

‘Tlm-i hal / Ilmihal

Der Unterschied. Meinungsverschiedenheit.

Gott anbeten, als ob man ihn sihe (VIKZ).

Der reine Glauben. Reinheit. Absolute Aufrichtig-
keit. Ehrlichkeit der Intention.

Aufrichtigkeit gegentiiber der Religion (VIKZ).

Treue zum Gesetz.

Treue zum Lehrer.

Inspiration. Eingebung. Der Auftrag, den man
vom Lehrer empfingt.

Der Glauben. Der innere Aspekt des Islam.

Die menschlichen, subtilen Komponenten: Seele,
Herz, Geist und Geheimnis. »Die Zartstoffe« (Mei-
er 1943).

Willenskraft.

»Die ausschlielliche und vollkommene Hingabe
des Gliubigen an Gottes Willen und seine vorbe-

haltlose Annahme der Gebote, wie sie im Koran of-
fenbart sind« (Schimmel 1995, S. 53).

Einswerden. Einssein. Einsgewordensein. Ver-
schmelzung der Herzen.

Rituelle Verhaltensregel.
Dinge, die mit dem Gottesdienst zusammenhingen
(VIKZ).

Wissen. Wissenschaft. Kenntnis der materiellen
Welt.

Die aristotelische Logik. Ein Fach im Ficherkanon
der theologischen Ausbildung.

Wissenschaft des Koran.

Wissenschaft der Gewissheit. Gottliche Erkennt-
nis.

Kenntnis der Wahrheit.
Der kurzgefafSte Katechismus (VIKZ).

‘Tm-i qal / Ilim-i qal Kenntnis durch miindliche Ubertragung.

243

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

K
Kafir / Kafir

Kalam / Kelam

Kalam Allah

Kalimat-i qudsiye

Karama / Keramet
Kashf

Kibrit al-ahmar

Kiyas

244

Ein Ungliubiger.

»Das Sprechen«. Eine der Eigenschaften Gottes.
Theologie. Ein Fach im Ficherkanon der theologi-
schen Ausbildung.

»Gottes Sprechen«. Der Koran.

»Die heiligen Worte« (persisch).
Die elf Ordensregeln der Nakshibendi:
Hiish dar dam

Auf dem Atem achten.
Nazar bar qadam

Aufpassen, wo man die Fiifle hinsetzt.
Safar dar watan

Reise zur spirituellen Heimat.
Khalwat dar anjuman

Alleine in der Masse.
Yad kard

Das Erinnern.
Baz gasht

Das Riickkehren zur Erinnerung.
Nigah dasht

Das Schiitzen der Erinnerung.
Yad dasht

Das Festhalten der Erinnerung.
Wuqiif-i gqalbi

Die Kontrolle des Herzens.
Wugqiif-i zamani

Die Kontrolle der Zeit.
Wuqiif-i ‘adadi

Die numerische Kontrolle.
Spirituelle Kraft. Wundertat. Mirakel.

Offenbarung (Koran). Sich der Wirklichkeit 6ffnen.
Entdecken (VIKZ).

»Der rote Schwefel«. Ein mythischer Stein, der an-
dere Substanzen zu Gold werden ldsst. Die unpub-
lizierten Notizen des Hilmi Tunahan Siileyman.

Analogieschluss. siehe Shari'a

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDEX

L
L3 ilah ila allah

Latif / Latif

M
Maddi / Maddi

Maddi wa-ma‘nawi /
Maddi ve Ma‘nevi
Madrasa / Medrese

Madhab / Mezhep

Mahdi / Mehdi

Mahram / Mahram

Maktab /Mektub

Maktab / Mekteb
Makttbat-i imam-i
rabbani

Malama / Melamet

Ma‘na / Manem

Ma‘nawi / Manevi

Ma‘nawiyat /
Maneviat
Ma‘rifa

»Es gibt keine Gottheit aufler Gott«. Das islami-
sche Einheitsbekenntnis. Teil des Dikr-Gebets.

(Gottes) Essenz.

Das, was man sehen kann. Was zum AufReren und
zur materiellen Welt gehort.

Die dufere und die innere Welt.

(Hoch-)Schule der Koran- und Hadis-Wissen-
schaften.

Die Methode. Die Denkrichtung. Die vier sunniti-
schen Rechtsschulen und die Schia.

»Jemand, der den richtigen Weg sucht und im
Herzen inspiriert ist von Einem aus dem Umbkreis
Gottes« (Osmanlica Tiirkce Sézlitk 1977). Messias.

Der heilige Raum. Der Raum, der den Frauen vor-
behalten ist.

Brief (pl. Maktiibat / Mektuplar). Sendschreiben re-
ligioser Autorititen. Briefwechsel eines Sufi-Meis-
ters mit seinen Schiilern. Die unpublizierten Brie-
fe des Hilmi Siileyman.

Die Grundschule. Koranschule.

»Die Briefe des grofen Imams«.

Die nachgelassenen Briefe des Scheichs Ahmad
Sirhindi.

Tadel und Reue. Selbsterniedrigung. Ekstase. (Eks-
tatische) Trunkenbheit.

Die Essenz. Der spirituelle Strom.
Das Charisma (VIKZ).

Die Mystik. Sinn und Bedeutung. Geistliches. In-
nerliches. Alles, was zum inneren Erleben gehort,
was mit dem Geist zu tun hat.

Die religiose Lebensweise (VIKZ).

Innere Motivation. Intuitive Kenntnis. Geistige
Kraft.

Intuitive Gotteserkenntnis. Kenntnis der letzten
Wirklichkeit. Gnosis. Esoterisches Geheimwissen.

245

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Maqam / Makam

Maslak / Mezlek
Mawlid / Mevlut

Miftah
Mugaddid /
Mudjaddid

Mugaddid alf
at-tani /
Mudjaddid "alf
al-thani

Mufti / Mufti
Murid / Miirid
Murshid/Miirshid
Miirshid-i kamil
Mudakir / Muzakir
Mugtehhid

N
Nisba / Nisbe

Nafs

246

Die Stadien auf dem Sufi-Pfad (pl. Magamat). Die
Stufen der Gottessuche.

Die Konfession.

Eine Zeremonie, bei der der Koran rezitiert wird
und Lieder tiber die Geburt des Propheten rezitiert
werden.

Das Gedenkritual fiir den Toten und die heiligen
Abende (VIKZ).

Der Schliissel.

»Der Erneuerer« (Ehrentitel).

»Der Erneuerer des zweiten Jahrtausends«. Titel des
Scheichs Ahmad Sirhindi.

Rechtsgelehrter. Jurist. Religiose Autoritit.
Schiiler eines Sufi-Meisters. Initiand.
Spiritueller Leiter. Sufi-Meister. Initiator.

Der vollendete Lehrer. Der die Befihigung zur Er-
ziehung hat. Derjenige, der die Silsila reprisen-
tiert.

»Der in Erinnerung ruft«. Der Siifi.
Der Studienrepetitor (VIKZ).
Shari‘a-Spezialisten. siehe Gihad;
Igtihad.

Das Erbe. Man unterscheidet in:
Cismani nisbet

Weitergabe der spirituellen Fahigkeiten.
Ruhani nisbet

Geistiges Erbe.

Das Ego. »Der innere Schweinehund«.

Sitz der Emotionen und zumeist zum Bosen geneigt
(VIKZ).

Die islamische Psychologie unterscheidet den see-
lischen Bereich in fiinf Teile, die im konstanten
Wettstreit miteinander liegen:

— der Teil, der den Trieben ausgesetzt ist,

— der Teil, der zu Selbstkritik fihig ist,

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDEX

Nahw / Nahu

Nagshi / Nakshi
Nasib / Nasib
Nubtiwa / Nubuwa
Ntur / Nur

Nir al-Muhammadi
Q
Qadiri / Kadiri

Qibla

Qur’an / Koran

R
Rabita / Rabita

Rifa1 / Rifa’i
Risala / Risalet

Rih / Ruh

— der Teil, der Inspiration empfingt,

— der Teil, der zu Gott neigt,

— der Teil, der mit Gott zufrieden ist. sieche Riih
Die Grammatik. Ein Fach im Ficherkanon der
theologischen Ausbildung.

Der Sufi-Orden der Nakshibendiye.
Schicksalsbedingt. Gottes Willen.

Die Prophetie.

Das gottliche Licht. Das pri-existente Licht. Die
Orientierung. Die Erleuchtung.

Das muhammadische Licht. Die Ur-Schépfung,
aus der alles geschaffen wurde.

Der Sufi-Orden der Kadiriye.
Die Gebetsrichtung.

»Das Gesprochene«. Das offenbarte Buch. Die isla-
mische heilige Schrift.

»Die Verbindung«. Die Konzentration auf den
Lehrer.
Das Medium, mit dem man meditiert und den Ritus
der Erinnerung vollzieht (VIKZ).
Rabita qabri / Rabita qabri
Konzentration auf das Grab.
Rabitat al-Maut / Rabita al-mawd
Konzentration auf den Tod.
Rabita bi s-shaih / Rabita al-scheich
Konzentration auf den Lehrer.
Rabita sharif / Rabita sherif
Konzentration auf die Genealogie der Heili-
gen.

Der Sufi-Orden der Rifa’iye.

Das Prophetenzeugnis. Briefe. Schriftstiicke. Ver-
kiindigung durch Argumente. Apostolat.

Der Gott zugewandte Teil des Geistes. siche Nafs.

247

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

S
Shaih / Scheich

Shaih al-Islam /

Scheyiilislam
Shari‘a / Sheriat

Shari‘a wa-tariqa /
Sheriat ve tariqat

Silsila / Silsile
Silsila sad’at
Sunna

Stira / Sure

S
Sarf/ Sarf

safi

Suhba / Sohbet

Stra / Sura
Stira wa-haqiqa /
Sura ve haqiqa

248

Der Lehrer. Spiritueller Fiithrer eines Sufi-Ordens.
Sufi-Meister.

Hochste religiése Autoritit im osmanischen Reich.

Gesetz und praktizierte Religion, zusammenge-
stellt aus dem offenbarten Gesetz (Sunna), dem
Konsens der Gemeinschaft (‘Idjma), dem Analo-
gieschluss (Kiyas) und solchen 6rtlichen Traditio-
nen, die dem Islam nicht widersprechen(Adat).

Gesetz und Weg. Offenbarung und Weg.

Die Genealogie.
Mystische Autoritdten, die die Befihigung zum mysti-
schen Lehren haben (VIKZ).

»Die goldene Kette«. Die Genealogie der Siiley-
man-Gemeinschaft.

Das normsetzende Reden, Handeln und still-
schweigende Billigen Muhammads. siehe Shari‘a

Ein Koranabschnitt.

Die Grammatik. Ein Fach im Ficherkanon der
theologischen Ausbildung.

Die Suche nach einer direkten Erfahrung Gottes.
Das stindige Streben, zum Ursprung zuriickzuge-
hen. Die islamische Mystik.

Die Kameradschaft. Das Gesprich miteinander.
Die religiése Andacht.

Ein Gruppengesprich mit religiésem Inhalt (VIKZ).
Fester Bestandteil der religiosen Kommunikation
der Nakshibendi.

Die dufRere Hiille. Die blofe Form. Abbild.

Form und Essenz. (AuRere) Hiille und (géttliche)
Wirklichkeit.

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDEX

T
Tabakat’iil kura

Tablig/Tabligh
Tafsir / Tefsir

Tagdid /Tadjdid

Taqiya / Taqiya

Tarikatci

Tasawwuf | Tasavvuf

Tauhid /Tevhid

Tawagguh | Tevecith

Tagwid |/ Tedjwid
Tefsir-i hadis

Tekke

Tevziat fuzuwat

T
Ta‘ifa

Schichten der Koranrezitation in verschiedenen
Epochen. Autorititen der Rezitation. Verschiedene
Rezitationsweisen des Koran. Ein Fach im Ficher-
kanon der theologischen Ausbildung.

Die Verkiindung. Die Sendung.

Die Kommentare zu den theologischen und juridi-
schen Grundtexten.

Reform. Reformorientierung auf der gesellschaftli-
chen Ebene.

Die Wiederbelebung des Glaubens oder der religiosen
Wissenschaften (VIKZ). Freilegen des Ursprungs
(VIKZ).

Die religiése Verstellung. Eine Vorsichtsmafinah-
me religioser Minderheiten im Osmanischen
Reich, sich nicht als solche zu erkennen zu geben
(Christen, Aleviten, Yeziden).

Angehoriger eines Ordens.

Die islamische Mystik. Die Suche nach einer direk-
ten Erfahrung Gottes. Der Sufismus.

Das Einheitsbekenntnis. Der Zustand des Ur-

Vertrags, als Gott noch alleine war und »das in der
Zeit Geschaffene« nicht bestand.

Die Hinwendung. Konzentration des Lehrers auf
den Schiiler.

Die Augen gedffnet bekommen (vom Lehrer) (VIKZ).

Das Herz des Lehrers orientiert sich Richtung
Schiiler.

Die melodische Intonation des Korantextes.

Die Kommentare auf den Hadit-Korpus. Ein Fach
im Ficherkanon der theologischen Ausbildung.

Konvent eines Sufi-Ordens.

»Der Beamte Gottes« (VIKZ).
Glaubige, die ihr Leben in den Dienst Gottes ge-
stellt haben.

Der Ordenszweig. Eine religiose Unterorganisa-
tion.

249

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Tariqa / Tarikat

U

Ustad / Ustaz
Ustil al-figh /
Usul al-figh

Ustl al-hadit /
Usul-hadis

\%
Wali / Veli

Wahdad al-$udtad

Wahdad al-wugtd

Y
Yad dasht

Yaqin / Yaqin
YA
Zahir | Zahir

Zahir wa-batin /
Zahir ve batin

250

Der religiése Orden. Der Ménchsorden. Ein Der-
wischorden.

Die Art und Weise, wie man zu Gott gelangt (VIKZ).
Ein disziplinierter Lebensweg.

Der enge Pfad im Vergleich zum breiten Weg (VIKZ).

Der Lehrer. Der Meister. Osmanischer Ehrentitel.

»Die Wurzeln der Rechtslehre«. Ein Fach im Fi-
cherkanon der theologischen Ausbildung.

»Die Wurzeln des Hadit«. Ein Fach im Ficherka-
non der theologischen Ausbildung.

Der Gottesfreund (pl. Awliya’ / Evliya).

Ein Heiliger.

Die Einheit von Gott und Schopfung als eine sub-
jektive, mystische Erfahrung.

Die Einheit des Seins. Die Einheit von Gott und

Schépfung.
Die Verschmelzung mit Gott (VIKZ).

Das Festhalten der Erinnerung (persisch). Das Be-

wufltsein der Transzendenz. siehe Kalimat-i
qudsiye
»Gewillheit«.

Was man am eigenen Leib gespiirt hat (VIKZ).

Der dufkere Zustand eines Menschen.
Das was man zur Schau trigt (VIKZ). siehe Batin

AuRere und innere Erscheinungsformen. Die of-
fenkundige und die tiefere Bedeutung.

Unterschied zwischen Ausdruck und Vorstellung
(VIKZ).

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Quellen

1. Schriften des Siilleyman Hilmi Tunahan

Kur‘an Harf ve Hareketleri: Kur‘ani kerimi en kisa zamanda okumagi 6gre-
ten yepyeni bir tertip ve usul. Istanbul: Fazilet (Kein Datum). 7 S.

Kibrit al-ahmar (Ms., nicht publiziert).

Mektuplar risala (Ms., nicht publiziert).

2. Selbstdarstellungen der Siileyman-Gemeinschaft

ca. 1960: Kemal Kacar in Necip Fazil Kisakiirek, Son Devrin Din Mazlum-
lari, Istanbul.

1977: Hizir Yilmaz, Siileymancilik Hakkinda Bir Inceleme. Koln: Selbstver-
lag.

1992: Filmdokumentaire: Izbi Vakkanlar (Anon.). Istanbul: TRGT.

1995: Siileyman Hilmi Tunahan (K.S.). Sondernummer des Genc Akademi.
Aylik Haber Arashtirma Dergisi 6 (Anon.). Istanbul: Rota Reklam A.S.

1996: Mustafa Ozdamar, Ustaz Siileyman Hilmi Tunahan. Istanbul: Kirk-
kandil Yayinlari.

1997: Ahmed Akgiindiiz, Silistre’le Siileyman Hilmi Tunahan. Arsiv Belge-
leri Isiginda.

1997: Ahmed Akgiindiiz, Tabular Yikiliyor. Istanbul: Osmanli Arastirmalari
Vakfi.

2000: Welcome to His Eminence Sileyman Hilmi Tunahan (k.s.)’s web site
(Anon.). www.tunahan.org/.

3. Handbiicher fiir den Ritus der Erinnerung

Ba‘adhi Du'@lar ve Taga Aswalari, (kein Ort, kein Datum).

Mekaasidu’t-Talibiyn: Ilmihal — Tasavvuf — Meviza Istanbul: Osmanli yayi-
nevi (kein Datum).

4. Schriften der ersten Generation von Siileyman-Schiilern

ca. 100 handgeschriebene Hefte, Mitschriften aus dem Unterricht zwi-
schen 1951-1959. (Nicht publiziert, teilweise in Hatiratim und Notlari
zitiert).

Arikan, Hasan (1998): Der kurzgefafite Ilmihal. Ilustriertes Gebetslehrbuch.
Koéln: Verband der Islamischen Kulturzentren.

Erol, Ali (1995): Hatiratim. Istanbul: Yenigiiven Ciltevi.

251

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Sunguroglu, Ziya (kein Datum): Odemisli Merhum Ziya Sunguroglu’nun
Notlari. (Keine Ortsangaben).

5. Unterrichtsmaterial
Der kurzgefafite [lmihal. [llustriertes Gebetslehrbuch, Kéln 1998.
Magmu’l Adab, Istanbul 1958.

Magmi’at as-sarf
Exzerpte: Emsileh (Hazreti Ali), Bina (Abu Cafer) Maqstid (Imam
Azan).

Datierung der Mss.: ? Druck: Istanbul, Fazilet Neshriyat ve Ticaret
A.S (kein Datum).

Magmn’at an-nahu
Exzerpte: ’Awamil (Amala), Ishar von Imam Birgiri und Kafiye von Ibn
Hagib. Datierung der Mss.: ? Druck: Istanbul, Fazilet Neshriyat ve
Ticaret A.S. (kein Datum).

Al-mifiah sharh nir al-idah. Yalihu minhat al-fattah, takmila nir-al-idah fi
'zakat wa-l hagg.
Autor: Abu Zayd Shalabi, Ms. von 1958 (Kairo). Druck: Istanbul, Fazi-
let Neshriyat ve Ticaret A.S., 1990.

Muhtasar al-Qudiiri
Autor: Abt L’'Husayn ’Ali ibn Mihd al-Quddiri al-Bagdadi (972-1036).
Ms. von 1319. Druck: Istanbul, Fazilet Neshriyat ve Ticaret A.S. (kein
Datum).

Magmixat al-mutiin
Exzerpte: Kalam, Aqa’id, Mantiq. Datierung Ms. ? Druck: ?

Sharh al-amali li-aliy al-qari
Autor: ? Datierung Ms.: ? Druck: Istanbul: Fazilet Neshriyat ve Ticaret
A.S. (kein Datum).

Sharh al-aq@’i
Autor: Akaid Sherh-i Kesteli Teftazani (1322-1389). Ms. des Autors.
Druck: Istanbul: Haznedar Matbaasi (19770).

Miftah al-ulum
Autor: Abu Salah (1160-1229) (und andere Autoren). Datierung Ms.: ?
Druck: Istanbul, Fazilet Neshriyat ve Ticaret A.S. (kein Datum).

Talhis al-miftah
Exzerpte: Tesbih (Die Kunst des Redens) Ms. von Abii Ya'qtib Yfisuf
As-Sakkaki. Druck: ?

252

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

6. Gebetsbiicher, Genealogien etc.

Can, Mehmet (1995): Altin Ogiitler. Metniyle Birlikte (tam metin) Miinebbi-
hat Terciimesi. Istanbul: Osmanli Yayinevi.

Dua ve Ibadatler: Miibarek Giin ve Gecelerde Yapilmasi Tavsiye Edilen. Istan-
bul: Fazilet Nesriyat ve Tic. A.S. (kein Datum).

Emin Erbili, Muhammed (1997): Tasavvufun Incelikleri. Istanbul: Osmanli
Yayinevi.

»Taten der Heiligen« (1996): Evliya Menkebeleri: Naksi ve Kadiri. Istanbul:
Osmanli Yayinevi.

Imam Birgivi, Muhammed Efendi (1990): Tarikat-i Muhammediyye Tercii-
mesi. Aus dem arabischen im tiirkischen iibersetzt von Celal Yildirim.
Istanbul: Demir Kitabevi.

253

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Bibliographie

Abadan-Unat, Nermin (Hg.) (1985): Die Frau in der tiirkischen Gesellschaft.
Frankfurt: Dagyeli Verlag.

Abdullah, Muhammad Salim (1981): Geschichte des Islams in Deutschland.
Graz, Koln.

AbuKhalil, Mazeeb (1995): »Nakshibendi«. The Oxford Encyclopedia of the
Modern Islamic World, John L. Deposito (Hg.). New York + Oxford, S.
431-4.

Abu-Manneh, Butrus (1982): »The Naghsbandiyya-Mujadiddiyya in the Ot-
toman Lands in the Early 19th Century«. Die Welt des Islams N.S. (XII),
S. 1-36.

Abu-Manneh, Butrus (1990): »Khalwa and Rabita in the Khalidi Suborder«.
In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 298-302.

Abu Zaid, Nasr Hamid (1999): Ein Leben mit dem Islam. Freiburg, Basel,
Wien: Herder.

Adams, Charles J. (1990): »The Nagshbandi’s of India and the Pakistan
Movement«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 221-
29.

Agai, Bekim (2000): »Das Bildungsnetzwerk von Fethullah Giilen: Die fle-
xible Umsetzung modernen islamischen Gedankenguts. Drei Linder
im Vergleich«. In: Kemper 2000, S. 62-73.

Akay, Tayfun (1990): Bati’da nakshi cemaati. Sheyh Nazim ornegi, Istanbul:
Iletism Yayinlari.

Akgiindiiz, Ahmed (1997): Silistre’le Siileyman Hilmi Tunahan. Arsiv Belge-
leri Isiginda.

Akgiindiiz, Ahmed (1997): Tabular Yikiliyor. Istanbul: Osmanli Arastirma-
lari Vakfi.

Alaettin, Ibrahim (1930): Yeni Tiirk Lugati. Istanbul: Kanaat Kiitiiphanesi.

Algar, Hamid (19772): »Some Notes on the Nagshbandi Tariqat in Bosnia«.
Die Welt des Islams XIII, S. 168-203.

Algar, Hamid (1976): »Silent and vocal zikr in the naqshbandi order«. Ak-
ten des 7. Kongresses fiir Arabistik und Islamwissenschaft. Abhandlungen
der Akademie der Wiss., Géttingen: Phil. Hist. Klasse, Dritte Folge, Nr.
98, S.39-46.

Algar, Hamid (1984): »Der Naksibendi-Orden in der republikanischen
Tiirkei«. Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des vorderen und mitt-
leren Orients, Jochen Blaschke und Martin M. van Bruinessen (Hg.),
Themenheft: Islam und Politik in der Tiirkei. Berlin: Edition Parabolis,
S. 167-196.

254

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Algar, Hamid (1990a): »A Brief History of the Nagqshbandi Order«. In: Ga-
boriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 3-44.

Algar, Hamid (199ob): »The present State of Nagshbandi Studies«. In: Ga-
boriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 45-56.

Algar, Hamid (1990c): »Political Aspects of Nagshbandi History«. In: Ga-
boriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 123-152.

Amri, Nelly und Laroussi Amri (1992): Les femmes soufies ou la passion de
Dieu. Paris: Dangles.

Antoun, Richard (1989): Muslim Preachers in the Modern World: A Jordanian
Case Study in Comparative Perspective. Princeton: University Press.
Asad, Talal (1993): Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam. Baltimore, London: John Hopkins University

Press.

Aslan, Adnan (1998): Religidse Erziehung der muslimischen Kinder in
Deutschland und Osterreich. Stuttgart: Institut fiir Islamische Erzie-
hung.

Ayata, Sencer (1991): »Traditional Sufi orders on the Periphery: Kadiri and
Naksibendi Islam in Konya and Trabzon«. In: Richard Tapper (Hg.),
Islam in Modern Turkey. Religion, Politics and State in a Secular State.
London: Tauris, S. 223-53.

Babadzanov, Baxtiyor M. (1996): »On the History of the Nagsbandiya Mu-
gaddidiya in Central Mawara’Annahr in the Late 18th and Early 19th
Centuries«. In: Kemper et al. (Hg.) (1996), Berlin: Klaus Schwarz Ver-
lag, S. 385-413.

Balic, Smail (1994): Der Islam: Europakonform? Altenberge: Oros-Verlag.

Barazangi, Nimat Hafez (1995): »Education«. The Oxford Encyclopedia of the
Modern Islamic World 1995, Band 1, S. 406-28.

Barazangi, Nimat Hafez (1995): »Women and Religious Education«. The
Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band 3, S. 333-37.

Bennigsen, Alexandre und Chantal Lemercier-Quelquejay (1990): »Bréves
remarques sur la nagshibandiyya en Union Soviétique«. In: Gaboriau,
Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 441-46.

Berkey, Jonathan (1992): The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo.
Princeton: University Press.

Binswanger, Karl (1990): »Islamischer Fundamentalismus in der Bundes-
republik: Entwicklung, Bestandaufnahme, Ausblick«. In: B. Nirumand
(Hg.), Im Namen Allahs: Islamische Gruppen und der Fundamentalismus
in der Bundesrepublik Deutschland. K6ln: Dreisam-Verlag.

Blaschke, Jochen (1989): »Islam und Politik von tiirkischen Arbeitsmigran-
ten«. Jahrbuch zur Geschichte und Gesellschaft des vorderen und mittleren

255

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Orients, Jochen Blaschke und Martin M. van Bruinessen (Hg.), The-
menheft: Islam und Politik in der Tiirkei. Berlin: Edition Parabolis, S.
295-366.

Bobzin, Hartmut (1999): Der Koran. Eine Einfiilhrung. Miinchen: C.H. Beck.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1978): »Organ, Organismus, Organisation,
politischer Korper«. In: Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart
Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon der
politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Band 4, Stuttgart: Klett Verlag,
S.519-622.

Bottcher, Annabelle (1998a): Syrische Religionspolitik unter Asad. Freiburg:
Arnold-Bergstraesser-Institut.

Béttcher, Annabelle (1998b): »L’Elite féminine kurde de la kaftariya, une
confrérie nagshbandi damasceéne«. L’Islam des Kurdes. Les Annales de
’Autre Islam, Band 5. Paris: Inalco-Erism, S. 125-39.

Bottcher, Annabelle (2000): »Portraits of Kurdish Women in Contempora-
ry Sufism«. In: Sharzad Mojab (Hg.), Women of a Non-State Nation:
The Kurds. Costa Mesa (Cal.): Mazda Publ.

Bottcher, Annabelle (2001): »Im Schatten des Ayatollahs: Schiitische femi-
nistische Theologie in Libanon am Anfang«. Neue Ziircher Zeitung
7.3.2001, Nr. 55, S. 5.

Cakir, RiiSen (1990): Ayet ve Slogan. Tiirkiye'de Islami Olusumlar. Istanbul:
Metis Yayinlari.

Cakir, Serpil (1993): Osmanli Kadin Hareketi. Istanbul: Metis Yayinlari.

Chodkiewicz, Michel (1990): »Quelques aspects des techniques spirituelles
dans la tariga nagshbandiyya«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone
(Hg.) (1990), S. 69-82.

Connerton, Paul (1989): How Societies Remember. Cambridge: Cambridge
University Press.

Damrel, Daniel W. (1990): »The Spread of Naqshibandi Political Thought
in the Islamic World«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.)
(1990), S. 269-87.

Dedoignon, Stephane (1996): »La question scolaire a Boukhara et au Tur-
kestan Russe du >premier renouveauc a la soviétisation (fin du 18ieme
siecle — 1937)«. Cahiers du Monde Russe, Band 37 (1996), S. 141-5.

Deutscher Gewerkschaftsbund (DGB) (1980): Hintergriinde tiirkischer ex-
tremistischer islamischer Aktivititen in der Bundesrepublik Deutschland
(Sekten und Organisationen). Diisseldorf: Bundesvorstand (Archiv
DGB).

Doomernik, Jeroen (1991): Turkse moskeen en maatschappelijke participatie.
De institutionalisering van de turkse Islam in Nederland en de Duitse

256

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Bondsrepubliek. Amsterdam: Koninklijk Nederlands Aardrijkskundig
Genootschap.

Douglas, Ian Henderson (1988): Abul Kalam Azad. An Intellectual and Reli-
gious Biography. Gail Minault and Christian Troll (Hg.), Dehli: Oxford
University Press.

Durkheim, Emile (1981) (1968): Die elementaren Formen des religiosen
Lebens. Frankfurt: Suhrkamp.

Dhikr: The Encyclopedia of Islam, new edition, Band 2 (1965). Leiden: E.J.
Brill, S. 223-7.

Ehlers, E. und Th. Krafft (Hg.) (1993): Shdhjahdn-dbdd/Old Delhi. Tradition
and Colonial Change. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Eickelmann, Dale F. (1978): »The Art of Memory, Islamic Education and its
Social Reproduction«. Comparative Studies in Society and History 20(4),
S. 485-516.

Elias, Jamal (1988): »Female and Feminine in Islamic Mysticism«. The
Muslim World 78, S. 209-24.

Elsas, Christoph (1980): Einfliisse der islamischen Religion auf die Integra-
tionsfihigkeit der auslindischen Arbeitnehmer und ihrer Familienangehori-
gen. Berlin: Senatskanzlei/Planungsleitstelle.

The Encyclopedia of Islam, new edition (1965-): Leiden: E.]. Brill

Esposito, John L. (Hg.), The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic
World, (1995): New York und Oxford: Oxford University Press.

Fedke, Gero (1996): »Jadids, Young Bukharians, Communists«. In: Kem-
per et al. (Hg.) (1996), S. 483-512.

Feindt-Riggers, Nils und Udo Steinbach (1997): Islamische Organisationen
in Deutschland. Eine aktuelle Bestandsaufnahme und Analyse-Pilotuntersu-
chung. Hamburg: Deutsches Orient-Institut.

Friedmann, Yohanan (1971): Shaykh Ahmad Sirhindi: An Outline of his
Thought and a Study of his Image in the Eyes of Posterity. Montreal.

Friedmann, Yohanan (1975): »Muslim Views of Indian Religions«. Journal
of the American Oriental Society 95/2, S. 214-21.

Friedmann, Yohannan (1990): »The Nagsbendi’s and Awrangzeb: A Re-
consideration«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S.
209-20.

Fusfeld, Warren E. (1981): The Shaping of Sufi Leadership in Delhi: The
Nagshbandiyya-Mujaddidiyya, 1750 to 1920. University of Pennsylvania
(microfilm Int. Ann Harbor, Mich. nr. 3267).

Gaboriau M., Popovic A. und T. Zarcone (Hg.) (1990): Nagshbandis. Che-
minements et situation actuelle d’un ordre mystique musulman. Historical
Developments and Present Situation of a Muslim Mystical Order. Actes de

257

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

la Table Ronde de Sevres, 2/4 mai 1985, Paris und Istanbul, Institut
Francais d’Etudes Anatoliennes-Eds. Isis.

Galip, Semra (1990): »Un Gourou Naksbendi: Seyh Nazim Kibrisi«. In:
Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 437-40.

Gianotti, Timothy ]. (2001): Al-Ghazali’s unspeakable doctrine of the soul.
Unveiling the esoteric psychology and eschatology of the Ihy&@. Leiden:
E.J. Brill.

Gramlich, Richard (1992): Islamische Mystik. Sufische Texte aus zehn Jahr-
hunderten. Stuttgart, Berlin und Kéln: W. Kohlhammer.

Gramlich, Richard (1998): Der eine Gott. Grundziige der Mystik des islami-
schen Monotheismus. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag.

Gole, Niltfer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der Mo-
derne. Berlin: Babel Verlag.

Golpinarli, Abdiilbaki (1969a): Tiirkiye'de mezhepler ve tarikatlar. Istanbul:
Inkilap Kitabevi.

Golpinarli, Abdiilbaki (1969b): 100 Soruda Tasawuf. Istanbul: Gercek Yayi-
nevi.

Ibrahim Alaettin Gorsa (Hg.), Tiirk Meshurlari Ansiklopedi (1946): Istanbul:
Yedigiin nasriyarila.

Gokalp, Altan (1990): » Les fruits de I'arbre plutét que ses racines<: Le Su-
leymanisme«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S.
420-35.

Gunduz, Irfan (1984): Gumushanevi Ahmed Ziyaiiddin: Hayati, Eserleri, Ta-
rikat anlayesi ve Halidiye Tarikati. Istanbul: Seha Nesriyyat.

Giir, Metin (1993): Tiirkisch-islamische Vereinigungen in der Bundesrepublik
Deutschland. Frankfurt: Brandes und Apsel.

Haas, Alois M. (1996): Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redefor-
men christlicher Mystik. Frankfurt: Suhrkamp.

Habib, Madeleine (1969): »Some Notes on the Naqshbandi Order«. Muslim
World LIX, S. 40-9.

Halbwachs, Maurice (1950): La mémoire collective. Paris.

Hartung, Jan-Peter (1999): »Zur Entwicklungsgeschichte der Nagsbandiya
in Siidasien«. Leipzig (unpubliziert).

Hoffman-Ladd, Valerie J. (1995): »Women’s Religious Observances«. The
Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band 3, S 327-33.

Hopp, Gerhard (1994): »Der Koran als >geheime Reichssache<. Bruchstii-
cke deutscher Islampolitik zwischen 1938 und 1945«. In: Holger Preif3-
ler und Hubert Seiwert (Hg.), Gnosisforschung und Religionsgeschichte.
Festschrift fiir Kurt Rudolph zum 65. Geburtstag. Marburg: Diagonal-
Verlag, S. 435-46.

258

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Hoépp, Gerhard (1999): »Der Gefangene im Dreieck. Zum Bild Amin al-
Husseinis in Wissenschaft und Publizistik seit 1941. Ein bio-biblio-
graphischer Abrifl«. In: Rainer Zimmer-Winkel (Hg.), Eine umstrittene
Figur. Hadj Amin al-Husseini, Mufti von Jerusalem. Trier: Kleine Schrif-
tenreihe, Heft 32, S. 1-23.

Horster, Detlef (1997): Niklas Luhmann. Miinchen: Beck’sche Reihe.

Ibn al “Arabi: The Encyclopedia of Islam, new edition, Band 3 (1971). Leiden:
E.J. Brill, S. yoy-11.

Ibn Sa‘d, Muhammad (ca. 800): The Women of Madina (reprint). London:
Ta-Ha Publishers Ltd. 1995.

Islah: The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band 3, S.
242.

Jacob, Xavier (1982): »Les cours coraniques«. In: Jacob, Xavier, L’Enseigne-
ment religieux dans la Turquie moderne, Berlin: Klaus Schwarz Verlag,
S. 418-70.

Jaschke, Gotthard (1955): Die Tiirkei in den Jahren 1942-1951. Geschichtska-
lender mit Namen und Sachregister, Wiesbaden: Otto Harrasowitz.

Jaschke, Gotthard (1965): Die Tiirkei in den Jahren 1952-1961. Geschichiska-
lender mit Namen und Sachregister, Wiesbaden: Otto Harrasowitz.

John, Barbara (1997): Berliner Jugendliche tiirkischer Herkunfi. Pressemittei-
lung der Senatsverwaltung fiir Gesundheit und Soziales. Die Auslinder-
beauftragte von Berlin.

John, Barbara (1999): Tiirkische Berlinerinnen und Berliner. Pressemitteilung
der Senatsverwaltung fiir Gesundheit und Soziales. Die Auslinderbeauf-
tragte von Berlin.

Jong, Frederick de und Bernd Radtke (Hg.) (1999): Islamic Mysticism Con-
tested. Thirteen Centuries of Controversies and Polemics. Leiden: E.J. Brill.

Jonker, Gerdien (1995): The Topography of Remembrance. The Dead, Tradi-
tion and Collective Memory in Mesopotamia. Leiden: E.J. Brill.

Jonker, Gerdien (1997): »Death, Gender and Memory: Remembering
Death as a Migrant«. In: David Field (Hg.), Gender and Ethnicity in
Death and Dying. London: Routledge, S. 187-201.

Jonker, Gerdien (1999a): »Recovering the Past: Scholarly Excavations in
Mesopotamia in the First Millennium«. In: Massimo Mastrogregori
(Hg.), Il Potere dei Ricordi, Storiographia (1998/2), Roma, S. 101-14.

Jonker, Gerdien (1999b) (Hg.): Kern und Rand. Religidse Minderheiten aus
der Tiirkei in Deutschland. Berlin: Das Arabische Buch.

Jonker, Gerdien (1999c): »Religiositit und Partizipation der zweiten Gene-
ration — Frauen in Berliner Moscheen«. In: Sigrid Nékel et al. (Hg.),

259

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Der neue Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten
Moderne, Bielefeld: transcript Verlag, S. 49-66.

Jonker, Gerdien und Andreas Kapphan (Hg.) (1999): Moscheen und islami-
sches Leben in Berlin. Berlin: Die Auslinderbeauftragte.

Jonker, Gerdien und Tuula Sakaranaho (Hg.) (2003): »Female Inroads into
Muslim Communities: Reconstructions of knowledge, membership,
inter-religious communication, Social Compass 2003/1.

Jung, Dietrich und Wolfango Piccoli (2001): Turkey at the Crossroads: Otto-

man Legacies and a Greater Middle East. London: ZED books.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (1999a): »Vom Korankurs zur Akademie: Die
Islamische Akademie >Villa Hahnenburg« des Verbandes Islamischer
Kulturzentren«. In: Seufert und Waardenburg (Hg.) (1999), S. 323-43.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (1999b): Muslimische Religiositit und Erzie-
hungsvorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tiirkischen Lehramis- und Pddagogik-Studentinnen in Deutschland. Frank-
furt: IKO.

Kemper, Michael et al. (Hg.) (1996): Muslim Culture in Russia and Central
Asia from the 18th to the early 20th Centuries. Berlin: Klaus Schwarz Ver-
lag.

Kemper, Michael (Hg.) (2000): Islamische Bildungsnetzwerke im lokalen und
transnationalen Kontext (18.-20. Jahrhundert). Laufende Forschungsarbei-
ten der Nachwuchsgruppe (Volkswagen-Stifiung). Bochum: Seminar fiir
Orientalistik und Indologie an der Ruhr-Universitit Bochum.

Khalid, Adeeb (1993): The politics of Muslim cultural reform: Jadidism in tsa-
rist Central Asia. Madison: University of Wisconsin. U.MI. Ann Arbor
Nr. 9320907.

Kisakurek, Necip Fazil (198y): Cihad Onderleri, Islam. Istanbul: Mecmua
Yayinlari.

Kreiser, Klaus (1990): »Kasgari Tekyesi — Ein Istanbuler Naqsbendi-Kon-
vent und sein Stifter«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.)
(1990), S. 331-36.

Lihnemann, Johannes (1977): Nichitchristliche Religionen im Unterricht. Bei-
trag zu einer theologischen Didaktik der Weltreligionen. Giitersloh: G-
tersloher Verlagshaus Mohn.

Landau-Tasseron, Ella (1989): »The Cyclical Reform: A Study of the Mu-
jaddid Tradition«. Studia Islamica 70, S. 79-113.

Landman, Nico (1992): Van Mat tot Minaret. De institutionalisering van de
Islam in Nederland. Amsterdam: VU Uitgeverij.

Landman, Nico (1996): Imamopleiding in Nederland: kansen en knelpunten.
Eindrapportage van een terreinverkenning in opdracht van het Minis-

260

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

terie van Onderwijs, Cultuur en Wetenschappen. Utrecht: Universiteit
Utrecht.

Lau, Ephrem Else (1993): »Religiose Virtuosen: Nonnen«. Kélner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 33: Religion und Kul-
tur, S. 206-18.

Lazzerini, Edward James (1973): Ismael Bey Gasprinsky and Muslim Moder-
nism in Russia, 1878-1914. Washington (Ph. D. Microfilm Ann Arbor
Mich. Nr. 74-2214).

Lemmen, Thomas (1999): Muslimische Spitzenorganisationen in Deutsch-
land: Der Islamrat und der Zentralrat. Altenberge: CIS-Verlag.

Luhmann, Niklas (1998): »Religion als Kommunikation«. In: Hartmann
Tyrell, Volkhard Krech und Hubert Knoblauch (Hg.), Religion als
Kommunikation. Wirzburg: Ergon-Verlag, S. 135-47.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt: Suhr-
kamp.

Luhmann, Niklas und Peter Fuchs (1989): Reden und Schweigen. Frankfurt:
Suhrkamp.

Malik, F.M. (1990): »Nagsbandiyya and Ideology of Muslim Nationalism«.
In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 231-35.

Malik, Jamal (1993): »Islamic Institutions and Infrastructure in Shagjah-
hanajab«. In: Ehlers und Krafft (Hg.) (1993), S. 43-64.

Malik, Jamal (1997): Islamische Gelehrtenkultur. Entwicklungsgeschichte und
Tendenzen am Beispiel von Lucknow. Leiden: E.J. Brill.

Mardin, Serif (1962): The Genesis of Young Ottoman Thought. A Study in
the Modernization of Turkish Political Ideas. Princeton: University Press.

Mardin, Serif (1989): Religion and Social Change in Modern Turkey. The
Case of Bediiizzaman Said Nursi, New York: State University of New
York Press.

Mardin, Serif (1993): »The Nakshibendi Order in Turkish History«. In: M.
E. Marty und R. S. Appleby (Hg.), Fundamentalisms and the State: Re-
making Polities, Economies and Militance, Chicago: University of Chica-
go Press, S. 121-142.

Mardin, Serif (1994): »Cultural Change and the Intellectual: A Study of
the Effects of Secularization in Modern Turkey. Necip Fazil and the
Naksibendi«. In: Serif Mardin (Hg.), Cultural Transitions in the Middle
East, Leiden: E.J. Brill, S. 189-213.

Masud, Muhammad Khalid (Hg.) (2000): Travellers in Faith. Studies of the
Tablighi Jama’at as a Transnational Islamic Movement for Faith renewal.
Leiden: E.J. Brill.

261

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

McCarthy, Justin (1996): Death and Exile. The Ethnic Cleansing of Ottoman
Muslims, 1821-1922. Princeton: The Darwin Press, INC.

Mehler, J. (1968): Woordenboek op de Gedichten van Homeéros, 13. druk. Gra-
venhage, Rotterdam: Nijgh en van Ditmar.

Meier, Fritz (1943): Vom Wesen der islamischen Mystik. Basel: Benno Schwa-
be und Co.

Meyer, Eduard (1923): »Bericht tiber die Orientalische Kommission«. Sit-
zungsbericht der Preufischen Akademie der Wissenschaften am 23. Januar
1923. Berlin: BBAW, S. xxviii-xxxv.

Meydan Larousse biiyiik lugat ve Ansiklopedi, 1969-. : Istanbul: Meydan Yayi-
nevi.

Mensching, Gustav (1926): Das Heilige Schweigen. Eine religionswissenschaft-
liche Untersuchung. Giefen.

Meshur Adamlar. Hayatlari-eserleri, 1933-36: Ibrahim Alaettin (Hg.), Band
1-3 (1933-35), Band 4 (1933-36).

Istanbul (Keine Angaben).

Messick, Brinkley (1984): The Calligraphic State. Textual Domination and
History in a Muslim Society. Berkeley: University of California Press.

Metcalf, Barbara Daly (1982): Islamic Revival in British India: Deoband,
1860-1900. Princeton: University Press, New Jersey.

Metcalf, Barbara Daly (1990): Perfecting Women. Berkeley and Los Angeles:
University of California Press.

Molé, Marijam (1959): »Autour du Daré Mansour: L’Apprentisage mysti-
que de Baha’ ad-Din Naghsbandi«. Revue des Etudes Islamiques, S. 1-65.

Molé, Marijam (1965): Les mystiques musulmans. Paris: Presses Universitai-
res.

Nagel, Tilman (1991): Der Koran. Einfiihrung, Texte, Erlduterungen. Miin-
chen: C.H. Beck.

Nakshbandiyya: The Encyclopedia of Islam, new edition, Band 7 (1993), S.
934-39-

Neumann, Christoph K. (1997): »Gefunden, nicht gehoben: Der Schatz der
Blitter«. Istanbuler Almanach, Orient-Institut der DMG, Nr. 1, S. 51-3.

Osmanlica Tiirkce Sozliik, (1977): Istanbul: Bilgi Yayinevi.

Ozelsel, Michaela Mihriban (1995): 40 Tage. Erfahrungsbericht einer traditio-
nellen Derwischklausur. Miinchen: Diederichs.

Ozelsel, Michaela Mihriban (1997): »Die spirituelle Osmose: Sufische Be-
trachtungen zur Meister-Schiiler-Beziehung«. Dialog der Religionen 7,
S. 53-66.

Poston, Larry (1992): Islamic Da’wah in the West. Muslim Missionary Activi-

262

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

tiy and the Dynamics of Conversion to Islam. New York, Oxford: Oxford
University Press.

Radke, Berndt (1990): Drei Schrifien des Theosophen von Tirmid: Das Buch
vom Leben der Gottesfreunde; Ein Antwortschreiben nach Sarahs; Ein Ant-
wortschreiben nach Rayy, Band 2: Ubersetzung und Kommentar. Bei-
rut, Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Ramadan, Tariq (1998): Aux sources du renouveau musulman. D’al-Afghani d
Hassan al-Banna. Un siécle de reformisme islamique. Paris: Bayard.

Redhouse, James W. (1890): A Turkish and English Lexicon. Constantinopel.

Revival and Renewal: The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World
1995, Band 4, S. 431-4.

Rizvi, Saiyid Athar Abbas (1965): Muslim Revivalist Movements in Northern
India in the Sixteenth and Seventeenth Century. Agra: Agra University.

Rizvi, Saiyid Athar Abbas (1983): A History of Sufism in India, Band 2,
Delhi.

Rizvi, Saiyid Athar Abbas (1990): »Sixteenth Century India«. In: Gaboriau,
Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 153-65.

Rubenstein, Danny (1999): »Uber den Mufti von Jerusalem — eine israeli-
sche Sicht«. In: Rainer Zimmer-Winkel (Hg.), Eine umstrittene Figur.
Hadj Amin al-Husseini, Mufti von Jerusalem. Trier: Kleine Schriftenrei-
he Heft 32, S. 24-33.

Ruspoli, Stéphane (1990): »Réflexions sur la voie spirituelle du Nagshban-
di«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 95-109.

Sakaranaho, Tuula (1998): The Complex Other. A Rethorical Approach to Wo-
men, Islam and Ideologies in Turkey. Helsinki: University of Helsinki
Press.

Samic, Jasna (1990): »Les Nagsbandi de Bosnie (plus particuliérement ceux
de Visoko) et leurs relations avec d’autres ordres soufis«. In: Gaboriau,
Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 669-79.

Schiffauer, Werner (2000): Die Gottesminner. Tiirkische Islamisten in
Deutschland. Frankfurt: Suhrkamp.

Schimmel, Annemarie (1975) (1995): Mystische Dimensionen des Islam. Die
Geschichte des Sufismus. Frankfurt: Insel-Verlag.

Schimmel, Annemarie (1978): Pain and Grace. Leiden: E.]J. Brill.

Schimmel, Annemarie (1981) (1995): Und Muhammad ist sein Prophet. Die
Verehrung des Propheten in der islamischen Frommigkeit. Frankfurt: In-
sel-Verlag.

Schimmel, Annemarie (1982): »Women in Mystical Islam«. Women’s Stu-
dies International Forum, Band 5/2, S. 145-51.

263

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Schlefmann, Ludwig (1999): »Sufi-Gemeinschaften in Deutschland«.
CIBEDO-Beitrige 13/1, S. 11-23. Kommentar dazu in 13/3, S. 76, 113, 114.

Seufert, Glinther (1997): Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als sym-
bolische Reprisentation einer sich modernisierenden muslimischen Gesell-
schaft. Istanbul, Miinchen: Franz Steiner Verlag.

Seufert, Giinther (1999): »Die Milli-Gorii§-Bewegung (AMGT/IGMG):
Zwischen Integration und Isolation«. In: Seufert und Waardenburg
(Hg) (1999), S. 295-323.

Seufert, Giinther und Jacques Waardenburg (Hg.) (1999): Turkish Islam
and Europe. Europe and Christianity as reflected in Turkish Muslim Dis-
course and Turkish Muslim Life in the Diaspora. Istanbul, Miinchen:
Franz Steiner Verlag.

Shadid, W.A.R. und P.S. van Koningsveld (1995): Religious Freedom and the
Position of Islam in Western Europe. Opportunities and Obstacles in the
Acquisition of Equal Rights. Kampen: Kok Pharos.

Sheykh Nazim, (1995): “Abdullah ad-Daghistani: Der Nakshibandi-Weg. Ein
Fiihrungsbuch fiir die geistige Entwicklung. Bonndorf: Gorski und Spohr.

Shils, Edward (1965): »Charisma, Order and Status«. American Sociological
Review 30 (1965), S. 199-213.

Spuler-Stegemann, Ursula (1997): Muslime in Deutschland. Nebeneinander
oder Miteinander. Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Steuerwald, Karl (1972): Tiirkisch-Deutsches Worterbuch. Wiesbaden: Otto
Harrasowitz.

Sufism: The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band. 4,
S. 102-32.

Tanaskovic, Darko (1990): »La Situation actuelle de 'ordre des naqshban-
dis au Kosovo et Macédoine«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.)
(1990), S. 681-90.

Taylor, Charles (2002): Die Formen des Religiésen in der Gegenwart. Frank-
furt: Suhrkamp Taschenbuch.

Ter Haar, Johan G.J. (1990): »The Nagshbandi Tradition in the Eyes of
Ahmad Sirhindi«. In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S.
8393.

Ter Haar, Johan G.J. (1992): Follower and Heir of the Prophet: Shaykh Ahmad
Sirhindi (1564-1624) as Mystic. Leiden: E.J. Brill.

Thomi-Venske, Hanns (1981): »Religiose Erziehung und rechtsradikale Po-
litik. Zur Problematik der tiirkischen Koran-Kurse in der BRD«. In:
Hans-Jiirgen Brandt und Claus-Peter Haase (Hg.), Begegnung mit Tiir-
ken, Begegnung mit Islam. Band 2/8, S. 1-12.

264

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

QUELLEN UND BIBLIOGRAPHIE

Tibawi, A.L. (1972): Islamic Education. Its Traditions and Modernization in
the Arab National Systems. London.

Ibrahim Alaettin Gorsa (Hg.), Tiirk Meshurlari Ansiklopedi, (1946): Istanbul:
Yedigiin nasriyarila.

Trimmingham, J. Spencer (1971): The Sufi Orders in Islam. Oxford: Claren-
don Press.

Troll, Christian (1978): Sayyid Ahmad Khan. A Reinterpretation of Muslim
Theology. New Dehli, Bombay, Bangalore, Calcutta, Kanpur: Vikas
Publ. House pvt ltd.

Tyrell, Hartmann, Volkhard Krech und Hubert Knoblauch (Hg.) (1998):
Religion als Kommunikation. Wirzburg: Ergon Verlag.

Valitiddin, Mir (1980): Contemplative Disciplines in Sufism. London, Den
Haag: Mouton.

Vakkasoglu, Vegbi (1987): Maneviyat Diinyamizda Iz Birakanlar. Istanbul:
Cihan Yayinlari.

Van Bruinessen, Martin M. (1989): Agha, Sheich und Staat. Politik und Ge-
sellschaft Kurdistans. Berlin: Edition Parabolis.

Van der Rijk, Wilma (1998): Onderwijs en Opvoeding: Meisjes op de Koran-
scholen en internaten van de Siileymanli-beweging. Utrecht: Doctoraal-
scriptie (nicht publ.).

Von Foerster, Heinz (1999): Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operativen
Erkenntnistheorie. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme Verlag.

Von Kiigelgen, Anke (1996): »Die Entfaltung der Nagsbandiyya-Mugaddi-
diya im Mittleren Transoxanien vom 18. bis zum Beginn des 19. Jahr-
hunderts: Ein Stiick Detektiv Arbeit«. In: Kemper et al. (Hg.) (1996), S.
I0I-5I.

Waardenburg, Jacques (1995): »The Mosque in Education«. The Oxford En-
cyclopedia of the Modern Islamic World 1995, Band 3, S. 147-51.

Weber, Max (1968): On Charisma and Institution Building. Selected Papers.
S.N. Eisenstadt (Hg.), Chicago, London: The University of Chicago
Press.

Weber, Max (1921) (1972): Wirtschaft und Gesellschaft: Grundrift der verste-
henden Soziologie. Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Weber, Max (1973): »Richtungen und Stufen religiéser Weltablehnungx.
In: Johannes Winckelmann (Hg.), Soziologie. Universalgeschichtliche
Analysen. Politik. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag, S. 441-87.

Weintritt, Otfried (1992): »Bildung und Erziehung im Islam«. Interkulturell
1/2 (1992), S. 141-58.

Werbner, Pnina und Helene Basu (1998): Embodying Charisma. Modernity,
locality and the performance of emotion in Sufi cults. London: Routledge.

265

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Werbner, Pnina (2002): »Sufi Cults, Intimate Relations, and National Pa-
kistani Networking in Britain«. In: Jamal Malik (Hg.), Muslim
Societies in Europe. Leiden: E.J. Brill (im Druck).

Who is Who in Turkey, (1928-1932): Kimdir. Tiirkiye Teracimi Ahval Ensi-
klopedi, Band 1: 1928, Band 2: 1929, Band 3: 1930-1932, Istanbul.

Yalman, Nur (1969): »Islamic Reform and the Mystic Tradition in Eastern
Turkey«. European Journal of Sociology 10, S. 41-60.

Yates, Francis (1966): The Art of Memory. London.

Yilmaz, Hiziv (1971): Siilleymancilik Hakkinda Bir Inceleme. Koln: Selbst-
verlag.

Zablocki, Benjamin (1993): »Rational Models of Charismatic Influence«.
In: Aage B. Sorensen und Seymour Spilerman (Hg.), Social Theory and
Social Policy. Essays in Honour of James S. Coleman. Westport, Connec-
ticut, London: S. 73-91.

Zablocki, Benjamin (1996): »Authenticity as a Resource: The Management
and Transmission of Charismatic Authentication Mechanisms in Reli-
gious Organizations«. Paper prepared for the Seminar in the Varieties
of Religious Experience. Rutgers University, Center for Historical Analy-
sis, S. 1-39.

Zakir Siikri Efendi, (ca. 1900): Die Istanbuler Dervisch-Konvente und ihre
Scheiche (mecmu’a tekaya), M.S. Taysi (Hg.), Freiburg in Breisgau:
Klaus Schwarz Verlag 1980.

Zarcone, Thiery (1990): »Remarques sur le réle socio-politique et la filia-
tion historique des seyh naksbendi dans la Turquie contemporaine«.
In: Gaboriau, Popovic und Zarcone (Hg.) (1990), S. 405-20.

Ziircher, Erik Jan (1993): Turkey. A Modern History. London, New York:
Tauris.

266

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

Abb. 1: Die Genealogie der Siileyman-Gesellschaft in
klassischer Silsila-Gestalt

13.02.2026, 21:55:13, - @

267


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Abb. 2: Die Genealogie der Siileyman-Gemeinschaft

Namen

*  Muhammad

(1) Abu Bakri as-Saddiq

(2) Salman al-Farisi

(3) Qasim bin Muhammad b. Abi Bahr

(4) Jafar As-Sadik

(5) Bayazid al-Bistami

(6) ADbi-l Hasan “Ali Kharaqani (Harkani)
(

(

-~

7) Abu “Ali al-Farmadhi
8) Yusuf al-Hamadani

-

(9) ’Abdu’l Khaliq Ghudjdawani
(10) *Arif-i Rewagari

(11) Mahmud Anjir Faghnawi

(12) "Ali Ramaitani

(13) Muhammad-i Baba as-Sammasi
(14) Sa’id Amir Kulal al-Bukhari

(15) Baha’ud-Din Nakshibend

(16) ’Ala’u d-Din Attar

(17) Maulana Ya’quib Carkhi

(18) "Ubaidu’llah Ahrar

(19) Maulana Muhammad Zahidi Bedahsi
(20) Maulana Darwish Mohammad

(21) Maulana Khwajagi Amkinagi (Hagecl)
(22) Baqi Bi'llah Berang (Bakkabillah)

(23) Ahmad Sirhindi (Imam Rabbani)

(24) Muhammad Mag’im

(25) Sayf ud-din *Arif

(26) Sa’id Ntir Mihammad Bada’tini

(277) Habibullah Mirza Can-i Canan

(28) ’Abd Ullah Dihlawi

(29) Abt Sa’1d

268

Ort des
Grabes

Medina
Medina
Medina
Medina

Baghdad
Bistam

Bistam

Bistam
»Transoxanien«

Buchara
Buchara
Buchara
Buchara
Buchara
Buchara
Buchara

Dushanbe
Dushanbe
Semerkand
Semerkand
Semerkand
Semerkand

Delhi
Sirhind
Sirhind
?

?

Delhi
Delhi
Delhi

13.02.2026, 21:55:13,

Todesjahr

632
634

874
1034
1084

1140

1220
1259
1272
1321
1354
1371
1389

1434/5
1490
1529
1562
1600

1603
1624
1668
1684
1723
779
1824

1834


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

o~~~ —

30) Habibullah Can-i Canan (Ahmad Sa’id)
31) Muhammad Mazhar Isan Can-i Canan
32) Salahuddiyn Ibn Mevlana Siraciiddin
33) Siileyman Hilmi Tunahan

Medina
Medina
Buchara
Istanbul

1860
1883

1927
1959

269

13.02.2026, 21:55:13,


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENLANGE zU GOTT

Abb. 3: Die Verzweigung der Genealogie in Delhi und Medina

Mawlana Khalid
Bagdadi
(1827 Bagdad)

Vernichtung von Delhi

(23) Ahmad Sirhindi (1624)

(24) Muhammad Ma'sim

(25) Sayfud-din 'Arif (1684)

(27) Mirza Mazhar Can-i Canan

(1780 Delhi)

(28) 'Abu Ullah Dihlaw1

Wali 'Ullzh Dihlawi
(1763 Delhi)

Shah 'Abdul 'Aziz
(1824 Delhi)

= Shah Ghulam Ali (1824 Delhi)

(29) Abi Sa'id

(30) Habibullah Can-i Canan
= Ahmad Sa'id Fariiqi
(1860 Medina)

Ahmad Shahid
(1831 Delhi)

Muhammad Ishaq
(1846 Mekka)

Abd-ur Rashid
(1871 Medina)

Muh. Masiim
(gest. Rampur)

Ziyaiiddin
Gilimushanevi

Mehmed Zaid
Kotku
(gest. 1980 Istanbul)

Milli Gérisch

Muhammad 'Umar
(1883 Rampur)

Abit'l Khair
(gest. Delhi)

1888 Wiedererdffnung
des Konvents in Delhi

Heutiger Scheich in Delhi:
Abii'l Hasan al-Fariiqi

(31) Muh. Mazhar isan

Can-i Canan

(1883 Medina)
Ahmad
Baha-udIDin
(gest. Medina)

(32) Salahiiddiyen

Mevlana

Siraciiddin

(1927 Buchara)

(33) Siileyman Hilmi
Tunahan
(1959 Istanbul)

Y

Sileyman-
Gemeinschaft

270

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

Abb. 4: Die drei auseinanderstrebenden Bindungen der
Siilleyman-Gemeinschaft

Band des Vertrauens
= Gleichheit der Teilnehmer
durch Geschlechtertrennung

Geburt + Geschlecht Mitgliedschaft
= Gleichheit der Teilnehmer = prinzipielle Gleichheit
durch Ausschluss von Frauen durch formale Mitgliedschaft

271

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Abb. 5: Sendungsbemiithungen am Beispiel der
Midchenkurse in Berlin

Stufe 5 Istanbul, Antalya

T

Stufe 3+4 Kdln
Frauenaushildung

T

Stufe 2 Berlin
Abdilmecid Moschee
(z. Zt. keine Mé&dchen)

/ \

Stufe 1 Berlin Berlin
Steglitz Moschee Hermannplatz Moschee
56 Mé&dchen 70 Mé&dchen
Milli Gorlsch Andere
Médchen mit Médchen ohne
geringen Vorkenntnissen Vorkenntnisse
Vorstufe
Berlin

insg. 350 Méadchen
in 9 VIKZ-Moscheen

b4 X

VIKZ- Milli Gériisch- Diyanet- >nicht organisiertex-
ELTERN

272

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

Abb. 6: Der Stoff und die Stufen

Stufe 5 = Istanbul

Stufe 3+4 = Kolner
Ausbildung

Stufe2  =lokale
Moschee

Stufel  =lokale
Moschee

Vorstufe = lokale
Moschee

ABSCHLUSSFEIER (HATIM)

gesamter Stoff nochmals wiederholt (ca.201J)
Predigtvorlagen anfertigen

A

Predigen Adab/Balaga (ab171.)
Theologie Mantig/Kalam/'Aqa'id
Rechtslehre  Figh/Usil al-Figh

Intonation +  Tagwid/Sarf/INahw

Grammatik
Grammatik  Sarf (13-161J.)
Intonation Tagwid

A
A

32 Farz (10-13 1.)
arabische Buchstaben

Koranverse

Regeln fiir das Pflichtgebet

(Ibadat)

Regeln fiir das alltdgliche Verhalten

(Adab)

arabische Buchstaben (8-101.)
Regeln fiir das Verhalten (Adab)

273

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Abb. 7: Die Schulbiicher

I. Religiose Einiibung

Kur'an Harfve Hareketleri.
Autor: Silleyman Hilmi Tunahan. Ms. des Autors. Druck: Fazilet (kein
Datum).

Der kurzgefafSte Ilmihal. Nlustriertes Gebetslehrbuch. Kéln 1998.

Magmu’l adab. Istanbul 1958.

II. Grammatik

Magmi’at as-sarf.
Exzerpte: Emsileh (Hazreti Ali), Bina (Abu Cafer) Magsiid (Imam
Azan).

Datierung der Mss.: ? Druck: Fazilet (kein Datum).

Magmnat an-nahu.
Exzerpte: ’Awamil ("Amala), Ishar (Imam Birgiri), Kafiye (Ibn Hagib).
Datierung der Mss.: ? Druck: Fazilet (kein Datum).

III. Recht

Al-mifiah Sarh nir al-idah. Yalihu minhat al-fattah, takmila niir-al-idah.
Autor: Abu Zayd Shalabi. Ms. aus 1958 (Kairo). Druck: Fazilet (1990).

Muhtasar al-Qudiiri.
Autor: Abt L’'Husayn "Ali ibn Mhd al-Qudiri al-Bagdadi (972-1036).
Ms. aus 1319. Druck: Fazilet (kein Datum).

IV.Theologie
Magmiat al-mutiin
Exzerpte: Kalam. Aqa’id. Mantiq. Datierung Ms.: ? Druck: ?

V. Zusitzliche Kommentare
Sharh al-amali li-aliy al-qari
Autor: ? Datierung Ms: ? Druck: Fazilet (kein Datum).
Sharh al-aqa’id
Autor: Akaid Sherh-i Kesteli Teftazani (1322-1389).
Ms. des Autors. Druck: Haznedar Matbaasi (19770).
Miftah al-"ulum
Autor: Abu Salah (1160-1229) (und andere Autoren).
Datierung Ms.: ? Druck: Fazilet (kein Datum).

274

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

VI. Rhetorik
Talhis al-miftah
Exzerpte: Tesbih (Kunst des Redens), Shebéhé (Zweideutigkeit) und
Poesie.
Autor: Al-Hatib al-Qazawini (1338).
Ms. von Abt Ya’qub Yasuf As-Sakkaki. Druck: ?

275

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Abb. 8: Eine Seite aus dem Lehrbuch fiir Theologie
(Magmiu’at al-muttin): Der Anfang des Exzerpts Aqa’id
(Der Glauben).

276

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABBILDUNGEN

Abb. 9: Gebetsabfolgen im Vergleich

I. Gebetsabfolge der Nakshibendi-Halidi
(Handbuch des Amin al-Kurdi)

Nach dem Pflichtgebet / kollektiv zu vollziehen | Tiren, Fenster und
Augen schlieflen / die Sinne unterbrechen

Sure 1 + Sure 112 (Fatiha + Ihlas) 1 od. 3 mal
Gott vergib mir 25 mal
Konzentration (Rabita qabri + Rabitat as-Shaih)

Sure 1 (Fatiha) 7 mal
Prophetengebet (Hatmi nabiy) 100 mal
Ritus der Erinnerung (Dikr zahiri) 100 od. 1.000 mal laut
Segen der Silsile (Hatmi hwajagan) 100 mal
Gebete aus anderen Orden 1 mal
Bittgebet (Du@) 1 mal

Verteilung von Stifligkeiten

II. Gebetsabfolge der Nakshibendi-Mudjadiddi
(Handbuch der Siilleyman-Gemeinschaft)

Rituelle Reinigung / sich Richtung Mekka wenden / nach dem Pflichtgebet /
kollektiv zu vollziehen

Sure 1 + Sure 112 (Fatiha + Ihlas) 1 0d. 3 mal
Gebet fur die Silsile (Hediye) 1 mal
Prophetengebet (Hatmi enbiye) 1 mal
Gott vergib mir (Istihfar) 100 mal
Prophetengebet (Hatmi enbiye) 1 mal
Konzentration (Rabita sherif) 2 od. 3 mal
Prophetengebet (Hatmi enbiye) 1 mal
Gebete der silsile (Salawat sherife) 100 mal
Ritus der Erinnerung (Fatiha + Ihlas) 11 mal leise
(Thlas) 1.000 mal leise
(Ingira) 100 mal leise
Gebete der Silsila (Salawat sheriif) 100 mal
Das Kadiri-Gebet (Munajatlar) 1 mal Di., Fr.

277

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

Bittgebet (Dua) 1 mal

Lehrgesprich (Sohbet)

III. Gebetsabfolge der Nakshibendi-Dagi§tani

(Handbuch Scheich Nazim)

Instruktionen fiir die Gruppe der Fortgeschrittenen

Vor dem Pflichtgebet / individuell zu vollziehen

1. Adab (= Lebensfiihrung)

Glaubensbekenntnis (Shahada) 3 mal

»Gott vergib mir« (Astagfurulla) 70 mal

Sure 1 (Al-Fatiha) 1 mal

Sure 2, Ayet 285-6 (‘amana’r-rasl) 1 mal

Sure 94 (Al-Inéirah) 1 mal

Sure 112 (Al-Ihlas Serif) 11 mal

Sure 113 (Al-Falaq) 1 mal

Sure 114 (An-Nas) 1 mal

Ritus der Erinnerung (La illah illalah) 10 mal
(Allahuma salli) 10 mal

Bittgebet (Du@)

2. Awrad (= Geistige Ubungen)
Ritus der Erinnerung (Dikr Djalalah)

(Allahumma)

1/3 Koran
Rezitation aus Dala’ilu-kairat

5.000 mal laut
5.000 mal leise
1.000 mal
2.000 mal
Mo., Mi., Fr.
1 mal
1 mal

Pflichtgebet

278

13.02.2026, 21:55:13,


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANGABEN ZU DEN INTERVIEWPARTNERN

I. Midnner in der Siileyman-Gemeinschaft (M/SG)

M/SG1 Hauptimam und Direktor. Erste Generation
M/SG 2 Haupt-Hoca. Erste Generation

M/SG 3  Geschiftsfithrer. Zweite Generation

M/SG 4  Generalsekretir. Zweite Generation

M/SG 5  Hoca. Zweite Generation

M/SG 6 Haupt-Hoca. Erste Generation

M/SG7  Geschiftsfithrer. Zweite Generation

M/SG 8 Vorstandsmitglied. Zweite Generation
M/SG 9 Hoca. Zweite Generation

M/SG 10 Mitglied der Istanbuler Federasyonu.

M/SG 11 Distriktsvorsteher. Erste Generation

M/SG 12 Hoca. Zweite Generation

M/SG 13 Sileyman-Schiiler und Haupt-Hoca. Erste Generation
M/SG 14 Haupt-Hoca. Erste Generation

M/SG 15 Distriktsvorsteher. Erste Generation

M/SG 16 Hoca. Erste Generation

II. Weitere minnliche Gesprichspartner (M/A)

M/A1 Vorstandsmitglied im Islamrat
M/A 2 Nakshibendi-Miirid des Esad-Zweigs
Hauptimam bei Milli Goriis
M/A 3+4 Nakshibendi-Miirids des Adiyaman-Zweigs
M/As Mitglied im »Christlich-Islamischen Dialog«
M/AG  Jurist
M/A 7 Mitarbeiter in einem der katholischen Akademien

III. Frauen in der Siileyman-Gemeinschaft (F/SG)
F/SG1  Hausfrau. Erste Generation
F/SG2  Leiterin der Frauenausbildung. Zweite Generation

F/SG3  Hoca. Zweite Generation
F/SG 4  Leiterin der »Islamischen Akademie«. Zweite Generation

279

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNE WELLENLANGE zU GOTT

F/SG 5
F/SG 6
F/SG7
F/SG 8
F/SG 9

Hausfrau. Erste Generation
Hoca. Zweite Generation
Hoca. Zweite Generation
Studentin. Zweite Generation
Hoca. Zweite Generation

IV. Weitere weibliche Gesprichspartner (F/A)

F/A1

F/A 2+3

F/A 4

280

Studentin.

Mitarbeiterinnen des »Islamischen Pidagogischen Dienstes«

(IPD)

Vorsitzende des Friedenskollegs Berlin

13.02.2026, 21:55:13, - @


https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

aus dem transcript Verlag

Karin Werner

Between Westernization and
the Veil

Contemporary Lifestyles of
Women in Cairo

1997, 302 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-01-7

Ruth Klein-Hessling,

Sigrid Nokel,

Karin Werner (Hg.)

Der neue Islam der Frauen
Weibliche Lebenspraxis in der
globalisierten Moderne.
Fallstudien aus Afrika, Asien
und Europa

1999, 324 Seiten,

kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-42-4

Thomas Faist (Hg.)
Transstaatliche Raume
Politik, Wirtschaft und Kultur
in und zwischen Deutschland
und der Tirkei

2000, 430 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-54-8

Cynthia Nelson,
Shahnaz Rouse (eds.)
Situating Globalization
Views from Egypt

2000, 362 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-61-0

Alexander Horstmann,
Gilinther Schlee (Hg.)
Integration durch
Verschiedenheit

Lokale und globale Formen
interkultureller
Kommunikation

2001, 408 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-52-1

Georg Stauth

Islamische Kultur und
moderne Gesellschaft
Gesammelte Aufsdtze zur
Soziologie des Islams

2000, 320 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-47-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

aus dem transcript Verlag

Ayhan Kaya

»Sicher in Kreuzberg«
Constructing Diasporas:
Turkish Hip-Hop Youth
in Berlin

2001, 236 Seiten,
kart., 30,80 €,
ISBN: 3-933127-71-8

Hans-Ludwig Frese
»Den Islam ausleben«
Konzepte authentischer
Lebensfiihrung junger
tiirkischer Muslime

in der Diaspora

Februar 2002, 350 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-85-8

Sigrid Nokel

Die Tochter der Gastarbeiter
und der Islam

Zur Soziologie alltagsweltlicher
Anerkennungspolitiken

Eine Fallstudie

Februar 2002, 340 Seiten,
kart., 26,80 €,
ISBN: 3-933127-44-0

Margret Spohn
Tiirkische Médnner in
Deutschland

Familie und Identitat.
Migranten der ersten
Generation erzdhlen ihre
Geschichte

Februar 2002, 474 Seiten,
kart., 26,90 €,
ISBN: 3-933127-87-4

Julia Lossau

Die Politik der Verortung
Eine postkoloniale Reise zu
einer ANDEREN Geographie
der Welt

April 2002, 228 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-83-1

Georg Stauth

Politics and Cultures of
Islamization in

Southeast Asia

Indonesia and Malaysia in the
Nineteen-nineties

Mai 2002, 302 Seiten,
kart., 30,80 €,
ISBN: 3-933127-81-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel

zum Thema

Neuerscheinungen 2002

Anja Peleikis

Lebanese in Motion
Gender and the Making of a
Translocal Village

Juni 2002, ca. 250 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-45-9

Sibylle Niekisch
Kolonisation und Konsum
Kulturkonzepte in Ethnologie
und Cultural Studies

Juli 2002, 110 Seiten,
kart., 13,80 €,
ISBN: 3-89942-101-9

Cosima Peifker-Meyer
Heimat auf Zeit
Europaische Frauen in der
arabischen Welt

Juli 2002, 222 Seiten,

kart., 25,80 €,
ISBN: 3-89942-103-5

Andreas Ackermann,
Klaus E. Miiller (Hg.)
Patchwork: Dimensionen

Levent Tezcan

Religiose Strategien der
»machbaren« Gesellschaft
Verwaltete Religion und
islamistische Utopie in der
Turkei

Oktober 2002, ca. 300 Seiten,
kart., ca. 26,50 €,
ISBN: 3-89942-106-X

Alexander Horstmann

Class, Culture and Space
The Construction and Shaping
of Communal Space in South
Thailand

Oktober 2002, ca. 250 Seiten,
kart., 31,80 €,
ISBN: 3-933127-51-3

multikultureller Gesellschaften —

Geschichte, Problematik
und Chancen

Juli 2002, 312 Seiten,
kart., ca. 25,80 €,
ISBN: 3-89942-108-6

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

13.02.2026, 21:55:13,



https://doi.org/10.14361/9783839400999
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Eine Wellenlänge zu Gott
	Inhalt
	Einleitung
	WEGE IN DIE VERGANGENHEIT
	1. Die heiligen Männer des Nakshibendi-Ordens
	1.1 Bruch als Instrument der Erneuerung
	1.2 Scheich Nakshibend und seine Vorgänger
	1.3 Scheich Ah. mad Sirhindi, »der Erneuerer des zweiten Jahrtausends«
	1.4 Quietistische und politische Heilige im 18. und 19. Jahrhundert
	1.5 Das ausgeblendete andere Geschlecht

	2. Süleyman Hilmi Tunahan (1888-1959): Ein Leben
	2.1 Der Traum
	2.2 Der begabte Sohn
	2.3 Istanbul in den 1920er Jahren
	2.4 Der Auftrag
	2.5 Der Wanderunterricht
	2.6 Süleymans Töchter
	2.7 Das spirituelle Erbe
	2.8 Die Entstehung der Laiengemeinschaft


	WAHRNEHMUNGEN IN DER GEGENWART
	3. Die Süleyman-Gemeinschaft von außen gesehen
	3.1 Religiöse Sprachlosigkeit in der Türkei
	3.2 Der blinde Fleck
	3.3 Wahrnehmungen von Fremdheit in Deutschland
	3.4 Die Gemeinschaft im Spiegel der Wissenschaft
	3.5 Innerislamische Beobachtungen
	3.6 Religiosität und gesellschaftliche Akzeptanz

	4. Ideen und Interessen einer religiösen Organisation
	4.1 Die Konsolidierung des Charismas
	4.2 Eine duale Organisationsstruktur
	4.3 Die Anfänge des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« am Beispiel Berlins
	4.4 Das Muster der westlichen Expansion
	4.5 Profil eines Direktors
	4.6 Neue Horizonte
	4.7 Nach dem Führungswechsel
	4.8 Charisma von innen und außen betrachtet

	5. Die innere Dynamik der Gemeinschaft
	5.1 Die Asymmetrie der Inklusion
	5.2 Die Suche nach Wörtern
	5.3 Der Ort der Frauen
	5.4 Die Grenzen der Kommunikation
	5.5 Unter Theologinnen
	5.6 Die europäische Herausforderung


	ZWISCHEN DEN ZEITEN: DIE RELIGIÖSE KOMMUNIKATION
	6. Der Da’wa-Auftrag
	6.1 Bildung und Erneuerung
	6.2 Das Bildungsangebot des Verbandes
	6.3 Der Stoff und die Stufen
	6.3.1 Die Vorstufe
	6.3.2 Die erste bis dritte Stufe
	6.3.3 Die vierte und fünfte Stufe
	6.3.4 Die Hoca-Ausbildung

	6.4 Internate und fehlender Nachwuchs
	6.5 Der Religionsunterricht für öffentliche Schulen

	7. Der Ritus der Erinnerung
	7.1 Hatim und Ḍikr
	7.2 Bedingungen der Teilnahme am Hatim
	7.3 Die Abfolge der Gebete
	7.4 Auf der Suche nach einer Wellenlänge


	Nachwort
	Index der religiösen Begriffe
	Quellen und Bibliographie
	Abbildungen
	Angaben zu den Interviewpartnern

