I1I.

Der Streit um die Doxa

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

Nachdem ich in den ersten beiden Teilen dieser Studie der Frage nach dem
Streit um den Demos und dem Streit um das Kratos nachgegangen bin,
gilt es jetzt im letzten Schritt, den Streit um die Doxa ins Auge zu fassen.
Selbst wenn namlich ausgefochten ist, wer zum Demos gehort und wie po-
litische Herrschaft eingerichtet werden soll, ist damit der politische Streit
noch léngst nicht abgeschlossen, sondern vielmehr gerade erst erdffnet.
Fragt man danach, wie die 6ffentlichen Angelegenheiten geregelt werden
sollen, wird man schnell feststellen, dass im Demos Uneinigkeit dariiber
besteht, welche Themen als solche zu gelten haben und wie mit diesen
umzugehen ist. Das hat seinen Grund darin, dass der ethische Pluralismus
der Moderne eine Vielzahl divergierender normativer Perspektiven mit
sich bringt: Die Frage, was eine gute Lebensform ausmacht, wird von un-
terschiedlichen sozialen Gruppen ganz unterschiedlich gestellt und beant-
wortet. In der Folge zeichnet sich der ethische Pluralismus unserer Ge-
genwart durch eine Reihe von tiefen Meinungsverschiedenheiten aus, die
nicht allein aus den Quellen des Vorurteils herriihren, sondern auch auf
dem Boden dessen entstehen konnen, was John Rawls den ,,libergreifen-
den Konsens* demokratischer Gesellschaften genannt hat.! Im Zentrum
dieses letzten Teils steht nun folgende Frage: Wie kdnnen tiefe Meinungs-
verschiedenheiten in oOffentlichen Angelegenheiten im demokratischen
Gemeinwesen geldst werden?

Die Bewiltigung tiefer Meinungsverschiedenheiten ist in der politi-
schen Theoriebildung bis heute im Wesentlichen mit zwei unterschiedli-
chen Mitteln zu bewiéltigen versucht worden: dem Kompromisshandeln
auf der einen und dem Durchsetzungshandeln auf der anderen Seite.
Kompromisshandeln wird im deliberativen Paradigma dort notwendig, wo
die Maxime der Verallgemeinerungsfahigkeit von Griinden an ihre Grenze
gerit und, wie Jirgen Habermas formuliert, ,,Interessen und Wertorientie-
rungen, die ohne Aussicht auf Konsens miteinander in Konflikt liegen, ei-

nes Ausgleichs bediirfen“.? Kompromisse konnen dabei auf ganz unter-

1 John Rawls, Politischer Liberalismus, ibers. v. Wilfried Hinsch, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2003, 4. Vorlesung.

2 Jirgen Habermas, Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts
und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1998, 34.

287

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

schiedliche Weise erzielt werden. Richard Bellamy unterscheidet diesbe-
ziiglich drei Strategien: Die Parteien konnen im Aushandeln versuchen,
sich mittels wechselseitiger Zugestindnisse aufeinander zuzubewegen, sie
konnen versuchen, sich durch Ausgleich auf einen kleinsten gemeinsamen
Nenner zuriickzuziehen, oder mittels Auftrennung die gleichzeitige Um-
setzung konkurrierender Anspriiche zu erméglichen.’ Die drei genannten
Optionen basieren jeweils darauf, dass die Einigungen, die hier erzielt
werden, nicht als Synthese verstanden werden konnen, sondern vielmehr
Paketlosungen darstellen, in denen ein Biindel von politischen Rege-
lungsmaterien so miteinander kombiniert wird, dass das Ergebnis fiir bei-
de Parteien akzeptabel ist, obgleich dies fiir die Regelung der jeweiligen
Einzelmaterien nicht gelten wiirde. Die Verhandlungen {iber solche Kom-
promisse werden, so betont Habermas, in erster Linie mittels Drohungen
und Versprechungen gefiihrt. Kompromissbildung gehdrt fiir ihn entspre-
chend zum Register der strategischen Interaktion, in welcher die Beteilig-
ten nicht an Geltungsgriinden, sondern an der Durchsetzung ihrer Interes-
sen orientiert sind und entsprechend auf verhandlungstaktische Mittel zu-
riickgreifen.*

Im Unterschied zum politischen Liberalismus zielt der Postmarxismus
auf eine streitende Uberwindung von Konflikten. So formuliert etwa
Chantal Mouffe in ihrer programmatischen Schrift Uber das Politische,
dass sich ,,demokratische Politik nicht auf die Schaffung von Kompromis-
sen zwischen Interessen oder Werten [...] beschriinken kann*.’ Statt Kon-
flikte durch Kompromiss zu bewiltigen, sollen bestehende Konflikte so
lange vertieft werden, bis eine eindeutige Entscheidung zugunsten einer
der konkurrierenden Parteien herbeigefiihrt ist. Mouffe formuliert diese
Idee im Anschluss an Carl Schmitt, fiir den Politik nicht auf die Uberwin-
dung eines Wir-Sie Gegensatzes, sondern vielmehr auf dessen Etablierung

3 Bellamy bezeichnet die Vertreter der jeweiligen Strategien dabei als ,,Trader*,
L, Trimmer* und ,,Segregationists“ (Bellamy, Liberalism and Pluralism, 96f).

4 In den Mittelpunkt der Diskussion riickt dabei die Auseinandersetzung zwischen
,echten® und ,,faulen” Kompromissen. Vgl. hierzu: Avishai Margalit, On Com-
promise and Rotten Compromises, Princeton/Oxford: Princeton University Press
2010. Kritisch stehen dem Konzept des Kompromisshandelns gegeniiber: Alexan-
der Ruser und Amanda Machin, Against Political Compromise. Sustaining Demo-
cratic Debate, London/New York: Routledge 2017.

5 Chantal Mouffe, Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, aus dem
Engl. v. Niels Neumeier, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007, 13.

288

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

zielt.® Tiefe Meinungsverschiedenheiten gilt es fiir beide nicht durch
Kompromisse auszutarieren, sondern so lange zuzuspitzen, bis sich eine
Entscheidung zugunsten einer der Streitparteien herstellen l4sst. Bis eine
solche Entscheidung herbeigefiihrt werden kann, muss Politik im Modus
des ,,Stellungskriegs* gefiihrt werden.” Im Anschluss an Antonio Gramsci
ist damit im Unterschied zum ,,Bewegungskrieg® eine Form des Kampfes
gemeint, die sich nicht auf die eine entscheidende Schlacht konzentriert,
sondern auf eine Vielzahl verstreuter lokaler Auseinandersetzungen, durch
welche kulturelle Hegemonie errungen werden soll. Solches Durchset-
zungshandeln unterscheidet sich vom Kompromisshandeln konzeptionell
dadurch, dass es Konflikte nicht dadurch 16sen will, dass jeder der Streit-
partien etwas zugestanden wird, sondern dadurch, dass so lange Kontrast-
bildung betrieben wird, bis eine der Streitparteien im Zuge von Mehrheits-
entscheiden die andere zu iiberwiltigen vermag.

Deliberativismus und Postmarxismus bieten uns also zwei ganz unter-
schiedliche Konfliktlosungsmdglichkeiten fiir tiefe Meinungsverschieden-
heiten. Auf der einen Seite das Kompromisshandeln, welches politische
Kooperation tiber Griben hinweg moglich machen soll, und auf der ande-
ren Seite das Durchsetzungshandeln, welches auf die Uberwiltigung kon-
kurrierender politischer Lager zielt. Man wird nun versuchen kdnnen, den
Gegensatz zwischen beiden Modellen dadurch zu vermitteln, dass man sie
als zwei Enden eines Kontinuums von politischen Strategien zum Umgang
mit Konflikten begreift. Dieser Weg ist nicht falsch, aber vorausgesetzt ist
damit von vornherein, dass politischer Streit im Fall von tiefen Meinungs-
verschiedenheiten nur strategisch bewiltigt werden kann. Im einen wie im
anderen Fall sind es taktische Mittel, die zur Konfliktbewaltigung einge-
setzt werden.

Im Gegensatz zu solchen kompromiss- und strategieorientierten Ansét-
zen geht es rhetorischen Demokratietheorien darum, zu zeigen, dass eine
kommunikative Auseinandersetzung auch iiber tiefe Griben hinweg mog-
lich sein kann.® Einen wichtigen Bezugspunkt der rhetorischen Demokra-

6 Ebd., 22.

7 Ebd., 149.

8 Zum Konzept einer rhetorischen Demokratie vgl. etwa Gerald Posselt und Andreas
Hetzel, ,,Rhetoric as Critique: Towards a Rhetorical Philosophy*, in: Theory, Cul-
ture & Society, Jg. 40, 2023, 41-61; Andreas Hetzel, ,,Rhetorik, Politik und radika-
le Demokratie, in: Andreas Hetzel und Gerald Posselt (Hg.), Handbuch Rhetorik
und Philosophie, Berlin: De Gruyter 2017, 535-562; Giuseppe Ballacci, ,,Reas-
sessing the Rhetoric Revival in Political Theory: Cicero, Eloquence, and the Best

289

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Der Streit um die Doxa

tietheorien bilden dabei die Arbeiten von Hannah Arendt.” Arendt bezieht
sich in ihren Uberlegungen ihrerseits im Wesentlichen auf Sokrates. Bei
ihm sieht sie die Einsicht aufgehoben, dass ,,die Rhetorik, die Technik der
Uberredung [...] die wahrhaft politische Kunst* ist.'® Das hat seinen Grund
darin, dass die gemeinsame Welt den Einzelnen je nach ihrer Stellung in
ihr unterschiedlich erscheint und es daher eines Verfahrens bedarf, mittels
dessen unterschiedliche Perspektiven miteinander konfrontiert und aufei-
nander bezogen werden kdnnen. Fiir Arendt ist nun klar, dass ein solches
Verfahren nicht im Aufstieg zu einem iibergeordneten Standpunkt, der sich
jenseits aller Perspektiven befindet, bestehen kann. Vielmehr gilt es, die
unterschiedlichen Perspektiven geschickt aufeinander zu beziehen und
fiireinander zugénglich zu machen. Es geht, so Arendt um ,,das Finden des
rechten Wortes im rechten Augenblick*.!! Deutlich wird hier, dass sich die
politische Rede nicht an ein neutrales, unvoreingenommenes Publikum
richtet, sondern an ein Publikum mit je spezifischen Einstellungen und
Vorlieben, auf das sie jeweils zugeschnitten werden muss. Was Arendt hier
noch Recht vage als situative Gewandtheit deutet, will ich im Folgenden
als Kunst der protreptischen Kritik beschreiben. Gemeint ist damit eine
politische Werberede, die tiefe Meinungsverschiedenheiten weder mittels
Kompromiss- noch mittels Durchsetzungshandeln zu bewiltigen versucht,
sondern mittels spezifischer Verfahren der Kritik das Gegeniiber zu einer
Distanzierung von seinem Standpunkt bewegen und zugleich einen neuen,

Form of Life“, in: Redescriptions, Jg. 18, 2015, 158-180; Raymie McKerrow,
,.Principles of Rhetorical Democracy*, in: Rétor, Jg. 2, Heft 1, 2012, 94-113; Bry-
an Garsten, Saving Persuasion. A Defence of Rheotric and Judgment, Cambridge:
Harvard University Press 2006. Gerard Hauser und Amy Grim (Hg.), Rhetorical
Democracy. Discursive Practices of Civic Engagement, London, Lawrence Erl-
baum Associates 2004, 1-16; Russel Bentley ,,Rhetorical Democracy*, in: Bendet-
to Fontana, Cary Nederman und Gary Remer (Hg.), Talking Democracy. Historical
Perspectives on Rhetoric and Democracy, University Park, PA: Penn State Univer-
sity Press 2004, 115-134.

9 ,,[TThe direct defense of the rhetorical politics of opinion and appearance as such is
the distinctive achievement of Hannah Arendt. Andrew Norris, ,,Rhetoric and Po-
litical Theory®, in: Michael J. MacDonald (ed.), The Oxford Handbook of Rhetori-
cal Studies, New York: Oxford University Press 2017, 625-635, hier: 627. Die
Verbindung zwischen Arendts Theorie der Urteilskraft und der politischen Rheto-
rik stellt schon frith heraus: Ronald Beiner, Political Judgemnet, London, Methuen
& Co 1983, Kap. 5.

10 Hannah Arendt, Sokrates. Apologie der Pluralitdit, Berlin: Matthes & Seitz 2016,
36.

11 Hannah Arendt, Vita Activa oder Vom tdtigen Leben, Miinchen: Piper 2002, 36.

290

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

alternativen Standpunkt anbieten soll. Im besten Fall gelingt es dadurch,
beim Gegeniiber einen Meinungsumschwung zu erzeugen und die tiefe
Meinungsverschiedenheit zu iiberwinden.

Die Praxis der protreptischen Kritik mochte ich im Folgenden in drei
Schritten entwickeln. Zundchst werde ich mich Arendts Uberlegungen zur
politischen Urteilskraft zuwenden, um deutlich zu machen, wie man sich
eine politische Meinung bildet. Arendt, so werde ich zeigen, vertritt eine
dreistufige Theorie der politischen Urteilskraft, die sich eng an unserer is-
thetischen Urteilskraft orientiert. Ich werde zeigen, dass Arendt durch die-
sen Zuschnitt eine originelle Antwort auf die Frage zu geben vermag, wie
sich Urteile unter der Bedingung der Abwesenheit geteilter Griinde féllen
lassen. Gleichwohl wird sich im Hinblick auf die Frage der offentlichen
Kommunikation zeigen, dass Arendt wichtige Fragen zum rhetorischen
Sprechhandeln unbeantwortet ldsst (Kap. 7). Zur Beantwortung dieser
Fragen werde ich mich in einem néchsten Schritt, im Anschluss an Witt-
genstein, dem Verfahren der &sthetischen Argumentation zuwenden und
deutlich machen, dass das bildhafte Aufzeigen besser als das begriffliche
Rekonstruieren dazu geeignet ist, das jeweilige Gegeniiber in eine andere
Perspektive eintauchen zu lassen (Kap. 8). Auf der Grundlage dieses Ge-
dankens werde ich dann in einem dritten Schritt im Ausgang von der anti-
ken Protreptik — verstanden als Kunst der Werberede — drei Formen der
politischen Kritik entwickeln: Priifende, darstellende und rekonstruktive
Kritik werden sich dabei als drei Formen einer Kunst der Uberredung er-
weisen, mit deren Hilfe der Streit um tiefe Meinungsverschiedenheiten mit
rhetorischen Mitteln gefiihrt und iberwunden werden kann (Kap. 9).

291

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

Obgleich das Politische fiir Arendt bereits frith zu einem wichtigen Feld
der Auseinandersetzung wird, hat sie das Thema der politischen Mei-
nungsbildung doch erst relativ spét adressiert. Das liegt daran, dass das
Phénomen der Urteilskraft, welches uns die Ausbildung von politischen
Meinungen ermdglicht, erst nach und nach Arendts Aufmerksamkeit auf
sich zieht. Anfang der 1950er Jahre etwa, als sie sich in ihren posthum un-
ter dem Titel Was ist Politik? erschienenen Manuskripten dem Thema der
politischen Freiheit zuwendet, spielt das politische Urteilen noch keine
Rolle. Auch in der Ende 1958 zunéchst auf Englisch erschienenen Vita Ac-
tiva mit ihrem Fokus auf der Tétigkeit des Handelns als Grundmodus des
Politischen ist von der Bedeutung der politischen Urteilskraft fiir das poli-
tische Handeln noch keine Rede. Diese gerit erst in dem kurz darauf ver-
offentlichten Aufsatz ,, Kultur und Politik* (1958) in den Blick, bevor sie
dann in Arendts Vorlesungen Uber das Bése (1965) und Das Denken
(1973) ins Zentrum ihres Denkens riickt.! Zwar liegt unter dem Titel Das
Urteilen heute eine von Arendt tiber Kants politische Philosophie gehalte-
ne Vorlesung aus dem Jahr 1970 vor, die eigentlich von ihr unter diesem
Namen geplante Studie konnte Arendt aufgrund ihres vorzeitigen Todes
jedoch nie beginnen. Arendts Uberlegungen zur Urteilskraft sind daher
unabgeschlossen geblieben, was zu einer bis heute anhaltenden Neuinter-
pretation ihrer Uberlegungen gefiihrt hat.?

1 Arendt selbst hélt in der Einleitung zum ersten Band von Das Leben des Geistes
fest, dass ihre Beschéftigung mit den Geistestétigkeiten des Denkens und Urteilens
zwei Quellen hat: den Eichmann-Prozess auf der einen und die Vernachldssigung
der Vita Contemplativa in ihrer Auseinandersetzung mit der Vita Activa auf der
anderen Seite. Vgl. Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes, Bd. 1, Das Denken,
Miinchen/Ziirich: Piper 1998, 13 und 16.

2 Wichtige Wegmarken in der kritischen Rekonstruktion von Arendts Theorie des
politischen Urteilens bilden die Texte von Richard Bernstein, ,,Judging: The Actor
and the Spectator®, in: Reuben Garner (Hg.), The Realm of Humanitas. Responses
to the Writings of Hannah Arendt, New York: Lang 1982; Albrecht Wellmer,
,,Hannah Arendt on Judgment. The Unwritten Doctrine of Reason®, in:, Endspiele.
Die unverséhnliche Moderne, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, 309-329; und Sey-
la Benhabib, ,, Judgment and the Moral Foundations of Politics in Hannah Arendt’s
Thought, in: Jennifer Nedelsky und Ronald Beiner (Hg.), Judgment, Imagination
and Politics, Themes from Kant and Arendt, Lanham: Rowman & Littlefield 2001,
183-204. Wihrend Bernstein darauf hinweist, dass Arendts Urteilstheorie sich in
Friih- und Spétwerk unterscheidet, insofern sie einmal von der Perspektive der Ak-

292

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

Bevor ich mich an dieser Auslegung mit einem eigenen Vorschlag be-
teiligten mochte, will ich kurz vergegenwartigen, wie Arendt die Frage der
politischen Urteilskraft entwickelt. Sie taucht zunidchst im Rahmen der
Frage auf, was die Sphére der Kultur und der Politik, welche zusammen
den ,Raum des Offentlichen* bilden, gemeinsam haben.> Arendt beant-
wortet diese Frage nun dahingehend, dass wir es in beiden Féllen mit
Sphéren zu tun haben, die von tiefen Meinungsverschiedenheiten gepragt
sein konnen. Ebenso ndmlich wie wir uns iiber die Einschétzung eines
Kunstwerkes trefflich streiten konnen, konnen wir uns iiber politische Po-
sitionen streiten. Und in beiden Fillen, so Arendt, ldsst sich zu keiner ab-
schlieenden Einschitzung gelangen, weil wir es im einen wie im anderen
Fall mit Fragen des subjektiven Geschmacks zu tun haben. Ahnlich wie
Liebhaber innen des Impressionismus, des Expressionismus und des Ku-
bismus beziiglich eines Kunstwerkes voraussichtlich zu ganz unterschied-
lichen Einschédtzungen kommen werden, werden auch Konservative, Libe-
rale und Sozialist innen unterschiedliche Ansichten beziiglich politischer
Sachverhalte hegen. Gleichwohl werden die handelnden Individuen im
einen wie im anderen Fall behaupten wollen, dass es sich bei ihren jewei-
ligen Einschitzungen nicht nur um ihren privaten Geschmack handelt,
sondern dass wir uns ihren Meinungen anschlieen sollten. Wie lésst sich

teur_innen und einmal von der Perspektive der Zuschauer innen ausgeht, versucht
Wellmer zu zeigen, dass es Arendts Uberlegungen an normativen Grundlagen fiir
intersubjektive Verstindigungsprozesse mangelt. Benhabib wiederum weist darauf
hin, dass Aristotelische und Kantische Motive in Arendts Urteilstheorie in einem
Spannungsverhéltnis stehen. Zur Auseinandersetzung und Widerlegung dieser
Einwinde vgl. Jonathan Peter Schwartz, Arendt’s Judgment. Freedom, Responsibi-
lity, Citizenship, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2016. Zu den ein-
schligigen Uberlegungen jiingeren Datums gehdren: Masa Mrovlje, Rethinking
Political Judgement. Arendt and Existentialism, Edinburgh: Edinburgh University
Press 2019; Maike Weiipflug, Hannah Arendt. Die Kunst, politisch zu denken,
Berlin: Matthes & Seitz 2019; Linda Zerilli, A Democratic Theory of Judgment,
Chicago: University of Chicago Press 2016; Albena Azmanova, The Scandal of
Reason. A Critical Theory of Political Judgment, New York: Columbia University
Press 2012; Waltraud Meints, Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie
zur politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld: transcript 2011;
Alessandro Ferrara, The Force of the Example. Explorations in the Paradigm of
Judgment, New York: Columbia University Press 2008; Max Deutscher, Judgment
After Arendt, Hampshire/Burlington: Ashgate 2007.

3 Hannah Arendt, ,Kultur und Politik, in: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I, Miinchen: Piper 2012, 277-304, hier: 302.

293

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

nun unter der Bedingung tiefer Meinungsverschiedenheiten fiir die eine
oder andere Seite argumentieren?

Eine Antwort auf diese Frage findet Arendt in Immanuel Kants &stheti-
scher Theorie aus der Kritik der Urteilskraft.* Kant, der laut Arendt ,,die
Urteilskraft in ihrer ganzen GroBartigkeit entdeckt* hat, stellt sich hier die
Frage, wie sich Geschmacksurteile verallgemeinern lassen.” Diese Frage
ist vor dem Hintergrund von zwei Beobachtungen gestellt: Einerseits ndm-
lich scheinen unsere dsthetischen Geschmacksurteile iiber einen Gegen-
stand zunichst rein subjektiver Natur zu sein: Was mir gefillt, missfallt dir
eben! Andererseits aber erheben wir oftmals den Anspruch, dass dieser
Eindruck auch fiir Andere Geltung besitzen miisse: Was mir gefillt, soll
auch dir gefallen! Sowohl die eine als auch die andere Beobachtung sind
fiir Kant dabei berechtigt. Es ist richtig, dass wir je unseren eigenen sub-
jektiven Geschmack haben, wie auch, dass wir den Anspruch haben, ande-
re von unseren Geschmacksurteilen mit Argumenten iiberzeugen zu kon-
nen. Kant nennt das eine ,,Sinnen-Geschmack®, das andere ,,Reflexions-
Geschmack®“.® Um beide Beobachtungen miteinander zu versdhnen, stellt
sich Kant nun die Frage, wie wir ausgehend von subjektiven Geschmacks-
urteilen zu verallgemeinerungsfiahigen Urteilen kommen konnen. Genau
diese Fragestellung macht Kants Uberlegungen nun fiir Arendt so interes-
sant. Die Bedingungen unter denen &sthetische Urteile gefallt werden,
scheinen denjenigen, unter denen politische Urteile geféllt werden, ndm-
lich strukturanalog zu sein. Auch hier geht es ndmlich darum, wie unter
der Bedingung der Pluralitidt von Lebensformen allgemein anerkennbare
Urteile gefallt werden konnen. Von Kants Bearbeitung der Frage astheti-
scher Urteilskraft erhofft sich Arendt entsprechend wichtige Hinweise fiir
eine Theorie der politischen Urteilskraft.

Arendt unterzieht die Kritik der Urteilskraft in ,,Kultur und Politik*
keiner ausfiihrlichen Lektiire, sondern arbeitet nur sehr holzschnittartig
drei Prinzipien heraus, die ihr wesentlich zu sein scheinen. Sie lauten fol-

4 Ebd., 299. An anderer Stelle hilt Arendt hierzu fest: ,,Zum Hauptproblem der Kri-
tik der Urteilskraft wurde daher die Frage, mit welchem Recht Aussagen der Ur-
teilskraft iberhaupt allgemein Zustimmung fordern konnen, was sie ja tun.”
(Arendt, Das Denken, 116)

5 Arendt, ,,Kultur und Politik*, 299.

6 Kant, KdU, AA V, 214. Zu Arendts Kant-Rezeption vgl. auch: Sophie Loidolt,
,,Sich ein Bild machen. Das #sthetische Urteilen als politisches Urteilen in der
Kant-Lektiire von Hannah Arendt, in: Sanda Lehmann und Sophie Loidolt (Hg.),
Urteil und Fehlurteil, Wien: Turia & Kant 2011, 231-246.

294

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

gendermalien: Erstens besteht die gro3e Leistung der kantischen Philoso-
phie darin, mit dem kategorischen Imperativ aufgezeigt zu haben, dass das
Denken ,,auf einer Ubereinstimmung des verniinftigen Urteilens mit sich
selbst beruht“.” Bei angemessenem Gebrauch unserer Vernunft werden wir
daher nur denjenigen Maximen folgen, von denen wir zugleich wollen
konnen, dass sie allgemeines Gesetz werden. Zweitens fiigt Kant dem
Prinzip des Ubereinstimmens mit sich selbst das ,,Prinzip einer ,erweiter-
ten Denkungsart* hinzu.® Thm gemiB sollten wir uns nicht nur um die
Ubereinstimmung mit uns selbst, sondern auch um die Ubereinstimmung
mit Anderen sorgen. Die erweiterte Denkungsart nétigt uns, unser Urteil
an dem von Anderen zu priifen, um so iiber unsere subjektiven Privatbe-
dingtheiten hinaus zu einer Form der ,,konkreten Allgemeingiiltigkeit™ zu
gelangen.” Als drittes Prinzip schlieBlich fiihrt Arendt das ,,Werben um
Beistimmung® an, durch welches wir das jeweilige Gegeniiber von der
Giiltigkeit des eigenen Urteils zu iiberzeugen versuchen.'® Auch wenn das
Geschmacksurteil freilich niemanden zwingen kann, der eigenen Meinung
beizutreten, weil es anders als das moralische Urteil zu keinen zwingenden
Schliissen gelangt, soll es aufgrund seiner konkreten Allgemeingiiltigkeit
doch dazu in der Lage sein, an die Urteile von Anderen Anschluss zu fin-
den und so eine Diskussion iiber Differenzen hinweg zu erméglichen.
Fiihrt man sich die drei genannten Prinzipien vor Augen, fallt auf, dass
sie dem zu entsprechen scheinen, was Kant die Maximen der vorurteils-
freien, der erweiterten und der konsequenten Denkungsart nennt.!! Die
vorurteilsfreie Denkungsart besteht fiir Kant dabei in der Fahigkeit, kri-
tisch zu gesellschaftlichen Vorurteilen Stellung zu nehmen und sich durch
Selbstdenken von jeglicher Form des ,,Aberglaubens® zu befreien.'” Die
erweiterte Denkungsart dagegen versteht er als die Fahigkeit, sich iiber
,.die subjectiven Privatbedingungen des Urtheils* hinwegzusetzen und zu
einem Standpunkt zu kommen, von dem aus sich das eigene Urteil kritisch
auf seine Beschrinktheit priifen ldsst. Die dritte Denkungsart schlie8lich,
die Kant die konsequente Denkungsart nennt, besteht darin, ,,mit sich

7 Arendt, ,,Kultur und Politik*, Ebd., 298.
8 Ebd.

9 Ebd.

10 Ebd., 300.

11 Kant, KdU, AAV, 294.

12 Ebd.

295

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

selbst in Ubereinstimmung zu denken*.'*> Andrea Esser hat vorgeschlagen,
Arendts Uberlegungen zur Urteilskraft als ,,politische Lesart* dieser Ma-
ximen zu verstehen, zugleich jedoch davor gewarnt, dass diese Lesart zu
individualistisch auszufallen droht, wenn sie das Urteilen ganz auf einen
isolierten Denkprozess reduziert.'* Esser schligt entsprechend vor, das
Selbst, von dem in der konsequenten Denkungsart die Rede ist, bereits als
ein intersubjektiv erweitertes Selbst zu verstehen. Ich mochte diesen Vor-
schlag hier aufnehmen und dahingehend zuspitzen, dass ich an die Stelle
der konsequenten Denkungsart im Folgenden jene offentliche Denkungs-
art setze, die Kant an anderer Stelle als den ,,6ffentlichen Gebrauch seiner
Vernunft charakterisiert hat.'> Mit ihr tritt das von Arendt anvisierte Phi-
nomen des Werbens um Beistimmung ins Zentrum. Dessen Ziel ist es,
nicht nur mit sich selbst, sondern mdéglichst auch mit allen Anderen ein-
stimmig zu denken. Wie dieses Ziel unter der Bedingung von tiefen Mei-
nungsverschiedenheiten zu erreichen ist, gilt es nun im Folgenden in den
genannten drei Etappen nachzuvollziehen.

Die vorurteilsfreie Denkungsart

Unsere Fihigkeit zu denken ist fiir Arendt mit einem Ubergang von der
Handlungs- in die Zuschauendenrolle verbunden, durch welchen wir uns
von den unmittelbaren Erfordernissen der Welt distanzieren. Bereits im
griechischen Denken ist dabei das Wort fiir Zuschauer theatai mit dem
Ausdruck fiir Theorie theoria verkniipft, was sich unter anderem daran
zeigt, dass sowohl Platon als auch Aristoteles das theoretische Leben als
ein anschauendes, kontemplatives Leben verstehen. Die Frage, was es be-
deutet, vorurteilsfrei zu denken, nimmt Arendt in ihren Vorlesungen tiiber
Das Denken im Anschluss an Kants Kritik der reinen Vernunft auf. Dessen
Unterscheidung zwischen empirischem und transzendentalem Schein
nimmt sie als Ausgangspunkt, um zwei Formen der Tduschung zu unter-
scheiden, von denen unser Denken heimgesucht werden kann: dem Irrtum

13 Ebd., 295

14 Andrea Marlen Esser, ,,Politische Urteilskraft — Zur Aktualitit eines traditionellen
Begriffs®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 65, Heft 6, 2017, 975-998,
hier: 977 und 993.

15 Kant, WA, AA VIII, 36.

296

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

und dem Schein.'® Ersterer resultiert dabei aus dem Umstand, dass der
Gebrauch unseres Gemeinsinns von Wahrnehmungs- und Beurteilungsfeh-
lern begleitet sein kann, die zu einem falschen Wirklichkeitsglauben fiih-
ren. Letzterer dagegen resultiert aus einem fehlgeleiteten Gebrauch unse-
rer Vernunft, der in geistige Verstiegenheiten fiihrt.

Die Moglichkeit des Irrtums, so argumentiert Arendt im Anschluss an
Kant, entspringt weder den Sinnen noch dem Verstande, da weder unsere
Empfindungseindriicke noch unsere reinen Verstandesbegriffe fehlgehen
konnen, sondern lediglich die Anwendung letzterer auf erstere. Irrtiimer
miissen entsprechend als Ergebnis eines fehlerhaften Gebrauchs unserer
Urteilskraft verstanden werden, der dadurch zustande kommt, dass ,,die
subjektiven Griinde des Urteils mit den objektiven zusammenflieBen®.!?
Exemplarisch wire hier etwa die Uberzeugung, dass die Sonne um die Er-
de kreist, weil wir erstere doch jeden Morgen aufgehen und jeden Abend
untergehen sehen. Um uns vor solchen Fehltritten der Urteilskraft zu
schiitzen, bedarf es fiir Arendt der Ausbildung und Pflege von dreierlei
Denkformen: Die erste besteht im logischen Denken, das durch empiri-
sche Beobachtungen Ableitungsketten erstellt und durch Verallgemeine-
rung zur Aufstellung iibergreifender Regeln und Zusammenhénge gelangt,
wie etwa der Einsicht: ,,JJeden Morgen geht die Sonne auf*. Von solchen
Operationen unterscheidet Arendt dasjenige, was sich als ausfaltendes
Denken bezeichnen lésst. Das ausfaltende Denken macht von der analyti-
schen Kunst der Zergliederung, des Trennens und des Aussonderns Ge-
brauch. Es unterscheidet beispielsweise Fixsterne, die eine feste Position
am Himmel haben, von Wandelsternen, die sich auf einer Planetenbahn
bewegen. Als drittes schlieSlich nennt Arendt die explorative Funktion des
Denkens. Zu ihm gehort das Denken in Metaphern und Sinnbildern, wel-
ches mittels Analogiebildung Ahnlichkeiten zwischen Unihnlichem frei-
zulegen und dadurch Erkenntnisgewinn zu generieren vermag. So besteht
die umwilzende Leistung von Kopernikus darin, die Ahnlichkeit zwischen
den Umlaufbahnen der Wandelplaneten, wenn man sie von der Sonne aus
betrachtet, entdeckt zu haben.'® Logisches, ausfaltendes und exploratives

16 Arendt, Das Denken, 47f.

17 Kant, KrV, AATIL, B 351.

18 Arendt nennt hier die Analogie, die Platon in seiner Ideenlehre zieht: ,,Wie das
Vorstellungsbild des Handwerkers seine Hand bei der Herstellung lenkt und der
Mafstab fiir das Gelingen oder Mifllingen des Werkes ist, so ist alles in der Er-

297

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Denken erlauben es, aus der Denktitigkeit ein kritisches Geschéft zu ma-
chen, welches mit den Mitteln der Kohérenzpriifung, der analytischen
Zergliederung und des Herstellens von Zusammenhéngen Vorurteile zu
iiberwinden vermag. Den Antrieb des vorurteilsfreien Denkens bildet da-
bei der Zweifel, was sich fiir Arendt sehr schon an den Spitznamen des
Sokrates zeigt. Als exemplarischer Vertreter des Geschéfts des Denkens
wird er von Anderen als ,,Zitterrochen® bezeichnet und nennt sich selbst
eine ,,Stechfliege und ,,Hebamme*.!” Als Zitterrochen lihmt er zunichst
diejenigen, mit denen er in Berithrung kommt, indem er ihnen und sich
selbst einen Mangel an Wissen und Weisheit vor Augen fiihrt. Als Stech-
fliege reiflt er seine Mitbiirger aus dem Schlaf der Unmittelbarkeit und
stachelt sie zum Selbstdenken an. Und als Hebamme schlieBlich bietet er
Unterstiitzung bei der Entbindung von Gedanken, indem er auf Fehl-
schliisse, mangelnde Differenzierungen und schlechte Analogien hinweist.

Wihrend sich Irrtiimer durch eine kritische Priifung unserer Urteils-
kraft durch das Denken berichtigen lassen, verhélt es sich mit dem Schein
anders. Dieser, so formuliert Arendt im Anschluss an Kant, ,,[gehort] un-
trennbar zu einer Welt der Erscheinungen“.?’ Da Arendt ihre Ausfiihrun-
gen iiber derart lose Verweise hinaus nicht weiter vertieft, miissen wir uns
Kant selbst zuwenden, um genauer zu verstehen, worin diese zweite Form
der Téuschung besteht, mit der das vorurteilsfreie Denken zu ringen hat.
Kant fiihrt dasjenige, was er transzendentalen Schein nennt, auf die ,,Ver-
leitung* zuriick, die Begriffe, die unserem Verstand entspringen, fiir etwas
Objektives zu halten und sich dadurch zu Totalitétsaussagen tiber die Welt
verleiten zu lassen.?! Der dadurch entstehende T#uschungseffekt gilt ihm
dabei als Hauptursache dafiir, dass sich die dogmatische Metaphysik im-
mer wieder in Fehlschliissen verfangt. Thre Beseitigung bildet daher das
eigentliche Hauptanliegen von Kants kritischer Philosophie. Um zu zei-
gen, wie Psychologie, Kosmologie und Theologie — als unterschiedliche
Zweige der metaphysica specialis — liberall dort, wo die Vernunft unregle-
mentiert gebraucht wird, dazu verleitet werden, sich tiber den ihr eigenen
Geltungsbereich hinaus auszudehnen und zu falschen Hypostasierungen
iiber Seele, Welt und Gott zu gelangen, greift Kant in seiner Transzenden-

scheinungswelt materiell und sinnlich Gegebene auf eine unsichtbare Struktur im
Ideenhimmel bezogen.” (Arendt, Das Denken, 109)

19 Ebd., 172.

20 Arendt, Das Denken, 48.

21 Kant, KrV, AATII, A 293 / B 350.

298

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

talen Dialektik auf die Antinomien der Vernunft zuriick. Deren Entde-
ckung, so Kant selbst, habe ihn aus seinem ,,dogmatischen Schlummer*
gerissen, da ihm der Umstand, dass sowohl Satz als auch Gegensatz durch
,gleich einleuchtende Beweise dargethan werden konnen®, keine Ruhe ge-
lassen habe.?

Die Antinomien der reinen Vernunft beruhen auf der Schlussformel,
dass dort, wo uns ein Bedingtes gegeben ist, auch die vollstindige Reihe
seiner Bedingungen und damit nachgerade das Unbedingte gegeben sein
muss. Da uns sinnliche Gegenstinde nun stets als bedingte gegeben sind,
ist uns folglich auch das Unbedingte gegeben.?® Dabei lisst sich das Un-
bedingte entweder als erstes Glied einer Reihe denken, dem alle anderen
Glieder nachfolgen oder als die vollstdndige Gegebenheit der Reihe selbst.
Dieses Schlussmuster und seine zwei Deutungen, so argumentiert Kant
nun weiter, kann auf vier verschiedene Weisen zur Anwendung gebracht
werden. Es erlaubt ndmlich, die Frage zu stellen, ,,ob die Welt von Ewig-
keit her sei, oder einen Anfang habe; ob der Weltraum ins Unendliche mit
Wesen erfiillt, oder innerhalb gewisser Grenzen eingeschlossen sei; ob ir-
gend in der Welt etwas einfach sei, oder ob alles ins Unendliche getheilt
werden miisse; ob es eine Erzeugung und Hervorbringung aus Freiheit ge-
be, oder ob alles an der Kette der Naturordnung hinge; endlich ob es ir-
gend ein génzlich unbedingt und an sich nothwendiges Wesen gebe, oder
ob alles seinem Dasein nach bedingt und mithin duflerlich abhingend und
an sich zufillig sei“.>* Was hier noch als Frage formuliert ist, iiberfiihrt
Kant im Folgenden in eine Antithetik, deren Pointe darin besteht, dass sich
sowohl These als auch Antithese jeweils mit guten Griinden vertreten las-
sen. Kant fiihrt das jeweils anhand einer apagogischen Argumentation vor,
die sich der Widerlegung der jeweils gegenteiligen Behauptung widmet.
Wenn jedoch sowohl These als auch Antithese widerlegt werden konnen,
dann bedeutet das fiir die Unternehmung der Metaphysik nichts weniger
als ihr Ende, da sie statt festen Fundamenten lediglich ein ,,System von
Tiuschungen und Blendwerken** hervorbringt.?®

Von den Antinomien der Vernunft gilt es sich nun aber nicht in Ver-
zweiflung stiirzen zu lassen, sondern sie sind vielmehr als Anlass zu neh-

22 Kant, AA XII, 258; sowie Kant, Prol, AA 1V, 340.
23 Kant, KrV, AATIL, A 497 / B 525.

24 Ebd., A 481 /B 509.

25 Ebd., A711/B 789.

299

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

men, um ,,iiber den Ursprung dieser Verunreinigung [...] nachzusinnen®.?

Notwendig ist entsprechend eine Kritik der reinen Vernunft, welche dafiir
sorgt, dass diese ihren Geltungsbereich nicht iiberschreitet. Kant bean-
sprucht nun, mit seinem transzendentalen Idealismus genau das leisten zu
konnen und uns damit einen Ausweg aus den Antinomien der Vernunft zu
weisen. Ausgangspunkt hierfiir bildet seine Unterscheidung zwischen dem
Bereich der sinnlichen Erscheinungen und der intellektuellen Erkenntnis
der Dinge an sich. Die Schlussformel, auf welcher die Antinomien der
Vernunft beruhen, vollzieht ndmlich eine unzuldssige Vermischung beider
Bereiche. Im Obersatz des oben angefiihrten Schlusses (,,Wenn das Be-
dingte gegeben ist, so ist auch die ganze Reihe aller Bedingungen dersel-
ben gegeben) wird das Bedingte als Ding an sich vorgestellt, wéhrend es
im Untersatz (,,Gegensténde der Sinne sind uns als Bedingte gegeben*) als
Erscheinung aufgefasst wird.?” Durch diese Gleichsetzung des Dings an
sich mit einer Erscheinung kommt es eben zu jenen Antinomien, welche
sich bei genauerer Betrachtung als Unsinn erweisen miissen. Die Pointe
von Kants Uberlegungen ist dabei, dass wir uns von solchem Unsinn nicht
einfach und ein fiir alle Mal frei machen kénnen, weil wir es mit einem
Verlangen des Denkens zu tun haben, die intellektuellen Gegensténde des
Denkens zu versinnlichen. Der Unsinn, den unser Denken zu produzieren
droht, ist daher ,eine ganz natiirliche Tduschung der gemeinen Ver-
nunft“.?® Das vorurteilsfreie Denken ist daher als eine fortwihrende Auf-
gabe zu verstehen, die sich nicht nur auf die sinnlichen Inhalte, sondern
auch auf die intellektuelle Form unseres Denkens beziehen muss. Nicht
nur droht unser Denken bestindig vom Irrtum, sondern ebenso vom Un-
sinn heimgesucht zu werden. Eine Mdglichkeit, diesen Bedrohungen zu
entgehen, liegt darin, das eigene Denken vom Denkort von Anderen aus zu
priifen. Die vorurteilsfreie Denkungsart fiihrt uns so ganz von selbst auf
die Spur der erweiterten Denkungsart.

Die erweiterte Denkungsart

Auch Arendts Konzeption der erweiterten Denkungsart kniipft eng an
Kant an. Diesmal sind es jedoch nicht mehr die Uberlegungen der Kritik

26 Ebd., A 464 / B 492.
27 Ebd., A 497 /B 525.
28 Ebd., A 500 /B 528.

300

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

der reinen Vernunft, die Pate stehen, sondern die Uberlegungen der Kritik
der Urteilskraft. Steht im Fokus der ersten dasjenige, was Kant als ,,be-
stimmende Urteilskraft” bezeichnet, hat es letztere mit der ,,reflektieren-
den Urteilskraft zu tun.?* Wihrend es die Aufgabe ersterer ist, das Be-
sondere unter das Allgemeine zu subsumieren, ist es Aufgabe letzterer, das
einem Besonderen zugehorige Allgemeine zu finden. Kant wendet sich
dieser Aufgabe mithilfe des Konzepts der ,,erweiterten Denkungsart* zu.>°
Mit der vorurteilsfreien teilt die erweiterte Denkungsart den Umstand,
dass es auch fiir sie zunidchst darum geht, Abstand von unseren unmittel-
baren Lebensvollziigen zu gewinnen und eine Zuschauer innenperspek-
tive einzunchmen. Es gilt, sich von unmittelbaren Empfindungsurteilen
wie ,,Das gefallt mir* oder ,,Das missfillt mir zu 16sen und diese selbst
noch einmal zum Gegenstand der Beurteilung zu machen. Dabei kann sich
zeigen, dass uns das unmittelbare Gefallen, welches wir an einem Kkitschi-
gen Kunstgegenstand (wie etwa einem Gartenzwerg) finden, aus der Zu-
schauerperspektive missfallt. In einem solchen Fall wiirden wir uns daher
voraussichtlich auch nicht zu der verallgemeinernden Aussage ,,Das ist
schon versteigen. Umgekehrt kann uns auch ein groBles Werk (wie etwa
Michelangelos David-Statue) unmittelbar missfallen, diese Empfindung
von uns aber in der Reflexion als unangemessen beurteilt werden, so dass
wir nicht behaupten wollen wiirden, dass das Werk ,,objektiv hdsslich* sei.
Beide Fille machen deutlich, dass durch die Fahigkeit zur Distanznahme,
die dem Denken innewohnt, eine Dissonanz zwischen unmittelbarem af-
fektivem Empfinden und reflexiver Bewertung entstehen kann. Die ent-
scheidende Frage lautet dabei, wie unser Denken zu den Bewertungsmal-
staben gelangt, durch die solche Dissonanzen entstehen konnen. Kants
Antwort lautet: Indem wir auf die ,,Vorstellungsart jedes anderen in Ge-
danken (a priori) Riicksicht nehmen*®!. Es ist eben dieser Gedanke, den
Arendt aufnimmt, wenn sie davon spricht, dass wir in der erweiterten
Denkungsart einen Standpunkt der Unparteilichkeit dadurch erreichen,
dass ,,die Standpunkte anderer beriicksichtigt werden*.*> Im Unterschied
zum vorurteilsfreien Denken ist Unparteilichkeit hier also ,,nicht das Er-
gebnis irgendeines hoheren Standpunktes®, vielmehr geht das kritische

29 Kant, KU, AA,V 179.
30 Ebd., 294.

31 Ebd., 293.

32 Arendt, Das Urteilen, 67.

301

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Denken hier daraus hervor, dass die Standpunkte von Anderen miteinbe-
zogen werden.>*

Die Standpunkte von Anderen lassen sich fiir Kant nun dadurch in un-
ser Denken miteinbeziehen, dass wir an ihrer Stelle denken. Fiir die
Durchfithrung dieser Aufgabe bedient sich das Denken einer reflexiven
Aneignung unseres Gemeinsinns. Die Leistung des Gemeinsinns besteht
zunéchst darin, uns die Perspektiven von Anderen auf die Welt gegenwiér-
tig zu halten. Dadurch kann sich einerseits unsere eigene Perspektive auf
die Welt anreichern, insofern sie sich mit derjenigen von Anderen zu ei-
nem umfassenderen Ganzen zusammenfiigt, wie etwa in dem Fall, wo ich
die Vorderseite eines Hauses und Andere dessen Riickseite sehen. Ande-
rerseits kann aber auch der Gegensatz zu anderen Perspektiven deutlich
werden, wie etwa in jenem Fall, in welchem wir zu ganz unterschiedlichen
dsthetischen Beurteilungen der gleichen Hausseite gelangen. Die Tatsache
der Ubereinstimmung oder Nicht-Ubereinstimmung ist fiir den Gemein-
sinn dabei nicht von Belang. Entscheidend ist vielmehr, dass er unsere ei-
gene Wahrnehmungsperspektive in eine Pluralitit von Perspektiven ein-
fiigt und uns dadurch eine gemeinsame Welt gegenwirtig hélt. Zur geteil-
ten Welt kdnnen entsprechend einander widersprechende und ausschlie-
Bende Perspektiven gehdren. Der Gemeinsinn ist daher nicht ein Sinn fiir
das, was uns allen gemeinsam ist, sondern vielmehr ein Sinn dafiir, dass
unsere unterschiedlichen Perspektiven Teil ein und derselben Welt sind.
Zur Vergegenwirtigung der Standpunkte von Anderen, so argumentiert
Arendt weiter, greift der Gemeinsinn auf die Einbildungskraft zuriick. Sie
unterscheidet dabei mit Kant zwischen einer ,,reproduktiven” und einer
,produktiven Einbildungskraft“.>* Erstere bedient sich des Modus der Er-
innerung, um vergangene Eindriicke wieder aufleben zu lassen. Sie ist ent-
sprechend auf die Zufuhr von auflen angewiesen, was bedeutet, dass wir
uns nur solche Perspektiven gegenwirtig machen kdnnen, die wir durch
Sprechen, Handeln oder Geschichtenerzahlen kennen gelernt haben. Auf
der anderen Seite kennt Arendt aber auch die produktive Einbildungskraft,
mit deren Hilfe wir etwa den Versuch unternehmen kénnen, die Welt aus
der Perspektive einer Fledermaus zu sehen.*® Die Einbildungskraft erlaubt

33 Ebd.

34 Arendt, Das Denken, 92.

35 Die Grenzen eines solchen Versuchs stellt heraus Thomas Nagel, ,,Wie ist es, eine
Fledermaus zu sein?“, in: Peter Bieri (Hg.), Analytische Philosophie des Geis-
tes, Konigstein: Hain 1981.

302

20,01.2026, 11:02:28,


https://de.wikipedia.org/wiki/Peter_Bieri
https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Peter_Bieri

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

es uns so, die erweiterte Denkungsart auf zeitlich und rdumlich abwesende
Andere auszudehnen und sogar ginzlich unbekannte, hypothetische Per-
spektiven zu beriicksichtigen. Sie ermoglicht es so, mit Kant gesprochen,
»dass man sein Urtheil an anderer nicht sowohl wirkliche als vielmehr
bloB mégliche Urtheile halt«.*°

Arendt legt gro3en Wert darauf, dass sich mithilfe der Einbildungskraft
an die Stelle von Anderen zu versetzen, nicht bedeutet, sich in diese hin-
einzuversetzen: ,,Der Trick beim kritischen Denken liegt gerade nicht in
einer auergewohnlich erweiterten Empathie, mit deren Hilfe man wissen
kann, was tatsichlich in den K&pfen aller anderen vorgeht.“*” Fiir diese
Einschétzung Arendts lassen sich zwei Griinde geben. Der erste ist epis-
temischer Natur und geht auf die mit der Pluralitit der Menschen verbun-
dene radikale Alteritdt zuriick. Aus dieser Perspektive ist es uns schlicht
und ergreifend nicht moglich, die Welt mit den Augen von Anderen auf die
gleiche Weise wahrzunehmen, da hier immer ein Rest an Eigensinnigkeit
bleibt, der sich uns entzieht. Die Anndherung an die Perspektive von An-
deren kann daher nur approximativ erfolgen.*® Das, so mag man einwen-
den, sollte uns freilich nicht daran hindern, der Aufgabe der Einfiihlung so
weit wie mdglich nachzukommen.?* Diesem Einwand gegeniiber bringt
Arendt einen zweiten Grund ins Spiel: ,,Das anzunehmen, was in den
Kopfen derjenigen, deren ,Standpunkt‘ nicht der meinige ist, vor sich geht
— solches akzeptieren wiirde nichts anderes bedeuten, als passiv ihre Ge-
danken anzunehmen, d.h. ihre Vorurteile gegen die meinem Platz entspre-
chenden auszutauschen.“’ Eine Gefahr der Empathie sieht Arendt also
darin, dass uns im Zuge der Einfithlung in Andere die kritische Distanz zu
deren Perspektive verloren geht und wir fraglos ihre Urteile iibernehmen.
Arendt betont daher, dass die erweiterte Denkungsart ein ,,kritisches Den-
ken“ ist, das auf einer ,,Abstraktion beruht.*! Eine solche Abstraktion
wird nun dadurch erreicht, dass wir nicht versuchen, mittels Einfiihlung an
der Stelle von Anderen zu fiihlen, sondern an der Stelle von Anderen zu
denken. Erinnern wir uns daran, dass Denken fiir Arendt die Féhigkeit ist,

36 Kant, KU, AAV, 294.

37 Arendt, Das Urteilen, 69.

38 Arendt, Vita Activa, 222f.

39 Diesen Einwand bringt vor: George Kateb, ,,The Judgement of Arendt®, in: Revue
Internationale de Philosophie, Jg. 53, Heft 208, 1999, 133-154.

40 Arendt, Das Urteilen, 69.

41 Ebd.

303

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

sich von unseren unmittelbaren Lebensvollziigen zuriickzuziehen, diese
kritisch zu priifen und dabei zu Beurteilungsmafstdben unserer Erfahrung
zu gelangen, dann bedeutet an der Stelle von Anderen zu denken, nachzu-
vollziehen, wie sie zu ihren Beurteilungsmafstiben kommen. Anders ge-
sagt: Die erweiterte Denkungsart interessiert sich nicht filir subjektive
Empfindungen, sondern fiir die normativen Griinde, welche Andere zur
Billigung oder Missbilligung ihrer jeweiligen Erfahrungen kommen las-
sen.

Man wird Arendt nun vorhalten miissen, dass eben diese Stofrichtung
ihrer Uberlegungen von ihren eigenen Beispielen unterlaufen wird. Etwa
wenn sie folgende Szene anfiihrt: ,,Lassen Sie mich das veranschaulichen:
Nehmen wir an, ich schaue auf ein bestimmtes Wohnhaus in einem Slum
und nehme in diesem besonderen Gebédude die allgemeine Vorstellung
wahr, die es nicht direkt sichtbar macht: die Vorstellung von Armut und
Elend. Ich komme zu dieser Vorstellung, indem ich mir vergegenwértige,
wie ich mich fiihlte, wenn ich dort leben miifite, das heifit, ich versuche an
der Stelle des Slum-Bewohners zu denken.“** Arendt scheint an dieser
Stelle Fiihlen und Denken austauschbar zu verwenden, bzw. die Aufgabe
des Denkens darin zu sehen, uns die Gefiihle von Anderen vor Augen zu
fiihren. Den Prozess der Perspektiviibernahme beschreibt sie entsprechend
als einen empathischen Prozess: Die naive Betrachterin, die das Slum-
Haus im ersten Moment pittoresk und authentisch finden mag, wird durch
Perspektiviilbernahme dazu in die Lage versetzt, die niederdriickenden Er-
fahrungen, die mit Armut und Elend verbunden sind, zu ,fiihlen‘. Damit
aber ist gerade jene Ebene des Denkens, auf die es eigentlich ankommt,
verfehlt. Mit Kant gesprochen geht es ja gerade darum, dass man ,,sein
Urtheil an anderer [...] Urtheile hilt“.** Und bei diesen handelt es sich
eben gerade nicht um die unmittelbaren Empfindungseindriicke, sondern
vielmehr um die reflexive Bezugnahme auf diese Empfindungseindriicke,
die als gerechtfertigt oder ungerechtfertigt eingeschitzt werden sollen.
Will man solchen Reflexionsbewegungen auf den Grund gehen, sind nicht
die Gefiihle von Anderen, sondern vielmehr die normativen MaBstibe, die
sie zur Beurteilung ihrer Erfahrung in Anschlag bringen, relevant.

Will man diesen Gedanken an Arendts Beispiel fortspinnen, konnte das
folgendermallen aussehen: Ausgehend von Aristoteles® Unterscheidung

42 Hannah Arendt, Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, Miinchen:
Piper 2007, 142 [Meine Hervorhebungen].
43 Kant, KU, AA 'V, 294.

304

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

zwischen den drei Lebensformen des bios apolaustikos, des bios praktikos
und des bios theoretikos lassen sich drei unterschiedliche Einschitzungen
des Slum-Bewohners zu seiner unmittelbaren Erfahrungswirklichkeit vor-
stellen. Derjenige, der den Genuss als das hochste Ziel im menschlichen
Leben versteht, wird das Leben in Armut und Elend missbilligen und ent-
sprechend iiber die niederdriickenden Erfahrungen, die damit verbunden
sind, klagen, weil sie ihm genau diesen Genuss versagen. Derjenige dage-
gen, der die Tugend als oberstes Gut ansetzt, kann das Leben in Armut
und Elend als Herausforderung und Priifung seiner Uberzeugungen ver-
stehen. Er mag daher zwar auch unmittelbar unter den Erfahrungen von
Armut und Elend leiden, diese aber billigen, weil sie es ihm erlauben, die
eigene Tugendhaftigkeit zu erproben. Demjenigen schlieBlich, der die
Kontemplation als beste Lebensform ansieht, mag das Leben in Armut und
Elend wenig anhaben, da sein Gliick nicht von materiellen Giitern, son-
dern von geistigen Einsichten abhéngt. Seinen weltlichen Erfahrungen
wird er daher gleichgiiltig gegeniiberstehen und diese als nicht relevant
bewerten. Da jede der drei genannten Lebensformen einen eigenen Mal3-
stab zur Bewertung der niederdriickenden Situation im Slum anlegt,
kommen sie alle drei zu unterschiedlichen Urteilen beziiglich der Situati-
on: Sie reichen von Missbilligung iiber Billigung hin zur Gleichgiiltigkeit.
Insofern die Aufgabe der erweiterten Denkungsart nun darin besteht, unse-
re Urteile an die Urteile von Anderen zu halten und nicht darin, deren sub-
jektive Erfahrung nachzuvollziehen, wird deutlich, dass dies zwangslaufig
bedeutet, sich mit Lebensformen Anderer auseinanderzusetzen, weil in
ihnen die normativen MaBstidbe aufgehoben sind, welche zur Beurteilung
der gemeinsamen Welt in Anschlag gebracht werden.

Die erweiterte Denkungsart stellt fiir Arendt also die Fahigkeit dar, uns
die normativen Standpunkte, von denen aus Andere die Welt bewerten, zu
vergegenwartigen. Die Frage ist nun, wie eine solche Kenntnisnahme der
normativen Perspektive von Anderen auf unsere eigene Urteilskraft zu-
riickwirkt. Arendt scheint sich die erweiterte Denkungsart dabei als eine
Art Anreicherungsprozess vorzustellen. So etwa, wenn sie davon spricht,
dass unser Urteil ,,um so reprisentativer sein wird, je mehr Standpunkte
anderer Leute ich mir in meinem Denken vergegenwirtige und also bei
meinem Urteil beriicksichtigen kann“.** Im Ausgang von dieser Redewei-
se gewinnt man den Eindruck, dass die Zurkenntnisnahme der Urteile von

44 Arendt, Uber das Bose, 143.

305

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Anderen es uns erlaubt, unser eigenes Urteil durch die Beriicksichtigung
neuer Aspekte immer weiter zu verfeinern. Ergebnis dieses Prozesses soll
dann die Fihigkeit sein, einen ,,,allgemeinen Standpunkt*“ einzunehmen.*
Arendt unterscheidet einen solchen allgemeinen Standpunkt von dem, was
sie den universellen Standpunkt nennt. Im Unterschied zu letzterem reicht
die Giiltigkeit des ersteren nur so weit wie die Gemeinschaft der Urteilen-
den, die wir beriicksichtigt haben. Entsprechend ermoglicht uns der allge-
meine Standpunkt auch keine absolute, sondern nur eine ,,relative Unpar-
teilichkeit” wie Arendt schreibt.*® Diese Formulierungen bleiben freilich
unbefriedigend, weil sie ganz im Unklaren lassen, wie aus der Akkumula-
tion von Standpunkten angesichts der Tatsache, dass verschiedene Stand-
punkte miteinander unvertriglich sein kdnnen, ein allgemeiner Standpunkt
folgen soll. Die drei Lebensformen des bios theoretikos, bios praktikos
und bios apolaustikus lassen sich ja gerade auf keinen gemeinsamen Nen-
ner bringen, sondern schlieBen sich wechselseitig aus. Arendts Rede vom
Zustandekommen eines ,,allgemeinen Standpunkts® mit ,,relativer Unpar-
teilichkeit” bleibt daher zunichst ritselhaft.

Dieses Ritsel ldsst sich auflosen, wenn wir uns dem Konzept der
exemplarischen Giiltigkeit“ zuwenden, das Arendt abermals von Kant
iibernimmt.*” Dieses wird uns néimlich eben jenes tertium comparationis
liefern, mit dessen Hilfe sich unterschiedliche Standpunkte aufeinander
beziehen lassen.*® Die Idee der exemplarischen Giiltigkeit macht Arendt
anhand der Frage ,,Was ist ein Tisch?* deutlich. * Die Beantwortung die-
ser Frage lasst sich ndmlich auf ganz unterschiedliche Weise angehen:
Entweder wir versuchen uns ganz im platonischen Sinn die Idee des Ti-
sches vor Augen zu fithren oder im Ausgang von einer empirischen Zu-
gangsweise all diejenigen Priméreigenschaften zu bestimmen, welche ge-

133

45 Arendt, Das Urteilen, 69.

46 Ebd., 113. An anderer Stelle heifit es: ,,Unparteilichkeit ist nicht das Ergebnis ir-
gendeines hoheren Standpunktes, sondern die Féahigkeit, den Gegenstand von im-
mer anderen Seiten zu erblicken.” (Ebd., 67)

47 Ebd., 118.

48 Ebd, 117.

49 Der Tisch hat als Beispiel eine lange Geschichte in der Philosophietradition. Eine
wichtige phidnomenologische Station hebt Peter Risthaus hervor, der zeigt, wie
Martin Heidegger seine phdnomenologische Ontologie am Beispiel der Frage ,Was
ist ein Tisch?* entwickelt. Vgl. Peter Risthaus, ,,’Klopft auf den Tisch und fragt:
Wo ist hier das Ist?° Zu einem einfachen Beispiel Martin Heideggers, in: z.B., Zeit-
schrift zum Beispiel, Heft 1, 2018, 63-76.

306

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

meinhin die Objekte auszeichnen, die wir als Tische bezeichnen. Zur Be-
antwortung der Frage ,,Was ist ein Tisch?“ fiihren wir dann nicht den
schematischen Tisch, sondern den abstrakten Tisch an. Von diesen beiden
Moglichkeiten unterscheidet Arendt dasjenige, was sie den exemplari-
schen Tisch nennt. In diesem Fall nimmt man einen durch die Erfahrung
gegebenen Tisch und nimmt diesen als ,,Beispiel dafiir, wie Tische ge-
macht sein und wie sie aussehen sollten“.>* In diesem Fall fungiert dann
ein Besonderes (der konkrete Tisch) als Allgemeines (der beste Tisch).
Arendts Beispiel ist freilich einmal mehr verwirrend, weil es von der Fra-
ge ,,Was ist dieses? ausgeht, wihrend es im Zuge der Argumentation
doch die Frage ,,Wie bewerten wir dieses? zu beantworten galt. Versu-
chen wir Arendts Beispiel entsprechend anzupassen und stellen uns vor,
dass wir in einem Mobelkaufthaus einen Esstisch fiir unsere Patchwork-
Familie kaufen wollen, jedoch weder Partner in noch Kinder an diesem
Einkauf teilnehmen. Entsprechend sind wir vor Ort mit der Frage konfron-
tiert: Welcher Tisch passt am besten zu unserer Familie? Wir sind also ge-
ndtigt, die erweiterte Denkungsart zu praktizieren und unser eigenes Urteil
an dasjenige von Anderen zu halten. Wie oben erldutert, werden wir hier-
fiir zunichst von unserem unmittelbaren Geschmacksurteil zuriicktreten
miissen, um uns ein Urteil zu bilden. Das kann bedeuten, dass wir unsere
unmittelbare affektive Begeisterung fiir einen Designertisch mit Glasplatte
zundchst einklammern, weil wir in kritischer Reflexion feststellen, dass
ein Familienesstisch lieber aus robusterem Material gefertigt sein sollte,
um das eine oder andere Missgeschick aushalten zu konnen. Mittels Den-
ken bilden wir uns hier also zunichst unser eigenes Urteil, das unsere
Auswahl auf eine Reihe von soliden Holztischen einschrankt. Im néchsten
Schritt werden wir unser Urteil dann an dasjenige unserer Familie halten
und uns fragen, wie diese zu einem Holztisch stehen mag. Das kann uns
zu der Einsicht bringen, dass diese ganz andere Mafstdbe zur Bewertung
heranziehen und weniger auf die materiale Beschaffenheit als vielmehr auf
die Form des Tisches Wert legen wiirde. Der andere Elternteil wiirde dabei
voraussichtlich eine rechteckige Tischform vorziehen, weil sie den Er-
wachsenen erlaubt, sich an den Kopfenden gegeniiberzusitzen und die
Kinder jeweils zur Seite zu haben. Die Kinder wiederum wiirden eine run-
de Tischform vorziehen, weil ihnen dies eine gleichrangige Sitzposition
wie den Erwachsenen ermoglicht. Im skizzierten Fall fiihrt uns der Ge-

50 Arendt, Uber das Bise, 147.

307

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

brauch der erweiterten Denkungsart also zunéchst dazu, normative Stand-
punkte zu beriicksichtigen, die bisher gar nicht in unsere Bewertung ein-
gegangen sind — was dem oben genannten Aspekt der Anreicherung des
Urteils entspricht —, bevor dann unterschiedliche normative Vorstellungen
dariiber ins Spiel kommen, welche Form einen guten Familienesstisch
auszeichnet — was dem oben genannten Aspekt des Widerstreits entspricht.
Wenden wir nun die von Arendt vorgebrachte Idee der exemplarischen
Giiltigkeit an, besteht die Kunst der Urteilskraft darin, diesen Widerstreit
dadurch aufzulésen, dass wir eine der normativen Perspektiven unserer
Familie als verbindliche Perspektive setzen und bei unserer Einkaufstour
zugrunde legen.

Die Pointe der erweiterten Denkungsart besteht also darin, dass wir an
der Stelle von Anderen denken, um uns deren normative Beurteilungs-
mafstibe vor Augen zu fiihren und dann aus der Reihe der Perspektiven,
die wir kennen gelernt haben, eine exemplarische Perspektive herausgrei-
fen, von der aus wir alle anderen bewerten.’! Entscheidend ist dabei, dass
unserem Urteil in einem solchen Fall keine abstrakten Maf3stédbe zugrunde
liegen, sondern konkrete Maf3stébe, die der sozialen Welt selbst entnom-
men sind. Es handelt sich daher um ein Urteil unter den Bedingungen von
gelebten Moglichkeiten. Der ,allgemeine Standpunkt® der erweiterten
Denkungsart, von dem Arendt gesprochen hat, wird entsprechend nicht
aus einer Synthese aller vorliegenden Standpunkte gebildet, vielmehr wird
hier ein Bestimmtes zum {ibergreifenden Malistab gemacht, so dass wir
eine konkrete Allgemeinheit erhalten. Die Kunst des Urteilens besteht nun
genau darin, dabei eine treffende Perspektive zu wihlen: ,,Das Urteil hat
exemplarische Giltigkeit in dem MaBe, in dem das Beispiel richtig ge-
wihlt wird.“>? Als treffend kann eine Perspektive dabei unter der Bedin-
gung gelten, dass sie uns eine aufschlussreiche Bewertung der infrageste-
henden Empfindung, Sache, Person oder Situation erlaubt und auch von
Anderen als Malistab akzeptiert wird. Damit kommen wir zum letzten
Schritt unserer Uberlegungen: Wie lisst sich die erweiterte Denkungsart
im offentlichen Raum praktizieren? Wie lassen sich Andere von é&stheti-
schen Urteilen iiberzeugen? Und wie ldsst sich iiber exemplarische Giil-
tigkeit offentlich streiten?

51 Auf dieser Idee baut Ferrara sein Konzept eines ,,exemplarischen Universalismus®
auf. Vgl. Ferrara, The Force of the Example.
52 Arendt, Das Urteilen, 128.

308

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

Die dffentliche Denkungsart

Obgleich die erweiterte Denkungsart bereits das Urteil Anderer miteinbe-
zieht, verbleibt sie doch ebenso wie die vorurteilsfreie Denkungsart in der
Einsamkeit des Geistes. Das Urteil kommt im einen wie im anderen Fall
durch den geistigen Dialog mit sich selbst zustande. Eben das dndert sich
nun in jener Denkungsart, die sich im Anschluss an Kant als ,6ffentliche
Denkungsart* bezeichnen ldsst. Hier steht dasjenige im Zentrum, was Kant
in seiner Aufklarungsschrift als den ,,6ffentlichen Gebrauch seiner eigenen
Vernunft“ bezeichnet.”> Gemeint ist damit die Moglichkeit, die eigenen
Einsichten und Urteile ,,frei und 6ffentlich der Welt zur Priifung darzule-
gen*.>* Die Herausforderung bei diesem Vorgehen besteht freilich darin,
zu kldren, mit welchen Griinden Biirger innen Andere davon iiberzeugen,
den von ihnen gewihlten exemplarischen Bewertungsmafstiben beizutre-
ten. Wir sind also letztlich bei der entscheidenden Frage angelangt: Wie
kénnen wir uns wechselseitig davon {iiberzeugen, dass unsere Ge-
schmacksurteile nicht einfach subjektiver Natur sind, sondern einen An-
spruch auf intersubjektive Giiltigkeit in sich tragen?

Voraussetzung fiir die intersubjektive Kommunikation ist die exempla-
rische Urteilsbildung der erweiterten Denkungsart. Wo das Geschmacksur-
teil erster Stufe noch génzlich subjektiv ist, hilt das Geschmacksurteil
zweiter Stufe Griinde fiir das Gefallen und Missfallen bereit, diec Anderen
kommuniziert werden kénnen. Arendt hilt daher fest: ,,Das Gefallen ist
frei fir die Kommunikation, wenn es erst einmal durch die Reflexion um-
geformt worden ist.*“>> Wihrend Empfindungen subjektiv sind und ihre
Ubernahme nicht erwartet werden kann, kénnen Beurteilungen kommuni-
ziert werden, weil sie auf normativen Mal3stdben beruhen, die sich explizit
machen lassen. Dabei werden wir frither oder spéter freilich auf andere
Menschen stoflen, die andere exemplarische Beispiele als normative Be-
zugspunkte gewéhlt haben und daher zu anderen Geschmacksurteilen ge-
kommen sind. Das exemplarische Urteilen fiihrt daher in einen Redewett-
streit, in dem sich die Beteiligten ihr Urteil — so Arendt mit Kant —

53 Kant, W4, AA VIII, 37.

54 Ebd., 41

55 Arendt, Das Urteilen, 112. Ebenso: ,,Mitteilbarkeit hdngt offensichtlich von der
erweiterten Denkungsart ab; man kann nur dann kommunizieren, wenn man féhig
ist, vom Standpunkt einer anderen Person aus zu denken; andernfalls wird man sie
niemals erreichen, niemals so sprechen, daf sie einen versteht. (Ebd., 114)

309

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

einander wechselseitig ,ansinnen‘ bzw. wechselseitig um Beistimmung
,werben‘.>® Was nun kann es bedeuten, Anderen das eigene Urteil anzu-
sinnen und um Beistimmung zum eigenen Urteil zu werben? Arendts
Antwort auf diese Frage fillt enttduschend aus: Nicht nur kommt sie ndm-
lich in den Vorlesungen Das Urteilen und Uber das Bése erst jeweils ganz
am Ende auf die Frage der intersubjektiven Kommunikabilitit zu spre-
chen, zudem hélt sie in Bezug auf die Frage, wie zwischen unterschiedli-
chen Malstdben gewihlt werden kann, lediglich fest: ,,Nun gut, offen-
sichtlich habe ich weder die Zeit noch wahrscheinlich die Fahigkeit, das
alles genauestens darzustellen.’

Was hier am Ende einer Vorlesung lax dahingesagt ist, hat sich auf tra-
gische Weise bewahrheitet. Arendt ist nicht die Zeit geblieben, den dritten
Teil der Vita Contemplativa, die sie dem Urteilen widmen wollte, auszuar-
beiten. Am Tag ihres Todes fand man — der Legende nach — ein Blatt Pa-
pier mit der Uberschrift ,,Das Urteilen in ihrer Schreibmaschine einge-
spannt. Arendt ist also tatsdchlich keine Zeit geblieben, eine Antwort auf
die Frage auszuarbeiten, wie die offentliche Urteilskraft und die damit
verbundene Praxis des Werbens um Beistimmung aussehen soll. Geht es
nach Jiirgen Habermas, dann trifft jedoch nicht nur der erste, sondern auch
der zweite Teil von Arendts Selbsteinschitzung zu. Er wirft Arendt nim-
lich vor, in der Vita Activa nicht die angemessenen konzeptionellen Mittel
fiir eine Theorie des kommunikativen Handelns ausgearbeitet zu haben
und nicht in den Blick zu bekommen, dass ,,Macht in der faktischen Aner-
kennung diskursiv einlosbarer und grundsétzlich kritisierbarer Geltungs-
anspriiche verankert [ist]“.>® Habermas selbst glaubt eine solche Theorie
im Anschluss an Arendt geliefert und damit die von ihr hinterlassene Leer-
stelle ausgefiillt zu haben. Sein Konzept des kommunikativen Handelns

56 Kant, KU, AA V 237, Arendt, , Kultur und Politik” 300, Arendt, Uber das Bose,
144, Arendt, Das Urteilen, 112.

57 Arendt, Uber das Bése, 149. Margaret Canovan hilt entsprechend fest: ,,Arendt
can certainly be criticized for not pursuing further her discussion of opinion and
judgment and trying to work out by what criteria it can be established that one po-
litical opinion is an improvement on another. These are indeed philosophical ques-
tions of great importance.” (Margaret Canovan, ,,A Case of Distorted Communi-
cation. A Note on Habermas and Arendt”, in: Political Theory, Jg. 11, Heft 1,
1983, 105116, 109)

58 Jirgen Habermas, ,,Hannah Arendts Begriff der Macht®, in: ders., Philosophisch-
politische Profile. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981, 228-248,
hier 248.

310

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?

griindet Habermas dabei bekanntlich auf die in unsere Sprache eingelasse-
nen Geltungsanspriiche, mit deren Hilfe ein idealer, {ibergeordneter Stand-
punkt eingenommen werden soll, von dem ausgehend Konflikte mittels
argumentativer Verstdndigung solange bearbeitet werden kénnen, bis sie
in einen Konsens einmiinden. Obgleich Arendt nun nicht mehr die Mdg-
lichkeit gehabt hat, ihre Uberlegungen zur Verfasstheit der 6ffentlichen
Denkungsart auszuarbeiten, so ist doch vor dem Hintergrund des bisher
Erarbeiteten klar, dass das ,,Werben um Beistimmung®, das Arendt vor
Augen stand, in keiner Weise diesem von Habermas anvisierten Verfahren
entspricht. Das Werben um Beistimmung, so Arendt, ,,ist ja offenbar nichts
anderes als was die Griechen peithein nannten, jenes Uberreden und Uber-
zeugen, welches der Polis als die hervorragende Art und Weise des politi-
schen Miteinandersprechens galt“.>® Als solches, unterscheidet es sich
vom philosophischen Dialog, der auf ,,Erkenntnis und Wahrheitsfindung*
zielt.°* Wenn Arendt der Philosophie vorwirft, Auseinandersetzungen stets
durch einen Erkenntnis- und Wahrheitsdiskurs 16sen zu wollen, der von
einem iiberparteilichen Standpunkt aus richtet, dann scheint sie genau die
von Habermas formulierte Position vor Augen zu haben.®' Dagegen ge-
richtet hélt sie fest: ,,Unparteilichkeit ist nicht das Ergebnis irgendeines
hoheren Standpunktes, der dann in Wirklichkeit den Streit dadurch beile-
gen wiirde, dass er sich ganz iiber dem ,mélée* befinde.“®> Konflikte in
menschlichen Angelegenheiten, so betont Arendt hier, gilt es nicht von
,oben‘, sondern von ,unten‘ aus dem unmittelbaren Handgemenge heraus
zu bewiltigen. Mit der Rekonstruktion der erweiterten Denkungsart als
einem Urteilen von exemplarischen Standpunkten aus hat Arendt aufge-
zeigt, wie man sich in einem solchen Handgemenge orientieren und sich
eine Meinung bilden kann, ohne auf einen universalen Standpunkt zuriick-
zugreifen. Gleichwohl bleibt hier die Frage offen, wie sich Andere von der
so gefassten Meinung iiberzeugen lassen, wenn kein gemeinsamer Boden
der Verstindigung mehr vorhanden ist. Das rhetorische Konzept des dsthe-

59 Arendt, ,,Kultur und Politik*, 300.

60 Ebd.

61 Zum Verhiltnis beider Ansétze vgl. auch Mareike Gebhardt, Politisches Handeln
in der postmodernen Konstellation. Kritische Demokratietheorie nach Hannah
Arendt und Jiirgen Habermas, Baden-Baden: Nomos 2014.

62 Hannah Arendt, Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie, hrsg. v.
Ronald Beiner, Miinchen: Piper 2012, 67.

311

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

tischen Argumentierens, das ich im néchsten Kapitel in den Blick nehmen
mochte, soll uns hierauf eine Antwort geben.

312

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

Im letzten Kapitel haben wir gesehen, wie man Urteilskraft ausiibt und
sich eine Meinung bildet. Offen ist dabei die Frage geblieben, wie man
andere von der je eigenen Meinung iiberzeugen kann. Eine Antwort auf
diese Frage lasst sich finden, wenn wir uns der rhetorischen Wende der
politischen Theorie in der ersten Dekade unseres Jahrhunderts zuwenden. !
Das wiedererwachte Interesse an der rhetorischen Tradition, das in diesem
Zeitraum festzustellen ist, ldsst sich mit zwei Bewegungen in Verbindung
bringen: Einerseits dem Aufstieg der deliberativen Demokratietheorien
und dem damit einhergehenden Fokus auf die Qualitdt 6ffentlicher Aus-
handlungsprozesse und andererseits dem Aufstieg der dsthetischen Demo-
kratietheorien, welche auf die aufweisende und welterschlieBende Funk-
tion der Rede fokussieren. In beiden Theoriestrangen spielt die rhetorische
Wende ecine ganz anders gelagerte Rolle. Exemplarisch fiir den ersten
Strang sind etwa die Arbeiten von John Dryzek, welcher betont, dass die
Rhetorik eine wichtige Rolle spielt, wenn zwischen ganz unterschiedli-
chen Positionen Verstandigung hergestellt werden soll. Dryzek fiihrt dies-
beziiglich die politischen Appelle an, die Martin Luther King in den
1960ern an die weile Mehrheitsbevolkerung gerichtet hat. Indem er die
politischen Kdmpfe der Biirgerrechtsbewegung an die Werte der amerika-
nischen Unabhéngigkeitserklarung gekniipft hat, ist es ihm gelungen, die
emotionalen Ressourcen zu aktiveren, die viele Weile mit diesem Ereignis
verbinden.? Mit dieser Deutung spricht Dryzek der Rhetorik zwar eine
wichtige Rolle im politischen Verstandigungsgeschehen zu, betrachtet sie
aber gleichwohl nur als Supplement des rationalen Diskurses: Die rhetori-
sche Rede dient letztlich nur als Wegbereiterin eines im Kern weiterhin
deliberativ verfassten Diskurses. Sie soll das Gegeniiber gleichsam in eine
Position versetzen, die es bereit fiir die Aufnahme von Griinden macht.?
Anders verhilt es sich in der zweiten Theoriestromung, die auf die so ge-

1 Vgl hierzu den vorziiglichen Uberblicksartikel von Bryan Garsten, ,,The Rhetoric
Revival in Political Theory®, in: Annual Review of Political Science, Jg. 14, 2011,
159-180; sowie: Andreas Hetzel, Die Wirksamkeit der Rede. Zur Aktualitdt klassi-
scher Rhetorik fiir die moderne Sprachphilosophie, Bielefeld: transcript 2011.

2 John Dryzek, ,,Rhetoric in Democracy: A Systematic Appreciation®, in: Political
Theory, Jg. 38,2010, 319-339, hier: 325.

3 Vgl Garsten, ,,The Rhetoric Revival in Political Theory®, 163.

313

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

nannten ,,Asthetischen Wende* zuriickgeht.* Sie basiert auf einem neuen
Verstiandnis von Rationalitdt, das nicht mehr analytisch, sondern aufwei-
send verfahrt. Aufgabe der politischen Rede ist hier nicht die Verstindi-
gung und die Herstellung von Konsens, sondern vielmehr das Aufzeigen
von Zusammenhingen und die Erdffnung von Perspektiven.® Nikolas
Kompridis spricht diesbeziiglich im Anschluss an Heidegger vom Motiv
der ,,WelterschlieBung®.® Diese ErschlieBungsfunktion kann in zwei Rich-
tungen gehen: Sie kann einerseits bewahrende Funktion haben, wenn sie
die unverstandenen Grundlagen unseres eigenen Tuns freilegt und dafiir
sorgt, dass wir uns unserer eigenen Tradition inne werden, sie kann jedoch
auch unterbrechenden Charakter haben, wenn sie zu zeigen versucht, dass
wir festgefahrene Probleme und unbewaltigte Krisen in einem neuen Licht
sehen miissen, wenn wir sie einer Losung zufiihren wollen. In solchen Fil-
len, in denen die ganze Theorieanlage auf ein dsthetisches Sehenlassen
abgestellt ist, spielt die Rhetorik keine supplementire, sondern vielmehr
eine existenzielle Rolle. Sie dient nicht der Vorbereitung der Argumenta-
tion, sondern sie ist die Argumentation. Im Folgenden méchte ich dieser
isthetisch-rhetorischen Wende im Ausgang von den Uberlegungen von
Ludwig Wittgenstein nachgehen. Das hat seinen Grund darin, dass seine
Uberlegungen sowohl an das Konzept der phinomenologischen Demon-
stration anschlieen als auch darin, dass seine Analysen &sthetischer Ar-
gumentationen es uns erlauben werden, den gedanklichen Faden an eben
jener Stelle wieder aufzunehmen, wo wir ihn haben mit Arendt liegen las-
sen: der Frage ndmlich, wie wir Andere von unseren Urteilen zu iiberzeu-
gen vermogen.

4 Vgl. hierzu Nikolas Kompridis (Hg.), The Aesthetic Turn in Political Thought,
New York: Bloomsbury 2014; sowie: Jason Frank: The Democratic Sublime. On
Aesthetics and Popular Assembly, Oxford University Press, 2021. Das Konzept der
,Asthetisierung des Politischen* stellt auch in den Mittelpunkt: Juliane Rebentisch,
Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Existenz, Berlin 2012.

5 Aufschlussreich hierzu: Susanne Schmetkamp, ,,Asthetische Erfahrung als Per-
spektivenwechsel, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 44, 2019, 275~
296, sowie: Eva Schiirmann, Sehen als Praxis. Ethisch-dsthetische Studien zum
Verhdltnis von Sicht und Einsicht, Frankfurt a M. 2008.

6 Nikolas Kompridis, ,,Uber WelterschlieBung: Heidegger, Habermas, Dewey*, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 41, 1993, 525-538.

314

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

Der weltanschauliche Standpunkt

Ahnlich wie Arendt situiert sich auch Wittgenstein in seinen Vorlesungen
iiber Asthetik zwischen Subjektivismus und Objektivismus. Unser Ge-
schmack in &sthetischen Dingen, so viel ist fiir Wittgenstein klar, ist weder
eine bloBe Angelegenheit idiosynkratischer Empfindungen, noch ist er das
Ergebnis von allgemeinen kiinstlerischen Gestaltungsregeln wie z.B. dem
goldenen Schnitt. Wie aber kommen wir dann zu dsthetischen Urteilen mit
Allgemeinheitsanspruch? Bei Arendt, so hatten wir gesehen, wird ein
solch allgemeiner Standpunkt dadurch erreicht, dass ein Besonderes zum
Allgemeinen auserkoren wird — im Anschluss an Arendt habe ich diesbe-
ziiglich vom Konzept eines exemplarischen Standpunktes gesprochen. In-
teressanterweise findet sich nun bei Wittgenstein ein ganz dhnlicher Zu-
gang, der heute gemeinhin Wittgensteins Methode der ,,iibersichtlichen
Darstellung® genannt wird.” Ihren Ursprung hat diese Methode in Goethes
Konzept der Morphologie, mit dessen Schriften Wittgenstein gut vertraut
war und aus dessen Werken er auch wiederholt zitiert. Dort meint die
morphologische Methode zunichst einmal ein Verfahren der Ordnungsbil-
dung, das mit Idealisierungen operiert. Entscheidend ist dabei, dass diese
Idealisierungen keiner Welt der Ideen entnommen sind, sondern vielmehr
aus der konkreten Erfahrung selbst bezogen werden. Kurz gesagt: Es wird
ein Besonderes zum Allgemeinen erhoben. Goethe spricht diesbeziiglich
vom ,,Urphédnomen*. Dieses dient als Malistab, an dem sich die Reihe der
zu untersuchenden Phénomene ordnen und gliedern l4sst. Welche phéno-
menale Ordnung sich ergibt, hingt also davon ab, welches Phinomen zum
Urphdnomen deklariert wird. In der morphologischen Methode zeigt sich
zweierlei: Erstens, dass es nichts hinter den Phdnomenen zu suchen gibt,
was Wittgenstein deutlich macht, wenn er Goethe zitierend festhélt: ,,Man
suche nur nichts hinter den Phiinomenen: sie selbst sind die Lehre.*® Und
zweitens, dass es die Phdnomene nicht zu erkldren, sondern zu beschrei-
ben gilt. Entsprechend gibt Wittgenstein folgende Parole aus: ,,Alle Erkld-

7 Joachim Schulte, ,,Chor und Gesetz. Zur ,morphologischen Methode‘ bei Goethe
und Wittgenstein®, in: Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext, Frankfurt a. M.
1990, 11-42, sowie: Andreas Koritensky , Ubersichtliche Darstellung. Wittgen-
steins Rezeption der morphologischen Methode und ihre Bedeutung fiir die
Sprachphilosophie, in: Ralf Miiller u.a. (Hg.), Morphologie als Paradigma in den
Wissenschaften, Stuttgart: frommann-holzboog 2022, 57-76.

8 Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen tiber die Philosophie der Psychologie. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1984, §889.

315

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

rung muss fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle treten.*’ Wie wendet
Wittgenstein das Konzept der morphologischen Methode nun auf den Be-
reich der Asthetik an?

Wittgenstein beginnt seine Uberlegungen zur #sthetischen Urteilsbil-
dung damit, zu kldren, wie wir im Alltag iiber dsthetische Phdnomene
sprechen. Anhand der Untersuchung einer Reihe von Sprachspielen ge-
langt er dabei zu folgender Einsicht: ,,Es ist bemerkenswert, dafl im wirk-
lichen Leben dsthetische Adjektive wie schon, gut usw. kaum eine Rolle
spielen, wenn &sthetische Urteile gefdllt werden. Werden dsthetische Ad-
jektive in der Musikkritik benutzt? Man sagt: ,Betrachte diesen Uber-
gang!‘ oder ,Die Passage ist inkohdrent [...] Die Begriffe, die benutzt
werden, dhneln eher ,richtig® und ,korrekt® als ,schon‘ und ,hinrei-
Bend“““.!° Fragt man nun danach, warum wir so reden, dann muss man sich
nach Wittgenstein den kulturellen und dsthetischen Kontexten zuwenden,
in denen wir diese Sprachspiele einiiben. Um dsthetische Urteile zu ver-
stehen, konnen wir uns nicht auf die Analyse der Bedeutung von bestimm-
ten Wortern beschranken, sondern miissen uns ansehen, mit welchen Prak-
tiken zusammen diese Worter gebraucht werden. ,,Zu einem Sprachspiel®,
so Wittgenstein, ,,gehdrt eine ganze Kultur.!! Untersucht man nun eine
solche Kultur, wird man z.B. auf die Musiklehrerin stofen, die zu ihrem
Schiiler sagt, ein Stiick miisse mit einer bestimmten Intonation, Rhythmik
und Intensitdt gespielt werden, und ihrem Schiiler das Stiick dann mit der
Bemerkung ,,Hor zu, so muss es gespielt werden!* vorspielt. Ein Stiick
richtig zu spielen, bedeutet also, zu lernen, es in Ubereinstimmung mit den
Sitten und Konventionen einer bestimmten Lebensform zu spielen. Es ist
daher dann ,gut’ oder ,schon‘ gespielt, wenn es so gespielt wird, wie
,man‘ es spielt. Asthetische Urteile, so lautet damit die erste Pointe von
Wittgensteins Uberlegungen, sind immer in die titigen Routinevollziige
von Lebensformen eingebettet. Das heif3t freilich nicht, dass uns ein Mu-
sikstiick nur dann gefallt, wenn es so gespielt wird, wie ,man‘ es spielt.
Die Expertin vermag Innovationseffekte vielmehr gerade dadurch zu er-
zeugen, dass sie sich von den in einer Lebensform eingespielten Erwar-
tungen absetzt. Gleichwohl tut sie das aber nicht im luftleeren Raum, son-

9 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen. Frankfurt a. M. Suhrkamp
1971, §109.

10 Ludwig Wittgenstein, Vorlesungen und Gespriche iiber Asthetik, Psychoanalyse
und religiésen Glauben, Frankfurt a. M.: Fischer 2005, 13f.

11 Ebd., 20.

316

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

dern vor dem Hintergrund und in Bezug auf die in einer Lebensform ein-
gespielten Erwartungen.

Die vorgestellten Uberlegungen zur dsthetischen Urteilsbildung geben
nun insofern Zeugnis der morphologischen Methode ab, als die Einscht-
zung der Schonheit eines Gegenstandes nicht ausgehend von einem All-
gemeinen, sondern von einem Besonderen getroffen wird. Im Unterschied
zu Arendt ist dieses Besondere im Falle Wittgensteins jedoch nicht mehr
ein konkretes Einzelnes, ein Beispiel, sondern vielmehr eine besondere
Lebensform. Oder anders gesagt: Beispiele sind fiir Wittgenstein lediglich
exemplarische Ausziige einer Lebensform. Sie sind als Verdichtungen zu
verstehen, in denen die Werte und Normen einer Lebensform zum Aus-
druck kommen. Dennoch wird kein einziges Beispiel allein eine ganze
Lebensform abzubilden vermdgen. Eine Lebensform zu lehren, bedeutet,
sich einer Vielzahl von Beispielen zu bedienen, durch welche die Lebens-
form Schritt fiir Schritt erfasst wird. Was uns Wittgenstein daher im Unter-
schied zu Arendt zeigt, ist, dass der eigentliche Ort, von dem aus é&stheti-
sche Urteile vorgebracht werden, nicht Beispiele, sondern Lebensformen
sind. Damit lésst sich auch ein Bedenken adressieren, das sich in unserem
Kontext eingestellt haben mag und da lautet: Lassen sich komplexe politi-
sche Fragen mittels &sthetischer Urteilskraft in ein einziges Beispiel iiber-
fiihren? Die Antwort lautet, dass diese gar nicht in ein einziges Beispiel
gefasst werden miissen, sondern es vielmehr darum geht, durch eine Kon-
stellation von Beispielen den Zugang zu einer Lebensform zu ermogli-
chen, vor deren Hintergrund dann die entsprechenden Fragen und Lo-
sungsmoglichkeiten erscheinen konnen. Wéhrend Arendts Methode einen
»allgemeinen Standpunkt™ also durch die Setzung eines Exemplums errei-
chen mochte, macht uns Wittgenstein darauf aufmerksam, dass das
Exemplum wiederum fiir eine bestimmte Lebensform steht. Mit dem Bei-
spiel ist daher auch je ein bestimmtes ,,Weltbild*“ gesetzt, so dass wir da-
von sprechen kdnnen, dass es bei Wittgenstein nicht mehr darum geht, ei-
nen exemplarischen, sondern vielmehr einen weltanschaulichen Stand-
punkt einzunehmen.

Mit Wittgenstein konnen wir jetzt dafiir argumentieren, dass sich
wechselseitig von einem Urteil zu {iberzeugen bedeutet, sich mit der je-
weiligen Lebensform, auf welche sich ein Urteil stiitzt, auseinanderzuset-
zen. Der Streit um &sthetische Urteile wird so gewissermallen zu einem
Streit um Lebensformen. Eine solche Auseinandersetzung bringt aber
nicht unerhebliche Schwierigkeiten mit sich, was daran liegt, dass nicht
immer klar ist, was eine Lebensform ausmacht. Deutlich wird das, wenn
wir uns Wittgensteins Uberlegungen aus Uber Gewissheit zuwenden. Ob-

317

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

gleich die dort versammelten Notizen erst posthum zusammengestellt
wurden und von Wittgenstein so nie zur Verdffentlichung gedacht wa-
ren, hat sich ausgehend von ihnen ein intensiver Diskurs um einen ,,dritten
Wittgenstein“ jenseits des Tractatus und der Philosophischen Untersu-
chungen entwickelt.'? Im Zentrum steht dabei die Auseinandersetzung mit
dem ,arationalen‘ Charakter von Gewissheiten. Gemeint ist damit, dass
unsere rationalen Urteile auf Uberzeugungen fuBen, die selbst nicht noch
einmal hinterfragt bzw. bezweifelt werden konnen, weil sie gleichsam die
Grundlage jedweden rationalen Urteilens darstellen. Sie sind daher weder
rational, noch irrational, sondern arational und damit gleichsam auf3erhalb
des Feldes des Rationalen situiert. Exemplarisch bringt das Wittgenstein
im folgenden Paragraphen zum Ausdruck: ,,[D]ie Fragen, die wir stellen,
und unsre Zweifel beruhen darauf, dafl gewisse Sitze vom Zweifel ausge-
nommen sind, gleichsam die Angeln, in welchen jene sich bewegen.“!?
Entscheidend ist hier der Begriff der Angel. Er macht deutlich, dass wir
uns in unserer Lebensform dadurch flexibel bewegen kdnnen, dass man-
che Dinge an ihrem Platz bleiben und gleichsam die Authidngung bilden,
an denen rationale Urteile festgemacht sind und sich bewegen konnen.
Denken wir an das oben genannte Beispiel, ob wir ein Musikstiick als ge-
wohnlich oder innovativ beurteilen sollen, so haben wir es hier mit Urtei-
len zu tun, die sich vor den festgefiigten Hintergrundiiberzeugungen einer
Lebensform abspielen und das entsprechende Stiick vor diesem Hinter-
grund interpretieren und bewerten. Die einen werden dabei Sitze wie
»Schau, es schlieft an jene musikalische Tradition an“ sagen, die anderen
,»Es bricht auf gelungene Weise mit konventionellen musikalischen Mus-
tern®. Im einen wie im anderen Fall, ,bewegen™ sich diese Sétze in den
Angeln einer Lebensform.

Im Anschluss an Wittgensteins Uberlegungen ist in den letzten Jahren
eine reichhaltige Diskussion iiber den Status von Grundiiberzeugungen
(hinge commitments) entstanden.'* Vier zentrale Momente, die solche

12 Vgl. Dani¢le Moyal-Sharrock, The Third Wittgenstein. The Post-Investigation
Works, London: Routledge 2004.

13 Ludwig Wittgenstein, Uber Gewissheit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970, § 341.

14 Zur Debatte vgl. Annalisa Coliva und Dani¢le Moyal-Sharrock (Hg.): Hinge Epis-
temology, Leiden: Brill 2016, sowie: Constantine Sandis und Dani¢le Moyal-
Sharrock (Hg.), Extending Hinge Epistemology, London: Anthem 2022. Aufgrund
der schlechten Riickiibersetzbarkeit vom Englischen ins Deutsche spreche ich im
Folgenden von ,,Grundiiberzeugungen®.

318

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

Grundiiberzeugungen ausmachen, hat Duncan Pritchard hervorgehoben:!'
Erstens handelt es sich um Uberzeugungen, die fiir uns den Status unum-
stoBlicher Gewissheiten besitzen. Exemplarisch etwa ,,Ich weil3, dass ich
Hénde habe“ oder ,,Ich weil3, dass ich Ludwig Wittgenstein hei3e®. Zwei-
tens haben diese Gewissheiten einen stillschweigenden Charakter. Sie
werden aufgrund ihrer Selbstverstindlichkeit nicht zum Gegenstand von
Reflexionen. Und dort, wo sie das werden, ist das erkldrungsbediirftig.
Wittgenstein macht das an folgendem Beispiel fest: ,,Ich sitze mit einem
Philosophen im Garten; er sagt zu wiederholten Malen ,Ich weif3, daf} das
ein Baum ist‘, wobei er auf einen Baum in unserer Ndhe zeigt. Ein Dritter
kommt daher und hort das, und ich sage ihm: ,Dieser Mensch ist nicht
verriickt: Wir philosophieren nur.*! Drittens haben Grundiiberzeugungen
einen ,.enaktiven Charakter wie Moyal-Sharrock hervorgehoben hat.!?
Gemeint ist damit, dass sie sich in erster Linie in unserem praktischen
Verhalten zeigen. Wir zweifeln in unserem Alltag nicht an unseren Han-
den oder an unserem Namen, sondern wir verwenden beides, um in der
Welt zu handeln. Viertens schlieBlich —und das ist wohl einer der kontro-
versesten Punkte — sind Grundiiberzeugungen nicht-propositional. Sie sind
vielmehr, so Wittgenstein, der ,,Hintergrund, vor dem wir zwischen wahr
und falsch unterscheiden.'® Und weiter: ,,Wenn das Wahre das Begriinde-
te ist, dann ist der Grund nicht wahr, noch falsch*!® Grundiiberzeugungen
sind also nicht selbst wahr oder falsch, sie sind vielmehr das ,,Geriist”, die
solche Bewertungen allererst moglich machen.?® Was hier am Beispiel
propositionaler Urteile ausgefiihrt wird, gilt genauso fiir das &sthetische
Urteilen: Bewertungen wie gut und schlecht, hésslich und schon, gelungen
und misslungen stehen auf dem Boden von eingelebten Grundiiberzeu-

15 Vgl. Duncan Pritchard, ,,Wittgensteinian Hinge Epistemology and Deep Dis-
agreement*, in: Topoi, Jg. 40 2021, 1117-1125, hier: 1118f.

16 Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 467.

17 Dani¢le Moyal-Sharrock, ,,Wittgenstein’s Hinge Certainty®, in: Constantine Sandis
und dies. (Hg.), Extending Hinge Epistemology, London: Anthem 2022, 3-26.

18 Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 94.

19 Ebd., § 205.

20 ,,Prior to engaging with the radical sceptical paradox we implicitly took it as grant-
ed that there were ultimate grounds for our belief and that they were secure, but
now that we have engaged with this problem we have to live with the recognition
of the ultimate groundlessness of our believing.” (Constantine Sandis und Daniéle
Moyal-Sharrock, “Fastening the Hinges, Opening the Door*, in: dies. (Hg.): Ex-
tending Hinge Epistemology, London: Anthem 2022, 14)

319

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

gungen, die selbst nicht noch einmal in diesen Begriffen gerechtfertigt
werden konnen. Was bedeutet das nun aber, wenn wir in Bezug auf solche
Grundiiberzeugungen uneinig sind?

Lebensformen im Widerstreit

Einen Vorldufer der Debatte um die Rolle von Grundiiberzeugungen in
Lebensformen bildet die Auseinandersetzung um den bereits 1985 von
Robert Fogelin vorgelegten Aufsatz ,,The Logic of Deep Disagreement* !
Fogelin nutzt den von Wittgenstein bereitgestellten Rahmen dort, um ei-
nen Vorschlag zur konzeptuellen Unterscheidung von einfachen und tiefen
Meinungsverschiedenheiten zu unterbreiten. Einfache Meinungsverschie-
denheiten, so Fogelin, beziechen sich auf Dispute innerhalb einer Lebens-
form. Sie lassen sich daher prinzipiell im Riickgang auf eben jene Grund-
gewissheiten, an denen das Weltbild von Lebensformen aufgehéngt ist,
auflosen. Praktisch muss das freilich nicht unbedingt der Fall sein, was
Fogelin im Riickgriff auf das Phinomen der Starrkopfigkeit erldutern: Als
starrkopfig erweist sich jemand dann, wenn er trotz {iberzeugender Griin-
de, die gegen seine Uberzeugung vorgebracht wurden, an seiner Ansicht
festhélt. Das trotzige ,,Fiir mich ist es eben so!“ legt letztlich nur Zeugnis
davon ab, dass diese Ansicht gegen die Ublichkeiten unserer Lebensform
vertreten wird.

Von solchen einfachen Meinungsverschiedenheiten miissen tiefe Mei-
nungsverschiedenheiten unterschieden werden. Sie tauchen immer dann
auf, wenn Grundgewissheiten miteinander kollidieren. Fogelin argumen-
tiert nun, dass solche Konflikte aus der Perspektive Wittgensteins nicht
auflosbar sein konnen, weil es fiir divergierende Grundiiberzeugungen
keinen geteilten Argumentationsraum mehr gibt, durch den sich diese rati-
onal aufeinander beziehen lassen. Bei Wittgenstein findet sich dazu fol-
gende Stelle: ,,Wo sich wirklich zwei Prinzipien treffen, die sich nicht
miteinander aussohnen, da erklért jeder den Andern fiir einen Narren und
Ketzer.“?? Bleiben wir beim Beispiel der Kunst und wenden uns Rachma-
ninoffs berithmter Prelude in Cis-Moll zu. Das 1892 komponierte Stiick,

21 Robert Fogelin, ,,The Logic of Deep Disagreements®, in: Informal Logic, Jg. 7,
1985, 1-8. Zur Debatte vgl. exemplarisch die Beitrdge im Schwerpunktheft ,,Deep
Disagreements Re-examined*, Informal Logic, Jg. 25, Heft 1, 2005.

22 Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 611.

320

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

das heute als eines der bekanntesten Werke der Spatromantik gilt, wurde
schnell zu einem Welterfolg. Rachmaninoff musste es bei Konzerten auf
Verlangen des Publikums immer wieder als Zugabe spielen. In seiner &s-
thetischen Einschétzung des Stiicks hilt Lew Masel fest: ,,Rachmaninoff
entwickelte hochdifferenzierte Verfahren, um Gefiihle des Strebens, des
,Sich-EntéduBerns® und des Jubels in eine eigentiimlich belebte Ruhe ein-
zuschmelzen. So konnen bestimmte Natur-Erfahrungen, wie z.B. die
Wahrnehmung einer intensiven, innerlich bewegten Ruhe oder Stille,
meisterhaft eingefangen werden.“** Nicht alle Interpreten teilen freilich
eine solche euphorische Sicht auf das Stiick. Bekanntheit hat insbesondere
Theodor W. Adornos Einschétzung des Stiicks gefunden. Das Stiick, so
moniert Adorno zunichst, ,klingt ungeheuer schwierig [...]. Aber es ist
trostlich leicht™. Es lebe vor allem von der Kraftgeste der Schlusskadenz,
die hier in einem fort wiederholt und ,,als Ware auf den Markt geworfen*
werde. ,,Die Wiederholung pragt es ein mit riicksichtsloser Reklame; die
Kurzatmigkeit erlaubt es noch dem stumpfesten Gehor, sich zurechtzufin-
den“?* Die Standpunkte, von denen aus die beiden Beurteilungen des
Stiicks geschrieben sind, sind offensichtlich grundsitzlich andere. Wiah-
rend Masel als Spatromantiker schreibt, spricht Adorno als Kapitalismus-
kritiker. Entsprechend unterscheiden sich ihre Perspektiven grundsitzlich:
Wo ersterer das Stiick mit der Erfahrung der Natur verbindet, sieht letzte-
rer in ihm den Ausdruck des Warencharakters der biirgerlichen Gesell-
schaft. Im Sinne von Wittgenstein muss dabei jeder der beiden Kritiker
dem anderen als ,,Narr und Ketzer” erscheinen, der die Pointe des Kunst-
werks verfehlt.

Was sich hier am Beispiel des Kunstwerks noch unschuldig ausnehmen
mag, erhélt seine politische Relevanz dort, wo es um die Beurteilung von
politischen Entscheidungen geht. Und es ist Fogelin zu verdanken, diesen
Ubergang konsequent gemacht zu haben. Zwei Beispiele strukturieren sei-
nen Text: zum einen die Bewertung von Schwangerschaftsabbriichen und
zum anderen die Bewertung von Affirmative Action MaBBnahmen. Fogelin
betont, dass sich die Parteien dabei zunéchst iiber eine Vielzahl von Fak-
ten wie den Beginn des Herzschlags, die ersten Hirnstrome oder die Le-
bensfahigkeit einig sein konnen. Sogar im Hinblick auf das moralische

23 Zitiert nach: Andreas Wehmeyer: Sergej Rachmaninow, Reinbek: Rowohlt 2000,
142.

24 Theodor W. Adorno, ,,Musikalische Warenanalysen®, in: Quasi una fantasia. Mu-
sikalische Schriften II, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003, S. 285f.

321

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Prinzip der Unantastbarkeit des menschlichen Lebens kann Einigkeit be-
stehen. Worin sie sich unterscheiden, ist die Frage der konkreten Bewer-
tung des moralischen Status des Fotus und wie dieser sich zum morali-
schen Status der Frau verhilt. Je nach Lebensform, so konnen wir mit Fo-
gelin sagen, werden die Streitpartien hier zu génzlich anderen Antworten
kommen. Das gleiche gilt fiir Affirmative Action Programme: Auch hier
konnen sich die Parteien zumeist iiber eine gro3e Zahl von historischen
und statistischen Fragen einig sein und dennoch im Streit dariiber liegen,
ob solche Mallnahmen angebracht sind. Das liegt daran, so Fogelin, dass
sie ganz unterschiedliche Auffassungen davon haben, ob nur Individuen
oder auch Gruppen moralische Anspriiche haben. Im ersten Fall wéren Af-
firmative Action Mallnahmen ungerechtfertigt, im zweiten Fall gerechtfer-
tigt. Entscheidend ist dabei, so Fogelin weiter, dass solche Einschitzungen
keine Fragen von isolierten Uberzeugungen sind, vielmehr finden wir am
Grunde von tiefen Meinungsverschiedenheiten ,.ein ganzes System von
sich gegenseitig stlitzenden Behauptungen (und Paradigmen, Modellen,
Handlungs- und Denkstilen), die, wenn ich so sagen darf, eine Lebensform
darstellen.“?® Wertbeurteilungen, die tiefe Meinungsverschiedenheiten
auslosen, fullen also auf einer Reihe von Grundiiberzeugungen, die zusam-
mengenommen die Weltanschauung einer Lebensform ausmachen.
Fogelin folgert aus seinen Darstellungen, dass tiefe Meinungsverschie-
denheiten unauflosbar sind. Wenn sie letztlich auf nicht-propositionalen
Grundiiberzeugungen von Lebensformen beruhen, dann gibt es per Defini-
tionem keine Moglichkeiten, diese Uberzeugungen argumentativ zu wi-
derlegen. Daraus scheint eine erniichternde Einsicht zu folgen, die Prit-
chard folgendermaBen festhilt: ,Da eine solche Uberzeugungsarbeit of-
fenbar nicht rational erfolgen kann, miissen andere Mittel wie Zwang, Be-
stechung usw. eingesetzt werden“?® Wo tiefe Meinungsverschiedenheiten
herrschen, scheinen also nur noch die Mittel der strategischen Kommuni-
kation {ibrig zu bleiben. Diese Position hat in der analytischen Tradition
eine Flut von Literatur produziert, deren Ziel durchweg darin besteht,
nachzuweisen, dass die Annahme, dass es sich bei Grundiiberzeugungen
(hinge commitments) um nicht-propositionale Einststellungen handelt, wi-

25 Fogelin, ,,The Logic of Deep Disagreements®, 6 (eigene Ubersetzung).
26 Pritchard, ,,Wittgensteinian Hinge Epistemology and Deep Disagreement®, 1120
(eigene Ubersetzung).

322

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

derlegt werden kann.”” Zu zeigen wird hier versucht, dass auch Grund-
iiberzeugungen noch einen gemeinsamen Raum der Griinde voraussetzen,
in dem solche Fragen einer rationalen Losung zugefiihrt werden kénnen.
Diese gesamte Debatte scheint mir nun die eigentliche Pointe von Witt-
gensteins Uberlegungen zu verfehlen. Das liegt nicht zuletzt daran, dass
hier eine wichtige Stelle in Wittgensteins Uberlegungen falsch ausgedeu-
tet wird. Wenn Wittgenstein selbst ndmlich in Bezug auf die Aufldsung
von tiefen Meinungsverschiedenheiten festhdlt: ,,Am Ende der Griinde
steht die Uberredung®,”® dann meint er mit Uberredung nicht Zwang, Ma-
nipulation oder Bestechung, wie Pritchard mutmafit, sondern er verweist
uns vielmehr darauf, dass neben wissenschaftlichen Argumenten auch
Verfahren der dsthetischen Argumentation existieren. Diesen Unterschied
im Anschluss an Wittgenstein freigelegt und verteidigt zu haben, ist die
Leistung der Arbeiten von Gottfried Gabriel. Sie zeigen uns, dass dstheti-
sches Argumentieren auf eine eigenstindige Form der Erkenntnis abzielt,
die nicht mit wissenschaftlicher Erkenntnis gleichzusetzen ist.’ Wihrend
letztere auf Prazision zielt, zielt erstere auf Pragnanz. Das Verhéltnis bei-
der Begriffe macht Gabriel am Verhiltnis von Scharfsinn und Witz deut-
lich.*® Wihrend der Scharfsinn die argumentative Fihigkeit meint, Ver-
schiedenheit im Ahnlichen auszumachen, meint der Witz seiner urspriing-
lichen Bedeutung nach die Fihigkeit, Ahnlichkeit im Verschiedenen aus-
zumachen. Auf eben dieser Fahigkeit basiert auch das, was wir alltags-
sprachlich als Witz bezeichnen: Die kreative Herstellung {iberraschender
Zusammenhénge zwischen scheinbar Unzusammenhidngendem. Nicht zu-
letzt verwenden wir die Redewendung ,,Was ist der Witz von ... ?* oft-
mals so, dass wir damit nach dem Neuen und Innovativen einer Darstel-
lung fragen. Prizision und Prignanz benennen nun nicht nur unterschied-
liche kognitive Erkenntnisziele, sondern sie verweisen auch auf unter-

27 Exemplarisch: Severin Schroder, “Farewell to Hinge Propositions*, in: Christoph
Pfisterer, Nicole Rathgeb und Eva Schmidt (Hg.), Wittgenstein and Beyond: Es-
says in Honour of Hans-Johann Glock. Routledge, New York 2022, 15-32.

28 Wittgenstein, Uber Gewissheit, § 612.

29 Vgl. exemplarisch die beiden Arbeiten: Gottfried Gabriel, Zwischen Logik und Li-
teratur. Erkenntnisformen von Dichtung, Philosophie und Wissenschaft, Stuttgart:
Metzler 1991; sowie: Prdzision und Prignanz. Logische, rhetorische, dsthetische
und literarische Erkenntnisformen, Paderborn: mentis 2019.

30 Ebd., 15.

323

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

schiedliche Mittel: analytisches Argumentieren auf der einen und é&stheti-
sches Argumentieren auf der anderen Seite.*!

Die Welt aus den Angeln heben

,Denk nicht, sondern schau!“ gibt Wittgenstein als Maxime seiner Ar-
beitsweise in der Philosophischen Untersuchungen aus.> Damit macht er
uns darauf aufmerksam, dass &sthetische Erkenntnis nicht im Register des
Konzeptuellen, sondern im Register des Visuellen zu verstehen ist. Dem
begriftlichen Verstehen wird so das visuelle Einsehen zur Seite gestellt.
Einsicht kdnnen wir nun wiederum dahingehend verstehen, dass es im &s-
thetischen Argumentieren darum geht, anderen einen Einblick in unsere
jeweilige Lebensform zu geben. Wir wollen erreichen, dass die andere
Partei die Sache so sieht, wie wir sie sehen. Asthetische Argumentationen
fangen daher auch gerne mit ,,Sieh die Sache doch mal so ...“ an. Zum Er-
folg haben solche Argumentation dann gefiihrt, wenn die andere Partei
ausruft ,Ich sehe!* (im Sinne des Englischen ,,I see!*). Mit welchen Mit-
teln wir Andere zur Einsicht bringen konnen, hat Wittgenstein anhand sei-
ner Analyse des Aspektsehens zu zeigen versucht.

Das Aspektsehen macht Wittgenstein an einer Reihe von Kippfiguren
deutlich. Zu ihnen gehoren eine Illustration, die als Glaswiirfel, Drahtge-
stell oder offene Kiste gesehen werden kann, ein Kreuz, das sowohl als
weilles Kreuz auf schwarzem Grund wie auch als schwarzes Kreuz auf
weillem Grund gedeutet werden kann, und ein Dreieck, das sich sowohl
als hiingend als auch als stehend interpretieren lisst.>> Am populirsten ist
jedoch die Figur der Hasen-Ente geworden, die je nach Standpunkt entwe-
der einen Hasen oder eine Ente zeigt.** Um nun diejenigen, die im Bild
nur die Ente sehen, davon zu iiberzeugen, dass wir es auch mit einem Ha-
sen zu tun haben bzw. andersherum, wird man mit ihnen einen spezifi-
schen Blick auf die Figur einliben miissen. Die von Wittgenstein genann-
ten Ausdriicke ,,Sieh so hin, das sind die Ohren!* bzw. ,,Schau, das hier ist
der Schnabel!“ benutzen wird dabei so lange, bis es bei unserem Gegen-
iiber ,,Klick™ gemacht hat und sich ein Gestaltwandel einstellt. Im &stheti-

31 Ebd., 34.

32 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 66.
33 Ebd., 308,319, 331.

34 Ebd., 309.

324

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

schen Argumentieren geht es also darum, eine andere Sehweise einzuiiben
und dadurch einen neuen Blick auf die Welt zu gewinnen. Im Riickgriff
auf die Angeln, an denen unsere Welt hiingt, von der Wittgenstein in Uber
Gewissheit gesprochen hat, konnen wir auch davon sprechen, dass es im
dsthetischen Argumentieren darum geht, die Welt aus den Angeln zu heben
und neu einzuhéngen.

Asthetisches Argumentieren vollzieht sich aus Wittgenstein’scher Per-
spektive also nicht mit Hilfe von Operationen wie Deduktion oder Induk-
tion. Es folgt, so hat es Richard Shusterman einmal ausgedriickt, weder
den Regeln der Kausalitdt noch denen der Wahrscheinlichkeit, sondern
denen der Aufmerksamkeit.> Im Streitfall geht es darum, die umstrittene
Sache in ein bestimmtes Licht zu riicken und das Gegeniiber dazu zu brin-
gen, die Sache im gleichen Licht zu sehen.*® Dafiir bedienen wir uns nicht
in erster Linie guter Griinde, sondern Fragen, Vergleichen, Assoziationen,
oder Anweisungen. Gute &dsthetische Argumente zeichnen sich flir Witt-
genstein daher nicht durch ihre bestechende Logik aus, sondern dadurch,
dass sie ihr Gegeniiber zu iiberzeugen vermdgen. Thre Uberzeugungskraft
erhalten sie nicht aus dem Bereich der Syllogistik, sondern aus dem Be-
reich der Rhetorik: Es geht darum, Ausdriicke zu finden, die es uns erlau-
ben, an die Interessen, Bediirfnisse und Absichten Anderer Anschluss zu
finden. Linda Zerilli fithrt diesbeziiglich das Beispiel eines Geméldes an:
Preisen wir an ihm die luxuriése Qualitdt seiner Farben, die Anmut der
dargestellten Figuren oder seine Gesamtkomposition, dann kann keiner
dieser Griinde Andere zwingen, das entsprechende Gemilde ebenfalls
schon zu finden.’” Gleichwohl vermdgen unsere Beschreibungen aber im
besten Fall der anderen Person eine neue, unerwartete Perspektive zu er-
offnen und sie zu einem Aspektwechsel zu veranlassen. Entscheidend in
unserem Zusammenhang ist, dass Wittgenstein diese Art des dsthetischen
Argumentierens nicht als eine dem rationalen Argumentieren unterlegene
Form betrachtet, sondern als eine gleichwertige Form der Auseinanderset-
zung. Das zeigt sich unter anderem daran, dass wir diese Argumentati-

35 Richard Shusterman, ,,Aesthetic Argument und Perceptual Persuasion®, in: Critica:
Revista Hispanoamericana de Filosofia, Jg. 15, Heft 45, 1983, 51-74, 60f.

36 Zur Beschreibung der Aufmerksamkeit in Lichtmetaphern bei Husserl vgl. Tiemo
Breyer, Attentionalitit und Intentionalitdt. Grundziige einer phdnomenologisch-
kognitionswissenschaftlichen Theorie der Aufmerksamkeit, Miinchen: Fink 2011,
164.

37 Linda Zerilli, A Democratic Theory of Judgment, Chicago: University of Chicago
Press 2016, 78.

325

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

onsweise auch in Bereichen der Jurisprudenz und der Philosophie wieder-
finden. Hier wie dort versuchen die streitenden Parteien nidmlich ihre
,»Sicht der Dinge“ plausibel zu machen. Seine eigenen philosophischen
Uberlegungen nimmt Wittgenstein aus einer solchen Sicht dabei keines-
falls aus. Vielmehr spricht er davon, dass auch seine Darstellungen in ers-
ter Linie darauf zielen, die Lesenden davon zu iiberzeugen, einen Sach-
verhalt in einem bestimmten Licht zu sehen. Damit verfahren sie genau in
eben jenem Modus ésthetischen Argumentierens, den sie zur Darstellung
bringen wollen.*

Wie man sich dsthetisches Argumentieren am Beispiel vorstellen kann,
macht Gabriel an einem literarischen Beispiel deutlich: der Beurteilung
der erzdhlerischen Qualitdt von Thomas Manns Roman ,Doktor
Faustus*“.** Im Fokus steht dabei die Erzihlfigur Senerus Zeitblom, der
sich selbst zu Beginn des Romans im Geiste eines deutschen Bildungsbiir-
gers einfilhrt. Am Ende der Erzdhlung nun ist jener Serenus Zeitblom
nicht mehr derselbe, wie zu Beginn: Die Selbstgewissheit, mit der der Er-
zdhler zu Beginn aufgetreten ist, ist am Ende deutlicher Verunsicherung
gewichen. Vom wissenschaftlich-logischen Standpunkt aus mag diese Ver-
anderung der Erzdhlweise dabei inkonsistent erscheinen und als Ausdruck
davon, dass Mann die Erzdhlregeln zum Ende des Romans nicht mehr im
gleichen Maf3e wie zu Beginn befolgt. Aus literaturwissenschaftlicher Per-
spektive wird man dagegen einwenden wollen, dass zwischen Anfang und
Ende der Erzédhlung der Niedergang des ,Dritten Reiches® erfolgt ist und
die Verdnderung der Erzéhlweise die Erschiitterung durch die duleren Ge-
schehnisse reflektieren soll. Wihrend die erzéhlerische Qualitdt von
Manns Roman daher aus wissenschaftlich-logischer Sichtweise fragwiir-
dig scheint, muss sie aus literaturwissenschaftlicher Perspektive gerade
deswegen als gelungen gelten. Asthetisches Argumentieren findet fiir Gab-
riel nun in jenem Moment statt, wo einer Vertreterin der ersten Position
die zweite Position aufgewiesen wird. Indem die Literaturwissenschaftle-
rin die Verdnderungen in der Erzdhlweise zu den historischen Verdnderun-
gen in Beziehung setzt, stellt sie die Pragnanz des Textes heraus und er-
moglicht es der Naturwissenschaftlerin im besten Fall, dem Text gegen-
iiber einen neuen Standpunkt einzunehmen, so dass diese den Text nun
,mit anderen Augen® sieht.*’ Die Pointe des #sthetischen Argumentierens

38 Shusterman, ,,Aesthetic Argument und Perceptual Persuasion®, 63.
39 Ebd., 217f.
40 Ebd., 218.

326

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

besteht also darin, dem Gegeniiber durch einen Aspektwechsel eine neue
Sicht auf die Welt aufzuschlieBen.*!

Wittgensteins Idee des Aspektwechsels hat auch in andere Wissen-
schaftsbereiche Einzug gefunden. So hélt etwa Thomas Kuhn in seiner
epochemachenden Studie Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen
fest: ,,Was in der Welt des Wissenschaftlers vor der Revolution Enten wa-
ren, sind nachher Kaninchen.“** Wissenschaftliche Revolutionen, so Kuhn
weiter, fihren dazu, dass ,,Wissenschaftler verschiedene Dinge [...]
schauen*.** Er macht das am Beispiel der Elektrizitit fest, deren Erfor-
schung im 17. Jahrhundert von der Ausdiinstungstheorie geleitet wurde,
der zufolge ,,Spreuteilchen von elektrisch geladenen Korpern, die sie an-
gezogen hatten, zuriickschnellen oder herabfallen. Das ist zumindest das,
was die Beobachter des siebzehnten Jahrhunderts gesehen zu haben be-
haupteten.“** Kuhn fihrt nun fort, dass ein zeitgendssischer Beobachter
vor die gleichen Apparate gestellt, ,elektrostatische AbstoBung sehen
[wiirde]“. Hintergrund fiir diese neue Sehweise sind die Forschungen von
Hauksbee: ,,Durch seine Forschungen wurde — fast wie bei einem Ge-
staltwandel — die AbstoBung plotzlich die grundlegende AuBerung des
elektrischen Zustandes, und es war nunmehr die Anziehungskraft, die eine
Erklirung erforderte.“*> Wie in einer Kippfigur wird so einmal das eine
und einmal das andere Phinomen zum Explanandum. Kuhns Uberlegun-
gen zum Aspektwechsel in den Wissenschaften sind eingebettet in eine
Wissenschaftstheorie, die von einem Ablauf von Phasen ausgeht. Aus-
gangspunkt bildet zundchst eine normalwissenschaftliche Phase, die von
einer Reihe von Gewissheiten dariiber getragen ist ,,wie die Welt beschaf-
fen ist“.*® Diese Gewissheiten finden sich in Lehrbiichern und Curricula,

41 Gabriel weist auBerdem darauf hin, dass diese Leistung auch durch transzendentale
Argumente erbracht werden kann. Indem sie die Bedingung der Moglichkeit von
etwas freilegen, geht es ihnen ja auch darum, den Standort, von dem uns aus iiber-
haupt etwas erscheint, ausfindig zu machen. Vgl. Gabriel, Prézision und Prignanz,
35. Asthetische und transzendentale Argumentation unterscheiden sich dabei aber
freilich gemeinhin darin, dass letztere von einem Standpunkt-Monismus, erstere
dagegen von einem Standpunkt-Pluralismus ausgeht.

42 Thomas Kuhn, Die Struktur wissenschafilicher Revolutionen, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1976, 123.

43 Ebd,, 161.

44 Ebd., 129.

45 Ebd.

46 Ebd., 20.

327

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

welche Wissensschaffende auf ihre Laufbahn vorbereiten. Sie stecken das
stillschweigende Paradigma einer Wissenschaft ab, auf dessen Grundlage
Forschung betrieben und Erkenntnis gewonnen wird. Ein solches Para-
digma gerit in eine Krise, wenn Anomalien auftauchen, die nicht mit den
Grundiiberzeugungen des Paradigmas tibereinstimmen. Aus einer solchen
Krise konnen wissenschaftliche Revolutionen entstehen, die andere Para-
digmen flir das Verstdndnis der Welt anbieten. Zwischen den jeweiligen
Paradigmen herrschen dabei tiefe Meinungsverschiedenheiten: Ihre
Grundannahmen, Begriffe und Methoden sind so unterschiedlich, dass ei-
ne ,,Inkommensurabilitidt” zwischen ihnen herrscht, die nicht iiberwunden
werden kann.*” Mehr noch: Mit Wittgenstein gesprochen, hilt jedes Para-
digma das andere fiir einen ,,Narren und Ketzer“. Setzt sich in einer sol-
chen Auseinandersetzung ein Paradigma gegen das andere durch, kommt
es zu jenem Gestaltwechsel, den Kuhn mit Wittgenstein als Umschlag von
Hasen zu Enten beschrieben hat.

Kuhns Uberlegungen sind hier aus zwei Griinden interessant: Erstens
fiihren sie uns vor Augen, dass wissenschaftlicher Fortschritt nicht wie
oftmals angenommen auf der kontinuierlichen Verbesserung von wissen-
schaftlichen Theorien und Methoden beruht, sondern eruptiv vonstatten
gehen kann, wenn ein Paradigma kollabiert und sich ein neues durchsetzt.
Fortschritt, so impliziert es schon der Titel der Untersuchung, hat den
Charakter von Revolutionen, in denen es zu grundlegenden Umwélzungen
kommt. Solche Revolutionen, so macht Kuhn deutlich, sind das Ergebnis
von intensiven Auseinandersetzungen, in denen heftig um den Gestalt-
wandel der Wissenschaft gerungen wird. Das resultiert daraus, dass das
alte Paradigma mit Hilfsannahmen zu erweitern versucht wird, um Ano-
malien und Krisen auch auf dem Boden der bestehenden Gewissheiten ir-
gendwie zu bewiltigen, wihrend das neue Paradigma noch nicht in der
Lage ist, umfassende Erkldrungen zu liefern. Paradigmenwechseln geht
daher zumeist eine Phase des Konflikts voraus. Ubertragen auf das As-
pektsehen bedeutet dies, dass die Wandlung von Gestalten das Resultat
von langwierigen und zdhen Auseinandersetzungen sein kann, in denen
dem Gegeniiber Stiick fiir Stiick Zugestindnisse und Einsichten abgerun-
gen werden. Auch wenn Gestaltwandel eruptiv erfolgt, so sollten wir ihn
doch nicht als ein spontanes Ereignis missverstehen, sondern als Resultat
von langwierigen Kdmpfen. Das scheint mir die erste Einsicht, die wir aus

47 Ebd., 161.

328

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Asthetisches Argumentieren

Kuhns Uberlegungen ziehen konnen und auf das politische Feld iibertra-
gen konnen: Das Aufzeigen von Aspekten kann ein langwieriger Prozess
sein. Versuche, Anderen etwas aufzuzeigen, werden nur in den seltensten
Féllen zu einem unmittelbaren Aha-Erlebnis fiihren. Vielmehr wird sich
ein solches Erlebnis nur durch dauerhafte und wiederholte Versuche der
Uberredung einstellen. Zweitens weisen uns Kuhns Uberlegungen darauf
hin, dass sich die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen vom visuellen
Aspektwechsel dadurch unterscheidet, dass sie irreversibel ist. Zwar wird
man wie beim Aspektsehen zwischen dem alten und dem neuen Paradig-
ma hin und herspringen konnen und einmal den Hasen und einmal die En-
te sehen konnen, gleichwohl wird im Zuge eines solchen Hin- und Her
nachtraglich klar sein, dass es besser ist, das eine als das andere zu sehen,
weil die Welt dadurch auf bessere Art und Weise erklart werden kann. Der
Aspektwechsel hat hier also evolutiven Charakter. Kuhn weist hier auf die
Grenzen von Wittgensteins Metapher des Aspektsehens hin. Diese sind
auch und gerade im politischen Kontext relevant: Im &sthetischen Argu-
mentieren kann es nicht einfach darum gehen, etwas anderes zu sehen zu
geben, sondern zugleich auch aufzuweisen, dass die neue Perspektive bes-
ser als die alte ist. Wie das erreicht werden kann, mochte ich im néchsten
Kapitel im Ausgang von der Praxis der protreptischen Kritik zeigen.

329

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Rekapitulieren wir noch einmal kurz den Stand der Argumentation: Unser
Ausgangspunkt war der ethische Pluralismus der Moderne mit seiner
Konkurrenz zwischen einander ausschlieBenden umfassenden Lebensfor-
men. Daraus ergab sich die Frage, wie der Streit um Lebensformen gefiihrt
werden kann. Wéhrend das Paradigma des politischen Liberalismus dies-
beziiglich ganz auf Verfahren der Kompromissfindung setzt, fokussiert das
Paradigma des Agonismus auf Mechanismen der Zuspitzung und Uber-
wiltigung. Mit diesen Losungsvorschldgen, so lautete meine Diagnose,
gehen jedoch beide Paradigmen der eigentlichen Frage nach der Losung
tiefer Meinungsverschiedenheiten aus dem Weg. Da Hannah Arendts The-
orie der Urteilskraft genau diese Frage zu losen verspricht, habe ich mich
ihrer Konzeption der erweiterten Denkungsart zugewandt. Anhand dieser
zeigt Arendt, wie wir bei Abwesenheit geteilter Griinde unter der Bedin-
gung von tiefen Meinungsverschiedenheiten Urteilen kénnen. Gleichwohl
war Arendt daran gescheitert, deutlich zu machen, wie sich solche Urteile
in eine 6ffentliche Denkungsart iibersetzen lassen, in deren Zuge Andere
vom eigenen Urteil iiberzeugt werden. Um diese Leerstelle auszufiillen
habe ich mich im letzten Kapitel dem aesthetic turn zugewandt und das
Konzept der dsthetischen Argumentation ausgearbeitet, das verspricht, tie-
fe Meinungsverschiedenheiten mit aufweisenden Mitteln zu lsen. Diffe-
renzen werden hier nicht mehr mit analytischen, sondern mit dsthetischen
Mitteln bearbeitet: Nicht die begriffliche Rekonstruktion, sondern das vi-
suelle Aufzeigen dient hier dazu, das jeweilige Gegeniiber in eine andere
Perspektive eintauchen zu lassen. Offen war dabei die Frage geblieben,
wie es dem &sthetischen Argumentieren gelingt, solche Perspektivwechsel
mit evaluativen Abwigungen zu verbinden und wie das &sthetische Argu-
mentieren dadurch nicht nur zu einem Mittel der kommunikativen Ver-
standigung, sondern zugleich auch zu einem Mittel der politischen Kritik
werden kann. Eben diese kritische Dimension des &sthetischen Argumen-
tierens gilt es nun auszuarbeiten.

Philosophiegeschichtlich weist uns der kritische Einsatz des &stheti-
schen Argumentierens auf die Auseinandersetzung zwischen Eristik und
Protreptik zuriick. Die Eristik meint dabei im Riickgriff auf die griechi-
sche Goéttin der Zwietracht die von den Sophisten betriebene Kunst des
Streitgespréchs. Diese riihmen sich ihrer Féhigkeit, jeden Streit gewinnen
zu konnen, da sie alle Aussagen von Anderen unabhingig von ihren Gel-
tungsanspriichen zu widerlegen vermdgen. Die Eristik stellt in diesem
Sinne eine Kunst dar, durch welche das jeweilige Gegeniiber von jeder be-

330

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

liebigen Lebensform iiberzeugt werden kann. Wenn Platon Sokrates im
Euthydemos eben diese Kunst der Sophisten kritisieren lésst, schreibt er
dabei das Griindungswerk jener Tradition, die spaterhin unter dem Namen
der Protreptik bekannt werden sollte und welche in Ableitung vom altgrie-
chischen Verb protreptein (mahnen, antreiben, {iberzeugen und jemanden
zu etwas hinwenden) die Kunst der Werberede meint.! Im Unterschied zur
Eristik geht es in der Protreptik dabei nicht einfach darum, mit allen Mit-
teln Recht zu behalten, sondern darum, fir den Beitritt zu einer Lebens-
form zu werben. In der Antike wird darunter freilich je schon die philoso-
phische Lebensform verstanden, so dass Protreptik im engen Sinne jene
Schriften meint, die zur Philosophie als Lebensweise mahnen. Weil sich
die Protreptik spéterhin zu einem Genre entwickelt hat, unter dem allge-
mein der Aufruf zum Wandel einer Lebensform verstanden wird, liegt es
nahe, sie als jene Kunstform zu verstehen, die Arendt im Auge hatte, als
sie im Anschluss an Kant das ,Werben um Beistimmung*‘ ins Zentrum der
offentlichen Denkungsart gestellt hat. Es scheint daher auch kein Zufall zu
sein, dass Arendt selbst an zentraler Stelle auf Platons Rhetorik Bezug
nimmt. Im Zentrum steht flir sie dabei jedoch nicht so sehr der Euthyde-
mos, sondern vielmehr der Gorgias.> Der Grund dafiir ist darin zu suchen,
dass Platon hier einen Streit um Lebensformen inszeniert, der uns ganz
unterschiedliche Moglichkeiten der Bewiéltigung tiefer Meinungsverschie-
denheiten demonstriert.

Platon, so mochte ich im Folgenden zeigen, fiihrt uns hier eine Palette
unterschiedlicher Moglichkeiten der Kritik vor Augen, mit denen sich um

1 Vgl Vittorio Hosle, ,,Platons ,Protreptikos‘. Gesprachsgeschehen und Gesprichs-
gegenstand in Platons Euthydemos®, in: Rheinisches Museum fiir Philologie, Jg.
147, Heft 3/4, 2004, 247-275; Neben Platons Euthydemos werden zumeist Aristo-
teles® Protreptikos und Ciceros Hoertensius als Griindungstexte der Protreptik ge-
nannt. Einen Uberblick iiber die Entwicklung der antiken, christlichen und nach-
christlichen Protreptik gibt Annemaré Kotzé: ,,Protreptik®, in: Reallexikon fiir An-
tike und Christentum, Bd. 28, Stuttgart: Hiersemann 2018, Sp. 372-393. Speziell
zur antiken Protreptik vgl. die Studie von James Henderson Collins II, Exhorta-
tions to Philosophy. The Protreptics of Plato, Isocrates, and Aristotle, Oxford:
Oxford University Press 2015, die vier Merkmale des protreptischen Diskurses
hervorhebt: Er ist erstens dialogisch, da er auch seine Gegner zu Wort kommen
lasst; zweitens agonal, insofern beide Parteien sich an ein dffentliches Publikum
richten; drittens situational, weil Form und Inhalt stark vom jeweiligen Publikum
abhéngen; und viertens rhetorisch, insofern er sich persuasiver Darstellungsmittel
bedient (ebd., 17f.).

2 Arendt, Uber das Bose, 591f.

331

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://de.wikipedia.org/wiki/Reallexikon_f%C3%BCr_Antike_und_Christentum
https://de.wikipedia.org/wiki/Reallexikon_f%C3%BCr_Antike_und_Christentum
https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Reallexikon_f%C3%BCr_Antike_und_Christentum
https://de.wikipedia.org/wiki/Reallexikon_f%C3%BCr_Antike_und_Christentum

1II. Der Streit um die Doxa

die Vorziiglichkeit einer Lebensform streiten lisst. Seine Uberlegungen
werde ich im Folgenden im Ausgang von einer Rekonstruktion des Gorgi-
as und der dort verfolgten Frage nach dem guten Leben angehen, um im
Anschluss daran drei unterschiedliche Formen der protreptischen Kritik
freizulegen. Ich werde diese als priifende, darstellende und rekonstruktive
Kritik bezeichnen. Wéhrend die priifende Kritik noch weitgehend im Re-
gister der analytischen Rationalitdt verbleibt, werden darstellende und re-
konstruktive Kritik im Register der dsthetischen Rationalitdt vollzogen.
Nicht mehr das begriffliche Zergliedern, sondern das dsthetische Aufwei-
sen steht hier im Zentrum. Darstellende und rekonstruktive Kritik sollen
sich dabei als Streitpraktiken erweisen, die eine Alternative zum liberalen
Kompromiss- und zum agonistischen Durchsetzungshandeln bieten und so
einen neuen Weg fiir die politische Auseinandersetzung zwischen Lebens-
formen erdffnen.

Was heif3t es, gut zu leben?

Der Umstand, dass der Streit um das gute Leben bei Platon zum Gegen-
stand der Philosophie wird, ist kein Zufall, sondern das Ergebnis einer his-
torischen Krisensituation. Fiir Ursula Wolf féllt diese in die Zeit der grie-
chischen Aufkldrung im 5. Jh. v.u.Z., in der Athen im Zuge der Demokra-
tie zu einer Handelsmetropole aufsteigt, die zunehmend mit den Lebens-
formen anderer Kulturen konfrontiert ist.> Die dadurch bewirkte Dezen-
trierung traditioneller sittlicher Orientierungsmuster fithrt dazu, dass die
Frage nach dem guten Leben ein prominentes Thema in der Offentlichkeit
der Polis wird. Akut wird das Thema dann vor allem mit dem Peloponne-
sischen Bruderkrieg zwischen Athen und Sparta, welcher das Aufkommen
einer egozentrischen Mentalitdt vorantreibt. Verkorpert wird diese neue
Mentalitét durch die Sophisten und Rhetoriker, die ein Niitzlichkeits- und
Machtdenken vertreten, in dem dasjenige als gut gilt, was dem Einzelnen
Erfolg und Befriedigung verleiht. In den platonischen Dialogen sind es
nun immer wieder Vertreter dieser zwei Positionen, die Platon als Streit-
partner wahlt, um sie mit Sokrates {iber die Frage nach dem guten Leben
debattieren zu lassen. Exemplarisch fiir eine solche Auseinandersetzung ist

3 Ursula Wolf, Die Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdialoge, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt 1996, 18ff.

332

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

der Gorgias, den Joachim Dalfen als ,,den dramatischsten aller platoni-
schen Dialoge™ bezeichnet hat und dessen Rekonstruktion ich mich im
Folgenden zuwenden méochte.*

Ausgangspunkt des Dialogs ist die Frage, was der Sinn und Zweck der
Rhetorik ist.” Platon ldsst Sokrates dabei mit drei Gesprichspartnern dis-
kutieren: zunéchst mit Gorgias selbst, dann mit dessen Schiiler Polos und
schlieBlich mit Kallikles. Der Reihe nach treten sie in das Gesprach mit
Sokrates ein, wobei im Verlauf immer klarer wird, was Sinn und Zweck
der Rhetorik ist: Wahrend Gorgias die Rhetorik noch als Kunst preist, die
im Dienst der ,,grof3ten und besten menschlichen Dinge* (451d) steht, und
Polos schon zugibt, dass sie eine Machttechnik ist, um den eigenen Willen
durchzusetzen (466b), macht Kallikles rundheraus klar, dass die Rhetorik
im Dienst des Rechts des Stirkeren steht (483d).® Im Verlauf der Ausei-
nandersetzung zeigt sich so, dass die anfinglich an Gorgias gerichtete
Frage, was denn die Redekunst auszeichnet, in einer Auseinandersetzung
um die Frage miinden muss, welches die beste Lebensform fiir die Men-
schen ist. Eine besondere Stellung nimmt der Gorgias dabei aus dem
Grund ein, dass Sokrates hier nicht nur als Kritiker anderer Lebensformen
auftritt, sondern auch als Verfechter einer Lebensform dargestellt wird, die
ihrerseits von dem dramatis personae kritisiert wird. Wir haben es ent-
sprechend nicht mit einer einseitigen Kritik, sondern mit einem wechsel-
seitigen Streitgesprach zwischen einander ausschlieBenden Lebensformen
zu tun, dessen Inszenierung durch Platon uns vor Augen fiihrt, was es hei-
Ben kann, einer anderen Person die eigene Lebensform anzusinnen und um
ihre Beistimmung zu werben.

4 Joachim Dalfen, ,,Einleitung zum Kommentar®, in: Platon, Werke, Bd. V1.3, iibers.
und kommentiert von J. Dalfen, im Auftrag der Akademie der Wissenschaften und
der Literatur zu Mainz hrsg. von E. Heitsch und C.W. Miiller, Géttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2004, 103159, hier: 108. Ahnlich James Doyle, der von ,.the
most contentious drama Plato ever wrote spricht (James Doyle, ,,The Fundamen-
tal Conflict in Plato’s Gorgias®, in: David Sedley (Hg.), Oxford Studies in Ancient
Philosophy, Jg. 15, Oxford: Oxford University Press 2006, 87100, hier: 88).

5 Bei meiner Rekonstruktion werde ich mich weithin auf die Argumentation von
Andrew Stauffer, The Unity of Plato’s Gorgias. Rhetoric, Justice and the Philo-
sophic Life, Cambridge: Cambridge University Press 2006 stiitzen.

6 Alle im FlieStext angefiihrten Stephanus-Seitenangeben in Klammern beziehen
sich ab hier auf Platon, Gorgias, in: Werke, Bd. V1.3, iibers. und kommentiert von
J. Dalfen, im Auftrag der Akademie der Wissenschaften und der Literatur zu
Mainz hrsg. von E. Heitsch und C.W. Miiller, Géttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht 2004.

333

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Platon verwebt in seiner Darstellung die philosophische Auseinander-
setzung kunstvoll mit historischen und dramatischen Elementen. So han-
delt es sich zundchst bei allen drei Gesprachspartnern um historische Ge-
stalten: Der titelgebende Gorgias ist der zu seiner Zeit bekannte Sophist
und Rhetoriker Gorgias aus Leontinoi in Sizilien, der 427 als Gesandter
seiner Heimatstadt nach Athen kam. Ebenso ist von Polos Uberliefert, dass
er tatsdchlich ein Schiiler des Gorgias und Verfasser eines rhetorischen
Lehrbuches war. Und auch Kallikles stellt eine verbiirgte Figur aus der
athenischen Oberschicht dar.” Die historischen Figuren werden von Platon
in seiner Darstellung mit unterschiedlichen Charakteren ausgestattet:
Wihrend Gorgias als besonnener Mann geschildert wird, der an einer
sachlichen Auseinandersetzung interessiert ist, wird Polos als Angeber und
Hitzkopf dargestellt, der sich mit Sokrates in heftige Wortgefechte und Po-
lemiken verstrickt. Der Charakter von Kallikes bleibt dabei am uneindeu-
tigsten: Er zeigt sich zunéchst freundlich, spéter angriffslustig und zum
Schluss zunehmend storrisch. Vor allem Polos und Kallikles verstricken
sich dabei mit Sokrates in bissige Wortgefechte, die deutlich machen, dass
Platon den Streit um Lebensformen keineswegs als niichternes, wissen-
schaftliches Gesprach im Dienste der Wahrheitsfindung inszeniert, son-
dern als eine emotionsgeladene Szene, in welcher die beteiligten Akteure
affektiv in ihre jeweilige Position investiert haben. Ich will das Gespréch
in vier Schritten rekonstruieren:

(a) Der Dialog nimmt seinen Ausgang von der Gorgias zugeschriebe-
nen Behauptung, dass er dank der von ihm beherrschten Redekunst eine
Antwort auf jede beliebige Frage zu geben vermag (447c). Sokrates nimmt
diese Behauptung gerne auf und beginnt das Gesprach mit der denkbar
einfachen Frage, welches die Kunst sei, die sich Gorgias zu beherrschen
rithmt. Auf dessen Antwort hin, dass es sich um Rhetorik handle, will So-
krates nun genauer wissen, was der Gegenstand dieser Kunst ist. Auf diese
Frage antwortet Gorgias im ersten Anlauf mit der Definition, dass sie die
Kunst der Worte sei (449¢). Dagegen wendet Sokrates ein, dass auch an-
dere Kiinste wie die Rechenlehre oder die Geometrie es mit Worten zu tun
haben und die Rhetorik durch diese Definition unzureichend bestimmt sei.
Gorgias erwidert daraufhin, dass es die Rhetorik mit den ,,groBten
menschlichen Dingen* zu tun hat (451d). Diese noch vage Auskunft prézi-
siert er auf Sokrates’ Einwand, dass unterschiedliche Menschen die besten

7 Vgl dazu Joachim Dalfen, ,.Einleitung zum Kommentar®, 124ff.

334

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

menschlichen Dinge unterschiedlich bestimmen, dahingehend, dass das
hochste Gut darin bestehe, in der Polis iiber Andere zu herrschen, indem
man diese mit Worten zu iiberzeugen vermag (452d). Es ist also das politi-
sche Leben, das von Gorgias als der eigentliche Inhalt der Rhetorik be-
stimmt wird. Nun ist aber Sokrates auch mit dieser Auskunft noch immer
nicht zufrieden und fordert den Gorgias auf, zu prézisieren, auf welchen
Gegenstand sich die Kunst der Uberredung beziehe. Gorgias antwortet da-
raufhin im dritten Definitionsanlauf, dass es sich um das handele, ,,was
gerecht ist und ungerecht (454b). Das fiihrt Sokrates nun zu der Schluss-
folgerung, dass der Rhetor ein Wissen vom Gerechten und Ungerechten
haben muss. Entsprechend bejaht Gorgias auch die Frage des Sokrates, ob
es zu den Aufgaben des Rhetors gehort, seinen Schiilern ein Wissen tiber
das Gerechte und Ungerechte beizubringen (460a). Mit dieser Feststellung
vermag Sokrates Gorgias dann aber in einen Widerspruch zu verstricken:
Aus dem Umstand, dass der Rhetor ein Wissen vom Gerechten haben
muss, folgert er ndmlich, dass er entsprechend auch selbst ein gerecht
Handelnder sein muss, da das eine aus dem anderen folge. Das stehe aber
im Widerspruch zur zuvor von Gorgias getétigten Aussage, dass seine
Schiiler auch unrechten Gebrauch von der Rhetorik machen kdnnen
(460d), was angesichts des Umstandes, dass die Rhetorik sich auf das Ge-
rechte verstehen miisse, definitionsgemaf nicht wahr sein konne. Mit dem
Aufweis dieses Widerspruchs kommt die Unterhaltung mit Gorgias an ihr
Ende.

(b) Polos wirft Sokrates vor, Gorgias nur dadurch einen Selbstwider-
spruch nachgewiesen zu haben, dass er ihn zu dem Zugestédndnis gebracht
hat, die Rhetorik habe es mit dem Gerechten zu tun. Diese Definition, so
Polos, habe Gorgias aber nur aus Scham gegeben (461b), da es ihm pein-
lich war zuzugeben, dass die Rhetorik eine wertneutrale Kunst ist. Ent-
sprechend dieser Aussage stimmt Polos dem oben von Gorgias gegebenen
dritten Definitionsversuch iiber das Wesen der Rhetorik nicht bei und be-
hauptet, dass der Gegenstand der Rhetorik als Kunst der politischen Uber-
zeugung nicht das Gerechte, sondern vielmehr die Macht sei. Ebenso ndm-
lich wie der Tyrann im Staat dazu in der Lage ist, wahllos Todesurteile,
Enteignungen und Verbannungen herbeizufiihren, ebenso vermag der
Redner durch seine Sprechfertigkeit, beliebige Ziele zu erreichen (466¢).
Sokrates wendet nun ein, dass der Tyrann nicht eigentlich ein machtvoller,
sondern ganz im Gegenteil, ein machtloser Mensch sei (466d), was den
Polos verdutzt zuriickldsst. Sokrates erldutert seine Aussage mit einem hy-
pothetischen Beispiel: Der Tyrann, der immer nur nach seinem Gutdiinken
handelt, besitzt keine Vorstellung davon, was das fiir ihn Gute ist. Seine

335

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Herrschaft ist reine Willkiirherrschaft. Entsprechend kann es vorkommen,
dass er totet, enteignet und vertreibt, weil er glaubt, dass dies gut fiir ihn
ist, obwohl es sich in Wirklichkeit als schédlich entpuppt. Dem Tyrannen
kann es also passieren, dass er sich durch sein eigenes Handeln Schaden
zufligt, weshalb er fiir Sokrates nicht als méchtig bezeichnet werden kann.
Polos lésst sich von diesem rein hypothetischen Argument — wenig iiberra-
schend — nicht iiberzeugen. Er konstatiert entsprechend, dass man den Ty-
rannen beneidenswert und gliicklich wird nennen miissen (468¢). Auch
hier behauptet Sokrates jedoch wieder genau das Gegenteil: Der Tyrann ist
bemitleidenswert und ungliicklich (469a). Polos, ermutigt durch das erste
schwache Argument von Sokrates, antwortet hierauf nur, dass sogar ein
Kind nachweisen konne, dass dies nicht stimmen kann (470c). Zur Be-
griindung verweist er auf den Tyrannen Archelaos, der zwar durch Unrecht
an die Macht gekommen ist, aufgrund seines Status aber von allen gliick-
lich und beneidenswert genannt wird. Sokrates kontert mit der Aussage,
dass ihn die Meinung der Menge nicht interessiere und nichts von dem,
was Polos gesagt habe, haltbar sei. Als Begriindung fiihrt er den Grundsatz
an, dass das groBte aller Ubel im Unrechttun bestehe, was er zu der Be-
hauptung zuspitzt, dass es besser sei, Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun
(469c). Mit dieser Behauptung ergreift Sokrates erstmals die Initiative.
Statt sein Gegeniiber fiir die von ihm vorgetragenen Ansichten zu kritisie-
ren, beginnt er seine eigenen Ansichten vorzutragen.

Wie nun versucht Sokrates Polos von seiner Position zu iiberzeugen?
Er kddert ihn mit der Frage, ob, wenn es schon nicht schlechter sei, Un-
recht zu tun als Unrecht zu erleiden, es so doch zumindest hésslicher sei.
Dieser Ansicht stimmt Polos zu, was Sokrates zu folgender Beweisfiih-
rung veranlasst: Wenn wir zwei héssliche Dinge miteinander vergleichen,
dann sagen wir von einem, dass es hisslicher ist aufgrund der Tatsache,
dass es mehr Schmerz oder Schaden hervorruft als das andere (475b).
Wenn nun Unrecht tun hésslicher ist als Unrecht erleiden, dann heilit das,
dass es entweder schmerzlicher oder schlechter ist. Sieht man sich die Sa-
che nun genauer an, zeigt sich, dass das Tun von Unrecht gegeniiber dem
Erleiden von Unrecht kein Ubergewicht an Schmerz hat. Die Aussage des
Polos, dass Unrecht tun hésslicher sei als Unrecht erleiden, kann entspre-
chend nur dadurch begriindet sein, dass ersteres schlechter ist als zweite-
res, woraus folgt, dass Polos Sokrates’ urspriinglicher These, dass es
schlechter sei, Unrecht zu tun als Unrecht zu leiden, zustimmen muss und
damit auch der sich daraus ergebenden Schlussfolgerung, dass der Tyrann
bemitleidenswert ist. Damit ist nun freilich noch nicht erweisen, dass der
Tyrann auch ungliicklich ist, weshalb Sokrates seine Argumentation mit

336

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

der These fortsetzt, dass es fiir diejenigen, die Unrecht tun, besser ist, be-
straft zu werden, als ohne Strafe davonzukommen, da ihre Seele nur im
ersten Fall Besserung zu erfahren vermag. Da sich der Tyrann aufgrund
seiner Stellung nun aber jeglicher Bestrafung fiir seine Taten entzichen
kann, ist er eigentlich ein ungliicklicher Mensch (479a). Das Ergebnis von
Sokrates’ Argumentationsgang, dem Polos nur widerwillig folgt, lautet da-
her, dass der Tyrann — und damit auch der Rhetor — ohnméchtig, bemitlei-
denswert und ungliicklich ist. Alle drei Punkte resultieren fiir Sokrates aus
der Tatsache, dass der Tyrann und der Rhetor keine Vorstellung vom Ge-
rechten haben. Der Versuch von Polos, hinter die Position von Gorgias zu-
riickzugehen und die Bedeutung der Rhetorik unabhéngig von einer Be-
stimmung durch das Gerechte aufzuzeigen, ist daher gescheitert.

(c) An eben dieser Stelle nun schaltet sich Kallikles empdrt mit folgen-
der Frage in die Diskussion ein: ,[M]eint Sokrates das im Ernst oder
scherzt er?* (481b) Ihm scheinen die von Sokrates vorgetragenen Schliisse
ungeheuerlich. Dass Polos ihnen beistimmt, fiihrt er auf die Tatsache zu-
riick, dass dieser ebenso wie sein Lehrer Gorgias Sokrates aus Scham
wichtige Zugestidndnisse gemacht hat. Im Fall von Polos bezieht sich das
auf das Zugesténdnis, dass es hésslicher sei, Unrecht zu tun als Unrecht zu
leiden (482d). Mit diesem Zugestdndnis, so Kallikles, habe sich Polos in
der Schlinge des Sokrates verfangen. [hm habe schlicht der Mut gefehlt,
frei heraus zuzugestehen, dass Herrschen und Unterdriicken schone Ange-
legenheiten sein konnen. Kallikles macht es sich nun zur Aufgabe, eben
diese Behauptung zu verteidigen, indem er eine alternative Gerechtig-
keitskonzeption zu Sokrates vertritt. Diese besteht in der Auffassung, dass
»das Gerechte so bestimmt ist, dass der Bessere iiber den Schlechteren
herrscht und mehr hat* (483d). Kallikles fiihrt diese Gerechtigkeitskon-
zeption auf das Gesetz des natiirlichen Lebens zuriick, das er vom Gesetz
des kulturellen Lebens unterscheidet. Von Natur aus sei das Leben so be-
schaffen, dass die Starken keine Riicksicht auf die Schwachen nehmen
miissen, sondern ihre Machtgeliiste ausleben konnen. Die Unterdriickung
der Schwachen ist daher von Natur aus kein Unrecht, sondern vielmehr
ein Recht. Zu einem Unrecht wird es erst in jenem Moment, in dem die
Schwachen in einem Akt des gemeinsamen Aufstands das Gesetz einfiih-
ren und eben jenen natiirlichen Zustand zum Unrecht erkldren: ,,Aber ich
glaube, diejenigen, welche die Gesetze aufstellen, das sind die schwachen
Menschen und das ist die Masse. Mit Blick auf sich selbst und ihren eige-
nen Nutzen geben sie die Gesetze und verteilen Lob und Tadel. Sie jagen
den stirkeren Menschen, die féhig sind mehr zu haben, Angst ein [...] und
sagen, dass mehr zu haben, hésslich und ungerecht ist und dass darin Un-

337

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

gerechtigkeit bestehe (483b). Sokrates’ Uberzeugung, dass es besser sei,
Unrecht zu leiden, als Unrecht zu tun, gilt Kallikles entsprechend als Re-
sultat einer Kultur des Verfalls, die aus dem Ressentiment der Schwachen
gegeniiber den Starken geboren ist. Weil diese nicht in der Lage sind, sich
selbst zu helfen, ersinnen sie sich die List der Moral, um sich die Starken
untertan zu machen. Gegen die Wertvorstellung des Sokrates, dass es hiss-
lich und schéndlich sei, Unrecht zu tun, vertritt Kallikles also die Auffas-
sung, dass es hdsslich und schéindlich sei, Unrecht zu leiden. An der Stelle,
an der Polos Sokrates aus Scham heraus Zugestindnisse gemacht hat, ver-
tritt Kallikles offensiv eine alternative Gerechtigkeitskonzeption.

Sokrates wiirdigt die Offenheit, mit der Kallikles seine Position formu-
liert, mit einer Lobpreisung, da diese es ihm erlaube, seine eigene Vorstel-
lung davon, ,,auf welche Weise man leben soll“ (500c), gegen eine andere
zu messen. Er hélt Kallikles zundchst entgegen, dass die natiirliche Le-
bensform nicht zum Gliick gereichen konne, weil die nach Macht streben-
den Starken bestdndig von ihren Bediirfnissen getrieben bleiben und nie
zur Ruhe finden. Sokrates will Kallikles daher iiberreden, ,,anstatt des un-
ersittlichen und zligellosen Lebens das ordentliche Leben zu wihlen, das
an dem jeweils Vorhandenen ausreichend und genug hat.*“ (493c). Kallik-
les hélt aber nichts von einem solchen Beschrinken und MaBhalten. Der
bestindige Wechsel zwischen dem Anschwellen und dem Versiegen von
Begierden stellt fiir ihn ndmlich gerade keine Quelle von Unlust, sondern
vielmehr von Lust dar, weil hier die Dynamik des Lebensprozesses in all
ihren Facetten erfahren wird. Fiir Kallikles gleicht das Leben einer stiirmi-
schen See, auf deren Wogen das Menschenschiff segeln soll, um dessen
Hoéhen und Tiefen kennenzulernen. Nicht MéBigung, sondern das Leben in
Extremen zeichnet die natiirliche Seele aus. Die von Kallikles propagierte
Lebensform setzt sich also zusammen aus einer Apologie des Hedonismus
und des Rechts des Stéirkeren: Als erstrebenswertes Leben gilt ein Leben
in Lust, welches mit allen Mitteln herbeigefiihrt werden darf.

(d) Ganz anders freilich stellt sich die Lebensform dar, die Sokrates als
Ideal skizziert. Er unterscheidet zwischen dem Angenehmen, das Lust be-
reitet, und dem Guten, das zur Gliickseligkeit fiithrt (506¢c). Das Gute nun
ist als Verwirklichung einer bestimmten Tétigkeit zu sehen: der Tatigkeit
des Ordnens. Um das deutlich zu machen, bedient sich Sokrates einer
Analogie: Die Tétigkeit des Handwerkers besteht darin, die Elemente, mit
denen er arbeitet, in eine Ordnung zu bringen. So bringt er beim Hausbau
Ziegel und Balken so in eine Ordnung, dass sie zusammen ein Ganzes,
ndmlich ein Haus ergeben. Dieses teleologische Modell gilt es nun auf das
Individuum zu iibertragen: Wer gut sein will, muss sich selbst ordentlich

338

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

zurichten. In Bezug auf den Koérper wird eine solche Ordnung Gesundheit
(504b), in Bezug auf die Seele dagegen Besonnenheit genannt (504d). Ge-
sundheit und Besonnenheit zu verwirklichen, bedeutet nun, sich im Zwei-
felsfall gegen die eigenen Wiinsche zu stellen und die unmittelbare Lust-
empfindung hintenanzustellen. Deutlich macht Sokrates das am kranken
Korper, dem trotz seiner Geliiste bestimmte Speisen und Getrénke, die
ihm schaden, zu versagen sind. Ahnliches nun gilt fiir die Seele: Was lang-
fristig schlecht fiir sie ist, wie etwa das Nachgeben gegeniiber unmittelba-
ren Begierden, muss verhindert werden. Entsprechend kommt Sokrates zu
folgendem Schluss: ,,Geziigelt zu werden ist also fiir die Seele besser als
die Ziigellosigkeit™ (505b). Insofern er damit genau die Gegenposition zu
der von Kallikles vertretenen hedonistischen Position vertritt, ist es nicht
verwunderlich, dass Kallikles dieser Lobpreisung der MaBigung mit einer
Kritik begegnet: Sie lautet, dass das besonnene Leben bedeute, ,,wie ein
Stein zu leben* (494a). Diesem an anderer Stelle eingebrachten Vorwurf
hélt Sokrates entgegen, dass die ziigellose Seele aufgrund ihres ungeregel-
ten Verhaltens nicht dazu in der Lage ist, in Gemeinschaft mit Menschen
und Géttern zu leben. Das bedeutet einerseits, dass ihr das Lustempfinden,
das aus der Freundschaft resultiert, entgeht, andererseits aber auch, dass
sie sich in Disharmonie mit dem kosmischen Allganzen befindet, das fiir
Sokrates nach den Regeln der ,,geometrischen Gleichheit™ (508a) konstru-
iert ist, und dadurch nicht jener Gliicksempfindung teilhaftig wird, die da-
raus resultiert, dass man sich als Teil eines geordneten Ganzen weil3.

Wir sehen, wie Platon die Diskussion zwischen Kallikles und Sokrates
zum Ausgangspunkt nimmt, um eine tiefe Meinungsverschiedenheit zwi-
schen der hedonistischen und der philosophischen Lebensforen in Szene
zu setzen. Beide sehen sich im Verlauf der Auseinandersetzung dabei
wechselseitig der Kritik ausgesetzt: Wo Sokrates das Leben in Lust als ein
tierisches Leben brandmarkt, sieht Kallikles das Leben in Kontemplation
als ein versteinertes Leben. Beide werfen sich also wechselseitig vor, dass
ihre Vorstellung eines guten Lebens zu einem entfremdeten und misslin-
genden Leben filihrt. Dieser Dissens wird im Verlauf der Diskussion auch
immer deutlicher, insofern der Ton der Auseinandersetzung immer har-
scher wird: So stellt Kallikles sich zunehmend stur gegeniiber den Ausfiih-
rungen des Sokrates, etwa wenn er ausruft: ,,Ich wei3 nicht, was du redest,
Sokrates®, woraufhin Sokrates feststellen muss, dass seine Methode der
Auseinandersetzung bei Kallikles an eine Grenze zu kommen scheint.
Konnte er Gorgias und Polos noch mit Hilfe der Beweiskraft begrifflicher
Ableitungen und Analogien iiberzeugen, muss er iiber Kallikles festhalten:
,,Dieser Mensch hilt es nicht aus sich niitzen zu lassen®“. Wenn Kallikles

339

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

daraufhin bestétigend festhélt: ,,Mich interessiert nichts von dem, was du
redest (505¢), droht das Gesprich entsprechend abzubrechen und es ist
nur der Intervention von Gorgias zu verdanken, dass Sokrates das Ge-
sprach ab diesem Moment im Modus eines Dialogs mit sich selbst fort-
setzt, der nur noch hier und da von Kallikles kommentiert wird. Man kann
diesen Verlauf des Gesprichs nun einerseits als Kapitulation des Kallikles
deuten, da dieser den Argumenten des Sokrates scheinbar nichts entgegen-
zusetzen hat, andererseits ldsst sich jedoch fragen, ob sich an dem von Pla-
ton inszenierten Zusammenbruch des Gesprachs nicht auch ein ,,Misser-
folg des sokratischen Lebenswegs® zeigt.® Fiir eine solche Auslegung
scheint mir dreierlei zu sprechen: Zunichst stellt sich die Frage, ob die
Argumente, mit denen Sokrates seine drei Gespréichspartner in die Enge
treibt, wirklich iiberzeugend sind, hat doch die Forschungsliteratur in ver-
schiedenster Weise darauf hingewiesen, dass die von Sokrates vorgebrach-
ten Argumente Schwachstellen aufweisen und von seinen Gesprichs-
partner hitten ausgehebelt werden konnen.” Zweitens spricht auch die
dramatische Form der Darstellung nicht immer zu Sokrates’ Gunsten.
Vielfach wird er als rechthaberisch, ndtigend und schikanierend darge-
stellt, wie etwa an folgender Stelle: ,,Sind wir dariiber iibereingekommen
oder nicht? Antworte!” (515¢) Entsprechend wird Sokrates von seinem
Gespréachspartner vorgehalten, dass er ,,streitsiichtig” (515b) sei und seine
Methode ,,gewalttitig (505d).!° Drittens schlieBlich scheint das Gesprich

8 Vgl. Dalfen, ,Einleitung zum Kommentar®, 108. Diese These wird detaillierter
entwickelt bei: James A. Arieti, ,,Plato’s Philosophical Antiope: The Gorgias®, in:
G. Press (Hg.), Plato’s Dialogues. New Studies and Interpretations, Boston:
Rowman & Littlefield, 197-214.

9 Kaufmann weist darauf hin, dass Sokrates selbst an vielen Stellen gegen die Re-
geln seiner dialektischen Methode versto3t (Charles Kaufmann, ,,Enactment as Ar-
gument in the ,Gorgias*“, in: Philosophy & Rhetoric, Jg. 12, Heft 2, 1979, 114—
129, hier: 116f.). Levett weist auf Fehlschliisse in der Argumentation hin, vertritt
jedoch die Ansicht, dass Platon diese absichtlich in parodistischer Absicht einge-
baut hat (Brad Levett, ,,Platonic Parody in the ,Gorgias*“, in: Phoenix, Jg. 59, Heft
3/4, 2005, 210-227). Dass sich seine Gesprachspartner gegen Sokrates® Einwéande
mit alternativen Argumenten hitten verteidigen kénnen, darauf weist hin Stauffer,
The Unity of Plato’s Gorgias, 711f., 112f.

10 Vgl. zur kritischen Diskussion dieses Aspekts Thomas Irwin, ,,Coercion and objec-
tivity in Plato’s dialectic®, in: Revue Internationale de Philosophie, Jg. 40, Heft
156/157, 1986, 49-74, der Sokrates* Argumentationsweise zwar verteidigt, aber
dennoch abschliefend die Frage stellen muss, ob Kallikles von Sokrates nicht ein-
fach mundtot gemacht worden ist (ebd., 72).

340

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

auch im Hinblick auf die von Sokrates selbst explizit gemachten Ansprii-
che zu scheitern. Wenn er ndmlich im Verlauf des Gespréchs fiir sich be-
ansprucht, der einzige zu sein, der ,,die wahre politische Kunst anpacke*
(521d), und dabei gleichzeitig behauptet, dass sich der Erfolg eines Politi-
kers daran bemessen lasse, in welchem Umfang es ihm gelingt, Andere
besser zu machen (513e), scheint er sich in einem performativen Selbstwi-
derspruch zu verfangen: Zumindest fiir Polos und Kallikles gilt ndmlich,
dass sie trotz aller Zustimmung zu den von Sokrates vorgebrachten Aufe-
rungen von diesen nicht {iberzeugt werden. Kurz gesagt: Sokrates gelingt
es nicht, sie zu erreichen.!' Fithrt man sich diese drei Einwinde vor Au-
gen, ist am Ende der Auseinandersetzung keineswegs klar, wer hier eigent-
lich den Streit gewonnen hat. Die tiefe Meinungsverschiedenheit zwischen
dem hedonistischen und dem philosophischen Leben scheint fortzubeste-
hen. Vor eben diesem Hintergrund gewinnt die letzte, bisher noch nicht
behandelte Passage des Dialogs eine ganz entscheidende Bedeutung. Hier
versucht Sokrates ndmlich Kallikles in einem letzten Anlauf dadurch von
seiner Position zu liberzeugen, dass er sich der bildhaften Sprache des My-
thos bedient. Bevor ich darauf zu sprechen komme, will ich jedoch im
ndchsten Abschnitt die bis hierhin in Anschlag gebrachten Kritikstrategien
der Streitparteien genauer unter die Lupe nehmen.

Die priifende Kritik

Nachdem ich im vorhergehenden Abschnitt den Verlauf des von Platon
inszenierten Streits um Lebensformen rekonstruiert habe, gilt es nun, die
kommunikativen Mittel zu identifizieren, die von den Figuren in der Aus-
einandersetzung in Anschlag gebracht werden, um die jeweils andere Par-
tei von der Vortrefflichkeit ihrer Lebensform zu {iberzeugen und sie zu de-
ren Ubernahme zu bewegen. In den Mittelpunkt riickt dabei die Tatigkeit
der Kritik konkurrierender Lebensformen. Im Gorgias stehen dabei zu-
ndchst zwei Kritikstrategien im Mittelpunkt:

(a) Die anféngliche Auseinandersetzung zwischen Sokrates und Gorgi-
as, so hatten wir gesehen, erfolgt in erster Linie in Form einer internen

11 Auf diesen Punkt, der auch in der sonstigen Forschungsliteratur immer wieder ge-
nannt wird, weist auch unter anderem Arendt hin: ,Nichts, was Sokrates zur Ver-
teidigung seiner Paradoxa vorbringt, iiberzeugt seine Gegner auch nur einen Au-
genblick.“ (Arendt, Uber das Bése, 60)

341

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Kohérenzpriifung der von Gorgias vorgetragenen Position. Im Mittelpunkt
steht dabei die sokratische Methode des elenchos, der Widerlegung der
Ansichten der gegnerischen Partei. Diese Methode vollzieht sich meist in
drei Schritten. Sokrates richtet an jemanden, der von sich behauptet, ein
Wissender zu sein, die Frage, was dasjenige ist, von dem er ein Wissen zu
haben glaubt, worauthin der Befragte eine Definition gibt. Mit einer Reihe
weiterer Fragen legt er dann in einem zweiten Schritt die Pramissen frei,
welche den Befragten zu dieser Definition kommen lassen, bevor er in ei-
nem dritten Schritt zeigt, dass die aus den Pramissen gezogenen Schluss-
folgerungen falsch sind und diese eigentlich mit der eingangs gegebenen
Definition in Widerspruch stehen.'> Im Gorgias hat das zur Folge, dass
seine Gesprichspartner entweder ihre anfingliche Definition revidieren
(Gorgias), zugeben, dass sie nicht mehr weiter wissen (Polos), oder durch
alternative Gesprachspartner (Kallikles) ersetzt werden. Das dreistufige
Verfahren des elenchos dient in erster Linie dazu, zu priifen, ob die jewei-
ligen Gesprachspartner eine schliissige und widerspruchsfreie Position
vertreten. Dort, wo das nicht der Fall ist, miissen entweder weitere Defini-
tionen und Pramissen nachgetragen werden oder es miissen dort, wo sich
Widerspriiche auftun, bereits gemachte Aussagen und Voraussetzungen
revidiert werden. Solange dies moglich ist, wirkt die sokratische Methode
produktiv: Sie fithrt dazu, dass die von den jeweiligen Gespriachspartnern
vertretenen Positionen immer klarer zutage treten. Im Fall von Gorgias
zeigt sich etwa, dass die Frage danach, was die Kunst der Rhetorik ist, nur
dann ausreichend beantwortet werden kann, wenn man die Lebensform, in
welche sie eingebettet ist, expliziert, was Kallikles mit seiner Darlegung
der hedonistischen Lebensform leistet. Destruktiv wird die sokratische
Methode nun in jenem Moment, in dem sich zeigt, dass die vertretene Po-
sition nicht auf eine umfassende, verniinftige Lehre zurlickgefiihrt werden
kann, weil sie entweder nicht mit Anderen von der betroffenen Person ver-
tretenen Meinungen zusammenstimmt oder auf falschen logischen
Schlussfolgerungen beruht. Dort, wo die von den jeweiligen Gesprachs-
partnern vorgebrachte Position derartige Unstimmigkeiten aufweist, er-

12 Umstritten ist dabei die Frage, ob Sokrates die Pramissen selbst auf ihren Wahr-
heitsgehalt untersucht oder nur die Schlussfolgerungen, die sich aus ihnen ergeben.
Vgl. zu dieser Diskussion den Beitrag von Hugh Benson, ,,Socratic Method*, in:
Donald Morrison (Hg.), The Cambridge Companion to Socrates, New York: Cam-
bridge University Press 2011, 179-200.

342

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

weist sie sich als unhaltbar, so dass sie aus dem Streit um Lebensformen
ausscheidet.

Die von Sokrates praktizierte Methode des elenchos konnen wir als
Beispiel jener Form der Kritik verstehen, die gegenwértig meist unter dem
Stichwort der internen oder der interpretativen Kritik verhandelt wird.'?
Ihr zentrales Charakteristikum besteht darin, dass sie die Position ihres
Gegentibers nicht von aufien beurteilt, sondern die von diesem selbst ex-
plizit anerkannten normativen Maf3stédbe iibernimmt, um ihm anhand die-
ser den Spiegel vorzuhalten. Interne Kritik priift, ob die von Anderen ver-
tretenen Meinungen sich {iberhaupt stimmig und plausibel vertreten las-
sen. Thre Riickfragen wirken dabei vertiefend, da sie die betroffenen Par-
teien noétigt, Streitpunkte zu prizisieren und Ansichten genauer auszufor-
mulieren. Interne Kritik verhindert so, dass die Streitparteien aneinander
vorbeireden. Insofern sie nun aber lediglich darauf abzielt, die interne
Stimmigkeit einer Streitposition zu priifen, kann sie nicht selbst als ein
Werben um Zustimmung zu einer Lebensform verstanden werden. Zwar
iibt sie dort, wo sie destruktiv wird, eine eliminative Funktion aus, die da-
zu fiihrt, dass das Gegeniiber seine Position aufgeben muss, jedoch er-
bringt sie damit lediglich den Nachweis, dass es sich bei der entsprechen-
den Gegenposition nicht um eine umfassende, verniinftige Lehre gehan-
delt hat. Interne Kritik ist daher kein Mittel, um eine Entscheidung im
Streit um Lebensformen herbeizufiihren, sondern vielmehr ein Mittel, den
Boden fiir einen solchen Streit zu bereiten, indem eben jene Positionen
aussortiert werden, die sich als lediglich episodenhafte, unschliissige oder
unzuldngliche Ansichten erweisen. Interne Kritik hat entsprechend einen
bereinigenden Charakter: Sie dient dem Schutz vor Irrtiimern, die unum-
ginglich mit unseren stets fehleranfilligen Uberzeugungen verbunden
sind.

(b) Es sind eben diese Grenzen der internen Kritik, die Platon dazu ge-
bracht haben mogen, den Gorgias so zu gestalten, dass Sokrates sich hier
nicht nur kritisch mit der Lebensform seiner Gespréachspartner auseinan-
dersetzt, sondern auch offensiv seine eigene Lebensform propagiert. Pla-
ton ermdglicht dies darstellerisch durch eine Umkehrung der Gespréichs-
rollen: Wahrend Sokrates im Gesprich normalerweise die Fragerolle

13 Einen guten Uberblick geben die Arbeiten von Mattias Iser, Fortschritt und Empo-
rung. Grundlagen einer kritischen Theorie der Gesellschaft, Frankfurt a. M.:
Campus 2008, Kap. 1; und Arnd Pollmann, Integritdit. Aufnahme einer sozialphilo-
sophischen Personalie, 2. Aufl., Bielefeld: transcript 2018, Kap. 1.

343

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

iibernimmt und seine Gespréichspartner die Rolle der Respondenten, wird
er in der Auseinandersetzung mit Polos und zum Teil auch in der Ausei-
nandersetzung mit Kallikles selbst zum Antwortenden. Das ermoglicht es
ihm, seine Uberzeugungen frei und geradeheraus zu formulieren: etwa,
dass der Tyrann ohnmichtig, bemitleidenswert und ungliicklich sei und
dass es besser sei, Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun. Insofern Sokrates
bei der Befragung durch sein Gegeniiber — die nicht immer ganz unfallfrei
vonstattengeht, da Sokrates Polos wiederholt dariiber aufklaren muss, dass
er vergessen hat eine Frage zu stellen bzw. mehrere Dinge auf einmal ge-
fragt hat (466¢) —in der Lage ist, die Grundlagen dieser Uberzeugungen
zu explizieren und zu zeigen, dass diese auf einem kohérenten Gedanken-
system beruhen, vermag er die von ihm propagierte philosophische Le-
bensform als eine umfassende, verniinftige Lehre auszuweisen. Mehr
noch: Sokrates beansprucht, dass nur diese Lebensform es ermoglicht, in
Freundschaft mit Menschen und Géttern zu leben und damit zur wahren
Gliickseligkeit zu finden.

Insofern Sokrates die philosophische Lebensform als Alternative zur
hedonistischen Lebensform preist, kann ihre Explikation als ein exempla-
rischer Fall jener Kritik gelten, die oftmals als externe oder welterschlie-
Bende Kritik bezeichnet wird.'* Das Hauptmerkmal dieser Kritikform be-
steht darin, dass sie die Maf3stdbe ihrer Kritik nicht mehr den Ansichten
ihres Gegeniibers entnimmt, sondern eigenstindige Ansichten prisentiert,
die auf ginzlich anderen Maf3stdben beruhen. Der externen Kritik geht es
daher in erster Linie darum, deutlich zu machen, dass die Welt auf ganz
andere Weise gesehen und bewertet werden kann. Sie vertritt neue, alter-
native und oftmals kontraintuitiv erscheinende Uberzeugungen, durch
welche sie eingefahrene Vorstellungen des status quo ins Wanken bringt.
Aufgabe der externen Kritik ist dabei eine Horizonterweiterung: Sie will
den von ihr adressierten Personen deutlich machen, dass die Dinge auch
anders gesehen werden konnen, als sie jetzt sind. Das ist ihr provokatives
Moment. Dariiber hinaus will sie aber auch geltend machen, dass ihre Ad-
ressat_innen die Dinge anders sehen sollten, als sie es derzeit tun, weil
sich die Welt im Lichte der neuen Perspektive als sinnvoller erweist. Das
ist ihr normatives Moment. Eben dieses erweist sich jedoch als Schwach-
stelle der externen Kritik: Weil sie nicht an bestehende normative Selbst-

14 Vgl. emeut Iser, Fortschritt und Empérung, Kap. 1; sowie Pollmann, Integritdt,
Kap. 1.

344

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

verstdndnisse ihrer Adressat innen ankniipft, sondern génzlich neue Nor-
men ins Spiel bringt, gelingt es ihr nur schwerlich, diese zu {iberzeugen.
Aus der Innenperspektive der kritisierten Lebensform und derjenigen, die
sich in ihr zuhause fiihlen, wird die alternative Lebensform nur wenig at-
traktiv erscheinen, bedeutet sie doch nicht nur, das gewohnte Leben auf-
zugeben, sondern auch, eine unplausible Sicht auf die Welt zu iiberneh-
men. Externe Kritik wird sich daher vor allem fiir diejenigen als attraktiv
erweisen, die unter einer bestimmten Lebensform leiden und fiir welche
die AufschlieBung einer génzlich neuen Perspektive mit dem Versprechen
auf ein erfiillteres Leben einhergeht. Wo das nicht der Fall ist — wie etwa
im Gorgias — wird externe Kritik kraftlos bleiben.

Insofern es interne und externe Kritik in erster Linie mit begrifflich-
systematischen Fragen der Bedeutung und der Passung zu tun haben, will
ich beide Formen unter dem Begriff der ,priifenden Kritik® fassen. Fiir
sich genommen scheint die protreptische Kraft der internen als auch der
externen Kritik von Lebensformen beschriankt zu sein. Erstere vermag le-
diglich zu priifen, ob konkurrierende Positionen iiberhaupt diskursfdhig
sind, letzte vermag lediglich eine Welt von Mdglichkeiten zu skizzieren,
ohne dabei einen Anker im Hier und Jetzt zu finden. Gleichwohl kénnen
interne und externe Kritik in ihrem koordinierten Zusammenspiel Wer-
bungskraft entwickeln. Dort ndmlich, wo sich die Position einer Streitpar-
tei als unhaltbar erweist und gleichzeitig ein sinnvolles Angebot einer al-
ternativen, in sich schliissigen Lebensform unterbreitet wird, kann es ge-
lingen, die andere Partei von der je eigenen Lebensform zu iiberzeugen.

Die darstellende Kritik

Es mag auf den ersten Blick so scheinen, als hitte uns der Gorgias-Dialog
in eine Sackgasse gefiihrt, da weder interne noch externe Kritik bei den
Gespréachspartnern von Sokrates fruchten. Obwohl dieser sie in Wider-
spriiche zu versticken und seine eigene Position auszustellen vermag, hal-
ten sie an ihrer hartndckigen Ablehnung jener Schlussfolgerungen fest,
von denen Sokrates behauptet, sie seien ,,gebunden mit eisernen und stih-
lernen Griinden® (509a). Man kann diese Ablehnung von Gorgias, Polos
und Kallikles nun entweder auf den Umstand zuriickfiihren, dass die von
Sokrates angefiihrten Griinde doch nicht so zwingend sind, wie von ithm
selbst behauptet oder schlicht und ergreifend auf die Sturheit seiner beiden
Gespréachspartner. Im einen wie im anderen Fall st68t man auf den Um-
stand, dass sich Kritik oftmals gegen Widerstinde vollzieht. Reichweite

345

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

und Grenze von Kritik miissen sich daher immer auch daran bemessen las-
sen, ob sie ihre Adressat innen zu erreichen vermag. Vor eben diesem
Hintergrund ist es bedeutend, dass Kritik im Dialog nicht nur im Modus
der argumentativen Priifung vorgebracht wird, sondern auch in Form einer
dramatischen In-Szene-Setzung.'> Betrachtet man den Text auf diese Di-
mension hin, lassen sich zwei Modi einer darstellenden Kritik unterschei-
den:

(a) Als Vertreter einer darstellenden Kritik tritt im Dialog zunichst
nicht Sokrates, sondern Kallikles auf. Dieser artikuliert an jener Stelle, an
der er das Recht der Stirkeren rechtfertigt, den Verdacht, dass die herr-
schenden Gesetze das Resultat eines Ressentiments der Schwachen sind.
Aufgrund ihrer Unterlegenheit, so argwohnt Kallikles, reden die Schwa-
chen den Besseren ndmlich ein, dass es hisslich und ungerecht sei, mehr
zu haben als die Anderen (483c¢). Ihre Pointe erfdhrt diese Position im Dia-
log nun dadurch, dass Sokrates fiir Kallikles zu den Schwachen zahlt, weil
er die Méchtigen mit seiner Methode provoziert, ihn seine philosophische
Lebensform aber gleichzeitig wehrlos gegen deren Angriffe zuriicklésst,
da sie auf dem Grundsatz beruht, dass es besser sei, Unrecht zu leiden, als
Unrecht zu tun. Da Gorgias und Polos von Kallikles aufgrund ihrer Kunst,
Macht in der Polis auszuiiben, zu den Starken gerechnet werden, gleicht
der Konflikt zwischen den Streitparteien dem oben angesprochenen Kon-
flikt zwischen Starken und Schwachen. Sokrates steht dabei fiir den
schopferischen Charakter des Ressentiments, insofern es ihm aus der Per-
spektive von Kallikles nur mithilfe von ,,Schurkerei” und ,,schlauen
Tricks* gelingt, Gorgias und Polos in der Auseinandersetzung niederzu-
ringen (483a). Dahinter verbirgt sich der Vorwurf, dass er beide dffentlich
zu beschdmen drohte. Nur aus Sorge vor solcher Scham haben Gorgias
und Polos dem Sokrates eben jene Zugestdndnisse gemacht, mit welchen
er sie spiter in die Enge getrieben hat —im Fall des Gorgias das Zuge-
standnis, dass er seinen Schiilern das Gerechte lehren werde, im Fall des
Polos, dass es schidndlicher sei, Unrecht zu tun, als Unrecht zu leiden.
Dadurch jedoch, so Kallikles, hat sie Sokrates in seiner ,,Schlinge* gefan-
gen und ,,zum Schweigen gebracht* (482¢).

Die von Kallikles vorgetragene Kritik l4sst sich als eine exemplarische
Form der genealogischen Kritik verstehen, wie sie spéter vor allem bei

15 Vgl. dazu auch: Tilo Wesche, ,,Reflexion, Therapie, Darstellung. Formen der Kri-
tik“, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), Was ist Kritik?, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2009, 193-220.

346

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Friedrich Nietzsche weiter ausgearbeitet worden ist. Die genealogische
Methode erfdhrt bei ihm insofern eine Prézisierung, als dasjenige, was von
Kallikles hier nur angedeutet wird, systematisch vertieft und ausformuliert
wird. Wenn Nietzsche es sich zur Aufgabe macht, eine ,,Kritik der morali-
schen Werthe* zu liefern, die den ,,Werth dieser Werthe* infrage stellt,'®
dann will er nicht einfach eine historische Abhandlung schreiben, die sich
in der neutralen Darstellung von Vergangenem {ibt, sondern es handelt
sich vielmehr um eine dramatisierende Methode, welche eine spekulative
Vorgeschichte der Entstehung der Moral mit dem Ziel prasentiert, bei den
Lesenden Inakzeptabilitdt zu erzeugen. Das soll dadurch erreicht werden,
dass man nach der Lektiire der genalogischen Erzéhlung nicht mehr derje-
nige sein will, der man ist, weil man sich nicht mehr mit dem eigenen
Gewordensein identifizieren kann. Martin Saar beschreibt die Aufgabe der
Genealogie entsprechend folgendermaflen: ,,Erzdhle mir die Geschichte
der Genese meines Selbstverstindnisses und Selbstverhiltnisses als eine
Geschichte der Macht, und zwar auf eine solche Weise, dass ich beim Zu-
horen so, wie ich glaube, unwiderruflich sein zu miissen, nicht mehr sein
will, und so, dass ich beim Zuhdren auch begreife, dass ich nicht so sein
muss.*!” Saar beschreibt das genealogische Verfahren dabei als aus drei
Elementen zusammengesetzt: Genealogien setzen erstens eine praxeologi-
sche Konzeption von Subjektivitit voraus, die davon ausgeht, dass sich
Selbstverhiltnisse von Individuen in Lebensformen herausbilden. Zwei-
tens machen es sich Genealogien zur Aufgabe, die Machteffekte, die mit
den institutionalisierten Praktiken einer Lebensform verbunden sind, auf-
zusuchen und auszustellen, was drittens in einer narrativ-rhetorischen
Form présentiert wird, die ihre Adressat innen durch Kontrasteffekte zu
einer Distanzierungsbewegung von ihrer eigenen Lebensform fiihren soll.
Genealogische Kritik versucht also im Gegensatz zur priifenden Kritik
nicht einfach, ihr Gegeniiber mit Griinden zu iiberzeugen, sondern mittels
eines Narrativs zu erreichen. Im Mittelpunkt steht hier der Abbau von
Deutungswiderstdnden auf Seiten der anderen Streitpartei. Dies soll nicht
dadurch erreicht werden, dass diese in Widerspriiche verstrickt wird, son-
dern dadurch, dass sie von der erzéhlerischen Kraft fortgerissen wird. Ge-
nealogische Kritik lebt entsprechend von ihrer dramatischen Inszenierung.

16 Friedrich Nietzsche, Genealogie der Moral, in: Kritische Studienausgabe, Bd. 5,
hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen: dtv 1999, 253.

17 Martin Saar, ,,Genealogische Kritik“, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), Was
ist Kritik?, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, 247-265, 252.

347

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Freilich bleibt die genealogische Kritik dabei ganz im Modus der Negati-
on: Sie zielt nicht auf den Entwurf einer alternativen Lebensform, sondern
lediglich auf eine Kritik des Bestehenden. Als politische Werberede eignet
sie sich daher nur bedingt, da ihr stets vorgehalten werden kann, dass kei-
ne besseren Alternativen zur Verfiigung stehen. Am Ende des Dialogs pré-
sentiert uns Platon nun aber eine weitere Form der protreptischen Kritik,
die diesen Mangel ausgleichen kann.

(b) Nachdem Sokrates mit den Mitteln der philosophischen Kritik an
den hartnédckigen Widerstinden von Polos und Kallikles gescheitert ist,
lasst Platon ihn am Ende des Dialogs einen letzten Versuch starten, seine
Gespréachspartner zu iiberzeugen. Dieser besteht darin, dem Kallikles fol-
genden Mythos zu erzdhlen: Nach ihrem Tode werden die Seelen der
Menschen vor Gericht gestellt und fiir ihr Leben von den Géttern belohnt
oder bestraft. Die Gerechten werden dabei auf die ,,Insel der Seligen ge-
schickt, wihrend die Ungerechten in den ,,Tartaros” kommen, um dort
Qualen zu ertragen (523b). Zur Zeit des Kronos waren es dabei Lebende,
die iiber die Betroffenen am Tag ihres Todes urteilten. Das hatte zur Folge,
dass die Urteile oftmals schlecht gefdllt waren, da Ansehen und Fiirspra-
che immer wieder zu Fehlurteilen fiihrten, und Ungerechte auf der Insel
der Seligen landeten wie umgekehrt Gerechte im Tartaros. Um diesen
Mangel zu beheben, veranlasste Kronos’ Sohn Zeus, dass das Gericht erst
nach dem Tode der Betroffenen tagen solle und alle Seelen dabei nackt
aufzutreten haben, damit allein deren moralische Beschaffenheit zum
MaBstab der Beurteilung werde. Fortan sollte das Urteil {iber den Weg,
den eine Seele einschlégt, also nicht mehr von &uBerem Ansehen beein-
flusst sein, sondern ganz von den gerechten bzw. ungerechten Taten ab-
hingen, die sich in ihr widerspiegeln. Entsprechend werden machtvolle
Konige, Feldherren und Héndler, die sich der Liige, des Meineids und der
Betriigerei schuldig gemacht haben, in der Unterwelt landen, wohingegen
Andere, ,,die fromm und mit der Wahrheit gelebt haben* (526¢), auf die
Insel der Seligen geschickt werden.

Platon lésst Sokrates betonen, dass der vorgebrachte Mythos, obwohl
es sich bei ihm blofl um eine Geschichte handelt, dennoch ein ,,verniinfti-
ges Argument® (523) sei. Er nimmt dabei auf den Umstand Bezug, dass
mythos und logos ihrem Begriffsgehalt nach urspriinglich beide eine ,,ver-
niinftig darstellende Rede” bedeuten, mit dem Unterschied, dass diese
einmal in argumentativer und einmal in erzdhlerischer Form vorgerbacht

348

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

wird.'® Entsprechend kann der Mythos zunichst als erzihlerische Transpo-
sition von Sokrates’ Hauptargument, dass es schlechter sei, Unrecht zu
tun, als Unrecht zu leiden, verstanden werden. Erstens ndmlich macht der
Mythos deutlich, dass nur die gerechte Seele, in welcher sich tugendhaftes
Benehmen widerspiegelt, auf die Insel der Seligen gelangt. Zweites zeigt
sich, dass héssliche Seelen sich in alten Zeiten zwar mit den Mitteln der
Rhetorik von ihrem grausamen Schicksal freimachen konnten, durch die
Reformen des Zeus das Mittel der Rhetorik aber wirkungslos geworden
ist, da fortan alle Seelen nackt und sprachlos vor ihren Richtern auftreten
miissen. Und es ist drittens fiir das Schicksal der Seele ganz gleich, wel-
chen Rang man im Leben eingenommen hat: Im Gegensatz zu Ruhm und
Ansehen konnen Besonnenheit und Mal3 ndmlichen auch von jenen er-
reicht werden, die ein ungliickliches Schicksal erfahren. Daher konnen die
Armen und Elenden, die im Leben kein Unrecht getan haben, auf die Insel
der Seligen gelangen, wohingegen Kdnige und Fiirsten, die sich des Un-
rechts schuldig gemacht haben, die Qualen des Tartaros ertragen miissen.
Ich mochte die von Platon vorgebrachte Kritik hier als utopischen Kri-
tik bezeichnen, weil sie mit der dramatischen Darstellung eines Nicht-
Ortes arbeitet, dem Thomas Morus spéterhin den Namen Utopia verleihen
wird.!” Auf den ersten Blick scheint es sich bei der utopischen Kritik nun
lediglich um eine Wiederholung eben jener Aussagen zu handeln, die Pla-
ton bereits zuvor vorgebracht hat. Edmond bezeichnet den Mythos ent-
sprechen auch als bloBe ,,Handmaid of philosophy*.?’ Das scheint sich gut
mit jenen Uberlegungen zur Dichtkunst zusammenzufiigen, die Platon in
der Politeia vorbringt. Thr werden hier zwar padagogische und heuristi-
sche Funktionen fiir die philosophische Erziehung zugesprochen, gleich-

18 Christian Schifer, ,,Mythos/Mythenkritik“, in: Christoph Horn, J6rn Miiller und
Joachim Soder (Hg.), Platon-Handbuch, 2., aktualisierte und erweiterte Auflage,
Stuttgart/Weimar: Metzler 2017, 316-321, 317. Zur literarischen Bedeutung der
Mythen bei Platon vgl. weiterhin: Glenn W. Most, ,,Plato’s Exoteric Myths®,
sowie: Christopher Rowe, ,,The Status of the Myth of the Gorgias, or: Taking Plato
Seriously , beide in: Catherine Collobert, Pierre Destrée und Francisco J. Gonza-
lez (Hg.), Plato and Myth, Leiden/Boston: Brill 2012, 13-24 und 187-198.

19 Zur Form der utopischen Kritik vgl. Miguel Abensour, Utopia. From Thomas
More to Walter Benjamin, tibers. v. Raymond N. MacKenzie, Minneapolis: Univo-
cal 2017.

20 Radcliffe G. Edmonds III, Myths of the Underworld Journey: Plato, Aristophanes
and the ,Orphic‘ Gold Tablets, Cambridge: Cambridge University Press 2004,
169.

349

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

wohl bleibt sie als Ganze der Philosophie untergeordnet, welche iiber ihre
Inhalte, Form und Darbietung zu wachen hat. Hier gilt es jedoch zwei un-
terschiedliche Fragen auseinanderzuhalten: einerseits die Frage, ob sich in
der narrativen Erzéhlung etwas aussagen ldsst, was in argumentativer
Form nicht ausgesagt werden kann, und andererseits die Frage, ob die Er-
zahlung den gleichen Stoff besser zur Geltung bringen kann. Dass Platon
sich im Gorgias mit letzterer Frage auseinandersetzt, wird an jenen Stellen
deutlich, an denen er gegen Ende des Dialogs eine schlechte von einer gu-
ten Rhetorik unterscheidet (503a).>! Letztere soll es ihm erlauben, sein
Vorhaben, die Seelen der Biirger besser zu machen, auch gegen Wider-
stinde durchzukdmpfen.

Der protreptische Kraftiiberschuss der mythischen Erzdhlung gegen-
iiber der argumentativen Rede ldsst sich an drei Punkten deutlich machen.
Erstens wird die mythologische Kritik im Modus der Untertreibung vor-
gebracht. Sokrates redet seine abschlieBende Erzdhlung zunichst einmal
klein, indem er sie als eine blo3e Geschichte bezeichnet, die auch ,,alte
Frauen* hétten erzdhlen konnen und die Kallikles wohl sicherlich fiir
,.wertlos“ halten werde (527a). Im Unterschied zur Methode des elenchos,
die wiederholt mit dem Vorwurf der Rechthaberei konfrontiert war, steht
in der mythischen Erzéhlung daher die Dimension der Kritik gerade nicht
im Mittelpunkt. Das Zuriicktreten von Einwédnden und Beanstandungen
soll dabei dafiir sorgen, dass sich das Gegeniiber dem strukturellen Inhalt
der Erzdhlung nicht verschliet, sondern 6ffnet. Es ist also gerade das Ab-
sehen von persuasiven Mitteilungsabsichten, welches die erste Pointe der
mythischen Kritik ausmacht. Narrationen stellen zweitens Verdichtungen
von komplexen Sachverhalten dar. Ihre szenische Bearbeitung erlaubt es,
einen neuen Blick auf das Ganze und den Zusammenhang seiner Teile zu
erlangen. Ahnlich wie Gleichnisse setzen sie etwas ins Bild. In diesem
Prozess transformieren sie ein gedankliches Erfassen in ein sinnliches Er-
fassen und verleihen ihm so visuelle Konkretion und Plastizitdt. Geschich-
ten, so lautet daher die zweite Pointe, verleihen gedanklichen Einsichten
anschauliche Evidenzen. Gestlitzt wird dieser Vorgang drittens dadurch,
dass der sokratische Mythos nicht einfach frei erfunden ist, sondern mit
Versatzstiicken aus bekannten Uberlieferungen angereichert ist. So beginnt
der Mythos mit Verweis auf Homer (523a), dessen Heldengeschichten fiir

21 Hans Blumenberg spricht davon, dass Platon auf der Suche nach einer ,,Rhetorik
des gegenrhetorischen Arguments® ist (Hans Blumenberg, Die Verfiihrbarkeit des
Philosophen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2000, 92).

350

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Gorgias, Polos und Kallikles vorbildhaft sind und ihnen so eine Identifika-
tion mit der vorgetragenen Geschichte ermdglichen. Gegeniiber formalen
theoretischen Argumentationsketten besitzen Narrationen zudem einen
Spannungsbogen, der mit einer affektiven Investition in den Handlungs-
verlauf einhergeht. Die dritte Pointe lautet daher, dass Narrationen eine
Eigendynamik besitzen, die besser als argumentative Schlussfolgerungs-
sequenzen dazu geeignet ist, ihr Gegeniiber mitzureilen und zu einem
Perspektivwechsel zu bewegen.

Fassen wir zusammen: Genealogische und utopische Kritik operieren
mit dem aufweisenden Effekt von Geschichten. Ich mochte beide Formen
der Kritik daher als darstellende Kritik bezeichnen. Freilich operieren bei-
de dabei auf ganz unterschiedliche Weise: Wéhrend die Genealogie mit
den Mitteln der Ubertreibung und der Kontrastbildung bei den Betroffenen
dadurch eine Distanzierung von der eigenen Lebensform hervorzurufen
versucht, dass sie deren dunkle Herkunftsgeschichte aufgedeckt, zielt die
Utopie mit den Mitteln der Untertreibung und Bildhaftigkeit darauf, Ver-
hértungen und Befangenheiten auf Seiten der Streitpartner innen abzu-
bauen und so das Gegeniiber von der eigenen Lebensform zu iiberzeugen.
Wo die genealogische Kritik also in erster Linie destruktiv arbeitet, arbei-
tet die utopische Kritik produktiv. Ahnlich wie im Fall der priifenden Kri-
tik gilt dabei auch hier, dass es das Zusammenspiel von destruktiven und
produktiven Momenten ist, durch welches die grofite protreptische Kraft
entfaltet wird. Dort, wo die eigene Lebensform durch eine genealogische
Erzéhlung in die Krise gerdt und die utopische Erzdhlung eine alternative
Lebensform zur Uberwindung einer solchen Krise bereitstellt, besteht die
gerechtfertigte Hoffnung, die andere Streitpartei zu einem politischen
Wechsel der Lebensform bewegen zu konnen. Freilich steht gerade die
darstellende Kritik immer im Verdacht, es mit den Mitteln der Kontrast-
bildung und der Dramatisierung zu iibertreiben und zu einem blof3 eristi-
schen Durchsetzungsspiel zu werden. Die Ubernahme einer Lebensform
erfolgt dann nicht mehr aus Einsicht, sondern ist nur noch ein Resultat von
Wortgewalt — sie erfolgt also gleichsam blind. Es stellt sich daher die Fra-
ge, ob es noch eine alternative Moglichkeit protreptischer Kritik gibt, die
dieser Gefahr entgeht. Das bringt uns zur rekonstruktiven Kritik von Le-
bensformen.

351

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Die rekonstruktive Kritik

Der Gorgias endet mit dem Mythos von der Insel der Seligen, ohne dass
wir erfahren, ob sich Sokrates’ Streitpartner von seiner Position iiberzeu-
gen lassen. Nehmen wir nun fiir den Moment an, dass sich mindestens ei-
ner von Sokrates drei Streitpartnern der aufgezeigten Form der darstellen-
den Kritik widersetzt und sich nicht von der philosophischen Lebensform
iiberzeugen lasst, weil er die darstellende Kritik als manipulativ erachtet.
Was bleibt uns dann noch? Hat der Streit um Lebensformen an diesem
Punkt sein Ende erreicht? Kann nun nur noch ein Kompromiss zwischen
den Streitparteien weiterhelfen? Oder konnte der Streit noch einen anderen
Fortgang nehmen? Ich mdchte im Folgenden argumentieren, dass wir bei
Platon noch eine dritte Form der Kritik finden kénnen. Ausgefiihrt finden
wir diese in den politischen Hauptwerken Platons, der Politeia und den
Nomoi. Beide schlieBen insofern an den Gorgias an, als sie auf Basis der
Frage nach der besten Verfassung die Frage nach der besten Lebensform
aufnehmen. Dabei bringen sie eine Form der Kritik in Anschlag, die ich
als rekonstruktive Kritik bezeichnen méchte. Ahnlich wie bei den vorher-
gehenden Formen der priifenden und der darstellenden Kritik lassen sich
auch hier zwei Unterformen ausdifferenzieren: die devolutive und die evo-
lutive Kritik. Wenden wir uns zundchst der devolutiven Kritik zu:

(a) Platon macht es sich im 8. Buch der Politeia zur Aufgabe, die
Uberlegenheit der von ihm skizzierten idealen Staatsform gegeniiber vier
anderen Staatsformen aufzuzeigen. Insofern er dabei unter dem Begriff
der Staatsform weniger die Beschaffenheit der politischen Institutionen-
ordnung des jeweiligen Gemeinwesens als die damit jeweils verbundene
Lebensform fasst, kniipft seine Auseinandersetzung hier thematisch an die
im Gorgias verhandelten Themen an.?? Die diversen Verfassungen unter-
scheiden sich nun zundchst darin, mithilfe welches Gutes sie meinen,
Gliickseligkeit erreichen zu konnen. In der Timokratie ist dies das Gut der
Ehre, in der Oligarchie der Reichtum, in der Demokratie die Freiheit und
in der Tyrannei die Macht. Keines dieser vier Giiter, so will uns die Poli-
teia vor Augen fiihren, kann dem Menschen per se zu Gliickseligkeit ver-

22 Malcom Schofield (Plato. Political Philosophy, Oxford: Oxford University Press
2006, 266f.) und Ivan Jordovic (Taming Politics, Plato and the Democratic Roots
of Tyrannical Man, Stuttgart: Franz Steiner 2019, 139) sprechen sogar davon, dass
erst die Argumentation in der Politeia Sokrates‘ Auseinandersetzung mit Gorgias,
Polos und Kallikles zum Abschluss bringt.

352

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

helfen. Ohne das richtige Mal fiihrt das Streben nach ihnen vielmehr zum
Misslingen der jeweiligen Lebensform. Platon will uns jedoch nicht nur
das Scheitern der jeweiligen Verfassungsformen durch den immanenten
Nachvollzug ihrer Lebensform deutlich machen, sondern zugleich auch
zeigen, dass die Abfolge der vier Verfassungsformen in einem internen
Verfallszusammenhang steht, der geradewegs in das Gegenteil der idealen
Staatsform fiihrt. Sehen wir uns das zunéchst genauer an, indem wir So-
krates’ Kritik zundchst in Kiirze rekonstruieren.

Beginnen wir mit der Timokratie. Sie steht fiir jene Verfassung, in wel-
cher die Regierungsamter auf der Basis von Ehrwiirdigkeit vergeben wer-
den. Ehre erlangt das Individuum dabei vor allem im Zuge ,.kriegerischer
Taten®, in welchen es seine Tapferkeit unter Beweis stellt.>* Werden politi-
sche Amter nun allein auf der Basis von Ehre vergeben, hat das fiir die
Gesellschaft schwerwiegende Folgen. Das zeigt sich, wenn wir uns der
gesellschaftlichen Reproduktion ihrer Mitglieder durch Bildung zuwen-
den. Die Kriegerkaste wird ndmlich in der Erziehung der Jugend weniger
auf die musische Vernunfterziechung Wert legen als vielmehr auf die gym-
nastische Kérperertiichtigung.?* Fiir die seelische Verfasstheit der Jugend
bedeutet dies, dass unter der Timokratie jener Seelenteil zur Vorherrschaft
gelangt, den Sokrates im Unterschied zum verniinftigen und begehrenden
Seelenteil als den mutigen Seelenteil bezeichnet. Unter seiner Herrschaft
wird im verniinftigen Seelenteil die Ausbildung von ,,List* geférdert und
im begehrenden Seelenteil ,,Wetteifer” und ,,Ehrsucht“.?> Allesamt Fihig-
keiten, die der timokratische Mann im Krieg gut gebrauchen kann.
Herrscht nun allerdings kein Krieg, sondern Frieden, muss der Wettstreit
um Ehre im Inneren der Gemeinschaft ausgetragen werden, wodurch sich
die fiir die Verteidigung forderlichen Fahigkeiten auf destruktive Weise
verkehren. Indem ein jeder danach strebt, den Anderen an Ehre zu iiber-
treffen, richten sich Streitlust und List gegen die Mitbiirger, so dass im
timokratischen Gemeinwesen eine zerstorerische ,,Zwietracht* entsteht.?

23 Platon, Politeia, 549a (Zitate nach: Platon, Sdmtliche Werke, Bd. 2, libersetzt von
Friedrich Schleiermacher, hg. v. Ursula Wolf auf der Grundlage der Bearbeitung
von Walter Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambock, Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt 1994).

24 Ebd., 548b.

25 Ebd., 548a und 548c.

26 Ebd., 547b.

353

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Die auf dem Gut der Ehre gegriindete Timokratie ist daher nicht in der La-
ge, zuverléssig und dauerhaft zur Gliickseligkeit zu fithren.

Die oligarchische Gesellschaft erwichst nun gleichsam aus den ge-
nannten Defiziten der timokratischen Gesellschaft. Sokrates erldutert dies
folgendermalien: Der Sohn eines timokratischen Mannes wird Zeuge, wie
sein Vater im Zuge streitender Auseinandersetzungen seine ,,biirgerliche
Ehre* und sein ,,Vermdgen* verlieret.”” Bei diesem Anblick regt sich beim
Jiingling ,,Furcht*.?® Er realisiert, dass das Gut der Ehre die Individuen
ganz in die Abhidngigkeit von Anderen bringt und sich zudem als ein
fliichtiges Gut erweist, das von heute auf morgen verloren gehen kann. An
die Stelle des Guts der Ehre riickt er daher das Gut des Reichtums. Damit
stoft er zugleich den mutigen Seelenteil von seinem ,,Thron in seiner See-
le* herab und iibertrdgt die Vorherrschaft nun dem begehrenden Seelenteil,
den er unter die Leitung der Besonnenheit stellt.” , Sparsamkeit* und
LArbeitsamkeit werden dabei zu den hervorstechenden Merkmalen des
oligarchischen Jiinglings.*® Mit ihrer Hilfe macht er sich die beiden ande-
ren Seelenteile untertan: Den verniinftigen Seelenteil lisst er dariiber grii-
beln, wie aus ,,wenigem Gelde vieles wird“ und den mutigen Seelenteil
heiBt er ,nichts anderes zu bewundern und zu verehren als den Reich-
tum*.>! Das Ergebnis dieser Transformation hiilt Sokrates folgendermafen
fest: ,,Aus hochstrebenden und ehrsiichtigen Méannern werden sie also zu-
letzt erwerbslustige und geldliebende.*? Aus dieser Konstellation entsteht
nun die Oligarchie, die in jenem Moment eingefithrt wird, in dem die
Ubernahme politischer Amter denen vorbehalten bleibt, die eine bestimm-
te VermoOgenssumme besitzen. Die Freilegung der destruktiven Folgen
dieser Herrschaftsform beginnt Sokrates nun wiederum damit, dass er sich
der Bildung zuwendet. Seine Diagnose lautet dabei, dass es im oligarchi-
schen Staat aufgrund eines allgemeinen Mangels an Erziehung zur Ausbil-
dung von ,,drohnenhaften Begierden kommt, die die Individuen ansta-
cheln, nicht-notwendigen Begierden zu folgen.>* Dem oligarchischen In-
dividuum gelingt es nun im besten Fall, seine eigenen drohnenhaften Be-

27 Ebd., 553b.
28 Ebd., 553c.
29 Ebd., 553c.
30 Ebd., 554a.
31 Ebd., 553d.
32 Ebd., 551a.
33 Ebd., 554b.

354

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

gierden durch sein Streben nach Reichtum im Zaum zu halten und Beson-
nenheit bei ihrer Befriedigung walten zu lassen. Was es gegen sich selbst
tut, das tut es aber nicht gegen Andere. Hier versucht es, den in ihnen to-
benden Zwiespalt zwischen guten und schlechten Begierden auszubeuten,
um deren Vermogen an sich zu ziehen und so seinen Reichtum zu vergro-
Bern. Der gleiche Ansporn, der nach innen hin zu einer Ziigelung der Be-
gierden fiihrt, fithrt nach auBen hin zu deren Anstachelung. Indem die Oli-
garchie die Individuen derart in ein ausbeuterisches Verhéltnis zueinander
setzt, bringt es eine Schicht von Armen hervor, die ,,ziirnend und auflau-
ernd* gegeniiber jenen sind, die ihnen ihr Vermdgen genommen haben.>*
Die oligarchische Gesellschaft fiihrt daher ebenso wenig zur Gliickselig-
keit wie die timokratische Gesellschaft. Auch sie scheitert daran, dass das
Streben nach dem ihr eigenen Gliicksgut die Gemeinschaft letztlich ins
Verderben fiihrt.

Die demokratische Gesellschaft entsteht nun in eben jenem Moment, in
welchem die drohnenartigen schiddlichen Begierden bei einer groflen Zahl
von Biirgern zur Vorherrschaft gelangt sind. Die Verfasstheit des begehrli-
chen Seelenteils ist bei ihnen dahingehend korrumpiert, dass die Begier-
den nicht mehr durch die Tugend der Besonnenheit eingehegt, sondern
vielmehr durch das Laster der Ziigellosigkeit angestachelt werden, so dass
das Individuum von einer Vielzahl von verschiedenen und oftmals auch
einander widerstreitenden Begierden getrieben ist. Das getriebene Indivi-
duum gibt diesen Zustand nun als Freiheit aus und erklért die Abwesenheit
jeglicher Form von Zwang als erstrebenswertes Gut. Die damit entstande-
ne freiheitliche Lebensform kommt nun in jenem Moment zur Vorherr-
schaft, in dem die Spannungen zwischen Arm und Reich sich so weit zu-
gespitzt haben, dass es ,,schon aus einer geringen Veranlassung“ zu einer
demokratischen Revolution kommt.>> Unter der demokratischen Herr-
schaft hat nun ein jeder Biirger das Recht, sein Leben so zu gestalten, ,,wie
es ihm gerade gefillt“.>® Entsprechend lassen sich in der Demokratie alle
drei Lebensformen finden: die ehrenhafte, die oligarchische und die de-
mokratische. Die demokratische Lebensform zeichnet sich dabei dadurch
aus, dass sie alle bestehenden Sitten und Traditionen des Gemeinwesens
unterminiert: Mit Verweis auf ihre Freiheit zeigen Kinder keinen Respekt
mehr gegeniiber ihren Eltern, die Fremden nicht gegeniiber den Biirgern,

34 Ebd., 555d.
35 Ebd., 556e.
36 Ebd., 557.

355

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

die Schiiler nicht gegeniiber ihren Lehrern und die Jungen nicht gegentiber
den Alten.*” Uberall, wo man dem demokratischen Individuum ,,ein wenig
Zwang auflegen will, wird es ,,unwillig“.>® Entsprechend geriit die demo-
kratische Lebensform auch mit der timokratischen und der oligarchischen
in Konflikt, weil die mit ihnen einhergehenden Tugenden der Tapferkeit
und der Besonnenheit als unzuldssige Beschriankungen der Freiheit gegei-
Belt werden. Ganz zum Schluss schlieBlich kehrt sich das Prinzip der Frei-
heit gegen die demokratische Ordnung selbst, wenn die gemeinsam erlas-
senen Gesetze nicht mehr als Ausdruck der Selbstregierung verstanden
werden, sondern als unzuldssige Beschrinkung der individuellen Freiheit.
So schwindet am Ende jede Achtung vor dem geschriebenen und unge-
schriebenen Gesetz.* Das demokratisch verfasste Gemeinwesen miindet
daher letztlich in einen Zustand allseitiger Ziigellosigkeit, der zur Selbst-
aufhebung der Gesellschaft fiihrt.

Der Aufstieg der Tyrannei nimmt seinen Anfang einmal mehr bei einer
seelischen Transformation: Weil sich der begehrende Seelenteil in der
Demokratie zu guter Letzt nicht mehr durch Sitte und Gesetz ziigeln 14sst,
gerdt er ganz unter die Macht jener dunklen Begierde, die Sokrates den
,,Eros“ nennt.** Als Gut, nach welchem der Eros strebt, konnen wir dabei
die Macht ausmachen, da sie die universale Wahrung fiir die Erfiillung
von Begierden bildet. Der tyrannische Charakter gelangt nun im Rahmen
des demokratischen Losverfahrens im wahrsten Sinne des Wortes per Zu-
fall an die Herrschaft iiber das Gemeinwesen. Ist er einmal in ein solches
Amt gekommen, nutzt er seine Macht, um die Reichen zu enteignen und
sich gemeinsam mit dem Volk deren Vermdgen zur Befriedigung der eige-
nen Begierden anzueignen. Irgendwann jedoch wird es keine reichen Biir-
ger mehr geben, die sich enteignen lassen, und das ist eben jener Moment,
in welchem die Demokratie in Tyrannis umschligt: Jetzt ndmlich wendet
sich der politische Herrscher gegen sein eigenes Volk, um diesem die ma-
teriellen Mittel fiir die Befriedigung seiner Bediirfnisse abzupressen. Der
Rebellion des Demos beugt er dabei dadurch vor, dass er die Sklaven-
schaft befreit und diese zu seiner Leibgarde beruft.*! Die Ironie dieser Si-
tuation besteht fiir Sokrates nun freilich darin, dass die Befreiung der

37 Ebd., 562¢-563a.
38 Ebd., 563d.
39 Ebd., 563d.
40 Ebd., 572e.
41 Ebd., 567e.

356

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Sklaven eigentlich eine Versklavung des Tyrannen bedeutet. Werden ihm
diese zu Beginn ndmlich noch aus Dankbarkeit loyal sein, muss er sich
spaterhin der Mittel der ,,Schmeichelei* bedienen, um sich deren Treue zu
sichern.*> Unter dem Lichte der Vernunft betrachtet entpuppt sich daher,
dass ,,der rechte Tyrann* in Wirklichkeit ,.ein rechter Sklave* ist.*> Dem
Rasen seines begehrlichen Seelenteils schutzlos ausgeliefert und angewie-
sen auf die Schutzmacht von Anderen, lebt der Tyrann ein unterjochtes
Leben ,,in Furcht und voll von Krampf und Schmerz*.** Ahnlich wie die
anderen Gliicksgiiter fiihrt also auch das Gut der Macht letztlich nicht zur
Gliickseligkeit, sondern vielmehr zur Ungliickseligkeit.

Mit diesen Uberlegungen kommen Sokrates’ Uberlegungen zum Ab-
schluss. Der Durchgang durch die Lebensformen von Timokratie, Oligar-
chie, Demokratie und Tyrannei hat uns dabei vor Augen gefiihrt, dass hier
jeweils verschiedene Gliicksgiiter angestrebt werden, deren Verabsolutie-
rung aber gerade nicht ins Gliick, sondern ins Verderben fiihrt: Das Uber-
malf} an Ehre fiihrt zu Zwietracht, dasjenige des Reichtums zu Hass, dasje-
nige der Freiheit zum Sittenverfall und dasjenige der Macht zur Sklaverei.
Dass die jeweiligen Lebensformen verfallen, hat seine Ursache dabei je-
weils darin, dass die Harmonie der Seele aus dem Lot geraten ist. Verniinf-
tiger, mutiger und begehrlicher Seelenteil stehen nicht in jenem Verhiltnis
zueinander, welche Sokrates im IV. Buch der Politeia als ,,Gerechtigkeit™
identifiziert hat und das bekanntlich darin besteht, dass ein jeder Seelenteil
dasjenige tut, zu dem er am besten geeignet ist.* Das hat seine Ursache
fiir Sokrates freilich darin, dass es der Seele an Anleitung durch den ver-
niinftigen Seelenteil fehlt. Nur dieser ist nimlich dazu in der Lage, fiir je-
ne Form des MabBhaltens zu sorgen, die gewéhrleistet, dass das jeweilige
Gut zur Gliickseligkeit des Individuums beitragt.

Unabhingig davon, dass es Sokrates mit seiner Darstellung also wieder
darum geht, fiir die philosophische Lebensform einzutreten, ist fiir uns vor
allem die Art und Weise der Kritik von Interesse, mit der er das tut. Seine
Darstellung zeichnet sich dadurch aus, dass sie die aus seiner Sicht defizi-
tiren Lebensformen weder von innen auf der Basis ihrer internen Koha-
renz noch von auen durch die Konfrontation mit anderen Lebensformen
kritisiert. Ziel der Darstellung ist es nicht, den Wert der jeweiligen

42 Ebd., 579a.
43 Ebd., 579d.
44 Ebd., 579%.
45 Ebd., 441d.

357

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Gliicksgiiter iiberhaupt infrage zu stellen, sondern vielmehr die destruktive
Dynamik herauszuarbeiten, die aus einem unangemessenen Gebrauch die-
ser Giiter resultiert. Entsprechend demonstriert er, dass das in den jeweili-
gen Lebensformen angestrebte Gliicksgut weder fiir die Seele des Einzel-
nen noch fiir die Verfasstheit der Gemeinschaft als ganzer zu einem Zu-
stand des Gliicks fiihrt. Vielmehr setzt das Streben nach diesem Gut eine
Entwicklung in Gang, die in einem Verfall miindet. Den Untergang der
jeweiligen Lebensform kniipft Sokrates dabei an die Hervorbringung einer
jeweils nachgeordneten Lebensform, was er folgendermallen festhélt:
,,und in der Tat, das &uBlerste Tun in irgend etwas pflegt immer eine grof3e
Hinneigung zum Gegenteil zu bewirken.*¢ Ich méchte die Form der Kri-
tik, die Sokrates hier in Anschlag bringt, als devolutive Kritik bezeichnen.
Devolutiv ist diese Form der rekonstruktiven Kritik, weil sie im Unter-
schied zur internen Kritik nicht auf die jeweilige konzeptuelle Stimmigkeit
der normativen Prinzipien einer Lebensform abzielt, sondern Defizite
vielmehr dadurch aufzudecken versucht, dass sie einer Verfallsgeschichte
in der Aneignung dieser Prinzipien folgt. Die Kritik setzt also nicht direkt
am Wert der Normen und Giiter an, die fiir eine Lebensform kennzeich-
nend sind, sondern vielmehr versucht sie zu zeigen, dass deren Verabsolu-
tierung zu individuellen und gesellschaftlichen Pathologien fiihrt.

(b) Das Projekt einer rekonstruktiven Kritik kann neben der eben auf-
gezeigten Form der devolutiven Kritik noch eine zweite Form annehmen,
die ich als evolutive Kritik bezeichnen mochte. Wir finden diese abermals
in einer von Platons politischen Schriften: den Nomoi. Ganz @hnlich wie
im 8. Buch der Politeia geht es im 3. Buch der Nomoi zunichst darum,
sich gegeniiber defizitdren Verfassungssystemen abzugrenzen. Im Unter-
schied zur Politeia wird dieses Vorhaben hier aber nicht mehr mit den Mit-
teln einer rein konzeptuellen, sondern einer geschichtlichen Untersuchung
gefiihrt. In den Blick kommen nun konkrete historische Staaten wie Argos,
Messene oder Athen sowie konkrete historische Individuen wie Kresphon-
tes, Temenos oder Aristodemos. Das Ziel der Argumentation, die Platon
dabei verfolgt, ist demjenigen, das wir aus der Politeia kennen, durchaus
dhnlich: Auch in diesem Fall geht es darum, zu zeigen, dass der gute Staat
des MalBvollen bedarf und dass eine solche MaBigung nur unter der Lei-
tung der Vernunft zu haben ist.

46 Ebd., 563e.

358

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Von besonderem Interesse ist in unserem Zusammenhang nun eine Kri-
tikfigur, die der gespréchsfiithrende Athener gegeniiber Kleinias und Me-
gillos im Zuge der Auseinandersetzung mit der Verfassung Persiens vor-
bringt. Unter der Herrschaft von Kyros, so argumentiert er, habe das alte
Persien eine Bliitezeit erlebt, da hier ein Mal} an Freiheit geherrscht habe,
welches es den Biirgern ermoglicht habe, in Freundschaft miteinander zu
leben und durch einsichtsvolle Rede Einfluss auf die Geschicke der Ge-
meinschaft zu nehmen.*’ Das Verderben dieser Gemeinschaft beginnt nun
damit, dass Kyros aufgrund seiner vielen Feldziige die Erziehung seiner
Sohne vernachléssigt. Diese werden von Frauen und Eunuchen grogezo-
gen, die ihnen nichts abschlagen und allem, was sie tun, Beifall zollen.
Die Séhne werden in der Folge ,,verweichlicht und ziigellos*,* was nach
dem Tod des Vaters dazu fiihrt, dass Kambysos zunichst seinen Bruder im
Streit um den Thron umbringt, bevor er dann die Herrschaft tiber das Per-
serreich aufgrund von Raserei und Trunksucht verliert. Es ist damit ganz
ghnlich wie in der Politeia das Thema eines Mangels an guter Erziehung,
welches zum Ausgangspunkt des Verfalls des Gemeinwesens wird. Von
der Politeia unterscheidet sich die Argumentation der Nomoi nun aber
durch die weiteren Schilderungen des Atheners: Nach dem Darniederlie-
gen des persischen Reiches kommt es mit dem Aufstieg des Konig Da-
reios, der ,,keine verweichlichende Erziehung* erhalten hatte, zu einer er-
neuten Bliitezeit.*” Auch ihm gelingt es wieder, durch die Einfiihrung ge-
setzlicher Gleichheit ,,Freundschaft und Verbundenheit® zwischen den
Biirgern zu stiften, bevor ihm der gleiche Fehler unterlduft wie zuvor Ky-
r0s.>’ Der Athener schildert diesen folgendermaBen: ,,Dem Dareios folgt
Xerxes, der wieder die verweichlichende Erziehung der Konigssdhne er-
halten hatte. ,Ach Dareios‘, kann man vielleicht mit vollem Recht ihm zu-
rufen, du erkanntest wohl nicht den Fehler des Kyros und lieBest den Xer-
xes in denselben Gewohnheiten heranwachsen, wie Kyros den Kamby-
ses!““! Der Athener will mit dieser Schilderung nun freilich vor allem auf
den allgemeinen Umstand hinaus, dass es die schlechte Erziehung von

47 Platon, Nomoi, 694a (Zitiert nach Platon, Sadmtliche Werke, Bd. 4, libersetzt von
Hieronymus Miiller, hrsg. v. Ursula Wolf auf der Grundlage der Bearbeitung von
Walter Otto, Ernesto Grassi und Gert Plambock, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
1994).

48 Ebd., 695b.

49 Ebd., 695c.

50 Ebd., 695d.

51 Ebd., 695d.

359

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Herrschersohnen ist und nicht der geschichtliche Zufall, der zum jeweili-
gen Verfall des Gemeinwesens fiihrt. An der eben angefiihrten Stelle
macht er aber deutlich, dass dieser fortgesetzte Mangel als Folge einer in
die Lebensform eingelassenen Lernblockade verstanden werden muss. Da-
reios hétte aus den Fehlern seines Vorgingers Kyros lernen konnen, hat es
aber versdumt, aus der Geschichte Lehren fiir sein eigenes Handeln zu
ziehen. Das eigentliche Problem der Lebensform der persischen Herrscher
besteht daher nicht darin, sich nicht um die Erziehung ihrer S6hne zu
kiimmern, sondern in ihrer Unféhigkeit, Lehren aus den Krisen der eige-
nen Lebensform zu ziehen. Ihre Lebensform scheitert letztlich daran, dass
sich in ihr keine gelingenden Lernprozesse vollziechen. Die Aufgabe, die
der Athener mit seiner Darlegung verfolgt, besteht nun im Umkehrschluss
darin zu fragen, ,,wie sie statt dessen sonst hitten verfahren sollen*,’? was
er an anderer Stelle zu der Frage zuspitzt: ,,Welche VorsichtsmalBinahe hét-
te nun der Gesetzgeber bei seiner damaligen Gesetzgebung gegen das Ent-
stehen dieses Ubel treffen miissen?*?

Losen wir uns an dieser Stelle vom platonischen Text und fragen da-
nach, was einen guten Lernprozess auszeichnet. Zu einem guten Lernpro-
zess scheinen mindestens drei Momente zu gehdren: Erstens bedarf ein
Lernprozess einer angemessenen Problemdiagnose. Pathologische Phéa-
nomene wie Zwietracht, Hass oder Ziigellosigkeit lassen sich nur dann
iiberhaupt beheben, wenn ihre Ursachen geklart werden konnen. Gelin-
gende Lebensformen zeichnen sich daher zunéchst einmal dadurch aus,
dass sie kritische Selbstreflexionsprozesse ermdglichen. Zweitens miissen
Lernprozesse funktionierende Losungen fiir die jeweils diagnostizierten
Probleme bereitstellen. Sie miissen die Einstellungen und Praktiken, die
eine Lebensform ausmachen, dahingehend transformieren, dass die patho-
logischen Phdnomene verschwinden. Gelingende Lebensformen miissen
daher immer auch eine Verdnderungsbereitschaft besitzen. Drittens
schlieBlich sollen Lernprozess nicht einfach zu irgendwelchen Losungen
fiihren, sondern zu Losungen, die im Geiste der jeweiligen Lebensform
sind. Lebensformen brauchen daher eine Vorstellung davon, was es heif3t,
auf gute Weise zu lernen. Rahel Jaeggi hat vorgeschlagen, sich diesbeziig-
lich an Hegels Prinzip der ,bestimmten Negation“ zu orientieren.’* Fiir
Lernprozesse bedeutet das erneut dreierlei: Thre Beurteilung soll nicht an-

52 Ebd., 963b.
53 Ebd., 691b.
54 Rahel Jaeggi, Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp 2014, 296.

360

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

hand von externen, diesen Prozessen &ufBerlichen Maf3stdben erfolgen,
sondern ausgehend von den sozialen und kulturellen Kontexten, in denen
sie verankert sind. Der Maf3stab, an dem sich Lernprozesse bemessen, soll
also nicht iiberzeitlich sein, sondern aus den bestehenden Verhiltnissen
und Problemldsungsniveaus selbst herstammen.>® Zweitens sollen Lern-
prozesse eine bestimmte Qualitét besitzen. Ihr Gelingen soll nicht dem Zu-
fall geschuldet sein, sondern der Einsicht in die Bedingungen, die das
Problem verursacht haben. Mit Jaeggi gesprochen: ,,.Die ,neue‘ Situation
lebt also von den in der alten Formation inhdrenten Potentialen, von Fi-
higkeiten und Anspriichen, die diese hervorgebracht hat, denen sie aber
gleichzeitig nicht entsprechen kann.**® Drittens schlieBlich kénnen Lern-
prozessen nur dann als gelungen gelten, wenn sie selbstbestimmt vollzo-
gen worden sind. Das geschichtliche Fortschreiten soll also weder als
Ausdruck eines natiirlichen Telos verstanden werden noch als Ausdruck
scheinbar unumgénglicher dullerer Handlungszwénge. Stattdessen miissen
Lernprozesse dem Kriterium der Selbstgesetzgebung unterliegen: Sie
miissen in dem Bewusstsein vollzogen werden, dass wir frei sind, die Be-
dingungen, unter denen wir leben, nach selbstgesetzten Maf3stdben zu ver-
dndern.”” Auf der Basis der drei genannten Kriterien kann die evolutive
Kritik nun dazu genutzt werden, eine Lebensform aufgrund der mit ihr
einhergehenden Lernfahigkeit in ihrem Gelingen zu bewerten. Von einem
solchen konnen wir dann sprechen, wenn sich Lebensformen nicht gegen-
iiber Selbstreflexionsprozessen und notwendigen Verdnderungen ver-
schlieBen und frei von Lernblockaden sind.

Fassen wir zusammen: Rekonstruktive Kritik, so hat sich gezeigt, ist
eine temporale Kritik. Sie ist nicht synchron, sondern diachron angelegt.
Nicht der Vergleich zwischen zwei Lebensformen steht hier im Zentrum,
sondern vielmehr die Entwicklung einer spezifischen Lebensform zwi-
schen zwei historischen Zeitpunkten. Wahrend devolutive Kritik dabei in
erster Linie zu zeigen versucht, dass die Verabsolutierung bestimmter
Normen und Giiter gesellschaftliche Pathologien erzeugt, die zum Verfall
einer Lebensform flihren, fragt evolutive Kritik danach, ob es einer Le-
bensform gelingt, mit solchen Pathologien umzugehen. Devolutive Kritik
geht also der Frage nach, wie eine Lebensform in eine Krise gerét, evolu-
tive Kritik dagegen fokussiert auf die Frage, ob und wie diese Krise von

55 Ebd., 422.
56 Ebd., 419.
57 Ebd., 435.

361

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

der jeweiligen Lebensform bewiltigt wird. Beide Formen der Kritik ver-
fahren dabei in dem Sinne immanent, dass sie das jeweilige Geschehen
nicht von auflen betrachten und thematisieren, sondern von innen heraus.
Von interner Kritik unterscheidet sich rekonstruktive Kritik dabei dadurch,
dass eine Lebensform nicht einfach als unverniinftig oder widerspriichlich
abgetan wird, sondern vielmehr gezeigt wird, dass sie auf einer prakti-
schen Fehlaneignung von eigentlich sinnvollen Normen und Giitern be-
ruht. Rekonstruktive Kritik setzt daher stets voraus, sich auf die jeweils
andere Lebensform einzulassen. Damit sind mindestens zwei Vorteile ver-
bunden: Erstens bringt rekonstruktive Kritik einem epistemischen Mehr-
wert mit sich. Sie fordert das, was Arendt als erweiterte Denkungsart be-
zeichnet und was nichts anderes meint, als die Féhigkeit, sich andere kon-
kurrierende Weltdeutungen gegenwartig zu halten und von ihnen zu profi-
tieren. Zweitens wirkt Streit im Modus der rekonstruktiven Kritik nicht
sozial trennend, sondern zusammenfiithrend: Er stiftet Streitgemeinschaf-
ten, weil er die Streitparteien zu einer Form der Auseinandersetzung no-
tigt, in der sie sich wechselseitig mit der inneren Verfasstheit der jeweils
anderen Lebensform auseinandersetzen miissen.

Politische Protreptik

Im Zentrum dieses Kapitels stand die Ausarbeitung von Praktiken der
protreptischen Kritik, mit denen sich fiir die Vorziiglichkeit einer Lebens-
form streiten ldsst. Wir sind dabei auf drei Formen der Kritik gestoBen: die
priifende, die darstellende und die rekonstruktive Kritik. Die diesen Kri-
tikformen eigentiimliche Kraft entfaltet sich dabei jeweils aus einer Dop-
pelbewegung von zwei ihr innewohnenden Dynamiken: Wihrend im Fall
der priifenden Kritik die interne Kritik fiir den Abbau von Zutrauen in eine
Lebensform sorgt, geht es der externen Kritik um den Aufbau einer alter-
nativen Perspektive. Ahnlich im Fall der darstellenden Kritik: Wo die ge-
nealogische Kritik die abstoflende Seite der Herkunftsgeschichte einer Le-
bensform aufdeckt, erzeugt die utopische Kritik durch den Entwurf einer
Zukunft ein Verlangen nach Verdnderung im Hier und Jetzt. Im Fall der
rekonstruktiven Kritik schlie8lich will die devolutive Kritik Abstieg und
Verfall einer Lebensform nachzeichnen, wohingegen die evolutive Kritik
diese mit der Lernfdhigkeit anderer Lebensformen kontrastiert. Es ist eben
dieses Zusammenspiel von Abbau und Aufbau, Herkunft und Zukunft, so-
wie Abstieg und Aufstieg, welches in den jeweiligen Kritikformen am
Werk ist, das fiir den spezifischen Uberzeugungseffekt der protreptischen

362

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

Argumentation verantwortlich ist. Stets soll dabei das erste Moment fiir
eine Distanzierung des Gegeniibers von seiner eigenen Lebensform sor-
gen, wihrend das zweite Moment den Blick auf die Vorziige der jeweils
anderen Lebensform lenken soll. Wiahrend sich die priifende Kritik dabei
noch weitgehend logischer Argumente bedient, bedienen sich darstellende
und rekonstruktive Kritik dsthetischer Argumente. Sie versuchen, den
Blick auf eine Lebensform mit narrativen Mitteln so zu verdndern, dass es
zu einem Aspektwechsel in der Erscheinungsweise dieser Lebensform
kommt. So soll eine Bewegung der Ablosung und Anndherung in Gang
gebracht werden, die im besten Fall in eine Verdnderung des politischen
Standpunktes des Gegeniibers miindet.

Die politische Protreptik ist freilich nicht ohne Risiko: Alle der ge-
nannten Kritikformen konnen ihr Ziel verfehlen. Wahrend die priifende
Kritik droht, keinen Anschluss an ihre Gespriachspartner innen zu finden,
ist die darstellende Kritik stets mit der Gefahr der Meinungsmanipulation
verbunden, insofern die Genealogie zur Ddmonisierung und die Utopie zur
Glorifizierung neigt. Rekonstruktive Kritik wiederum steht in der Gefahr,
Verfalls- und Entwicklungsprozesse deterministisch zu deuten und damit
die Spontaneitit der Individuen zu verkennen. Die Gefahr des Scheiterns
protreptischer Kritik geht jedoch nicht nur vom Fehlgehen der einzelnen
Kritikmomente aus, vielmehr wird sie auch gerade dort virulent, wo Kritik
erfolgreich praktiziert wird. Deutlich wird das, wenn wir uns abschlieBend
kurz der affektiven Dimension der protreptischen Rede zuwenden. Diese
spielt bereits im Gorgias eine wichtige Rolle, insofern der Gespréachsab-
bruch zwischen Sokrates und seinen Gesprachspartnern Gorgias, Polos
und Kallikles in allen drei Fillen durch eine Beschdmung evoziert wird.*®
Gorgias, so erinnern wir uns, gibt Sokrates gegentiiber aus Scham zu, dass
die Rhetorik nicht nur mit Macht, sondern auch mit dem Gerechten zu tun
habe, Polos wiederum gibt beschdmt zu, dass es hésslicher sei, Unrecht zu
tun, als Unrecht zu leiden und Kallikles wird in jenem Moment beschimt,
in dem ihm Sokrates vorhilt, dass nach hedonistischen Prinzipien das Le-
bens des Knabenschédnders gliicklich genannt werden miisse. Je nachdem
auf welche Seite des Streitgesprachs man sich nun schlagen will, kann
entweder die von Sokrates verwendete Technik der Beschdmung als ein
unlauteres rhetorisches Mittel betrachtet werden oder die Scham seiner

58 Zur komplexen Rolle der Scham im Gorgias vgl. Christina Tarnopolsky, ,,Prudes,
Perverts, and Tyrants. Plato and the Contemporary Politics of Shame*, in: Political
Theory, Jg. 32, Heft 4, 2004, 468—494.

363

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

Gespréachspartner als eine verkdrperte sittliche Tugend seiner Gespréichs-
partner. Uber diese beiden Mdglichkeiten hinaus scheint mir die protrepti-
sche Kritik noch ein drittes Verstdndnis der Bedeutung der Scham zu er-
offnen. Insofern priifende, darstellende und rekonstruktive Kritik ndmlich
jeweils mit einer Ubergangsbewegung verbunden sind, die in der Ablo-
sung von der alten Lebensform und der Anndherung an die neue Lebens-
form besteht, ist Kritik dort, wo sie erfolgreich ist, mit einer Bewegung
der Selbstdistanzierung verbunden, in der man sich selbst in seiner bishe-
rigen Lebensform aus der Perspektive des Anderen erblickt. Insofern diese
alte Lebensform nun defizitdr, hésslich oder mangelhaft erscheinen muss,
evoziert die Verdnderung des eigenen politischen Standpunkts eine Scham
iiber das alte Selbst. In Anlehnung an Sartres Analyse zur Struktur der
Scham als ,Scham vor jemanden® gesprochen: ,Ich erkenne an, dass ich
war, wie Andere mich gesehen haben.*>° Eben diese Anerkennung, derje-
nige gewesen zu sein, dessen Perspektive man jetzt nicht mehr teilt, fiihrt
zur Scham. Wenn politische Kritik also auf eine Verdnderung von politi-
schen Standpunkten zielt, eine solche Verdnderung aber wiederum bedeu-
tet, auf das Selbst das ich eben noch war, vom Standpunkt des Anderen zu
blicken, dann ist Scham keine zufallige Folge politischer Protreptik, son-
dern vielmehr der ihr strukturell eigene affektive Ausdruck.®

Es ist eben dieser interne Zusammenhang von Protreptik und Scham,
der dem Geschift der Kritik, dort wo es erfolgreich praktiziert wird, zum
Verhédngnis zu werden droht. Deutlich 14sst sich das einmal mehr am Gor-
gias machen. Kallikles etwa bricht im Anschluss an seine Beschdmung das
Gespriach mit Sokrates ab. Statt diese Geste als Ausdruck von Trotz zu
verstehen, konnen wir sie auch als Ausdruck einer der Scham eigenen
leiblichen Dynamik verstehen, die darin besteht, ,vor Scham im Boden zu
versinken‘. Der Gespréchsriickzug von Kallikles wire aus dieser Perspek-
tive als Effekt einer durch Scham erzeugten Haltung der Lahmung und Er-
starrung zu verstehen. Die Scham kann aber auch zu wiitenden Gegenre-
aktionen fiihren, die aus dem Versuch entspringen, an seinem alten Selbst-
bild dadurch festhalten zu kénnen, dass man sich vom Standpunkt des An-
deren freimacht, indem man ihn entwertet. Das scheint bei Polos der Fall

59 Jean-Paul Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen
Ontologie, Reinbek: Rowohlt 1994, 406.

60 Auch Arendt stellt einen Zusammenhang zwischen Scham und &sthetischem Urteil
fest, wenn sie mit Kant festhélt: ,,Wir schdamen uns, wenn unser Geschmack mit
dem anderer nicht iibereinstimmt.” (Arendt, Das Urteilen, 105)

364

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Protreptische Kritik

zu sein, wenn er Sokrates ,,grole Grobheit* (461c) im Gesprach vorwirft.
Im Zornausbruch wird hier versucht, das beengende Gefiihl der Scham
durch eine nach auBen gerichtete explosive Gegenbewegung zu sprengen.
Eine letzte Moglichkeit des Umgangs mit Beschdmung finden wir schlief3-
lich bei Gorgias. Nachdem er aus Scham zunéchst bereits relativ friih aus
dem Gesprich aussteigt, ist doch er es, der nach dem Kommunikationsab-
bruch von Kalllikles das Gespriach wieder aufnimmt und Sokrates bittet,
seine Uberlegungen zu Ende zu fiihren. Wir kdnnen Gorgias Haltung als
einen Ausdruck von Wissbegierde deuten, die deutlich macht, dass aus der
Scham auch eine Befreiung hervorgehen kann, die darin besteht, nicht
mehr derjenige sein zu miissen, der man gerade noch war, sondern derje-
nige sein zu konnen, der man im Begriff ist zu werden. Mit der Scham ist
also immer auch die Mdglichkeit einer bejahenden Selbsttransformation
eroffnet. Eben aus diesem Grund wird die Scham immer wieder als ein
versittlichendes Gefiihl gepriesen. Vor dem Hintergrund dieser unter-
schiedlichen Umgangsweisen mit Beschdmung gehdrt zur politischen
Protreptik stets auch die Fahigkeit, mit der Schamreaktion von Anderen
umzugehen.®! Wird politische Protreptik von Verachtung begleitet, werden
Lahmungserscheinungen auf der Seite des Gegeniibers gefordert, geht sie
mit Schadenfreude einher, werden wiitenden Abwehrreaktion stimuliert.
Transformative Reaktionen dagegen konnen durch die Haltung des agona-
len Respekts gefordert werden. William Connolly hat damit eine Haltung
bezeichnet, welche Andere nicht als Feind innen behandelt, die es im po-
litischen Wettstreit zu unterwerfen gilt, sondern als Kontahent innen, die
es im Offentlichen Wettstreit um das Gute der Gemeinschaft anzuerkennen
gilt. Agonalen Respekt auszuiiben, bedeutet dabei weder, den politischen
Austausch von Emotionen zu reinigen, noch alle Lebensformen als
gleichwertig zu betrachten, sondern vielmehr den Streit um die Doxa als
Streit zu bejahen und damit deutlich zu machen, dass 6ffentliche Angele-
genheiten auf unterschiedliche Art und Weise gelost werden kdnnen. Ago-
naler Respekt bringt entsprechend die Einsicht zum Ausdruck, dass die
umstrittene Sache grundsétzlich immer auch anders gesehen und gelost
werden konnte. Eben diese Bejahung des Widerstreits von Lebensformen

61 Diesen Punkt hebt auch Danielle Allen hervor: ,,Only by addressing negative emo-
tions with a view to generating goodwill can a citizen find the seed of improved
citizenly interactions and a more democratic approach of the problem of loss in
politics.* (Allen, Talking to Strangers, 151)

365

am 20,01.2026, 11:02:23,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1II. Der Streit um die Doxa

erlaubt es dabei im besten Fall, dass Andere ihren politischen Standpunkt
frei von Scham éndern konnen.

366

20,01.2026, 11:02:28,


https://doi.org/10.5771/9783748942764-285
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7. Wie bildet man sich eine politische Meinung?
	8. Ästhetisches Argumentieren
	9. Protreptische Kritik

