| Communicatio Socialis 44 (2011), Nr. 2: 188-198

» Quelle: www.communicatio-socialis.de
GUTTENBERG, PLAGIAT UND RUCKTRITT

Eberhard Schockenhoff Schuldeingestiindnis ohne
Hoffnung auf Vergebung?

Zu einer neuen Form offentlicher Rituale®

Die Wiederentdeckung der Schuld in der Literatur der Gegenwart

Das Schuldbekenntnis, das einst in der Beichte seinen festen Platz
hatte, ist mit deren Riickgang im religiosen Alltagsleben keineswegs
aus der Mode gekommen. Im Gegenteil: Als offentliche Selbstanklage
erlebt es in der sdkularen Gesellschaft ein unverhofftes Comeback.
Zwar gibt es durchaus Anzeichen fiir eine Krise des Siindenbewusst-
seins und eine verbreitete Schuldverdrangung. Der oft beschriebe-
ne Entschuldigungsmechanismus, der in Gang gesetzt wird, um die
Verantwortung fiir eigenes Versagen und Unterlassen abzuwalzen,
ladt die Last zumeist auf anonyme Fremdinstanzen ab: Schuld sind
die schlechten Gene, die schwere Kindheit, der negative Einfluss
der Umgebung oder die krankmachende repressive Gesellschaft.!
Nicht zuletzt die Medien und ihre Art der Berichterstattung iiber
echte oder vermeintliche Skandale werden von den Techniken der
Selbstentlastung als willkommene Adressaten benutzt, um personli-
che Schuld zu entsorgen.

Die Kunst, es nicht gewesen zu sein oder zumindest andere in Mit-
haftung zu nehmen, um vom eigenen Versagen abzulenken, erlernt
sich schnell und leicht: Die meisten Menschen verfiigen iiber ein einge-
spieltes Repertoire an erfolgreichen Strategien der Schuldabwalzung.
Insofern ist tatsdchlich eine Verdunstung des Schuldbewusstseins zu
beklagen. Dem stehen jedoch andere Phanomene entgegen, die die Di-
agnose von seinem allgemeinen Schwund als voreilig erscheinen lasst.
Spektakuliren Riicktritten von hohen 6ffentlichen Amtern geht oft ein
Schuldeingestandnis voraus, das vor medialem Publikum mehr oder
weniger geschickt inszeniert wird. Wahrend die Floskel von der Uber-
nahme der politischen Verantwortung der Behauptung gleichkommt,

Dieser Essay ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrags, den der Autor auf der
Jahrestagung der Gesellschaft Katholischer Publizisten Deutschlands am 8. April
2010 in Freiburg im Breisgau gehalten hat.

1 Vgl. Jan-Heiner Tiick: Die Kunst, es nicht gewesen zu sein. Die Krise des Siinden-
bewusstseins als Anstof fiir die Soteriologie. In: Stimmen der Zeit, 226. Jg. 2008,
H.9,S.579-589.

188

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schuldeingestdndnis ohne Hoffnung auf Vergebung?

man habe sich personlich nichts zuschulden kommen lassen, begriin-
deten die frithere Landesbischofin Margot Kafdmann und der ehemali-
ge Verteidigungsminister Karl-Theodor zu Guttenberg ihre Riicktritte
ausdriicklich durch schweres Fehlverhalten, das ihr Verbleiben im Amt
unmoglich mache. Letzterer sprach nach seinem Schuldeingestdndnis
ausdriicklich von einer Zeit der Bufle und Reue, die nun vor ihm lie-
ge. Der auflergewohnlichen Popularitdt beider Personlichkeiten des
offentlichen Lebens haben weder ihre Fehltritte noch ihre konsequen-
ten Schuldeingestandnisse geschadet — im Gegenteil: Der Verzicht auf
die iiblichen Rituale der Selbstentlastung festigte bei ihren Anhidngern
ihren Ruf, besonders glaubwiirdige Vertreter ihrer jeweiligen Berufs-
gruppen zu sein.

Die in kirchlichen Zeitdiagnosen nicht selten gebrauchte Formel
von der Erosion des Schuldgefiihls bedarf im Blick auf die Wieder-
kehr der Selbstbezichtigungen und Schuldbekenntnisse der Korrek-
tur. Tatsédchlich hat sich das Schuldbewusstsein nicht riickstandslos
aufgelost, sondern nur in seinen Erscheinungsformen verdndert. Der
Wandel des Schuldbewusstseins, den wir in der Seelsorge seit lan-
gerem beobachten und dessen Auswirkungen Arzte und Psychothe-
rapeuten in vielfacher Form in ihrer Praxis bemerken, wird in der
Literatur der Gegenwart mit einer ungewohnten und schonungslosen
Offenheit beschrieben. Die Literatur steht dem wirklichen Leben ja
oft nédher, als das in der distanzierten wissenschaftlichen Analyse der
Fall ist. Sie kann deshalb mit Hilfe ihrer Erzahlungen, Bilder und
Gleichnisse Verschiebungen im Bewusstsein der Menschen hervorhe-
ben, lange bevor uns dafiir die angemessenen psychologischen oder
soziologischen Deutungskategorien zur Verfiigung stehen. Vor allem
kann sie die Verlagerung des Phidnomens Schuld differenzierter be-
schreiben als es zu globale Begriffe wie ,,Ausfall“ oder ,Verdrangung*“
vermogen.

In seinem Roman ,Das Wunder des Malachias“ beobachtete schon
vor Jahrzehnten Bruce Marshall, wie leicht die Menschen bereit sind,
der Botschaft von der Selbsterledigung der Schuld Glauben zu schen-
ken. ,Da hatte einer im 19. Jahrhundert das Geriicht aufgebracht, so
schreibt er, ,die Siinde sei eigentlich gar keine Siinde, und seitdem
war mit den Leuten auf gar keine Weise und iiberhaupt nicht mehr
auszukommen. Nicht, daf’ die Menschen nicht auch friiher gesiindigt
hatten, aber neuerdings, wenn die siindigten, sagten die Leute, sie
tdten recht und jeder konne beanspruchen, so zu leben, wie er nun
einmal lebt.“ Aber wenn das Wort Siinde oder Schuld erst einmal als
Einschiichterungswaffe der Pfarrer erkannt ist und seine Rolle als
Daumenschraube fiir den einzelnen nicht mehr spielen kann, dann

189

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eberhard Schockenhoff

l16st sich die damit gemeinte Sache nicht einfach ins Nichts auf.
Schuld erledigt sich nicht von selbst, auch nicht durch eine psycho-
analytische Nichtigkeitserklarung. In dem Maf, in dem die einzelnen
ihr personliches Schuldbewusstsein verlieren, wachsen eigenartiger
Weise die offentlichen Schuldspriiche wieder an, die nach der Art ei-
nes Siindenbockmechanismus fiir kollektive Missstande und Fehlent-
wicklungen nach Verantwortlichen suchen. Die Siinde verldsst den
engeren Kreis der privaten Lebensbeziehungen, aber sie kehrt wie-
der, sozusagen durch die Hintertiir, als eine allgemeine Komplizen-
schaft, als ein verdrangtes Mitschuldigsein aller. Eine der friihen Er-
zdhlungen von Siegfried Lenz tragt den treffenden Titel ,Schuldhafte
Schuldlosigkeit®, der als Uberschrift iiber allem stehen konnte, was
die gegenwartige Literatur zum Thema Schuld sagt.

Der kollektive Unschuldswahn, in dem keiner sich personlich be-
troffen weif’, verkehrt sich mit Hilfe eines subtilen psychologischen
Verlagerungsmechanismus in die demonstrativ zur Schau gestellte
Bereitschaft zum offentlichen Schuldbekenntnis, das fiir den einzel-
nen gleichwohl folgenlos bleibt. Friedrich Diirrenmatt, der in seinem
Theaterstiick ,Der Besuch der alten Dame*“ beschreibt, wie alle zwi-
schenmenschlichen Beziehungen von einer Art Unmenschlichkeit
hoherer Ordnung, namlich der Verkehrung des politischen Gemein-
wesens der Biirger, zersetzt werden, hat dieses psychologische Raf-
finement in einer Rede iiber Theaterprobleme schon bald nach dem
Zweiten Weltkrieg analysiert. Er deutet die Schuld der Gesellschaft
als eine kollektive Schuld, in der die Verantwortung des einzelnen
aufgegangen ist. ,In der Wurstelei unseres Jahrhunderts gibt es kei-
nen Schuldigen und auch keine Verantwortlichen mehr, so heifdt es
darin, ,alle konnen nichts dafiir und haben es nicht gewollt. Wir sind
zu kollektiv schuldig, zu kollektiv gebettet in die Siinde unserer Vater
und Vorvater. Wir sind nur noch Kindeskinder, das ist unser Pech,
nicht unsere Schuld.“ Im ersten Finale von Bertolt Brechts ,Dreigro-
schenoper” wird die Schuld der Verhéltnisse durch die Anklage des
beriihmten Kehrverses skandiert: ,Die Welt ist arm, der Mensch ist
schlecht, wir waren gut, anstatt so roh, doch die Verhaltnisse, sie
sind nicht so.“

Viele der zeitgenossischen Romane und Theaterstiicke haben die-
ses kollektive Schuldigwerden der Gesellschaft und das Versagen
ihrer moralischen Autorititen zum Thema. Um ein letztes Mal ei-
nen der Klassiker der Nachkriegsliteratur zu zitieren, sei auf Max
Frisch hingewiesen. Er beschreibt dies exemplarisch in seinem 1961
erschienenen Stiick ,,Andorra“. Die Ursiinde aller Menschen besteht
gerade darin, dass sie sich voneinander ein Bild machen und sich

190

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I KEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schuldeingestdndnis ohne Hoffnung auf Vergebung?

gegenseitig in dieses Rollenbild hineindrangen. Obwohl die tragische
Hauptfigur Andri, wie am Schluss des Stiickes erst deutlich wird, ei-
gentlich gar kein Jude ist, betrachten ihn alle als einen solchen und
sieht er sich auch selber so an. Tatsédchlich ist er jedoch der uneheli-
che Sohn des Lehrers der kleinen Stadt. Er wird zum Juden gemacht
und iibernimmt auch selbst die Vorurteile der anderen. Am Ende trifft
ihn das Schicksal unzdhliger Juden zu allen Zeiten, und er stirbt den
Tod am Pfahl. Alle andorranischen Biirger miissen offentlich in den
Zeugenstand treten, und allesamt beteuern sie ihre Unschuld. Sie wa-
ren Opfer ihrer kollektiven Verblendung, aber keiner fiihlte sich als
Mittater. Nur der Pater bekannte sich schuldig, aber auch er hat nur
gebetet, als man den Jungen abholte.

Die Wiederentdeckung der kollektiven Schuld pragte in der Nach-
kriegsliteratur eine erste Phase der Auseinandersetzung mit diesem
Thema. In einer zweiten Phase taucht in der Literatur der letzten drei
Jahrzehnte auch die Sensibilitat fiir mogliche personliche Schuld, die
zundchst vollig aus dem Bewusstsein verschwunden schien, in iiber-
raschender Weise wieder auf. Sie erscheint als individuelle Annah-
me der gemeinsamen Schuld, also in der Form der eingestandenen
Mitschuld als dem einzig noch verbleibenden moralischen Umgang
mit der Schuld. Wenn die Schuld ein Kollektivphanomen geworden
ist, das alle einschlief3t, dann gibt es nicht mehr Schuldige und Un-
schuldige, sondern nur noch solche, die sich von dem allgemeinen
Unschuldswahn blenden lassen, und solche, die ihren personlichen
Anteil daran iibernehmen. Am Ende der Trilogie ,Zeit der Schuldlo-
sen“ von Siegfried Lenz sagt der Konsul, der sich selbst erschiefdt, um
seinen Mitgefangenen die Freiheit zu erméglichen, obwohl er das At-
tentat nicht begangen hat: ,Ich habe den Verdacht, daf} die Unschuld
allmahlich auf die Seite derer geraten ist, die bereit sind, die Schuld
auf sich zu nehmen.*

Solche literarischen Beobachtungen und Schlaglichter geben auch
der Theologie einen Hinweis darauf, dass die Schulderfahrung im ge-
genwartigen Bewusstsein zwar anonym, aber nicht schlechthin ortlos
geworden ist. Die Anonymitdt der Schulderfahrung ist gerade die Wei-
se, durch die der moderne Mensch sich schuldig macht. Umgekehrt ist
die Wiederentdeckung der Schuld und ihre Annahme als Mitschuld al-
ler, als mein Teil, den ich an der Mitschuld aller habe, bereits der erste
Akt ihrer Uberwindung. Nicht die Schuld entspricht einem falschen Be-
wusstsein, wie uns lange Zeit eine angebliche Aufkldrung einzureden
versuchte, sondern die verbreitete Unschuld zeigt sich als ein Wahnzu-
stand, als kollektive Verblendung, der das Individuum nur entrinnen
kann, wenn es sich selbst fiir seine Schuld verantwortlich weif.

191

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eberhard Schockenhoff

Anthropologische Deutung der Schulderfahrung

Freilich muss die Theologie, wenn sie den Teufelskreis eines heimli-
chen Unschuldswahns und iibersteigerter Schuldzuweisungen an die
anderen wirklich durchbrechen will, auch Zugange zu der verschiitte-
ten Erfahrung personlicher Schuld freilegen. Das ist in einer Zeit, in
der wir es gewohnt sind, alles zu verstehen und damit ja auch schon
insgeheim zu billigen, nicht einfach. Es setzt die Bereitschaft voraus,
dass ich die Verantwortung fiir mein Handeln selbst iibernehme und
sie nicht an anonyme Fremdinstanzen, wie die Erziehung oder die
Gene, das schlechte Beispiel der anderen oder einfach das Milieu,
in dem ich lebe, delegiere. In vielen Bereichen unseres kollektiv ge-
pragten Verhaltens kann die Bereitschaft zu solcher Schuldannahme,
wie die Analyse der Gegenwartsliteratur zeigt, nur im Einverstandnis
meiner Mitschuld am strukturellen Schuldigsein der Gesellschaft be-
stehen. Es gibt aber daneben auch eine Schulderfahrung, in der ich
mir selber zugelastet bleibe und in der ich mich durch keinen anderen
vertreten lassen kann.

Wie der Mensch heute personliche Schuld erfahren kann, das zeigt
eine fundamentale Unterscheidung menschlicher Handlungsbereiche,
von der erstmals Aristoteles gesprochen hat. Der Unterschied zwi-
schen Poiesis und Praxis betrifft zwei grundlegende Weisen mensch-
lichen Tatigseins. Mit Begriffen unserer Sprache konnen wir diesen
Unterschied etwa so wiedergeben: In vielen Ausschnitten unseres
taglichen Lebens sind wir nur in einem Teilbereich unseres Mensch-
seins gefordert, ndmlich in unserer Fahigkeit zu funktionalem Han-
deln. Unsere handwerkliche Geschicklichkeit, unsere kiinstlerischen
Fahigkeiten im weitesten Sinn und vor allem unsere beruflichen Qua-
lifikationen und unser Fachwissen gehoren zu diesem Bereich. In der
arbeitsteiligen Industriegesellschaft, in der wir leben, hat der Bereich
der aristotelischen Poiesis einen besonders hohen Stellenwert. Es ist
die Welt des Homo Faber, des Machbaren, die Welt des Planbaren, des
Herstellbaren, in der jeder seinen Wert von seiner Funktionstiichtig-
keit fiir das Ganze her erhalt. Hier gilt knapp formuliert das Grundge-
setz: Wir sind, was wir machen; wir sind, was wir konnen. In diesem
Bereich hat es keinen Sinn, von Schuld zu reden. Es gibt aber noch
eine andere Form des Handelns, die fiir das Gelingen unseres Mensch-
seins urspriinglicher ist. Aristoteles nennt sie Praxis und versteht
darunter ein Handeln, das nicht auf die Herstellung dufierer Produk-
te oder Zwecke bezogen ist, sondern das seinen Sinn in sich selber
tragt. Die philosophische Anthropologie der Gegenwart spricht dem-
entsprechend auch von einem Ausdruckshandeln oder Sinnhandeln.

192

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I KEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schuldeingestdndnis ohne Hoffnung auf Vergebung?

Dazu gehort vor allem das Erlebnis von menschlicher Kommunikation
und Gemeinschaft, die Erfahrung von Freundschaft und Liebe, wie
iiberhaupt alle personalen Beziehungen, angefangen von der privaten
Kleingruppe bis zur politischen Verantwortung in der Offentlichkeit.

Es wire nun falsch, diesen Bereich des kommunikativen Handelns
als die eigentliche und einzige Doméne der Menschlichkeit anzuse-
hen und alles berufliche oder funktionale Handeln nur den dufieren
Entfremdungsbedingungen des Daseins zuzuschreiben. Dennoch
kommt dem kommunikativen Handeln fiir das Gelingen des Lebens
entscheidende Bedeutung zu — vor allem auch deshalb, weil hier
andere Gesetzméafiigkeiten herrschen als in dem technischen Hand-
lungsbereich. Hier heif’t der Grundsatz nicht: Wir sind, was wir kon-
nen, sondern: Wir sind die, die wir sind. Oder in noch deutlicherer
Umkehr: Was wir sind, konnen wir nicht machen.

Der fundamentale Unterschied zwischen funktionalem und kommu-
nikativem Handeln erweist sich nun sowohl in seinem Gelingen als
auch in seinem Scheitern. Wenn menschliche Beziehungen gelingen,
dann kann keiner der daran Beteiligten den Erfolg allein sich selber
zuschreiben. Wir beherrschen unsere zwischenmenschliche Kom-
munikation nicht so, wie wir technische Handlungsablaufe effizient
kontrollieren konnen. Vor allem ist das Ergebnis nicht einfach unser
Werk, dessen Herstellung wir geplant und exakt berechnet hadtten.
Gelingende Kommunikation ist vielmehr ein Ergebnis, das sich unter
uns einstellt und das uns auch dann, wenn wir dafiir Verantwortung
tragen, weithin unverfiigbar bleibt. Noch deutlicher wird dieser Unter-
schied aber im Scheitern des Handelns. Im Bereich des funktionalen
Handelns sprechen wir einfach von einem Fehler, der uns unterlaufen
ist und den wir in den allermeisten Fallen auch wieder korrigieren kon-
nen. Es macht gerade das Wesensmerkmal technischer Handlungsab-
laufe aus, dass sie auf dem Wechsel von Versuch und Irrtum beruhen
und die Reparaturmoglichkeit im Schadensfall immer schon eingebaut
haben. Ein Grundproblem des gegenwartigen Lebensgefiihls besteht
darin, dass viele Menschen meinen, auch menschliche Beziehungen
nach diesem technischen Handlungsmodell angehen zu konnen. Sie
leben auch in diesem Bereich nach dem Modell von Versuch und Irr-
tum. Wenn es nicht klappt, hat man ja den zweiten Versuch, so denken
sie, und kann den Schaden schnell wieder beheben.

Genau dies gilt aber im Fall des kommunikativen Handelns nicht.
Wer mutwillig eine Freundschaft zerstort oder unverantwortlich die
Treue zu seinem Partner aufs Spiel setzt, der kann die zerbrochene
Beziehung nicht schon dadurch wiederherstellen, dass er seinen Feh-
ler korrigiert. Er wird die Erfahrung machen, dass menschliche Be-

193

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eberhard Schockenhoff

ziehungen auf Gegenseitigkeit beruhen, und zwar auf gegenseitiger
Freiheit, so dass sie zwar einseitig zerstorbar, aber eben nicht einsei-
tig wiederherstellbar sind. Wir sprechen deshalb in diesem Bereich
menschlichen Lebens auch nicht mehr davon, dass wir einen Fehler
gemacht haben, sondern wir gestehen ein, dass wir schuldig gewor-
den sind. Selbst dort, wo uns das Wort ,Schuld“ nicht iiber die Lippen
kommt und wir nur etwas verlegen sagen: ,Das war mein Fehler*,
meinen wir eigentlich mehr, als nur einen fehlerhaften Handgriff oder
ein falsches Teilchen in einem technischen Prozess. Solche fehlerhaf-
ten Handgriffe haben wir ja meist in der Hand; wenn etwas schieflauft,
konnen wir das korrigieren. Menschliche Beziehungen aber entglei-
ten uns, wenn wir sie durch eigene Schuld gefahrden. Nicht, dass es
nicht auch in ihnen die Moglichkeit der Wiederherstellung gibt, aber
sie liegt nicht mehr in der Hand dessen, der schuldig geworden ist,
sondern in der Hand des anderen. Darin zeigt sich, dass die Schuld
den Schuldigen selbst in eine von ihm aus gesehen ausweglose Situa-
tion der Unfreiheit bringt. Er wird der Gefangene seiner Tat und kann
sich nicht selbst aus ihren Folgen befreien.

Das wird an einem Sachverhalt besonders deutlich: Es gibt Grund-
worte der menschlichen Sprache, die man sich nicht selber zuspre-
chen kann. Sie verlieren ihren Ausdrucksgehalt, wenn sie nicht von
anderen kommen, sondern zugleich in der ersten Person Singular und
im Dativ gesagt werden: Wenn man sich selbst lobt, wie gut man et-
was gemacht hat, hat das keinen Sinn. Wenn man sich selber vor dem
Spiegel Wohlwollen bescheinigt, gibt das keinen Sinn. Und genauso ist
es sinnlos, sich selbst das Wort ,ich vergebe dir* zuzusprechen. Das
Wort der Vergebung kann man sich nicht selber sagen, man bleibt dar-
auf angewiesen, dass die oder der andere einen neuen, aus der eigenen
Kraft unableitbaren Anfang setzt. Darin wird nun eine tiefe Asymme-
trie sichtbar, auf der unser Leben aufgebaut ist. Wir konnen vieles aus
eigener Macht zerstoren, das wir nicht aus ebenso freiem Entschluss
wieder herstellen konnen. Im zwischenmenschlichen Bereich gilt nicht
die Zuordnung von Schadensfall und Reparatur, sondern die von Schuld
und Vergebung. Das wird in unmittelbaren Bezeugungen von Liebe und
Freundschaft am deutlichsten, aber es gilt dariiber hinaus fiir alles
kommunikative Handeln. Fiir Aristoteles zahlt dazu ausdriicklich
auch der Bereich des Politischen und der gesellschaftlichen Offent-
lichkeit im weitesten Sinn. Das erkldrt auch, warum sich Politiker in
der Regel so schwertun, 6ffentlich ihre ,Fehler” einzugestehen. Diese
wadren ja nicht nur das Eingestandnis einer leicht korrigierbaren Fehl-
entscheidung, sondern das Bekenntnis zu einer Schuld, fiir die Verge-
bung zu erwarten in einer gnadenlosen Offentlichkeit aussichtslos ist.

194

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I KEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schuldeingestdndnis ohne Hoffnung auf Vergebung?

Die Rolle des Siindenbocks

Wenn der Ruf nach personellen Konsequenzen in Form von Riick-
tritten, Kopferollen und Aufrdumaktionen dennoch Opfer fordert, ist
haufig davon die Rede, man habe zur eigenen Entlastung einen Siin-
denbock benotigt. Diese Metapher geht auf ein archaisches Ritual zu-
riick, bei dem wahrend des grofen jiidischen Versohnungstages ein
Ziegenbock mit den Siinden der Israeliten beladen und anschliefRend
in die Wiiste gejagt wurde (vgl. Lev 16,8-21). Im alten Israel hatte die-
ser Siindenbockritus eine eliminatorische Funktion. Der Siindenbock
tragt die Schuld stellvertretend fiir das Volk, um sie aus seiner Mit-
te zu entfernen. Stellvertretung ist jedoch etwas anderes als Ersatz.
Die stellvertretende Ubernahme der Siihne durch den Siindenbock
meint, dass dieser nur als voriibergehender Platzhalter fiir die Schul-
digen eintritt, damit diese selbst zu Reue und Umkehr fahig werden.
Das Siindenbockritual fiihrt also nicht zur Verdrangung der Schuld,
sondern will von ihren Folgen befreien — insofern steht diese archai-
sche Zeremonie im Dienst der inneren Erneuerung des Volkes.

Die Verwendung der Siindenbock-Metapher in der offentlichen Rhe-
torik sdakularer Gesellschaften folgt einem anderen Muster: Die aufge-
brachte Offentlichkeit und emporte Wutbiirger suchen ein Opfer, um
ihren Zorn zu beschwichtigen. Die Stellvertreterfunktion des Siinden-
bocks wird zu einem Ersatzritual, dessen Vollzug der Gesellschaft Ge-
nugtuung verschafft. Die Suche nach dem Siindenbock und seine stell-
vertretende Verurteilung sind ein bloRes Ablenkungsmanéver. Sobald
der Riicktritt erfolgte, ebbt die Welle der Emporung schnell wieder ab.
Sie hat ihr Opfer gefunden und bricht in sich zusammen. Dies erspart
die Auseinandersetzung mit Ursachen und Hintergriinden eines Skan-
dals und fordert so keineswegs das erforderliche Umdenken. Wahrend
der Siindenbockmechanismus in seiner archaischen religiosen Bedeu-
tung der kollektiven Erneuerung des Volkes und seiner Abkehr von der
Siinde diente, nimmt er in der Offentlichkeit sdkularer Gesellschaften
die entgegengesetzte Rolle ein: Der Siindenbock ersetzt die Auseinan-
dersetzung mit eigener Schuld und verhindert ihre Aufdeckung.

Die Suche nach Schuldigen, die ersatzweise bereit sind, die Rolle
des Siindenbocks zu iibernehmen, begiinstigt auf Seiten der Politiker
eine Verdrangung des Schuldbewusstseins, die sich ein eventuelles
Fehlverhalten im Amt vorhalten lassen miissen. Das in skandaltrach-
tigen Zeiten aufgeheizte offentliche Meinungsklima, in dem bereits das
Aussprechen eines Verdachts geniigt, um eine 6ffentliche Vorverurtei-
lung mit ihren haufig irreversiblen Folgen in Gang zu setzen, fiihrt zu
einer Art vorsorglicher Verteidigungshaltung. Die Selbstschutzmen-

195

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eberhard Schockenhoff

talitdt nach dem Motto ,unter keinen Umstanden von sich aus etwas
zugeben“ schafft jedoch keine Entlastung, sondern wirkt verstarkend
auf die latente Verdachtigungsbereitschaft des Publikums zuriick.

Vergebung in der sikularen Gesellschaft?

Der tiefste Grund, warum unter grofler medialer Aufmerksamkeit
stehende Personen dem Anspruch einer moralischen Uberpriifung
ihres Handelns ausweichen, liegt jedoch darin, dass dem gegenwarti-
gen Zeitbewusstsein nicht nur der Sinn fiir die Fehlbarkeit des Men-
schen, sondern auch das Wissen um die Moglichkeit der Vergebung
abhanden zu kommen droht. In der sakularen Gesellschaft fehlt eine
Instanz, die befugt ware, im Namen der Gemeinschaft Vergebung aus-
zusprechen. Wo jedoch keine Aussicht besteht, Vergebung zu erlan-
gen, fiihrt ein unheilvoller Entschuldigungsmechanismus dazu, dass
eigenes Versagen und eigene Schuld kaschiert werden miissen. Der
Zwang zur Selbstrechtfertigung ldsst es nicht mehr zu, der eigenen
Schuld ohne tiefe Angst und Verunsicherung ins Auge zu blicken.
Die Einsicht der modernen Psychoanalyse in die Reaktionsweise
der menschlichen Psyche lehrt aber zur Geniige, dass die Verdran-
gung des Unrechtbewusstseins weder in der individuellen Lebens-
geschichte noch im kollektiven Zusammenleben eines Volkes zu ei-
ner konstruktiven Aufarbeitung moralischer Konflikte fithren kann.
Eine Moral ohne das komplementdare Wissen um Schuld und Verge-
bung verstrickt den Menschen immer weiter in einen unheilvollen
Zwang zur Selbstrechtfertigung, weil sie das befreiende Wort der
Vergebung nicht mehr zusprechen kann. Das Bekenntnis, in der
Ausiibung eines politischen Mandats Sorgfaltspflichten missachtet
oder gar bewusst Unrecht getan zu haben, wird zu einer psychologi-
schen Unmoglichkeit, wenn es fiir den betreffenden Amtsinhaber dem
Verlust der moralischen Selbstachtung oder seiner Achtung in der
Offentlichkeit gleichkommt. Vor dem Forum der politischen Offent-
lichkeit gibt es jedoch kein Pardon, denn die sdkularisierte Gesell-
schaft kennt kein Aquivalent zu den institutionalisierten Vergebungs-
ritualen der Religion: Auf die 6ffentliche Beichte folgt in der Regel
keine Absolution. Dieses Gesetz der zufdlligen Gnadenlosigkeit —
es trifft jeweils denjenigen, mit dessen Skandalen die Offentlichkeit
gerade beschaftigt ist; andere dagegen bleiben unbeachtet — tragt ein
Moment der Unwahrhaftigkeit in sich, dass die um der Demokratie
willen erforderliche Suche nach Transparenz leicht in einen Enthiil-
lungsfanatismus umschlagen lasst, der im Blick auf die Glaubwriirdig-
keit der Politik kontraproduktiv wirkt.

196

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I KEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schuldeingestdndnis ohne Hoffnung auf Vergebung?

Auch die Moralisierung der Politik, an der sich die Medien durch
ihre Art der Inszenierung politischer Skandale beteiligen, unterliegt
der Gefahr einer am Ende nicht mehr beherrschbaren Mafilosigkeit.
Wenn ein offentliches Schuldeingestandnis in jedem Fall, also un-
abhdngig davon, ob es freiwillig oder erzwungen ist, ob es zu einem
fritheren oder zu einem spateren Zeitpunkt erfolgt, zur dufersten
Sanktion eines Amtsverlustes ohne realistische Zukunftsperspektive
fithrt, fehlt fiir die individuell Schuldigen der Anreiz, von sich aus zur
Aufklarung von Gesetzesverstofien beizutragen. Der irrationale Um-
gang der Offentlichkeit mit politischen Skandalen trigt so indirekt zu
einer halbherzigen Handhabung des Transparenzgebotes durch die po-
litische Klasse bei. Dagegen muss die Fahigkeit, auch in Krisenzeiten
Unterscheidungsvermogen (was die Schwere einzelner Verstofie an-
belangt) und Augenmaf’ (im Blick auf die verhdngten Sanktionen) zu
bewahren, als Zeichen der demokratischen Reife eines Volkes gelten.?

Der Auftrag kritischer Publizistik

Trotz der Gefahr einer Uberdehnung des journalistischen Auftrages
bleibt das Recht zur kritischen Meinungsduflerung ein unverzicht-
barer Bestandteil des Auftrages von Publizisten und Journalisten.
Sie sind nicht nur ,ehrliche Makler” des gesellschaftlichen Dialogs,
sondern auch Storenfriede und Zwischenrufer, die durch ihre pronon-
cierten Meinungsaufierungen die Biirger zur eigenen Stellungnahme
herausfordern. In der historischen Entwicklung des Zeitungswesens
tritt die Gestalt des Journalisten von Anfang an in zwei Grundfigu-
ren auf: Dieser ist nicht nur Nachrichtenbearbeiter und -iibermittler,
sondern auch Publizist, der sich von seinen personlichen Absichten,
Interessen und Zielen oder — besonders im Fall des anwaltlichen
Publizismus — von denen seiner politischen und weltanschaulichen
Gruppierung leiten ldsst. Beide Funktionen, die des zur Unparteilich-
keit verpflichteten Nachrichtenjournalismus und die einer engagiert-
kritischen Publizistik in eigener moralischer Verantwortung sind in
der Demokratie unverzichtbar. Der katholische Publizist Walter Dirks
(1901-1991) vertrat sogar die Auffassung, dass dem Meinungsjourna-
lismus ein prinzipieller Vorrang vor der reinen Informationsvermitt-
lung zukommt. Journalisten sollen daher den Mut zur Einmischung
haben. Sie iiben eine kritische Seismographen-Funktion aus, indem

2 Vgl. Eberhard Schockenhoff: Zur Liige verdammt? Politik, Justiz, Kunst, Medien, Me-
dizin, Wissenschaft und die Ethik der Wahrheit. Freiburg i. Br., 22005, S. 327f.

197

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eberhard Schockenhoff

sie frithzeitig auf gesellschaftliche Fehlentwicklungen und Missstan-
de aufmerksam machen.

Es liegt auf der Hand, dass sich die Storfunktion journalistischer
Arbeit vor allem in kritischen Kommentaren dufdert, die auf ungeloste
Probleme, gesellschaftliche Missstande oder verdrangte Zukunftsge-
fahren aufmerksam machen. Demgegeniiber erscheint die in alltagli-
cher Kleinarbeit wahrgenommene Verantwortung fiir die Bewaltigung
der Gemeinschaftsaufgaben des Staates eher die Domane von Politi-
kern und Beamten, Padagogen und Eltern denn von Redakteuren zu
sein. Diese Art von Arbeitsteilung kann den Eindruck einer Spaltung
der Gesellschaft hervorrufen, in der die undankbare Aufgabe des akti-
ven Gestaltens, der mithsamen Suche nach Kompromissen und der tat-
sdchlichen Losung von Problemen immer nur den anderen zugeschoben
wird, wahrend die Journalisten fiir sich das Vorrecht zur unbegrenzten
Kritik reklamieren. Angesichts dieser der gesellschaftlichen Solidari-
tat abtraglichen Entwicklung gilt eine doppelte Vorzugsregelung: Die
Kritik an gesellschaftlichen Institutionen darf nicht so einseitig in den
Mittelpunkt geriickt werden, dass die gesellschaftliche Vertrauens-
basis erschiittert und einzelne Berufsgruppen, vor allem Politiker, in
volligen Misskredit geraten.® Es ist ndmlich nicht nur dem offentli-
chen Erscheinungsbild der Betroffenen, sondern auch der Demokratie
selbst abtraglich, wenn durch die ,Etablierung eines habituellen Pes-
simismus® in der medialen Berichterstattung der Eindruck entsteht,
dass es sich bei der Politik um ein unsolides, kaum durchschaubares,
hochst fragwiirdiges Geschehen handelt.* Andererseits sollen gerade
solche Konflikte, die von der Gesellschaft gerne verdrangt werden —
z.B. die Finanzierung des gegenwartigen Lebensstandards zu Las-
ten kommender Generationen — angemessen beriicksichtigt werden.
Gerade die Zeugnisfunktion eines kritischen Journalismus, der die
vergessenen oder unterdriickten Wahrheiten ins offentliche Bewusst-
sein zuriickruft, erfordert eine institutionelle Distanz vom politischen
Geschehen im Sinne der bewussten Abstinenz von seiner aktiven Mit-
gestaltung. Die in den Medien tatigen Frauen und Manner miissen
sich wie politisch Handelnde, als Homines politici verstehen, die fiir
das Ganze Verantwortung tragen. Doch erfordert ihre spezielle Be-
rufsaufgabe, dass sie diese Verantwortung von auf’en wahrmehmen,
ohne selbst innerhalb der politischen Sphare tatig zu werden.

3 Vgl. ebd,, S. 3471.
4 Hans Matthias Kepplinger: Die Demontage der Politik in der Informationsgesell-
schaft. Freiburg i. Br./Miinchen 1998, S.144.

198

https://dol.org/10.5771/0010-3487-2011-2-188 - am 13.01.2028, 07:05:10. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I KEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-2-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

