Die Inversion der Rhetorik und
das Wissen von Sprache.
Zu Heinrich von Kleists Aufsatz
»Uber die allmihlige Verfertigung
der Gedanken beim Reden«

WoLFRAM GRODDECK

Die so iiberaus evidente These in Kleists Aufsatz »Uber die allméhlige
Verfertigung der Gedanken beim Reden«, wonach man, um seine Ge-
danken zu entwickeln, anscheinend einfach drauflosreden soll, er-
scheint heute psychologisch binsenwahr, und wir sind zunachst auch
geneigt, Kleists Ausfiihrungen fiir eine Wahrheit von hohem prakti-
schen Wert anzusehen. Dennoch begegnet man dieser Einsicht liber die
spontane Entwicklung von Gedanken beim Reden im Ernstfall dann
doch wieder mit Skepsis und zieht es vor, seine Gedanken gefunden
und ausformuliert zu haben, bevor man eine Rede halt. Solche prakti-
sche Skepsis gegeniiber der These einer spontanen Gedankenerzeu-
gung im Akt des Redens mdchte ich als Anhaltspunkt dafiir nehmen,
wie sehr Kleists Aufsatz eben doch gegen die libliche Ansicht iiber das
Verhailtnis von Denken und Reden konzipiert ist.

Die eigentiimliche Problematik des kleinen — zwischen 1805 und
1808 verfassten, aber erst 70 Jahre spiter publizierten — Aufsatzes® hat

1. Da der Aufsatz in Roland ReuR/Peter Staengle (Hg.): Heinrich von Kleist. Simtliche
Werke, Brandenburger Ausgabe, Frankfurt am Main 1988ff. [=BKA] noch nicht erschie-
nen ist, zitiere ich den Text nach Klaus Miiller-Salget (Hg.): Heinrich von Kleist. Simt-
liche Werke und Briefe. Erzihlungen, Anekdoten, Gedichte, Schriften, Frankfurt am Main
1990, Bd. 3, 534-540 [=Miiller-Salget; Zitatnachweise von Kleists Aufsatz nach die-
ser Ausgabe im folgenden nur mit Seitenzahl in Klammern]. Das Manuskript von
Schreiberhand mit eigenhandigen Korrekturen von Kleist und mit redaktionellen Mar-
kierungen von fremder Hand ist im Zweiten Weltkrieg verschollen. Vgl. dazu auch

101

14,02.2026, 02:36:14,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

in der Kleist-Sekundarliteratur zwar noch nicht jene methodologische
Aufmerksamkeit erhalten, wie sie etwa dem Aufsatz »Uber das Mario-
nettentheater« zuteil wurde, aber das Interesse der Forschung hat sich
in den letzten Jahren deutlich vertieft. Bezog sich die dltere Kleist-
Forschung zwar immer wieder auf die suggestive Uberschrift des Auf-
satzes oder auf einzelne Formulierungen daraus, so ist erst in den letz-
ten Jahren der Text als ganzer Gegenstand eigener Untersuchungen
geworden. Dabei scheint sich eine Tendenz zur Interpretation vor allem
aus kommunikationswissenschaftlicher Sicht abzuzeichnen.? Auch
wenn Joachim Theisen in seiner ausfiihrlichen und sehr genauen Inter-
pretation immer wieder rhetorische Begriffe reflektiert, ist der Bezug
auf die Tradition der Rhetorik, um den es im folgenden gehen soll, bis-
her doch, so weit ich sehe, nur bei Jill Anne Kowalik expliziter themati-
siert worden. Sie zeigt, wie genau sich Kleists Terminologie — etwa im
Wort »Verfertigung« — an den Sprachgebrauch der schulrhetorischen
Handbiicher des 18. Jahrhunderts anschlieft und liest die Ausfiihrun-
gen Kleists als eine konsequente Parodie auf die zeitgensdssische
Schulrhetorik und zugleich als Ausdruck einer tiefen Sprachskepsis.?
Man sollte aber die Tatsache nicht aus dem Blick verlieren, daf§
sich Kleist — iiber welche Vermittlungen auch immer — selbst in die Tra-
dition der klassischen Rhetorik von Aristoteles bis Pseudo-Longin
stellt. Auf den essentiellen Bezug zur klassischen Rhetorik kann man
schon in Kleists Briefen einen deutlichen Hinweis finden. Der Aufsatz

Helmut Sembdner (Hg.): Heinrich von Kleist. Simtliche Werke und Briefe, Miinchen
81985, Bd. 2, 925 [=Sembdner]. Eine ausfiihrlichere Beschreibung der Handschrift
und eine Liste von interessanten, sonst nirgends vollstandig mitgeteilten »Lesarten«
findet sich in Erich Schmidt (Hg.): H. v. Kleists Werke, im Verein mit Georg Minde-Pou-
et und Reinhold Steig, kritisch durchgesehene und erlduterte Gesamtausgabe, 4.
Band, Leipzig und Wien 0.J. (1904-1905), 392f. [=Schmidt].

2. Das gilt insbesondere fiir die beiden jiingsten Arbeiten: Jens Kapitzky: »Erfolglose
Meditation und kommunikative Erkenntnis. Zu Kleists Aufsatz Uber die allméhliche Ver-
fertigung der Gedanken beim Redenc, in: Kodikas/Code, Ars Semiotica. An Internatio-
nal Journal of Semiotics 21 (1998), No. 3-4, 251-270 und Joachim Theisen: mEs ist
ein Wurf wie mit dem Wiirfel; aber es gibt nichts anderes.< Kleists Aufsatz >Uber die
allmahliche Verfertigung der Gedanken beim Reden, in: Deutsche Vierteljahrsschrift
fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 68. 4 (1994), 217-244. Eine inspirie-
rende Lektiire des Kleistschen Aufsatzes gibt Michael Rohrwasser: »Eine Bombenpost.
Uber die allmahliche Verfertigung der Gedanken beim Schreiben, in: Heinz Ludwig
Arnold (Hg.): Heinrich von Kleist, Text + Kritik, Sonderband, Miinchen 1993, 151-162.
- Bei Theisen, 219, Anm. 6, findet sich auch ein ausfiihrlicheres Literaturverzeichnis
der bisherigen Arbeiten zum Thema.

3. Jill Anne Kowalik: »Kleist’s Essay on Rhetorick, in: Monatshefte 81. 4 (1989), 434-
446.

102

14.02.2026, 02:96:14. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =S


https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

ist ja dem Freund Riihle von Lilienstern gewidmet; und iiber diesen
Adressaten (dem er schon den frithen Text: »Aufsatz, den sichern Weg
des Gliicks zu finden und ungestort — auch unter den groften Drangsa-
len des Lebens, ihn zu genieRen!«* zugeeignet hatte) schreibt nun
Kleist, in einem Brief an Ernst von Pfuel vom August 1805:

»Riihle ist in der That ein trefflicher Junge! Er hat mir einen Aufsatz geschickt, in wel-
chem sich eine ganz schéne Natur ausgesprochen hat. [...] Er kann, wie ein dchter Rede-
kiinstler, sagen, was er will, ja er hat die ganze Finesse, die den Dichter ausmacht, und
kann auch das sagen, was er nicht sagt.«®

Die Briefstelle von Kleist zeigt, wie sehr hier der Dichter aus der Per-
spektive des Redners gedacht wird, und im Lob »wie ein dchter Rede-
kiinstler« hat sich noch etwas von dem Glanz erhalten, der den antiken
Rhetor einst umgab.

Der Aufsatz »Uber die allmihlige Verfertigung der Gedanken
beim Reden« thematisiert den Zusammenhang von »Gedanke« und
»Rede« und beriihrt damit auch das eigentliche Grundproblem aller
Rhetoriklehre, ndmlich das Verhaltnis von »res« und »verbume«, von
Sache und Wort, oder — anders iibersetzt — von Gedanke und Ausdruck.

Geht jedoch die klassische Rhetoriklehre — von Cicero bis hin zur
Tibinger Rhetorik — davon aus, daB der »Gedanke« vor der sprachli-
chen Formulierung gefunden sein miisse und unabdingbare Vorausset-
zung fir die kunstvolle »Verfertigung« der Rede sei, so demonstriert
Kleist nachdriicklich eine synchrone Wechselwirkung von Denken und
Reden mit dem paradoxen Effekt, dafl der Gedanke erst am Ende der
Rede »fertig« ist. Kleists Umkehrung® des traditionellen Verhiltnisses
von Gedanke und Wort konterkariert nun deutlich die klassische Lehre
von der Abfolge der fiinf Arbeitsgdnge des Redners: Hier kommt zuerst
die Inventio (die Findung der Gedanken), dann die Dispositio (die Glie-
derung der Gedanken), drittens die Elocutio (die sprachliche Ausformu-
lierung der Gedanken), dann folgt die Memoria (das Auswendiglernen
der Rede) und ganz zum Schluf noch die Actio (der Vortrag der Rede).
Kleists Behauptung einer »allméahlige[n] Verfertigung der Gedanken
beim Reden« impliziert eine bewufSte Umkehrung dieser traditionellen
Abfolge.” Denn nun kommt zuerst der fiinfte Arbeitsgang, die Actio

4. Miiller-Salget, 515-530.

5. BKAIV/2, 374.

6. Auch Joachim Theisen, »Es ist ein Wurf wie mit dem Wiirfel«, macht die Beobach-
tung, Kleist habe in seinem Aufsatz »im Grunde die gesamte klassische Rhetorik auf
den Kopf gestellt« (ebd., 234) — allerdings nicht in bezug auf die »Verfertigung der
Rede«, sondern in Hinsicht auf die Funktion des Zuhdrers.

7. Zur Konzeption der fiinf Arbeitsgdnge in der klassischen Rhetorik ausfiihrlicher Vf.,

103

14,02.2026, 02:36:14,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

oder der Vortrag. Es folgt, entsprechend der Elocutio, eine sprachliche
Ausformulierung aufs Geratewohl, welche - statt der Dispositio — zu ei-
ner diffusen Gliederung fiithrt und die unerwartet in der Inventio, der
Findung des Gedankens, dem ersten Arbeitsschritt des klassischen
Redners, endet. — Nur der vierte Arbeitsgang des Redners, die Memoria,
hat in dieser Umkehrung keinen Platz, sie transformiert sich, wiirde ich
sagen, zum Begriff des Wissens im Text.

Es scheint mir durchaus erhellend zu sein, Kleists rhetorischen
Geniestreich auf dem Hintergrund der traditionellen Lehre der Bered-
samkeit zu sehen, da so deutlich wird, daR es sich bei seinem Aufsatz
um eine komplizierte ironische Konzeption handelt. Es gibt andere Tex-
te von Kleist, denen man die Ironie sofort ansieht, z.B. der kurze Auf-
satz »Betrachtungen iiber den Weltlauf«®, welcher die Abfolge der
Zeitalter in der Entwicklung der Kulturen einfach umkehrt, oder die
Abhandlung »Allerneuester Erziehungsplan«®, welche die Einrichtung
einer »Lasterschule« zur Hebung der Sitten vorschldgt. Demgegeniiber
ist die Ironie im Aufsatz Uiber das Verfertigen der Gedanken beim Re-
den nicht so offensichtlich.

Nun bedeutet aber »>Ironie« nicht einfach, daf das Gegenteil vom
Gesagten gemeint sei, sondern die Ironie funktioniert ja gerade da-
durch, dafl ein Sachverhalt mit seinem Gegensatz in eine spannungsvol-
le Beziehung gesetzt wird. Die Ironie in der Kleistschen Formulierung
einer »Verfertigung der Gedanken beim Reden« provoziert eine inter-
pretatorisch kreative Wechselwirkung zwischen der klassischen Rheto-
rik und ihrer parodierenden Umkehrung. In solch einem ironischen,
polemischen oder gar revolutiondren Umgang mit der Tradition entsteht
eine neue, experimentelle Rhetorik, die zugleich ein poetisches Pro-
gramm enthalt.

Doch nun zu Kleists Aufsatz im Einzelnen und zur Logik seiner Darstel-
lung: Der Text verlauft zundchst vom ersten bis zum letzten Wort ohne
jeden Absatz und imitiert insofern selbst eine improvisierte Rede, die
sich ihres Zieles noch nicht sicher ist und sich daher in keinem Moment
unterbrechen lassen will. Dennoch 148t sich der Text iiber seine inhalt-
liche Argumentation als ein in sechs oder sieben Abschnitte geglieder-
tes Nacheinander verfolgen.

Die einleitende Passage, eigentlich schon der erste Satz, formu-
liert die These, um welche es im ganzen Aufsatz geht:

Reden iiber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Basel, Frankfurt am Main 1995,
95-115.

8. Miiller-Salget, 542.

9. Miiller-Salget, 545-552.

104

14.02.2026, 02:96:14. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =S


https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

»Wenn du etwas wissen willst und es durch Meditation nicht finden kannst, so rate ich
dir, mein lieber, sinnreicher Freund, mit dem nédchsten Bekannten, der dir aufstoRt, dar-
tiber zu sprechen« (534).

Der Begriff »Meditation« ist hier wohl im Sinne des lateinischen Wortes
»meditatio« zu verstehen, als »reines wissenschaftliches Denken« — als
ein Begriff, wie er sich z.B. auch im Titel von Descartes’ Meditationes de
prima philosophia findet. Nach Adelung versteht man unter »Medita-
tion«: »Im weitesten Verstande, eine jede Beschaftigung und Anstren-
gung des Gemiithes, Wahrheiten zu erkennen. In engerer, die regelma-
Rige Vorstellung und Vergleichung mehrerer Wahrheiten und Bemii-
hung, ihren Zusammenhang einzusehen.«*°

Kleists Aufsatz setzt also bei der Grenze oder gar beim Versagen
des reinen, wissenschaftlichen Erkennens ein und rdt zur Vorwdarts-
flucht ins Chaos der Sprache. Entscheidend ist allerdings gar nicht die
Person, die man fragen oder mit der man sprechen soll, sondern der Akt
des Redens selber, der in der Form der Belehrung des anderen eine
Selbstbelehrung darstellt. Dabei ist »Belehrung« hier wiederum ein rhe-
torisch definierter Begriff, denn das docere ist neben dem delectare, dem
Unterhalten, und dem movere, der Erregung von Gefiihlen, eines der
drei officia oratoris. Diese Beobachtung ist wichtig, weil sie die angeb-
lich dialogische Situation als eine verkappte monologische und das
heift als eine rhetorische und nicht als eine dialektische zeigt, wie es et-
wa fiir ein philosophisches Lehrgespradch typisch ware. Nicht fragen soll
der »sinnreiche [...] Freund«, der »etwas wissen« will, sondern »selber
allererst erzahlen« (534) — getreu librigens der rhetorischen Praxis, wo-
nach die narratio am Anfang der Rede zu stehen habe.**

Im folgenden Abschnitt exemplifiziert der Autor seine These am
Beispiel eigener Unterredungen mit seiner Schwester. Er setzt sich da-
bei selbst unter den Zwang, reden zu miissen und stellt fest, da§ er — zu
seinem eigenen Erstaunen - allein durch den Mechanismus des Redens
und durch die Wirkung eines aufmerksamen Gesichtes seinen gesuch-
ten Gedanken schlieRlich findet. Ahnlich erging es wohl, schreibt der
Autor des Amphitryon durchaus kokett, dem groflen Moliére mit seiner
Magd.

Die nachste Passage betrifft nun explizit einen »grofle[n] Red-
ner« (536) in einem weltgeschichtlichen Augenblick: Es geht um die Re-
de von Mirabeau aus dem Jahre 1789, welche zur Konstituierung der

10. Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Warterbuch der Hochdeutschen
Mundart, mit bestindiger Vergleichung der iibrigen Mundarten, besonders der Ober-
deutschen, 4 Bde., Leipzig 21703-1801, Bd. 3, 132.

11. Das Wort »allererst« wurde von Kleist iibrigens erst nachtrédglich in die Handschrift
eingefiigt (Schmidt, 392).

105

14,02.2026, 02:36:14,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

franzosischen Nationalversammlung als gesetzgebender Instanz gefiihrt
hat. — In dieser historischen Szene vermutet Kleist ein »Gesetz« am
Werk, das auch die Physik beherrscht: die Dynamik elektrischer Felder.
Das seltsam anmutende »Gleichnis« von der »merkwiirdige[n] Uberein-
stimmung« (537), die zwischen der »physischen und moralischen Welt«
bestehe, findet sich auch in dem frithen Gliicksaufsatz und im »Aller-
neueste[n] Erziehungsplan«. Hier steht es ziemlich genau in der Mitte
des Textes und verbindet sich mit der Nennung der sogenannten
»Kleistischen Flasche«. Hievon nachher mehr.

Im folgenden Abschnitt ist es die — ziemlich frei nacherzdhlte —
Fabel »Les animaux malades de peste« von Lafontaine, wo sich der ret-
tende Gedanke erst wahrend der Rede des Fuchses einfindet. Dann folgt
eine langere Passage, welche die exemplarischen Beobachtungen kom-
mentiert und den Fall diskutiert, dal der Gedanke tatsachlich schon vor
der Rede fertig ist. Hier kann der Gedanke in einem unverstdndlichen
Stammeln untergehen, denn das Reden produziert jetzt, da der Gedan-
ke schon fertig ist, keine Erregungsenergie mehr, so da die, welchen
solches zust6Bt, »selbst nicht mehr recht wissen, was sie haben sagen
wollen« (539).

Im letzten Abschnitt schlielich thematisiert Kleist die Situation,
wo »unterrichtete Kopfe examiniert werden« (539). Weil hier von An-
fang an festgelegt ist, was zu wissen sei, konnen auch keine Gedanken
und kein Wissen mehr entstehen. Die Kritik an den staatlichen Disposi-
tiven des Wissens bezieht sich dabei wohl nicht nur auf die preussische
Praxis des Examinierens.'” Kleists Begriindung seiner Kritik an der
Form des Examens betrifft auch nicht nur die Institutionen des Wissens,
sondern den Subjektbegriff selbst: »Denn nicht wir wissen, es ist aller-
erst ein gewisser Zustand unsrer, welcher weil« (540). Das Wissen er-
scheint nicht als Tdtigkeit eines transzendentalen Subjekts, eines »Wirk,
sondern als Effekt eines »Zustandes, in welchem das Subjekt sich be-
findet oder eben nicht. Die Situation des 6ffentlichen Examens lahmt
nicht nur den Kandidaten, der wissen muf oder soll, sondern auch den
Priifer, der wissen wollen muf. Mit dieser Pattsituation endet Kleists
Aufsatz und die SchluRbemerkung: (»Die Fortsetzung folgt.«) wirkt ei-
gentlich wenig glaubwiirdig, wenn nicht gar parodistisch.*3

12. Soichiro Itoda: »Die Funktion des Paradoxons in Heinrich von Kleists Aufsatz >Uber
die allmahliche Verfertigung der Gedanken beim Redenc, in: Kleist-Jahrbuch 1991,
218-228.

13. Die in der Sekundarliteratur gelegentlich anzutreffende Behauptung, der Nachsatz:
(»Die Fortsetzung folgt«), stamme nicht von Kleist selbst, diirfte aufgrund der etwas
unklaren Schilderung des verlorenen Manuskriptes bei Sembdner (Bd. 2, 393) verur-
sacht sein. Nach den Mitteilungen in den »Lesarten« in der Ausgabe von Schmidt
(393) stammt die Parenthese: (»Die Fortsetzung folgt«) offensichtlich von Kleist selbst.

106

14.02.2026, 02:96:14. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =S


https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

Achtet man nun auf das Wort »wissen« in den verschiedenen
Beispielen, so fallt auf, da es in der ersten Halfte futurisch verwendet
wird, als Noch-nicht-Wissen, in der zweiten aber plétzlich perfektivisch,
als Nicht-mehr-Wissen.

Schon der Versuch einer inhaltlichen Rekapitulation des Argu-
mentationsverlaufs zeigt, wie sich im Text irritierende Interferenzen
zwischen der Gedanken-Entwicklung und ihrer szenischen oder poeti-
schen Darstellung, ihrer Erzdhlung, ergeben. Ich mochte nun - in einer
erneuten Annaherung an den Text — fragen, wie sich das Wissen um die
Produktion von Wissen beim Reden in Kleists eigener Rede herstellt.
Dabei gehe ich von der Vermutung aus, da8 die Evidenz von Kleists ei-
gener Rede nicht aus der Mitteilung einer Erfahrungstatsache ent-
springt, auch nicht aus der Stringenz der Argumente, sondern aus der
literarischen Darstellung der Beispiele. Anders gesagt: Es ist nicht der
Autor, das Subjekt Kleist, der »wei3«, wie Wissen entsteht und dies ein-
fach mitteilt, sondern das Wissen iiber die Produktion von Wissen ent-
springt selbst erst aus der reflektierten Konstellation der Beispiele.

Die produktive Selbstbeziiglichkeit des Textes entsteht durch ei-
ne »Wechselwirkung« (537) gleich am Anfang: Denn so, wie der Autor
im Text das Gegeniiber seiner Schwester bendtigt, um seine Gedanken
beim Reden zu verfertigen, so bendtigt offenbar auch der Autor des
Textes ein Gegeniiber. Und dieses Gegeniiber ist der Adressat Riihle
von Lilienstern, dem der Aufsatz gewidmet ist und der, wie gesagt, von
Kleist als »ein dchter Redekiinstler« angesehen wurde. Aber auch dieser
Adressat — das ist leicht einzusehen - ist wiederum nur ein Stellvertreter
fiir alle spdteren Leserinnen und Leser des Textes. Der konkrete Leser
wird im ersten Satz der kleinen Abhandlung mit »du« angesprochen
und als »sinnreicher Freund« bezeichnet. Das ist auf den ersten Blick
nichts besonderes, die Anrede eines >geneigten Lesers¢, eines aufmerk-
samen Publikums, ist literarische und rhetorische Konvention — aller-
dings glaube ich, hier eine besondere Konstellation zu erkennen:

»Ich sehe dich zwar groRe Augen machen, und mir antworten, man habe dir in friihern
Jahren den Rat gegeben, von nichts zu sprechen, als nur von Dingen, die du bereits ver-
stehst« (534).

Autor und Leser stehen hier ndmlich in einem Blickkontakt, »Ich sehe
dich [...] groBe Augen macheng, in einem Blickkontakt, der durchaus
umkehrbar erscheint und der geeignet ist, eine mise en abime, eine un-
endliche Spiegelung von Autor- und Leser-Augen, von Text und Lektii-
re in Gang zu setzen.

Die im Blickkontakt von Autor und Leser demonstrativ installier-
te Reflexion des Textes und seiner Lektiire wird noch durch einen wei-
teren Effekt verstarkt, der sich ebenfalls aus der Formulierung »Ich se-
he dich zwar grofle Augen machen« ergibt. Es 1da8t sich darin namlich

107

14,02.2026, 02:36:14,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

eine explizite rhetorische Figur erkennen, die schon Aristoteles bedacht
hat. Diese Figur wurde spéter evidentia genannt. Von Cicero wurde sie
auch »als Unmittelbar-vor-Augen-Stellen« — sub oculos subiectio — be-
zeichnet. Das Besondere an dieser rhetorischen Figur, die in der klassi-
schen Rhetorik eher etwas verpont war, ist ihr theatralischer Effekt:
Denn - wie Quintilian tadelnd bemerkt — »es ist nicht, als ob die Dinge
erzdhlt, sondern als ob sie aufgefiihrt wirden«.*4

Die Dramatisierung der Rede, die Uberschreitung der Rhetorik
zur Theatralik, zeigt sich dann auch in der Selbstinszenierung des
nachdenkenden Autors in der folgenden Szene des Textes, die zugleich
auch an eine Vorrichtung fiir ein naturwissenschaftliches Experiment
erinnert:

»Ich pflege dann gewdhnlich ins Licht zu sehen, als in den hellsten Punkt, bei dem Be-
streben, in welchem mein innerstes Wesen begriffen ist, sich aufzuklaren« (535).

Das »Licht«, die so evidente Metapher der Aufklarung, wird hier unmit-
telbar bithnenwirksam inszeniert, aber der reflektierende Autor im Text
wirkt wie ein vom Bithnenlicht geblendeter Schauspieler, der — bevor er
nicht mit seiner Schwester, die »hinter [ihm] sitzt« (535) redet — gar
nichts erkennen kann. Der Sinn der aufkldrerischen Licht-Metapher im
Text scheint also auf eine etwas doppeldeutige Art inszeniert zu sein.
Und die ambivalente Metaphorik der Aufklarung wirkt auch noch in der
Sentenz nach, welche die Szene mit der Schwester abschlief3t:

»Es liegt ein sonderbarer Quell der Begeisterung fiir denjenigen, der spricht, in einem
menschlichen Antlitz, das ihm gegeniibersteht [...]« (536).

Was sich zundchst als ein aufgeklart humanistisches Bekenntnis zum
Antlitz des Menschen liest, erweist sich alsbald als eine hochst transito-
rische Angelegenheit. Denn bei genauerem Hinsehen auf den Fortgang
von Kleists Text mufl man feststellen, dal der »sinnreiche Freund« mit
den groBen Augen bereits nach dem vierten Satz auf Nimmerwiederse-
hen aus dem Text verschwindet. Ja, er muR verschwinden, denn seine
Funktion hat sich erfiillt, sobald die GesetzmaRigkeit der Wissenspro-
duktion, von der der Aufsatz handelt, erstmals im Text ausgesprochen
ist. In dem Augenblick, wo der Autor des Textes seinen Leser dariiber

14. Marcus Fabius Quintilianus: Ausbildung des Redners. Zwélf Biicher, hg. und ibers.
von Helmut Rahn, Darmstadt 1972, Zweiter Teil, 287. — Zur Dynamik der evidentia in
der Theorie der Rhetorik vgl. den Aufsatz von Riidiger Campe: »Affizieren und Selbst-
affizieren. Rhetorisch anthropologische Naherung ausgehend von Quintilian, Insti-
tutio oratoria VI, 1-2«, in: Josef Kopperschmidt (Hg.), Rhetorische Anthropologie.
Studien zum Homo rhetoricus, Miinchen 2000, 135-152.

108

14.02.2026, 02:96:14. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =S


https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

belehrt hat, dafl man beim Reden nicht andere, sondern sich selbst be-
lehren soll, wird der Adressat des Textes iiberfliissig, und der Autor be-
lehrt fortan nur noch sich selbst, jede direkte Anrede des Lesers, jedes
»du« liberhaupt, wird von nun an vermieden und durch ein unpersonli-
ches »man« ersetzt:

»Der Franzose sagt, l'appétit vient en mangeant, und dieser Erfahrungssatz bleibt wahr,
wenn man ihn parodiert, und sagt, l'idée vient en parlant« (535, Hervorhebung von mir).

Der Appetit der Rede ist offenbar so grof3, dafl sie — sich selbst beim
Wort nehmend - ihr Gegeniiber sobald als moéglich verschlingt. Das im
Text vergegenwartigte Leser-Antlitz — »Ich sehe dich [...] groBe Augen
machen« — fungiert als bloBer Energiespender des Textes und wird so-
gleich von ihm verschlungen und in Begeisterung verwandelt. Die Be-
geisterungsenergie ist aber, wie die Beispiele von Mirabeau und dem
Lafontaineschen Fuchs zeigen, wesentlich Vernichtungsenergie.'> Dal}
die produktive Rede den Leser — iiberhaupt jedes Gegeniiber — ver-
schlingt, kann man allerdings auch so auffassen, da der »sinnreiche«
Leser fortan mit der Rede so eng verschlungen ist, dal er als Moment
der Autoreferenz des Textes aufgehoben ist und in ihm als Sinnprodu-
zent weiter wirkt.

Ein Satz im Text des Aufsatzes, in welchem die poetische Selbst-
beziiglichkeit so stark wird, dall Reden, Denken und Lesen als ein und
derselbe Akt erscheinen, ist der folgende:

»Aber weil ich doch irgend eine dunkle Vorstellung habe, die mit dem, was ich suche, von
fern her in einiger Verbindung steht, so prdgt, wenn ich nur dreist damit den Anfang
mache, das Gemiit, wahrend die Rede fortschreitet, in der Notwendigkeit, dem Anfang
nun auch ein Ende zu finden, jene verworrene Vorstellung zur vélligen Deutlichkeit aus,
dergestalt, daR die Erkenntnis, zu meinem Erstaunen, mit der Periode fertig ist« (535).

15. In Kleists Trauerspiel Penthesilea, das etwa zur selben Zeit wie der Aufsatz entstan-
den ist, wirkt der abgriindige Zusammenhang von Essen und Reden noch offensicht-
licher. Hier »parodiert« die Amazonenkonigin den »Erfahrungssatz«, »[d]aR sie vor
Liebe gleich ihn essen kdnnte« (Vers 2993, BKA I/5, 188), indem sie diese Redensart
wortlich nimmt — und damit ein poetologisches Programm verwirklicht. Im Kontext
von Kleists Aufsatz erscheint es evident, daR sich Penthesileas verliebter Kanniba-
lismus als Riickiibersetzung der Formel von der »allmahlige[n] Verfertigung der Ge-
danken beim Reden« in den parodierten urspriinglichen »Erfahrungssatz« »l'appétit
vient en mangeant« lesen aRt. Der von der Fertigstellung seines Trauerspiels er-
schopfte Dichter schrieb jedenfalls an Marie von Kleist im Herbst 1807: »Sie hat ihn
wirklich aufgegessen, den Achill, vor Liebe. Erschrecken Sie nicht, es ldRt sich le-
sen.« Sembdner, Bd. 2, 796.

109

14,02.2026, 02:36:14,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

Hier reflektiert die Aussage unmittelbar sich selbst. Der Satz, der mit
den Worten »fertig ist« fertig ist, ist performativ: Er realisiert das, wo-
von er spricht — die Herstellung einer Erkenntnis beim Reden - da-
durch, daR er davon spricht.

Eine solch performative Rede ist aber triigerisch. Denn das spon-
tane Sprechen erweist sich bei genauerem Hinsehen als rhetorisch
hochst kalkulierte Rede: Es handelt sich um keine spontane miindliche
Formulierung, sondern um eine stilistisch elaborierte Periode, die den
prosodischen Gesetzen von Aufschub, Hohepunkt und retardierendem
Moment folgt und vor allem die Effekte des Hyperbatons ausspielt, jener
rhetorischen Figur, welche der antike Stiltheoretiker Pseudo-Longin in
seinem Traktat Vom Erhabenen als das bevorzugte Mittel zur Erreichung
der »erhabenen Wendung« darstellt.*®

Die selbstbeziigliche Dynamik des Textes, in der Simulation ei-
ner natiirlichen, spontanen Rede — auch dieser Effekt ist ein Stilideal
der antiken Rhetorik — verdeutlicht nicht nur die Darstellung der Ge-
danken von der Dunkelheit zur Deutlichkeit — von der obscuritas zur
perspicuitas —, sondern sie verwirrt sie auch wieder. Denn genau be-
trachtet verhdlt es sich ja so, dal der Grundgedanke des Aufsatzes, wo-
nach die Gedanken erst beim Reden fertig werden, schon ganz zu Be-
ginn des Aufsatzes fertig formuliert ist. Alles Folgende ist Wiederholung
und Variation dieser von Anfang an feststehenden Erkenntnis. Man
konnte durchaus behaupten, dal Kleists Aufsatz selber verworrene und
verwirrende Passagen enthalt, die sich daraus erkldren, dal er eben
selbst »vor aller Rede [...] mit dem Gedanken fertig« (538) gewesen ist.

Immer dann, wenn in Kleists Aufsatz die Darstellung dem Ge-
danken einer »allmdhlige[n] Verfertigung beim Reden« mimetisch zu
entsprechen scheint, 1duft sie daher Gefahr, diesen Gedanken zu »paro-
dieren«. Dazu eine Textstelle aus dem Mirabeau-Beispiel:

16. Die Nihe von Kleist zu Pseudo-Longins Asthetik des Erhabenen zeigt sich im Ver-
gleich des zitierten Satzes mit folgendem exemplarischen Satz aus dem Traktat Vom
Erhabenen: »Denn wie wirklich Menschen, die ziirnen, die gedngstigt sind oder em-
port oder erregt von Eifersucht oder von etwas anderem (es gibt unendlich viele Af-
fekte, und niemand kdnnte ihre Zahl nennen), immer wieder von ihrem Weg abirren,
sich das eine vornehmen und dann haufig zum anderen iiberspringen, sinnlos mit-
tendrin etwas einschieben, dann im Kreis zum Ausgang zuriickkehren und ganz be-
sessen von ihrer Heftigkeit wie von einem Wirbelwind jetzt hier — und gleich wieder
dorthin gerissen werden und in dauerndem Wechsel tausendfach die Ausdriicke und
Gedanken in ihrer natiirlichen Ordnung und Verbindung dndern, so ahmen die be-
sten Schriftsteller durch das Hyperbaton die Natur nach und erreichen die gleichen
Wirkungen.« Pseudo-Longinos: Vom Erhabenen, Griechisch und Deutsch von Rein-
hard Brandt, Darmstadt 21983, 75f.

110

14.02.2026, 02:96:14. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =S


https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

»Ich glaube, dall mancher groRe Redner, in dem Augenblick, da er den Mund aufmachte,
noch nicht wuRte, was er sagen wiirde. Aber die Uberzeugung, daR er die ihm nétige Ge-
dankenfiille schon aus den Umstanden, und der daraus resultierenden Erregung seines
Gemiits schopfen wiirde, machte ihm [sic] dreist genug, den Anfang, auf gutes Gliick hin,
zu setzen. Mir fallt jener >Donnerkeil< des Mirabeau ein [...]« (536).

In dieser Passage zeigt sich zundchst wieder das parodistische Prinzip
einer auf den Kopf gestellten rhetorischen Begrifflichkeit. Was das Ziel
einer traditionellen Rede ist, die Uberzeugung des Publikums, wird hier
zur Voraussetzung des Redens: Der Redner selbst — nicht sein Publikum
— ist iiberzeugt, dall die Gedankenfiille schon kommen wird. Auch der
Begriff der »Erregung«, der in Kleists Aufsatz eine so wichtige Rolle
spielt, ware eigentlich ein Zweck der Rede - es ist als movere eines der
drei schon erwahnten officia oratoris.

Die Feststellung liber den »grofle[n] Redner«, der einen »An-
fang« setzt, ohne zu wissen, was er sagen wird, erweckt zunachst listig
den Eindruck, dafl auch fiir Kleists eigene Rede das entscheidende Ar-
gument noch kommen wird. Der abrupte Ubergang: »Mir fillt jener
»Donnerkeil« des Mirabeau ein« simuliert in Kleists Text den Gestus der
plotzlichen Eingebung, die im selben Moment Thema seiner eigenen
Argumentation wird und sie unversehens in den Sog der Selbstparodie
zieht.

Die Rede Mirabeaus in Kleists Rede fiihrt nun zu einer span-
nungsvollen Engfiihrung zweier Rede-Instanzen im Text, wobei aber
die zitierte Rede durch die parenthetisch kommentierende Rede nicht
etwa aufgehalten, sondern in ihrem Tempo noch beschleunigt wird. So
entsteht das Darstellungsparadox, da gerade die Reflexion des rhetori-
schen Verfahrens die zitierte Rede zu einer dramatischen Szene hin
transzendiert:

»Ja¢, antwortete Mirabeau, >wir haben des Konigs Befehl vernommen« — ich bin gewil3,
dal® er bei diesem humanen Anfang, noch nicht an die Bajonette dachte, mit welchen er
schloRB: »ja, mein Herr¢, wiederholte er, >wir haben ihn vernommen«< — man sieht, dal® er
noch gar nicht recht weiRR, was er will. s\Doch was berechtigt Sie< — fuhr er fort, und nun
plétzlich geht ihm ein Quell ungeheuerer Vorstellungen auf — suns hier Befehle anzudeu-
ten? Wir sind die Reprasentanten der Nation.< — Das war es was er brauchte! >Die Nation
gibt Befehle und empfangt keine.< — um sich gleich auf den Gipfel der Vermessenheit zu
schwingen. >Und damit ich mich Ihnen ganz deutlich erklare< — und erst jetzo findet er,
was den ganzen Widerstand, zu welchem seine Seele geriistet dasteht, ausdriickt: »so sa-
gen Sie Ihrem Konige, dal} wir unsre Pldtze anders nicht, als auf die Gewalt der Bajonette
verlassen werden.< — Worauf er sich, selbst zufrieden, auf einen Stuhl niedersetzte«
(536f.).

Um die ganze Sprachgewalt, die Kleist in dieser dramatischen Reflexion
einer Rede freisetzt, ermessen zu kénnen, ist es aufschlufreich, den hi-

111

14,02.2026, 02:36:14,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

storischen Text der Rede, den Kleist hier ziemlich frei behandelt, dage-
genzuhalten:

»Nous avons ententu les intentions qu’on a suggérées au roi, et vous qui ne sauriez étre
son organe aupres de l'assemblée nationale, vous qui n'avez ici, ni place, ni voix, ni droit
de parler, vous n’étes pas fait pour nous rappeler son discours: allez dire a votre maitre
que nous sommes ici par la puissance du peuple, et qu’on ne nous en arrachera que par la
puissance des bayonnettes.«’

Im historischen Text der Rede ist die politische Entscheidung bereits
gefallen, und dieser >Gedanke« wird dem Zeremonienmeister des Ko-
nigs lediglich als eine beschlossene Sache in wohlgesetzten Worten
mitgeteilt. Die historische Rede des Mirabeau konnte man geradezu als
ein Gegenbeispiel zu der Kleistschen Behauptung einer Verfertigung
der Gedanken beim Reden anfithren. Was also in Kleists Text als histo-
rischer Beleg fiir die Richtigkeit der These herhalten soll, gewinnt, bei
genauerer Lektiire, seine Evidenz allein aus der dramatischen Reflexion
in Kleists eigener Rede, in der die historische Rede Mirabeaus wie ein
blitzartiger Einfall auftaucht und in die Darstellung des Textes ein-
schlagt.

Das in Anfiihrungszeichen gesetzte Wort »Donnerkeil« — gemeint
ist ein Blitzschlag — fungiert zunachst als die topische Metapher fiir die
plotzliche Erkenntnis, die geistige Erleuchtung, den unerwarteten Ein-
fall oder tiberhaupt fiir die Schnelligkeit des Gedankens — ich erinnere
nur an die standardisierte Redewendung vom »Gedankenblitz«. In der
rhetorischen Tradition ist »Blitz und Donner« aber auch eine Metapher
fiir die glanzvolle Rede selbst.*®

In dem hochgradig poetischen Text von Kleist wird diese dop-
peltkodierte Metapher produktiv eigensinnig und chaotisiert den Text.
Denn iber die eigentliche Bedeutung des Wortes »Donnerkeil« — der
Blitz als eine elektrische Entladung — dringt plétzlich das fir Kleist und
seine Zeitgenossen so faszinierende Wissen liber die spharische Elek-
trizitdt in den Text der Rede ein.*® Dieses Wissen aktualisiert sich nun
in dem seltsamen Vergleich des historischen Ereignisses — der Rede
Mirabeaus — mit der GesetzmaRigkeit der »Kleistischen Flasche«.

17. Zitiert nach Miiller-Salget, 1121.

18. So der antike Rhetoriklehrer Quintilian: »ist nicht schon dies schén, mit den allen
gemeinsamen Gedanken und mit Worten, die alle gebrauchen, es zu solchem Ruhm
und Glanz zu bringen, daR man nicht zu sprechen oder zu reden, sondern, wie es
Perikles gelang, zu blitzen und zu donnern scheint.« Quintilianus, Ausbildung des
Redners, Erster Teil, 294.

19. Vgl. dazu Herminio Schmidt: Heinrich von Kleist: Naturwissenschaft als Dichtungsprin-
zip, Bern 1978.

112

14.02.2026, 02:96:14. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =S


https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

Die »Kleistische Flasche« heiflt so, weil sie 1745 von einem Ewald
von Kleist — librigens einem entfernten Verwandten von Heinrich von
Kleist — erfunden wurde; es ist aber kaum als eine zufdllige Selbstbe-
zliglichkeit anzusehen, daR dieses Gerdt der Experimentalphysik, das
im Text das tragende Gleichnis fiir das »Gesetz« der erregten Rede ab-
gibt, denselben Namen tragt wie der Autor des Textes. Die »Kleistische
Flasche« ist heute bekannter unter der Bezeichnung »Leidener Fla-
sche«. Gemeint ist damit ein Kondensator, also eine Art Batterie, mit
welcher Elektrizitdt gespeichert und blitzartig entladen werden konnte.
Das gehorte zu Kleists Zeit zu den groflen Sensationen der Naturwis-
senschaft, denn die Erforschung der Elektrizitdt in der zweiten Hdilfte
des 18. Jahrhunderts weckte die Hoffnung, dem Geheimnis des Leben-
digen im Physikalischen ndaher zu kommen. Die damals entstehende
Experimentalphysik ist daher auch ein wesentlicher Ausdruck von
»Aufklarung«. Die bis dahin dem Goéttlichen zugeschriebenen Phéno-
mene von Blitz und Donner wurden erkldarbar, die Blitze liefen sich
nicht nur ableiten, sondern konnten auch mit experimentellen Vorrich-
tungen kinstlich erzeugt werden.*

Der Adressat der Rede von Mirabeau, der Zeremonienmeister,
wird hingegen durch den Geistesblitz in der Rede des Mirabeau in ei-
nen »volligen Geistesbankerott« (537), d.h. in den elektrischen Minus-
Zustand versetzt:

»nach einem dhnlichen Gesetz, nach welchem in einem Korper, der von dem elektrischen
Zustand Null ist, wenn er in eines elektrisierten Korpers Atmosphare kommt, plétzlich die
entgegengesetzte Elektrizitdt erweckt wird. Und wie in dem elektrisierten dadurch, nach
einer Wechselwirkung, der ihm inwohnende Elektrizitats-Grad wieder verstarkt wird, so
ging unseres Redners Mut, bei der Vernichtung seines Gegners zur verwegensten Begei-
sterung liber« (537).

Was der Text von Kleist in der Logik der Selbstbeziiglichkeit vorfiihrt,
exemplifiziert hier das naturwissenschaftliche »Gleichnis« als Natur-
Gesetz. Die Blitz-Metapher erscheint — so gesehen — in einem ganz
wortlichen Sinne als »der hellste[...] Punkt« (535) im Text und reflek-
tiert also nicht nur die Plotzlichkeit der Entstehung der Gedanken beim
Reden, nicht nur die durchschlagende Wirkung der Rede, sondern sie
transportiert auch aktuelles naturwissenschaftliches Wissen in Kleists
Text hinein.

Was ziemlich in der Mitte des Aufsatzes als ein »Gleichnis« be-

20. Auch in der Nacherzdhlung der Lafontaineschen Fabel ist daher en passant, aber in
keineswegs zufélliger Metaphorik, von einem Blitzableiter die Rede: »Sire< sagt der
Fuchs, der das Ungewitter von sich ableiten will, »>Sie sind zu groRmiitig« (538, Her-
vorhebungen von mir).

113

14,02.2026, 02:36:14,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

zeichnet wird, diese »Ubereinstimmung zwischen den Erscheinungen
der physischen und moralischen Welt« (537), kann nun auch als
Schnittpunkt einer Diskurs-Kreuzung gelesen werden, wo der neue
Diskurs der Experimentalphysik sich mit dem der antiken Rhetorik be-
rithrt und poetische Energie freisetzt. Diese poetische Energie ist zu-
gleich auch die Energie eines spezifisch strukturierten Wissens. Denn
Kleists Text enthdlt — erinnert — Wissen aus den unterschiedlichsten Le-
bensbereichen: aus Alltag und Geschichte, aus Rechts- und Naturwis-
senschaft, aus Philosophie und Experimentalphysik, aus franzésischer
und deutscher Literatur, aus Kriegsfiithrung und Rhetorik. Aber all das
Wissen ist nicht enzyklopddisch abgelegt, es ist nicht systematisch ge-
ordnet, es ist nicht geplattet, sondern es ist narrativ entstellt und refle-
xiv verschachtelt, es ist ein unruhiges und unsicheres Wissen, ein impli-
zites Wissen, das in produktiven Formeln verdichtet ist und erst in der
Explikation des Textes wieder akut werden kann. Es ist vor allem ein le-
bendiges Wissen, das sich darstellt als ein »gewisser Zustand unsrer,
welcher weil.« — Und ein solcher »Zustand« ist auch Kleists poetischer
Text selbst in der literarischen Gestalt einer erregten Rede.

Solche Rede gibt ein Wissen von Sprache zu verstehen, das nur
uber endlose Explikationen in die Sprache der Wissenschaft tibersetz-
bar ware. Das intuitive Wissen von Sprache, das sich in Kleists Text —
im virtuosen Umgang mit der rhetorischen Tradition — als ein Wissen
des Autors iiber Gesetze der Sprache und Kunstgriffe der Rede aus-
weist, fithrt zu der Einsicht im Text, da das Wissen von Sprache sich
nicht mehr nur als Objekt der Reflexion darstellt, sondern als ein »Zu-
standk, in den die redenden Subjekte hineingeraten und, als wissende,
zu sich kommen konnen. Die Sprache selber wird, poetisch verdichtet,
dergestalt zum Subjekt des Wissens — als »ein gewisser Zustand unsrer,
welcher weils.« Damit erweist sich das Kleistsche Prinzip der »allmadh-
lige[n] Verfertigung der Gedanken beim Reden« einerseits als eine Heu-
ristik, eine »Findkunst«, andererseits auch als eine ganz eigene Memo-
ria-Technik.

Kleists kleine Abhandlung wird lesbar als ein Modell fiir das spezifische
Wissen von Sprache als Literatur, indem sie den Moment des Wissens —
die fliichtige GewiBheit des Gedankens — nur indirekt zur Darstellung
bringt, als inszenierte Selbstreflexion in einem dramatischen Augen-
blick zwischen den gleichgiiltigen Zustinden des Noch-nicht-Wissens
und des Nicht-mehr-Wissens. Uber die besondere Art solchen ebenso
fragilen wie dramatischen Wissens, das die Literatur erinnert, sagte
schon Roland Barthes in seiner Antrittsvorlesung vom 7. Januar 1977 im
Collége de France, so als hitte er eben erst Kleists Aufsatz gelesen, das
folgende:

114

14.02.2026, 02:96:14. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =S


https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WOLFRAM GRODDECK: DIE INVERSION DER RHETORIK UND DAS WISSEN VON SPRACHE

»Wenn durch irgendeinen ExzelR an Sozialismus oder Barbarei alle Facher bis auf eines
aus unserem Unterricht vertrieben werden sollten, dann miiRte das Fach Literatur geret-
tet werden, denn im literarischen Monument sind alle Wissenschaften prasent. [...] Weil
die Literatur die Rede in Szene setzt, statt sie nur zu benutzen, bringt sie das Wissen in
das Raderwerk der endlosen Reflexivitdt: durch die Schreibweise hindurch reflektiert das
Wissen unabléssig iiber das Wissen, entsprechend einem Diskurs, der nicht mehr episte-
mologisch, sondern dramatisch ist.«?!

Literatur

Adelung, Johann Christoph: Grammatisch-kritisches Worterbuch der Hoch-
deutschen Mundart, mit bestdndiger Vergleichung der iibrigen Mund-
arten, besonders der Oberdeutschen, 4 Bde., Leipzig *1703-1801.

Barthes, Roland: Lecon/Lektion, Franzosisch und Deutsch, Antrittsvorle-
sung im College de France, gehalten am 7. Januar 1977, Ubersetzt
von Helmut Scheffel, Frankfurt am Main 198o.

Campe, Riidiger: »Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch anthropolo-
gische Ndherung ausgehend von Quintilian, Institutio oratoria VI,
1-2«, in: Josef Kopperschmidt (Hg.), Rhetorische Anthropologie. Stu-
dien zum Homo rhetoricus, Miinchen 2000, 135-152.

Groddeck, Wolfram: Reden iiber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens, Ba-
sel, Frankfurt am Main 1995.

Itoda, Soichiro: »Die Funktion des Paradoxons in Heinrich von Kleists
Aufsatz >Uber die allméhliche Verfertigung der Gedanken beim Re-
denc, in: Kleist-Jahrbuch 1991, 218-228.

Kapitzky, Jens: »Erfolglose Meditation und kommunikative Erkenntnis.
Zu Kleists Aufsatz Uber die allmdhliche Verfertigung der Gedanken
beim Reden, in: Kodikas/Code, Ars Semiotica. An International Jour-
nal of Semiotics 21 (1998), No. 3-4, 251-270.

Kowalik, Jill Anne: »Kleist's Essay on Rhetorick, in: Monatshefte 81.4
(1989), 434-446.

Miiller-Salget, Klaus (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke und Briefe.
Erzdhlungen, Anekdoten, Gedichte, Schriften, Frankfurt am Main
1990.

Pseudo-Longinos: Vom Erhabenen, Griechisch und Deutsch von Reinhard
Brandt, Darmstadt *1983.

Quintilianus, Marcus Fabius: Ausbildung des Redners. Zwolf Biicher, hg. und
tbers. von Helmut Rahn, Darmstadt 1972.

21. Roland Barthes: Legon/Lektion, Franzdsisch und Deutsch, Antrittsvorlesung im
College de France, gehalten am 7. Januar 1977, {ibersetzt von Helmut Scheffel,
Frankfurt am Main 1980, 27-29.

115

14,02.2026, 02:36:14,



https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RHETORIK

ReuB, Roland/Staengle, Peter (Hg.): Heinrich von Kleist. Sdmtliche Werke,
Brandenburger Ausgabe, [=-BKA], Frankfurt am Main 1988ff., BKA 1/5,
Penthesilea; BKA IV/2, Briefe Mai 1801-August 1807.

Rohrwasser, Michael: »Eine Bombenpost. Uber die allmihliche Verferti-
gung der Gedanken beim Schreiben«, in: Heinz Ludwig Arnold
(Hg.), Heinrich von Kleist, Text + Kritik, Sonderband, Miinchen 1993,
151-162.

Schmidt, Erich (Hg.): H. v. Kleists Werke, im Verein mit Georg Minde-
Pouet und Reinhold Steig, kritisch durchgesehene und erlduterte
Gesamtausgabe, Leipzig, Wien o.]. (1904-1905).

Schmidt, Herminio: Heinrich von Kleist: Naturwissenschaft als Dichtungs-
prinzip, Bern 1978.

Sembdner, Helmut (Hg.): Heinrich von Kleist. Samtliche Werke und Briefe,
2 Bde., Miinchen %198s5.

Theisen, Joachim: »Es ist ein Wurf wie mit dem Wiirfel; aber es gibt
nichts anderes.« Kleists Aufsatz >Uber die allméihliche Verfertigung
der Gedanken beim Redencx, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Lite-
raturwissenschaft und Geistesgeschichte 68. 4 (1994), 217-244.

116

14.02.2026, 02:96:14. hitps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - =S


https://doi.org/10.14361/9783839401057-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

