Die Herkunft des Ruba‘1

Tilman Seidensticker, Jena

1

Das neupersische Ruba‘ist eine Gedichtgattung, die sich durch Vierzeiligkeit und ein
eigenes Metrum auszeichnet, das fiir andere poetische Formen praktisch nicht benutzt
wird. Das Metrum zeichnet sich aulerdem gegeniiber allen anderen neupersischen
Metren dadurch aus, daf} es innerhalb eines Gedichtes an mittlerer Stelle variiert wer-
den kann:

—— v v - v v -

e A Y

Die beiden Reimschemata lauten a a a a — also Monoreim—und a a b a. In-
haltlich gibt es keine besonderen Einschrankungen, obwohl natiirlich die Kiirze ge-
wisse Vorgaben macht. Das Ruba‘1 hat sich nicht nur in Persien au8erordentlicher Be-
liebtheit erfreut und tut dies noch heute, sondern ist unter dem Namen ditbayt(i) in der
1. Hélfte des 5./11. Jahrhunderts ins Arabische und in der 2. Hélfte des 6./12. Jahr-
hunderts ins Tiirkische iibertragen worden. Auch in Europa hat die Gattung Spuren
hinterlassen. Ubersetzungen haben von Hammer-Purgstall und Riickert geliefert, und
August von Platen, gut mit Riickert bekannt und des Persischen méchtig, hat uns in
seinem Spiegel des Hafis (1821) 16 eigene ,,Rubajat* hinterlassen. Ein regelrechter
Kult hat sich dann um die Jahrhundertwende in Europa und den Vereinigten Staaten
um Edward FitzGeralds (1809-1883) Nachdichtung von ‘Umar Hayyams Ruba‘is ent-
wickelt.! Heute gibt es Ubertragungen der ‘Umar Hayyam zugeschriebenen Ruba‘is in
zahllose Sprachen.

Die Herkunft dieser Gattung ist dunkel. Die einzelnen konstituierenden Merkmale —
Vierzahl der Verse, Metrum, die beiden Reimschemata — sind nicht oder nicht ohne
weiteres aus der persischen Tradition ableitbar. Ebensowenig scheint es aber in den in
Frage kommenden Nachbarliteraturen, der arabischen und der tiirkischen, Vorbilder zu
geben. Das Ruba‘ ist also offenbar in der ersten Hélfte des 4./10. Jahrhunderts einfach
vom Himmel gefallen, oder, um es aus der Sicht der einheimischen Literarhistorie aus-
zudriicken, in einem Geniestreich ,,erfunden worden. Sams-i Qays (um 630/1232-3)

Ob iiberhaupt Ruba‘s von ‘Umar Hayyam stammen und wenn ja, welche, ist kaum zu entschei-
den; s. dazu de Blois 1992-94, S. 362-365. Zur Rezeption von FitzGeralds Poem s. John D. Yo-
hannan: The fin de siecle cult of FitzGerald's ‘Rubaiyat’ of Omar Khayyam. In: Review of natio-
nal literatures 2 (1971), S. 74-91; zu den Quellen, die neben ,,Hayyams® Ruba‘is in FitzGeralds
Werk eingeflossen sind, s. Parichehr Kasra: FitzGerald's recasting of the Rubaiyat. In: Zeit-
schrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft 130 (1980), S. 458-489.

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 TILMAN SEIDENSTICKER

lokalisiert die Erfindung des Ruba‘i in Gazni und schreibt sie Riidaki (gest. 329/940-1
oder 339/950-1) zu. Dawlatsah (schrieb 892/1487) verortet siec am Hof des Griinders
der Saffaridendynastie, Ya‘qiib b. Layt (reg. 253/867 — 265/879). Fritz Meier hat auf
dhnliche Ursprungslegenden, auch in anderen Literaturen, sowie auf einige Unstim-
migkeiten in diesen beiden Berichten hingewiesen, die sich ja auch gegenseitig entwer-
ten (Meier 1963, S. 2-4). Etwas Richtiges sehen aber beide insofern, als das Ruba‘i-
Metrum zweifellos im islamischen Iran entstanden ist.

Was die beiden Ursprungslegenden nicht erkléren, ist das Merkmal der Vierzeilig-
keit. Der von Sams-i Qays gemachte Zusatz, Riidaki habe wegen der Kostbarkeit des
neuen Metrums nur Vierzeiler darin gedichtet, klingt nicht sehr tiberzeugend. Von ori-
entalistischer Seite hat man Indizien vorgebracht, die entweder fiir iranischen oder
tiirkischen Ursprung der Vierzeiligkeit sprechen. Um mehr als Indizien handelt es sich
aber jeweils nicht, weil fiir die iranische Hypothese die Zahl der ,,Vierzeiler aus mit-
telpersischer, frithneupersischer und neupersischer Zeit einfach sehr gering ist und fiir
die tiirkische Hypothese von den frithesten Belegen um wenigstens eineinhalb Jahr-
hunderte zuriickextrapoliert werden muB3. In diesem Beitrag soll statt dessen eine drit-
te Hypothese zur Diskussion gestellt werden, die arabische. Gegeniiber den anderen
hat sie den Vorzug einer zahlenméfig wesentlich giinstigeren Belegsituation; ganz oh-
ne Hilfsannahmen kommt sie aber auch nicht aus. Nicht zuletzt deshalb sollen in den
beiden folgenden Abschnitten zunichst noch die tiirkische und die iranische Hypothe-
se vorgestellt werden; nur so ist der Leser in der Lage, sich selbst ein Urteil zu bilden.

17

Als Exponent der tiirkischen Hypothese kann Gerhard Doerfer genannt werden, der
diese als letzter verteidigt hat (Doerfer 1994); die Positionen der fritheren Vertreter,
Kowalski und Bausani, sind dort resiimiert. Seine Zusammenfassung ist relativ vor-
sichtig formuliert: ,,Ich halte die These, da3 das Ruba‘i in einem tiirkisch-persischen
Kontaktgebiet, gefordert wohl auch durch arabischen EinfluB3, entstanden ist, fiir halt-
bar.“ (Doerfer 1994, S. 54) Sehr niitzlich ist seine Anlage 3 ,,Altere neupersische Ly-
rik, vornehmlich Ruba T, in der das einschliagige neupersische Material zusammenge-
stellt ist; weggelassen ist nur (ohne weitere Begriindung) das Ruba‘i-Korpus von
Riudaki, was aber an dessen umstrittener Echtheit liegen mag (s. dazu auch unten). Im
einzelnen stehen aber der tiirkischen Hypothese im allgemeinen und auch vielen von
Doerfers Argumenten einige erhebliche Bedenken entgegen.

Die Beleglage ist der tiirkischen Hypothese, wie gesagt, nicht besonders giinstig.
Die frithesten Werke, in denen Vierzeiler in verschiedenen Reimschemata (auch ande-
ren als denen des Ruba‘T) und mit eigenem Metrum (ein siebensilbiges, zwei mit zehn
Silben) auftauchen, sind das bekannte Lexikon Diwan lugat at-Turk von Mahmid al-
Kasgari (abgeschlossen 469/1077), der Fiirstenspiegel Qutadgu Bilig von Yusuf Hass
Hagib (abgeschlossen 462/1069-70) und das ethische Werk ‘Atabat al-haqad’iq von
Ahmad Yiikneki (12. Jahrhundert?). Um die These der Prioritét tiirkischer Vierzeiler

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 17

vertreten zu konnen, muf} also angenommen werden, daf3 derlei Vierzeiler schon fast
zwei Jahrhunderte vor diesen ersten literarisch bezeugten existiert haben. Natiirlich ist
dies moglich, aber die alttiirkischen Inschriften des 8. Jahrhunderts und der uighu-
risch-buddhistischen und manichéischen Texte des 7. bis 9. Jahrhunderts n. Chr. ken-
nen keine Vierzeiler, und wenn dort etwas Reimahnliches auftaucht, scheint dies erst
sekundar aus der Neigung zu syntaktischen Parallelismen im Zusammenspiel mit dem
agglutinierenden Charakter des Tiirkischen entstanden zu sein.? Ist in den Reimen der
tiirkischen Vierzeiler nicht vielleicht umgekehrt arabisch-persischer Einflufl zu sehen?

DaB der persische Dichter Manii¢ihri (gest. um 432/1041) empfiehlt, sich an tiirki-
schen oder oghusischen Gedichten (§i7-i turki, Sir-i guzzi) zu orientieren, bringt uns
nur hundert Jahre zuriick, und daB3 er dabei Vierzeiler im Auge hat, ist ganz hypothe-
tisch. Die Existenz von frithen chinesischen Vierzeilern ist von Bausani als indirekter
Hinweis auf Weitergabe nicht nur nach Westen, sondern auch nach Osten gewertet
worden. Doerfer verweist auf chinesische Kontaktaufnahme mit den Alttiirken des 6.
bis 8. Jahrhunderts n. Chr. und fiihrt auch einen a a b a reimenden fiinfsilbigen
Vierzeiler von Li poh (gest. 762 n. Chr.) an. Es bleibt zu fragen, wieweit mit indirek-
ten Hinweisen zuriickgeschlossen werden kann — wir sind jetzt immerhin bei drei
Jahrhunderten. Gekléart werden muf ferner, ob es nicht im Chinesischen schon vor den
Kontakten mit den Tiirken Vierzeiler gegeben hat.

Die von Doerfer angefiihrten tiirkischen Lehnworter im Neupersischen sind zum
Teil erst nach den ersten neupersischen Ruba‘is belegt, und auch die fritheren sind
keine Stiitze fiir die Annahme literarischer Einflisse. Dichter, die des Tiirkischen und
des Persischen méachtig waren, sind nicht bekannt, und ebensowenig eine kulturelle
Hochschitzung der tiirkischen Kultur bei den frithen neupersischen Dichtern.

Zur Unvereinbarkeit von tiirkischer Silbenzéhlung und neupersischer Morenzéhlung
bemerkt Doerfer, daf3 letztere in frither Zeit nicht unverbriichlich gewesen ist. Mit die-
sem Hinweis ist in der Tat ein Hindernis gegen die tiirkische These aus dem Weg ge-
rdumt, aber die Argumentation impliziert unnétigerweise, daB3 die Vierzahl zusammen
mit der Metrik ibernommen wurde. Ein Punkt, der allenfalls dafiir spricht, ist die Be-
obachtung Doerfers, daB3 in dem berithmten frithneupersischen Vierzeiler aus dem Jahr
726 n. Chr. az Huttalan ... (s. dazu auch unten) das Metrum — — v - /— v — vor-
liegt, welches identisch mit dem des spéteren tiirkischen Kurzvierzeilers ist. Statt aber
die tiirkischen Belege um nunmehr 350 Jahre zuriickzuextrapolieren, sei gefragt, ob
hier nicht eher an Einfluf} einer Realisationsmdglichkeit des arabischen Basit gedacht
werden kann; man miifite dann an einen halbierten Dimeter denken.

Da die Idee eines (im weiteren Sinne) metrischen Einflusses von der tlirkischen zur
persischen Seite hin doch abwegig erscheint, seien die weiteren Argumente zu diesem
Komplex nur in knapper Form referiert: Zur Unvereinbarkeit der Behandlung iiber-
langer Silben als einfach lang im Tiirkischen mit der persischen Prosodie verweist
Doerfer darauf, daB in frither Zeit auch im Neupersischen einfache oder gar doppelte

2 Ich danke Jens Peter Laut/Freiburg herzlich fiir seine Auskunft.

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 TILMAN SEIDENSTICKER

Uberlinge als einfach lang behandelt wird. Die Konklusion, da8 mangels arabischen
Vorbildes ein Einfluf3 der tiirkischen Prosodie vorliegen miisse, erscheint aber zu apo-
diktisch. Die ,,auBerordentliche Ahnlichkeit“ der beiden (spiteren) tiirkischen Lang-
vierzeiler-Metren mit dem persischen Ruba‘i-Metrum, die Doerfer konstatiert, besteht
darin, daf} im Tirkischen an verschiedenen Positionen ,,nur” entweder zwei Kiirzen
fehlen und eine mehr steht oder umgekehrt. Es fragt sich, ob solche Differenzen an
drei Positionen nicht umgekehrt ein beredtes Argument gegen genetische Verwandt-
schaft darstellen. Die verbindliche Zésur im tiirkischen Vierzeiler vor dem zweiten
und, wenn vorhanden, dritten Takt ist im Persischen nicht verbindlich. Doerfer mochte
hier fiir das Persische relativieren, indem er in einigen Beispielen Zasuren spiirt oder
fiihlt (um seine Worte zu gebrauchen) und auf Lazards Beobachtungen zur Zasur in
Riidakis Ruba‘is verweist. Er schliefit aber vorsichtig nur: ,,Die Kluft zwischen persi-
scher und tiirkischer Prosodie ist also nicht uniiberbriickbar.* Das im Persischen gén-
gige Uberbinden bei vokalischen Anlaut (aus man az wird so etwa manaz) ist im Tiir-
kischen an sich nicht iiblich, aber Doerfer kann auf vier derartiger Félle verweisen. Er
erwéhnt indessen nicht, daB} die Auflosung des hamza schon in der élteren arabischen
Dichtung nichts Ungewdhnliches ist.

Richtig ist der Hinweis, dal die Abwesenheit des Sinnschemas ,,x x y z*3 in der
Dichtung bei Mahmiid al-Kasgari nicht gegen die tiirkische These spricht, weil dieses
Schema im neupersischen Ruba‘i auch erst spit ist. Damit ist aber nichts fiir die tiirki-
sche These getan. Doerfers Ausfithrungen zum Reimschema im tiirkischen Vierzeiler*
konnen die Tatsache nicht aus der Welt schaffen, dall zahlreiche der frithestbelegten
Stiicke, ndmlich der aus Mahmiids Werk, nicht als Vorbilder fiir die beiden Reimfol-
gen des neupersischen Ruba‘ in Frage kommen.

Die Hauptschwéche der tiirkischen These bleibt die Chronologie. Aber selbst wenn
man einmal annimmt, daf es die jiingeren tiirkischen Vierzeiler auch schon vor den
Ruba‘is gegeben hat, bleibt die Annahme von tiirkischer Vorbildwirkung gewagt.
Doerfer hat in einzelnen Féllen Hindernisse gegen die tiirkische These aus dem Weg
gerdumt, doch von vereinzelten Lehnwortern abgesehen keine Indizien fiir sie nam-
haft gemacht. DaB er sich {iberhaupt der gro3en Miihe unterzogen hat, sie noch einmal
vorzufiihren, ist vielleicht daraus zu erkldren, da3 die Vierzeiligkeit auch nicht iiber-
zeugend aus der persischen Literatur abgeleitet werden konnte.

Das Schema soll grob gesagt verdeutlichen, daf die beiden ersten Verse inhaltlich verwandt
sind, der dritte ein neues Element enthélt und der vierte Vers wiederum einen neuen Gedanken
oder Aspekt beinhaltet (in dem dann aber oft ein Riickbezug auf die Thematik der beiden ersten
Verse enthalten ist).

Bei Mahmid al-Kasgari am hiufigsten aaabund aaaa, seltener x a x a, eventuell einmalaab
a; im Qutadgu Bilig 196 mal aaba, 9mal aaaa, in ‘Atabat al-haqd’ig nur aaba (s. Doer-
fer 1994, S. 53).

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 19

i

Doerfers Priasentation der tiirkischen Hypothese ist letztlich vorsichtig formuliert, sédu-
berlich in Teilargumente zerlegt und sehr gut dokumentiert. Die iranische Hypothese
dagegen wird im allgemeinen recht apodiktisch formuliert, obwohl die empirische
Untermauerung kaum leichter ist als bei der tiirkischen.’ Die vergleichsweise ausfiihr-
lichste Darstellung auf knapp zwei Druckseiten stammt von Benedikt Reinert, der {ib-
rigens die Mdglichkeit eines tiirkischen Ursprungs gar nicht erwéhnt (Reinert 1990, S.
286f.).0

Reinert bettet die Kunstform des persischen Ruba‘ in eine verbreitete und alte per-
sische Vierzeilertradition ein; ,,die eigentliche Innovation des Ruba‘i bildet einzig das
Versmaf}*. Da3 das Ruba‘i-Metrum neupersischen Ursprungs ist, ist sicher; man kann
sich hier ohne weiteres der von Reinert anderenorts gemachten Feststellung anschlie-
Ben, daB es sich dabei um ein ,,mindestens partiell persisches Erzeugnis handelt, des-
sen Klassifizierung als arabische hazag-Variante eine Erweiterung oder Umdeutung
des Halilschen Systems voraussetzte™ (Reinert 1974, S. 222). Aber wie steht es mit
der Vierzeiligkeit?

Uber die mittelpersischen Langvierzeiler mit 10 — 14 Silben sagt Reinert, daB sie
anscheinend ,,vornehmlich strophisch® verwendet wurden. Zwischen vierzeiligen
Strophen und selbstidndigen Vierzeilern konnen aber Welten liegen. Davon abgesehen
ist die Existenz dieser Gebilde gar nicht erwiesen.” Damit fallt auch Reinerts Satz, daf3
diese als ,,akzentuierende Abwandlungen der altiranischen Spentamainyu-Strophe*
angesehen werden konnen. (Diese vierzeiligen Strophen mit ihren 4 + 7 Silben stehen
innerhalb der Gathas neben vier anderen Typen von Strophen, von denen drei andere
Zeilenzahlen haben. Insgesamt gibt es 41 Strophen dieses Typs.)®

5 Vgl. z. B. C.-H. de Fouchecour in The Encyclopaedia of Islam, new ed., Bd. VIII, Leiden 1995
s.v. ,RUBAST*: Its [sc. the Ruba‘i’s] emergence in literature can be pinpointed, but it is certain-
ly of pre-Islamic origin“ (S. 579a). Doerfer (1994, S. 46) nennt Salemann (Carl S. und Valentin
Shukovski, Persische Grammatik mit Literatur, Chrestomathie und Glossar, 4. Aufl. Leipzig
1947, S. 101f.) und Gershevitch (Handbuch der Orientalistik, Abt. 1, Bd. 4, Abschn. 2, Lfg. 1, S.
1-30:,,0ld Iranian literature*) zu Unrecht als solche, die das Ruba‘l vom spenta-mainyu-Typ
des Avesta ableiten. Der erstere verweist auf die (vermeintliche) Identitdt moderner iranischer
volkstiimlicher Vierzeiler mit dieser Form der altiranischen Literatur (und hat dabei nicht er-
kannt, daB keine Silbenzéhlung vorliegt, sondern Hazag, vgl. Eilers 1969, S. 234-6 und lange
vor ihm bereits Arthur Christensen: Recherches sur les Ruba‘iyat de ‘Omar Hayyam. Heidelberg
1905, S. 93); der letztere erwéhnt das Ruba‘i tiberhaupt nicht.
Ohne ldngere Begriindung bekennen sich z. B. Rypka, Braginskij, Bertel’s und Kozmojan zur i-
ranischen Hypothese.
Shaul Shaked/Jerusalem, dem ich fiir seine Auskunft herzlich danke, teilt mir hierzu am 3. Mai
1999 mit: ,, There is nothing in all these [sc. Middle Persian] poetic compositions to suggest a
ruba’i form. The occasional four-liners that you come across are purely accidental .
8 Vgl. Grundrif3 der iranischen Philologie, ed. Wilhelm Geiger und Ernst Kuhn, StraBburg 1896-
1904, Bd. 11, S. 26f.

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 TILMAN SEIDENSTICKER

Die kurzzeiligen Vierzeiler mit fiinf bis acht Silben, die ,,in friihneupersischen po-
pulédren Zeugnissen belegt und zum Teil als selbstindige Kleinformen konzipiert sind
(Reinert), sollen kurz vorgestellt werden.

Das erste Stiick ist in der annalistischen arabischen Chronik des Tabari (gest.
314/923) tiberliefert; die Stralenjungen aus Balh bzw. die Leute Hurasans sollen den
im Jahr 108/726 geschlagenen Gouverneur Asad b. ‘Abdallah al-Qasr1 folgenderma-
Ben verspottet haben:
az Huttalan amadih
ba rii tabah amadih
awar baz amadih
bi-dil faraz amadih

AW N =

,,He’s come back from Xotlan;
he’s come with a sour face;
he’s come back on the run;

bl
he’s come down sick at heart

(Tabari Tarih 13, 1492, 13; 1494, 8; 1602, 14 — 1603, 1; Ubersetzung wie bei Elwell-
Sutton 1976, S. 176. Weitere Literatur bei Doerfer 1994, S. 57 Nr. 7; ferner Safa 1988,
S. 149.)

AW N =

1¢¢

Die oben gegebene Transkription ist stark an die bei Elwell-Sutton angelehnt. In der
dritten Zeile 146t sich die iiberlange Silbe /war/ so gewichten, wie es in der spéateren
neupersischen Prosodie {iblich war, ndmlich als Lange plus Kiirze. Wenn man so lesen
mochte, kommt das — — « - /— v — heraus, das auch das Metrum des spéteren tiir-
kischen Kurz-Vierzeilers ist. Die Lesung ist aber alles andere als sicher, sie weicht
von der in der Tabari-Edition gegebenen ab, und ausweislich des Apparates dort muf3-
ten betrachtliche Miihen aufgewendet worden, um dem in den Handschriften Gebote-
nen etwas Verstiandliches abzuringen. Wirklich sicher ist nur die Vierzahl, aber sie
auch nur an der letzten Stelle bei TabarT; an den beiden ersten sind nur zwei bzw. drei
Verse mitgeteilt. Sicher ist wohl auch der Reim, der in der persischen Dichtung in vor-
islamischer Zeit uniiblich war.?

Das andere Stiick stammt von Abil I-Yanbagi ‘Abbas Ibn Tarhan, der in der 1. Half-
te des 3./9. Jahrhunderts lebte:

1 Samargand kand-mand

2 ba-dinat ké afkand

3 az $as tu bih-i

4 hamisa tu hu-i

1 ,,Samarqand, du Ruine,

2 wer hat dich in diesen Zustand geworfen?

9 Zur Frage des Reimes in der mittelpersischen Dichtung s. de Blois 1992-94, S. 45: It is thus in
principle altogether possible that these few samples of rhymed [sc. Middle-Persian] poetry were
all written in conscious imitation of Arabic poetry*

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBA‘I 21

3 Doch du bist schoner als Cag,
4 immer noch bist du schon.

(b. Hurrad. Masilik 26, 8-9; Transkription und Ubersetzung nach Meier 1963, S. 12
FuBinote 1)

Auffillig auch hier wieder der Reim, allerdings — wenn denn der Text so in Ordnung
ist—mit a a b b ineinem Schema, das das Ruba‘l nicht kennt. Der Verfasser mit
der merkwiirdigen Kunya ist ein arabischer Dichter, der einen kleinen Diwan von 10
Blatt hinterlassen haben soll (GAS 11, S. 602).

Ein drittes Stiick, verfaBt vom arabischen Dichter Yazid Ibn al-Mufarrig (gest.
69/688, GAS 11, S. 324-6), das gelegentlich noch in der Literatur als Proto-Vierzeiler
auftaucht, ist Fritz Meier zufolge aus der Diskussion auszuschlieBen, weil der vierte
Vers urspriinglich nicht dazugehort (Meier 1963, S. 9 Fulinote 2; weitere Literatur s.
Doerfer 1994, S. 57 Nr. 4; Safa 1988, S. 148).

Die beiden Stiickchen konnen allein nicht ausreichen, um eine Kleinform des popu-
laren frithneupersischen Vierzeilers zu etablieren; die Wahrscheinlichkeit, da3 wir es
mit Fragmenten oder eben auch nur zufillig vier Zeilen langen Stiicken zu tun haben,
ist bei dieser geringen Zahl sehr hoch.

Unter den erhaltenen neupersischen Gedichten, die noch vor dem Auftauchen der er-
sten Ruba‘Ts verfaf3t wurden, sind auch einige vierzeilige. Reinert erwéahnt sie nicht; !0
nichtsdestoweniger sollen sie kurz vorgestellt werden, weil sie theoretisch fiir die ira-
nische Hypothese in Anspruch genommen werden kénnen. Elwell-Sutton behandelt
auch einige davon in seinem Beitrag The ,, Rubai* in early Persian literature (Elwell-
Sutton 1975, S. 6341.), sagt aber richtig: ,,It must be emphasized at this point that our
treasury of early Persian poetry is so scanty that we have to be cautious about basing
conclusions on it.“ Dies bezieht sich auf den Umstand, da3 es sich jeweils um
Bruchstiicke aus urspriinglich ldngeren Gedichten handeln kann. In besonderem Mal3e
gilt das, wie auch Elwell-Sutton sagt, fiir diejenigen, die x a X a reimen, weil dies
das typische Schema von Qasidenfragmenten ist. Die Zahl dieser Stiicke aus der Zeit
vor dem Jahr 900 n. Chr. betrigt, soweit ich sehe, sechs.

1) Hanzala al-Badgisi, Text: Lazard 1964, Bd. 11, S. 12, V. 3f,; Safa 1988, S. 180,
5f.; Ubers.: Lazard 1964, Bd. L, S. 53; Elwell-Sutton 1976, S. 175. 2) Abi Salik al-
Gurgani, Text: Lazard 1964, Bd. 11 S. 21, V. 2f.; Safa 1988, S. 182, 6f.; Ubers.: La-
zard 1964, Bd. I, S. 61. 3) ders., Text: Lazard 1964, Bd. 11, S. 21, V. 4f.; Safa 1988,
S. 182, 4f; Ubers.: Lazard 1964, Bd. 1, S. 61. 4) Firiiz al-Masriqi, Text: Lazard
1964, Bd. 11, S. 19, V. 1f; Safa 1988, S. 181, 10f.; Ubers.: Lazard 1964, Bd. I, S.
60. 5) ders., Text: Lazard 1964, Bd. 11, S. 21, V. 3f,; Ubers.: Lazard 1964, Bd. L, S.

10 Reinert 1990, S. 286f. heiBt es: ,,Selbstindige Vierzeiler nach dem urspriinglichen Reimschema
des Ruba‘i (a a a a) oder dem friih obsolet gewordenen a a b b waren [sc. schon vor Rudaki] seit
langerem im Iran bekannt.* Dies scheint sich auf die beiden soeben vorgestellten Gedichte zu
beziehen.

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 TILMAN SEIDENSTICKER

60; CHIr IV, S. 616f. 6) ders., Text: Lazard 1964, Bd. II, S. 21, V. 5f.; Safa 1988, S.
181, 14f.; Ubers.: Lazard 1964, Bd. 1, S. 60.

Es bleiben zwei Stiicke, die wegen des Reimschemas a a b a genauere Beachtung
verdienen. Das erste stammt von Hanzala al-Badgisi, der in der ersten Hélfte des 3./9.
Jahrhunderts lebte (de Blois 1992-94, S. 167f.):

yar-am sipand agar-ci bar atis hami figand
az bahr-i casm ta na-rasad mar-wara gazand
u-rd sipand-u atis nayad hami bi-kar

ba riy-i ham-cu atis-u ba hal-i ¢un sipand

AW N =

1 ,,My love may burn the wild rue for a charm
2 To keep her untouched by the evil eye.

3 Yet what need has she of such magic spells?
4 Her cheek is fire, the mole thereon wild rue.”

(Text: Lazard 1964, Bd. 11, S. 12, V. 1f,; Safa 1988, S. 180, 1f.; Ubersetzung von El-
well-Sutton 1975, S. 634. Vgl. auch Bausani 1968, S. 188, FuBinote 2 von der Vorseite.)

C

In der technischen Sprache der persischen Metrik handelt es sich um einen mudari
mutamman ahrab makfif mahdif (Elwell-Sutton 1976, S. 107 Nr. 4.7.14); es besteht
keine Verwandtschaft mit dem Ruba‘i-Metrum. Von der Morenzahl (22) her liegt es
etwas liber dem Ruba‘i-Metrum (20). Ob es sich um einen Qasidenanfang handelt —
dies wire vom Reimschema her das Néchstliegende — oder um ein selbstéindig kom-
poniertes Stiick — das wire in Kenntnisdes a a b a-Ruba‘is denkbar —, ist nicht zu
entscheiden. Safa vermutet aufgrund der eleganten Sprache im Vergleich mit zeitge-
ndssischen Stiicken, daf} es sich um ein in spéterer Zeit iiberarbeitetes Gedicht handelt
(Safa 1988, S. 180); der Gedanke an Pseudepigraphie liegt aber noch néher. Fiir die
Vorgeschichte des Ruba‘l wire es dann ohne Bedeutung.

Das zweite Stiick stammt von Mahmd al-Warraq, der in der Zeit des letzten Tahi-
ridenherrschers Muhammad Ibn Tahir (reg. 248/862 bis 259/872) gelebt hat (de Blois
1992-94, S. 238). Sein ,,Vierzeiler* lautet:

nigarina bi-naqd-i gan-t na-dham
girani dar baha arzan-t na-dham
giriftastam bi-gan daman-i wasl-at
diham gan az kaf i daman-t na-dham

AW N =

1 ,.Beloved, life’s too cheap a price for you;
2 I will not sell so rich a price for nothing.
3 Iclasp you to me with my very life;

4 T’ll give my life, I will not let you go.”

(Text: Lazard 1964, Bd. 11, S. 18; Safa 1988, S. 181; Ubersetzung von Elwell-Sutton
1975, S. 635. Vgl. auch die etwas wortlicheren Ubersetzungen bei Lazard I, S. 59 und
Bausani 1968, S. 321.)

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 23

Das Metrum ist ein hazag musaddas mahdif (Elwell-Sutton 1976, S. 92 Nr. 2.1.11),
mit seinen 19 Moren recht nahe am Ruba‘i-Metrum, aber durch seine Struktur weit
von diesem entfernt. Es stellt sich zum Autor die Frage, ob er mit dem arabischen
Dichter Mahmud al-Warraq identisch ist, dessen Fragmente in zwei Sammlungen pu-
bliziert worden sind!! und der vor allem als Verfasser von asketischer und gnomischer
Poesie gilt (EAL, S. 805). Fiir die Frage, ob ein Qasidenanfang oder ein selbsténdiges
Stiick vorliegt, wére mit dieser Identifikation allerdings nichts gewonnen; hier gilt das
gleiche wie beim vorigen Stiick.

Interessant ist Mahmiids Gedicht, weil es formal der perfekte Vorldufer fiir die so-
genannten fahlawiyat sein konnte, (halb-) dialektale persische Vierzeiler mit Hazag-
Metrum und — unter anderem — dem Reimschema a a a a und a a b a, ,,von
denen viele unter dem Namen Baba Tahir ‘Uryans (er lebte wohl in der ersten Hélfte
des 11. Jahrhunderts [sc. n. Chr.]) in Umlauf kamen* (Reinert 1990, S. 286).12 Meier
weist richtig darauf hin, dafl das Fahlawi insbesondere wegen seines Metrums kaum
ohne arabischen Einflufl denkbar ist; es 146t sich hinzufiigen, daf3 auch der Reim dies
nahelegt. Der naheliegende Gedanke an das Wort ,,Pahlevi* fiihrt in die Irre; die Be-
zeichnung zielt auf den ,,parthischen®, also medischen Dialekt ab, in dem die Gedich-
te verfaflt sind (Eilers 1969, S. 228).

Das Material, mit dem sich die iranische Hypothese untermauern 146t, ist also so
spérlich, daB sie nach den géngigen Malstdben als vollig spekulativ bezeichnet wer-
den muf.

Vs

Angesichts dieser Lage ist es sicher nicht unangebracht, den recht umfangreichen
Diwan des Halid Ibn Yazid al-Katib noch einmal genauer anzusehen, der schon 1981
von Yiinus Ahmad as-Samarra’i in Bagdad und ein zweites Mal von Albert Arazi 1990
in Paris herausgegeben wurde.!? Die Zahl der Gedichte in den Diwanhandschriften be-
tragt 582, und interessanterweise handelt es sich bei 541 davon um Gedichte mit vier
Versen. Dies ist ein derartig hoher Anteil, daf3 sich ein statistischer Test auf Zufllig-
keit eriibrigt. Da Halid al-Katib spétestens um das Jahr 270/884 gestorben ist,'* die er-

11 <Adnan Ragib al-Ubaidi: Diwdn Mahmiid b. Hasan al-Warrdg, Bagdad 1969; Muhammad Zuhdi
Yakan: Diwan Mahmiid b. al-Hasan al-Warrdq al-Bagddadi, Beirut 1983.

Vgl. zum Fahlawi Meier 1963, S. 12f. Zwei Beispiele in Transskription und Ubersetzung findet
man bei Elwell-Sutton 1975, S. 635.

Die Edition von as-Samarra’1 habe ich nicht einsehen kdnnen. Zur hier allein zitierten Edition
von Arazi vgl. die Rezension von Abdallah Cheikh-Moussa in: Bulletin Critique des Annales Is-
lamologiques 9 (1992), S. 14-24 sowie meine Rezension in: Arabic and Middle Eastern Litera-
tures 3 (2000), S. 95-8.

Die verschiedenen in arabischen Quellen angegebenen Todesdaten diskutiert Arazi in seiner Ein-
leitung (Arazi 1990, S. 10 Fufinote 9). Er dufert sich reserviert gegeniiber einem Bericht von al-
Mas‘tdi, demzufolge Halid bereits vor dem Sturz der Barmakiden 187/803 eine Begegnung mit
Hariin ar-Rasid hatte, bei der Halid schon arrivierter Dichter war; s. ebd. S. 10, 2. Absatz.

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 TILMAN SEIDENSTICKER

sten Ruba‘s aber erst um 930 n. Chr. greifbar werden und die auBerordentlich grofie
Rolle der arabischen Poesie bei der Entstehung der neupersischen allbekannt ist, ist
die Vermutung, daf} ein Zusammenhang besteht, gerechtfertigt — bereits vor iiber drei-
einhalb Jahrzehnten hat Fritz Meier die Vermutung gedufBert, dal3 arabischer Einfluf3
bei der Entstehung des Ruba‘1 eine Rolle gespielt hat (Meier 1963, S. 12).

Ein erster Einwand konnte sich gegen die Lange der Verse in diesen arabischen
Vierzeilern richten; viele Stiicke sind in den langen Metren mit 24 bis 28 Silben abge-
fafit und somit dem Ruba‘1 eigentlich nicht vergleichbar. Aber etwas weniger als ein
Fiinftel davon, 104 Stiick, weisen kurze Metren mit 16 bis 18 Silben auf (diese Zahl
wird nur beim Kamil und Wafir gelegentlich leicht iberschritten). Damit ist eine Gro-
Benordnung gegeben, die deutlich in der Ndhe der der Ruba‘i-Verse mit ihren 10 bis
13 Silben liegt.

Ein zweiter Einwand konnte daran Anstofl nehmen, daB} etliche dieser 104 Stiicke
einen Binnenreim im ersten Vers aufweisen, dal3 es sich also um viermal zwei Halb-
verse handelt. Dies trifft in der Tat 6fter zu, z. B. in Nr. 2 (Mugtatt):

1 la haba fika ragd’i fa-qad atalta ‘ana’t

2 ya dahikan hina abki a-ma rahamta bukd’t

3 bi-man a‘udu idd ma adaba gismiya da’i

4 wa-qad ‘arafta dawa’t wa-fi yadaika sifa’i

1 Meine Hoffnung auf dich moge nicht fehlschlagen!

Allerdings hast du mich schon lange hingehalten.
2 O du, der du lachst, wenn ich weine:

hast du dich nicht (frither) meines Weinens erbarmt?
3 Wo soll ich meine Zuflucht nehmen,

wenn meine Krankheit meinen Koérper verzehrt hat?

4 Du kennst das Heilmittel schon, das ich brauche;
meine Heilung liegt in deinen Hénden!

Die zweiteilige Struktur jedes einzelnen Verses wird in diesem Beipiel auch durch die
strikte Beachtung der Halbversgrenze als Wortgrenze und — bis auf Vers 3 — als Gren-
ze von Syntagmen deutlich. Aber zahlreiche der kurzen Vierzeiler — genau gesagt 63
davon —weisen keinen Binnenreim im 1. Vers auf. Bei diesen Stiicken handelt es sich,
nach Metrum und Haufigkeit geordnet, um folgende:

— Ramal (25): 9. 52.69.99. 112. 183. 190. 328. 357. 367. 368. 372. 398. 416. 443.
444.461. 474. 480. 482. 542. 543. 544. 566. 571

— Hafif (12): 154. 171. 184. 203. 258. 365. 390. 455. 464. 498. 568. 582

— Wafir (10): 44. 63. 66. 96. 111. 160. 194. 380. 471. 488

— Kamil (5): 19. 24. 71. 411. 499

— Mugtatt (4): 98. 371. 437. 493

— Mutagqarib (3): 395. 479. 535

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 25

Sari!5 (3): 147. 293. 556
Hazag (1): 449

Die Halbversgrenze ist unter allen diesen Gedichten nur bei vieren in allen Versen
gleichzeitig Wortgrenze, namlich bei 111 (Wafir), 380 (Wafir), 437 (Mugtatt) und 499
(Kamil). Dagegen spielt sie oft auch in den Metren, in denen sie traditionell nicht i-
berbriickt wird, keine groe Rolle mehr, wie etwa bei 66 (Wafir):1¢

yulamu ‘ald I-bukd’i ahii Stiyaqin gaba wahiduhii
fa-hati man yu‘allilu muqlataihi an yusda‘idahi

ila §-Sakwa wa-tala bihi s-saqamu fa-malla ‘@iduhii
ard l-aiyama takrahu an tugarriba man yubd‘iduhiu

AW N =

Der Sehnende, dessen Einziggeliebter fern ist, wird fiir sein Weinen getadelt.

So bringt doch den herbei, der seine Augen beschiftigt, auf dafl er erhort

3 die Klage — lange schon weilt die Krankheit in ihm, und die, die den Kranken besu-
chen, sind es miide.!”

4 Ich sehe, daf3 die Tage den nicht heranbringen wollen, der ihn (den Liebeskranken) auf

Distanz halt.

N =

Ebenso wird die Halbversgrenze auch beim Kamil {iberbriickt, etwa zweimal bei
411:18

va musrigan mala’a I-‘uyina fa-lahzuhd ma yastaqillii
aufd ‘ala samsi d-duhd hatta ka’anna s-Samsa zillii

va zinata d-dunyd wa-man mulku I-anami lahii yaqilli
la taqtulanni bi-I-gaf@’i fa-inna qatlt la yahilli

AW N =

1 O Leuchtender, auf dem die Augen voll Wohlgefallen ruhen,
so daB} es ihre Blicke sind, die er geringschétzt!
2 Er iiberfliigelte die Sonne des Vormittags,
so daB es war, als ob die Sonne Schatten wére.
3 O Schmuck der Welt und der,
flir den das Konigtum {iber die Menschen geringfiigig ist:
4 Tote mich nicht durch Abwendung,
denn mich zu téten ist nicht erlaubt!

Konnte auch als Ragaz bezeichnet werden, vgl. dazu meine Anmerkungen zum Gedicht ‘Umar
Ibn Abi Rabi'a Nr. 299 ed. Schwarz, in: Festschrift Ewald Wagner zum 65. Geburtstag, ed. Wolf-
hart Heinrichs und Gregor Schoeler, Beirut/Stuttgart 1994, Bd. II, S. 139.

Félle von Gedichten im Wafir, bei denen in zwei Versen die Halbversgrenze von einem Wort
iiberbriickt wird: 44. 96. 160. 194. 471. 488 (evtl. noch im 4. Vers, der aber korrupt ist).

Ich habe im 2. Vers das au von Arazis Ausgabe in an gedndert und entsprechend Konjunktiv fol-
gen lassen. Im 3. Vers hat Arazi das i/la der Handschriften in ‘a/a geéndert. ,,Jemandem helfen
bei“ (s‘d Il c. acc. p. et ‘ala r.) ergibt jedoch keinen Sinn. Zu s‘d 11l c. acc. p. et ild r. ,,jeman-
dem in einer Sache zu Willen sein® s. R. Dozy: Supplément aux dictionnaires arabes. Bd. I-11.
Leiden 1881, Bd. I, S. 654a.

Jeweils zweimal bei 24. 71; dreimal bei 19.

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 TILMAN SEIDENSTICKER

Bei allen vier Versen liberbriickt wird 6fter beim Ramal (368. 474. 542. 544) und
zweimal beim Hafif (258. 390). Insgesamt ist die Versstruktur der 63 Stiicke mit kur-
zen Metren ohne Binnenreim nicht so stark durch die Halbversgrenze geprégt, daf3
sich von daher eine Vorbildfunktion fiir das Ruba‘1 ausschlosse; es sind Vierzeiler mit
dem Reimschema a a a a. DaB3 es gerade diese Gedichte von Halid Ibn Yazid gewesen
sind, soll damit nicht gesagt werden. Es muf3 aber fiir die arabische Hypothese ange-
nommen werden, dal dieser Typus, der bei Halid nur einen Sonderfall mit etwa
12%igem Anteil an seinen Vierzeilern ausmacht, weitere Verbreitung hatte, als dies
fiir uns heute nachweisbar ist. Ahnlich wie schon bei der tiirkischen und iranischen
Hypothese wird nun also auch hier mit postulierten Gedichten gearbeitet. Die Basis ist
aber ungleich grofier und dariiber hinaus auch wesentlich &lter als die ersten {iberlie-
ferten Ruba‘is.

* %k ok

Halid Ibn Yazid stammt aus einer hurdsanischen Familie; daf3 er selbst moglicherweise
im persischen Osten geboren ist, bestreitet Arazi nachdriicklich und sieht ihn als gebo-
renen Bagdader an (Arazi 1990, S. 8 FuBlnote 2). Nichtsdestoweniger konnte aber der
EinfluB — postulierter — persischer volkstiimlicher Dichtung auch in Bagdad ange-
nommen und somit die arabische Vierzeilertradition doch wieder an die angebliche i-
ranische angehédngt werden. Dal} dies nicht so ist, ist das Ergebnis eines Beitrags von
Thomas Bauer, der Halid inhaltlich und formal in eine innerarabische Entwicklungs-
reihe stellt. Er erscheint dabei als ein Dichter, der die inhaltliche Variationsbreite des
Liebesgedichtes auf die werbenden und die klagenden Stiicke der Bauerschen Syste-
matik verengt und einen sich bei Abii Nuwas (starb um 813 n. Chr.) vorsichtig andeu-
tenden und bei Abli Tammam (starb um 845) schon deutlich hervortretenden Trend
zur Vierzeiligkeit auf die Spitze trieb (Bauer 1996, hier besonders S. 18). Diese Ein-
schitzung ist zweifellos richtig. Im folgenden sollen Bauers Beobachtungen zur Vers-
zahl noch bis zu ‘Umar Ibn Abi Rabi‘a (starb 712 oder 721) zuriickverlangert werden,
weil die Entwicklung schon bei ihm einsetzt. Dies ist besonders deshalb interessant,
weil von Vertretern der iranischen Hypothese vermutet worden ist, daf3 bei Abii Nu-
was persische Einfliisse wirksam sind.

Das folgende Diagramm zeigt auf der x-Achse die Verszahl und auf der y-Achse
die Zahl der Liebesgedichte fiir diese zwischen zwei und 28 liegenden Verszahlen:!®

Dieses Diagramm 146t folgendes erkennen:

19 Die genauen Zahlen sind im Anhang gegeben.

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

70

60

50

40

30

20

10

DIE HERKUNFT DES RUBAI 27

: S

I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I I
2 3 45 6 7 8 8 1011 12 13 14 15 16 17 18 19 20 21 22 23 24 25 26 27 28
Verszahl

D Umar D Abu Nuwas . Abu Tammam

. Die Kurven sind alle eingipflig und steigen steiler an als sie abfallen. Der Wert mit

der groBten Haufigkeit, der sogenannte Modalwert, ist also immer recht bald nach
der minimalen Verszahl von zwei (Einzelverse blieben unberiicksichtigt) erreicht,
aber neben der beliebtesten Verslidnge gibt es immer hohere Verszahlen, die eben-
falls nicht selten sind.

. Die Kurven werden bei analoger Form zunehmend steiler und kiirzer. Dies bedeu-

tet, daB sich das Genre Liebesgedicht zunehmend an eine (kurze) Verszahl bindet.

. Der Modalwert, also der hochste Wert, verschiebt sich nach links: Bei ‘Umar liegt

er noch bei sechs, bei den beiden anderen dagegen bei vier. Ob hier ein innerarabi-
scher Trend vorliegt, ist zunichst unklar, weil ‘Umar sicher nicht, die beiden ande-
ren Dichter dagegen durchaus persischen Einfliissen ausgesetzt gewesen sein kon-
nen. Indes hat sich das arabische Liebesgedicht bekanntlich aus dem Nasib der
Qaside entwickelt, welcher durchschnittlich eher iiber sechs Versen Linge liegt.2°
Und bei Abii Du’aib, bei dem die Verselbstindigung des Nasib erstmals greifbar
wird, betrdgt die Verszahl der sechs reinen Liebesgedichte zusammen 123, woraus
sich eine Durchschnittslange von 20 ergibt.?! Insofern liegt hier wohl doch ein in-
nerarabischer Trend vor, der aus der Verstadterung, der gewandelten Funktion von

20

21

Legt man die von Jacobi 1971, S. 12f. gegebene Ubersicht iiber die Linge des Nasib bei den
sechs vorislamischen Dichter an-Nabiga, ‘Antara, Tarafa, Zuhair, ‘Alqgama und Imra’alqais fiir
eine grobe Orientierung zugrunde, erhilt man eine Durchschnittslange von 9,1 Versen (bei aller-
dings sehr groBer Varianz). Zu beriicksichtigen ist dabei, daB3 die von Jacobi benutzte Ausgabe
Ahlwardts die ersten fiinf Dichter in der Rezension von al-A‘lam a3-Santamari, Imra’alqais in
der von as-Sukkari wiedergibt.

Vgl. Jacobi 1984, S. 223.

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 TILMAN SEIDENSTICKER

Dichtung und in der abbasidischen Zeit auch aus der Tatsache, dafl Gedichte ge-
sungen dargeboten wurden,?? erkldrt werden kann.

Die Entwicklung des arabischen Liebesgedichtes zur Vierzeiligkeit scheint mit Halid
Ibn Yazid ihren Hohepunkt erreicht zu haben, denn spéatere Dichter haben keine solche
Monokultur betrieben. In der Mitte des 3./9. Jahrhunderts, dies kann festgehalten wer-
den, hat aber die Vierzeiligkeit fast den Charakter eines Gattungsmerkmals angenom-
men. Von der arabischen Literarhistorie ist dieses Phinomen anscheinend nicht zur
Kenntnis genommen worden, aber wir besitzen einige interessante Hinweise aus stfi-
schen Quellen. In Abll Nasr as-Sarrags (starb 378/988) Handbuch iiber den Sufismus
gibt es ein Kapitel F7 man kariha s-samd‘a wa-lladi kaviha I-hudira fi [-mawadii llati
yaqra’una fihd I-qur’ana bi-l-alhani wa-yaqilina l-gas@’ida wa-yatawdgadiina wa-
yarqustina ,,Uber die, die das Musikhoren miBbilligen und die, die die Anwesenheit an
Orten miBbilligen, an denen man den Koran melodisch rezitiert, Qasiden aufsagt, sich
ekstatisch gibt und tanzt“. Dort heil3t es:

wa-t&’ifatun uhra karihat dalika wa-za‘amat anna lladi yata‘arradu li-stimdi hadihi r-
rubda‘iyati ld yahli min ahadi waghaini imma hum qaumun mutalahhiina min ahli d-du‘abati
wa-I-fitnati au hum qaumun wasalii ila I-ahwali §-Sarifati wa-‘anaqii I-maqamati r-radiyata
wa-amati nufiisahum bi-r-riyadati wa-l-mugahadati wa-tarahii d-dunya ward’a zuhtirihim
wa-nqata‘i ila llahi ‘azza wa-galla fi gami'i ma‘anihim

,Andere von ihnen mi3billigen das, weil sie der Ansicht sind, daB3 die, die sich dem Horen
dieser Ruba‘is aussetzen, nur zu zwei Sorten Mensch gehéren konnen: Entweder sind sie He-
donisten, Leute von Scherz und Versuchung, oder es sind Menschen, die die erhabenen Zu-
stinde erlangt und die geschitzten Stationen erreicht haben, ihre Triebseele mit Ubungen und
Anstrengungen abgetdtet haben, die Welt hinter sich gelassen haben und sich ausschlielich
Gott zugewendet haben in all ihrem Wollen.“23

Da anonym, ist diese Erwdhnung des Wortes Ruba‘l nur durch das Todesdatum des

Autoren als spitestens dem ausgehenden 4./10. Jahrhundert angehdrend zu datieren.

Die folgende Stelle ist gliicklicherweise genauer datierbar, weil die AuBerung von

Ahmad Ibn Masriiq at-TusI (starb 298/911) und einem Gesprachspartner stammt:
swila [sc. Abii [-“Abbas Ibn Masriq] ‘an sama< r-ruba‘iyati fa-qala inna quliibana qulibun
lam ta’lafi t-ta‘ati tab‘an wa-innamda alifatha takallufan fa-ahsa in abahnd laha rubsatan an
tatahatta ild rubsin wa-1d ara samd‘a r-rubd‘iyati illa li-mustaqimi z-zahivi wa-1-batini qawiyi
I-hali tammi I-Glmi

22 0. Wright und H. Kilpatrick sind in den Artikeln ,,music and poetry* und ,,singers and musici-
ans“in EAL, S. 555f. und 724f. in diesem Punkt sehr reserviert. Es sei aber doch gefragt, ob die
zunehmende Konzentration auf die Zahl vier bei Abii Tammam und Halid nicht nur auf die nor-
mierende Kraft der sich gerade herausbildenden Gattung zuriickgeht, sondern auch auf die Tat-
sache, daB die Gedichte zunechmend zum Zwecke der Vertonung verfaflt wurden. Da davon aus-
zugehen ist, dall das Gros der vertonten Gedichte erotischen Inhalts war, wére auch ein Grund
dafiir genannt, dal der Trend zur Vierzeiligkeit sich nur in der Gattung der Liebesdichtung be-
merkbar macht.

23 A.Nasr ‘Abdallah b. ‘Ali as-Sarrag at-Tiisi: K. al-Luma’fi t-tasawwuf. Ed. R. A. Nicholson, Lei-
den 1914, S. 299, 2-6. (Das Argument ist hier natiirlich noch nicht zu Ende.)

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 29

,»Ibn Masriiq wurde zum Hoéren von (vertonten) Ruba‘is befragt und sagte: Unsere Herzen
mogen fromme Werke nicht von Natur aus, sondern nur widerwillig, und so fiirchte ich, daf,
wenn wir ihnen ein Zugesténdnis machen, sie zu (allgemeiner) Nachsicht iibergehen. Deshalb
soll meiner Meinung nach nur der (der musikalischen Darbietung von) Ruba‘is lauschen, der
duBerlich wie innerlich rechtschaffen ist, von stabiler Verfassung und von vollkommenem
Wissen.“24

In einem anderen Werk des gleichen Verfassers wird der Mystiker Gunaid (starb
298/910) in Bezug auf seine Adepten gefragt:
fa-md baluhum 1 yatrabina ida sami‘i I-qur’ana qala ma fi I-qur’ani ma yiagibu t-taraba wa-
kalamu l-haqqi nazala bi-amrin wa-nahyin wa-wa‘din wa-wa‘idin fa-huwa yagqharu qgila fa-ma
baluhum I yatrabiina inda [-qas@’idi qala li-annahii mimma ‘amilat aidihim qila lahi fa-md
baluhum la yatrabuna inda r-ruba‘iyati qala li-annahi kalamu I-‘ussaqi wa-I-maganina
,»Wie kommt es, daf3 sie nicht in Verziickung geraten, wenn sie den Koran horen? Er sagte: Im
Koran steht nichts, das zu Verziickung Anlaf} gdbe; das Wort Gottes brachte Gebot und Verbot,
Verheiung und Drohung herab, und von daher tiberwéltigt es. Man sagte: Wie kommt es, daf3
sie bei Qasiden nicht in Verziickung geraten? Er sagte: Weil diese ihrer eigenen Hande Werk

sind. Man sagte zu ihm: Wie kommt es, daB3 sie bei Ruba‘is nicht in Verziickung geraten? Er
sagte: Weil es die Rede von Liebenden und Verriickten ist.“25

Diese letztere Stelle scheint geradezu auf Halid Ibn Yazid gemiinzt zu sein, denn er
hat nicht nur fast ausschlielich Liebesgedichte verfalit, sondern soll auch den letzten
Teil seines Lebens in geistiger Umnachtung verbracht haben.?® Merkwiirdig ist aller-
dings Arazis Beobachtung, dafl Halids Gedichte in den gidngigen Werken der Siifik
nicht zitiert werden. Das eine Mal, wo er in einem siifischen Kontext auftaucht, ge-
schieht dies anonym, ndmlich im Diwan des Hallag.?’

Aufgrund des Kontextes, aus dem diese drei Berichte stammen, und wegen der frii-
hen Zeit in den beiden letzteren muB hier doch wohl an arabische ,,Ruba‘is* gedacht
werden, wie es auch meistens geschehen ist.28 Safi7-Kadkani bestreitet allerdings ge-
nau dies und geht von Gedichten in Dari oder iranischen Dialekten aus.?? Da aber nun
ein Typus in groferer Zahl und aus frither Zeit bekannt ist, der ausgezeichnet zu den
Berichten palit, gibt es keinen Grund zu dieser Auffassung.

% %k sk

24 3. Abdarrahman as-Sulami: Tabagat as-siifiva. Ed. Nuraddin Sariba. Aleppo (2. Aufl.) 1986, S.

239, 8-11.

a. ‘Abdarrahmin as-Sulami: Addb as-suhba wa-husn al-isra. Ed. M. I. Kister, Jerusalem 1954,

S. 49, 9-12. Eine Variante zu den letzten Wortern lautet kalamu I-muhibbina wa-I-ussaq.

26 S, dazu Arazi 1990, S. 25-45.

27 S. dazu Arazi 1990, S. 39.

28 W. Stoetzer in The Encyclopaedia of Islam, new ed., Bd. VIII, Leiden 1995, S. 583b; Reinert
1990, S. 294 und 299 FuBnote 32; Reinert 1974, S. 221 unten.

29 M. R. Safii-Kadkani: Riidaki wa-Ruba<. In: Namwdra-i Duktur Mahmiid Afsar, Bd. IV, Teheran
1989, S. 2330-2342, hier 2336 und 2339.

25

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 TILMAN SEIDENSTICKER

Halids Gedichte und der dritte Bericht scheinen zu zeigen, daf3 die arabischen Vierzei-
ler auf den Bereich der Erotik beschrankt waren. Mit den persischen Ruba‘is verhélt es
sich anders: Sie ,,konnen Lob- oder Schméhgedichte, Trauergedichte, religidse, mysti-
sche, philosophische, die Religion angreifende, politische Gedichte oder Liebespoesie
aller Art sein“ (Meier 1963, S. 22).30 Es ist anzunehmen, daf sich die thematische Off-
nung zwischen der Mitte des 3./9. Jahrhunderts und der Zeit, aus der wir die ersten Ru-
ba‘ls kennen, ndmlich der Mitte des 4./10. Jahrhunderts, im persischen Raum abgespielt
hat. Der erste Autor, von dem mehr als fragmentarische Ruba‘is iiberliefert werden, ist
der 329/940 oder erst nach 339/950 gestorbene Riidaki, und ihm werden gleich fast 40
zugeschrieben. Unter diesen befinden sich zwar zahlreiche Liebesgedichte, aber auch
einige Stiicke mit anderen Themen. Die Uberlieferung von dessen Dichtung ist aller-
dings nicht unproblematisch,?' und dies gilt in besonderem MaBe fiir die ihm zuge-
schriebenen Ruba‘is.3? Wie man sich hierzu auch stellt, sicher ist, da3 die Liebesthema-
tik im Persischen von Anfang an gut vertreten ist. Das folgende Stiick konnte man inso-
fern fiir echt halten, als es sich inhaltlich sehr eng an die Gedichte Halids anlehnt (Sa‘id
Nafist: Muhit-i zindagi wa ahwal wa as‘ar-i Riddaki. Teheran 1341 h.8., Bd. 111, S. 514):

1 casm-am zi gamat bahr-i ‘aqiqi ki bi-suft

2 bar cihr hazar gul zi razam bi-Sikuft

3 rdzi ki dilam zi gan hami dast nihuft

4 aSkam bi-zaban-i hal ba halq bi-guft

1 Mein Auge liel aus Kummer um dich mit den
Karneolen, die es durchbohrt,

2 auf meinem Gesicht tausend Rosen wegen
meines Geheimnisses erbliihen,

3 eines Geheimnisses, das mein Herz vor mir
selbst verborgen hat:

4 Meine Trénen haben es durch ihren stummen
Ausdruck der Welt erzéhlt.

Karneole sind als Bild fiir die blutigen Trénen in der arabischen Dichtung vom
9. Jahrhundert an belegt.3 Halid scheint dieses Bild allerdings nicht gebraucht zu ha-
ben, aber von blutigen Trdnen spricht er hdufig.3* Rosen sind in der arabischen Lie-

30 Den ausfiihrlichsten Uberblick iiber die thematische Vielfalt des Ruba‘T gibt (neben Elwell-
Sutton 1975) Reinert 1990, S. 288-291.

31 vgl. de Blois 1992-94, S. 223f.

32 vgl. Elwell-Sutton 1975, S. 639: , For Riidaki the gap [sc. zwischen Todesdatum und der ersten
Quelle] is more like three centuries, and even then we have only one example, and must wait
another three centuries for the remainder*. Ferner Meier 1963, S. 14:,,Schon Hasan b. Lutfulldh
in seinem 1040/1630-31 verfaliten Mayhana soll von der grolen Menge ihm zugekommener
Vierzeiler des Rudaki die meisten dem Qatran (gest. 465/1072-73) als rechtméfigem Autor zu-
gewiesen und nur zwanzig Riidaki belassen haben.*

3 WKAS 1147 b 9-15.

34 Bakaitu daman hatta bagitu bi-1a damin (120/3); bakat ‘ainun daman (441/1); fa-lim bakat mug-
lati ‘alaihi daman (450/1); wa-I-gafnu damin (457/3); muqlatun tadma (471/4) und 6fter; vgl.
schon vorher bei a. Tammam (‘Azzam) 279/1 und 298/4.

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 31

besdichtung des 9. und 10. Jahrhunderts offenbar nur als Bild fiir die roten oder erro-
tenden Wangen gebraucht’> und nicht fiir die Trénen; hier liegt also — wenn die obige
Interpretation richtig ist — vielleicht eine persische Besonderheit vor. Zaban-i hal wie-
derum ist vermutlich eine Lehniibersetzung des arabischen /isan al-hal 3¢ Der Gedan-
ke der verheimlichten Liebe, die von den Trinen publik gemacht wird, ist ebenfalls
bei Halid zu finden (Nr. 498):37

qul li-mustakbirin as@’a wa-lau $@’a ahsand
wa-li-man taha annahii min fiw'adi tamakkand
gismu nurin ida bada wa-qadibun ida ntand
kuntu ubfi I-hawa fa-antaqta dam< fa-a‘lana

AW N =

1 Sag einem Stolzen, der schlecht handelte,
obwohl er hitte gut handeln kénnen, wenn er
nur gewollt hitte,

2 einem Hochmiitigen, daf} er sich meines
Herzens beméchtigt hat.

3 Ein Korper von Licht ist er, wenn er erscheint,
und ein Zweig, wenn er sich beugt.

4 Ich habe die Liebe verborgen, aber du hast
meine Tranen zum Sprechen gebracht, und so
haben diese es offentlich gemacht.

Die beiden nach Riidaki ndchsten Verfasser von Ruba‘is sind fiir uns Aba Sakuar al-
Balhi (lebte um 336/947) und Daqiqi (Ende d. 4./10. Jahrhunderts). Von beiden ist je-
weils nur ein Stiick tiberliefert, das sich dem Thema der Liebe widmet:

ai gasta man az gam-i farawan-i tu past
Sud gamat-i man zi dard-i higran-i tu Sast
ai Susta man az farib u dastani-i tu dast
hud hic kas-1 bi-sirat i san-i tu hast

AW N =

1 Ach, elend bin ich wegen des reichlichen
Kummers um dich geworden,
2 meine Gestalt ist wegen des Schmerzes um
deinen Weggang gebogen,
3 ach, ich wasche mir die Hinde wegen
deiner Betriigereien und deiner List,
4 gibt es denn iiberhaupt jemanden, der einen
Charakter und eine Art hat wie du? (Aba Sakir, in Lazard 1964, Bd. II, S. 87)

1 casSm-i tu ki fitna dar gahan hizad az u
2 la‘l-i tu ki ab-i Hidr mirizad az i

35 Vgl. die meisten der bei Bauer 1998, S. 549 s.v. ,,Rose* angefiihrten Stellen sowie Halid Ibn
Yazid 377/3; 410/3 und 431/2.

36 WKASII 621 b41 - 622 a 16; ein relativ friiher Beleg, den mir Prof. Ullmann/ Tiibingen freund-
licherweise mitteilt, ist b. Ram1 (Nassar) VI 1235/15.

37 Vgl. ferner 166/4; 359/3 und 434/1 sowie die Belegstellen aus anderen arabischen Dichtern bei
Bauer 1998, S. 387-9.

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 TILMAN SEIDENSTICKER

3 kardand tan-i mara cinan hwar ki bad
4 miyayad u gard u hak mibizad az i
1 Dein Auge, durch das die Versuchung in
die Welt kommt —
2 dein Rubin (d.h. Mund), von dem das
Wasser des Lebens fliefit —
3 sie haben meinen Korper heruntergebracht,
so daf} der Wind,
4 wenn er weht, Staub und Erde aus ihm
herausschiittelt. (Daqiqi, in Lazard 1964, Bd. 11, S. 167).

Die beiden Charakteristika — der Vorwurf, der Geliebte sei ein einzigartiger Betriiger,
und die Hyperbel zur Schilderung der desolaten kdrperlichen Verfassung des Lieben-
den — sind vielleicht nicht exakt, aber doch von der Tendenz her in der arabischen Lie-
besdichtung nachzuweisen.8

% %k 3k

Ein Problem fiir die arabische These ist schlieBlich noch das Reimschema des Ruba,
das eben nicht nur Monoreim sein kann, sondern auch a a b a. Arabische Vierzeiler mit
dem letzteren Schema sind uns schriftlich nicht iiberliefert. Von daher liegt es nahe,
hier an eine innerpersische Entwicklung zu denken. Diese kdnnte man sich so denken,
daB in das etablierte Vierzeilerschema ein Qasidenanfang ,hineingesteckt* wurde.
Moglicherweise hat man den groflen dsthetischen Reiz der Waise in der dritten Zeile
erkannt, vielleicht auch in Verbindung mit dem Sinnschema x X y z (s. dazu unten). Auf
den ersten Blick scheinen allerdings die Reimverhéltnisse bei Riidaki, der Vorklassik
(Dichter, die zwischen 1037 und 1124 n. Chr. gestorben sind) und der Klassik, wie sie
von Elwell-Sutton beschrieben worden sind, dem zu widersprechen (Elwell-Sutton
1975, S. 640). In der folgenden Tabelle stehen die absoluten Zahlen in Klammern:

aaaa aaba
Rudaki 32% (12) 68 % (25)
Vorklassik 91 % (905) 9% (91)
Klassik 30 % 70 %

An dieser Entwicklung sticht aber die Unstetigkeit ins Auge. Auf dem Hintergrund
des oben zur unsicheren Uberlieferung von Riidakis Ruba‘s Gesagtem liegt die Ver-
mutung nahe, dall die Reimverhiltnisse der Klassik zuriickprojiziert worden sind.

* %k %k

3% Man vergleiche zum ersten Ruba‘i das Kapitel 10 in Bauer 1998 iiber die Inhalte des Vorwurfs
an die geliebte Person, insbesondere Abschnitt 4 ,,Ungerechtigkeit* und 5 ,,Grausamkeit und
Unbarmbherzigkeit“; zum zweiten die hdufige Verwendung der Wurzel nhl ,,Magerkeit* bei Halid
372/3,374/2, 375/2,390/1, 394/1, 401/4, 402/2, 404/3, 445/3 usw.

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 33

Dal3 bei der Abfassung eines Gedichtes bereits an seine Vertonung gedacht wurde, war
oben als Motiv fiir die Tendenz zur Vierzeiligkeit in der arabischen Liebesdichtung
zur Diskussion gestellt worden. Ein weiterer Sachverhalt, der die Selbstbeschleuni-
gung des Trends erkléren kann, sind die Vorteile, die aus der Beschrinkung erwachsen
konnen, oder, anders ausgedriickt, der Umstand, daB3 die Dichter sich einerseits keine
Gedanken mehr {iber die angemessene Léange eines Stiickes zu machen brauchten, an-
dererseits sich auf die Strukturierung innerhalb des nun vorgegebenen kurzen Rah-
mens konzentrieren konnten. Wie Thomas Bauer gezeigt hat, sind zwischen Abii Nu-
was und Abl Tammam bereits deutliche Entwicklungen zu beobachten: Hatte der er-
stere vor allem zur Bildung zweier oft nur lose verbundener Blocke von jeweils zwei
Versen geneigt, wenn denn liberhaupt eine Struktur erkennbar ist, so kristallisiert sich
beim letzteren das Schema 1/2, 1/2, 1 und 2 Verse heraus (Bauer 1996, S. 19). Das
groBe Potential, das die Vierzahl in kompositorischer Hinsicht bietet, kann auch an
den oben in anderen Zusammenhéngen angefiihrten Stiicken von Halid demonstriert
werden. Das erste zitierte Stiick, Nr. 2, ist inhaltlich nicht sehr deutlich konturiert; ei-
ne Gliederung ist in erster Linie innerhalb einzelner Verse erkennbar, und zwar in Ge-
stalt von Antithesen in den Versen 1, 2 und 4 (raga’— ‘and’, dahikan — rahamta, dawa’
— §if@’). Auffallig ist, daB auch der vierte Vers einen Binnenreim hat; dieser betont die
vertikale Zasur zusitzlich. Wenn man Antithesen durch einen Trennungsstrich dar-
stellt, kann man die inhaltliche Struktur schematisch folgendermaBen darstellen: 1/2-
172 1/2-1/2 1 1/2-1/2.

Bei Nr. 66 (wie bei den beiden anderen Stiicken) ist die Struktur durch inhaltliche
Unterschiede von Vers zu Vers gebildet. Vers 1 berichtet dariiber, daB der Liebeskran-
ke getadelt wird; Vers 2 und Vers 3 sind eine trotzige Aufforderung an die Tadler, den
Geliebten dann doch bitte herbeizubringen, sowie eine kurze Schilderung von unmit-
telbaren und mittelbaren Folgen des Liebesleids. Die beiden Verse sind durch Enjam-
bement miteinander verklammert. Vers 4 ist eine Stellungnahme zur wenig aussichts-
reichen Situation des Liebenden mit Riickbezug auf den ersten Vers (yubd‘iduhii und
gaba). Stellt man die syntaktische Verklammerung durch ein Pluszeichen und den
Riickbezug durch ein ,,R“ dar, ergibt sich das Schema x y+y z(Rx).

Wieder anders ist Nr. 411 aufgebaut. Die Verse 1 bis 3 beschreiben den Geliebten,
wobei 1 und 3 jeweils zu Beginn einen Vokativ enthalten. Vers 4 ist dann eine an den
Geliebten gerichtete Aufforderung. Stellt man die Vokative durch ein Apostroph dar,
ergibt sich das Schema ’x x X y.

Nr. 498 schlieBlich enthélt in Vers 1 und 2 eine Aufforderung an einen Dritten, dem
Geliebten die Verliebtheit des Dichters mitzuteilen; die beiden Verse sind syntaktisch
miteinander verklammert. Vers 3 beschreibt den Geliebten, Vers 4 berichtet iiber die
unfreiwillige Enthiillung der Liebe. Das resultierende Schema ist x-x y z, also das,
was als das Paradeschema des persischen Ruba‘1 gilt, allerdings ohne den Riickbezug
auf den ersten im vierten Vers. Aber auch dies existiert (Nr. 449):

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 TILMAN SEIDENSTICKER

a-1a ya aiyuha l-maula lladi yasta‘dibu z-zulma

ka-anna z-zulma 13 yuksibu man yaksibuhi (sic lege) itma
a-ma tarhamu qalbi fika min hasratihi yadma

mata ya‘dilu f1 I-hukmi zalimun mullika 1-hukma

BN O R S

—

O Herr, der du das Ungerechtsein als

angenehm empfindest!

2 Als ob nicht die Ungerechtigkeit den, der
sie begeht, zum Siinder werden 146t!

3 Kannst du dich nicht meines Herzens
erbarmen, das wegen seines Schmerzes um
dich blutet?

4 Wann konnte ein Ungerechter, dem die

Herrschaft tibereignet wurde, beim

Herrschen gerecht sein?

In den beiden ersten Versen wird der als Herrscher titulierte Geliebte auf die Folgen
seiner Ungerechtigkeit fiir sein Seelenheil aufmerksam gemacht. Durch das Substantiv
zulm am Ende des ersten und zu Beginn des zweiten Verses liegt wieder eine Ver-
klammerung, fast eine Anadiplose, vor. Vers 3 ist eine Bitte um Erbarmen. Vers 4 for-
muliert die resignierte Einsicht, da3 eben dieses Erbarmen von einem Ungerechten
nicht erwartet werden kann; der Riickbezug auf die beiden ersten Verse ist deutlich. Es
ergibt sich das Schema x+x y z(Rx).

Ob diese Vielfalt fiir Halid reprasentativ ist, kann hier ebensowenig geklart werden
wie die Frage, ob das Schema von zwei 2 und 2 Versen, das sich in den drei angefiihr-
ten persischen Ruba‘is greifen 143t,39 typisch fiir frithe persische Beispiele ist. Klar ist
immerhin geworden, daf3 in der arabischen Dichtung nach Abii Nuwas die in der Vier-
zahl angelegten Mdglichkeiten auch ausgeschopft wurden.

%k ok 3k

Die Vierzeiligkeit als alleinige Form des arabischen Liebesgedichts, wie sie Abu
Tammam vorbereitet und Halid Ibn Yazid dann kultiviert hat, hat sich als ein zu enges
Korsett erwiesen. Auf persischem Boden kam durch die Bindung an ein spezifisches
Metrum sogar noch eine weitere Beschrankung hinzu. DaB3 die Form dort weiterleben
konnte, liegt an der Authebung der Beschriankung auf die erotische Thematik. Heraus
kam das einzigartige Phdnomen einer formal stark, inhaltlich aber kaum festgelegten
Gattung. Wie dieser Umwandlungsprozef3 im einzelnen vonstatten ging und ob doch
volkstiimliche persische Traditionen eine Rolle gespielt haben, entzieht sich ange-
sichts der Uberlieferungslage gegenwiirtig unserer Kenntnis. DaB der Ausgangspunkt
die arabischen Liebes-Vierzeiler waren, ist nicht nur wegen der gro3en Zahl der erhal-

39 Bei Ridaki ist das Schema x+x+y+y (Verklammerung 1/2 syntaktisch, 2/3 razam/razi, 3/4 raz
erst Beziehungswort und dann als zu ergdnzendes Objekt); bei Abu Sakir x x y y; bei Daqiqi
x+x y+y (Verklammerung 1/2 durch Parallelismus membrorum, 3/4 syntaktisch).

https://dol.org/10.5771/6783956506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{<) Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 35

tenen Stiicke wahrscheinlich, sondern auch deshalb, weil auch anderweitig die dichte-
rischen Einfliisse in Ostlicher Richtung liefen.*0

Zusatz zum Wiederabdruck

Dieser Aufsatz erschien zuerst in Asiatische Studien 53/4 (1999) 905-936; der Verlag
Peter Lang hat dankenswerterweise die Genehmigung zum Abdruck erteilt.

Die Diskussion iiber die Herkunft des Ruba‘1 ist inzwischen durch einen weiteren Bei-
trag von Benedikt Reinert bereichert worden (Notizen zum Stammbaum des persi-
schen Vierzeilers, in: Fritz Meier: Die schone Mahsati. Der Volksroman iiber Mahsati
und Amir Ahmad. Hrsg. von Gudrun Schubert und Renate Wiirsch. Leiden/Boston
2005, S. 525-543). Mein Aufsatz ist in dieser Publikation kurz erwéhnt (S. 531 mit
FuBnote 25), doch geht Reinert davon aus, daB sich eine detaillierte Auseinanderset-
zung damit wegen des Gewichts seiner Argumente eriibrigt.

Berechtigt ist Reinerts Hinweis darauf, da3 man zwischen Vierverslern einerseits
und Vierzeilern andererseits unterscheiden kann. Unter Vierverslern versteht er Gebil-
de aus vier in der arabischen Tradition komponierten Versen, die ihrerseits jeweils in
zwel Halbverse zerfallen; Vierzeiler sind bei ihm Gedichte aus vier Einheiten, die
nicht in zwei Hélften zerlegt werden konnen, wie dies beim Ruba‘i in der Tat der Fall
ist. Dieses Problem ist aber von mir in Abschnitt IV ausdriicklich benannt worden,
und ich habe darauf hingewiesen, daf} es bei Halid Ibn Yazid 59 Gedichte mit kurzen
Versen gibt, bei denen die Halbversgrenze insofern wenig Bedeutung hat, als sie von
Wortern iiberbriickt wird. In diesen Féllen 16st sich der Unterschied zwischen Vier-
verslern und Vierzeilern (ndmlich die Teilbarkeit oder Nicht-Teilbarkeit) auf.

Reinert hat seinen Standpunkt aber gegeniiber frither doch deutlich gedndert, denn
er will nun arabischen Zweiverslern eine bedeutende Rolle bei der Entstehung des
Ruba‘1 zubilligen, wie er sie in sehr hoher Anzahl beim arabischen Dichter al- Abbas
Ibn al-Ahnaf gefunden hat (S. 532). Die sich ergebenden Probleme beim Reim (vier
Finftel der Zweiversler von al-‘ Abbas haben keinen Binnenreim im ersten Halbvers,
woraus das Schema x ax a resultiert, s. S. 533 mit Fullnote 37) hat Reinert zwar be-
schrieben, aber nicht zu erkldren versucht. Merkwiirdig ist, da3 er am Ende des Auf-
satzes hinsichtlich der Frage nach dem Ursprung der Vierzeiligkeit zunéchst einen e-
her agnostischen Standpunkt einnimmt, um gleich darauf einige Andeutungen zu ma-
chen, die wieder in die Richtung der persischen Hypothese zu gehen scheinen.

An einer Stelle wird eine Neigung Reinerts manifest, die unterschwellig alle seine
Stellungnahmen zu unserem Rétsel farbt: Die Verkldrung von (gewagten) Hypothesen
zu historischen Tatsachen. DaB der in Syrien lebende Umayyadenkalif und Dichter al-
Walid Ibn Yazid (st. 744) den oben in Abschnitt I1I angefiihrten ostpersischen Gassen-

40 S, dazu zuletzt Gregor Schoeler: Alteste neupersische Strophendichtung. Ridakis musammat,
sein arabisches Vorbild und seine persischen Nachfolger. In: Asiatische Studien 51 (1997), S.
601-625 (zum musammat und, S. 623f. Fulnote 67, zum matnawi).

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 TILMAN SEIDENSTICKER

hauer az Huttalan amadih . . . gekannt hat, ist in keiner Quelle auch nur angedeutet;
Reinert dagegen spricht von einer ,,ihm [d. h. al-Walid] zu Ohren gekommenen baktri-
schen Schméhweise™ (S. 527). (Dal} aus dem eingéngigen, lupenreinen mustaf ilun-
fa ‘ilun-Rhythmus des Gassenhauers dann der vieldeutige arabische Mugtatt geworden
sein soll, ist im iibrigen vollkommen abwegig.) Guter Stil sind Manipulationen dieser
Art sicherlich nicht.

Anhang

Verslange bei ‘Umar Ibn Abii Rabi‘a, Abi Nuwas und AbG Tammam (zur Graphik
auf S. 15)

‘Umar Ibn Abi Rabi‘a ed. Schwarz (ohne Appendix)

2 Verse: Nr. 202. 294 (2) 3 Verse: Nr. 25. 46. 172. 239. 272. 335 (6) 4 Verse: Nr.
7.44.58.65.69.113.162.170.203.214.229.278.283.285.306.313.314(17)5
Verse: Nr. 20. 34. 40. 57. 62. 66. 70. 112. 148. 152.163. 177. 194. 196. 212. 213.
260.291. 302 (19) 6 Verse: Nr. 12.21. 32. 75. 85. 86.98.99. 105. 110. 117. 121.
129. 149. 156. 158. 190. 220. 233. 236. 259. 264. 265. 274. 276. 277. 289. 292.
296. 303. 304. 312. 316. 317. 320. 325. 333 (37) 7 Verse: Nr. 24. 35. 48. 73. 82.
88.101.116.124.128.142.154.157.164.167.182.191.199.200.222.223.224.
225.226.231. 238.249.252.257.275.280. 282. 318. 326. 334 (35) 8 Verse: Nr.
17.36.49.56.79.96.120. 127. 134. 135. 144. 151. 157. 173. 201. 204. 207. 219.
227.235.245.261.271.281. 288.298. 300. 310. 311. 322. 324 (31) 9 Verse: Nr.
30.60.61.68.71.94.106. 108. 136. 141. 143.175.176. 198. 206. 208. 215. 218.
221.234.250. 251. 268. 290. 301. 307. 319 (27) 10 Verse: Nr. 4. 14. 59. 76. 8§3.
103. 109. 130. 140. 161. 166. 169. 183. 217. 228. 232. 240. 244. 258. 269. 279.
321.327.330 (24) 11 Verse: Nr. 11. 27. 63. 84. 93. 97. 118. 119. 133. 145. 165.
193. 241. 253. 255. 263. 267. 273. 328. 332 (20) 12 Verse: Nr. 3. 28. 122. 125.
160. 171. 180. 185. 186. 254. 256. 266. 284. 295. 297 (15) 13 Verse: 43. 64. 81.
107. 126. 132. 179. 210. 216. 237. 243. 247. 315 (13) 14 Verse: Nr. 13. 52. 78.
115.123.131. 138. 150.209. 181.241.286.287 (13) 15 Verse: Nr. 9. 33. 39. 104.
178. 189. 211. 262. 270. 293 (10) 16 Verse: 8. 22. 38. 50. 77. 90. 100. 139. 184.
331 (10) 17 Verse: 19.37.95.147.153. 174. 195. 246 (8) 18 Verse: 26. 67. 72. 87.
92. 155. 308. 323 (8) 19 Verse: Nr. 18. 80. 89 (3) 20 Verse: Nr. 47. 53. 55. 192.
329 (5) 21 Verse: Nr. 10. 16. 137 (3) 22 Verse: Nr. 42. 102. 168 (3) 23 Verse: Nr.
6.45.54. 187 (4) 24 Verse: Nr. 51. 111. 299 (3) 25 Verse: Nr. 41. 146 (2) 26 Ver-
se: Nr. 5. 15.31. 114 (4) 27 Verse: Nr. 188 (1) 28 Verse: Nr. 91 (1) (In der Gra-
phik nicht beriicksichtigt: 29 Verse: Nr. 205; 32 Verse: Nr. 23; 35 Verse: Nr. 2; 37
Verse: Nr. 305; 45 Verse: Nr. 74; 57 Verse: Nr. 197; 73 Verse: Nr. 1)

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERKUNFT DES RUBAI 37

Abu Nuwas Bd. IV ed. Schoeler

Beriicksichtigt wurden die Gedichte, die von Hamza und as-Sili iiberliefert werden
und von as-Suli nicht im jeweiligen Kapitel oder an anderer Stelle als manhiil be-
zeichnet werden. Ein ,,w* steht fiir die mu’annatat, ein ,,m* fiir die mudakkarat.

2 Verse: w17.39.106. 118. 119. m81. 214. 253. 300 (9) 3 Verse: w120. 124. 132.
173. m43. 68. 71. 102. 106. 112. 203. 252. 293 (13) 4 Verse: w5. 13. 21. 31. 59.
65.68.70.77.95.101. 113. 122. 131. 134. 135. 137. 147. 149. 158. 168. m16. 30.
31.32.36.57.73. 80. 93. 96. 108. 133. 135. 165. 172. 175. 181. 190. 191. 192.
209.225.265.267.282.321.368.379 (49) S Verse: w9. 12.19. 28.48. 53. 54. 93.
121.151.163.166. m21. 34. 86. 132. 142. 184. 187.195.202. 278.313.316. 318.
320 (26) 6 Verse: w2. 8. 18.34.47.66. 69. 85. 109. 148. 150. m19. 24. 29. 38. 64.
120. 125. 156. 171. 194. 211. 237. 317. 324. 375 (26) 7 Verse: w3. 76. 105. m1.
17.56.62.75.90.104. 134. 185. 189. 255.260. 264. 301 (17) 8 Verse: w4l. m22.
42.48.110. 152. 154. 160. 219. 230. 365 (11) 9 Verse: w146. m28. 92. 222. 279
(5) 10 Verse: wll17. m362 (2) 11 Verse: — 12 Verse: wl41. m315 (2) 13 Verse:
mo66 (1) 14 Verse: w26. 38 (2) 15 Verse: — 16 Verse: — 17 Verse: — 18 Verse:
ml121. 182 (2) 19 Verse: — 20 Verse: m41 (1) 21 Verse: m47 (1) (In der Graphik
nicht beriicksichtigt: 36 Verse: w36)

Abu Tammam ed. ‘Azzam Bd. IV, Nr. 210-341

2 Verse: Nr. 216.223.245.306. 307. 324. 330 (7) 3 Verse: Nr. 222. 225. 246. 249.
257.258.275.283.293.318.323.334 (12) 4 Verse: Nr. 211. 212. 214. 215. 221.
227.229. 230. 233. 234. 235. 236. 237. 238. 239. 241. 242. 243. 244. 247. 248.
250. 252. 254. 259. 260. 261. 262. 263. 265. 272. 273. 274. 276. 279. 280. 281.
282.284. 285. 287. 288. 291. 292. 294. 295. 299. 300. 301. 302. 303. 305. 308.
311.312. 313. 314. 315. 316. 120. 321. 322. 325. 326. 328. 331. 333. 335. 336.
337.338.340. 341 (73) 5 Verse: Nr. 217. 220. 224. 226. 232. 251. 253. 256. 264.
266.286.296.304.310. 327. 332. 339 (17) 6 Verse: Nr. 219. 228. 240. 255. 267.
289.297.298.309. 317.319. 329 (12) 7 Verse: Nr. 213. 218. 231.270.290 (5) 8
Verse: Nr. 210 (1)

Abgekiirztes Literaturverzeichnis

Arabische Quellen sind nach den im Wérterbuch der Klassischen Arabischen Sprache gebrauchli-
chen Abkiirzungen zitiert (s. Vorldufiges Literatur- und Abkiirzungsverzeichnis zum zweiten Band.
Zusammengestellt von Manfred Ullmann. 3., erw. Aufl. Wiesbaden 1996).

Arazi, Albert 1990: Amour divin et amour profane dans 1’Islam médiéval. Paris.

Bauer, Thomas 1996: Abii Tammam’s contribution to ‘Abbasid gazal poetry. In: Jour-
nal of Arabic literature 27, S. 13-21.

Bauer, Thomas 1998: Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und 10.
Jahrhunderts. Wiesbaden.

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 TILMAN SEIDENSTICKER

Bausani, Alessandro und Pagliaro, Antonio 1968: La letteratura persiana. Nuova edi-
zione aggiornata. Florenz/Mailand.

de Blois, Frangois 1992-94: Persian literature. A bio-bibliographical survey. Begun by
the late C. A. Storey. Bd. V, Teil 1-2. London.

CHIr IV The Cambridge history of Iran. Bd. I'V: The period from the Arab invasion to
the Saljugs. Ed. R. N. Frye. Cambridge 1975.

Doerfer, Gerhard 1994: Gedanken zur Entstehung des Ruba‘i. In: Lars Johansen und
Bo Utas (eds.): Arabic prosody and its applications in Muslim poetry. Uppsala, S.
45-59

EAL Julie Scott Meisami und Paul Starkey (eds.): Encyclopedia of Arabic literature.
London/New York 1998.

Eilers, Wilhelm 1969: Vierzeilerdichtung, persisch und auflerpersisch. In: Wiener
Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes 62, S. 209-249.

Elwell-Sutton, L. P. 1975: The ,,Ruba‘i” in early Persian literature. In: CHIr 1V, S.
633-657.

Elwell-Sutton, L. P. 1976: The Persian metres. Cambridge.

GAS Il Fuat Sezgin: Geschichte des Arabischen Schrifttums. Bd. II: Poesie bis ca.
430 H. Leiden 1975.

Jacobi, Renate 1971: Studien zur Poetik der altarabischen Qaside. Wiesbaden.

Jacobi, Renate 1984: Die Anféinge der arabischen Gazalpoesie: Abii Dw’aib al-Hudali.
In: Der Islam 61, S. 218-250.

Lazard, Gilbert 1964: Les premiers poétes persans (IXe-Xe siécles). Fragments ras-
semblés, édités et traduits. Bd. I-II. Teheran/Paris.

Meier, Fritz 1963: Die schone Mahsati. Ein Beitrag zur Geschichte des persischen
Vierzeilers. Wiesbaden.

Reinert, Benedikt 1974: Die prosodische Unterschiedlichkeit von persischem und ara-
bischem Ruba‘. In: Richard Gramlich (ed.): Islamwissenschaftliche Abhandlungen
Fritz Meier zum sechzigsten Geburtstag. Wiesbaden, S. 205-225.

Reinert, Benedikt 1990: Der Vierzeiler. In: Neues Handbuch der Literaturwissen-
schaft. Bd. V: Orientalisches Mittelalter, ed. Wolfhart Heinrichs. Wiesbaden, S.
284-300.

Safa 1988: Dabih-Allih Safa: Tarih-i adabiyat dar Iran. Bd. I: Az agaz-i ‘ahd-i islami
ta dawra-i salgliqi. 8. Aufl. Teheran.

https://dol.org/10.5771/6783958506982-15 - am 17.01.2026, 23:08:23, per



https://doi.org/10.5771/9783956506932-15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

