384

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Serrania de Abibe dehumanisiert, rehumanisiert die Ethik und Praxis der Friedensge-
meinde dieses Zusammenleben zumindest wieder ein Stiick weit.

4.3. Theoretische Synopse: Paradoxe Begegnungen in der ,Kontakt-Zone'

Das Ziel dieses Kapitels war es, in einer ,Ethnographie der Begegnungen' eine Auswahl
der alltiglichen und sich wiederholenden Kontakte zwischen den staatlichen Institu-
tionen und den Mitgliedern der Friedensgemeinde in der Konfliktregion Uraba dicht
und lebendig zu beschreiben. Im Kapitel 4.1 habe ich die Kontaktmomente in den Fokus
der Aufmerksambkeit gestellt, im Zuge derer staatliche Institutionen die Begegnung mit
der Friedensgemeinde suchen und gestalten. Sowohl die Kontexte als auch die beteilig-
ten staatlichen Institutionen, die der Friedensgemeinde begegnen, sind duferst divers.
Dazu zihlten das Militir und deren Soldat_innen in Gefechtssituationen oder wih-
rend Patrouillen und Checkpoints; Polizeieinheiten und staatliche Menschenrechtsstel-
len in Bedrohungssituationen; unterschiedliche Institutionen und Funktionir innen
des kolumbianischen Justiz- und Gefingnissystems; staatliche Demobilisierungs- und
Reintegrationsprogramme, staatliche Sozial- und Wohlfahrtsprojekte sowie staatliche
Wiedergutmachungs- und Entschidigungsmafinahmen und die jeweils darin arbeiten-
den Funktionir_innen. Im Kapitel 4.2 habe ich die Kontaktmomente beschrieben, in
denen Mitglieder der Friedensgemeinde die Begegnung mit staatlichen Institutionen
suchen und gestalten. Auch diese Kontexte sind duferst divers und reichen von Begeg-
nungen mit dem Militir wihrend ,humanitirer Kommissionen', aber auch wihrend
Gefechten und Patrouillen; iber Begegnungen mit Institutionen des Justizsystems und
der Regierung durch Petitionsrechte und Urteile des Verfassungsgerichtes; bis hin zu
indirekten Begegnungen durch ein internationales Solidarititsnetz und deren ,zivile
Diplomatie’. In diesen Begegnungen legen die Mitglieder der Friedensgemeinde eine
Haltung an den Tag, die mit der dominanten Logik und Ethik zwischenmenschlicher
Begegnungen in Konfliktregionen bricht. Ich werde in dieser Synopse abschliefend
analysieren und diskutieren, inwiefern sich staatliche Institutionen und Gemeindemit-
glieder in diesen Begegnungen konstituieren; wie sie Bilder und Vorstellungen von sich
selbst und dem anderen produzieren; auf welche Art und Weise sowie mit welchen
Praktiken und Strategien sie sich begegnen; welche Konsequenzen, Effekte und Folgen
diese Begegnungen verursachen und wie diese Begegnungen unterschiedliche soziale
Lebenswelten in dieser Konfliktregion (re-)produzieren.

Die Riume, Situationen und Kontexte der hier beschriebenen Begegnungen ver-
stehe ich als ‘Kontakt-Zoner!, einem Konzept, das von der Literaturwissenschaftlerin
Pratt eingefiithrt wurde und die damit ,social spaces“ bezeichnet ,where disparate cul-
tures meet, clash, and grapple with each other, often in highly asymmetrical relations
of domination and subordination - like colonialism, slavery or their aftermaths as they
are lived across the globe today“ (Pratt 1992, 4). Pratt hat dieses Konzept anhand von
historischen Schriften und kolonialer Reiseliteratur entwickelt (Pratt 1991;1992). So ana-
lysierte sie u.a. einen 1.200 Seiten langen Brief von Felipe Guaman Poma de Ayala, ei-
nem indigenen Andenbewohner auf dem Gebiet des heutigen Perus, an Konig Philipp
111 von Spanien aus dem Jahr 1613, der seinen Empfinger tragischerweise nie erreichen

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

sollte. Poma de Ayala betitelte den Brief als ,Neue Chronik‘ und erzihlte darin sowohl
in Quechua als auch in Spanisch die Geschichte der Begegnung zwischen den spani-
schen Konquistadoren und dem Inka-Reich, allerdings aus der Perspektive der Inkas
(Pratt 1991). Mit der Ubernahme der ,Chronik‘ bediente er sich, laut Pratt, dem offiziel-
len Schrift- und Geschichtsinstrument der spanischen Krone, mit dessen Hilfe sich die
spanischen Erober_innen die Eroberung Amerikas selbst prasentierten, spiegelte darin
aber den Spanier_innen ein Bild von ihnen selbst zuriick, welches diese in ihren eige-
nen Darstellungen eher unterdriickten. Pratt sieht in dem Brief Poma de Ayalas ,an
example of a conquered subject using the conquerors language to construct a parodic,
oppositional representation of the conquerors own speech® (Pratt 1991, 35). Solche Riu-
me asymmetrischer Begegnungen sind in sehr diversen gesellschaftlichen Kontexten
identifiziert worden und so tiberrascht es nicht, dass das Konzept der ,Kontakt-Zone'
in so unterschiedlichen Disziplinen, wie Museum Studies (bspw. Clifford 1997), Gender
Studies (bspw. Powers 2000), postkoloniale Theorie (bspw. Olson 1998), Cultural Stu-
dies (bspw. Wodianka und Behrens 2017) und Geschichtswissenschaft (bspw. Binnen-
kade 2009) rezipiert wurde, was nicht zuletzt die Offenheit des Konzeptes zeigt, welche
durchaus auch als zu vage (Viehbeck 2017, 7) und obskur (Karttunen 1995) kritisiert wur-
de. In der ,Anthropologie des Staates‘ bzw. auch der Konfliktanthropologie wurde das
Konzept bisher kaum rezipiert bzw. angewandt: Zwar hat die Anthropologin Linke ei-
nen Artikel mit dem vielversprechenden Titel ,Contact Zones: Rethinking the sensual
life of the state“ (2006) veroffentlicht, allerdings bezieht sie sich darin nicht auf Pratts
Konzept, erwihnt diese nicht einmal, sondern bezeichnet damit Machtriume, in de-
nen Abliufe des ,Staates‘ mit dem ihn verkdrpernden Subjekten kollidieren und so eine
somatosensorische Gestalt annehmen (Vgl. Linke 2006, 205), fiir deren Untersuchung
sie pladiert.

Neben den bereits in der Einleitung thematisierten Reflektionen iiber ,anthropolo-
gical encounters‘ (Vgl. bspw. Asad 1995; Faier und Rofel 2014) wihrend der Forschungs-
praxis, wurde in der Kultur- und Sozialanthropologie ,Begegnung’ in der Regel in Be-
griffen des Aufeinandertreffens verhiltnismaflig abgeschlossener Entititen entlang un-
terschiedlich klar definierter sozialer, politischer, nationaler bzw. kultureller, ethni-
scher, religioser Grenzen gedacht, die von Unterschiede betonenden Fremd- sowie Ge-
meinsamkeiten unterstreichenden Selbstzuschreibungen begleitet sind und so Identi-
tit und Ethnizitit in der Abgrenzung des Eigenen vom Anderen (re-)produzieren (Vgl.
Barth 1970; Vermeulen 1994; Eriksen 2002). In diesen Ansitzen konstituieren die ,Gren-
zen der Zugehorigkeit' sowie die ,physischen Grenzen und Grenzriume' die Kontexte
und Orte der Begegnung (Vgl. Anzaldda 1987; Alvarez 1995). Wie im zweiten und dritten
Kapitel (in Anlehnung an Abrams 1988; Gupta 1995; T. Mitchell 1991; und Radcliffe-Brown
1964 [1940]) gezeigt, begegnen sich mit den staatlichen Institutionen und der Friedens-
gemeinde aber keine klar voneinander getrennten oder sich gegeniiberstehenden Ak-
teure, sondern beide wirken ineinander hinein, wie bspw. die Gemeindemitglieder tiber
das Einreichen von Petitionsrechten, oder sind gar fiir einander konstitutiv, wie bspw.
die formal-juristische Figur des ,gemeinniitzigen Vereins‘ als eine staatlich anerkannte
Organisationsform der Friedensgemeinde. Die Idee der ‘Kontakt-Zone' adressiert ge-
nau diese verbindenden Aspekte der Begegnung (Vgl. Viehbeck 2017, 10), schliellich
teilen die Funktionir_innen staatlicher Institutionen und die Gemeindemitglieder ei-

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

385


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ne Reihe von sozialen und kulturellen Gemeinsambkeiten, wie bspw. Sprache, nationale
Zugehorigkeit, religiose Vorstellungen etc., aber eben ohne deswegen gleich eine Art
,Imaginierte Gemeinschaft‘ (B. Anderson 2006) zu konstituieren. Die Idee der ,Zone'
erlaubt gewissermafien die Koexistenz trennender und verbindender Aspekte und dy-
namisiert dadurch klar definierte und eindimensionale Grenzen zwischen den an der
Begegnung Beteiligten (Vgl. Y. Sinchez 2017, 162). Analog zur ,Zone', in der sich un-
terschiedlich stark verbundene Akteure begegnen, umfasst der Begriff ,Kontakt* auf
Grund seiner unterschiedlichen Konnotationen ganz unterschiedliche Formen und In-
tensititen der Begegnung. So kann enger Kontakt Angst und Beklemmung implizie-
ren, bspw. wird der Begriff im militirischen Jargon fiir Feind-Kontakt benutzt oder ist
im medizinischen Vokabular eng verbunden mit Ansteckung, Kontamination und In-
fektion, wie sowohl Sinchez (Vgl. 2017, 163) als auch Olson (Vgl. 1998, 47) anmerken.
Gleichzeitig ist aus der Sozialpsychologie bekannt, dass enge Kontakte in den frithen
Lebensjahren zu Eltern, Geschwistern, Familie und in den spiteren Lebensjahren zu
einem stabilen sozialen Umfeld von existentieller Bedeutung sind oder dass hiufiger
Kontakt zu Personen anderer Zugehorigkeit Vorurteile verringert (siehe hierzu bspw.
die Kontakthypothese von Allport 1954). Zwischen diesen Extremen gibt es eine gan-
ze Reihe von Kontakten, die Zusammentreffen und Schnittstellen darstellen, bei denen
unterschiedliche Personen und Akteure nebeneinander, miteinander oder sich gegen-
iiber stehen; bei denen sie zusammen, unabhingig voneinander oder gegeneinander
arbeiten; bei denen sie Interessen teilen, indifferent sind oder in Konflikt geraten (Vgl.
Y. Sinchez 2017, 163). Pratts Konzept nimmt genau diese vielfiltigen Moglichkeiten der
Begegnung in den Blick, denn die ,Kontakt-Zone', wie sie sagt, ,emphasizes how sub-
jects are constituted in and by their relations to each other not in terms of separateness
or apartheid, but in terms of copresence, interaction, interlocking understandings and
practices” (1992, 7).

Ein zentrales Charakteristikum der ,Kontakt-Zone* von Pratt besteht in der
machtasymmetrischen Beziehung, in der die an der Begegnung beteiligten Personen
und Akteure zueinander stehen (Vgl. Pratt 1992, 4). Reizvoll an dem Konzept an sich
und an seiner Anwendung auf die in dieser Arbeit beschriebenen Begegnungen ist die
Offenheit gegeniiber dem Verlauf und den Konsequenzen dieser Begegnungen. Die
Begegnungen in der ‘Kontakt-Zone' reproduzieren nicht einfach die machtasymmetri-
schen Beziehungen, sondern die Machtasymmetrie der Beziehungen steht wihrend der
Begegnungen zur Disposition. Der Verlauf und die Konsequenzen der Begegnungen in
der ‘Kontakt-Zone’ — und darin besteht ein weiteres Charakteristikum - sind begleitet
von einer gewissen Unvorhersehbarkeit und dem Wunsch der an der Begegnung
beteiligten Personen und Akteure, diese Unvorhersehbarkeit zu kontrollieren (Vgl. Wo-
dianka 2017, 8). Die an der Begegnung beteiligten Personen und Akteure sind also nicht
passiv oder indifferent gegeniiber der Machtasymmetrie, sondern verfolgen eigene
Interessen und Agenden (Vgl. Olson 1998, 46), was ein weiteres Charakteristikum der
‘Kontakt-Zone darstellt. Die Machtasymmetrie der Beziehung, die Unvorhersehbarkeit
der Begegnung und die Agenda der sich Begegnenden machen die ‘Kontakt-Zone' zu
einer Arena der Aushandlung. Die Begegnung in der ‘Kontakt-Zone ist kein einmaliges
Ereignis, sondern ein kontinuierlicher Prozess, bei dem die Positionen und Interessen
der sich begegnenden Personen und Akteure fortlaufend verhandelt werden (Siehe

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

hierzu auch Viehbeck 2017, 11). Die Begegnungen in der ‘Kontakt-Zone, verstanden
als fortlaufende Aushandlungen, eréffnen den Blick auf die Praktiken der Gestaltung
dieser Begegnungen durch die beteiligten Akteure, in welchen Pratt als Literaturwis-
senschaftlerin vor allen Dingen literarische Kiinste' erkennt, wie bspw. die Parodie,
Ironie oder Polysemie (Vgl. Pratt 1991, 37). Im Fall der hier beschriebenen Begegnun-
gen geht deren Gestaltung weit tiber die sprachliche Strategien Pratts hinaus und
beinhaltet bspw. machtpolitische Praktiken (Foucault 1976, 1983b) der Registrierung
und Domestizierung auf Seiten staatlicher Institutionen oder bspw. die ,weapons of
the weak“ (Scott 1985) in Form der Meidung bzw. des Unwissen-Vortauschens auf Sei-
ten der Friedensgemeinde. Machtasymmetrie, Unvorhersehbarkeit, unterschiedliche
Agenden und diverse Praktiken machen die Begegnungen in der ,Kontakt-Zone' zu
sencounters across differences* (Vgl. Faier und Rofel 2014), in denen die beteiligten
Personen und Akteure nicht nur Vorstellungen und Bilder von sich selbst und den
anderen produzieren, sondern auch ganz allgemein sozio-kulturelles Wissen iiber die
Welt, in der sie leben. Sie erschaffen in der Begegnung ihre jeweiligen symbolischen
und sozialen Realititen, heterogene Lebenswelten, die ihrem Dasein und Handeln
einen Sinn und Bedeutung geben.

Ich werde im Folgenden, mit dem gerade skizzierten Fokus und Erkenntnisinter-
esse, die Dynamiken der hier thematisierten Begegnungen zwischen den staatlichen
Institutionen und der Bevolkerung in einer Konfliktregion Kolumbiens ein Stiick weit
abstrahieren und verallgemeinern. Jede Generalisierung ist eine Vereinfachung auf Kos-
ten der Komplexitit. Ich werde aus den diversen und vielfiltigen Formen der in diesem
Kapitel beschriebenen Begegnungen die in meinen Augen dominanten Dynamiken und
Erfahrungen herausnehmen und analysieren, wohl wissend, dass es zu diesen immer
Ausnahmen, Abweichungen und Alternativen gab und gibt. Mit der Analyse dieser do-
minanten Dynamiken und Erfahrungen der Begegnungen mdochte ich nicht die polari-
sierten Positionen staatlicher Institutionen und der Friedensgemeinde reproduzieren,
worin ich eine gewisse Gefahr sehe, sondern weil diese dominanten Dynamiken der
Begegnungen, in meinen Augen, diese polarisierten Positionen hervorbringen, moch-
te ich zweitere durch die Analyse ersterer nachvollziehbar und verstindlich machen.
Dariiber sollte aber nicht vergessen werden, dass es sich, weniger bei der Friedens-
gemeinde, aber umso mehr bei den staatlichen Institutionen, um sehr heterogene und
diverse Akteure mit durchaus unterschiedlichen Interessen handelt, deren Prisenz und
Praxis in unterschiedlichen Regionen und Riumen des Landes sehr divers bis hin zu wi-
derspriichlich sein konnen. Die ,Gesichter des Staates“ (Navaro-Yashin 2002) sind viel-
faltig, weshalb seine Institutionen bspw. in urbanen Zentren, 6konomischen Enklaven,
marginalisierten oder privilegierten Wohnvierteln, touristischen Riumen, Kreis- und
Landeshauptstidten verschiedener Departments, lindlichen Regionen mit und ohne
Prisenz bewaffneter Gruppen usw. usf. sehr unterschiedlich wahrgenommen werden
konnen. Im Zentrum der folgenden Analyse stehen Begegnungen zwischen staatlichen
Institutionen und zivilen Bewohner_innen der Konfliktregion Urab4, obwohl diese Be-
gegnungen nicht ausschlieRlich in dem raumlichen Kontext der Region lokalisiert sind.
Ich mochte die folgende Analyse ausdriicklich nicht als einen verallgemeinerbaren und
generalisierenden Befund der ,Staat-Bevolkerung-Beziehungen' in Kolumbien verstan-

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

387


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

den wissen, aber sehr wohl als beispielhaft dafiir, wie sich staatliche Institutionen und
die zivile Bevolkerung in einer Konfliktregion Kolumbiens begegnen.

Dabei wird die diverse Prisenz und Praxis staatlicher Institutionen in den Kon-
fliktregionen nicht ausschlieflich von den institutionellen Politiken und Interessen,
sondern hiufig von den persénlichen Positionen verantwortlicher Funktionir_innen
bestimmt. Dies zeigt sich bspw. an den ermittelnden und dafiir verfolgten Staatsan-
wilt_innen, die Teil genau desselben Justizsystems sind, das in Fillen der Friedensge-
meinde iiberwiegend Straflosigkeit produziert hat. Innerhalb dieser heterogenen Posi-
tionen staatlicher Institutionen und Funktionir_innen gegeniiber der Friedensgemein-
de lasst sich allerdings so etwas wie eine Tendenz feststellen: Umso weniger die Insti-
tutionen und Funktionir_innen, die an der Begegnung mit der Friedensgemeinde be-
teiligt sind, in den im zweiten Kapitel beschriebenen ,lokalen und klientelisierten Staat*
bzw. in das regionale klientelistische Netz integriert sind, umso unvoreingenommener
treten sie den Gemeindemitgliedern entgegen. Das zeigt sich bspw. an der Solidaritit
des nationalen Ombudsmannes fiir Menschenrechte aus der Vignette am Anfang die-
ser Arbeit, die in einem krassen Gegensatz zu dem Agieren des regionalen Biiros der
Ombudsstelle fiir Menschenrechte in Apartadé steht, oder auch an den Urteilen des
Verfassungsgerichtes in Bogota, die zu Gunsten der Friedensgemeinde gefillt wurden.
Nun sind diese heterogenen Positionen innerhalb staatlicher Institutionen gegeniiber
der Friedensgemeinde aber nicht einfach eine Frage der regionalen Distanz oder ihrer
institutionellen Ansiedlung, bzw. eine Frage regionaler, nationaler oder internationaler
Ebenen. Alvaro Uribe Vélez hat im héchsten politischen Amt Kolumbiens die Gemein-
demitglieder direkt nach dem Massaker vom 21. Februar 2005 als Guerilla-Kimpfer._in-
nen und -Sympathisant_innen stigmatisiert. Als Prisident der Republik in Bogota re-
sidierend, war seine regionale und institutionelle Distanz zur Friedensgemeinde die
grofitmogliche innerhalb des nationalen Kontextes. Aber: Uribe stammt aus der Ober-
schicht Antioquias und seine Familie besitzt dort ausgedehnte Lindereien, genauso
wie in Cérdoba.? Er ist sehr intensiv mit den klientelistischen Netzen in Antioquia, im
Urabd und an der Karibikkiiste verbunden. Auch als Prisident agierte er im Interesse
der klientelistischen Netze, deren Teil er ist und die ihn hervorgebracht haben. Und
genau weil das Klientel dieser Netze innerhalb der staatlichen Institutionen auf unter-
schiedlichen regionalen, nationalen oder internationalen Ebenen aufsteigt, reicht der
Einflussbereich dieser Netze weit iiber den regionalen Kontext hinaus. Beispielsweise
ist Francisco Santos — ein Cousin des Ex-Prisidenten Juan Manuel Santos —, der als
Vizeprasident unter der Regierung Alvaro Uribes nach dem Massaker vom 21. Februar
2005 zwei falsche Zeug_innen internationalen Diplomat_innen in Bogota prisentierte,
seit September 2018 kolumbianischer Botschafter in den USA. Diese Aufstiege aus dem
JKlientelisierten Staat‘ und dem regionalen Netz und die anhaltende Verbundenheit zu
ihm erklirt einen Teil der Wirkmachtigkeit der Produktion und der Glaubhaftmachung
von Vorstellungen iiber die Friedensgemeinde bzw. von den sozialen Realititen im Ur-
aba. Dies macht es, in meinen Augen, noch einmal dringlicher, die Momente der Pro-
duktion dieser Vorstellungen und sozialen Realititen, also die Begegnungen zwischen

29  Zu den Verbindungen zwischen der Familie Uribe und klientelistischen Netzwerken in Cérdoba
und im Uraba siehe Ivan Cepeda, Jorge Rojas und Alirio Uribe (2008; 2014).

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde sowie die darin zu beobachtbaren
Strategien, Dynamiken und Folgen zu analysieren.

Hinsichtlich der Vorstellungen und Bilder, die sich staatliche Institutionen und
die Friedensgemeinde voneinander machen, ist zunichst festzuhalten, dass beide
fiireinander zu unterschiedlichen Graden sichtbar sind (Vgl. Scott 1999). Die Bilder,
die sich beide voneinander machen konnen, basieren also auf unterschiedlichen
Voraussetzungen beziiglich der gegenseitigen Wahrnehmbarkeit (Vgl. Das 2004). Die
Friedensgemeinde sieht nur einen Teil des staatlichen Agierens und spiirt dessen
Effekte, wie die physische und juristische Verfolgung, 6ffentliche Stigmatisierung oder
die Bedrohungs-, Bestechungs- und Erpressungsversuche. Ein Grofteil des staatlichen
Handelns jedoch, welches dem fiir die Gemeindemitglieder wahrnehmbaren voraus-
geht, wie bspw. die innerinstitutionelle Zusammenarbeit bei der Produktion fingierter
Straftaten oder die Kooperation zwischen staatlichen Institutionen und illegalen Grup-
pen, liegt fiir die Gemeindemitglieder im Verborgenen — es gehért zum ,Geheimnis
des Staates‘ (Vgl. Abrams 1988, 61-63; Taussig 1992, 130—33). Andersherum scheinen
die Gemeindemitglieder fir die staatlichen Institutionen weit iiber die Begegnungen
mit diesen, wihrend jhumanitirer Kommissionen' oder iiber die Petitionsrechte oder
mittels der ,zivilen Diplomatie’, hinaus sichtbar und lesbar zu sein (Vgl. Scott 1999,
53-83), bspw. wenn Gemeindemitglieder auf Namenslisten erscheinen, iiberraschend
von Militirangehorigen besucht oder angerufen werden, oder gezielt an Militircheck-
points herausgezogen werden. Die Gemeindemitglieder machen sich ein Bild vom
Staat, indem sie die vereinzelten, aber hiufigen und vielfiltigen Kontaktmomente
mit staatlichen Institutionen zu einem Gesamtbild des Staates zusammenfiigen. Ihr
Bild basiert auf der ,Aggregation® ihrer Erfahrungen mit der staatlichen Verfolgung,
Stigmatisierung und Marginalisierung (Vgl. Krupa und Nugent 2015a, 16-18) und der
,Imagination“ von deren verborgenen, teilweise illegalen Zusammenhingen (Vgl. Blom
Hansen und Stepputat 2001a, 2). Es iiberrascht nicht, dass vor diesem Hintergrund die
Vorstellung von einem Jkriminellen Staat!, der sich nicht nur nicht an seine rechtsstaat-
lichen Funktionen hilt, sondern auch (inter-)nationales Recht bricht, innerhalb der
Friedensgemeinde sehr verbreitet ist. Und obwohl durchaus sehr diverse Positionen
gegenitber den staatlichen Institutionen unter den Gemeindemitglieder existieren,
unterstiitzen die konstanten Anzeigen des staatlichen Fehlverhaltens durch die Frie-
densgemeinde und ein sich mit diesen Anzeigen ein Stiick weit verselbststindigender
kritischer ,Staats‘-Diskurs der Friedensgemeinde ihr Bild vom kriminellen Staat'.
Inwiefern die Funktionir innen der staatliche Institutionen wiederum ihr Bild von
der Friedensgemeinde ,aggregieren, geht aus dem vorliegenden Datenmaterial nicht
hervor. Dafiir zeigt es recht deutlich, wie sie ihr Bild von den Gemeindemitgliedern
auf der Sprach- und Handlungsebene produzieren. Indem sie die Gemeindemitglieder
wihrend der Begegnungen immer wieder sowohl auf symbolischer als auch auf prak-
tischer Ebene als Guerilla-Kimpfer_innen und -Sympathisant_innen bezeichnen, als
solche behandeln und in offiziellen Statistiken registrieren, fabrizieren und konstru-
ieren sie ihr Bild von der Friedensgemeinde als eine subversive und staatsfeindliche
Gemeinschaft.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

389


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Hinsichtlich der Vorstellungen, die sich die staatlichen Funktionir_innen von sich
selbst machen®®, erscheinen sie weniger kreativ zu sein als bei der Produktion von Bil-
dern iiber die Friedensgemeinde. In der Regel berufen sie sich auf die normativen Auf-
gaben ihrer Institutionen, um sich zu prisentieren und ihr Agieren zu legitimieren.
Spiegeln bspw. die Gemeindemitglieder den Funktionir_innen staatlicher Institutio-
nen ihr Fehlverhalten, so verweisen diese Funktionir_innen geradezu reflexartig — und
diese Erfahrung teilen eine ganze Reihe politischer Aktivist_innen in Kolumbien — auf
ihre institutionellen Aufgaben und prisentieren den normativen Anspruch als Reali-
tit: So diene dann bspw. das Agieren des Militirs dem Schutz der Bevolkerung, der
Verteidigung der Sicherheit oder der Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Ordnung und
bewege sich immer streng im Rahmen der gesetzlichen Moglichkeiten. Jeder Zweifel
daran wird von den Soldat_innen selbst, ihrer Militirfihrung und konservativen Poli-
tiker_innen mit einer Art ,patriotischer Moralkeule' weit von sich gewiesen: Demnach
handele es sich bei den Soldat_innen um Held_innen des Vaterlandes, die allein aus
diesem Grund keine Verbrechen begehen wiirden. Anderweitige Behauptungen seien
deshalb unpatriotisch und beschmutzten den guten Namen der staatlichen Institutio-
nen. Die Produktion der Vorstellungen staatlicher Institutionen von sich selbst basiert
nicht nur in den Konfliktregionen Kolumbiens auf diskursiven Automatismen, die den
selbstaffirmativen Zweck erfiillen, sich das eigene Agieren als legitim zu bestitigen.
Diese Automatismen funktionieren deshalb so gut, weil staatliche Funktionir_innen
den Glauben an die Legitimitit staatlicher Gewalt und an die Verniinftigkeit staatlicher
Prozesse, was von Taussig als ,Staatfetischismus* bezeichnet wird (Vgl. 1992), selbst ver-
innerlicht haben. Es ist die politische Macht normativer Imagination und sprachlicher
Performativitit (Vgl. hierzu Derrida 2004; Butler 2006), eine elaborierte Form der Au-
tosuggestion, die bei der Produktion der Vorstellungen und Bilder staatlicher Funktio-
nir_innen Kolumbiens von sich selbst und ihrer Institutionen als rechtsstaatlich und
legitim wirkt.

Selbstverstindlich ist die Produktion des Selbstbildes der Gemeindemitglieder
ebenfalls von einem selbstreferentiellen Diskurs bspw. iiber Wiirde, Solidaritit und
die Konstruktion einer menschlicheren Welt bedingt, den Burnyeat in ihrer Arbeit
analysiert (Vgl. 2018, 19-22, 173—229). Dieser Diskurs wird sowohl in den internen
Diskussionen als auch in den 6ffentlichen Auferungen der Gemeindemitglieder
kontinuierlich (re-)aktualisiert. Im Unterschied zu den staatlichen Institutionen korre-
spondiert dieser Diskus allerdings weitestgehend, wenn auch selbstverstindlich nicht
vollkommen, mit den Praktiken und Strategien der Friedensgemeinde. Die internen
Diskussionen und Debatten, der Zweifel und die Widerspriiche, wie bspw. bei der
Bergung der toten Paramilitirs oder im Zusammenhang mit der Ablehnung von Ent-
schidigungszahlungen, dienen dabei nicht nur der Selbstvergewisserung, Abgrenzung
und Identititskonstruktion, sondern in ihnen filllen die Gemeindemitglieder abstrakte

30 Diese Vorstellungen staatlicher Funktionér_innen von sich selbst konnen bei dem vorliegenden
Datenmaterial nur indirekt aus eigenen Beobachtungen sowie den Interviews mit Expert_innen
und Gemeindemitgliedern, nicht aber direkt aus Interviews mit den an den Begegnungen betei-
ligten staatlichen Funktiondr_innen abgeleitet werden.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

und hiufig durch staatliche Institutionen normierte Konzepte wie Sicherheit, Entwick-
lung oder Entschidigung mit eigenen Vorstellungen. Durch diese Debatten eignen sie
sich diese Konzepte im Sinne de Certeaus fiir eigene Zwecke an (Vgl. 1988, 79-92). So
verstehen sie sich bspw. selbstverstindlich als Opfer des kolumbianischen Konfliktes,
ohne aber die domestizierte Opferrolle anzunehmen, die staatliche Institutionen und
Programme fiir sie vorsehen (Vgl. Tapia Navarro 2018). Stattdessen fiillen sie diese Rolle
mit eigenen Bedeutungen und formulieren damit korrespondierende Anspriiche und
Forderungen. Fiir das Selbstbild der Gemeindemitglieder ist die Formulierung eigener
Vorstellungen und Konzepte allein allerdings nicht der zentrale Aspekt ihres Prozesses.
Laut einiger Aussagen von Gemeindemitgliedern, geht es ihnen nicht darum, weitere
diskursive Motive zu schaffen, in einem an diskursiven Motiven reichen Aushand-
lungsprozess mit staatlichen Institutionen. Sie wollen nicht iiber Unterschiede reden,
sie wollen Unterschiede machen. Thre kollektive Praxis definiert erstens die Gemein-
demitglieder als Gemeinde und fithrt zweitens dazu, dass sie die Friedensgemeinde
als einen Teil in einem Prozess der Konstruktion einer humaneren Welt verstehen.
Die Vorstellungen und Bilder, die sich staatliche Institutionen und die Friedensge-
meinde von sich und von dem jeweils anderen machen, basieren auf Wahrnehmungen
und Erfahrungen vergangener Begegnungen. Gleichzeitig pradisponieren und konfi-
gurieren diese Vorstellungen und Bilder die gegenwirtigen und zukiinftigen Formen
der Begegnung - sie sind in den Worten Bourdieus eine strukturierte und struktu-
rierende Struktur (Vgl. 1987, 279). Sie bringen die Praktiken und Strategien des ,Sich-In-
Beziehung-Setzens‘ hervor, durch die die Vorstellungen der staatlichen Institutionen
und der Friedensgemeinde von sich und voneinander (re-)produziert, aktualisiert oder
transformiert werden konnen (Vgl. Thelen, Vetters, und Benda-Beckmann 2014, 7). Die
Kontaktmomente zwischen staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde in den
Blick nehmend, fillt zunichst das diverse Repertoire an Praktiken und Strategien auf,
mit denen beide ihre Begegnung gestalten. Dass es sich bei diesen Begegnungen um
einen permanenten und fortlaufenden Prozess der Aushandlung handelt (Vgl. Viehbeck
2017, 11), zeigen insbesondere die sprachlichen Strategien, die wihrend jener zur An-
wendung kommen. Auf Grund ihrer relativen Machtposition erscheinen die sprachli-
chen Strategien vornehmlich der regionalen staatlichen Institutionen hiufig als plump,
entfalten aber eine grofie Wirkmichtigkeit. Von Arroganz und Selbstsicherheit getra-
gen, bezeichnen die Soldat_innen die Gemeindemitglieder nicht nur regelmifiig als
Guerilla-Kidmpfer_innen und -Sympathisant_innen, sondern sie beleidigen und provo-
zieren sie, bevorzugt als Hurens6hne und -téchter. Forderungen und Beschwerden der
Gemeindemitglieder nehmen die regionalen staatlichen Institutionen in der Regel nicht
ernst, ihre Anrufe werden vom Biiro der Ombudsstelle fiir Menschenrechte in Apartad6
hiufig ignoriert, Politiker_innen - wie bspw. der Gouverneur in der Eingangsvignette
zu dieser Arbeit — machen sich iiber die Gemeindemitglieder lustig und einige Jus-
tizbehorden tiuschen Unverstindnis vor, wie die Generalstaatsanwaltschaft in Bogota,
die Anzeigen der Friedensgemeinde nicht als Anzeigen anerkannte. Wesentlich kreati-
ver zeigen sich staatliche Institutionen in der diskursiven Produktion und 6ffentlichen
Glaubhaftmachung verschiedenster Anschuldigungen gegen die Friedensgemeinde, sei
es, dass sie ihr unterstellen eine Waffenfabrik zu beherbergen, nachdem eine Grana-
te des kolumbianischen Militirs explodiert war, oder dass vom Militir ermordete Ge-

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

391


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

meindemitglieder 6ffentlich als von der Guerilla getotet deklariert werden. Und obwohl
die staatlichen Institutionen in ihren sprachlichen Strategien nicht unflexibel sind, wie
bspw. der Wechsel von Schmeicheln und Bedrohen des Oberst German Rojas Diaz — die
alternierende Begegnung mal auf Augenhéhe und mal aus einer Machtposition heraus
— wihrend der Verfolgung des Bauern R.A. zeigt, haben es einige Gemeindemitglieder
auf dem Feld der sprachlichen Strategien geradezu zu einer Kunstfertigkeit gebracht.
Der, in den Begegnungen zu beobachtende und in den Interviews rekonstruierte®,
spielerische Umgang einiger Gemeindemitglieder mit rhetorischen Figuren und dis-
kursiven Motiven entfaltet zwar nicht dieselbe Wirkmachtigkeit wie die sprachlichen
Strategien staatlicher Institutionen, zeigt aber beispielhaft, warum Pratt diese Prakti-
ken der Begegnung als Kiinste — als ,Arts of the Contact Zone* (Vgl. 1991) — bezeichnet
hat. Zunichst einmal besitzen die diskussionsfreudigen Gemeindemitglieder ein aus-
geprigtes Gespiir fiir die feinen Unterschiede wihrend der direkten Begegnung mit
staatlichen Institutionen und wigen sehr genau ab, auf welche Weise sie diese Begeg-
nungen gestalten. In einer bedrohlichen Situation, bspw. dem Treffen auf Soldat_in-
nen wihrend eines Gefechtes, hiillen sie sich in strategisches Schweigen und tiuschen
Unwissen vor. [hre ganzes Auftreten — langsame Bewegungen, wenig Reden, kein Wi-
dersprechen — scheint dann so wenig wie moglich ,Angriffsfliche’ fir die méglichen
Aggressionen der Soldat_innen bieten zu wollen. Sehen die Gemeindemitglieder aller-
dings die Moglichkeit zur Auseinandersetzung, wie bspw. wihrend den sogenannten
Jhumanitiren Kommissionen', dann diskutieren, argumentieren und widersprechen
sie. Sie iibertreiben Distanzen, verleugnen Wissen oder tiuschen falsches Wissen vor,
wie bspw. der Bauer G.T. wihrend eines Aufstieges nach Mulatos. Sie vereinnahmen
staatliche Diskurse und Motive bspw. hinsichtlich des Schutzes der Bevolkerung und
der Sicherung der 6ffentlichen Ordnung, eignen sie sich an und kehren sie fiir die ei-
genen Zwecke um (Vgl. de Certeau 1988, 79—-92). Damit zeigen sie, in den Worten Pratts,
den staatlichen Institutionen in ihrer eigenen Sprache ein Bild von sich selbst, welches
jene hiufig unterdriicken und so mit Sicherheit wiedererkennen (Vgl. 1991, 35). Sie spre-
chen in polysemischen Sitzen und mehrdeutigen Begriffen, die, weil sie von Personen
in unterschiedlichen Positionen der ‘Kontakt-Zone' anders verstanden werden kénnen
(Vgl. Pratt 1991, 36-37), in bspw. Bedrohungssituationen eine Art ,hidden transcript®
(Scott 1990) bilden. Sie unterlaufen Argumente ironisch oder parodieren Anweisungen
von Soldat_innen humoristisch, wenn ebenfalls G.T. bspw. anstatt seines Ausweises ein
Gerichtsurteil im Format eines Ausweises vorzeigt. Dabei geht es ihnen nicht immer
und ausschliefllich darum, den staatlichen Institutionen die Absurditit ihres Verhaltens
zu spiegeln, die sich bspw. bei einigen juristischen bzw. fingierten ,Montagen zeigte.
Hiufig fithren sie Argumente und rhetorische Figuren ins Feld, um Gemeinsambkei-
ten zwischen ihnen und den Soldat_innen auszuloten bzw. zu produzieren. Sie suchen
in bestimmten Momenten, bspw. wihrend der humanitiren Kommissionen’, bewusst
nach dem ,middle ground“ (White 2011), der gemeinsamen und geteilten Erfahrung,

31 Die Gemeindemitglieder produzieren in den Interviews natiirlich ein spezifisches Selbstbild, wel-
ches kritisch gelesen werden muss, sich allerdings mit meinen eigenen Beobachtungen, den Aus-
sagen der Expert_innen-Interviews und der Beschreibungen in der Literatur iiber die Friedensge-
meinde weitgehend deckt.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

auf deren Grundlage sie bspw. die Soldat_innen fiir ihre Ziele gewinnen wollen. In wie-
der anderen Situationen vereinnahmen die Gemeindemitglieder staatliche Befugnisse,
indem sie die Bedingungen fiir gemeinsame Treffen diktieren oder in der Umkehrung
staatlicher Praktiken von den Soldat_innen verlangen, sich ihnen gegeniiber auszuwei-
sen.

Aber die Begegnungen und Aushandlungen wihrend dieser Kontaktmomente
werden nicht allein diskursiv und symbolisch gestaltet, gewissermaflen gesellt sich zu
den sprachlichen ,Kiinsten der Kontakt-Zone“ (Pratt 1991) auch die durchaus handfeste
,Kunst des Handelns“ (de Certeau 1988) hinzu. Staatliche Institutionen verfolgen
bspw. die Gemeindemitglieder entweder physisch und durchaus gewaltsam, wobei ihr
Vorgehen simultan legale und illegale Praktiken einschlie8t (Vgl. Das und Poole 2004b,
15), oder aber sie versuchen die Gemeindemitglieder durch machtpolitische Praktiken
der Registrierung und Disziplinierung (Vgl. Foucault 1983b, 134-35) zu kontrollieren
und zu domestizieren. Die Gemeindemitglieder wiederum bedienen sich aus einem
breiten Spektrum an Praktiken, welches teilweise die ,weapons of the weak* (Scott
1985) abdeckt. Andere Strategien, wie die ,zivile Diplomatie‘ oder die Einrichtung
Jhumanitirer Zonen', gehen allerdings weit tiber die Waffen der Schwachen' hinaus.
Staatliche Institutionen wiederum demonstrieren ihre relative Machtposition gegen-
itber den Gemeindemitglieder, in dem sie z.B. diesen ihre Lesbarkeit durch staatliche
Institutionen ,vor Augen fithren (Vgl. Scott 1999, 2—4), indem sie also etwa, hiufig
iiberraschend, iber die Zeitpunkte, die Orte und die Modalititen der Begegnung
entscheiden, wenn bspw. Militirangehorige die Gemeindemitglieder nachts besu-
chen oder auf deren privaten Mobiltelefonen anrufen. Uber die Machtdemonstration
hinaus nutzten staatliche Institutionen aber auch die Androhung und Anwendung
von Gewalt als Mittel der politischen Einschiichterung und Kontrolle — kurz gesagt
,staatsterroristische Praktiken’ (Vgl. Nagengast 1994, 114; Sluka 2000b, 2) —, wenn bspw.
Bewohner_innen der Serrania de Abibe ermordet, bedroht, erpresst und verfolgt oder
aber illegal verhaftet, illegal festgehalten, illegal verhért und misshandelt oder aber
auf Grundlage fingierter Beweise zu Haftstrafen verurteilt werden. Das ,Unwahr-
scheinliche“ (Garcia Mirquez 2000a, 354) des Agierens kolumbianischer staatlicher
Institutionen liegt allerdings nicht ausschliefilich in dieser illegalen politischen Praxis
an sich, sondern in der Fihigkeit dieser Institutionen, ihre illegale politische Praxis
durch fingierte ,Montagen' und performative Inszenierungen sowie durch mediale
Stigmatisierungen und juristischen Verfolgungen hinter der ,Maske“ (Abrams 1988,
82) legitimer staatlicher Gewalt und Vernunft zu verbergen (Vgl. Taussig 1992, 115-16).
Personen und Akteure, die diese illegalen staatlichen Praktiken verdffentlichen oder
anzeigen, werden hiufig mundtot gemacht, indem sie von staatlichen Institutionen
und Politiker_innen als Guerilla-Kimpfer innen und -Sympathisant_innen diffa-
miert, wegen ,Rufschidigung angezeigt oder physisch verfolgt werden. Neben diesen
Praktiken der direkten physischen Verfolgung zeigen staatliche Institutionen ein
beeindruckendes Potential der machtpolitischen Produktion und Klassifizierung von
Menschen (Vgl. Foucault 1983b, 134-39): Die Praxis verschiedener staatlicher Institutio-
nen hierarchisiert Bewohner_innen unterschiedlicher sozio-kultureller Hintergriinde,
indem bspw. die regionale Ombudsstelle im Fall der zu bergenden Militirgranate zu
verstehen gibt, dass sie Kleinbiuer_innen fiir potentiell totbarere Menschen hilt als

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

393


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ihre eigenen Funktionir innen (Vgl. Agamben 2002, 133-34). Ein weiteres Beispiel
ist die teilweise rechtswidrige Autorschaft offizieller Register und Statistiken, die
Gemeindemitglieder als ,illegale Akteure’ prisentiert (Vgl. Das und Poole 2004b, 15). So
gehen getotete Zivilpersonen als gefallene Guerilla-Kampfer_innen in die staatlichen
Statistiken ein und die illegal Verhafteten, illegal Festgehaltenen und illegal Verhérten
werden offiziell als verurteilte oder demobilisierte Guerilla-Kimpfer_innen registriert.
Auf dieselbe Weise — wenn auch ex-negativo — produzieren staatliche Institutionen
die Nicht-Existenz paramilitirischer Gruppen, indem diese Gruppen diskursiv und
sprachlich negiert sowie nicht in staatlichen Statistiken und Registern dokumentiert
werden.

Die Gemeindemitglieder bedienen sich ihrerseits einer Reihe von Praktiken, die
durchaus zu den Strategien gezihlt werden konnen, die einige klassische konflikt-
anthropologische Arbeiten relativ machtlosen Gruppen zuschreiben, wie bspw. die
severyday resistance” (Scott 1985; 1989), die ,social navigation“ (Utas 2005; Vigh 2007;
2009) oder auch verschiedene ,Meidungsstrategien’ (Vgl. Alber 2004; Eckert 2004;
Elwert 2004). Diese Praktiken lassen sich insbesondere wihrend direkter Bedro-
hungssituationen beobachten. So kann das Meiden des direkten Kontaktes mit oder
das Vortauschen von Unwissen gegeniiber Soldat_innen sowie der Wechsel von Auf-
enthaltsorten oder das temporire Verlassen eines Weilers angesichts einer direkten
Verfolgung sicherlich unter den oben genannten Konzepten gefasst werden (Vgl. Alber
2004; Scott 1985). Wie bereits im Kapitel 3.4 diskutiert, sehen diese Konzepte allerdings
nur sehr begrenzte Handlungsmoglichkeiten fir Zivilpersonen vor, die iberwiegend
individuelle Anpassungsleistungen an die Umstinde des Gewaltkonfliktes darstellen.
Und obwohl die Fahigkeit, als Zivilpersonen so komplexe soziale Situationen wie ein
Gefecht zu navigieren — also sich anhand der Schussgeriusche und -frequenzen zu
orientieren, die Gefechtsentwicklung und -dynamik zu antizipieren und auf dieser
Grundlage abzuwigen, ob man besser abwarte, weitergehe, einen Umweg nehme oder
sich zuriickziehe — sehr wohl eine individuelle Anpassung an die Konfliktumstinde dar-
stellt, geht diese Form der Navigation tiber die beschriebenen Praktiken der genannten
Konzepte weit hinaus (Vgl. Utas 2005; Vigh 2007). Neben anderen Meidungsstrategien,
bspw. der moralisch begriindeten Weigerung (Vgl. Thoreau 2004), Wehrdienst zu
leisten oder die Grundsteuer zu bezahlen, bzw. die Opferentschidigung anzunehmen
oder an Sozialprogrammen teilzunehmen, bedienen sich die Gemeindemitglieder
einer Reihe von weiteren Praktiken, die relativ machtlosen Gruppen in der Regel nicht
zugeschrieben werden. Hierzu zdhlt bspw. die direkte Konfrontation von Soldat_in-
nen, die auf dem Land der Gemeinde campieren. In dieser Konfrontation zeigen sich
nicht nur unterschiedliche und konkurrierende Vorstellung der Nutzung lindlicher
Riume - landwirtschaftliche Lebens- und Nutzfliche gegeniiber geostrategischem
Kriegsterrain —, sondern in dem Verweisen des Militirs vom eigenen Land oder
der eigenmichtigen Einrichtung Jhumanitirer Zonen' schlief3t die Friedensgemeinde
im wahrsten Sinne des Wortes Riume fiir die gewaltsamen Auseinandersetzungen.
Interessanterweise begriindet sie das Ausweisen staatlicher Institutionen mit dem
staatlich verbrieften Eigentumsrecht, was den Vorwurf einiger ihrer Kritiker_innen,
wie bspw. den von Alvaro Uribe Vélez, sie dulde den ,Staat‘ auf ihrem Land nicht oder
wolle gar einen ,Staat im Staate’ griinden, ad absurdum fithrt. Die Fundierung des

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

eigenen Agierens in der kolumbianischen Verfassung und die Aufforderung an alle
bewaffneten Akteure und staatlichen Institutionen sowohl diese Verfassung als auch
die Menschenrechte sowie das Humanitire Volkerrecht einzuhalten, spricht nicht
gerade fiir eine wie auch immer geartete ,Staatsfeindlichkeit’ der Friedensgemeinde,
sondern fiir eine gewisse Rechtmifligkeit ihres Widerstandes (Vgl. O’'Brien 1996; 2013;
Naucke und Halbmayer 2011; 2016). Eine weitere Form der direkten Konfrontation
sind die ,humanitiren Kommissionen' der Gemeinde, bei denen ein Querschnitt ihrer
Bewohner_innen Soldat_innen aufsucht und ganz unterschiedliche Strategien, wie
bspw. den Aufbau moralischen Drucks, die Provokation von Empathie, das Suchen und
Produzieren geteilter Erfahrungen, dosiert und prozesshaft einsetzt, um das Ziel der
entsprechenden ,humanitiren Kommission® zu realisieren, wie bspw. die Freilassung
eines illegal Verhafteten.

Neben den unterschiedlichen Formen der Meidung oder Konfrontation in der Be-
gegnung mit staatlichen Institutionen hat die Friedensgemeinde eine zivile Form der
Diplomatie entwickelt, die ihren Bewohner,_innen eine Moglichkeit der Begegnung mit
staatlichen Institutionen erdffnet, welche die Machtasymmetrie der Beziehung zwar
nicht aufhebt, deren Effekte (Vgl. T. Mitchell 1991, 94) aber zumindest etwas entschirft.
Wahrend die ,social navigation bspw. ebenfalls die Pflege strategischer Partnerschaften
auflokale Ebene beinhaltet (Vgl. Utas 2005), etabliert das Set an Praktiken, welches die
,zivile Diplomatie’ umfasst, Partnerschaften auf internationaler Ebene, indem es den
Aufbau solidarischer Beziehungen zu Organisationen im In- und Ausland, verschiedene
Auslandsreisen sowie das Veroffentlichen und Anzeigen der Verbrechen und Drohun-
gen gegen die Friedensgemeinde beinhaltet. Zwar begegnet die Friedensgemeinde den
staatlichen Institutionen tiber die ,zivile Diplomatie‘ eher indirekt, also vermittelt iiber
Dritte, trotzdem agieren die Gemeindemitglieder auf vielfiltige Weise, um diese Dritt-
wirkung (Vgl. Mijangos y Gonzalez 2007) der ,zivilen Diplomatie‘ zu erméglichen. Hier-
zu z3hlt das Pflegen strategischer Partnerschaften sowohl innerhalb Kolumbiens wie
bspw. zu den auch in dieser Arbeit zitierten Menschenrechtsanwilten Jorge Molano und
German Romero oder dem Jesuitenpater Javier Giraldo, die der Gemeinde juristisch zur
Seite stehen und in ihrem Interesse Rechtsmittel einsetzen, als auch auflerhalb Kolum-
biens zu einem ganzen Netz aus verschiedenen Solidarititsorganisationen. Um diese
internationale Solidaritit aufrecht und lebendig zu halten, reisen Gemeindemitglieder
regelmiRig nach Europa oder Nordamerika, wo sie bei Treffen mit Politiker_innen, Ge-
spriachen mit Nicht-Regierungsorganisationen und bei o6ffentlichen Informationsver-
anstaltungen, nicht nur ihre Situation publik machen, sondern ihre ganze diskursive
Kreativitit in der Nutzung solcher Riume unter Beweis stellen, indem sie bspw. die
unterschiedlichen Situationen lesen, die Bediirfnisse ihrer Zuhérer_innen antizipieren
und performativ auf diese eingehen sowie die in diesen Kontexten dominierenden Dis-
kurse fur ihre Zwecke adaptieren (Vgl. Pratt 1991). Zu diesem Solidarititsnetzwerk ge-
héren auch Gemeindepartnerschaften, deren Delegationen von der Friedensgemeinde
eingeladen werden und die — genau wie andere Menschenrechtsorganisationen — die
offentlichen Anzeigen der Friedensgemeinde iibersetzen sowie eigene Protestbriefe und
Petitionen an die kolumbianische und die eigene Regierung sowie an den Interameri-
kanischen Menschenrechtsgerichtshof schreiben. All diese Praktiken gehen weit iiber
die begrenzten Handlungsmoglichkeiten der ,everyday resistance (Scott 1985;1989) und

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

395


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

der ,social navigation“ (Utas 2005; Vigh 2007; 2009) hinaus, ohne dass sie — meines Wis-
sens — bisher in die Konzepte iiber Strategien relativ machtloser Gruppen eingegangen
sind.

Ein ,biirokratisches Feld‘ (Bourdieu, Wacquant, und Farage 1994), in dem sich wih-
rend der Begegnungen zwischen staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde
der Aushandlungscharakter der ‘Kontakt-Zone’ herauskristallisiert (Vgl. Viehbeck 2017,
11) und sich die Heterogenitit, Polysemie und Ambiguitit der von beiden praktizierten
Strategien verdichten (Vgl. Pratt 1991, 36—37), ist das juristische Feld. Einige der in die-
ser Arbeit zitierten Interviews bringen ,ein wenig Licht‘in die in der Regel verborgenen
Praktiken der juristischen Behorden (Vgl. Abrams 1988, 61-63; Taussig 1992, 130-33).
Das simultane Agieren innerhalb und aufierhalb der Legalitit der staatlichen Institu-
tionen wihrend ihrer Verfolgung der Friedensgemeinde (Vgl. Das und Poole 2004b,
15) wird offenbar durch eine spezifische inter-institutionelle Zusammenarbeit der an
der Verfolgung beteiligten Behorden ermoglicht. Wihrend bspw. das Militir, wie be-
reits beschrieben, Bewohner_innen der Serrania de Abibe illegal verhaftet, illegal fest-
hilt, illegal verhért und illegal Gestindnisse aufnimmt, legalisieren verschiedene loka-
le Institutionen des Justizsystems diese Verstofde gegen die kolumbianische Strafpro-
zessordnung ex post. Haftrichter_innen stellen die Haftbefehle fir die illegalen Ver-
haftungen nachtriglich aus, Staatsanwilt_innen prisentieren Aussagen, die in illega-
len Verhoren ohne Rechtsbeistand und unter Androhung bzw. Anwendung physischer
Gewalt getitigt wurden, als Beweise, und Strafrichter_innen bestitigen die erpressten
Gestindnisse und ,vorzeitigen Urteile' (,sentencias anticipadas‘). Die auf diese illega-
le Weise zu Stande gekommenen ,Ermittlungsergebnisse’ werden anschliefRend zum
Anlass genommen, weitere Verfahren gegen die Friedensgemeinde zu erdffnen. In an-
deren Fillen wiederum liegen plétzlich gegen Gemeindemitglieder, die vom Militir er-
presst werden und diese Erpressungsversuche 6ffentlich machen, bei der Staatsanwalt-
schaft Anzeigen wegen Drogenhandel vor. Diese Zusammenarbeit funktioniert aber
nicht nur innerhalb der staatlichen Institutionen: Fithren die institutionellen Prakti-
ken bspw. nicht zum erwiinschten Ergebnis, werden auch illegale bewaffnete Gruppen
in die Verfolgung, Bedrohung, Bestechung und Erpressung von Gemeindemitgliedern
eingebunden. Dabei zeigen sich die Heterogenitit und Polysemie der Praktiken und
Prozesse innerhalb des Justizsystems u.a. darin, dass die staatlichen Verst6RRe gegen
die Strafprozessordnung weder sanktioniert werden noch zu einer Revision des Er-
mittlungsverfahrens fithren, wihrend bspw. — wie in der Eingangsvignette im Prolog
zu dieser Arbeit dargestellt — das Festhalten von zwei Paramilitirs, infolge der Abwen-
dung eines Attentates und damit einer unmittelbaren Gefahr fiir Leib und Leben durch
Gemeindemitglieder, vom Haftrichter als illegale Verhaftung erachtet wurde - also als
Verstofd gegen die Strafprozessordnung —, weswegen beide Paramilitirs freigelassen
wurden. Die unterschiedliche Bewertung von Delikten und Beweisen zeigt sich bspw.
auch, wenn Staatsanwilt_innen die Vorwiirfe gegen Militirangehérige, Verbrechen ge-
gen die Menschlichkeit' begangen zu haben auf ,Beihilfe zu Mord' reduzieren, wihrend
sie den Indizien nach der staatlichen Herkunft von einer Kiste mit Patronenkugeln
nicht weiter nachgehen, diese 35 Patronenkugeln allerdings als zentrales Beweisstiick
nehmen, um ein Gemeindemitglied wegen Waffenhandel zu einer mehrjihrigen Haft-
strafe zu verurteilen. Diese Heterogenitit juristischer Praktiken produziert ungleiche

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

Personen vor dem Gesetz. Die heterogene Auslegung und polyseme Interpretation von
Delikten, Beweisen und Gesetzen sind die staatlichen Mechanismen und Instrumente,
mit denen die kolumbianischen Justizbehérden verurteilbare sowie nicht-verurteilbare,
verhaftbare sowie nicht-verhaftbare Personen produzieren (Vgl. Agamben 2002).

Nun sind, wie bereits mehrmals betont, die Positionen und Interessen der Institu-
tionen und Personen innerhalb des ,juristischen Feldes‘ durchaus heterogen, wie bspw.
die Urteile des kolumbianischen Verfassungsgerichtes oder auch des Interamerikani-
schen Menschenrechtssystems zeigen. Allerdings haben bisher unvoreingenommene
Ermittlungsbemithungen bei weitem nicht dieselbe Wirkmachtigkeit erlangt, wie die
oben beschriebenen illegalen Praktiken. Das zeigt sich nicht nur in der Aufklirungsra-
te der Verbrechen, die an der Friedensgemeinde begangen wurden, sondern auch an
der Verfolgung von Staatsanwilt_innen, die unabhingige Ermittlungen fithrten, von
Richter_innen, die unparteiliche Urteile fillten, und von Zeug_innen, die wahrheits-
gemifd aussagten. Dabei wurden diese Staatsanwilt_innen und Richter_innen nicht
nur verfolgt, sondern die staatlichen Institutionen, fir die sie arbeiteten, verweigerten
ihnen einen Schutz vor diesen Verfolgungen. Paradoxerweise scheinen die verschiede-
nen Institutionen und Mitarbeiter_innen des Justizsystems hinsichtlich der Anzeigen
und Ermittlungen bei Verbrechen an der Friedensgemeinde z.T. die Strategien relativ
machtloser Gruppen, wie bspw. Verweigerung, Meidung und Sabotage (Vgl. Scott 1985,
xvi), zu iibernehmen und fiir ihre Zwecke einzusetzen. So weigern sich staatliche Insti-
tutionen schlichtweg die gerade angesprochenen Urteile und diktierten Mafinahmen
des kolumbianischen Verfassungsgerichtes und des Interamerikanischen Menschen-
rechtssystems umzusetzen. Darin zeigt sich einerseits ein systematisches Problem.
Denn diese Urteile verlangen von den staatlichen Institutionen nicht weniger als sich
selbst zu sanktionieren: Die Justiz soll die eigenen VerstoRe gegen die Strafprozessord-
nung aufkliren und das Militir die Gemeindemitglieder vor ihren eigenen Angriffen
schiitzen. Andererseits zeigt sich aber auch der fehlende politische Wille der ordent-
lichen Gerichtsbarkeit, zu agieren. Sie verweigert schlichtweg einem Teil der Bevolke-
rung die Erfillung ihrer Funktion, indem sie Ermittlungen sabotiert und Verfahren
verschleppt: So werden Anzeigen teilweise nicht akzeptiert bzw. als solche anerkannt,
Zeug_innenaussagen nicht ernst genommen, Ermittlungen nicht an die zustindigen
Staatsanwaltschaften weitergeleitet oder Zustindigkeiten bestritten. Hinzu kommen
eine Reihe biirokratischer Winkelziige, die das Ausmaf} und die Systematik der Ver-
folgung der Friedensgemeinde unkenntlich macht: Zusammenhingende Taten wer-
den isoliert betrachtet und miteinander verbundene Fille auf unterschiedliche Gerichte
verteilt. Diese Mechanismen der unterschiedlichen Institutionen des kolumbianischen
Justizsystems produzieren dabei nicht nur ungleiche Personen vor dem Gesetz, son-
dern sie produzieren genau die Straflosigkeit, die sie eigentlich bekimpfen sollten —
impunity by bureaucracy.

Die Polysemie juristischer Mafnahmen zeigt sich aber auch in dem Agieren der
Friedensgemeinde innerhalb des ,juristischen Feldes‘. Nachdem ihre Versuche auf dem
Weg der ordentlichen Gerichtsbarkeit Urteile beziiglich der an ihren Bewohner_innen
begangenen Verbrechen zu erwirken, gescheitert sind und sie im Jahr 2003 den sym-
bolischen ,Bruch’ mit dem kolumbianischen Justizsystem deklariert hat, setzt sie zwar
weiterhin juristische Mittel ein, allerdings ohne ernsthaft an ihren juristischen Nut-

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

397


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

zen zu glauben. Natiirlich fordert sie weiterhin Gerechtigkeit fiir die an ihr began-
genen Straftaten und begriiflt die wenigen Verurteilungen und Bestrafungen in den
Fillen von zwei Massakern. Da einerseits in diesen Fillen bisher weiterhin nicht alle
Verantwortlichen fiir diese Verbrechen zur Rechenschaft gezogen wurden und ande-
rerseits damit immer noch weniger als ein Prozent der an ihnen begangenen Verbre-
chen ,aufgeklirt’ wurden, nutzen sie juristische Strategien nicht um ihrer juristischen
Wirkung, sondern um ihrer Wirkung im politischen Feld halber, d.h. fiir die ,zivile Di-
plomatie'. Das Einreichen von Petitionsrechten ist dafiir ein gutes Beispiel: Uber das
Petitionsrecht, das sie vermittelt iiber strategische Partner_innen einsetzt, wie dem Je-
suitenpater oder den beiden Menschenrechtsanwilten, hilt die Friedensgemeinde sich
einen Kommunikationskanal mit dem kolumbianischen Justizsystems trotz des sym-
bolischen ,Abbruches der Beziehungen offen. Dieser Kanal dient aber nicht nur der
Information des Justizsystems, sondern setzt die Regierung und den Prisidenten iiber
Bedrohungen, Verfolgungen und Verbrechen gegen die Friedensgemeinde in Kenntnis,
woriiber eine Verantwortung dieser durch das Petitionsrecht informierten staatlichen
Institutionen hergestellt wird. Dass die staatlichen Institutionen mit den weiter oben
beschriebenen Meidungsstrategien auf die Petitionsrechte reagieren, indem sie bspw.
nur mit alten und kopierten sowie formalisierten Schreiben antworten, vergrofert so-
gar noch die Wirkung der Petitionsrechte auf dem politischen Feld. Denn dadurch, dass
diese Petitionsrechte, aber auch die staatlichen Antworten darauf sowie die Urteile des
kolumbianischen Verfassungsgerichtes und des Interamerikanischen Menschenrechts-
systems iiber das Netzwerk solidarischer Organisationen verbreitet werden, erh6ht sich
die Glaubwiirdigkeit und die Glaubhaftmachung der Friedensgemeinde sowohl auf3er-
halb als auch innerhalb Kolumbiens. Die Friedensgemeinde bedient sich also trotz ih-
rer juristischen Wirkungslosigkeit dieser juristischen Instrumente, gibt ihnen aber ei-
nen eigenen Zweck und nutzt sie fiir ihre politischen Interessen (Vgl. de Certeau 1988,
79-92). Wie auch bei den sprachlichen Mitteln, sind in dem ,juristischen Feld‘ die An-
eignung, Umkehrung und kreative Nutzung staatlicher Instrumente und Mafinahmen
zentrale Bestandteile des Agierens der Friedensgemeinde. Sie nutzen diese, um iiber
das ,juristische Feld‘ hinaus, Forderungen stellen und Anspriiche formulieren zu kén-
nen, also ihre eigenen Positionen in dem Aushandlungsprozess der ‘Kontakt-Zone' zu
stirken.

Diese Formen der Begegnung zwischen staatlichen Institutionen und der Friedens-
gemeinde, die Art und Weise, wie sie sich gegenseitig im Kontakt miteinander konsti-
tuieren sowie die Praktiken und Strategien, die sie im Kontakt miteinander implemen-
tieren, ziehen konkrete und spezifische Effekte und Konsequenzen nach sich, die in dieser
Synopse bereits angeklungen sind, die ich aber abschlieflend noch einmal pointiert zu-
sammenfassen mochte. Die verschiedenen staatlichen Institutionen produzieren pa-
radoxerweise in ihren jeweiligen Aktionsriumen teilweise jene sozialen Phinomene,
die sie eigentlich bekimpfen, verhindern oder abwenden sollten. Das Militir macht
hiufig die Gemeindemitglieder im direkten Kontakt zu Guerilla-Kimpfer_innen oder
-Sympathisant_innen, indem sie diese permanent als solche bezeichnet und behandelt.
Es wird dabei von den zivilen juristischen Behérden unterstiitzt, die die illegalen Prak-
tiken und Verstof3e gegen die Strafprozessordnung des Militirs sowie die ihrer eigenen
Behorden legalisieren. Die so produzierten getdteten, verhafteten und demobilisierten

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

Guerilla-Kampfer_innen werden in die staatlichen Register und Statistiken aufgenom-
men, sie fliefSen also in das Genre ein, mit dem staatliche Institutionen sich selbst die
,Realitat' bzw. ihre soziale Lebenswelt prasentieren (Vgl. Pratt 1991, 35). Diese Produkti-
onvon falschen Dokumentationen, Registern und Statistiken dient nicht ausschlieflich
der Konsolidierung staatlicher Kontrolle iiber Subjekte, Gemeinden, Territorien und Le-
ben (wie bspw. bei Das und Poole 2004b, 9; oder Scott 1999, 53-83), sondern schafft eine
,soziale Realitit!, die den Interessen der beteiligten staatlichen Institutionen — sozu-
sagen des [Klientelisierten Staates‘ und des regionalen klientelistischen Netzes, dessen
Teil er ist — entspricht. Diese sozio-kulturell produzierte Lebenswelt bleibt aber keine
Fiktion, sondern wird duflerst wirkmichtig, weil sie die Grundlage zukiinftiger staat-
licher Politiken und politischer Programme bildet: Sicherheitspolitiken, nationale Ent-
wicklungspline, 6ffentliche Investitionen und auch Friedensmafinahmen werden u.a.
auf der Basis dieser falschen Statistiken entwickelt. Staatliche Institutionen reagieren
also mit Politiken und Programmen auf eine ,soziale Realitit!, die sie nicht nur zu ei-
nem grofRen Teil selbst, sondern auch auf illegale Weise produziert haben. Da in dieser
Form der inter-institutionellen Zusammenarbeit bspw. paramilitirische Gruppen nicht
dokumentiert werden, sind sie in dieser ,sozialen Realitit‘ auch nicht existent.

Der Mix aus ,staatsterroristischen® (Vgl. Nagengast 1994; Sluka 2000a) und macht-
politischen Praktiken (Vgl. Foucault 1976) staatlicher Institutionen produziert einerseits
verhaftbare, bestrafbare und tétbare Korper (Vgl. Agamben 2002, 133-34) und hierarchi-
siert anderseits die Wertigkeit von Menschenleben unterschiedlicher sozio-kultureller
Herkunft — in den Worten Foucaults lassen staatliche Institutionen leben und machen
sterben (Vgl. 1983b, 132). Diese Form des ,Sich-In-Beziehung-Setzens‘ staatlicher Insti-
tutionen mit der Friedensgemeinde scheint zu einem Grof3teil auf ,die Degradierung
und Eliminierung von Menschen® (Karl 2014, 23) abzuzielen, was die Anthropologin Karl
unter dem Konzept ,Dehumanisierung' fasst. Diese staatliche Praxis entwiirdigt, ent-
menschlicht, dehumanisiert die Gemeindemitglieder und ist offenbar darauf angelegt,
die Machtasymmetrie der Beziehung zwischen staatlichen Institutionen und Gemein-
de zu reproduzieren. Wiederum scheint die Form des ,Sich-In-Beziehung-Setzens* der
Gemeindemitglieder mit den staatlichen Institutionen — ohne ihr Agieren zu roman-
tisieren —, diese Machtasymmetrie reduzieren und die Beziehung ,rehumanisieren®
zu wollen (Vgl. Karl 2014, 26). Die eingesetzten sprachlichen Mittel, die wihrend des
direkten Kontaktes mit staatlichen Institutionen zu beobachten sind, wie das Wider-
sprechen, Argumentieren, Anzweifeln und Parodieren (Vgl. Pratt 1991, 37) oder die Ver-
einnahmung, Umkehrung und kreative Nutzung staatlicher Argumente, Diskurse und
Mechanismen (Vgl. de Certeau 1988, 79-92), so wie eben die Strategie der ,zivilen Diplo-
matie‘ etwa, bezwecken eine Nivellierung und Reduzierung der Machtasymmetrie zwi-
schen Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen. Die Suche nach gemeinsamen
Erfahrungen und geteilten Positionen in der Begegnung mit staatlichen Funktionir_in-
nen genau wie das Schliefien von Riumen fir die bewaffnete Auseinandersetzung ver-
menschlicht und ,rehumanisiert’ die Beziehungen der Friedensgemeinde nicht nur mit
staatlichen Institutionen, sondern auch mit den illegalen bewaffneten Gruppen.

Diese unterschiedlichen Effekte und Konsequenzen des Agierens staatlicher Insti-
tutionen und der Friedensgemeinde werden in einem Kontext besonders deutlich, der
fiir beide vielleicht nicht identisch, aber doch zumindest vergleichbar ist, und zwar

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

399


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

im Bereich der Wohlfahrtspolitik staatlicher Institutionen einerseits und der prakti-
schen Solidaritit der Friedensgemeinde andererseits. Staatliche Institutionen insze-
nieren performativ ihre wohlfahrtspolitischen Funktionen, indem sie in der Serrania
de Abibe bspw. ohne Notwendigkeit industriell verarbeitete Nahrungsmittel und Fertig-
hiuser verschenken und so Lebensgewohnheiten verindern sowie Bediirfnisse schaf-
fen, wo vorher keine waren; indem sie Geld fiir die Teilnahme an militirischen Si-
cherheitsprogrammen zahlen und so Abhingigkeiten von staatlichen Behérden auf-
bauen, die vorher nicht existierten; oder in dem sie Infrastrukturmafinahmen vorneh-
men, die Giiter privatisieren und kommerzialisieren, die bis dato 6ffentlich waren. Die
Wohlfahrtspolitik staatlicher Institutionen beinhaltet nicht nur einen domestizieren-
den Zweck (Vgl. Foucault 1983b, 134-37), sondern entfaltet auch einen ,bio-politischen*
Effekt, weil sie alltigliche Erndhrung-, Residenz- und Interaktionsgewohnheiten der
Bevolkerung in der Serrania de Abibe nachhaltig verindert (Vgl. Foucault 2006). Ahnli-
ches gilt fiir die Opferentschidigung, bei der staatliche Institutionen die Erfiillung von
Grundrechten als Wiedergutmachung deklarieren und auf hochst zweifelhafte Weise
entschidigen, so dass viele Entschidigte unwissentlich ihr Recht auf die juristische
Aufklirung ihres Falles verlieren, wodurch nicht nur die Verantwortlichkeiten fiir die
Verbrechen nie aufgedeckt werden, sondern auch die historische Aufarbeitung des Ge-
waltkonfliktes geradezu verhindert wird. Diese Entschidigungspraxis produziert Straf-
losigkeit und macht begangene Verbrechen unsichtbar, was das deklarierte Ziel von Er-
innerungspolitiken innerhalb von Transitional Justice Mafinahmen ad absurdum fiihrt.
Der ,biirokratische Prozess‘ der Entschidigung ist fiir die Opfer geradezu kafkaesk (Vgl.
1998): Der staatliche Umgang mit ihnen in den Konfliktregionen Kolumbiens, wie bspw.
das bittstellerhafte, stunden- und teils tagelange Warten unter den Augen der lokalen
Offentlichkeit, ist stigmatisierend, re-viktimisierend und dehumanisierend. Die prak-
tische Solidaritit der Friedensgemeinde wiederum versucht, sowohl unter ihren Mit-
gliedern als auch mit ihren Nachbar_innen, den Beziehungen unter den verschiedenen
Bewohner_innen der Zone wieder Bedeutung und Wiirde zu geben und das zwischen-
menschliche Zusammenleben zu rehumanisieren. Sie ist laut den Gemeindemitglieder
einer ihrer Beitrige zur Konstruktion einer humaneren sozialen Lebenswelt. Dies zeigt
sich bspw. in Forderungen nach Entwicklungsprogrammen und Entschidigungsmaf3-
nahmen, die von den gemeinsamen Bediirfnissen der Bewohner_innen der Region aus
konzeptioniert sind und von diesen umgesetzt werden. Dies zeigt sich aber auch in den
Jhumanitiren Kommissionen‘ der Gemeinde, die sie organisiert, um Verhaftete zu be-
freien, das Hab und Gut von Vertriebenen zu retten oder getdtete Personen zu bergen.
Und obwohl diese praktische Solidaritit nicht willkiirlich ist, profitieren paradoxerwei-
se von diesen Jhumanitiren Kommissionen im Extremfall auch Personen, die die Frie-
densgemeinde verfolgt haben. Insbesondere die Bergung toter Paramilitirs hat gezeigt,
wie das Agieren der Friedensgemeinde mit der dehumanisierenden Logik des bewaft-
neten Konfliktes bricht und Gemeinsamkeiten zwischen Personen schafft, wo man sie
nicht vermuten wiirde. Die Bergung der toten Kimpfer_innen mit dem Ziel, ihnen eine
Bestattung im Kreise ihrer Familien zu ermdglichen, hat als humane und rehumani-
sierende Handlung deshalb eine so starke praktische und symbolische Bedeutung, weil
sie die toten Paramilitirs in ein gemeinsames und geteiltes Menschsein reintegriert.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass das Konzept der ‘Kontakt-Zone' es er-
laubt, die Begegnungen zwischen staatlichen Institutionen und der Friedensgemein-
de nicht als ein Aufeinandertreffen abgeschlossener Entititen zu verstehen, die ihre
machtasymmetrische Beziehung lediglich reproduzieren, sondern den Blick fiir den
Aushandlungsprozess 6ffnet, durch den sich beide Akteure in ihrer Beziehung zueinan-
der konstituieren. In diesem Aushandlungsprozess werden die unterschiedlichen Vor-
stellungen produziert und aktualisiert, die sich die staatlichen Institutionen und die
Friedensgemeinde von sich selbst und von dem jeweils anderen machen: Wihrend die
staatlichen Institutionen sich selbst in der Regel als rechtsstaatliche Triger_innen des
legitimen Gewaltmonopols verstehen und in der Friedensgemeinde hiufig eine ,sub-
versive und staatsfeindliche Gemeinschaft‘ sehen, versteht sich die Friedensgemeinde
als Teil eines Prozesses zur Konstruktion einer humaneren Welt auf Grundlage der ko-
lumbianischen Verfassung und des Humanitiren Volkerrechts und sieht in den staat-
lichen Institutionen einen kriminellen und illegitimen Staat’, der auflerhalb dieser
Grundlage agiert. Das Konzept der ,Kontakt-Zone' 6ffnet den Blick auf die vielfilti-
gen und diversen sprachlichen und symbolischen sowie konkreten und unmittelbaren
Praktiken und Strategien, mit denen der Staat und die Friedensgemeinde sich begeg-
nen: Das Militir verfolgt und bedroht durchaus die Gemeindemitglieder, bezeichnet
und behandelt sie regelmiRig als Guerilla-Kimpfer_innen und -Sympathisant_innen.
Verschiedene Justizbehorden und Demobilisierungsprogramme versuchen sie u.a. zu
domestizieren und zu kontrollieren, indem sie sie als Guerilla-Kdmpfer_innen und -
Sympathisant_innen registrieren und verurteilen, die Verbrechen gegen Gemeinde-
mitglieder aber nicht angemessen verfolgen. Die Entschidigungs- und Wohlfahrtspro-
gramme entwiirdigen und dehumanisieren, weil sie den Opfern haufig in boser Absicht
begegnen und Abhingigkeiten reproduzieren, anstatt deren Ursachen zu bekimpfen.
Die Friedensgemeinde versucht mit ihrem Agieren die machtasymmetrischen Bezie-
hungen zu den staatlichen Institutionen zu nivellieren, indem sie durch Drittwirkun-
gen ihrer ,zivilen Diplomatie‘ oder Urteilen des Verfassungsgerichtes staatliches Agie-
ren in der Zone beeinflusst. Sie fordert von verschiedenen staatlichen Institutionen
Gerechtigkeit und Anerkennung fir Verbrechen und solidarisiert sich mit den Bewoh-
ner_innen der Region und (inter-)nationalen Organisationen. Sie rehumanisiert die Be-
ziehungen zwischen allen Bewohner_innen und Akteuren in der Serrania de Abibe, wo-
bei sie selbst ihre ehemaligen Verfolger_innen in ein geteiltes Menschsein reintegriert.
Das Konzept der ,Kontakt-Zone' lisst den Ausgang dieser Aushandlung offen, sie ist
ein anhaltender und fortschreitender Prozess. Als unmittelbare Konsequenz scheinen
die staatlichen Institutionen und die Gemeindemitglieder unterschiedliche soziale Le-
benswelten am selben Ort zu produzieren, eine, in der sich die gewaltsamen Formen
des ,Sich-In-Beziehung-Setzens* in einer Konfliktregion (re-)produzieren, und eine, in
der diese gewaltsamen Formen des ,Sich-In-Beziehung-Setzens* transformiert werden.
Beide Formen stehen dabei nicht nur im Konflikt miteinander, weil sie unterschiedlich
sind oder sich widersprechen, sondern weil die unterschiedlichen ,sozialen Realititen'
glaubhaft sein und glaubhaft gemacht werden miissen, damit sie und ihre jeweiligen
Produzent_innen, also der klientelisierte Staat‘ und seine Institutionen sowie die als
,politische Subjekte verstandenen Zivilpersonen' der Friedensgemeinde weiterhin auf
ihre Weise existieren und agieren kénnen. Zur Glaubhaftmachung verfiigt das kliente-

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.

401


https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

listische Netz, dessen Teil die staatlichen Institutionen sind, allerdings iiber wirkmich-
tigere Mittel und Moglichkeiten als die Bewohner_innen der Friedensgemeinde.

Um das Agieren der staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde in der
Konfliktregion Uraba greifbar zu machen und in ein zwar tiberspitztes, aber vielleicht
anschauliches Bild zu fassen, ist es u.U. hilfreich die ,Taschenspieler-Seiltinzer-
Metapher* von Kant und de Certeau heranzuziehen. Kant fithrte sie ein, um in seiner
,Kritik der Urteilskraft“ das Kénnen von der Kunst zu unterscheiden (Vgl. Kant 1974,
238). Demnach verfiigten Taschenspieler_innen iiber Konnen: Weil sie wissen, wie
es geht, die Tricks und Kniffe kennen und beherrschen, konnen sie agieren. Die
Seiltinzer_innen wiederum praktizierten eine Kunst: Ihr Kénnen ist nicht erworben,
sondern sie miissen es mit jedem Schritt wiederherstellen. Sie besitzen die , Fihigkeit,
ausgehend von einem vorgegebenen Gleichgewicht einen neuen Zustand zu schaffen
und trotz der Verinderung der Bestandteile an einem formalen Zusammenhang
festzuhalten“ (de Certeau 1988, 150), d.h. trotz der Verinderung ihrer Positionen sowie
der dufleren Bedingungen das Gleichgewicht wiederherzustellen, das ihr Uberleben
sichert. In diesem Sinne ist die Kunst der Seiltinzer_innen wesentlich fragiler und
verletzlicher als das Konnen der Taschenspieler_innen. Mit Blick auf die an den hier
beschriebenen Begegnungen Beteiligten konnte man, stark verallgemeinert und die
vielen Ausnahmen, Abweichungen und Alternativen ignorierend, formulieren, dass
der Jklientelisierte Staat‘ auffallend hiufig wie ein ,Taschenspieler’ agiert, der in boser
Absicht, durch ihm bekannte Kniffe und von ihm beherrschte Tricks eine soziale Rea-
litdt produziert, die den Interessen seiner Klientel entspricht. Die Friedensgemeinde
wiederum, ebenfalls ihre interne Heterogenitit und Diversitit ignorierend, scheint in
den hier analysierten Begegnungen hingegen eher wie eine ,Seiltinzerin' zu agieren,
die mit wohl abgewogenen Schritten einen schmalen Weg iiber die permanente Bedro-
hung ihrer Existenz voran balanciert und dabei versucht eine humanere Lebenswelt zu
schaffen.

https://dol.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2028, 16:57:49.



https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

