
384 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Serranía de Abibe dehumanisiert, rehumanisiert die Ethik und Praxis der Friedensge-

meinde dieses Zusammenleben zumindest wieder ein Stück weit.

4.3. Theoretische Synopse: Paradoxe Begegnungen in der ,Kontakt-Zone‘

Das Ziel dieses Kapitels war es, in einer ,Ethnographie der Begegnungen‘ eine Auswahl

der alltäglichen und sich wiederholenden Kontakte zwischen den staatlichen Institu-

tionen und den Mitgliedern der Friedensgemeinde in der Konfliktregion Urabá dicht

und lebendig zu beschreiben. Im Kapitel 4.1 habe ich die Kontaktmomente in den Fokus

der Aufmerksamkeit gestellt, im Zuge derer staatliche Institutionen die Begegnungmit

der Friedensgemeinde suchen und gestalten. Sowohl die Kontexte als auch die beteilig-

ten staatlichen Institutionen, die der Friedensgemeinde begegnen, sind äußerst divers.

Dazu zählten das Militär und deren Soldat_innen in Gefechtssituationen oder wäh-

rend Patrouillen und Checkpoints; Polizeieinheiten und staatliche Menschenrechtsstel-

len in Bedrohungssituationen; unterschiedliche Institutionen und Funktionär_innen

des kolumbianischen Justiz- und Gefängnissystems; staatliche Demobilisierungs- und

Reintegrationsprogramme, staatliche Sozial- und Wohlfahrtsprojekte sowie staatliche

Wiedergutmachungs- und Entschädigungsmaßnahmen und die jeweils darin arbeiten-

den Funktionär_innen. Im Kapitel 4.2 habe ich die Kontaktmomente beschrieben, in

denen Mitglieder der Friedensgemeinde die Begegnung mit staatlichen Institutionen

suchen und gestalten. Auch diese Kontexte sind äußerst divers und reichen von Begeg-

nungen mit dem Militär während ,humanitärer Kommissionen‘, aber auch während

Gefechten und Patrouillen; über Begegnungen mit Institutionen des Justizsystems und

der Regierung durch Petitionsrechte und Urteile des Verfassungsgerichtes; bis hin zu

indirekten Begegnungen durch ein internationales Solidaritätsnetz und deren ,zivile

Diplomatie‘. In diesen Begegnungen legen die Mitglieder der Friedensgemeinde eine

Haltung an den Tag, die mit der dominanten Logik und Ethik zwischenmenschlicher

Begegnungen in Konfliktregionen bricht. Ich werde in dieser Synopse abschließend

analysieren und diskutieren, inwiefern sich staatliche Institutionen und Gemeindemit-

glieder in diesen Begegnungen konstituieren; wie sie Bilder und Vorstellungen von sich

selbst und dem anderen produzieren; auf welche Art und Weise sowie mit welchen

Praktiken und Strategien sie sich begegnen; welche Konsequenzen, Effekte und Folgen

diese Begegnungen verursachen und wie diese Begegnungen unterschiedliche soziale

Lebenswelten in dieser Konfliktregion (re-)produzieren.

Die Räume, Situationen und Kontexte der hier beschriebenen Begegnungen ver-

stehe ich als ‘Kontakt-Zonen’, einem Konzept, das von der Literaturwissenschaftlerin

Pratt eingeführt wurde und die damit „social spaces“ bezeichnet „where disparate cul-

tures meet, clash, and grapple with each other, often in highly asymmetrical relations

of domination and subordination – like colonialism, slavery or their aftermaths as they

are lived across the globe today“ (Pratt 1992, 4). Pratt hat dieses Konzept anhand von

historischen Schriften und kolonialer Reiseliteratur entwickelt (Pratt 1991; 1992). So ana-

lysierte sie u.a. einen 1.200 Seiten langen Brief von Felipe Guaman Poma de Ayala, ei-

nem indigenen Andenbewohner auf dem Gebiet des heutigen Perus, an König Philipp

III von Spanien aus dem Jahr 1613, der seinen Empfänger tragischerweise nie erreichen

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 385

sollte. Poma de Ayala betitelte den Brief als ,Neue Chronik‘ und erzählte darin sowohl

in Quechua als auch in Spanisch die Geschichte der Begegnung zwischen den spani-

schen Konquistadoren und dem Inka-Reich, allerdings aus der Perspektive der Inkas

(Pratt 1991). Mit der Übernahme der ,Chronik‘ bediente er sich, laut Pratt, dem offiziel-

len Schrift- und Geschichtsinstrument der spanischen Krone, mit dessen Hilfe sich die

spanischen Erober_innen die Eroberung Amerikas selbst präsentierten, spiegelte darin

aber den Spanier_innen ein Bild von ihnen selbst zurück, welches diese in ihren eige-

nen Darstellungen eher unterdrückten. Pratt sieht in dem Brief Poma de Ayalas „an

example of a conquered subject using the conquerors language to construct a parodic,

oppositional representation of the conquerors own speech“ (Pratt 1991, 35). Solche Räu-

me asymmetrischer Begegnungen sind in sehr diversen gesellschaftlichen Kontexten

identifiziert worden und so überrascht es nicht, dass das Konzept der ,Kontakt-Zone‘

in so unterschiedlichen Disziplinen, wie Museum Studies (bspw. Clifford 1997), Gender

Studies (bspw. Powers 2000), postkoloniale Theorie (bspw. Olson 1998), Cultural Stu-

dies (bspw. Wodianka und Behrens 2017) und Geschichtswissenschaft (bspw. Binnen-

kade 2009) rezipiert wurde, was nicht zuletzt die Offenheit des Konzeptes zeigt, welche

durchaus auch als zu vage (Viehbeck 2017, 7) und obskur (Karttunen 1995) kritisiert wur-

de. In der ,Anthropologie des Staates‘ bzw. auch der Konfliktanthropologie wurde das

Konzept bisher kaum rezipiert bzw. angewandt: Zwar hat die Anthropologin Linke ei-

nen Artikel mit dem vielversprechenden Titel „Contact Zones: Rethinking the sensual

life of the state“ (2006) veröffentlicht, allerdings bezieht sie sich darin nicht auf Pratts

Konzept, erwähnt diese nicht einmal, sondern bezeichnet damit Machträume, in de-

nen Abläufe des ,Staates‘ mit dem ihn verkörpernden Subjekten kollidieren und so eine

somatosensorische Gestalt annehmen (Vgl. Linke 2006, 205), für deren Untersuchung

sie plädiert.

Neben den bereits in der Einleitung thematisierten Reflektionen über ,anthropolo-

gical encounters‘ (Vgl. bspw. Asad 1995; Faier und Rofel 2014) während der Forschungs-

praxis, wurde in der Kultur- und Sozialanthropologie ,Begegnung‘ in der Regel in Be-

griffen des Aufeinandertreffens verhältnismäßig abgeschlossener Entitäten entlang un-

terschiedlich klar definierter sozialer, politischer, nationaler bzw. kultureller, ethni-

scher, religiöser Grenzen gedacht, die von Unterschiede betonenden Fremd- sowie Ge-

meinsamkeiten unterstreichenden Selbstzuschreibungen begleitet sind und so Identi-

tät und Ethnizität in der Abgrenzung des Eigenen vom Anderen (re-)produzieren (Vgl.

Barth 1970; Vermeulen 1994; Eriksen 2002). In diesen Ansätzen konstituieren die ,Gren-

zen der Zugehörigkeit‘ sowie die ,physischen Grenzen und Grenzräume‘ die Kontexte

und Orte der Begegnung (Vgl. Anzaldúa 1987; Alvarez 1995). Wie im zweiten und dritten

Kapitel (in Anlehnung an Abrams 1988; Gupta 1995; T.Mitchell 1991; und Radcliffe-Brown

1964 [1940]) gezeigt, begegnen sich mit den staatlichen Institutionen und der Friedens-

gemeinde aber keine klar voneinander getrennten oder sich gegenüberstehenden Ak-

teure, sondern beide wirken ineinander hinein,wie bspw. die Gemeindemitglieder über

das Einreichen von Petitionsrechten, oder sind gar für einander konstitutiv, wie bspw.

die formal-juristische Figur des ,gemeinnützigen Vereins‘ als eine staatlich anerkannte

Organisationsform der Friedensgemeinde. Die Idee der ‘Kontakt-Zone’ adressiert ge-

nau diese verbindenden Aspekte der Begegnung (Vgl. Viehbeck 2017, 10), schließlich

teilen die Funktionär_innen staatlicher Institutionen und die Gemeindemitglieder ei-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ne Reihe von sozialen und kulturellen Gemeinsamkeiten, wie bspw. Sprache, nationale

Zugehörigkeit, religiöse Vorstellungen etc., aber eben ohne deswegen gleich eine Art

,Imaginierte Gemeinschaft‘ (B. Anderson 2006) zu konstituieren. Die Idee der ,Zone‘

erlaubt gewissermaßen die Koexistenz trennender und verbindender Aspekte und dy-

namisiert dadurch klar definierte und eindimensionale Grenzen zwischen den an der

Begegnung Beteiligten (Vgl. Y. Sánchez 2017, 162). Analog zur ,Zone‘, in der sich un-

terschiedlich stark verbundene Akteure begegnen, umfasst der Begriff ,Kontakt‘ auf

Grund seiner unterschiedlichen Konnotationen ganz unterschiedliche Formen und In-

tensitäten der Begegnung. So kann enger Kontakt Angst und Beklemmung implizie-

ren, bspw. wird der Begriff im militärischen Jargon für Feind-Kontakt benutzt oder ist

im medizinischen Vokabular eng verbunden mit Ansteckung, Kontamination und In-

fektion, wie sowohl Sánchez (Vgl. 2017, 163) als auch Olson (Vgl. 1998, 47) anmerken.

Gleichzeitig ist aus der Sozialpsychologie bekannt, dass enge Kontakte in den frühen

Lebensjahren zu Eltern, Geschwistern, Familie und in den späteren Lebensjahren zu

einem stabilen sozialen Umfeld von existentieller Bedeutung sind oder dass häufiger

Kontakt zu Personen anderer Zugehörigkeit Vorurteile verringert (siehe hierzu bspw.

die Kontakthypothese von Allport 1954). Zwischen diesen Extremen gibt es eine gan-

ze Reihe von Kontakten, die Zusammentreffen und Schnittstellen darstellen, bei denen

unterschiedliche Personen und Akteure nebeneinander, miteinander oder sich gegen-

über stehen; bei denen sie zusammen, unabhängig voneinander oder gegeneinander

arbeiten; bei denen sie Interessen teilen, indifferent sind oder in Konflikt geraten (Vgl.

Y. Sánchez 2017, 163). Pratts Konzept nimmt genau diese vielfältigen Möglichkeiten der

Begegnung in den Blick, denn die ,Kontakt-Zone‘, wie sie sagt, „emphasizes how sub-

jects are constituted in and by their relations to each other not in terms of separateness

or apartheid, but in terms of copresence, interaction, interlocking understandings and

practices“ (1992, 7).

Ein zentrales Charakteristikum der ,Kontakt-Zone‘ von Pratt besteht in der

machtasymmetrischen Beziehung, in der die an der Begegnung beteiligten Personen

und Akteure zueinander stehen (Vgl. Pratt 1992, 4). Reizvoll an dem Konzept an sich

und an seiner Anwendung auf die in dieser Arbeit beschriebenen Begegnungen ist die

Offenheit gegenüber dem Verlauf und den Konsequenzen dieser Begegnungen. Die

Begegnungen in der ‘Kontakt-Zone’ reproduzieren nicht einfach die machtasymmetri-

schen Beziehungen, sondern dieMachtasymmetrie der Beziehungen steht während der

Begegnungen zur Disposition. Der Verlauf und die Konsequenzen der Begegnungen in

der ‘Kontakt-Zone’ – und darin besteht ein weiteres Charakteristikum – sind begleitet

von einer gewissen Unvorhersehbarkeit und dem Wunsch der an der Begegnung

beteiligten Personen und Akteure, diese Unvorhersehbarkeit zu kontrollieren (Vgl. Wo-

dianka 2017, 8). Die an der Begegnung beteiligten Personen und Akteure sind also nicht

passiv oder indifferent gegenüber der Machtasymmetrie, sondern verfolgen eigene

Interessen und Agenden (Vgl. Olson 1998, 46), was ein weiteres Charakteristikum der

‘Kontakt-Zone’ darstellt. Die Machtasymmetrie der Beziehung, die Unvorhersehbarkeit

der Begegnung und die Agenda der sich Begegnenden machen die ‘Kontakt-Zone’ zu

einer Arena der Aushandlung. Die Begegnung in der ‘Kontakt-Zone’ ist kein einmaliges

Ereignis, sondern ein kontinuierlicher Prozess, bei dem die Positionen und Interessen

der sich begegnenden Personen und Akteure fortlaufend verhandelt werden (Siehe

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 387

hierzu auch Viehbeck 2017, 11). Die Begegnungen in der ‘Kontakt-Zone’, verstanden

als fortlaufende Aushandlungen, eröffnen den Blick auf die Praktiken der Gestaltung

dieser Begegnungen durch die beteiligten Akteure, in welchen Pratt als Literaturwis-

senschaftlerin vor allen Dingen ,literarische Künste‘ erkennt, wie bspw. die Parodie,

Ironie oder Polysemie (Vgl. Pratt 1991, 37). Im Fall der hier beschriebenen Begegnun-

gen geht deren Gestaltung weit über die sprachliche Strategien Pratts hinaus und

beinhaltet bspw. machtpolitische Praktiken (Foucault 1976, 1983b) der Registrierung

und Domestizierung auf Seiten staatlicher Institutionen oder bspw. die „weapons of

the weak“ (Scott 1985) in Form der Meidung bzw. des Unwissen-Vortäuschens auf Sei-

ten der Friedensgemeinde. Machtasymmetrie, Unvorhersehbarkeit, unterschiedliche

Agenden und diverse Praktiken machen die Begegnungen in der ,Kontakt-Zone‘ zu

„encounters across differences“ (Vgl. Faier und Rofel 2014), in denen die beteiligten

Personen und Akteure nicht nur Vorstellungen und Bilder von sich selbst und den

anderen produzieren, sondern auch ganz allgemein sozio-kulturelles Wissen über die

Welt, in der sie leben. Sie erschaffen in der Begegnung ihre jeweiligen symbolischen

und sozialen Realitäten, heterogene Lebenswelten, die ihrem Dasein und Handeln

einen Sinn und Bedeutung geben.

Ich werde im Folgenden, mit dem gerade skizzierten Fokus und Erkenntnisinter-

esse, die Dynamiken der hier thematisierten Begegnungen zwischen den staatlichen

Institutionen und der Bevölkerung in einer Konfliktregion Kolumbiens ein Stück weit

abstrahieren und verallgemeinern. JedeGeneralisierung ist eine Vereinfachung auf Kos-

ten der Komplexität. Ich werde aus den diversen und vielfältigen Formen der in diesem

Kapitel beschriebenen Begegnungen die in meinen Augen dominanten Dynamiken und

Erfahrungen herausnehmen und analysieren, wohl wissend, dass es zu diesen immer

Ausnahmen, Abweichungen und Alternativen gab und gibt. Mit der Analyse dieser do-

minanten Dynamiken und Erfahrungen der Begegnungen möchte ich nicht die polari-

sierten Positionen staatlicher Institutionen und der Friedensgemeinde reproduzieren,

worin ich eine gewisse Gefahr sehe, sondern weil diese dominanten Dynamiken der

Begegnungen, in meinen Augen, diese polarisierten Positionen hervorbringen, möch-

te ich zweitere durch die Analyse ersterer nachvollziehbar und verständlich machen.

Darüber sollte aber nicht vergessen werden, dass es sich, weniger bei der Friedens-

gemeinde, aber umso mehr bei den staatlichen Institutionen, um sehr heterogene und

diverse Akteure mit durchaus unterschiedlichen Interessen handelt, deren Präsenz und

Praxis in unterschiedlichen Regionen und Räumen des Landes sehr divers bis hin zu wi-

dersprüchlich sein können. Die „Gesichter des Staates“ (Navaro-Yashin 2002) sind viel-

fältig, weshalb seine Institutionen bspw. in urbanen Zentren, ökonomischen Enklaven,

marginalisierten oder privilegierten Wohnvierteln, touristischen Räumen, Kreis- und

Landeshauptstädten verschiedener Departments, ländlichen Regionen mit und ohne

Präsenz bewaffneter Gruppen usw. usf. sehr unterschiedlich wahrgenommen werden

können. Im Zentrum der folgenden Analyse stehen Begegnungen zwischen staatlichen

Institutionen und zivilen Bewohner_innen der Konfliktregion Urabá, obwohl diese Be-

gegnungen nicht ausschließlich in dem räumlichen Kontext der Region lokalisiert sind.

Ich möchte die folgende Analyse ausdrücklich nicht als einen verallgemeinerbaren und

generalisierenden Befund der ,Staat-Bevölkerung-Beziehungen‘ in Kolumbien verstan-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

den wissen, aber sehr wohl als beispielhaft dafür, wie sich staatliche Institutionen und

die zivile Bevölkerung in einer Konfliktregion Kolumbiens begegnen.

Dabei wird die diverse Präsenz und Praxis staatlicher Institutionen in den Kon-

fliktregionen nicht ausschließlich von den institutionellen Politiken und Interessen,

sondern häufig von den persönlichen Positionen verantwortlicher Funktionär_innen

bestimmt. Dies zeigt sich bspw. an den ermittelnden und dafür verfolgten Staatsan-

wält_innen, die Teil genau desselben Justizsystems sind, das in Fällen der Friedensge-

meinde überwiegend Straflosigkeit produziert hat. Innerhalb dieser heterogenen Posi-

tionen staatlicher Institutionen und Funktionär_innen gegenüber der Friedensgemein-

de lässt sich allerdings so etwas wie eine Tendenz feststellen: Umso weniger die Insti-

tutionen und Funktionär_innen, die an der Begegnung mit der Friedensgemeinde be-

teiligt sind, in den im zweiten Kapitel beschriebenen ,lokalen und klientelisierten Staat‘

bzw. in das regionale klientelistische Netz integriert sind, umso unvoreingenommener

treten sie den Gemeindemitgliedern entgegen. Das zeigt sich bspw. an der Solidarität

des nationalen Ombudsmannes für Menschenrechte aus der Vignette am Anfang die-

ser Arbeit, die in einem krassen Gegensatz zu dem Agieren des regionalen Büros der

Ombudsstelle für Menschenrechte in Apartadó steht, oder auch an den Urteilen des

Verfassungsgerichtes in Bogotá, die zu Gunsten der Friedensgemeinde gefällt wurden.

Nun sind diese heterogenen Positionen innerhalb staatlicher Institutionen gegenüber

der Friedensgemeinde aber nicht einfach eine Frage der regionalen Distanz oder ihrer

institutionellen Ansiedlung, bzw. eine Frage regionaler, nationaler oder internationaler

Ebenen. Álvaro Uribe Vélez hat im höchsten politischen Amt Kolumbiens die Gemein-

demitglieder direkt nach demMassaker vom 21. Februar 2005 als Guerilla-Kämpfer_in-

nen und -Sympathisant_innen stigmatisiert. Als Präsident der Republik in Bogotá re-

sidierend, war seine regionale und institutionelle Distanz zur Friedensgemeinde die

größtmögliche innerhalb des nationalen Kontextes. Aber: Uribe stammt aus der Ober-

schicht Antioquias und seine Familie besitzt dort ausgedehnte Ländereien, genauso

wie in Córdoba.29 Er ist sehr intensiv mit den klientelistischen Netzen in Antioquia, im

Urabá und an der Karibikküste verbunden. Auch als Präsident agierte er im Interesse

der klientelistischen Netze, deren Teil er ist und die ihn hervorgebracht haben. Und

genau weil das Klientel dieser Netze innerhalb der staatlichen Institutionen auf unter-

schiedlichen regionalen, nationalen oder internationalen Ebenen aufsteigt, reicht der

Einflussbereich dieser Netze weit über den regionalen Kontext hinaus. Beispielsweise

ist Francisco Santos – ein Cousin des Ex-Präsidenten Juan Manuel Santos –, der als

Vizepräsident unter der Regierung Álvaro Uribes nach dem Massaker vom 21. Februar

2005 zwei falsche Zeug_innen internationalen Diplomat_innen in Bogotá präsentierte,

seit September 2018 kolumbianischer Botschafter in den USA. Diese Aufstiege aus dem

,klientelisierten Staat‘ und dem regionalen Netz und die anhaltende Verbundenheit zu

ihm erklärt einen Teil der Wirkmächtigkeit der Produktion und der Glaubhaftmachung

von Vorstellungen über die Friedensgemeinde bzw. von den sozialen Realitäten im Ur-

abá. Dies macht es, in meinen Augen, noch einmal dringlicher, die Momente der Pro-

duktion dieser Vorstellungen und sozialen Realitäten, also die Begegnungen zwischen

29 Zu den Verbindungen zwischen der Familie Uribe und klientelistischen Netzwerken in Córdoba

und im Urabá siehe Iván Cepeda, Jorge Rojas und Alirio Uribe (2008; 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 389

staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde sowie die darin zu beobachtbaren

Strategien, Dynamiken und Folgen zu analysieren.

Hinsichtlich der Vorstellungen und Bilder, die sich staatliche Institutionen und

die Friedensgemeinde voneinander machen, ist zunächst festzuhalten, dass beide

füreinander zu unterschiedlichen Graden sichtbar sind (Vgl. Scott 1999). Die Bilder,

die sich beide voneinander machen können, basieren also auf unterschiedlichen

Voraussetzungen bezüglich der gegenseitigen Wahrnehmbarkeit (Vgl. Das 2004). Die

Friedensgemeinde sieht nur einen Teil des staatlichen Agierens und spürt dessen

Effekte, wie die physische und juristische Verfolgung, öffentliche Stigmatisierung oder

die Bedrohungs-, Bestechungs- und Erpressungsversuche. Ein Großteil des staatlichen

Handelns jedoch, welches dem für die Gemeindemitglieder wahrnehmbaren voraus-

geht, wie bspw. die innerinstitutionelle Zusammenarbeit bei der Produktion fingierter

Straftaten oder die Kooperation zwischen staatlichen Institutionen und illegalen Grup-

pen, liegt für die Gemeindemitglieder im Verborgenen – es gehört zum ,Geheimnis

des Staates‘ (Vgl. Abrams 1988, 61–63; Taussig 1992, 130–33). Andersherum scheinen

die Gemeindemitglieder für die staatlichen Institutionen weit über die Begegnungen

mit diesen, während ,humanitärer Kommissionen‘ oder über die Petitionsrechte oder

mittels der ,zivilen Diplomatie‘, hinaus sichtbar und lesbar zu sein (Vgl. Scott 1999,

53–83), bspw. wenn Gemeindemitglieder auf Namenslisten erscheinen, überraschend

von Militärangehörigen besucht oder angerufen werden, oder gezielt an Militärcheck-

points herausgezogen werden. Die Gemeindemitglieder machen sich ein Bild vom

Staat, indem sie die vereinzelten, aber häufigen und vielfältigen Kontaktmomente

mit staatlichen Institutionen zu einem Gesamtbild des Staates zusammenfügen. Ihr

Bild basiert auf der „Aggregation“ ihrer Erfahrungen mit der staatlichen Verfolgung,

Stigmatisierung und Marginalisierung (Vgl. Krupa und Nugent 2015a, 16–18) und der

„Imagination“ von deren verborgenen, teilweise illegalen Zusammenhängen (Vgl. Blom

Hansen und Stepputat 2001a, 2). Es überrascht nicht, dass vor diesem Hintergrund die

Vorstellung von einem ,kriminellen Staat‘, der sich nicht nur nicht an seine rechtsstaat-

lichen Funktionen hält, sondern auch (inter-)nationales Recht bricht, innerhalb der

Friedensgemeinde sehr verbreitet ist. Und obwohl durchaus sehr diverse Positionen

gegenüber den staatlichen Institutionen unter den Gemeindemitglieder existieren,

unterstützen die konstanten Anzeigen des staatlichen Fehlverhaltens durch die Frie-

densgemeinde und ein sich mit diesen Anzeigen ein Stück weit verselbstständigender

kritischer ,Staats‘-Diskurs der Friedensgemeinde ihr Bild vom ,kriminellen Staat‘.

Inwiefern die Funktionär_innen der staatliche Institutionen wiederum ihr Bild von

der Friedensgemeinde ,aggregieren‘, geht aus dem vorliegenden Datenmaterial nicht

hervor. Dafür zeigt es recht deutlich, wie sie ihr Bild von den Gemeindemitgliedern

auf der Sprach- und Handlungsebene produzieren. Indem sie die Gemeindemitglieder

während der Begegnungen immer wieder sowohl auf symbolischer als auch auf prak-

tischer Ebene als Guerilla-Kämpfer_innen und -Sympathisant_innen bezeichnen, als

solche behandeln und in offiziellen Statistiken registrieren, fabrizieren und konstru-

ieren sie ihr Bild von der Friedensgemeinde als eine subversive und staatsfeindliche

Gemeinschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Hinsichtlich der Vorstellungen, die sich die staatlichen Funktionär_innen von sich

selbst machen30, erscheinen sie weniger kreativ zu sein als bei der Produktion von Bil-

dern über die Friedensgemeinde. In der Regel berufen sie sich auf die normativen Auf-

gaben ihrer Institutionen, um sich zu präsentieren und ihr Agieren zu legitimieren.

Spiegeln bspw. die Gemeindemitglieder den Funktionär_innen staatlicher Institutio-

nen ihr Fehlverhalten, so verweisen diese Funktionär_innen geradezu reflexartig – und

diese Erfahrung teilen eine ganze Reihe politischer Aktivist_innen in Kolumbien – auf

ihre institutionellen Aufgaben und präsentieren den normativen Anspruch als Reali-

tät: So diene dann bspw. das Agieren des Militärs dem Schutz der Bevölkerung, der

Verteidigung der Sicherheit oder der Aufrechterhaltung der öffentlichen Ordnung und

bewege sich immer streng im Rahmen der gesetzlichen Möglichkeiten. Jeder Zweifel

daran wird von den Soldat_innen selbst, ihrer Militärführung und konservativen Poli-

tiker_innen mit einer Art ,patriotischer Moralkeule‘ weit von sich gewiesen: Demnach

handele es sich bei den Soldat_innen um Held_innen des Vaterlandes, die allein aus

diesem Grund keine Verbrechen begehen würden. Anderweitige Behauptungen seien

deshalb unpatriotisch und beschmutzten den guten Namen der staatlichen Institutio-

nen. Die Produktion der Vorstellungen staatlicher Institutionen von sich selbst basiert

nicht nur in den Konfliktregionen Kolumbiens auf diskursiven Automatismen, die den

selbstaffirmativen Zweck erfüllen, sich das eigene Agieren als legitim zu bestätigen.

Diese Automatismen funktionieren deshalb so gut, weil staatliche Funktionär_innen

den Glauben an die Legitimität staatlicher Gewalt und an die Vernünftigkeit staatlicher

Prozesse, was von Taussig als ,Staatfetischismus‘ bezeichnet wird (Vgl. 1992), selbst ver-

innerlicht haben. Es ist die politische Macht normativer Imagination und sprachlicher

Performativität (Vgl. hierzu Derrida 2004; Butler 2006), eine elaborierte Form der Au-

tosuggestion, die bei der Produktion der Vorstellungen und Bilder staatlicher Funktio-

när_innen Kolumbiens von sich selbst und ihrer Institutionen als rechtsstaatlich und

legitim wirkt.

Selbstverständlich ist die Produktion des Selbstbildes der Gemeindemitglieder

ebenfalls von einem selbstreferentiellen Diskurs bspw. über Würde, Solidarität und

die Konstruktion einer menschlicheren Welt bedingt, den Burnyeat in ihrer Arbeit

analysiert (Vgl. 2018, 19–22, 173–229). Dieser Diskurs wird sowohl in den internen

Diskussionen als auch in den öffentlichen Äußerungen der Gemeindemitglieder

kontinuierlich (re-)aktualisiert. Im Unterschied zu den staatlichen Institutionen korre-

spondiert dieser Diskus allerdings weitestgehend, wenn auch selbstverständlich nicht

vollkommen, mit den Praktiken und Strategien der Friedensgemeinde. Die internen

Diskussionen und Debatten, der Zweifel und die Widersprüche, wie bspw. bei der

Bergung der toten Paramilitärs oder im Zusammenhang mit der Ablehnung von Ent-

schädigungszahlungen, dienen dabei nicht nur der Selbstvergewisserung, Abgrenzung

und Identitätskonstruktion, sondern in ihnen füllen die Gemeindemitglieder abstrakte

30 Diese Vorstellungen staatlicher Funktionär_innen von sich selbst können bei dem vorliegenden

Datenmaterial nur indirekt aus eigenen Beobachtungen sowie den Interviews mit Expert_innen

und Gemeindemitgliedern, nicht aber direkt aus Interviews mit den an den Begegnungen betei-

ligten staatlichen Funktionär_innen abgeleitet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 391

und häufig durch staatliche Institutionen normierte Konzepte wie Sicherheit, Entwick-

lung oder Entschädigung mit eigenen Vorstellungen. Durch diese Debatten eignen sie

sich diese Konzepte im Sinne de Certeaus für eigene Zwecke an (Vgl. 1988, 79–92). So

verstehen sie sich bspw. selbstverständlich als Opfer des kolumbianischen Konfliktes,

ohne aber die domestizierte Opferrolle anzunehmen, die staatliche Institutionen und

Programme für sie vorsehen (Vgl. Tapia Navarro 2018). Stattdessen füllen sie diese Rolle

mit eigenen Bedeutungen und formulieren damit korrespondierende Ansprüche und

Forderungen. Für das Selbstbild der Gemeindemitglieder ist die Formulierung eigener

Vorstellungen und Konzepte allein allerdings nicht der zentrale Aspekt ihres Prozesses.

Laut einiger Aussagen von Gemeindemitgliedern, geht es ihnen nicht darum, weitere

diskursive Motive zu schaffen, in einem an diskursiven Motiven reichen Aushand-

lungsprozess mit staatlichen Institutionen. Sie wollen nicht über Unterschiede reden,

sie wollen Unterschiede machen. Ihre kollektive Praxis definiert erstens die Gemein-

demitglieder als Gemeinde und führt zweitens dazu, dass sie die Friedensgemeinde

als einen Teil in einem Prozess der Konstruktion einer humaneren Welt verstehen.

Die Vorstellungen und Bilder, die sich staatliche Institutionen und die Friedensge-

meinde von sich und von dem jeweils anderen machen, basieren auf Wahrnehmungen

und Erfahrungen vergangener Begegnungen. Gleichzeitig prädisponieren und konfi-

gurieren diese Vorstellungen und Bilder die gegenwärtigen und zukünftigen Formen

der Begegnung – sie sind in den Worten Bourdieus eine strukturierte und struktu-

rierende Struktur (Vgl. 1987, 279). Sie bringen die Praktiken und Strategien des ,Sich-In-

Beziehung-Setzens‘ hervor, durch die die Vorstellungen der staatlichen Institutionen

und der Friedensgemeinde von sich und voneinander (re-)produziert, aktualisiert oder

transformiert werden können (Vgl. Thelen, Vetters, und Benda-Beckmann 2014, 7). Die

Kontaktmomente zwischen staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde in den

Blick nehmend, fällt zunächst das diverse Repertoire an Praktiken und Strategien auf,

mit denen beide ihre Begegnung gestalten. Dass es sich bei diesen Begegnungen um

einen permanenten und fortlaufenden Prozess der Aushandlung handelt (Vgl. Viehbeck

2017, 11), zeigen insbesondere die sprachlichen Strategien, die während jener zur An-

wendung kommen. Auf Grund ihrer relativen Machtposition erscheinen die sprachli-

chen Strategien vornehmlich der regionalen staatlichen Institutionen häufig als plump,

entfalten aber eine große Wirkmächtigkeit. Von Arroganz und Selbstsicherheit getra-

gen, bezeichnen die Soldat_innen die Gemeindemitglieder nicht nur regelmäßig als

Guerilla-Kämpfer_innen und -Sympathisant_innen, sondern sie beleidigen und provo-

zieren sie, bevorzugt als Hurensöhne und -töchter. Forderungen und Beschwerden der

Gemeindemitglieder nehmen die regionalen staatlichen Institutionen in der Regel nicht

ernst, ihre Anrufe werden vom Büro der Ombudsstelle für Menschenrechte in Apartadó

häufig ignoriert, Politiker_innen – wie bspw. der Gouverneur in der Eingangsvignette

zu dieser Arbeit – machen sich über die Gemeindemitglieder lustig und einige Jus-

tizbehörden täuschen Unverständnis vor, wie die Generalstaatsanwaltschaft in Bogotá,

die Anzeigen der Friedensgemeinde nicht als Anzeigen anerkannte. Wesentlich kreati-

ver zeigen sich staatliche Institutionen in der diskursiven Produktion und öffentlichen

Glaubhaftmachung verschiedenster Anschuldigungen gegen die Friedensgemeinde, sei

es, dass sie ihr unterstellen eine Waffenfabrik zu beherbergen, nachdem eine Grana-

te des kolumbianischen Militärs explodiert war, oder dass vom Militär ermordete Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

meindemitglieder öffentlich als von der Guerilla getötet deklariert werden. Und obwohl

die staatlichen Institutionen in ihren sprachlichen Strategien nicht unflexibel sind, wie

bspw. derWechsel von Schmeicheln und Bedrohen des Oberst Germán Rojas Díaz – die

alternierende Begegnung mal auf Augenhöhe und mal aus einer Machtposition heraus

– während der Verfolgung des Bauern R.A. zeigt, haben es einige Gemeindemitglieder

auf dem Feld der sprachlichen Strategien geradezu zu einer Kunstfertigkeit gebracht.

Der, in den Begegnungen zu beobachtende und in den Interviews rekonstruierte31,

spielerische Umgang einiger Gemeindemitglieder mit rhetorischen Figuren und dis-

kursiven Motiven entfaltet zwar nicht dieselbe Wirkmächtigkeit wie die sprachlichen

Strategien staatlicher Institutionen, zeigt aber beispielhaft, warum Pratt diese Prakti-

ken der Begegnung als Künste – als „Arts of the Contact Zone“ (Vgl. 1991) – bezeichnet

hat. Zunächst einmal besitzen die diskussionsfreudigen Gemeindemitglieder ein aus-

geprägtes Gespür für die feinen Unterschiede während der direkten Begegnung mit

staatlichen Institutionen und wägen sehr genau ab, auf welche Weise sie diese Begeg-

nungen gestalten. In einer bedrohlichen Situation, bspw. dem Treffen auf Soldat_in-

nen während eines Gefechtes, hüllen sie sich in strategisches Schweigen und täuschen

Unwissen vor. Ihre ganzes Auftreten – langsame Bewegungen, wenig Reden, kein Wi-

dersprechen – scheint dann so wenig wie möglich ,Angriffsfläche‘ für die möglichen

Aggressionen der Soldat_innen bieten zu wollen. Sehen die Gemeindemitglieder aller-

dings die Möglichkeit zur Auseinandersetzung, wie bspw. während den sogenannten

,humanitären Kommissionen‘, dann diskutieren, argumentieren und widersprechen

sie. Sie übertreiben Distanzen, verleugnen Wissen oder täuschen falsches Wissen vor,

wie bspw. der Bauer G.T. während eines Aufstieges nach Mulatos. Sie vereinnahmen

staatliche Diskurse und Motive bspw. hinsichtlich des Schutzes der Bevölkerung und

der Sicherung der öffentlichen Ordnung, eignen sie sich an und kehren sie für die ei-

genen Zwecke um (Vgl. de Certeau 1988, 79–92). Damit zeigen sie, in denWorten Pratts,

den staatlichen Institutionen in ihrer eigenen Sprache ein Bild von sich selbst, welches

jene häufig unterdrücken und somit Sicherheit wiedererkennen (Vgl. 1991, 35). Sie spre-

chen in polysemischen Sätzen und mehrdeutigen Begriffen, die, weil sie von Personen

in unterschiedlichen Positionen der ‘Kontakt-Zone’ anders verstanden werden können

(Vgl. Pratt 1991, 36–37), in bspw. Bedrohungssituationen eine Art „hidden transcript“

(Scott 1990) bilden. Sie unterlaufen Argumente ironisch oder parodieren Anweisungen

von Soldat_innen humoristisch, wenn ebenfalls G.T. bspw. anstatt seines Ausweises ein

Gerichtsurteil im Format eines Ausweises vorzeigt. Dabei geht es ihnen nicht immer

und ausschließlich darum,den staatlichen Institutionen die Absurdität ihres Verhaltens

zu spiegeln, die sich bspw. bei einigen juristischen bzw. fingierten ,Montagen‘ zeigte.

Häufig führen sie Argumente und rhetorische Figuren ins Feld, um Gemeinsamkei-

ten zwischen ihnen und den Soldat_innen auszuloten bzw. zu produzieren. Sie suchen

in bestimmten Momenten, bspw. während der ,humanitären Kommissionen‘, bewusst

nach dem „middle ground“ (White 2011), der gemeinsamen und geteilten Erfahrung,

31 Die Gemeindemitglieder produzieren in den Interviews natürlich ein spezifisches Selbstbild, wel-

ches kritisch gelesen werdenmuss, sich allerdings mit meinen eigenen Beobachtungen, den Aus-

sagen der Expert_innen-Interviews und der Beschreibungen in der Literatur über die Friedensge-

meinde weitgehend deckt.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 393

auf deren Grundlage sie bspw. die Soldat_innen für ihre Ziele gewinnen wollen. In wie-

der anderen Situationen vereinnahmen die Gemeindemitglieder staatliche Befugnisse,

indem sie die Bedingungen für gemeinsame Treffen diktieren oder in der Umkehrung

staatlicher Praktiken von den Soldat_innen verlangen, sich ihnen gegenüber auszuwei-

sen.

Aber die Begegnungen und Aushandlungen während dieser Kontaktmomente

werden nicht allein diskursiv und symbolisch gestaltet, gewissermaßen gesellt sich zu

den sprachlichen „Künsten der Kontakt-Zone“ (Pratt 1991) auch die durchaus handfeste

„Kunst des Handelns“ (de Certeau 1988) hinzu. Staatliche Institutionen verfolgen

bspw. die Gemeindemitglieder entweder physisch und durchaus gewaltsam, wobei ihr

Vorgehen simultan legale und illegale Praktiken einschließt (Vgl. Das und Poole 2004b,

15), oder aber sie versuchen die Gemeindemitglieder durch machtpolitische Praktiken

der Registrierung und Disziplinierung (Vgl. Foucault 1983b, 134–35) zu kontrollieren

und zu domestizieren. Die Gemeindemitglieder wiederum bedienen sich aus einem

breiten Spektrum an Praktiken, welches teilweise die „weapons of the weak“ (Scott

1985) abdeckt. Andere Strategien, wie die ,zivile Diplomatie‘ oder die Einrichtung

,humanitärer Zonen‘, gehen allerdings weit über die ,Waffen der Schwachen‘ hinaus.

Staatliche Institutionen wiederum demonstrieren ihre relative Machtposition gegen-

über den Gemeindemitglieder, in dem sie z.B. diesen ihre Lesbarkeit durch staatliche

Institutionen ,vor Augen führen‘ (Vgl. Scott 1999, 2–4), indem sie also etwa, häufig

überraschend, über die Zeitpunkte, die Orte und die Modalitäten der Begegnung

entscheiden, wenn bspw. Militärangehörige die Gemeindemitglieder nachts besu-

chen oder auf deren privaten Mobiltelefonen anrufen. Über die Machtdemonstration

hinaus nutzten staatliche Institutionen aber auch die Androhung und Anwendung

von Gewalt als Mittel der politischen Einschüchterung und Kontrolle – kurz gesagt

,staatsterroristische Praktiken‘ (Vgl. Nagengast 1994, 114; Sluka 2000b, 2) –, wenn bspw.

Bewohner_innen der Serranía de Abibe ermordet, bedroht, erpresst und verfolgt oder

aber illegal verhaftet, illegal festgehalten, illegal verhört und misshandelt oder aber

auf Grundlage fingierter Beweise zu Haftstrafen verurteilt werden. Das „Unwahr-

scheinliche“ (García Márquez 2000a, 354) des Agierens kolumbianischer staatlicher

Institutionen liegt allerdings nicht ausschließlich in dieser illegalen politischen Praxis

an sich, sondern in der Fähigkeit dieser Institutionen, ihre illegale politische Praxis

durch fingierte ,Montagen‘ und performative Inszenierungen sowie durch mediale

Stigmatisierungen und juristischen Verfolgungen hinter der „Maske“ (Abrams 1988,

82) legitimer staatlicher Gewalt und Vernunft zu verbergen (Vgl. Taussig 1992, 115–16).

Personen und Akteure, die diese illegalen staatlichen Praktiken veröffentlichen oder

anzeigen, werden häufig mundtot gemacht, indem sie von staatlichen Institutionen

und Politiker_innen als Guerilla-Kämpfer_innen und -Sympathisant_innen diffa-

miert, wegen ,Rufschädigung‘ angezeigt oder physisch verfolgt werden. Neben diesen

Praktiken der direkten physischen Verfolgung zeigen staatliche Institutionen ein

beeindruckendes Potential der machtpolitischen Produktion und Klassifizierung von

Menschen (Vgl. Foucault 1983b, 134–39): Die Praxis verschiedener staatlicher Institutio-

nen hierarchisiert Bewohner_innen unterschiedlicher sozio-kultureller Hintergründe,

indem bspw. die regionale Ombudsstelle im Fall der zu bergenden Militärgranate zu

verstehen gibt, dass sie Kleinbäuer_innen für potentiell tötbarere Menschen hält als

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ihre eigenen Funktionär_innen (Vgl. Agamben 2002, 133–34). Ein weiteres Beispiel

ist die teilweise rechtswidrige Autorschaft offizieller Register und Statistiken, die

Gemeindemitglieder als ,illegale Akteure‘ präsentiert (Vgl. Das und Poole 2004b, 15). So

gehen getötete Zivilpersonen als gefallene Guerilla-Kämpfer_innen in die staatlichen

Statistiken ein und die illegal Verhafteten, illegal Festgehaltenen und illegal Verhörten

werden offiziell als verurteilte oder demobilisierte Guerilla-Kämpfer_innen registriert.

Auf dieselbe Weise – wenn auch ex-negativo – produzieren staatliche Institutionen

die Nicht-Existenz paramilitärischer Gruppen, indem diese Gruppen diskursiv und

sprachlich negiert sowie nicht in staatlichen Statistiken und Registern dokumentiert

werden.

Die Gemeindemitglieder bedienen sich ihrerseits einer Reihe von Praktiken, die

durchaus zu den Strategien gezählt werden können, die einige klassische konflikt-

anthropologische Arbeiten relativ machtlosen Gruppen zuschreiben, wie bspw. die

„everyday resistance“ (Scott 1985; 1989), die „social navigation“ (Utas 2005; Vigh 2007;

2009) oder auch verschiedene ,Meidungsstrategien‘ (Vgl. Alber 2004; Eckert 2004;

Elwert 2004). Diese Praktiken lassen sich insbesondere während direkter Bedro-

hungssituationen beobachten. So kann das Meiden des direkten Kontaktes mit oder

das Vortäuschen von Unwissen gegenüber Soldat_innen sowie der Wechsel von Auf-

enthaltsorten oder das temporäre Verlassen eines Weilers angesichts einer direkten

Verfolgung sicherlich unter den oben genannten Konzepten gefasst werden (Vgl. Alber

2004; Scott 1985). Wie bereits im Kapitel 3.4 diskutiert, sehen diese Konzepte allerdings

nur sehr begrenzte Handlungsmöglichkeiten für Zivilpersonen vor, die überwiegend

individuelle Anpassungsleistungen an die Umstände des Gewaltkonfliktes darstellen.

Und obwohl die Fähigkeit, als Zivilpersonen so komplexe soziale Situationen wie ein

Gefecht zu navigieren – also sich anhand der Schussgeräusche und -frequenzen zu

orientieren, die Gefechtsentwicklung und -dynamik zu antizipieren und auf dieser

Grundlage abzuwägen, ob man besser abwarte, weitergehe, einen Umweg nehme oder

sich zurückziehe – sehr wohl eine individuelle Anpassung an die Konfliktumstände dar-

stellt, geht diese Form der Navigation über die beschriebenen Praktiken der genannten

Konzepte weit hinaus (Vgl. Utas 2005; Vigh 2007). Neben anderen Meidungsstrategien,

bspw. der moralisch begründeten Weigerung (Vgl. Thoreau 2004), Wehrdienst zu

leisten oder die Grundsteuer zu bezahlen, bzw. die Opferentschädigung anzunehmen

oder an Sozialprogrammen teilzunehmen, bedienen sich die Gemeindemitglieder

einer Reihe von weiteren Praktiken, die relativ machtlosen Gruppen in der Regel nicht

zugeschrieben werden. Hierzu zählt bspw. die direkte Konfrontation von Soldat_in-

nen, die auf dem Land der Gemeinde campieren. In dieser Konfrontation zeigen sich

nicht nur unterschiedliche und konkurrierende Vorstellung der Nutzung ländlicher

Räume – landwirtschaftliche Lebens- und Nutzfläche gegenüber geostrategischem

Kriegsterrain –, sondern in dem Verweisen des Militärs vom eigenen Land oder

der eigenmächtigen Einrichtung ,humanitärer Zonen‘ schließt die Friedensgemeinde

im wahrsten Sinne des Wortes Räume für die gewaltsamen Auseinandersetzungen.

Interessanterweise begründet sie das Ausweisen staatlicher Institutionen mit dem

staatlich verbrieften Eigentumsrecht, was den Vorwurf einiger ihrer Kritiker_innen,

wie bspw. den von Álvaro Uribe Vélez, sie dulde den ,Staat‘ auf ihrem Land nicht oder

wolle gar einen ,Staat im Staate‘ gründen, ad absurdum führt. Die Fundierung des

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 395

eigenen Agierens in der kolumbianischen Verfassung und die Aufforderung an alle

bewaffneten Akteure und staatlichen Institutionen sowohl diese Verfassung als auch

die Menschenrechte sowie das Humanitäre Völkerrecht einzuhalten, spricht nicht

gerade für eine wie auch immer geartete ,Staatsfeindlichkeit‘ der Friedensgemeinde,

sondern für eine gewisse Rechtmäßigkeit ihres Widerstandes (Vgl. O’Brien 1996; 2013;

Naucke und Halbmayer 2011; 2016). Eine weitere Form der direkten Konfrontation

sind die ,humanitären Kommissionen‘ der Gemeinde, bei denen ein Querschnitt ihrer

Bewohner_innen Soldat_innen aufsucht und ganz unterschiedliche Strategien, wie

bspw. den Aufbau moralischen Drucks, die Provokation von Empathie, das Suchen und

Produzieren geteilter Erfahrungen, dosiert und prozesshaft einsetzt, um das Ziel der

entsprechenden ,humanitären Kommission‘ zu realisieren, wie bspw. die Freilassung

eines illegal Verhafteten.

Neben den unterschiedlichen Formen der Meidung oder Konfrontation in der Be-

gegnung mit staatlichen Institutionen hat die Friedensgemeinde eine zivile Form der

Diplomatie entwickelt, die ihren Bewohner_innen eine Möglichkeit der Begegnung mit

staatlichen Institutionen eröffnet, welche die Machtasymmetrie der Beziehung zwar

nicht aufhebt, deren Effekte (Vgl. T. Mitchell 1991, 94) aber zumindest etwas entschärft.

Während die „social navigation“ bspw. ebenfalls die Pflege strategischer Partnerschaften

auf lokale Ebene beinhaltet (Vgl. Utas 2005), etabliert das Set an Praktiken, welches die

,zivile Diplomatie‘ umfasst, Partnerschaften auf internationaler Ebene, indem es den

Aufbau solidarischer Beziehungen zuOrganisationen im In- und Ausland, verschiedene

Auslandsreisen sowie das Veröffentlichen und Anzeigen der Verbrechen und Drohun-

gen gegen die Friedensgemeinde beinhaltet. Zwar begegnet die Friedensgemeinde den

staatlichen Institutionen über die ,zivile Diplomatie‘ eher indirekt, also vermittelt über

Dritte, trotzdem agieren die Gemeindemitglieder auf vielfältige Weise, um diese Dritt-

wirkung (Vgl. Mijangos y González 2007) der ,zivilen Diplomatie‘ zu ermöglichen. Hier-

zu zählt das Pflegen strategischer Partnerschaften sowohl innerhalb Kolumbiens wie

bspw. zu den auch in dieser Arbeit zitiertenMenschenrechtsanwälten JorgeMolano und

German Romero oder dem Jesuitenpater Javier Giraldo, die der Gemeinde juristisch zur

Seite stehen und in ihrem Interesse Rechtsmittel einsetzen, als auch außerhalb Kolum-

biens zu einem ganzen Netz aus verschiedenen Solidaritätsorganisationen. Um diese

internationale Solidarität aufrecht und lebendig zu halten, reisen Gemeindemitglieder

regelmäßig nach Europa oder Nordamerika, wo sie bei Treffen mit Politiker_innen, Ge-

sprächen mit Nicht-Regierungsorganisationen und bei öffentlichen Informationsver-

anstaltungen, nicht nur ihre Situation publik machen, sondern ihre ganze diskursive

Kreativität in der Nutzung solcher Räume unter Beweis stellen, indem sie bspw. die

unterschiedlichen Situationen lesen, die Bedürfnisse ihrer Zuhörer_innen antizipieren

und performativ auf diese eingehen sowie die in diesen Kontexten dominierenden Dis-

kurse für ihre Zwecke adaptieren (Vgl. Pratt 1991). Zu diesem Solidaritätsnetzwerk ge-

hören auch Gemeindepartnerschaften, deren Delegationen von der Friedensgemeinde

eingeladen werden und die – genau wie andere Menschenrechtsorganisationen – die

öffentlichen Anzeigen der Friedensgemeinde übersetzen sowie eigene Protestbriefe und

Petitionen an die kolumbianische und die eigene Regierung sowie an den Interameri-

kanischen Menschenrechtsgerichtshof schreiben. All diese Praktiken gehen weit über

die begrenztenHandlungsmöglichkeiten der „everyday resistance“ (Scott 1985; 1989) und

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

der „social navigation“ (Utas 2005; Vigh 2007; 2009) hinaus, ohne dass sie –meinesWis-

sens – bisher in die Konzepte über Strategien relativ machtloser Gruppen eingegangen

sind.

Ein ,bürokratisches Feld‘ (Bourdieu, Wacquant, und Farage 1994), in dem sich wäh-

rend der Begegnungen zwischen staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde

der Aushandlungscharakter der ‘Kontakt-Zone’ herauskristallisiert (Vgl. Viehbeck 2017,

11) und sich die Heterogenität, Polysemie und Ambiguität der von beiden praktizierten

Strategien verdichten (Vgl. Pratt 1991, 36–37), ist das juristische Feld. Einige der in die-

ser Arbeit zitierten Interviews bringen ,ein wenig Licht‘ in die in der Regel verborgenen

Praktiken der juristischen Behörden (Vgl. Abrams 1988, 61–63; Taussig 1992, 130–33).

Das simultane Agieren innerhalb und außerhalb der Legalität der staatlichen Institu-

tionen während ihrer Verfolgung der Friedensgemeinde (Vgl. Das und Poole 2004b,

15) wird offenbar durch eine spezifische inter-institutionelle Zusammenarbeit der an

der Verfolgung beteiligten Behörden ermöglicht. Während bspw. das Militär, wie be-

reits beschrieben, Bewohner_innen der Serranía de Abibe illegal verhaftet, illegal fest-

hält, illegal verhört und illegal Geständnisse aufnimmt, legalisieren verschiedene loka-

le Institutionen des Justizsystems diese Verstöße gegen die kolumbianische Strafpro-

zessordnung ex post. Haftrichter_innen stellen die Haftbefehle für die illegalen Ver-

haftungen nachträglich aus, Staatsanwält_innen präsentieren Aussagen, die in illega-

len Verhören ohne Rechtsbeistand und unter Androhung bzw. Anwendung physischer

Gewalt getätigt wurden, als Beweise, und Strafrichter_innen bestätigen die erpressten

Geständnisse und ,vorzeitigen Urteile‘ (,sentencias anticipadas‘). Die auf diese illega-

le Weise zu Stande gekommenen ,Ermittlungsergebnisse’ werden anschließend zum

Anlass genommen, weitere Verfahren gegen die Friedensgemeinde zu eröffnen. In an-

deren Fällen wiederum liegen plötzlich gegen Gemeindemitglieder, die vom Militär er-

presst werden und diese Erpressungsversuche öffentlich machen, bei der Staatsanwalt-

schaft Anzeigen wegen Drogenhandel vor. Diese Zusammenarbeit funktioniert aber

nicht nur innerhalb der staatlichen Institutionen: Führen die institutionellen Prakti-

ken bspw. nicht zum erwünschten Ergebnis, werden auch illegale bewaffnete Gruppen

in die Verfolgung, Bedrohung, Bestechung und Erpressung von Gemeindemitgliedern

eingebunden. Dabei zeigen sich die Heterogenität und Polysemie der Praktiken und

Prozesse innerhalb des Justizsystems u.a. darin, dass die staatlichen Verstöße gegen

die Strafprozessordnung weder sanktioniert werden noch zu einer Revision des Er-

mittlungsverfahrens führen, während bspw. – wie in der Eingangsvignette im Prolog

zu dieser Arbeit dargestellt – das Festhalten von zwei Paramilitärs, infolge der Abwen-

dung eines Attentates und damit einer unmittelbaren Gefahr für Leib und Leben durch

Gemeindemitglieder, vom Haftrichter als illegale Verhaftung erachtet wurde – also als

Verstoß gegen die Strafprozessordnung –, weswegen beide Paramilitärs freigelassen

wurden. Die unterschiedliche Bewertung von Delikten und Beweisen zeigt sich bspw.

auch, wenn Staatsanwält_innen die Vorwürfe gegenMilitärangehörige, ,Verbrechen ge-

gen die Menschlichkeit‘ begangen zu haben auf ,Beihilfe zu Mord‘ reduzieren, während

sie den Indizien nach der staatlichen Herkunft von einer Kiste mit Patronenkugeln

nicht weiter nachgehen, diese 35 Patronenkugeln allerdings als zentrales Beweisstück

nehmen, um ein Gemeindemitglied wegen Waffenhandel zu einer mehrjährigen Haft-

strafe zu verurteilen. Diese Heterogenität juristischer Praktiken produziert ungleiche

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 397

Personen vor dem Gesetz. Die heterogene Auslegung und polyseme Interpretation von

Delikten, Beweisen und Gesetzen sind die staatlichen Mechanismen und Instrumente,

mit denen die kolumbianischen Justizbehörden verurteilbare sowie nicht-verurteilbare,

verhaftbare sowie nicht-verhaftbare Personen produzieren (Vgl. Agamben 2002).

Nun sind, wie bereits mehrmals betont, die Positionen und Interessen der Institu-

tionen und Personen innerhalb des ,juristischen Feldes‘ durchaus heterogen, wie bspw.

die Urteile des kolumbianischen Verfassungsgerichtes oder auch des Interamerikani-

schen Menschenrechtssystems zeigen. Allerdings haben bisher unvoreingenommene

Ermittlungsbemühungen bei weitem nicht dieselbe Wirkmächtigkeit erlangt, wie die

oben beschriebenen illegalen Praktiken. Das zeigt sich nicht nur in der Aufklärungsra-

te der Verbrechen, die an der Friedensgemeinde begangen wurden, sondern auch an

der Verfolgung von Staatsanwält_innen, die unabhängige Ermittlungen führten, von

Richter_innen, die unparteiliche Urteile fällten, und von Zeug_innen, die wahrheits-

gemäß aussagten. Dabei wurden diese Staatsanwält_innen und Richter_innen nicht

nur verfolgt, sondern die staatlichen Institutionen, für die sie arbeiteten, verweigerten

ihnen einen Schutz vor diesen Verfolgungen. Paradoxerweise scheinen die verschiede-

nen Institutionen und Mitarbeiter_innen des Justizsystems hinsichtlich der Anzeigen

und Ermittlungen bei Verbrechen an der Friedensgemeinde z.T. die Strategien relativ

machtloser Gruppen, wie bspw. Verweigerung, Meidung und Sabotage (Vgl. Scott 1985,

xvi), zu übernehmen und für ihre Zwecke einzusetzen. So weigern sich staatliche Insti-

tutionen schlichtweg die gerade angesprochenen Urteile und diktierten Maßnahmen

des kolumbianischen Verfassungsgerichtes und des Interamerikanischen Menschen-

rechtssystems umzusetzen. Darin zeigt sich einerseits ein systematisches Problem.

Denn diese Urteile verlangen von den staatlichen Institutionen nicht weniger als sich

selbst zu sanktionieren: Die Justiz soll die eigenen Verstöße gegen die Strafprozessord-

nung aufklären und das Militär die Gemeindemitglieder vor ihren eigenen Angriffen

schützen. Andererseits zeigt sich aber auch der fehlende politische Wille der ordent-

lichen Gerichtsbarkeit, zu agieren. Sie verweigert schlichtweg einem Teil der Bevölke-

rung die Erfüllung ihrer Funktion, indem sie Ermittlungen sabotiert und Verfahren

verschleppt: So werden Anzeigen teilweise nicht akzeptiert bzw. als solche anerkannt,

Zeug_innenaussagen nicht ernst genommen, Ermittlungen nicht an die zuständigen

Staatsanwaltschaften weitergeleitet oder Zuständigkeiten bestritten. Hinzu kommen

eine Reihe bürokratischer Winkelzüge, die das Ausmaß und die Systematik der Ver-

folgung der Friedensgemeinde unkenntlich macht: Zusammenhängende Taten wer-

den isoliert betrachtet undmiteinander verbundene Fälle auf unterschiedliche Gerichte

verteilt. Diese Mechanismen der unterschiedlichen Institutionen des kolumbianischen

Justizsystems produzieren dabei nicht nur ungleiche Personen vor dem Gesetz, son-

dern sie produzieren genau die Straflosigkeit, die sie eigentlich bekämpfen sollten –

impunity by bureaucracy.

Die Polysemie juristischer Maßnahmen zeigt sich aber auch in dem Agieren der

Friedensgemeinde innerhalb des ,juristischen Feldes‘. Nachdem ihre Versuche auf dem

Weg der ordentlichen Gerichtsbarkeit Urteile bezüglich der an ihren Bewohner_innen

begangenen Verbrechen zu erwirken, gescheitert sind und sie im Jahr 2003 den sym-

bolischen ,Bruch‘ mit dem kolumbianischen Justizsystem deklariert hat, setzt sie zwar

weiterhin juristische Mittel ein, allerdings ohne ernsthaft an ihren juristischen Nut-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

zen zu glauben. Natürlich fordert sie weiterhin Gerechtigkeit für die an ihr began-

genen Straftaten und begrüßt die wenigen Verurteilungen und Bestrafungen in den

Fällen von zwei Massakern. Da einerseits in diesen Fällen bisher weiterhin nicht alle

Verantwortlichen für diese Verbrechen zur Rechenschaft gezogen wurden und ande-

rerseits damit immer noch weniger als ein Prozent der an ihnen begangenen Verbre-

chen ,aufgeklärt‘ wurden, nutzen sie juristische Strategien nicht um ihrer juristischen

Wirkung, sondern um ihrer Wirkung im politischen Feld halber, d.h. für die ,zivile Di-

plomatie‘. Das Einreichen von Petitionsrechten ist dafür ein gutes Beispiel: Über das

Petitionsrecht, das sie vermittelt über strategische Partner_innen einsetzt, wie dem Je-

suitenpater oder den beiden Menschenrechtsanwälten, hält die Friedensgemeinde sich

einen Kommunikationskanal mit dem kolumbianischen Justizsystems trotz des sym-

bolischen ,Abbruches‘ der Beziehungen offen. Dieser Kanal dient aber nicht nur der

Information des Justizsystems, sondern setzt die Regierung und den Präsidenten über

Bedrohungen, Verfolgungen und Verbrechen gegen die Friedensgemeinde in Kenntnis,

worüber eine Verantwortung dieser durch das Petitionsrecht informierten staatlichen

Institutionen hergestellt wird. Dass die staatlichen Institutionen mit den weiter oben

beschriebenen Meidungsstrategien auf die Petitionsrechte reagieren, indem sie bspw.

nur mit alten und kopierten sowie formalisierten Schreiben antworten, vergrößert so-

gar noch dieWirkung der Petitionsrechte auf dem politischen Feld. Denn dadurch, dass

diese Petitionsrechte, aber auch die staatlichen Antworten darauf sowie die Urteile des

kolumbianischen Verfassungsgerichtes und des Interamerikanischen Menschenrechts-

systems über das Netzwerk solidarischer Organisationen verbreitet werden, erhöht sich

die Glaubwürdigkeit und die Glaubhaftmachung der Friedensgemeinde sowohl außer-

halb als auch innerhalb Kolumbiens. Die Friedensgemeinde bedient sich also trotz ih-

rer juristischen Wirkungslosigkeit dieser juristischen Instrumente, gibt ihnen aber ei-

nen eigenen Zweck und nutzt sie für ihre politischen Interessen (Vgl. de Certeau 1988,

79–92). Wie auch bei den sprachlichen Mitteln, sind in dem ,juristischen Feld‘ die An-

eignung, Umkehrung und kreative Nutzung staatlicher Instrumente und Maßnahmen

zentrale Bestandteile des Agierens der Friedensgemeinde. Sie nutzen diese, um über

das ,juristische Feld‘ hinaus, Forderungen stellen und Ansprüche formulieren zu kön-

nen, also ihre eigenen Positionen in dem Aushandlungsprozess der ‘Kontakt-Zone’ zu

stärken.

Diese Formen der Begegnung zwischen staatlichen Institutionen und der Friedens-

gemeinde, die Art und Weise, wie sie sich gegenseitig im Kontakt miteinander konsti-

tuieren sowie die Praktiken und Strategien, die sie im Kontakt miteinander implemen-

tieren, ziehen konkrete und spezifische Effekte und Konsequenzen nach sich, die in dieser

Synopse bereits angeklungen sind, die ich aber abschließend noch einmal pointiert zu-

sammenfassen möchte. Die verschiedenen staatlichen Institutionen produzieren pa-

radoxerweise in ihren jeweiligen Aktionsräumen teilweise jene sozialen Phänomene,

die sie eigentlich bekämpfen, verhindern oder abwenden sollten. Das Militär macht

häufig die Gemeindemitglieder im direkten Kontakt zu Guerilla-Kämpfer_innen oder

-Sympathisant_innen, indem sie diese permanent als solche bezeichnet und behandelt.

Es wird dabei von den zivilen juristischen Behörden unterstützt, die die illegalen Prak-

tiken und Verstöße gegen die Strafprozessordnung des Militärs sowie die ihrer eigenen

Behörden legalisieren. Die so produzierten getöteten, verhafteten und demobilisierten

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 399

Guerilla-Kämpfer_innen werden in die staatlichen Register und Statistiken aufgenom-

men, sie fließen also in das Genre ein, mit dem staatliche Institutionen sich selbst die

,Realität‘ bzw. ihre soziale Lebenswelt präsentieren (Vgl. Pratt 1991, 35). Diese Produkti-

on von falschen Dokumentationen, Registern und Statistiken dient nicht ausschließlich

der Konsolidierung staatlicher Kontrolle über Subjekte,Gemeinden, Territorien und Le-

ben (wie bspw. bei Das und Poole 2004b, 9; oder Scott 1999, 53–83), sondern schafft eine

,soziale Realität‘, die den Interessen der beteiligten staatlichen Institutionen – sozu-

sagen des ,klientelisierten Staates‘ und des regionalen klientelistischen Netzes, dessen

Teil er ist – entspricht. Diese sozio-kulturell produzierte Lebenswelt bleibt aber keine

Fiktion, sondern wird äußerst wirkmächtig, weil sie die Grundlage zukünftiger staat-

licher Politiken und politischer Programme bildet: Sicherheitspolitiken, nationale Ent-

wicklungspläne, öffentliche Investitionen und auch Friedensmaßnahmen werden u.a.

auf der Basis dieser falschen Statistiken entwickelt. Staatliche Institutionen reagieren

also mit Politiken und Programmen auf eine ,soziale Realität‘, die sie nicht nur zu ei-

nem großen Teil selbst, sondern auch auf illegale Weise produziert haben. Da in dieser

Form der inter-institutionellen Zusammenarbeit bspw. paramilitärische Gruppen nicht

dokumentiert werden, sind sie in dieser ,sozialen Realität‘ auch nicht existent.

Der Mix aus „staatsterroristischen“ (Vgl. Nagengast 1994; Sluka 2000a) und macht-

politischen Praktiken (Vgl. Foucault 1976) staatlicher Institutionen produziert einerseits

verhaftbare, bestrafbare und tötbare Körper (Vgl. Agamben 2002, 133–34) und hierarchi-

siert anderseits die Wertigkeit von Menschenleben unterschiedlicher sozio-kultureller

Herkunft – in den Worten Foucaults lassen staatliche Institutionen leben und machen

sterben (Vgl. 1983b, 132). Diese Form des ,Sich-In-Beziehung-Setzens‘ staatlicher Insti-

tutionen mit der Friedensgemeinde scheint zu einem Großteil auf „die Degradierung

und Eliminierung vonMenschen“ (Karl 2014, 23) abzuzielen, was die Anthropologin Karl

unter dem Konzept ,Dehumanisierung‘ fasst. Diese staatliche Praxis entwürdigt, ent-

menschlicht, dehumanisiert die Gemeindemitglieder und ist offenbar darauf angelegt,

die Machtasymmetrie der Beziehung zwischen staatlichen Institutionen und Gemein-

de zu reproduzieren. Wiederum scheint die Form des ,Sich-In-Beziehung-Setzens‘ der

Gemeindemitglieder mit den staatlichen Institutionen – ohne ihr Agieren zu roman-

tisieren –, diese Machtasymmetrie reduzieren und die Beziehung „rehumanisieren“

zu wollen (Vgl. Karl 2014, 26). Die eingesetzten sprachlichen Mittel, die während des

direkten Kontaktes mit staatlichen Institutionen zu beobachten sind, wie das Wider-

sprechen, Argumentieren, Anzweifeln und Parodieren (Vgl. Pratt 1991, 37) oder die Ver-

einnahmung, Umkehrung und kreative Nutzung staatlicher Argumente, Diskurse und

Mechanismen (Vgl. de Certeau 1988, 79–92), so wie eben die Strategie der ,zivilen Diplo-

matie‘ etwa, bezwecken eine Nivellierung und Reduzierung der Machtasymmetrie zwi-

schen Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen. Die Suche nach gemeinsamen

Erfahrungen und geteilten Positionen in der Begegnungmit staatlichen Funktionär_in-

nen genau wie das Schließen von Räumen für die bewaffnete Auseinandersetzung ver-

menschlicht und ,rehumanisiert‘ die Beziehungen der Friedensgemeinde nicht nur mit

staatlichen Institutionen, sondern auch mit den illegalen bewaffneten Gruppen.

Diese unterschiedlichen Effekte und Konsequenzen des Agierens staatlicher Insti-

tutionen und der Friedensgemeinde werden in einem Kontext besonders deutlich, der

für beide vielleicht nicht identisch, aber doch zumindest vergleichbar ist, und zwar

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

im Bereich der Wohlfahrtspolitik staatlicher Institutionen einerseits und der prakti-

schen Solidarität der Friedensgemeinde andererseits. Staatliche Institutionen insze-

nieren performativ ihre wohlfahrtspolitischen Funktionen, indem sie in der Serranía

de Abibe bspw. ohneNotwendigkeit industriell verarbeitete Nahrungsmittel und Fertig-

häuser verschenken und so Lebensgewohnheiten verändern sowie Bedürfnisse schaf-

fen, wo vorher keine waren; indem sie Geld für die Teilnahme an militärischen Si-

cherheitsprogrammen zahlen und so Abhängigkeiten von staatlichen Behörden auf-

bauen, die vorher nicht existierten; oder in dem sie Infrastrukturmaßnahmen vorneh-

men, die Güter privatisieren und kommerzialisieren, die bis dato öffentlich waren. Die

Wohlfahrtspolitik staatlicher Institutionen beinhaltet nicht nur einen domestizieren-

den Zweck (Vgl. Foucault 1983b, 134–37), sondern entfaltet auch einen „bio-politischen“

Effekt, weil sie alltägliche Ernährung-, Residenz- und Interaktionsgewohnheiten der

Bevölkerung in der Serranía de Abibe nachhaltig verändert (Vgl. Foucault 2006). Ähnli-

ches gilt für die Opferentschädigung, bei der staatliche Institutionen die Erfüllung von

Grundrechten als Wiedergutmachung deklarieren und auf höchst zweifelhafte Weise

entschädigen, so dass viele Entschädigte unwissentlich ihr Recht auf die juristische

Aufklärung ihres Falles verlieren, wodurch nicht nur die Verantwortlichkeiten für die

Verbrechen nie aufgedeckt werden, sondern auch die historische Aufarbeitung des Ge-

waltkonfliktes geradezu verhindert wird.Diese Entschädigungspraxis produziert Straf-

losigkeit und macht begangene Verbrechen unsichtbar, was das deklarierte Ziel von Er-

innerungspolitiken innerhalb von Transitional Justice Maßnahmen ad absurdum führt.

Der ,bürokratische Prozess‘ der Entschädigung ist für die Opfer geradezu kafkaesk (Vgl.

1998): Der staatliche Umgangmit ihnen in den Konfliktregionen Kolumbiens, wie bspw.

das bittstellerhafte, stunden- und teils tagelange Warten unter den Augen der lokalen

Öffentlichkeit, ist stigmatisierend, re-viktimisierend und dehumanisierend. Die prak-

tische Solidarität der Friedensgemeinde wiederum versucht, sowohl unter ihren Mit-

gliedern als auch mit ihren Nachbar_innen, den Beziehungen unter den verschiedenen

Bewohner_innen der Zone wieder Bedeutung und Würde zu geben und das zwischen-

menschliche Zusammenleben zu rehumanisieren. Sie ist laut den Gemeindemitglieder

einer ihrer Beiträge zur Konstruktion einer humaneren sozialen Lebenswelt. Dies zeigt

sich bspw. in Forderungen nach Entwicklungsprogrammen und Entschädigungsmaß-

nahmen, die von den gemeinsamen Bedürfnissen der Bewohner_innen der Region aus

konzeptioniert sind und von diesen umgesetzt werden. Dies zeigt sich aber auch in den

,humanitären Kommissionen‘ der Gemeinde, die sie organisiert, um Verhaftete zu be-

freien, das Hab und Gut von Vertriebenen zu retten oder getötete Personen zu bergen.

Und obwohl diese praktische Solidarität nicht willkürlich ist, profitieren paradoxerwei-

se von diesen ,humanitären Kommissionen‘ im Extremfall auch Personen, die die Frie-

densgemeinde verfolgt haben. Insbesondere die Bergung toter Paramilitärs hat gezeigt,

wie das Agieren der Friedensgemeinde mit der dehumanisierenden Logik des bewaff-

neten Konfliktes bricht und Gemeinsamkeiten zwischen Personen schafft, wo man sie

nicht vermuten würde. Die Bergung der toten Kämpfer_innen mit dem Ziel, ihnen eine

Bestattung im Kreise ihrer Familien zu ermöglichen, hat als humane und rehumani-

sierende Handlung deshalb eine so starke praktische und symbolische Bedeutung, weil

sie die toten Paramilitärs in ein gemeinsames und geteiltes Menschsein reintegriert.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 401

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass das Konzept der ‘Kontakt-Zone’ es er-

laubt, die Begegnungen zwischen staatlichen Institutionen und der Friedensgemein-

de nicht als ein Aufeinandertreffen abgeschlossener Entitäten zu verstehen, die ihre

machtasymmetrische Beziehung lediglich reproduzieren, sondern den Blick für den

Aushandlungsprozess öffnet, durch den sich beide Akteure in ihrer Beziehung zueinan-

der konstituieren. In diesem Aushandlungsprozess werden die unterschiedlichen Vor-

stellungen produziert und aktualisiert, die sich die staatlichen Institutionen und die

Friedensgemeinde von sich selbst und von dem jeweils anderen machen: Während die

staatlichen Institutionen sich selbst in der Regel als rechtsstaatliche Träger_innen des

legitimen Gewaltmonopols verstehen und in der Friedensgemeinde häufig eine ,sub-

versive und staatsfeindliche Gemeinschaft‘ sehen, versteht sich die Friedensgemeinde

als Teil eines Prozesses zur Konstruktion einer humaneren Welt auf Grundlage der ko-

lumbianischen Verfassung und des Humanitären Völkerrechts und sieht in den staat-

lichen Institutionen einen ,kriminellen und illegitimen Staat‘, der außerhalb dieser

Grundlage agiert. Das Konzept der ,Kontakt-Zone‘ öffnet den Blick auf die vielfälti-

gen und diversen sprachlichen und symbolischen sowie konkreten und unmittelbaren

Praktiken und Strategien, mit denen der Staat und die Friedensgemeinde sich begeg-

nen: Das Militär verfolgt und bedroht durchaus die Gemeindemitglieder, bezeichnet

und behandelt sie regelmäßig als Guerilla-Kämpfer_innen und -Sympathisant_innen.

Verschiedene Justizbehörden und Demobilisierungsprogramme versuchen sie u.a. zu

domestizieren und zu kontrollieren, indem sie sie als Guerilla-Kämpfer_innen und -

Sympathisant_innen registrieren und verurteilen, die Verbrechen gegen Gemeinde-

mitglieder aber nicht angemessen verfolgen. Die Entschädigungs- undWohlfahrtspro-

gramme entwürdigen und dehumanisieren, weil sie den Opfern häufig in böser Absicht

begegnen und Abhängigkeiten reproduzieren, anstatt deren Ursachen zu bekämpfen.

Die Friedensgemeinde versucht mit ihrem Agieren die machtasymmetrischen Bezie-

hungen zu den staatlichen Institutionen zu nivellieren, indem sie durch Drittwirkun-

gen ihrer ,zivilen Diplomatie‘ oder Urteilen des Verfassungsgerichtes staatliches Agie-

ren in der Zone beeinflusst. Sie fordert von verschiedenen staatlichen Institutionen

Gerechtigkeit und Anerkennung für Verbrechen und solidarisiert sich mit den Bewoh-

ner_innen der Region und (inter-)nationalen Organisationen. Sie rehumanisiert die Be-

ziehungen zwischen allen Bewohner_innen und Akteuren in der Serranía de Abibe, wo-

bei sie selbst ihre ehemaligen Verfolger_innen in ein geteiltes Menschsein reintegriert.

Das Konzept der ,Kontakt-Zone‘ lässt den Ausgang dieser Aushandlung offen, sie ist

ein anhaltender und fortschreitender Prozess. Als unmittelbare Konsequenz scheinen

die staatlichen Institutionen und die Gemeindemitglieder unterschiedliche soziale Le-

benswelten am selben Ort zu produzieren, eine, in der sich die gewaltsamen Formen

des ,Sich-In-Beziehung-Setzens‘ in einer Konfliktregion (re-)produzieren, und eine, in

der diese gewaltsamen Formen des ,Sich-In-Beziehung-Setzens‘ transformiert werden.

Beide Formen stehen dabei nicht nur im Konflikt miteinander, weil sie unterschiedlich

sind oder sich widersprechen, sondern weil die unterschiedlichen ,sozialen Realitäten‘

glaubhaft sein und glaubhaft gemacht werden müssen, damit sie und ihre jeweiligen

Produzent_innen, also der ,klientelisierte Staat‘ und seine Institutionen sowie die als

,politische Subjekte verstandenen Zivilpersonen‘ der Friedensgemeinde weiterhin auf

ihre Weise existieren und agieren können. Zur Glaubhaftmachung verfügt das kliente-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

listische Netz, dessen Teil die staatlichen Institutionen sind, allerdings über wirkmäch-

tigere Mittel und Möglichkeiten als die Bewohner_innen der Friedensgemeinde.

Um das Agieren der staatlichen Institutionen und der Friedensgemeinde in der

Konfliktregion Urabá greifbar zu machen und in ein zwar überspitztes, aber vielleicht

anschauliches Bild zu fassen, ist es u.U. hilfreich die „Taschenspieler-Seiltänzer-

Metapher“ von Kant und de Certeau heranzuziehen. Kant führte sie ein, um in seiner

„Kritik der Urteilskraft“ das Können von der Kunst zu unterscheiden (Vgl. Kant 1974,

238). Demnach verfügten Taschenspieler_innen über Können: Weil sie wissen, wie

es geht, die Tricks und Kniffe kennen und beherrschen, können sie agieren. Die

Seiltänzer_innen wiederum praktizierten eine Kunst: Ihr Können ist nicht erworben,

sondern sie müssen es mit jedem Schritt wiederherstellen. Sie besitzen die „Fähigkeit,

ausgehend von einem vorgegebenen Gleichgewicht einen neuen Zustand zu schaffen

und trotz der Veränderung der Bestandteile an einem formalen Zusammenhang

festzuhalten“ (de Certeau 1988, 150), d.h. trotz der Veränderung ihrer Positionen sowie

der äußeren Bedingungen das Gleichgewicht wiederherzustellen, das ihr Überleben

sichert. In diesem Sinne ist die Kunst der Seiltänzer_innen wesentlich fragiler und

verletzlicher als das Können der Taschenspieler_innen. Mit Blick auf die an den hier

beschriebenen Begegnungen Beteiligten könnte man, stark verallgemeinert und die

vielen Ausnahmen, Abweichungen und Alternativen ignorierend, formulieren, dass

der ,klientelisierte Staat‘ auffallend häufig wie ein ,Taschenspieler‘ agiert, der in böser

Absicht, durch ihm bekannte Kniffe und von ihm beherrschte Tricks eine soziale Rea-

lität produziert, die den Interessen seiner Klientel entspricht. Die Friedensgemeinde

wiederum, ebenfalls ihre interne Heterogenität und Diversität ignorierend, scheint in

den hier analysierten Begegnungen hingegen eher wie eine ,Seiltänzerin‘ zu agieren,

die mit wohl abgewogenen Schritten einen schmalen Weg über die permanente Bedro-

hung ihrer Existenz voran balanciert und dabei versucht eine humanere Lebenswelt zu

schaffen.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017 - am 14.02.2026, 16:57:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

