Islam und Rassismus in Deutschland’

PAULA SCHRODE

In diesem Beitrag sollen am Beispiel Deutschland rassistische Strukturen inner-
halb islamisch-religioser Diskurse beleuchtet sowie der Umgang mit Islam und
Muslimen im gesamtgesellschaftlichen Diskurs erdrtert werden. Dabei soll ins-
besondere auf kulturalistische Muster aufmerksam gemacht werden, mit denen
Menschen, die selbst oder deren Vorfahren aus mehrheitlich muslimischen Lén-
dern zugewandert sind, primér als >Muslime« identifiziert und auf ihre Zugeho-
rigkeit zu >Islam« festgelegt und reduziert werden. So reproduzieren auch Akteu-
re im politischen Feld héufig exakt die in religiésen Diskursen hervorgebrachten
Demarkationslinien zwischen sozialen Gruppen. Im Folgenden wird argumen-
tiert, dass Kopplungen zwischen Debatten zum Islam einerseits und muslim-
feindlichen Tendenzen andererseits in bisherigen Analysen zu wenig problemati-
siert wurden.'

ZU DEN BEGRIFFEN >ISLAM: UND -RASSISMUS:

Anhand der Ausfithrungen von Mark Terkessidis sei zundchst kurz erldutert, wie
»Rassismus« verstanden und als Konzept analytisch fruchtbar gemacht werden

*  Fir kritische Lektiire und wertvolle Anmerkungen danke ich Petra Klug (Leipzig),

Danijel Cubelic und Christian Funke (beide Heidelberg).

1 Urspriinglich entstand dieser Beitrag vor den Ereignissen im Rahmen des »Arabischen
Frihlings«. Seither ist in den medialen und politischen Diskursen in Deutschland ein
wesentlich stirkeres Bewusstsein fir die Pluralitit von Weltanschauungen und Le-
bensentwiirfen in ymuslimischen< Gesellschaften zu beobachten. Die hier aufgezeigten

Diskursmuster bestehen dennoch weiterhin fort.

- am 14.02.2026, 14:40:17.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | PAULA SCHRODE

kann.” Terkessidis beschreibt Rassismus als ein komplexes Verhiltnis der gesell-
schaftlichen Produktion von Unterschieden sowie der Aufladung dieser Unter-
schiede mit Bedeutung und betont die >Banalitdt« des Rassismus: Wahrend Ras-
sismus im landldufigen Versténdnis als »Ausnahme im gesellschaftlichen Funk-
tionieren« oder als »Bruch in der ansonsten friedlichen >Normalitét« gelte (Ter-
kessidis 2004: 7 £.), sei gerade die Normalitét von Rassismus entscheidend. Ter-
kessidis schlie3t an Stuart Hall an, der Rassismus als ein Ensemble von Prakti-
ken 6konomischer, politischer und ideologischer Art sieht: »Durch diese Prakti-
ken werden verschiedene soziale Gruppen in Beziehung zueinander und in Be-
zug auf die elementaren Strukturen der Gesellschaft positioniert und fixiert; die-
se Positionierungen werden in weitergehenden sozialen Praktiken festgeschrie-
ben und schlieBlich legitimiert.« (Terkessidis 2004: 9) Terkessidis streicht her-
aus, dass zwischen den Gruppen ein »spezifisches Ungleichverhdltnis« herge-
stellt werde, indem Unterschiede »als gesellschaftlich relevante Differenz (re)-
produziert« werden und quasi als natiirlich gelten (Terkessidis 2004: 9). Vor die-
sem Hintergrund lehnt er Begriffe wie >Ausldnderfeindlichkeit« und >Fremden-
feindlichkeit« ab, da sie Teil der Institutionalisierung und letztlich iiberhaupt erst
der Schaffung von >Fremden« oder >Auslédndern« als einer Gruppe seien (Ter-
kessidis 2004: 13 f.): Die Bundesrepublik habe »jahrzehntelang den >Auslédnder«
bzw. den >Fremden« reproduziert«, indem Migranten die Zugehorigkeit abge-
sprochen worden sei. (Ebd.: 55) Eine Gruppe namens >Auslidnder« existiere nur
raufgrund bestimmter institutioneller Prozesse sowie aufgrund eines Prozesses
der Wissensbildung, der sich auf diese Gruppe richte:

»Anstatt nun nach den Bedingungen fiir die Existenz dieser Gruppe zu fragen und nach
den Mechanismen der Wissensbildung, sorgt die Rede von der »>Auslidnderfeindlichkeit«
fast zwangsldufig dafiir, dass dieser Gruppe irgendwelche Eigenschaften zugeschrieben
werden — vornehmlich kultureller Art. Letztlich besitzt >Fremdheit< somit einen Erkli-
rungswert.« (Terkessidis 2004: 27)

Rassismus ist fiir Terkessidis etwas, das »die gesamte Gesellschaft als Verhiltnis
durchwirkt« (ebd.: 11) und somit zu ihrer Normalitit gehort; der von ihm als »in-
tentional« bezeichnete Rassismus, also bewusste Akte von Rassismus, sind le-
diglich Symptome: »Wichtiger als die intentionalen Formen von Rassismus sind

2 Die Wahl fiel auf Terkessidis, weil er fiir die Vortragsreihe, die diesem Band zugrun-
de liegt, als Stichwortgeber herangezogen wurde und seine These von der »Banalitit
des Rassismus« die breitere Debatte zu Rassismus in Deutschland stark beeinflusst
hat.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 47

eben jene, die ins >normale« gesellschaftliche Funktionieren eingelassen sind.
Diese Formen machen eine bestimmte Gruppe sichtbar, die iiberhaupt erst als
»Problem« identifiziert und zum Ziel von Gewalt werden kann.« (Ebd.: 11) In-
dem Terkessidis weg von den einzelnen Akteuren geht und stattdessen gesell-
schaftliche Institutionen wie die Rechtsprechung in den Blick nimmt, distanziert
er sich explizit von einer moralisierenden Verwendung des Rassismusbegriffs.
(Ebd.: 109)

Im Folgenden verwende ich eine an Terkessidis angelehnte Perspektive auf
rassistische Muster, bei der die Produktion sozialer Unterschiede im Zentrum
steht, nicht aber notwendigerweise deren Kopplung an Konzepte wie Rasse oder
ethnische Herkunft. Daran kann zu Recht kritisiert werden, dass die Unterschie-
de zwischen klassischen Rassismen und anderen Phianomenen unscharf werden;
allerdings soll es nicht darum gehen, das Konzept generell auszuweiten, sondern
es heuristisch zu nutzen, um Strukturdhnlichkeiten zwischen verschiedenen
Formen von Diskriminierung herauszuarbeiten.

Die Ausfithrungen zum Islam in diesem Artikel beziehen sich auf den unter
Muslimen in Deutschland wie auch in der Tirkei und den meisten arabischen
Lindern dominierenden sunnitischen Islam.’ Talal Asad hat einen Ansatz vorge-
schlagen, mit dem sich »>Islam« als eigene soziale Konfiguration abgrenzen lésst,
ohne ihn essentialistisch zu definieren und anhand festgelegter Kulturmerkmale
oder Glaubenssitze zu identifizieren: »Islam as the object of anthropological un-
derstanding should be approached as a discursive tradition that connects various-
ly with the formation of moral selves, the manipulation of populations (or re-
sistance to it), and the production of appropriate knowledges.« (Asad 1986: 7)
Was dies impliziert, fasst Asad noch konkreter, indem er vom Islam als einer
Tradition spricht, »that includes and relates itself to the founding texts of the
Qur’an and the Hadith«. (Ebd.: 14) Der Korantext gilt nach vorherrschender reli-
gioser Interpretation als wortliche Rede Allahs an die Menschen und bildet zu-
sammen mit je nach Subtradition variierenden Kanons von Hadithen, d. h. Kurz-
texten, die als authentische und beispielhafte Uberlieferungsfragmente des Wir-
kens und Handelns Muhammads verstanden werden, einen normativen Bezugs-
rahmen fiir die von Asad beschriebene diskursive Tradition. Wenn Asad betont,
dass diese Konzeptualisierung »dem muslimischen Verstindnis« von Islam ent-
spriche, so liee sich entgegnen, dass dieser Ansatz Traditionen wie das Ale-

3 Fir 2009 wurde eine Gesamtzahl von 3,8-4,3 Mio. in Deutschland lebender Muslime
ermittelt. (Haug/Miissig/Stichs 2009: 78) Unter den 74,1% Sunniten (ebd.: 97) be-
zeichnen sich 90,4% als »eher« bis »sehr stark gldubig« (ebd.: 141); 22,2% geben an,
Mitglied einer religiésen Vereinigung zu sein. (Ebd.: 169)

- am 14.02.2026, 14:40:17.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | PAULA SCHRODE

vitentum auszublenden scheint. Tatsdchlich verweist die Geschichte der Aleviten
aber auf die Hegemonie des skizzierten Diskurses, denn ein sich islamisch defi-
nierendes Alevitentum wurde und wird im religiésen Feld nach wie vor margina-
lisiert. Um Essentialisierungen zu vermeiden, muss eine Analyse daher stets
auch Strukturen von Macht und Orthodoxie sichtbar machen. (Ebd.: 15)

Jede Referenz auf Koran und Hadith im religiosen Diskurs bekriftigt und er-
neuert implizit deren Normativitit, die sich in einer Gleichsetzung von Islam und
religidsem »Gesetz« bzw. Scharia manifestiert.* Der Begriff »Scharia« beschreibt
die Vorstellung, dass von Allah gesandte Offenbarungen konkrete und verbindli-
che Handlungsanweisungen und Normen fiir alle Muslime transportieren und
entsprechend eine zentrale Instanz im personlichen wie gesellschaftlichen Leben
zu bilden haben. Die Existenz von Normen in einem sozialen Kontext impliziert
nicht notwendigerweise, dass diese individuell befolgt werden, sondern lediglich,
dass sie sozial wirksam und potentiell mit Sanktionen belegt sind; ein Beispiel
ist der Umgang mit auBBerehelichem Geschlechtsverkehr.

»Tradition« steht bei Asad nicht fiir einzelne Elemente der Uberlieferung,
sondern bezieht sich auf die Uberlieferungspraxis und ihre diskursiven Funktio-
nen: Traditionen seien Diskurse, die auf die Kontrolle bestimmter Orthodoxien
bzw. Orthopraxien abzielen. (Asad 1986: 14)° Die Quellentexte selbst sind also
nicht als Essenz des Islams misszuverstehen, sondern Islam ist die diskursive
Tradition, die auf diese Texte in sich stdndig neu regulierender Weise Bezug
nimmt. In diesem Sinne bezeichnet Michel Foucault Diskurse als Praktiken, »die
systematisch die Gegensténde bilden, von denen sie sprechen«. (Foucault 1973:
74) Asads Ansatz fokussiert somit den diskursiv konstruierten Charakter von Is-
lam als Teil der sozialen Wirklichkeit.

Ein zentraler Aspekt bei Foucault ist die Macht des Diskurses tiber die Indi-
viduen bzw. »Diskurssubjekte«. Hier bestehen Parallelen zu der Perspektive von
Terkessidis, die mehr auf gesellschaftliche Institutionen abhebt als auf die Ak-
teure als Individuen. Die multiple Lebenswirklichkeit eines Individuums wird
jedoch auf ganz unterschiedliche Weisen von den Diskursen diverser Milieus
geprigt. Eine Unterscheidung zwischen >muslimisch« und >islamisch« ist daher
unerlédsslich: Islam ist, Asad folgend, eine diskursive Tradition, und ein Muslim

4 Waardenburg 2000: 52 f.; auch hier gilt, dass dies nicht fiir alle Formen von Islam
gilt, wohl aber fiir diejenigen sunnitischen Diskurskontexte, denen sich der vorliegen-
de Beitrag widmet. Jacques Waardenburg spricht von der normativen Dimension des
Islams als einer sozialen Tatsache, zu der sich Muslime in Bezug setzen. (Ebd.: 50)

S Zu Alasdair Maclntyres Traditionsbegriff, auf den sich auch Asad bezieht, siche An-
jum 2007: 661.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 49

derjenige, der sich — unabhéngig von Motivation und Intention — in irgendeiner
Weise als zu ihr zugehorig verortet oder als zugehdrig verortet wird.® Sich als
»Muslim¢ zu bezeichnen oder bezeichnet zu werden, kann von Individuen nicht
nur mit verschiedenen Inhalten verbunden werden, sondern unter vielfiltigen
Identitéten auch an ganz unterschiedlicher Stelle rangieren. Wéhrend als >musli-
mischc alles bezeichnet werden kann, was sich auf Muslime bezieht und in dieser
Hinsicht charakterisiert werden soll, bezeichne ich als >islamisch« den Bezug auf
Islam als eine spezifische diskursive Tradition. Nicht jeder >muslimische« Dis-
kurs ist demnach auch ein >islamischer¢, und keinesfalls hat alles, was ein Mus-
lim tut oder &uBert, mit Islam zu tun. Wenngleich wir auch unbewusst Subjekte
von Diskursen sind, sollen die folgenden Ausfiihrungen deutlich machen, warum
eine Differenzierung zwischen Muslimen und pluralen Identitdten muslimischer
Individuen einerseits und Islam als diskursiver Tradition und normativem Be-
zugssystem andererseits im Zusammenhang mit Rassismus entscheidend ist.

RASSISTISCHE STRUKTUREN IM SUNNITISCH-
ISLAMISCHEN DISKURS

Terkessidis kritisiert, dass Rassismus durch den 6ffentlichen Fokus auf Rechts-
extremismus auf seine extreme Variante reduziert und lediglich als Handlungs-
weise Einzelner konzipiert werde; die Gesellschaft als Ganze kénne so »vom
»Generalverdacht« entlastet werden«. (Terkessidis 2004: 67 f.) Selbst wenn der
Gewalttdter als gesellschaftliches Symptom betrachtet wird, werde er nicht mit
einem als sozialem Phdanomen verstandenen Rassismus in Verbindung gebracht,
sondern, so Terkessidis, »mit falschen Erziehungsstilen [...], fehlgeleiteter
Mainnlichkeit, dem neuen Antlitz des Kapitalismus, der Verleugnung des Natio-
nalen in Deutschland, der Uberflutung mit Gewaltdarstellungen in den Medien
oder mit sozialen >Integrations-Desintegrationsdynamiken««. (Ebd.) Sieht man
von dezidiert islamkritischen Diskursen ab, werden in Erkldrungsversuchen zu
diskriminierenden Praktiken in muslimischen Milieus hdufig religiose Normen
und Diskurse ausgeklammert — womdglich unter den populdren Prémissen, dass
Religion als »innerliches« Phdnomen kein sozialer Faktor, jedenfalls aber im
Kern >gutc sei. Allenfalls wird zugestanden, dass derartige Praktiken tiber Um-
wege mit Islam zu tun haben konnten, etwa als Reaktion auf ein schlechtes
Image des Islams oder auf Vorbehalte in der Mehrheitsgesellschaft; also in einer

6 Auf die besondere Problematik der Fremdbezeichnung wird an spéterer Stelle noch

eingegangen.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | PAULA SCHRODE

ghnlichen Argumentation, in der deutscher Mehrheitsrassismus von einigen
Stimmen in einem Opferdiskurs gerade mit einer »Verleugnung des Nationalen«
in Deutschland in Verbindung gebracht wird, wie Terkessidis kritisiert (s. o.).
Religion geht jedoch im 6ffentlichen wie privaten Raum mit konkreten Macht-
anspriichen einher. Wenn Achim Biihl kritischen Stimmen vorwirft, dem Islam
»alles in die Schuhe zu schiebeny, statt »soziologisch zu priifen, inwiefern und
inwieweit es sich jeweils um nationale, regionale, sozialstrukturelle, politische,
bildungsspezifische, kulturelle oder religiose Phianomene handelt« (Biihl 2010:
185), so konstruiert er Islam als etwas, das auflerhalb der aufgezihlten Sphiren
sozialer Realitét existiert: Religion wird dem gesellschaftlichen Zugriff entzogen
und gleichsam sakralisiert. Im Folgenden soll hingegen danach gefragt werden,
inwieweit sunnitisch-islamische Diskurse dazu beitragen, rassistische Strukturen
zu erzeugen und zu reproduzieren. Hierzu werden vor allem Quellen tiirkischer
und arabischstimmiger sunnitischer Autoren herangezogen, die Verbreitung im
Umfeld deutscher Moscheegemeinden finden. Sie reprisentieren somit entspre-
chend den obigen Ausfithrungen nicht »die Muslime«, aber bestimmte, institutio-
nalisierte religios-islamische Diskursfelder.

In Muhammad Rassouls Abhandlung Die Briiderlichkeit im Islam (Rassoul
1979) wird ein zentrales Narrativ fiir das Selbstverstindnis der religiosen Ge-
meinschaft angefiihrt.” Der zum Islam bekehrte schwarze Sklave Bilal b. Rabah
wird gefoltert, damit er Allah verleugnet, bleibt aber standhaft und wird schlief3-
lich vom Kalifen Abu Bakr freigekauft und von den ersten Muslimen als Glau-
bensbruder aufgenommen:

»Bilal ist der erste Gebetsrufer [...] des Islam. Spater nimmt er das Amt eines Feldmar-
schalls ein und kdmpft in vielen Schlachten im Namen Allahs. [...] Hier zeigt sich, dass
die Briiderlichkeit im Islam keinen Rassismus kennt, so dass ein Farbiger zum Oberbe-
fehlshaber iiber Menschen anderer Hautfarbe werden kann.« (Rassoul 1979: 10)

Eine zweite wichtige Referenz ist die letzte Predigt Muhammads, die er auf sei-
ner Wallfahrt nach Mekka gehalten haben soll. In einer GruB3botschaft zum Op-
ferfest zitiert die »Muslimische Jugend Deutschlands« (MJD) vor dem Hinter-
grund, dass »Geschwister« unterschiedlichster Herkunft nach Mekka anreisen,
einen Teil jener Predigt, nach dem »ein Araber keinen Vorzug vor einem Nicht-

7  Muhammad Rassoul war Leiter des von 1978 bis 2001 bestehenden Islamischen Zent-
rums fiir Da‘wa und Information in K&ln (Spuler-Stegemann 1998: 91) und ist Autor
zahlreicher deutschsprachiger Biicher zum Islam, etwa bei Islamische Bibliothek, ar-
celmedia und Buchhandlung Attawhid.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 51

araber und ein Nichtaraber keinen Vorzug vor einem Araber« habe, »noch ein
Weiller besser als ein Schwarzer oder ein Schwarzer besser als ein Weiller ist,
aufler durch Gottesfiirchtigkeit«. Diese Lehre, so heiflt es weiter, ersticke »Ras-
sismus in jedweder Form bereits im Keim«.*

Rassismus wird hier als Diskriminierung aufgrund von ethnischer Abstam-
mung oder Hautfarbe gefasst. Wéhrend Muslime in Deutschland sich zunichst
stark in ethnisch gepréigten Kulturvereinen oder Moscheen organisierten, gibt es
parallel dazu eine zunehmend dynamische interethnische Dimension. Im Zuge
kultureller Transfers wird gerade unter jungen und gebildeten Muslimen die
Universalitdt des Islam betont: Der »wahre Islam« sei jenseits von kulturellen
Briuchen und nationaler oder regionaler Identitét zu finden und iiberwinde durch
Herkunft gesetzte Grenzen.” Mit einer solchen religidsen Argumentation gelingt
es etwa jungen Muslimen, gegen Vorbehalte der Eltern die Heirat eines Partners
aus einer anderen ethnischen Gruppe durchzusetzen: Diskriminierung nach Ab-
stammung widerspricht dem religiésen Konsens, sich als egalitidre und solidari-
sche Gemeinschaft zu verstehen. So schreibt Rassoul:

»Das Prinzip der Gleichheit unter allen Briidern und Schwestern im Islam erzeugt in ihren
Seelen das Gefiihl einer wiirdigen Verbundenheit und schenkt jedem Einzelnen ein gren-
zenloses Vertrauen gegeniiber seinen Mitmenschen, das er hoch zu schétzen weil3. Es ver-
hindert Rassenhass und Diskriminierung und schafft somit eine grole Volkerfamilie, die
in Frieden und Gerechtigkeit leben kann.« (Rassoul 1979: 7)

Unter der Uberschrift »Briiderlichkeit als Basis fiir die islamische Gesellschaft«
heif}t es weiter:

»Aus all dem Vorangegangenen ersehen wir, dass die islamische Gesellschaft Macht ge-
gen den Unglauben hat. Sie ist giitig und barmherzig gegeniiber den Gléubigen. Jedes In-
dividuum in der islamischen Gesellschaft soll Schutz erhalten fiir Leib und Seele. Die
ganze Gemeinschaft, jung und alt, Mann und Frau, schwarz und weiB, ist eine Einheit wie
ein Korper. [...] Natiirlich gehéren auch die Kinder zur islamischen Gemeinschaft, und sie
soll Liebe und Versténdnis fiir diese Kinder hegen; denn die Kinder von heute sind die

Mainner und Frauen, die Viter und Miitter der Zukunft. [...] Und wenn sie erwachsen sind,

8  http://www.muslimische-jugend.de/id-gru%C3%9Fwort-des-mjd-vorstands  (Zugriff:
22.6.2011).

9  Zur Ablehnung des »kulturellen Islam« und der Bedeutung der Entterritorialisierung
von Islam fiir den von Olivier Roy so bezeichneten »Neofundamentalismus« siche

Roy 2006: 254-272 sowie zum »renovierten Universalismus« Tiesler 2006: 105 ff.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | PAULA SCHRODE

werden sie nie vergessen, dass sie von klein auf zu dieser Gemeinschaft gehorten. Um die-
se Normen zu begreifen, miissen wir verstehen, dass sie gottlichen Wert haben. Sie sind
im Qur’an und in der Sunna [im Wesentlichen die Hadithe, Anm. d. Verf.] begriindet.«
(Rassoul 1979: 18)

Wie die Zitate andeuten, werden Grenzen weniger auf Grundlage von Herkunft
und Abstammung, durchaus aber in der Unterscheidung von Muslimen und
Nichtmuslimen konstruiert. Die islamische Rechtstradition sieht fiir Personen je
nach Gruppenzugehorigkeit unterschiedliche Behandlung und Rechte vor, wobei
unter Nichtmuslimen zwischen Polytheisten und den vergleichsweise privilegier-
ten >Schriftbesitzern<,10 also Juden und Christen, unterschieden wird. Je nach Si-
tuation und Einzelfall vertreten sunnitische Gelehrte geregelte Formen der An-
ndherung, Distanz oder strikte Meidung. Rassoul zéhlt allgemeine Gebote und
Verbote im Umgang muslimischer >Briider« untereinander auf und nennt bei den
Verboten an erster Stelle:

»Du sollst keinen, der nicht dein Bruder im Islam ist, zum Freund nehmen. Dieses Verbot
ergibt sich u. a. aus Vers 28 der 3. Sura, der lautet: >Die Glaubigen sollen die Ungldubigen
[ar. al-kafirina, Anm. d. Verf.] nicht statt der Gldubigen zu Beschiitzern nehmen; und wer
solches tut, der findet von Allah in nichts Hilfe<.« (Rassoul 1979: 16)

Dieser Standpunkt ist im Kontext einer pluralen Gesellschaft bereits recht ext-
rem. Terkessidis folgend ist jedoch vor allem die >Banalitét« religioser Diskrimi-
nierung zu beleuchten, also ihre strukturelle und innerhalb des Systems als »nor-
mal« empfundene Seite. Was geméBigtere wie radikalere Standpunkte im sunni-
tischen Rechtsdiskurs vereint, ist die in der Regel unhinterfragte grundsétzliche
Reproduktion der Einteilung von Menschen in Muslime und Nichtmuslime. Im
Handbuch Erlaubtes und Verbotenes im Islam des international einflussreichen
arabischen Fernsehscheichs Yusuf al-Qaradawi herrscht eine milde Rhetorik ge-
gentiber Nichtmuslimen, und es wird betont, dass »der Islam den Muslimen nicht
verbietet, freundlich und groBziigig zu Angehdorigen anderer Religionen zu sein,
selbst wenn es sich um Gotzendiener und Polytheisten handelt«. (Qaradawi
1989: 286) Auch wird betont, dass einem dhimmi, also einem Juden oder Chris-

10 Unter die so genannten ahl al-kitab (»Leute des Buches«) fallen die Angehorigen der-
jenigen religiosen Traditionen, die laut islamischer Lehre iiber gewisse Anteile der
»wahren< Offenbarung verfiigen bzw. verfiigt haben. Zu historischen Hintergriinden
der rechtlichen Stellung von ahl al-kitab bzw. ahl adh-dhimma siche Cohen 1994: 52-
74.

- am 14.02.2026, 14:40:17.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 53

ten, der unter muslimischer Dominanz lebt, Rechte zustiinden, die ihm kein
Muslim vorenthalten diirfe. (Ebd.: 287 f.) Die Unterscheidung religioser Grup-
pen wird somit zwar in ihren benachteiligenden Aspekten relativiert, als Be-
standteil der sozialen Praxis aber diskursiv reproduziert und bestitigt. Tatsédch-
lich zeigt sich bei zentralen Praktiken der Materialisierung von Gruppengrenzen
grofle Einigkeit zwischen Hardlinern und geméBigteren Stimmen: Nicht nur bei
al-Qaradawi, sondern wohl in den allermeisten Moscheegemeinden in Deutsch-
land herrscht die Rechtsmeinung vor, dass eine muslimische Frau keinen Nicht-
muslim heiraten darf.'" Lediglich jiidische und christliche Frauen diirfen >einge-
heiratet« werden, mit Atheisten und Polytheisten ist jedwede EheschlieBung ver-
boten. In einem religiosen Handbuch, das von einem fritheren Vorsitzenden der
staatlichen tiirkischen Religionsbehérde verfasst wurde und ein Standardwerk im
Umfeld der DITIB ist, heiBt es:

»Ein Muslim darf eine Frau heiraten, die den Akl al-Kitab, den so genannten Buchreligio-
nen angehort, aber nicht eine Gotzendienerin. [...] Eine Muslimin darf aus religioser Sicht
nie einen Nicht-Muslim heiraten. Eine solche Heirat wird nie zugelassen. Ein solches Ver-
halten widerspricht der islamischen Ehre und dem Gliick bzw. dem Heil der Muslimin.«
(Bilmen o.J.: 384; Hervorh. i. Orig.)

Wenngleich hédufig rationalisierende und relativierende Begriindungen fiir diese
Norm vorgetragen werden, so wird doch eine Grenze bekriéftigt, die als absolut
und bindend gilt.

Terkessidis betrachtet die Normalitdt der Trennung zwischen >uns< und
»ihnen« als konstitutiv fiir Rassismus und damit als das eigentlich erklarungsbe-
diirftige Phanomen. (Terkessidis 2004: 84) Die >Schaffung« bestimmter Gruppen
versteht er als Teil eines >Dispositivs¢, also eines Macht/Wissen-Komplexes
nach Foucault: Es ist nicht >der Rassist, der den >Minderwertigen« schafft, son-
dern »eine bestimmte institutionelle Praxis, die in ithrem Funktionieren das An-
dere wie auch das Eigene in einem Verhiltnis der Ungleichheit hervorbringt«.
(Ebd.: 96) Foucaults Ansatz betrachtet normative Wissensbestdnde in ihrer
Kopplung an soziale Praktiken und Diskurse als gesellschaftliche Institutionen
oder »soziale Tatsachen«. Die soziale Wirklichkeit ist vielschichtig: Was sich in

11 Vgl. Al-Qaradawi 1989: 159 f. sowie unter anderem auf der Homepage des »Zentral-
rats der Muslime in Deutschland e.V.« (ZMD), wo unter der Rubrik FAQ zu der Frage
»Warum darf eine muslimische Frau keinen Nicht-Muslim heiraten?« mit der Schutz-
bediirftigkeit der muslimischen Frau argumentiert wird (http://islam.de/1641. php#-
juc/mischehe03.html, Zugrift: 22.6.2011).

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | PAULA SCHRODE

der islamischen Diskurstradition aus religiosen Rechtswerken zitieren ldsst, be-
kommt zwar in bestimmten Milieus bereits per se sozial wirksames normatives
Gewicht zugeschrieben, wird aber in Referenzstrukturen wie Familie, Ehre,
Konformitit und >common sense« bisweilen auch unabhingig von einer direkten
religidsen Auseinandersetzung reproduziert.'

Im Zusammenhang mit Gruppenreproduktion ist nicht nur das Verhéltnis
zwischen Muslimen und Nichtmuslimen angesprochen, sondern auch dasjenige
zwischen Wir-Gruppen-Kollektiv und Individuum sowie Genderrollen. Die Un-
terscheidung von Muslimen und Nichtmuslimen schafft eine normativ besetzte
Wir-Gruppen-Identitit, die Gegenstand religioser Diskurse ist. Zur idealisierten
Einbindung des muslimischen Individuums ins Kollektiv schreibt Rassoul:

»Der Islam gewihrt in seiner Gesetzgebung [...] drei Arten von Bindungen besonderen
Schutz. Fiir die Familie als Kernzelle der islamischen Gesellschaft gibt es strenge MaBstd-
be, um sie in der besten Form aufrechtzuerhalten. Denselben Schutz genief3t die Bindung
durch Heirat, weil diese zum Fundament der Familie gehért. Der Schutz der Briiderlich-
keit im Islam wird noch strenger geregelt und tiberwacht. Fiir die Briderlichkeit im Islam
steht ein umfangreicher Katalog von Malnahmen zur Verfiigung, die die Unversehrtheit
der Briiderlichkeit garantieren; und dies geschieht mit Recht, weil die Existenz der gesam-
ten islamischen Nation [ar. umma] ohne diese Briiderlichkeit unvorstellbar wére.«
(Rassoul 1979: 6)

Die Kehrseite dieser Einbindung sind Muster struktureller Gewalt, die eine vom
Kollektiv unabhéngige Identitdtssuche behindern und sich als rassistische Identi-
tétspolitik nach innen beschreiben lieBen. Al-Qaradawi zitiert einen Hadith, nach
dem Muhammad gesagt haben soll: »Das Blut eines Muslims zu vergie3en ist
nicht erlaubt, auler in drei Fillen: Leben fiir Leben, ein verheirateter Mensch,
der zina [Unzucht; Anm. d. Verf.] begeht und jemand, der sich von seiner Reli-
gion abwendet und sich von der Gemeinschaft abtrennt.« (Al-Qaradawi 1989:
276 f.) Mit diesem Urteil, das auch in Kontexten, in denen seine Umsetzung
nicht zu erwarten ist, eine prinzipielle Drohung darstellt, erhélt die idealisierte
Gleichheit und Briiderlichkeit repressiven Charakter. Fiir ein Individuum, das im
Sinne der Scharia als Muslim geboren wurde, ist keine Wahlfreiheit hinsichtlich
der religiosen Gruppenzugehdrigkeit vorgesehen: Die soziale Zuordnung ist in-
nerhalb der Gruppe untrennbar an Abstammung gekoppel'[.13

12 Vgl. hierzu u. a. die Milieustudie von Ahmet Toprak 2007.
13 AuBerhalb der Gruppe existiert diese Kopplung aus islamischer Perspektive nicht, da

eine Person unabhingig von ihrer Abstammung zum Islam konvertieren kann; dieser

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 55

Ebenfalls >angeborenc ist die Verpflichtung auf feste Genderrollen innerhalb
eines heteronormativen bindren Systems, das Mannern und Frauen unterschiedli-
che Rechte und Handlungsméglichkeiten zuschreibt. In einem religiosen Hand-
buch aus dem Umfeld des populéren tiirkischen Kreationisten Adnan Oktar alias
Harun Yahya wird die Rolle des Mannes als »Vorstand des Haushaltes«, »Haus-
vater« und »Vertreter der Familie im 6ffentlichen Leben« festgesetzt. Der Mann
stehe nach dem Koran »in der islamischen Familie« eine Stufe hoher als die Frau
und darf als Haupt der Familie von seinen Frauen Gehorsam verlangen (Okusan
0.J.: 299). Aufgrund ihrer »vornehmsten« Aufgabe und ihrer Reize sei ferner der
Ort »der islamischen Frau< vornehmlich das Haus. Auch bei al-Qaradawi heil3t es
zur Ehe:

»Wegen seiner natiirlichen Féhigkeit und Verantwortung, fiir seine Familie zu sorgen, ist
der Mann der Vorstand von Haushalt und Familie. Er hat Anspruch auf Gehorsam und Zu-
sammenarbeit seitens der Frau, und sie darf sich nicht gegen seine Autoritét auflehnen und
derart Auseinandersetzungen verursachen. Ohne einen Kapitdn wiirde das Schiff des
Haushalts kentern und sinken.« (Al-Qaradawi 1989: 175)

Diese Regeln werden im Diskurs haufig mithilfe stereotypisierter Merkmale von
Mainnern und Frauen plausibilisiert, doch betont Terkessidis, dass klassische Ste-
reotypen, also das »Wissen« um zuvor produzierte »Gruppeng, erst als sekundére
Folge einer institutionellen Praxis — in diesem Fall religios legitimierter Famili-
enstrukturen — entstehen. Die Stereotypen betreffen Frauen wie Ménner: Letzte-
ren wird zugeschrieben, per gottgegebenem Geschlecht zu einer Gruppe zu ge-
horen, die tiber besonderen Weitblick, Vernunft, Verantwortungsfahigkeit usw.
verfiigt."

Geschlechtliche und andere Formen von Ungleichheit sind nicht nur struktu-
rell verwandt, sondern oft auch empirisch miteinander verwoben. (Kerner 2009:
36) Rassismen wie Sexismen konstruieren kategoriale Unterschiede zwischen
»Gruppens, die mit einer »Naturalisierung und damit Fixierung ihrer vermeintli-

Schritt gilt dann jedoch als irreversibel und determiniert aulerdem die Zugehorigkeit
der Nachkommen. Da die Kategorie >Muslim« nicht nur individuellen Bekenntnischa-
rakter als Selbstbezeichnung hat, sondern auch eine Kategorie der sozialen und religi-
onsrechtlichen Zuordnung ist, reproduziert ihre Verwendung also unter Umsténden
systeminterne Zwange.

14 Vgl. hierzu auch Breuer 2008: 26-31.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | PAULA SCHRODE

chen Charakteristika« einhergehen. (Ebd.: 39 f.)"> Diese Differenzzuschreibun-
gen werden verwendet, »um Formen der Stratifikation und der Segregation zu
legitimieren«, so Kerner: »Der jeweils angemessene Ort einer Person innerhalb —
oder auch auBerhalb — einer Gesellschaft wird abgeleitet aus ihrer Gruppenzuge-
horigkeit und den spezifischen Charakteristika, die den unterschiedlichen Grup-
pen zugeschrieben werden.« (Ebd.: 40)'® Besonders zu beriicksichtigen sind Ver-
schrankungen von Zuschreibungen, wozu Kerner bemerkt: »Die sexistische Sor-
ge um Reproduktion und die rassistische Sorge um Homogenitit sowie die Ver-
hinderung von Vermischungen sind kompatibel — und konnen sich zu einem be-
volkerungspolitischen oder, um ein anderes Vokabular zu verwenden: bio-
politischen Komplex verkniipfen.« (Ebd.: 42) Der Begriff >Intersektionen« steht
dabei als »Chiffre fiir alle moglichen Weisen des machtdurchwirkten Zusam-
menspiels unterschiedlicher Differenz- bzw. Diversititskategorien«. (Ebd.: 45)"
Ein Beispiel hierfiir ist der Komplex islamischer Familien-, Ehe- und Heiratsdis-
kurse. Im bereits zitierten Handbuch der tiirkischen Religionsbehérde wird zu-
nichst die Geschwisterlichkeit unter den Muslimen betont, und es ist von der
starken gegenseitigen Bindung aller Muslime ungeachtet der Nationalitit zuei-
nander die Rede. Sodann heif3t es: »Die Vermehrung und Stiarkung der Muslime,
der Schutz ihrer Heimat und Existenz hiangen vom Familienleben ab. In diesem
Sinne sind Griindung und Fortsetzung einer Familie eine wichtige islamische
Verpflichtung.« (Bilmen o.J.: 382) Heteronormativitiat und die Bestimmung zur
Reproduktion der muslimischen Gemeinschaft betreffen beide Geschlechter; die
Lebensform der Ehe zwischen Mann und Frau als Norm wird moralisch mit dem

15 Wie im klassischen Rassismus dient beim Sexismus nicht soziale Gruppenzugehorig-
keit oder Herkunft, sondern physische Distinktion als Grundlage fiir Zuschreibungen:
»[IJm Falle von rassistischen und sexistischen Zuschreibungen dominiert die Vorstel-
lung, sie griindeten in der menschlichen Natur; weshalb rassistische und sexistische
Differenzzuschreibungen eben meist naturalisierte Differenzzuschreibungen sind, die
tiberzeitliche oder wenigstens langfristige Giiltigkeit beanspruchen.« (Kerner 2009:
37)

16 Neben diesen Strukturanalogien zwischen Rassismen und Sexismen gibt es natiirlich
auch Unterschiede. So weist Kerner darauf hin, dass die Muster von Inklusion und
Exklusion jeweils auf ganz unterschiedlichen Ebenen angesiedelt sind. (Kerner 2009:
411)

17 Vgl. auch Winker/Degele, die »Intersektionalitit« als »kontextspezifische, gegen-
standsbezogene und an sozialen Praxen ansetzende Wechselwirkungen ungleichheits-
generierender sozialer Strukturen (d. h. von Herrschaftsverhéltnissen), symbolischer
Reprisentationen und Identitidtskonstruktionen« fassen. (Winker/Degele 2009: 15)

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 57

Pflichtgedanken untermauert. Kerner spricht hinsichtlich des Uberschneidens
von Rassismus und Sexismus von einem »komplexen Ineinandergreifen unter-
schiedlicher Institutionengefiige« (Kerner 2009: 48) und pléddiert fiir eine mul-
tidimensionale Konzeptionalisierung des Verhiltnisses zwischen Rassismen und
Sexismen: So ist die islamische Reglementierung von Mischehen nicht auf eine
rassistische Identitdtspolitik nach auflen zu reduzieren, sondern basiert auch auf
repressiven Strukturen nach innen.

>MUSLIME< IM SPANNUNGSFELD RASSISTISCHER
ZUSCHREIBUNGEN

In der wissenschaftlichen Literatur zu Deutschland wird vornehmlich Rassismus
behandelt, der von Personen ohne Migrationshintergrund und — in dem Mafle, in
dem Rassismus gegeniiber Muslimen in den Fokus riickt — von Nichtmuslimen
ausgeht, also von der so genannten >Mehrheitsgesellschaftc.'® Rassismus wird
damit primér als nichtmuslimisches Phdnomen umrissen. Wie wir gesehen ha-
ben, entspricht diese Sichtweise dem verbreiteten religiosen Selbstverstidndnis.
So schreibt Nadeem Elyas, ehemals Vorsitzender des »Zentralrats der Muslime
in Deutschland« (ZMD): »Kein Muslim, der sich rassistisch verhilt, kann sich
auf den Islam berufen und bei ihm Rechtfertigung fiir irgendeine diskriminieren-
de Handlung suchen. [...] In Sachen Diskriminierung und Rassismus sind die
Muslime also in den wenigsten Fillen die Téter, vielmehr sind sie Opfer solcher
Handlungen.« (Elyas 1997: 28)

Jéhrliche Erhebungen an der Universitit Bielefeld zu »gruppenbezogener
Menschenfeindlichkeit« in Deutschland zeigen, dass Vorbehalte gegeniiber Mus-
limen in hohem Mafe verbreitet sind.'’ Beinahe die Hilfte der Befragten erkli-
ren etwa, sic hitten Probleme damit, in eine vor allem von Muslimen bewohnte
Gegend zu ziehen. (Heitmeyer 2002: 115 und 229) Zwar kann man fragen, ob
dies zwangsldufig auf gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit hinweist oder
eher darauf, dass die Antwortenden dabei konkrete sozial schwache Quartiere
assoziieren; dennoch bleibt die — im Item freilich vorgegebene — Kopplung an
eine Gruppe >Muslime« problematisch. Migranten wie die tiirkischstimmigen,

18 Rassismus in muslimisch geprigten Milieus wird bislang beinahe ausschlielich von
Praktikern im sozialen Bereich wie Lehrern oder Sozialarbeitern thematisiert (sieche
Posor/Meyer 2009 u. a.).

19 Langzeitstudie des Instituts fiir Konflikt- und Gewaltforschung (IKG), siche Heitmey-
er 2002-2010.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | PAULA SCHRODE

bei denen von einer landldufigen Kategorisierung als >Muslime« auszugehen ist,
sehen sich nach verschiedenen Studien hdufiger Benachteiligungen ausgesetzt
als nichtmuslimische Migranten. Es liegt nahe, dass solche Tendenzen mit einer
nachweisbar breiten Ablehnung des >Islams< in der Bevdlkerung zu tun haben,
die mit diskriminierenden Praktiken gegeniiber als >Muslimen« klassifizierten
Personen korreliert.”” In den Wochen nach dem 11. September 2001 etwa war in
Deutschland eine deutliche Welle von Ubergriffen auf Muslime zu verzeichnen.
(Gast 2002: 230 f.) Kopftuchtragende Frauen erleben regelmifBig abfillige Be-
merkungen und Poébeleien. Eine negative Bewertung des Islams scheint héufig
zusammen mit einer reduktionistischen Identifizierung muslimischstimmiger
Menschen als Reprédsentanten des Islams zu generell feindseligen Haltungen ge-
geniiber >Muslimen« zu fithren. Entsprechend versuchen rechtsextreme Gruppie-
rungen gezielt, mit ihrer Propaganda an Vorbehalte anzukniipfen und Kritik auf
ihre Weise zu instrumentalisieren.”’

Die wissenschaftlichen Ansitze, existierende rassistische Korrelationen von
Religionskritik und Ausgrenzungspraktiken angemessen zu problematisieren,
bleiben jedoch unbefriedigend. Das erwihnte Bielefelder Forschungsprojekt
stellt pauschale Vorbehalte gegeniiber und Tendenzen zur Diskriminierung von
als »Muslime« kategorisierten Personen als Teil eines Gesamtkomplexes »lsla-
mophobie« dar, in dem einerseits ablehnende Einstellungen und distanzierende
Verhaltensabsichten gegeniiber Muslimen sowie aber auch andererseits pauscha-

20 Fur eine Zusammenstellung empirischer Daten siche Peucker 2010; allerdings fordert
der Autor eine weitere konzeptionelle Schiarfung der diesbeziiglichen Analysen, da die
genauen Zusammenhénge von Diskriminierung vielfach ungeklart seien.

21 Bei der NPD spricht man von einer »Eisbrecherfunktion« der »Moslemkritik«, die
»fiir die viel weitergehende Ausldnderkritik der nationalen Opposition« strategisch zu
nutzen sei (Brodkorb 2010); vgl. auch die Antwort von Markus Beisicht von der
rechtsextremen Biirgerbewegung »pro Koln« auf die Frage der »Jungen Freiheit«:
»Pro Koln ist also keine Anti-Moscheebau-Biirgerinitiative, sondern ein rechtes Par-
teiprojekt, das nur in diesem Gewand daherkommt?« — Beisicht: »So kénnte man sa-
gen. Das Thema Islamisierung driickt die Menschen und es liegt uns politisch nahe,
also haben wir es uns ausgesucht. [...] Gerade in GroBstidten kann man damit punk-
ten! Wir haben die Marktliicke besetzt, und es ist uns der Einbruch in Schichten ge-
lungen, die wir sonst nicht erreicht hétten.« (JF vom 9.9.2008 unter http://www.jf-
archiv.de/ /200839091910.htm, Zugrift: 22.6.2011); siche auch u. a. Hausler 2008 und
Becher 2010.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 59

le Abwertungen >der islamischen Kultur< zusammengefasst werden.”” Bei der
Erhebung wird etwa ein Item mit der Formulierung »Fiir mich sind die verschie-
denen islamischen Glaubensrichtungen kaum zu unterscheiden« verwendet und
hohe Zustimmung dahingehend interpretiert, dass die befragte Person ein homo-
genes — und damit moglicherweise einseitig negatives — Bild vom Islam hat.
(Leibold/Kithnel 2006: 143 sowie 137-140) Dass aber in jedem Fall »der Islamx«
als mafgeblich herangezogen wird, wenn es um >Muslime« geht, wird nicht
problematisiert, sondern die Identifizierung muslimischer Individuen mit Islam
und entsprechende kulturalistische Zuschreibungen werden indirekt gestiitzt.”
Fehlende Zustimmung zu pauschalisierenden Aussagen wie »der Islam hat eine
bewundernswerte Kultur hervorgebracht« und »islamische und west-européische
Wertvorstellungen lassen sich miteinander vereinbaren« fliet ebenso in die
Messung ein wie die Aussage »Muslimen sollte die Einwanderung nach
Deutschland untersagt werden«’* und bildet so mit die Grundlage fiir die Erfas-
sung einer »generell ablehnenden Einstellung gegeniiber Muslimen«. (Heitmeyer
2005: 20; 23) Indem suggeriert wird, dass Menschen, die aus mehrheitlich mus-
limischen Léndern stammen, gleichsam intrinsisch mit dem Islam verbunden
seien, reproduziert man ein Verstdndnis, nach dem Menschen tiber Gruppeniden-
titdten zu definieren und nicht von »ihrer Kultur« zu trennen sind. Kultur wird

22 Vgl. die Definition bei Heitmeyer: »Islamophobie bezeichnet die Bedrohungsgefiihle
und die ablehnenden Einstellungen gegeniiber der Gruppe der Muslime, ihrer Kultur
und ihrer 6ffentlich-rechtlichen wie religiosen Aktivititen« (Heitmeyer 2005: 25) so-
wie bei Leibold und Kiihnel als »generell ablehnende Einstellungen gegeniiber Mus-
limen, pauschale Abwertungen der islamischen Kultur und distanzierende Verhaltens-
absichten gegeniiber Muslimen«, wobei das dritte Phanomen als Resultat der beiden
ersten interpretiert wird. (Leibold/Kiihnel 2006: 137)

23 Auch in der einflussreichen Definition der Commission on British Muslims and Isla-
mophobia des britischen Runnymede Trust wird »Islamophobie« primér an der Wahr-
nehmung und Haltung gegeniiber einem abstrakten »Islam« festgemacht, der unhinter-
fragt in Stellvertreterschaft fiir >die Muslime« gesetzt wird: »The term Islamophobia
refers to unfounded hostility towards Islam. It refers also to the practical consequences
of such hostility in unfair discrimination against Muslim individuals and communities,
and to the exclusion of Muslims from mainstream political and social affairs.« (The
Runnymede Trust 1997: 4; zur genaueren Erlduterung der einzelnen Merkmale von
»Islamophobie« siche ebd.: 4-12).

24 Hier stellt die Formulierung des Items allerdings selbst eine problematische Verkniip-
fung verschiedener Themen her, indem sie eine Gruppe vorgibt, die allein tiber den Is-
lam definiert wird (siehe auch Klug 2010: 23).

- am 14.02.2026, 14:40:17.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | PAULA ScHRODE

dabei an Religion gekoppelt und als homogenes Produkt religioser Eliten gefasst.
Die gesellschaftliche Anerkennung der >Gruppe« hidngt dieser Logik folgend
dann von der Frage ab, ob jene Kultur ;Bewundernswertes« hervorgebracht hat.

Eine Pressemitteilung der Universitit Miinster zur Studie Religiose Vielfalt
in Europa von 2010 trigt die Uberschrift »Deutsche sind viel weniger tolerant
gegeniiber Muslimen«. Im Text freilich ist davon die Rede, dass zwar tatséchlich
nur ein knappes Drittel der Befragten Moscheeneubauten und noch weniger Per-
sonen den Bau von Minaretten oder die Einfiihrung eines islamischen Feiertages
befiirworten, konkrete Kontakte mit Muslimen aber mehrheitlich als positiv be-
urteilt werden.” In den westlichen Bundeslindern stimmen etwa 90% dem Satz
zu: »Wenn Auslénder sich an unsere Gesetze halten, kommt es auf ihre Religion
nicht an« (Melis 2010: 2); dennoch kommuniziert das Design der Erhebung die
Pramisse, dass es beim Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft sehr wohl
zentral auf Religion ankomme.”®

Bei dieser Betonung der Bedeutung von Religion geht es weniger um die so-
zialen Auswirkungen von Religionen, als vielmehr um eine postsékulare Positi-
on, nach der Religionen und interreligiose Dialoge der zentrale Ort gesellschaft-
licher Integration sind. Wenn im Zusammenhang mit gruppenbezogener Men-
schenfeindlichkeit vor der Gefahr gewarnt wird, dass »die Wahrnehmung des Is-
lam in Deutschland durch Berichte iiber Ehrenmorde, Maddchenbeschneidungen,
Zwangsehen, Terrorzellen und HaBprediger gepragt wird« (Leibold/Kiihnel
2006: 136), so werden primédr nicht Menschen, sondern das Ansehen einer Reli-
gion ins Zentrum der Aufmerksambkeit geriickt; diese Sorge impliziert jedoch ei-
ne kulturalistische Gleichsetzung, was etwa deutlich wird, wenn wortlich von
»Menschenfeindlichkeit gegeniiber dem Islam« die Rede ist.”’” Der in einer sich

25 »Etwa drei Viertel der Westdeutschen und zwei Drittel der Ostdeutschen berichten,
sie hdtten Begegnungen mit Muslimen als angenehm empfunden.« (Melis 2010: 2)
Auch wenn konkrete Proteste gegen Moscheebau in Deutschland de facto antimusli-
misch-rassistische Ziige tragen, kann die Ablehnung von Moscheebauten nicht von
Vornherein und per se einem rassistischen Konfliktfeld zugeordnet werden.

26 In Hinblick auf den politischen Umgang mit den Ergebnissen rit der Leiter der For-
schung, Detlef Pollack, allerdings: »Wer angesichts dieser Umfrageergebnisse sagt,
»Der Islam gehort zu unserer Kultur¢, wird polarisieren. Man sollte besser sagen: >Die
Muslime gehoren zu unserer Kultur<.« (Melis 2010: 4)

27 So der Soziologe Achim Biihl zum Thema jIslamfeindlichkeit< in der Neuen Rheini-
schen Zeitung (»Islamfeindlichkeit duflert sich als gruppenbezogene Menschenfeind-
lichkeit gegeniiber dem Islam und den Muslimen«; http://www.nrhz.de/flyer/bei-
trag.php?id=16591, Zugriff: 22.6.2011); siehe auch Biihl 2010: 292: »Unter Islam-

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 61

individualisierenden, hochpluralen Gesellschaft anachronistisch anmutende An-
satz, den angemessenen Umgang mit Individuen tiber die Aufwertung einer
ihnen héufig nur zugeschriebenen kulturell-religiosen Zugehorigkeit erwirken zu
wollen, affirmiert nicht nur den normativen Anspruch von Religionen, sondern
argumentiert letztlich rassistisch.”®

Einige Autoren sprechen sich denn auch fiir eine klare konzeptuelle Tren-
nung zwischen Ablehnung des Islams und Rassismus aus.” Kritisch ist in einem
pluralen und sdkularen Kontext weniger die Ablehnung einer Weltanschauung
oder Religion, als vielmehr deren pauschale Projektion auf eine >Gruppe«.”” Den
konstruierten Charakter dieser Gruppen problematisiert das Konzept der »grup-
penbezogenen Menschenfeindlichkeit« jedoch zu wenig;’' stattdessen reprodu-

feindlichkeit verstehen wir eine intentionale sowie rationale gruppenbezogene Men-
schenfeindlichkeit, die sich in der Ablehnung des Islams und der Muslime durch die
sogenannte Mehrheitsgesellschaft dulert.« Ein skurriles Ergebnis dieses Denkens war
die Mahnung des deutschen Auflenministers Guido Westerwelle anldsslich von Freu-
denbekundungen iiber die Tétung Osama bin Ladens, »religiose Kulturen zu achten
und den Islam zu respektieren« (Spiegel Online vom 4.10.2011, Merkels Freude em-
port Kritiker http://www.spiegel.de/politik/deutsch land/0,1518,760500,00.html, Zug-
riff: 22.6.2011).

28 Zu dem Problem eines »methodischen Rassismus« siehe Eickhof 2010: 19 ff.

29 Ilka Eickhof pladiert fur eine Entkopplung von >Islam¢ und antimuslimischem Ras-
sismus und fordert, zur Decodierung des gesellschaftlichen Phdnomens statt von »Is-
lamophobie« von »antimuslimischem Rassismus« zu sprechen: Darunter sei nicht Re-
ligionskritik zu verstehen, sondern »Praktiken als Folge rassistischer Stereotype« ge-
geniiber allen Personen, die unter den Kategorien »muslimisch, »arabisch, »tiirkisch¢
oder »deutsch-tiirkisch« subsumiert werden; gleichwohl schlieit dieser Ansatz Korre-
lationen oder kausale Zusammenhinge zwischen antimuslimisch-rassistischen Prakti-
ken und einer negativen Haltung gegeniiber dem Islam nicht aus. (Eickhof 2010: 43
ff.) Vgl. auch Bielefeldt, der von »Muslimfeindlichkeit« spricht und anmahnt, anstelle
der Religion die Menschen in den Mittelpunkt der Debatte zu riicken. (Bielefeldt
2010)

30 Obwohl etwa der Katholizismus in protestantisch gepriagten Landstrichen sowie siku-
laren Milieus ein zum Teil duflerst schlechtes Image hat, existiert heute — anders als zu
Zeiten des Kulturkampfes im 19. Jahrhundert — keine nennenswerte Diskriminierung
von Katholiken.

31 Vgl. noch einmal die Definition von »Islamophobie« bei Heitmeyer: »Islamophobie

bezeichnet die Bedrohungsgefiihle und die ablehnenden Einstellungen gegeniiber der

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | PAULA SCHRODE

ziert das Konzept der »Islamophobie« kulturalisierende Demarkationslinien und
ladt sie mit essentieller gesellschaftlicher Bedeutung auf. Diese Perspektive er-
klirt, weshalb die Offentlichkeit hierzulande iiberrascht reagiert, wenn in musli-
mischen Lindern Protestierende explizit nicht fiir Religion, sondern fiir indivi-
duelle Freiheitsrechte auf die Strafle gehen.

Die Gleichsetzung von Islam und Muslimen ist nicht allein dadurch heikel, dass
weite Teile der Bevolkerung eine distanzierte bis ablehnende Haltung zum Islam
pflegen. Wie oben gezeigt wurde, liegt eine weitere Problematik der Kulturali-
sierung oder >Religionisierung« von Individuen darin, dass sie unter Umsténden
autoritdre Identitdtszuschreibungen innerhalb religioser Communities bestirkt.
Eine wissenschaftliche Beschreibung und Analyse muss auf innerreligise
Machtstrukturen aufmerksam machen: Einheit und Homogenitit sind wirkméch-
tige religiés-normative Narrative, wihrend die reale Heterogenitét konfliktreich
ist und von denjenigen, die sich zu Sprechern der >Gruppe« machen, tendenziell
unterdriickt und unsichtbar gemacht wird.**

Vorstofe zur Institutionalisierung von Differenz im Sinne einer >Kultursen-
sibilitdt« konnen gerade die Fortschreibung rassistischer Muster und eine Zemen-
tierung wechselseitig exkludierender Gruppenzugehdrigkeiten bewirken — und
damit das Gegenteil dessen, was sie intendieren.” Terkessidis hat darauf hinge-
wiesen (Terkessidis 2004: 54 f.), dass Theorien zu »Fremdenfeindlichkeit« nicht
nur unkritisch Strukturen von Rassismus reproduzieren, sondern dass einige Au-

Gruppe der Muslime, ihrer Kultur und ihrer 6ffentlich-rechtlichen wie religiosen Ak-
tivititen.« (Heitmeyer 2005: 25)

32 Vgl. hierzu die prinzipielle Kritik Haideh Moghissis: »Whatever their intent, argu-
ments which assert the right of different cultures to establish, define and exercise their
own standards, meanings and principles play directly into the hands of political and
economic elites, religious leaders and authoritarian regimes, and, above all, funda-
mentalists, who argue, for their own purposes, that the notion of human rights is >cul-
ture-bound« and Western, that international measures for human rights are imperialist
ploys.« (Moghissi 1999: 62)

33 Vgl. Petra Klug zur Ablehnung des Zivilcourage-Preises durch die amerikanische Phi-
losophin und Gendertheoretikerin Judith Butler auf dem Berliner Christopher Street
Day 2010: Wihrend Butler ein Zeichen gegen antimuslimische Tendenzen bei den
Veranstaltern setzen wollte, zeigt Klug, wie Butler in ihrer Argumentation ihrerseits
problematische kulturalistische Grenzziehungen vornimmt, die im Widerspruch zu ih-
rem antirassistischen Impetus wie auch ihrem Kampf fiir sexuelle Freiheit stehen.
(Klug 2011)

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 63

toren sogar fiir eine Neudemarkation der Grenzlinien und bewusste Identitétspo-
litik als vermeintliche Abhilfe gegeniiber Fremdenfeindlichkeit plddiert haben:

»[...] [A]ls >Losung¢ fir die »Fremdenfeindlichkeit< wird eine Restauration des Unter-
schiedes und der Grenze angeboten. Zwar sind das Eigene und das Fremde angeblich rela-
tiv voneinander abhingig, doch am Ende empfiehlt man eine Art Segregation: Ethnische,
kulturelle Identitét fiir >uns< auf der einen Seite, intakte, >fremd< bleibende >Fremdheit« auf
der anderen. Solche Vorschldge verschrianken sich, ohne dass es den Autoren deutlich

wird, mit dem, was in der jiingeren Literatur Neorassismus genannt wird.« (Ebd.: 56)

Terkessidis betrachtet »die Einstufung einer Personengruppe als »minderwertig«
oder das Element der Bewertung von Differenz« nicht als notwendige Bedin-
gungen, um von Rassismus sprechen zu konnen; gerade die Artikulationsformen
des »neuen Rassismus« hiiteten sich ja vor solchen Einstufungen und betonten
»ganz heterophil« die »Uniiberschreitbarkeit der Differenz«. (Ebd.: 82) In einer
sich pluralisierenden Gesellschaft bergen Tendenzen zur Neumarkierung von
Gruppenidentitédten jedoch gewisse Gefahren.

Wo ein konservativ-romantischer multikulturalistischer Diskurs die Grenzen
»der Kulturen< von auflen stabilisiert, riicken als >authentische« Referenzen
schnell hegemoniale Stimmen in den Vordergrund, denen die Definitionsmacht
etwa iiber die besonderen Bediirfnisse »der Muslime« zugeschrieben wird.”* Be-
sonders sensibel sind derartige Prozesse im Bereich der Pragung von Kindern
und Heranwachsenden. So kritisierten der Berliner Frauenverein »Papatya« und
der »Turkische Bund in Berlin-Brandenburg« eine Handreichung des Berliner
Senats von 2010, die im Sinne der Konfliktentschiarfung dafiir pladiert, an Schu-
len Raum fiir religiose Praktiken zuzulassen. Nicht nur Fasten und Beten sollten
ermoglicht werden, sondern zu einem gewissen Grad auch Formen von Ge-
schlechtersegregation, die mit einer problematisierenden Markierung und Auf-
ladung in erster Linie weiblicher Geschlechtlichkeit einhergehen; auch solle die
Ausgestaltung des Sexualkundeunterrichtes auf Befindlichkeiten konservativer

34 »In supporting the rights of minority cultures and indigenous traditions, we should ask
ourselves: do we know with any precision whose cultures and whose rights to self-
expression we are supporting? What are the social and political contexts and power re-
lations behind particular forms of cultural expression? Who assumed the authority for

cultural representation in particular cases, and why?« (Moghissi 1999: 59)

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | PAULA SCHRODE

Eltern Riicksicht nehmen.”® Dadurch wird jedoch festgeschrieben, dass zu »Mus-
limenc¢ ein spezifischer Umgang mit Sexualitidt und dem eigenen Koérper gehort
und dass Kinder aus muslimischen Familien entsprechend in >ihre« Geschlecht-
lichkeit zu sozialisieren seien. Die Handreichung geht auch auf Konfliktfelder
ein, die auf religiose Priagungen zuriickgefiihrt werden. Hier werden dem Lehr-
personal theologische Argumentationsansétze zur Abhilfe geliefert: Ein religio-
ser Diskurs soll also an staatlichen Schulen als paralleles normatives Referenz-
system dienen, und je nach Herkunft wiirden Kinder in unterschiedlichen kultu-
rellen Sprachen gefestigt und unterwiesen. Es lieBen sich weitere Beispiele die-
ser Art anfithren — nicht zuletzt die Vision, Imame zu Schliisselfiguren der In-
tegration auszubilden.*® Auf vielfiltigen gesellschaftlichen Ebenen werden so im
konzertierten Handeln religioser Autorititen, medialer Diskurse und politisch
Verantwortlicher aus Menschen mit bestimmten Herkunftsmerkmalen >Muslime«
gemacht.

FaziT

Wihrend der Islam als normativer Bezugsrahmen einem dominierenden religio-
sen Selbstverstandigungsdiskurs zufolge keine Rassismen entlang ethnischer
Herkunft und Hautfarbe zulésst, so werden in demselben Diskurs doch repressi-
ve Strukturen von Diskriminierung, stereotypen Zuschreibungen und sozialer
Rollen- und Gruppenzuordnung auf Grundlage von Geschlecht und religiésem
Bekenntnis bzw. sozioreligioser Herkunft erzeugt. Andererseits neigt auch der
gesamtgesellschaftliche Diskurs iiber den Islam sowohl in seinen kritischen als
auch in seinen affirmativen Auspragungen dazu, bestimmte Herkunftsmilieus
vorrangig Uber religiose Zugehorigkeit zu definieren. Aus diesen Befunden er-
geben sich im Wesentlichen zwei gesellschaftliche Herausforderungen: Zum ei-
nen sollten religiose Milieus Félle von genderbezogener Gewalt, Drohungen ge-
geniiber Abweichlern oder Verunglimpfungen Andersglédubiger nicht nur der in-
dividuellen Verantwortung Einzelner zuweisen, sondern auch zum Anlass neh-
men, das eigene Verhiltnis zu normativen Traditionen zu {iberdenken, die be-

35 Senatsverwaltung 2010: 6-21; zur Kritik siehe taz vom 29.9.2010, »Lehrer wollen
nicht keusch sein« (http://www.taz.de/1/berlin/artikel/1/lehrer-wollen-nicht-keusch-
sein/, Zugriff: 22.6.2011).

36 Vgl. Vortrag »Integration vorbeten — Aus- und Weiterbildung von Imamen als Integ-
rationsférderung« von Mark Bodenstein am 21.9.2010 auf dem 31. Deutschen Orien-

talistentag in Marburg.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 65

stimmte Praktiken der Diskriminierung und Grenzziehung nicht nur unterstiitzen,
sondern sogar einfordern; zum anderen muss Kritik von Muslimen wie Nicht-
muslimen dabei gleichermaBen als legitimer Bestandteil gesamtgesellschaftli-
cher Selbstverstindigungsprozesse, nicht aber als Angriff auf eine imaginierte
»Gruppe« sowohl vorgetragen als auch gehort werden.

Wie schwierig dies ist, wurde an Reaktionen auf den diesem Beitrag zugrun-
deliegenden Vortrag deutlich. Wahrend es Konsens dariiber gab, dass antimus-
limischer Rassismus existiert und daher problematisiert und weiter erforscht
werden muss, wurde als Reaktion auf die Rede von Rassismen im Islam sogleich
die Sorge geduBert, hier werde Muslimen pauschal Unrecht getan. Um jedoch
den Islam, vor allem aber >die Muslime« endlich in der Gesellschaft rankommenc
zu lassen, muss das sorgsam gehiitete Denken, Sprechen und Handeln in kultura-
listisch aufgeladenen Grenzen iiberwunden werden, das unkritisch die sozialen
Demarkationslinien religiéser Diskurse reproduziert und sich fiir das jeweils Da-
hinterliegende nicht interessiert. Um einen freien Umgang mit Identitdten und
Lebensentwiirfen unabhéngig von der Herkunft von Individuen zu gewéhrleis-
ten, ist gleichermafen Zuriickhaltung dabei geboten, pauschale Urteile zu féllen,
wie auch entlang von Kulturgrenzen spezifische Bediirfnisse und Eigenschaften
wahlweise zuzuschreiben oder abzusprechen und Rollen zuzuweisen. Vor die-
sem Hintergrund ist paradoxerweise gerade als Beitrag zum Kampf gegen Ras-
sismus darauf zu achten, nicht aus einem kulturalistischen Vorverstindnis heraus
die Parameter des Rassismus prinzipiell auf jede Islamdebatte zu projizieren. So
lieBe sich zu einer Debattenkultur gelangen, die auf dem Bewusstsein einer ge-
meinsamen Verantwortung fiir Strukturen in der Gesellschaft basiert.

LITERATUR

Anjum, Ovamir (2007): »Islam as a Discursive Tradition: Talal Asad and His In-
terlocutors«. In: Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle
East 27/3, 656-672.

Asad, Talal (1986): The Idea of an Anthropology of Islam. Washington, DC.

Becher, Philip (2011): »Der Islam als Feindbild in neurechter Periodika. Blau-
pausen extrem rechter Islamfeindlichkeit in >Europa vorn« und >Signal«. In:
Farid Hafez (Hg.), Jahrbuch fiir Islamophobieforschung 2011. Innsbruck u.
a., 99-115.

Bielefeldt, Heiner (2010): »Facetten von Muslimfeindlichkeit. Differenzierung
als Fairnessgebot«. Vortrag auf der Deutschen Islamkonferenz, http://www.
deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/DIK/Downloads/

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | PAuLA ScHRODE

Sonstiges/vortrag-bielefeldt,templateld=raw,property=publicationFile.pdf/
vortrag-bielefeldt.pdf (Zugriff: 22.6.2011).

Bilmen, Omer Nasuhi (0.J.) [ca. 2004]: Feinheiten Islamischen Glaubens. Isla-
mischer Katechismus. [Bochum].

Breuer, Rita (2008): Familienleben im Islam. Traditionen, Konflikte, Vorurteile.
Freiburg i.Br. u. a.

Brodkorb, Matthias (2010): »Islamfeindschaft als »Eisbrecher< nutzen — Die NPD
schérft ihr Feindbild fiir kiinftige Wahlen«. In: Endstation rechts, www.end
station-rechts.de/index.php?option=com_k2&view=item&id=4414:islam
feindschaft-als-eisbrecher-nutzen-die-npd-sch%C3%A4rft-ihr-feindbild-
%C3%BCr-k%C3%BCnftige-wahlen&Itemid=384 (Zugriff: 22.6.2011).

Biihl, Achim (2010): Islamfeindlichkeit in Deutschland. Urspriinge, Akteure,
Stereotype. Hamburg.

Cohen, Mark (1994): Under Crescent and Cross. The Jews in the Middle Ages.
Princeton, NJ.

Eickhof, Ilka (2010): Anti-muslimischer Rassismus in Deutschland. Theoretische
Uberlegungen. Berlin.

Elyas, Nadeem (1997): »Die neue Seele Europas ist interreligios«. In: Interkultu-
reller Rat in Deutschland e.V. (Hg.), Religionen fiir ein Europa ohne Rassis-
mus. Frankfurt a. M., 25-29.

Foucault, Michel (1973): Archdologie des Wissens. Frankfurt a. M.

Gast, Wolfgang (2002): »Anhaltende Beklemmung. 12 Monate nach dem 11.
September«. In: Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Deutsche Zustdnde. Folge 1. Ber-
lin, 230-236.

Hall, Stuart (1994) [1980]: »Rasse«, Artikulation und Gesellschaften mit struk-
tureller Dominante«. In: Ders., Rassismus und kulturelle Identitit. Ausge-
wdhlte Schriften, Band 2. Hamburg, 86-136.

Haug, Sonja/Miissig, Stephanie/Stichs, Anja (2009): Muslimisches Leben in
Deutschland, im Auftrag der Deutschen Islam Konferenz. Niirnberg.

Hausler, Alexander (2008): Rechtspopulismus in Gestalt einer »Biirgerbewe-
gung«. Struktur und politische Methodik von PRO NRW und PRO
DEUTSCHLAND. Diisseldorf.

Heitmeyer, Wilhelm (Hg.) (2002-2010): Deutsche Zustinde, 8 Bénde, Berlin.

Heitmeyer, Wilhelm (2005): »Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit. Die
theoretische Konzeption und empirische Ergebnisse aus den Jahren 2002,
2003 und 2004«. In: Ders. (Hg.), Deutsche Zustdnde. Folge 3. Berlin, 13-36.

Kerner, Ina (2009): »Alles intersektional? Zum Verhéltnis von Rassismus und
Sexismus«. In: Feministische Studien 2, 36-50.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAM UND RASSISMUS IN DEUTSCHLAND | 67

Klug, Petra (2010): Feindbild Islam? Der Diskurs iiber Muslime in Bundestags-
debatten vor und nach dem 11. September. Marburg.

Klug, Petra (2011): »Raster des Kulturalismus. Islamfeindlichkeit, Homophobie
und Judith Butler«. In: Farid Hafez (Hg.), Jahrbuch fiir Islamophobiefor-
schung. Innsbruck u. a. , 55-63.

Leibold, Jirgen/Kiihnel, Steffen (2006): »Islamophobie. Differenzierung tut
not«. In: Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Deutsche Zustdnde. Folge 4. Berlin, 135-
155.

Melis, Viola, van (2010): »Deutsche sind viel weniger tolerant gegeniiber Mus-
limen«. Umfrage zu religioser Vielfalt in Europa zeigt integrationspolitisch
brisante Ergebnisse, Pressemitteilung des Exzellenzclusters Religion und
Politik der WWU Miinster. Miinster.

Moghissi, Haideh (1999): Feminism and Islamic Fundamentalism. The Limits of
Postmodern Analysis. London — New York.

[Okusan o. J., ca. 2005]: Ilmihal. Der gelebte Islam. Frankfurt a. M.

Peucker, Mario (2010): »Islamfeindlichkeit — die empirischen Grundlagen«. In:
Thorsten Gerald Schneiders (Hg.), Islamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen der
Kritik verschwimmen. Wiesbaden.

Posor, Andrea/Meyer, Christian (2009): »Deutschenfeindlichkeit in Schulen.
Uber die Ursachen einer zunehmenden Tendenz unter tiirkisch- und ara-
bischstimmigen Jugendlichen«. In: blz 11 (http://www.gew-berlin.de/blz/-
19635.htm, Zugriff: 22.6.2011).

Rassoul, Muhammad Ahmad (1979): Die Briiderlichkeit im Islam. [KSln].

Roy, Olivier (2006): Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwur-
zelung und Radikalisierung. Miinchen.

The Runnymede Trust (1997): Islamophobia. A Challenge For Us All, London.

Senatsverwaltung fiir Bildung, Wissenschaft und Forschung (Hg.) (2010): Islam
und Schule. Handreichung fiir Lehrerinnen und Lehrer an Berliner Schulen.
Berlin.

Spuler-Stegemann, Ursula (1998): Muslime in Deutschland. Nebeneinander oder
Miteinander? Freiburg i.Br u. a.

Tiesler, Nina Clara (2006): Muslime in Europa. Religion und Identitdtspolitiken
unter verdnderten gesellschaftlichen Verhdltissen. Berlin — Miinster.

Terkessidis, Mark (2004): Die Banalitdt des Rassismus. Migranten zweiter Ge-
neration entwickeln eine neue Perspektive. Bielefeld.

Toprak, Ahmet (2007): Das schwache Geschlecht — die tiirkischen Mdnner.
Zwangsheirat, hdusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre. Freiburg i.Br.

- am 14.02.2026, 14:40:17.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | PAULA SCHRODE

Waardenburg, Jacques (2000): »Normative Islam in Europe«. In: Felice Dassetto
(Hg.), Paroles d’islam. Individus, sociétés et discours dans [’islam européen
contemporain. Maisonneuve — Larose, 49-68.

Winker, Gabriele/Degele, Nina (2009): Intersektionalitit. Zur Analyse sozialer
Ungleichheiten. Bielefeld.

- am 14.02.2026, 14:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

