Teil I -
Grundlagen: Kulturgeschichtliche, medienpsychologische,
-ethische und -rechtliche Zuginge

hittps://deLorg/10.5771/5783748021639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748921639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Marchen zur App: Kindheiten im historischen Wandel

Regina Ammicht Quinn

Abstract

Wihrend die Vorstellung von Kindheit als eigener Lebensphase historisch
relativ neu ist, hat der Medienwissenschaftler Neil Postman schon fiir das
Ende des 20. Jahrhunderts das Ende der Kindheit vorhergesagt. Dieses En-
de der Kindheit ist fiir ihn an die Medialisierung von Kindheiten gebun-
den und ein ,,disaster of the first order.

Nun sind Kindheiten heute nicht zu Ende. Aber kontinuierliche Verinde-
rungen machen es ndtig, auch einen historischen Blick auf Kinder und
Kindheiten zu werfen. Dabei wird deutlich, dass historische Phanomene
nicht verschwunden sind, sondern neu gemischt werden und an unter-
schiedlichen Stellen und in veranderter Form wieder zutage treten. Dieser
kulturelle Wandel macht deutlich, dass Kindheiten kein naturgegebenes
Phinomen, sondern Zuschreibungen sind — dhnlich wie Zuschreibungen
zu Geschlechterrollen oder ethnischen Zugehorigkeiten. Kindheit als Zu-
schreibung aber bedeutet, dass kontinuierlich nach den Werten dieser Zu-
schreibung und der Hierarchisierung dieser Werte gefragt werden muss.
Diese Hierarchisierungen von Werten dirfen nicht einfach YouTube,
Google Classroom oder einer auf Kinder zielende Werbung tiberlassen
werden. Denn an diesen Hierarchisierungen entscheidet sich, ob Kindhei-
ten in gerechter und einer demokratischen Gesellschaft angemessener Wei-
se ermoglicht werden konnen.

1. Vom Ende der Kindbert

Kindheiten verindern sich momentan in rasantem Tempo. Manche Kin-
der und Jugendliche bewohnen Welten, die ihre GrofSeltern, aber auch
ihre Eltern noch nicht kannten — eine Welt der Online Spiele, des kontinu-
ierlichen und unmittelbaren schriftlichen, gesprochenen oder bildlichen
Kontakts zu anderen, eine Welt des einfachen Zugangs zu Wissen und
Fehlinformationen, zu Phinomenen, die nur im Virtuellen existieren und

23

hittps://deLorg/10.5771/5783748021639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regina Ammicht Quinn

zu virtuellen Phanomenen, die erheblichen Einfluss auf das Selbstbewusst-
sein, die Entwicklung und das Selbstwertgefithl von Kindern und Jugend-
lichen haben.

Kindheiten aber haben sich schon immer verdndert. Kindheiten waren
schon immer plural, unterschiedlich an unterschiedlichen Standorten, in
unterschiedlichen sozialen Schichten, Bildungskontexten und politischen
Situationen.

Mit Blick auf Mitteleuropa waren in den letzten drei Jahrzehnten vor al-
lem zwei Phinomene die Treiber der rasanten Verinderungen: neue Vor-
stellungen von Elternschaft und damit auch neue Familienstrukturen, und
die Entwicklung hin zu einer digitalisierten Gesellschaft.

Das Wort ,Neue Beelterung® war eines der Kandidaten fiir das Unwort
des Jahres 1997, ein Jahr, nachdem mit ,,Dolly“ das erste Hausschaf ge-
klont wurde. Beides, der Fortschritt in der Genforschung und der Versuch,
eine Sprache fiir neue soziale Lebensformen zu finden, gehoren zusam-
men. Neue Formen der Elternschaft konnen biomedizinisch hergestellt
werden, und damit wandeln sich die Bilder- und Symbolwelten dessen,
was ein Kind ist, welche Rolle und welche Raume ihm zugeschrieben wer-
den. Wenn diese Bilder- und Symbolwelten, aber auch die Raume digitali-
siert werden, multiplizieren sie sich. Neue Sichtbarkeiten, Orientierungen
und Machtverhaltnisse entstehen.

Daher ist es sinnvoll, die aktuellen Fragen von Uberwachung und Pri-
vatheit von Kindern auch in einen historischen Kontext zu stellen. Es gab
Zeiten, in denen Privatheit oder Uberwachung keine oder eine andere Be-
deutung hatten.

Erik Erikson beschreibt in ,,Childhood and Society” (1950) die Abhén-
gigkeit individueller Erziehung von historischen Wandlungsprozessen.
Kontext und Kultur sind treibende Faktoren fiir die Konstitution der Le-
bensphasen, in denen ein Kind den Sinn fiir das Selbst und die eigene
Identitat entwickelt. 35 Jahre spiter nimmt Neil Postman Erikson beim
Wort: Kindheit ist geprigt durch die neue mediale Umgebung. Und diese
mediale Umgebung fiihrt zum Verschwinden der Kindheit:

»...a new media environment, with television in its center, is leading
to a rapid disappearance of childhood in North America. [... Clhild-
hood will probably not survive the end of this century; and [...] such a
state of affairs represents a social disaster of the first order.” (Postman
1985: 286)

Postmans Diskussion bezieht sich in den 1980er Jahren insbesondere auf
die Rolle des Fernsehens in der Gesellschaft und fiir die Familien. Was aus
heutiger Sicht noch fast nostalgische Vorstellungen weckt, ist fiir Postman

24

https://dol.org/10.5771/9783748921639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Mdrchen zur App: Kindbeiten im historischen Wandel

Anzeichen einer Kultur, die sich der Technologie unterwirft; Technik sei
nicht mehr die Unterstiitzung des Menschlichen, sondern werde zur kul-
turprigenden Handlungsmacht (Postman 1992).

Die Vorstellung der Kindheit als eigener Lebensphase ist relativ neu
(Winkler 2019). Folgen wir Postman, ist sie aber auch schon wieder zu En-
de. Falls das so ist: Welche Kindheit wire das gewesen? Und gibt es in der
Folge neue Kindheiten?

2. Der Schutz von Kindern: Freiheit und Sicherbeit

Die Art und Weise, wie Kinder geschitzt werden, welcher Schutz fir sie
als notwendig und welche Mittel als angemessen geachtet werden, sind ein
Anzeichen dafiir, wie Kindheiten wahrgenommen und gestaltet werden.

In manchen Kindheiten mussten Kinder vom Spielen nach Hause kom-
men, wenn die Straffenlampen angingen. In anderen Kindheiten haben El-
tern die Moglichkeit, ihre Kinder mit Hilfe von Tracking-Technologien
kontinuierlich zu , begleiten®.

Die Prothelis AG verkauft Tracking Devices fiir ,Hunde, Kinder, Sport
und Wertsachen® (www.prothelis.de). Fir Kinder ist die ,GRETA App“
gedacht, eine Tracking Software mit einem Ortungsgerit, das sich ,in der
kleinsten Hosentasche® verstauen lasst. Damit werden ,,Zaune unsichtbar®
(ebd.), ein Spielgebiet lasst sich individuell festlegen, und die Eltern wer-
den benachrichtigt, wenn das Kind den Bereich verlisst. Die Eltern kon-
nen auch, so die Website, mit Anrufen ,frithzeitig bei unerwarteten Bewe-
gungen des Kindes“ gewarnt werden (ebd.).

Was auch immer fir erwartbare Bewegungen in die Technologie einge-
schrieben sind: Die App macht - reprisentativ — deutlich, dass Kindheiten
heute auf vielen Ebenen tiber das Gewihren von Freiheit und das Fordern
von Sicherheit verhandelt werden. Mit der GRETA App soll Freiheit durch
Sicherheit hergestellt werden. In den technischen und nicht-technischen
Diskursen zu Freiheit und Sicherheit aber wird haufig nicht bertcksich-
tigt, dass eine Guiterabwéigung zwischen Freiheit und Sicherheit nicht und
nie ausreichend ist; hier missen auch andere Giiter, Prinzipien und unter-
schiedliche Kontexte berticksichtigt werden, fir Kindheiten beispielsweise
die Fragen nach Sicherheit und Privatheit, Sicherheit und der Herausbil-
dung von Individualitit, Sicherheit und Wachstumschancen und anderes.

Die Geschichten, die als Werbung fiir die GRETA App erzihlt werden,
unterscheiden sich deutlich von den Geschichten, in denen Gretel (und
ihr Bruder Hansel) eine Rolle spielen. Das Marchen ist eine der iltesten Er-
zahlformen und transportiert damit Bilder, Emotionen und die Fantasie

25

hittps://deLorg/10.5771/5783748021639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


http://www.prothelis.de
https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.prothelis.de

Regina Ammicht Quinn

friherer Zeitalter mit. Dies geschieht in einem der berithmtesten Mérchen
Europas in der Besetzung von zwei unschuldigen Kindern, zwei bdsen
Frauen ((Stief)Mutter und Hexe) und einem schwachen Vater vor dem
Hintergrund einer Hungersnot.

Im 19. Jahrhundert hat dieses Marchen Konjunktur:

Die Gebrider Grimm (Grimm/Grimm 1812-1858) bringen das Mar-
chen in die erste schriftliche Form. In der ersten Fassung 1812 schicke die
Mutter die Kinder in den Wald, weil das Essen nicht mehr fur alle reicht.
Sie treffen auf die Hexe, die Hansel masten und essen will, Gretel totet die
Hexe, und die Kinder finden wieder nach Hause, wo die Mutter inzwi-
schen gestorben ist. Die zweite Fassung 1819 malt den Rickweg der Kin-
der und die Re-Integration in eine Normalitat breiter aus. In der Fassung
von 1840 ist es nicht mehr die Mutter, die die Kinder los werden will, son-
dern die Stiefmutter (vgl. dazu Bluhm 2012).

1893 wird Humperdincks Oper ,Héinsel und Gretel* (Libretto: Adel-
heid Wette) in Weimar uraufgefithrt — bis heute eines der am haufigsten
gespielten Stiicke im Opernrepertoire. In dieser spatromantischen Form
(und mit Ricksicht auf das deutlich sensiblere Weimarer Publikum) ver-
andern sich die familiaren Verhiltnisse und mit ihnen das Verstandnis von
Kindheit. Zwar sind Mutter und Vater keineswegs Rollenvorbilder — die
Mutter jahzornig, der Vater betrunken; beides ist mit einer eindeutigen
Klassenzugehorigkeit verbunden. Die Liebe der Eltern zu den Kindern
aber wird nicht in Frage gestellt. Die Oper zeigt, wie die Mutter die Kinder
zum Beerensuchen in den Wald schickt. Die Kinder finden nicht zurtick.
Die Eltern suchen tberall nach ihnen. Und die Kinder, die nun im dunk-
len Wald tbernachten miissen, singen den Abendsegen, dessen 14 Englein
auch dramaturgisch auf der Bihne erscheinen:

Abends will ich schlafen gehn,
Vierzehn Engel um mich stehn:
Zwei zu meinen Haupten,
Zwel zu meinen Fufen,
Zwei zu meiner Rechten,
Zwei zu meiner Linken,
Zweie, die mich decken,
Zwele, die mich wecken,
Zweie, die mich weisen,
Zu Himmels-Paradeisen.
(2. Akt)

Alleine im Wald zu tGbernachten scheint fiir die Geschwister Humper-
dinck und Wette und das Weimarer Publikum problematisch zu sein —

26

https://dol.org/10.5771/9783748921639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Mdrchen zur App: Kindbeiten im historischen Wandel

darum gibt es schiitzendes Personal: eine ganze Schutzmauer aus Engeln.
Spatestens seit Norbert Elias die Privatisierung und Intimisierung des
Schlafes als eines der Kennzeichen des Zivilisationsprozesses beschrieben
hat (Elias 1976: 219-230), erscheint diese Situation ziemlich beengt: ein En-
gel oder auch zwei sehr gerne. Aber vierzehn davon? Diese Uberzahl an
Schutzpersonal bringt in der Beengtheit eine eigene Freiheit hervor: die
Freiheit, sicher im Wald zu schlafen.

Und die Hexe selbst wird am Ende in Lebkuchen verwandelt.

Dieselbe Geschichte — Eltern, zwei Kinder, Not, Gefahr und Uberwin-
dung der Gefahr — zeigt in kleinen Verschiebungen der Grundelemente,
wie sich innerhalb eines Jahrhunderts die Vorstellung von Kindheit veran-
dert hat: In der 1812 veroffentlichten Version sind die Kinder eine Last, in
der nichsten Version wird der Rickweg und damit die Wiederaufnahme
in die Familie linger und aufregender. Dann, 1840, dndert sich der Blick
auf die Mutterliebe: Keine ,richtige® Mutter wiirde ihre Kinder in die Ge-
fahr schicken; sie wird also zur Stiefmutter. Und im Ausgang des 19. Jahr-
hunderts ist dann der Blick auf die Kinder ein anderer: Die Erwachsenen
sind zustindig fiir die Sicherheit der Kinder, religiése Vorstellungen (und
das heifst auch: Vorstellungen von transzendentem, herbeirufbarem
Schutz) helfen dabei, und alles wird gut — auch weil es zu Beginn nie so
schlecht war. Die GRETA App, die ebenfalls einen Schutzraum fiir Kinder
herstellt, ist ein logischer (iber)nachster Schritt.

3. Kindbeitskonzepte im Widerstreit

Wenn die Geschichte der Kindheit erzahlt wird, stofft man auf zwei eta-
blierte, aber widerspriichliche Narrative: Philippe Aries zeichnet in seiner
Geschichte der Kindheit 1960 (D 1975) die Zeit vom 11. bis zum 17. Jahr-
hundert und den darauffolgenden Wandlungsprozess nach. Aries, ein en-
ger Freund Foucaults, interessiert sich dafiir, wie Mentalititen rekonstru-
iert werden konnen. Bis zum 17. Jahrhundert findet er im Material, das er
bearbeitet — vor allem Malerei und Traktate — keine aus der Erwachsenen-
welt abgegrenzten und herausgehobenen Kinder. Das gilt auch fiir das am
meisten gezeigte Kind, das Jesuskind, das haufig Gesicht und Gestus eines
Erwachsenen hat, auch dort, wo in den Madonnendarstellungen deutlich
erotische Motive vorhanden sind. Kinder, so Aries, waren, sobald sie lau-
fen konnten, in den gemeinsamen Haushalt und dessen Aufgaben inte-
griert. Es gab keine Sonderbereiche des Kindseins: keine spezifische Klei-
dung, Nahrung oder Unterhaltung. Das gemeinschaftliche Leben zog alle
Stinde und Altersstufen in einen Sog, mit einem gefithlsmifig lockeren

27

hittps://deLorg/10.5771/5783748021639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regina Ammicht Quinn

Band zwischen Eltern und Kindern. Die Kinder, beschreibt Ari¢s, waren
frei, ohne vernachlassigt oder verachtet zu werden. Im Ubergang zur Neu-
zeit, in der Renaissance, wird das Kind aus der Gesellschaft der Erwachse-
nen gerissen. Nun wird strenge Kontrolle zur Grundlage jeder Erziehung,
die auf Disziplinierung und Standardisierung des Korpers zielt: ,Die Lei-
denszeit der Kinder beginnt mit der Erfindung der Kindheit.“ (Arie¢s 1975:
82)

Die Gegengeschichte wird von Psychohistoriker Lloyd deMause erzéhlt.
1974 erscheint sein Buch ,, The History of Childhood®, das in Deutschland,
provokativ, ,Hort ihr die Kinder weinen® (deMause 1980) heiflt. Die Ge-
schichte, die deMause tber die Kindheit erzdhlt, ist ein ,Alptraum, aus
dem wir gerade erst erwachen. Je weiter wir in der Geschichte der Kind-
heit zuriickgehen, desto unzureichender wird die Pflege der Kinder, die
Firsorge fir sie, und desto grofer wird die Wahrscheinlichkeit, daf Kin-
der getotet, ausgesetzt, geschlagen, gequilt und sexuell milbraucht wur-
den“ (deMause 1980: 12). Erst heute gelingt es, so deMause, eine Bezie-
hungsform der Unterstiitzung zu entwickeln, in der akzeptiert wird, dass
das Kind ,,besser als seine Eltern weifS, was es braucht“ (deMause 1980: 84).

Beide Positionen und Deutungen sind grundlegend kritisiert worden.
Es sind zwei unterschiedlich idealisierte Konzepte. Denn es gab mit grofler
Sicherheit keine Epoche, die Kindern gegentber vollig gleichgiltig war.
Der historische Wandel ab dem 17. Jahrhundert war ein diskontinuierli-
cher Wandel iiber lange Zeitraume hinweg und voller Briiche; es war ein
Wandel, der sich entlang vielfaltiger Praktiken von Klasse, Schicht, Ge-
schlecht, Nationalitit, regionaler Verankerung und kulturellen Uberliefe-
rungen bis heute erstreckt. Wihrend dieser Zeit haben sich spezifische
Vorstellungen von Kindheiten herausgebildet, symbolisch gekennzeichnet
durch eigene Kleidung, eigene Raume, eigens wahrgenommene Bediirfnis-
se und die Abtrennung von Sexualitit.

Aries‘ Einzelanalysen aber liegt eine entscheidende Erkenntnis zugrun-
de: Kindheit ist kein nattrliches, sondern ein historisches Phanomen. Es
gibt in allen Gesellschaften Kinder — aber nicht jede Gesellschaft hat eine
Vorstellung von Kindheit oder gar ahnliche Vorstellungen von Kindheit
(vgl. im Uberblick Winkler 2019). Damit ist sein Werk auch politisch zu
lesen — als Kritik an der in den 1950er Jahren verbreiteten traditionalisti-
schen These vom Zerfall der Familie (Winkler 2017: 23). Kinder, Kindsein
und Kindheit werden in dem langen Ubergang hin zur Moderne in neuer
Weise in den Blick genommen und reflektiert. Zugleich wird die Ge-
schichte der Kindheit historisch fast ohne Ausnahme als Geschichte der
wohlsituierten und weiflen Kinder erzihlt.

28

https://dol.org/10.5771/9783748921639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Mdrchen zur App: Kindbeiten im historischen Wandel

4. Das Kind: schuldig/unschuldig; das Kind: offentlich/privat

Inmitten dieser historischen Entwicklungen zeigen sich zwei relevante
Verianderungen:

Das Kind wird allmihlich rein und unschuldig; und dem Kind wird
statt der offentlichen allmahlich eine private Rolle zugeschrieben.

Die ,,Unschuld“ des Kindes ist seit Augustinus ein umkdmpftes Terrain.
Fir ihn ist das Neugeborene von der Erbstiinde befleckt, die die Eltern
durch Geschlechtsakt und Zeugung an das Kind weitergeben. Die mensch-
liche Natur ist per se siindig (z.B. Augustinus 1888, 1.Buch, 7. Kap.: 5f.). In
der mittelalterlichen Vermischung von vorchristlichem und christlichem
Damonenglauben werden dann immer wieder ,,Wechselbalger® identifi-
ziert. Wechselbalger werden vom Teufel gezeugt oder von Hexen in der
Wiege ausgetauscht — was man manchmal direkt (wenn ein Kind fehlgebil-
det ist), manchmal erst spater merkt (wenn ein Kind kontinuierlich unge-
horsam ist). Fir Descartes und dessen frihneuzeitlichen Rationalismus
wird dann die Stinde zur Siinde der Unvernunft: Alle menschlichen Irrtd-
mer rihren daher, dass ein Mensch Kind gewesen ist. Man(n) muss sich
daher von der Kindheit befreien, so wie man sich von einem Ubel befreit
(Descartes 1955: 253; zit. n. Badinter 1999: 42f.).

Am Ubergang von der Aufklirung zur Romantik aber tritt die Un-
schuld der Kinder in den Vordergrund. Rousseau ist einer der Protago-
nisten, fiir den Kinder nicht durch Sunde, sondern durch Unschuld und
Reinheit bestimmt sind (als durchgehendes Motiv in Rousseau [1762]
2013). Die Vorstellung von Unschuld und Reinheit des Kindes hat zwei
Konsequenzen, die miteinander verwoben sind:

Als erste Konsequenz entwickelt sich eine emotionale Okonomie in Be-
zug auf das Kind. In das Kind wird emotional investiert, und damit wird
auch eine (vor allem) emotionale Rendite erwartet. Im 19. Jahrhundert
wird Mutterliebe zu einem beherrschenden Thema (Badinter 1994), oft
verkniipft mit der Opferbereitschaft der Miitter. Bei Vitern findet sich als
Zeichen der emotionalen Okonomie oft eine Sakralisierung des Kindes.
»Child is the Father of Man®, so schreibt William Wordsworth (1802; vgl.
dazu Winkler 2016). Far ihn ist das (mannliche) Kind tief verbunden mit
der Natur, die auch als moralischer Richtwert gilt. Das Kind gibt diese Na-
tur-Bindung an den Mann weiter, sodass (zumindest in der englischen Ro-
mantik) eine mutterlose Reproduktion des Guten konzipiert wird. Uber
die englische Romantik hinaus reicht dies bis zu Peter Handke, der 1981
in seiner ,Kindergeschichte* das Kind zum moralischen ,Lehrherr[n]®
macht:

29

hittps://deLorg/10.5771/5783748021639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regina Ammicht Quinn

»Er war iberzeugt, dass das Kind da ein grofes Gesetz verkorperte, wel-
ches er selber entweder vergessen oder nie gehabt hatte. War es ihm denn
nicht im ersten Monat schon erschienen als sein personlicher Lehrherr?
[...] Das-es-war gab dem Erwachsenen das Wahrheitsmaf§ an; fir ein Le-
ben, wie es sein sollte.“ (Handtke 1981: 63)

Anders als bei Handke, bei dem das bloe Dasein des Kindes genug ist,
entwickelt sich in prominenten Teilen der Geistesgeschichte die Vorstel-
lung von Unschuld und Reinheit des Kindes. Aus der Reinheit wird dann
die Idee der Formbarkeit des Kindes: Das Kind ist ein unbeschriebenes
Blatt und verlangt nach Erziehung. Es ist dann nicht der ,Lehrherr der
Erwachsenen, sondern die Erwachsenen werden zu Lehrherren und das
Kind zum Objekt gesellschaftlichen Gestaltungswillens (Winkler 2016, Ro-
se 1999). Parallel dazu, manchmal komplementir, manchmal wider-
sprichlich, wird die ,,gliickliche Kindheit“ zum ,Selbstdarstellungsprojekt
des aufstrebenden Birgertums. Anders als der seine Kinder in ihrer Ent-
wicklung beschrinkende Adel, anders auch als das bildungsferne Proletari-
at, schien nur der Birger mit seinem Verstindnis von Bildung, Arbeit und
Moral eine fiir seine eigenen Kinder und die Kinder einer ganzen Nation
richtige Erziehung gewihrleisten zu konnen® (Winkler 2016; vgl. auch
Budde 1994).

Neben dem Wandel hin zur Vorstellung von Unschuld und Reinheit
des Kindes ist das Kind eingespannt in das Spannungsfeld von ,privat®
und ,offentlich® (Ammicht Quinn 2016: 607f.).

Mit einer unklaren Trennung von Offentlichkeit und Privatheit sind
Kinder vor der Renaissance in gewisser Weise ,offentlich®. In ihnen
schreibt sich eine Ahnenreihe fort, sie sind Bausteine des Fortbestands von
Familie und Sippe oder der (vorstaatlichen) Nation, auch notwendige Tei-
le der politischen und der 6konomischen Funktion der Familie, die ja Ge-
burtsstatte stindischer Herrschaft und Ort produktiver Arbeit ist. Im All-
tag zeigt sich im ,ganzen Haus“ auch groffte Nihe mit Nicht-Familienan-
gehorigen.

Die allmahlich entstehende Spaltung zwischen einem 6ffentlichen und
einem privaten Bereich vor allem ab dem 18. Jahrhundert bringt eine neue
Geschlechterordnung und eine neue Generationenordnung hervor, inner-
halb derer die Frau zum Privatbereich des Mannes gehort. Kinder gehoren
zur Frau, mit je nach Geschlecht unterschiedlicher Teilhabe an Offentlich-
keiten des Mannes — bei gleichzeitiger stetiger Institutionalisierung der Bil-
dung. Aufklarerische Freiheit und Gleichheit enden an der Haustiirschwel-
le, wobei im Haus durchaus komplizierte und gegenseitige Abhangigkeits-
verhaltnisse entstehen konnen und Manner sich nicht selten in der Rolle
eines zusatzlichen Kindes befinden (ebd.).

30

https://dol.org/10.5771/9783748921639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Mdrchen zur App: Kindbeiten im historischen Wandel

Dort, wo Beruf und Familie voneinander getrennt werden, regeln Hof-
lichkeitskonzepte Nahe und Distanz und damit auch das Respektieren der
Intimitat. Dabei wird — tiber lange Zeitraume und in unterschiedlichen hi-
storischen und kulturellen Bewegungen — das unschuldige Kind zum pri-
vaten Kind.

Im 19. Jahrhundert und bis in die Gegenwart fihrt dies zu einer Ideali-
sierung und gleichzeitigen Entmachtung des Kindes. Das Kind wird nied-
lich (Winkler 2019: 13). Um niedlich zu sein, muss es aber bestimmten as-
thetischen und auch intellektuellen MafSstaben gentigen. In den USA wird
dann — wie im nationalsozialistischen Deutschland — das als ,rassisch an-
ders“ wahrgenommene Kind aus der Kindheit herausgeschrieben. Judi-
sche, schwarze oder andere als ,unpassend” empfundene Kinder sind nicht
yniedlich®, sondern (ver)storen die gegenwartige Gesellschaft und deren
winschbare Zukunft und passen damit nicht in das herrschende Konzept
der Kindheit.

S. Erfolgreiche Kindbeiten?

Ein Verstindnis von Kindheit als eigener Lebensphase mit den dazugehori-
gen eigenen Kinder-Raumen ist heute Konsens. Diese Lebensphase ist zu-
gleich kommerzialisiert und in zunehmendem Maf digitalisiert. Durch die
Vervielfaltigung der Bilder werden Idealvorstellungen von Kindheit und
Kindsein homogenisiert, wahrend zugleich die jeweiligen empirischen
Ausgestaltungen plural sind.

Kinder sind ,Privatsache; das wird beispielsweise im Impfstreit und
dem damit geforderten Recht der Verfiigung der Eltern tiber den Kinder-
korper deutlich. Zugleich werden Kindheiten veréffentlicht — von den Ul-
traschallbildern Ungeborener tber die Abbildung ,niedlicher” Fehler und
Peinlichkeiten bis hin zu Lernprogrammen, mit denen, oft unwissend,
auch die Lernschwierigkeiten fiir kiinftige Profilbildungen relevant wer-
den konnen.

Die Schutzraume des Privaten waren fiir Abhangige schon immer ambi-
valent: Es konnten Riume sein wie Frobels imaginierter Kinder-Garten,
eine Entsprechung des Paradies-Gartens. Frobel bezieht sich hier auf den
Raum einer Zeit der Unschuld, in dem den Kindern die Kindheit ge-
schenkt wird (Frobel 1848; zit. n. Winkler 2016). Die abgegrenzten Riume
aber konnten immer schon zu Raumen der Gewalt werden — im Sinn un-
mittelbarer, immer wieder auch sexualisierter Gewalt und im Sinn der Ge-
walt der Marginalisierung, Ausgrenzung, mangelnder Teilhabe oder auch
extrem normierter Lebensform und Leistung. In digitalisierten Kinder-

31

hittps://deLorg/10.5771/5783748021639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regina Ammicht Quinn

Welten zeigt sich hier beides: Das Durchbrechen oder die Zerstdrung des
Schutzraumes erscheint hier als ein Vorgang, der nicht immer bei Aries’
idealisierter Freiheit der Kinder unter Erwachsenen endet; das Durchbre-
chen des Schutzraumes kann problematisch oder bedrohlich sein, etwa
dort, wo Informationen, Bilder und Videos nachhaltig verstorend wirken
koénnen oder wo die Kontaktaufnahme mit der ,realen® Welt jenseits des
geschitzten Raums gefahrlich sein kann. Gleichzeitig aber kann die Digi-
talisierung der Kindheit eine groffe Chance sein: die Chance, die Sicht-
und Hoérbarkeit von Kindern in all ihrer Diversitit zu erhohen.

Der Riickgang der Kinderzahl und der Mortalititsrate bei Kindern ist
eine der Voraussetzungen fiir die Entstehung einer emotionalen Okono-
mie, genauso aber die durch Medialisierung vorangetriebene neue Schat-
zung des Werts eines Kindes: Kinder sind economically useless, emotionally
priceless (Zelizer 1985, Postman 1985). Dies ist zunidchst eine menschen-
freundliche Entwicklung, die ihre Wurzeln in der Vorstellung der Un-
schuld des Kindes hat. Die weniger menschenfreundliche Unterseite zeigt
sich in Situationen, in denen Kinder fiir das Lebensgltick der Eltern sorgen
mussen und damit mit hohen Hypotheken belastet sind, die sie nie zu-
riickzahlen koénnen. Allerdings sind nicht alle Kinder economically useless.
Es gibt YouTube-Stars, denen man beim Spielen mit bestellbarem Kinder-
spielzeug zusehen kann, wihrend sie sehr viel Geld verdienen. Ryan Kaji,
2011 geboren, ist seit 2015 im YouTube-Geschaft mit Videos zum Thema
Spielzeug. Fiur die Jahre 2018 und 2019 gilt er als der bestbezahlte
YouTuber, der 22 Millionen US Dollar Giber die Videos und zusatzliche 26
Millionen US Dollar durch seinen Vertrag mit Walmart verdient.! Man
mag Kinder wie ihn niedlich finden, aber sie sind mit einem Mal, wie be-
reits in der Vormoderne, die 6konomische Versicherung ihrer Eltern.

Das heif§t: Historische Einzelphinomene sind nicht verschwunden, son-
dern werden neu gemischt und treten an unterschiedlichen Stellen und in
veranderter Form wieder zutage. Beide Bereiche des historischen Wandels
— die Schuld oder Unschuld und die Offentlichkeit oder Privatheit des
Kindes — zeigen sich dort in ihrer Ambivalenz und in einer Ausweitung
auf das ,,System Kindheit“, wo Kindheiten ,erfolgreich sein miissen.

Noch vor zwei Generationen — in manchen Gegenden und sozialen
Schichten viel linger — war die Biografie eines Menschen von Geburt an
héufig durch drei Faktoren bestimmt: Genealogie, Geografie, Geschlecht
(Ammicht Quinn 2006: 37).

1 https://www.youtube.com/channel/UChGJGhZ9SOOHvBB0Y4DOO_w.

32

https://dol.org/10.5771/9783748921639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - Iz


https://www.youtube.com/channel/UChGJGhZ9SOOHvBB0Y4DOO_w
https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/channel/UChGJGhZ9SOOHvBB0Y4DOO_w

Vom Mdrchen zur App: Kindbeiten im historischen Wandel

Die Genealogie bestimmte den Ort in einer Familie, in einem Stand
oder einer sozialen Klasse, hiufig in einem Beruf oder einer Berufsgruppe,
in und auf einem bestimmten Niveau des materiellen und geistigen Le-
bens: der Sohn des Taglohners und seiner Frau, des Lehrers und seiner
Frau. Die Geografie zeigte die Unterschiede zwischen dem Lehrersohn im
Schwarzwalddorf oder in Hamburg. Und das Geschlecht zeichnete jeweils
einen von zwei moglichen biographischen Wegen vor: Der Lehrersohn
wird wieder Lehrer, die Lehrerstochter heiratet einen.

Bis heute ist fiir Schul- und Berufserfolg der biografische Einfluss durch
den sozialen Status der Familie nicht ausreichend ausgeglichen worden.
Dennoch haben diese Faktoren heute ihre absolute Pragekraft verloren. In
vieler Hinsicht ist aus Schicksal Wahl geworden. Jede*r ist ihres und seines
Glickes Schmied, und wem das Schmieden nicht gelingt, ist nicht nur un-
glucklich, sondern an seinem Unglick auch selber schuld. Und genau hier
werden Kindheiten zu Folien fir Machbarkeitsdenken (Winkler 2019: 12).
So bose das klingt, so verstandlich ist es. Die Freiheit, die eigene Biografie
zu gestalten, wird zu einer Last. Die Last wird besonders schwer, wenn es
um Kinder geht. Die gliickliche Kindbeit als Zielvorstellung des aufstreben-
den Biirgertums des 19. Jahrhunderts bekommt dabei die Form der erfolg-
reichen Kindbeit. Kinder (und Eltern) werden an offentlichen Maf3stiben
gemessen, und wenn die Maf$stabe nicht erreicht werden, kommt fir alle,
die mit dem ,,System Kindheit® befasst sind, die Schuldfrage zurtck.

Digitale Technologien sind dann Hilfen fiir die ,richtige* Entwicklung
und das ,angemessene“ Lernen; sie demokratisieren den Zugang zu Of-
fentlichkeiten und das damit verbundene Erfolgsversprechen. Zugleich
sind sie Bausteine fiir die Biografiegestaltung. Dies birgt Chancen und Ri-
siken: Chancen dort, wo hier Kapazitaten der Familien und anderer Betei-
ligter im ,,System Kindheit“ erganzt und verstarke werden konnen; Risiken
dort, wo sich eine neue Moglichkeit des ,,childhood engineering (Winkler
2016) auftut, die einem Erziehungsziel von Miindigkeit und (auch demo-
kratischer) Freiheit diametral entgegensteht.

6. Ein Ende der Kindbeit?

Neil Postman war sich sicher, dass das Ende der Kindheit droht, falls die
industrialisierten Gesellschaften nicht den Hebel umlegen und die kultur-
dominierende Wirkung der Medien nicht nur kontrollieren, sondern be-
enden konnen. Das ist nicht geschehen. Ein Stiick weit sehen wir heute
Elemente dieses Endes der Kindheit. Etwa dort, wo die Idee der Gestaltung
und Formbarkeit von Kindern und der Gestaltungswille von Erwachsenen

33

hittps://deLorg/10.5771/5783748021639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Regina Ammicht Quinn

mit digitaler Hilfe zum ,childhood engineering® wird; dort, wo aufge-
weckte Kinder Zugriff auf alles haben, von allen Formen der Sexualitit bis
zu allen Formen der Gewalt; oder dort, wo der Schonraum als Raum tem-
porarer Entlastung und Freiheit den Kindern geraubt wird, indem durch
digitale Analysen individueller Fehler und Talente in Lernprogrammen
Kindern eine offene Zukunft verstellt wird.

Zugleich sind die Kindheiten der Kinder heute natiirlich nicht zu Ende.
Denn es geht nicht darum, dass Kinder heute eine Kindheit haben sollten,
die so schon ist wie sie frither auch nicht war. Der nostalgische Anteil in
allen kulturpessimistischen Standpunkten benennt haufig einen Teil der
Wabhrheit — aber eben nur einen Teil.

Die kulturellen Veranderungen zeigen, was Kindheiten sind: kein na-
turgegebenes Phinomen, sondern eine Zuschreibung. Kindsein und Kind-
heit sind Zuschreibungen, in denen Vorstellungen von Natur und Kultur
eng verwoben sind dhnlich wie in Zuschreibungen von Geschlechterrollen
oder ethnischen Zugehoérigkeiten. Dies bedeutet, dass solche Zuschreibun-
gen durchaus miteinander konkurrieren konnen. Vorstellungen von
»Kindheit“ konnen hinter andere Zuschreibungen — wie ,,Rasse oder Klas-
se — zurticktreten. So werden diese Zuschreibungen auch Aussagen tber
Strukturen, Machtvorstellungen und Autorititen einer Gesellschaft: etwa
dann, wenn gefliichtete Kinder nicht zuallererst schutzbedurftige Kinder,
sondern ,,Geflichtete“ sind, oder dort, wo nicht-weifle Kinder zuallererst
,Probleme* sind und nicht Kinder mit einer offenen Zukunft.

Wenn Kindheit eine Zuschreibung ist, dann ist eine Gesellschaft zur
Selbstiiberpriffung und zum Handeln aufgefordert. Dies gilt auch und ge-
rade dort, wo sich durch digitale Medien, sei es YouTube, Google Class-
room oder auf Kinder zielende Werbung bestimmte normative Vorstell-
ungen von ,guter oder ,erfolgreicher” Kindheit verfestigen.

Kindheiten sind nicht zu Ende. Sie sind neu und anders mit jeder Gene-
ration. Sie sind nicht mehr in einer Weise privat, wie sie es moglicherweise
eine relativ kurze Zeit in der Geschichte waren. Kindheiten spielen sich an
den vielen Schnittstellen zwischen ,6ffentlich® und ,privat® ab; es sind
Schnittstellen, an denen die Normen der jeweiligen Bereiche immer wie-
der, manchmal mihsam, ausgehandelt werden. Die Kinderrechtskonventi-
on der Vereinten Nationen ist hier eine notwendige legale Grundlage. Die-
se Legalitait wird mit Hilfe ethischer Uberlegungen zu ihrer konkreten
Umsetzung je neu erganzt.

Wenn Kindheiten grundlegend an Gewahrung (oder dem Einfordern)
von Freiheiten und dem Herstellen (oder dem Infragestellen) von Sicher-
heiten fir Kinder ihre Formen finden, dann ist es eine gesamtgesellschaft-
liche Aufgabe, Schutzriume als Ermdglichungsriume zur Verfigung zu

34

https://dol.org/10.5771/9783748921639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - Iz


https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Mdrchen zur App: Kindbeiten im historischen Wandel

stellen. Es gibt kein allgemeines Rezept dafiir, wann, wie und in welchen
Mengen und Mischungen Schutz, Firsorge und Kontrolle in einer digitali-
sierten Kindheit sinnvoll sind. Dies wird zum einen kleinteilig und indivi-
duell, zum anderen politisch und gesellschaftlich ausgehandelt.

Ob Kinder, wie die GRETA App suggeriert, schiitzenswerte Wertsachen
sind, und ob dieser Schutz von imaginierten Engeln oder der Technik
kommt: Die Werte, die hier zum Tragen kommen, sind unterschiedlich.
Die Fragen, welche Werte essentiell sind, um Kindheiten und das ,,System
Kindheit“ zu unterstiitzen, und wie diese Werte hierarchisiert werden,
miissen in den Vordergrund riicken. Denn es muss stindig und stindig
neu geklirt werden, wo Sicherheit welchen Freiheiten vorzuziehen ist, ob
angestrebter schulischer Erfolg wichtiger ist als Privatheitserwigungen
und ob offentliche Akzeptanz den Vorrang hat vor welchen individuellen
Neigungen. Diese Hierarchisierungen von Werten diirfen nicht YouTube,
Google Classroom oder einer auf Kinder zielende Werbung tiberlassen
werden. Denn an diesen Hierarchisierungen entscheidet sich, welchen
Wert Mindigkeit als Zielvorstellung der gestaltbaren Kindheiten ein-
nimmt und ob Kindheit als Zuschreibung in gerechter und einer demo-
kratischen Gesellschaft angemessener Weise ermdglicht werden kann.

Literatur

Ammicht Quinn, Regina (2006): Gliick — der Ernst des Lebens. Freiburg: Herder.

Ammicht Quinn, Regina (2016): Gender - Aufregung um eine Analysekategorie. In:
Stimmen der Zeit 9, S. 600-610.

Aries, Philippe (1975 [1960]): Geschichte der Kindbeit. Minchen: Hanser.

Aurelius Augustinus (1888 u.0.): Bekenntnisse des heiligen Augustinus. Ubersetzung
von Otto F. Lachmann. Leipzig: Reclam.

Badinter, Elisabeth (1991): Mutterliebe. Geschichte eines Gefiibls vom 17. Jabrbundert
bis heute. Miinchen: Pieper.

Bluhm, Lothar (2012): Die ,, Kinder- und Hausmdrchen“ der Briider Grimm. Eine litera-
tur- und kulturwissenschaftliche Einordnung eines ,Bestsellers‘. Online verfigbar un-
ter: https://literaturkritik.de/id/17417 (Abfrage am: 22.7.2020).

Budde, Gunilla (1994): Auf dem Weg ins Biirgerleben: Kindbeit und Erziehung in deut-
schen und englischen Biirgerfamilien 1840-1914. Géttingen: Vandehoeck & Ru-
precht. Online verfigbar unter: http://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/obj
ect/display/bsb00049951_00001.html (Abfrage am: 22.7.2020).

Descartes, René (1955 [1644]): Die Prinzipien der Philosophie. Hamburg: Meiner.

DeMause, Lloyd (1980): Evolution der Kindbeit. In: Ders. (Hg.): Hort ihr die Kinder
weinen. Eine psychogenetische Geschichte der Kindheit. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 12-112 [(1974): The History of Childhood. New York: Harper & Row].

35

hittps://deLorg/10.5771/5783748021639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://literaturkritik.de/id/17417
http://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb00049951_00001.html
http://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb00049951_00001.html
https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://literaturkritik.de/id/17417
http://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb00049951_00001.html
http://digi20.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb00049951_00001.html

Regina Ammicht Quinn

Elias, Norbert (1979 [19391): Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und
psychogenetische Untersuchungen. Erster Band: Wandlungen des Verhaltens in den
westlichen Oberschichten des Abendlands. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Erikson, Erik (1950): Childhood and Society. W.W. New York: Norton & Company.

Frobel, Friedrich (1848) an Luise Levin in Rendsburg v. 11.11./14.11.1848 (Dres-
den), Bibliothek fir Bildungsgeschichtliche Forschung. Online verfigbar unter:
http://bbf.dipf.de/editionen/froebel/fb1848-11-11-01.html (Abfrage am:
22.7.2020).

Grimm, Jacob / Grimm, Wilhelm [1812-1857] (1982): Kinder- und Hausmdrchen.
Ausgabe letzter Hand. Mit den Originalanmerkungen der Brider Grimm. Mit
einem Anhang simtlicher, nicht in allen Auflagen veréffentlichter Marchen
und Herkunftsnachweisen, hg. von Heinz Rélleke. 3 Binde. Stuttgart: Reclam.

Handtke, Peter (1981): Kindergeschichte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Postman, Neil (1985): The Disappearance of Childhood. In: Childhood Education 61
(4), S.286-293.

Postman, Neil (1992): Technopoly: The Surrender of Culture to Technology. New York:
Vintage Books.

Rose, Nikolas S. (1999): Governing the Soul. The Shaping of the Private Self. London:
Routledge.

Rousseau, Jean-Jacques (2013 [1762]): Emile oder iiber die Erziehung. Berlin: Edition
Holzinger.

Winkler, Martina (2016): Kindbeitsgeschichte, Version: 1.0. In: Docupedia-Zeitge-
schichte, 17.10.2016. Online verfigbar unter: http://docupedia.de/zg/Winkler_ki
ndheitsgeschichte_v1_de_2016 (Abfrage am: 22.7.2020).

Winkler, Martina (2017): Kindbeitsgeschichte. Eine Einfiihrung. Gottingen: Vanden-
hoek & Ruprecht.

Winkler, Martina (2019): Kindbeit als Konzept aus historischer Perspektive. In: Dre-
rup, Johannes / Schweiger, Gottfried (Hg.): Handbuch Philosophie der Kind-
heit. Berlin: Metzler, S. 9-17.

Wordworth, William (1802): My Heart Leaps Up. Online verfiigbar unter: https://p
oets.org/poem/my-heart-leaps (Abfrage am: 22.07.2020).

Zelizer, Viviana A. (1985): Pricing the Priceless Child. The Changing Social Value of
Children. New York: Basic Books.

36

https://dol.org/10.5771/9783748921639-21 - am 17.01.2026, 19:36:13. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - Iz


http://bbf.dipf.de/editionen/froebel/fb1848-11-11-01.html
http://docupedia.de/zg/Winkler_kindheitsgeschichte_v1_de_2016
http://docupedia.de/zg/Winkler_kindheitsgeschichte_v1_de_2016
https://poets.org/poem/my-heart-leaps
https://poets.org/poem/my-heart-leaps
https://doi.org/10.5771/9783748921639-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://bbf.dipf.de/editionen/froebel/fb1848-11-11-01.html
http://docupedia.de/zg/Winkler_kindheitsgeschichte_v1_de_2016
http://docupedia.de/zg/Winkler_kindheitsgeschichte_v1_de_2016
https://poets.org/poem/my-heart-leaps
https://poets.org/poem/my-heart-leaps

	1. Vom Ende der Kindheit
	2. Der Schutz von Kindern: Freiheit und Sicherheit
	3. Kindheitskonzepte im Widerstreit
	4. Das Kind: schuldig/unschuldig; das Kind: öffentlich/privat
	5. Erfolgreiche Kindheiten?
	6. Ein Ende der Kindheit?

